
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Drei Gaugöttinnen

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Drei Gaugöttinnen


Author: Ernst Ludwig Rochholz



Release date: April 1, 2004 [eBook #12012]

                Most recently updated: December 14, 2020


Language: German


Credits: Produced by Delphine Lettau and PG Distributed Proofreaders




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK DREI GAUGÖTTINNEN ***





  Drei Gaugöttinnen


  Walburg, Verena und Gertrud als deutsche Kirchenheilige.


  Sittenbilder aus dem germanischen Frauenleben


  von


  E.L. Rochholz.


  1870

  

  



  
 


  Vorwort.





  Den ersten frühzeitigen Anlass, in den drei heiligen
  Frauen, deren Namen die nachfolgende Schrift am Titel trägt,
  drei nächstverwandte Wesen aus der deutschen
  Götterlehre zu erblicken, hat der Verfasser in den Perioden
  seines akademischen Jünglingsalters und während der
  ersten Jahre seines Berufslebens empfangen, als er noch auf
  Jagdgängen, Ferienreisen und Abteibesuchen der Erkundung
  örtlicher Alterthümer nachzog und in andauerndem
  Verkehre mit der Natur und der Bevölkerung den damals
  herrschend gewesnen Glauben theilte, das Volksgedächtniss
  sei ein Archiv, welches dem Forscher den Mangel an Urkunden
  ergänzen helfe. Während sich ihm letzteres bald als
  eine gemüthliche Täuschung erweisen musste, war ihm
  darüber doch das Glück beschert, reichliche,
  nachhaltige Anschauungen in sich anzusammeln, deren freundlich
  fesselnde Gewalt einen einmal in uns erwachten Plan auch unter
  unerwartet eintretenden Lebensänderungen nicht mehr veralten
  lässt. Und so erklärt sich der Ursprung unseres Buches
  als eine früh erworbene, in langer Zeitdauer gereifte und
  hier erst spät zur Mittheilung gebrachte Lebensanschauung
  der Art, von welcher bei Göthe (Bd. 44, 193) das runde Wort
  steht: "Was man nicht gesehen hat, gehört uns nicht und geht
  uns eigentlich nichts an." Als uns vor nun bald vierzig Jahren in
  den heimatlichen Thälern der Altmühl und des Mains der
  hier sesshafte Cultus der hl. Walburgis und Gertrud begegnete und
  nicht lange hernach in den schweizerischen der Aare und des
  Oberrheins uns ebenso derjenige der hl. Verena näher bekannt
  wurde, zeigten schon die bestimmt abgegrenzten Landschaftsmarken,
  innerhalb deren der Cult jeder dieser drei Heiligen seit
  ältester Zeit bis auf die Gegenwart herrschend geblieben
  ist, dass diese Drei hier nicht etwa die Patrone oder
  Lieblingsheiligen ihres Bisthums, sondern die Schutzheiligen
  ihres
  politischen Gaues in einer Periode gewesen waren, als dessen
  politische Grenzen noch keineswegs mit denen des Kirchensprengels
  zusammenfielen. Waren die Heiligen aber dieses und also
  zeitgenössisch gewesen mit der ältesten Gaueintheilung
  dieser Landstriche selbst, so war hier ihr Bestand überhaupt
  ein älterer, als der durch die Kirche veranlasste je hatte
  sein können. Und also führte uns die Gauheilige
  in rückschreitender Metamorphose auf die
  Gaugöttin. Gegen diese Folgerung, die selbst von der
  kirchlich approbirten Gestalt der Legende mit historischen
  Angaben unterstützt wird, lässt sich mit ferner
  versuchten Einwänden nicht weiter mehr aufkommen. Auch
  führt ja die Gaugöttin ihre bei uns verblasste
  Herrschaft über Christenmenschen anderwärts immer noch
  ungeschwächt und persönlich fort, so z.B. in der
  Normandie, wo nach dem Zeugnisse von Amélie Bosquet die
  Aufsicht über das Land den Feen gehört, jede einen
  einzelnen Kanton, hier jeden einzelnen Einwohner beaufsichtigt
  und dessen Loos bei der allabendlichen Versammlung in dem
  gemeinsamen Schicksalsbuche je mit einem weissen oder schwarzen
  Punkte bezeichnet.


  Jede Gottheit war, ein vom Heidenglauben verwirklicht
  gedachtes Idealbild menschlicher Thätigkeitgewesen. Wie der
  Mensch, so sein Gott. Die dem Germanen eigenthümliche
  Auffassung des Eherechtes, welche ihn vor allen
  Kulturvölkern des Alterthums auszeichnet, der von ihm dem
  Weibe beigelegte ahnungsreiche; auf das Heilige gerichtete Sinn
  (Tac. Germ. c. 8) hatte bei ihm solcherlei weibliche Gottheiten
  bedingt, welche Wächterinnen der züchtigen
  Geschlechterliebe, der häuslichen Ordnung, des Fleisses und
  Friedens waren. Eine nächste Folge hievon war es, dass die
  Frau in ihrem Hause das Amt der Herrin (dies besagt das Wort
  frôwa, fráuja), in ihrem Stamme dasjenige der Itis
  oder weisen Frau bekleiden und als solche die Geschäfte der
  Tempeljungfrau, Priesterin, Heilräthin oder Aerztin
  verwalten konnte. Auf diesem Bildungswege einer langen
  Selbsterziehung wurde die Nation erst politisch gehemmt durch
  furchtbare Eroberungskriege, die sie erlitt und vergalt, dann
  geistig überrascht durch das in barbarischer Form
  überlieferte römische Kirchenthum. Durch den ersten
  Vorgang wurden die Germanengöttinnen kriegerisch umgewandelt,
  militarisirt, durch den zweiten aber vollends satanisirt, zwei
  Umgestaltungen des Glaubens und Mythus, von denen unser Buch in
  allen Abschnitten sittengeschichtliche Zeugnisse bietet. Und
  nicht bloss die Richtschnur des öffentlichen Glaubens,
  sondern ebenso die des Privatlebens wurde dabei mit in die
  tiefste Erniedrigung herabgezogen. Zwar blieben echtmenschliche
  Tugenden der Heidin ein allerdings nöthigender Grund, sie
  später einmal zu Christentugenden zu subtilisiren und eine
  Walburg, eine Verena oder Gertrud zu Kirchenheiligen zu erheben;
  allein diese Vereinbarung war und blieb eine erzwungene,
  innerlich unwahre, und verfälschte den sittlichen Kern des
  Mythus bis zu dem Grade, dass es den irrigen Anschein gewann, als
  ob hier die Legende aus dem Christencultus entsprungen wäre,
  anstatt dass umgekehrt dieser bloss entlehnend dem Mythus
  nachfolgte und ihn legendarisch einkleidete. Ihm selbst aber
  durfte ein ehefeindlicher Klerus, der dem Cölibat den
  übertriebnen Werth einer vollkommnen Tugend zuschrieb und
  nur ein einziges Weib als solches anerkannte, die Himmelsherrin,
  auf das ganze übrige Geschlecht aber die Ursache des
  Sündenfalles zu wälzen fortfuhr, einem solchen, die
  Frauenwürde verkündenden Mythus durfte der Mönch
  kein Recht belassen, sondern musste ihn so weit und so
  unablässig herabwürdigen, dass die Folgen davon bis
  heute den Aberglauben aufzureizen vermögen. Wenn daher zwar
  auf einer Seite die Jungfrau, welche schmerzenstillendes Oel
  unter Segenssprüchen bereitete, als ölschwitzende
  Heilige kanonisirt worden ist, so ist sie auf der andern Seite
  zugleich zur Hexenmutter satanisirt: Zaubertränke brauend,
  Seuchen und Misswachs herabbeschwörend, Besen salbend, das
  aller Zeugung feindselige Kebsweib des Teufels in der
  Walburgisnacht. Dorten war sie die ehestiftende Liebesgöttin
  gewesen, hier eine Frau Mutter des Frauenhauses (S. 82. 154).
  Dorten trank der Mensch auf ihren Namen die Minne, sie selbst
  reichte dem in den Himmel eingehenden Helden den
  Unsterblichkeitstrank; hier wird sie zwar auch eine Himmlische,
  aber nur weil sie vorher als "Wirthskellnerin" tugendhaft
  geblieben war (S. 149). So ursprünglich schon steckt in dem
  Legenden erzählenden Mönch ein Blumauer, der die
  Aeneide
  travestirt. Ihm haust da ein spukender Waldteufel, wo in der
  fränkischen Waldeinsamkeit des Hahnenkamms und Spessarts die
  Haingöttin an ihren Maibronnen gewaltet hatte; die
  Frühlingsgöttin Walburg wird ihm zum
  Blocksbergsgespenste, die Seelenherrin Gertrud zur Leichenfrau,
  und zur landverwüstenden Riesin wird die im Firnengolde des
  unerreichten Gletschers thronende Verena


  
    
      —auf des gefürchteten Gipfels


      Schneebehangener Scheitel,


      Den mit Geisterreigen


      Kränzten ahnende Völker.

    

  


  Wie sonderbar doch dieser Lohn ist, der dem deutschen Weibe
  dafür ertheilt wurde, dass es in unserem Volke zuerst, unter
  dem Widerstreite der Männerwelt, rein aus
  Frömmigkeitsbedürfniss und Kinderliebe sich an die neue
  Kirche ergab! Für treues Ausharren in den Prüfungen des
  Lebens, für opferbereites, demüthiges Dulden zum Wohle
  der Mitmenschen war ihm einst der Himmel zugesagt gewesen, es
  hatte ihn durch eigne Seelengrösse erobert und sogar den
  Preis der Vergötterung sich erworben. Dieser Himmelsgenuss
  hiess der Kirchenlegende ein unverdienter, das heroische Streben
  des Weibes, sich zur Würde der Gottheit empor zu heben, ein
  frevelhaftes. Es wurde daher noch einmal in die Leidensschule der
  gemeinen Leiblichkeit zurückversetzt, um nun erst durch ein
  Mirakel erlöst zu werden. Denn von nun an sollte es nicht
  mehr auf das persönliche Verdienst, sondern auf das
  Geheimniss der Gnade angewiesen bleiben. Diesen zweimaligen
  Bildungsweg, den das deutsche Weib in der Vorzeit einzuschlagen
  hatte, haben wir als "Sittenbilder aus dem germanischen
  Frauenleben" bezeichnet und nach dem doppelten Material der Mythe
  und der Legende von drei heiligen Frauen zur Darstellung
  gebracht. Dies ist der wissenschaftliche und patriotische Zweck
  unsrer Schrift, die sich hiemit dem Antheil vorurtheilsfreier
  Landsleute empfiehlt.


  Aarau 1. Mai, Walburgistag 1870.


  E.L.R.

  

  
 


  Inhalt.





  
    Vorwort.


    Inhalt.


    I. Walburg mit drei Aehren, die
    Ackergöttin.


    Erster Abschnitt.


    Quellen und Inhaltsangabe der Walburgislegende.


    Walburgs und ihrer drei Brüder Taufbrunnen,
    Klosterstiftungen, Grabstätten und Reliquien.—Oel,
    aus Stein und Bein der Walburgisgruft fliessend; ähnliches
    kirchlich verehrtes Wunderöl. Abbildungen und Embleme
    Walburgis.


    Zweiter Abschnitt.


    Walburgis Hunde, Walburgis Aehren in kirchlichen
    Abbildungen und Hymnen.


    Der Hund, ein Geleitsthier etlicher
    Fruchtbarkeitsgöttinnen und Heiligen; verehrt als
    saatenfressender Sturmwind und als breigefüttertes
    Windspiel der Wilden Jagd, genannt Nahrungshund. Nackte und
    süsse Hündlein als Zweckspeisen beim
    Dreschermahl.—Walburgis Emblem der Aehre und der Garbe,
    ihre Erscheinungsweise in den Sagen, ihre Verdüsterung in
    dem Elbenglauben. Das Rechtssymbol der drei Aehren. Walburgs
    Eulogienbrode.


    Dritter Abschnitt.


    Walburgistag, des Meien hochgezît.


    Scenischer Zweikampf des Sommers und Winters, genannt den
    Tod austragen, den Sommer ins Land reiten. Maienfahrt,
    Laubeinkleidung und Ruthenzug.—Maigraf und
    Maigräfin. Das Mailehen ausrufen. Nachtsprüche und
    Liebesorakel beim Maiensetzen. Feier des Valentinstages:
    sämmtliches als Abbilder eines göttlichen Werbungs-
    und Vermählungsmythus, welcher im Frühlings- und
    Erntevorgang spielt.


    Vierter Abschnitt.


    Maiengeding und Walbernzins.


    Walburgis und Martini, die beiden Jahresgedinge der
    ungebotenen Gerichte, gezeigt aus den
    Weisthümern.—Urkundliche Berechnung der
    Gerichtskosten eines oberdeutschen Maiengedings.—Der
    Rutscherzins, die Walpersmännchen und
    Walperherren.—Aus der mit der Zinspflichtigkeit
    verbundnen Nutzniessung bildet sich die Sage von einer auf den
    Zinstag fallenden Befreiungsgeschichte der Landschaft.


    Fünfter
    Abschnitt.


    Der Mythus vom Maienthau.


    Landwirthschaftliche Erbsätze über den Maienthau.
    Thau als Quelle von Leben, Lebensdauer und
    Körperschönheit, angewendet als Heilbad, Stärke-
    und Minnetrunk.—Bannbeschreitung, Oeschprozession um die
    Flurzelgen und Mairitt durch die Saat. Der Mythus vom
    Thau-abstreifen in seiner naturgeschichtlichen Begründung.
    Thauschlepper und Thaustreicher als zaubernde Butter- und
    Milchgewinner. Walburg in den Riesen- und Hexensagen.


    Sechster Abschnitt.


    Der Mythus vom Maienthau.


    Die westfälische Walburg. Die phallischen
    Götzenbilder zu Antwerpen und Emmetsheim, um Kindersegen
    angerufen. Naive Arglosigkeit der bildlichen Darstellung der
    Lebens- und Zeugungssymbole, deren Wiederanwendung in den
    Gebildbroden zur Mittwinter- und Frühlingszeit.
    Etymologische Erklärung des Namens Walburg nach dessen
    freundlicher und feindlicher Anwendung.—Schluss: die
    Götterjungfrau kredenzt den aus Thau, Honig, Meth, Ael und
    Oel gewürzten Unsterblichkeitstrank.


    II. Verena mit dem Kamme, die
    Kindsmutter.


    Erster Abschnitt.


    Verena, eine alemannische Gauheilige.


    Kirchliche Gestaltung und geographische Ausbreitung der
    Verenalegende; ersteres bedingt durch die Legende von der thebaischen
    Legion, letzteres durch die Ausdehnung des Konstanzer Bisthums.
    Verenas Weihkirchen und Altäre in der Schweiz, ihr
    Doppelgrab und ihre Reliquien in Zurzach. Mittelhochdeutsches
    Gedicht: Von sand Verene.


    Zweiter Abschnitt.


    Verena, die Müllerpatronin.


    Ihre Attribute: der schwimmende Mühlstein; ihre
    örtlichen Kleinkindersteine. Die Müllerpatronin als
    Ehegöttin. Der in Stein verwandelte Brodkipf und die
    unerschöpflichen Mehlsäcke. Wirthschaftsregeln am
    Verenentage.


    Dritter Abschnitt.


    Verena, die Geburtshelferin.


    Ihre örtlichen Kleinkinderbrunnen, Taufbrunnen und
    Wasserkirchen; die ihr geopferten Mädchen- und
    Brautkränze; ihr Geburtsgürtel, Haarkamm und
    Waschkrug; ihre landschaftlichen und kirchlichen Heilquellen.
    Gesundheitsregeln am Verenentage. Mythische Nachklänge von
    der Gewitterriesin: das Vrenelisgärtli am
    Glärnischgletscher.


    Vierter Abschnitt.


    Verena als Frau Venus.


    Das Tannhäuserlied in aargauischer Version; die Frau
    Venus-Vrene des Volksliedes. Die Venus-, Feens- und
    Vrenenberge, sowie die Venus- und Vrenenhäuser,
    zurückgeführt aus ihrer gegenseitigen
    Namensvertauschung auf den ursprünglichen Mythus.


    III. Gertrud mit der Maus, die
    Allerseelenherrin.


    Die hl. Gertrud, heidnisch
    nach Namen, Legende und Attributen.


    Ihre altkirchlichen Abbildungen mit der Beigabe des Wagens,
    Schiffes, Stabes, der Spindel und der Mäuse.


    Der Gertrudentag mit seinen
    Kalenderregeln und Zeitthieren.


    Specht, Kukuk und Schnecke; letztere tragen zu dritt den
    Namen der Heiligen und werden in deren Namen berufen als
    Lebens- und Todesboten.


    Gertrud als
    Seelenherrin.


    Die Abgeschiedenen werden wieder zu Elben und erscheinen in
    Thiergestalt. Die Maus als ausfahrende, umwandernde
    Menschenseele, sowie als Rachegeist Abgeschiedner; der ihr geopferte
    Wechselzahn. Einschlägige volksmedicinische
    Bräuche.


    Die Rolle der Maus bei den
    Erntebräuchen, die in Mausform gebackenen
    Zweckbrode.


    Gertrudens Mäusegespann, wiederkehrend in den
    Ortssagen. Das Trinken der Gertruden-Minne, Gertrud als Fylgja
    und Walküre.


    Symbole.


    Die Terracotta-Maus aus dem Grabfelde zu Rheinzabern. Das
    Oxforder Weihnachtsbrod. Die Schnitternudel der Süssen
    Mäuschen. Das Kalenderzeichen des Gertrudentages.


    III. Gertrud mit der Maus, die
    Allerseelenherrin.


    Nachträge.


    Wortregister.

  

  

  
 


  I. Walburg mit drei Aehren,


  die Ackergöttin.

  

  
 


  Erster Abschnitt.


  Quellen und Inhaltsangabe der Walburgislegende.





  Dem allgefeierten ersten Mai geht die Walburgisnacht
  unmittelbar voraus, der heitersten Naturfreude die
  verderbenbringende Hexennacht. Hier eine jungfräuliche
  Maikönigin, aus dem frischen Grün der Haine über
  den thauigen Anger her in unser Dorf einziehend, empfangen und
  umjubelt von der maientragenden Kinderschaar; dorten aber auf
  finsterer Berghöhe die entsetzliche Nachtkönigin, Hagel
  und Schlossensturm, Misswachs und Seuche brauend, unkeusche
  Satanstänze abhaltend, eine Feindin des Wachsthums und der
  Zeugung: welch ein Contrast binnen vierundzwanzig Stunden, welche
  Paarung der Brokenhexe und der Kirchenheiligen unter einem und
  demselben Namen! Die nachfolgende Untersuchung strebt den
  Zusammenhang dieser zwei getrennten, so hart sich
  widersprechenden Hälften eines ursprünglich
  einheitlichen Wesens aufzuweisen und dieselben zur würdigen
  Gesammtheit eines germanischen Götterbildes zu vereinbaren.
  Zu diesem Zwecke wird hier eine Skizze der Walburgislegende nach
  deren ältester Aufzeichnung, unter Weglassung der
  ausschmückenden kirchlichen Zuthaten, vorangestellt. Quelle
  und Schauplatz der Legende ist baierisch Franken, zugleich die
  Heimat des Verfassers vorliegender Ausarbeitung.


  Die Quellen, auf weiche sich die Untersuchung wiederholt zu
  berufen hat, sind nachfolgende.



  Das Hodoeporicon oder Itinerarium (so benannt, weil es
  Wilibalds Reise nach Jerusalem enthält) schrieb eine
  Landsmännin und Zeitgenossin Wilibalds aus ihrer eignen und
  der Diakone Erinnerung. Sie heisst die Heidenheimer ungenannte
  Nonne, und war 762 ins Heidenheimer Kloster eingetreten, also
  noch zu Walburgis Lebzeiten. Das Original ist erst seit Canisius
  und Mabillon bekannt geworden und steht gedruckt bei Falkenstein
  Cod. dipl. 447. Bei der franz. Invasion des Bisthums commandirte
  der zu Marschal Ney's Armee gehörende General Dominik Joba
  etliche Wochen in Eichstädt, berüchtigt als Inkunabeln-
  und Gemäldedieb; er liess durch seinen Sohn am 16. Juli 1800
  die Handschrift im Chorherrenstifte Rebdorf stehlen, seitdem ist
  sie verloren. Sax, Gesch. des Hochstifts Eichstädt, S. 365.
  Dies ist die Hauptquelle für alle übrigen
  Aufzeichnungen der Walburgislegende. Die nächstfolgende
  Biographie Walburgis verfasste zu Ende des 9. Jahrhunderts der
  Mönch Wolfhard zu Hasenried, das spätere Herrieden a.d.
  Altmühl, einer im J. 888 durch Kaiser Arnulf an das
  Eichstädter Bisthum vergabten Abtei. Im J. 1309 schrieb der
  Bischof von Eichstädt Philipp von Rathsamhausen Wilibalds
  und 1313 auch Walburgs Legende, um deren Abfassung ihn
  Königin Agnes, des ermordeten Albrecht Tochter, von ihrem
  Stifte Königsfelden aus brieflich angegangen hatte. Der
  Bischof überschickt ihr und ihrem Convente das verlangte
  Werk, betitelt: Leben, Thaten, Tod und Wunderwerke der
  seligen Jungfrau Walburg; die Zuschrift steht gedruckt in
  der Ztschr. Argovia 5, 25. Dies Werk ist zwar schon die
  fünfte, aber die erste umfassendere Erzählung
  der Legende, sagt Gretser X, 906b. Der bischöfliche
  Verfasser war von Kolmar im Elsass gebürtig und starb 1322.
  Bolland. 25. Febr., tom. III, 512b. Sein Werk übersetzte der
  Eichstädter Stadtschreiber David Wörlein und dedicirte
  es dem damaligen Bischof Konrad von Gemmingen; gedruckt zu
  Ingolstadt 1608 bei Andrä Angermayer. Auf diese beiden
  Schriften stützen sich nachfolgende,  von uns gleichfalls benutzte
  Sammelwerke: Acta Sanctorum, saec. 3, pars secunda
  287.—Bollandisten tom. 3., 25 Febr.—Gretser, Vitae
  Sanctor. tom. X.—Matth. Rader, Bavaria sancta,
  1704.—Alle nennenswerthe weitere Literatur über die
  Walburgislegende ist verzeichnet in Rettbergs Kirchengesch. 2,
  347 und 356.


  Winfrid-Bonifacius, der Apostel der Deutschen, geb. 680 zu
  Cirton oder Krediton in der englischen Grafschaft Devonshire,
  hatte bereits bei Friesen, Sachsen und Franken das Evangelium
  gepredigt, als er im Auftrage des Pabstes Gregor II. nach
  Thüringen und Baiern kam und in diesem letzteren Lande zu
  dem damals schon vorhandenen Bisthum Passau diejenigen zu
  Regensburg, Freising, Würzburg und Eichstädt
  gründete. Eine Schaar gebildeter Männer und Frauen aus
  dem Angelsachsenvolke begleitete ihn dahin und übernahm die
  Leitung der neuen Stiftungen. Kunigild und ihre Tochter Bertgit
  verwendete er als Abtissinnen in Thüringen, Kunitrud und
  Tekla setzte er ins Kloster nach Kissingen, Lioba nach
  Bischofsheim an der Tauber, Walburg nach Heidenheim am
  Hahnenkamm. Walburg, die Tochter des angelsächsischen
  Fürstenpaares Richard und Wunna, die Schwester von Oswald,
  Wunnibald und Wilibald, war auf ihres Oheims Winfrid Rath durch
  Thüringen nach Baiern gereist und hier im Sualafelder Gau
  mit den drei Brüdern zusammengetroffen. Dieser Gau, in dem
  sie sich nun zusammen niederliessen, reichte vom Bergzuge des
  Hahnenkamms in das Altmühlthal nach dem jetzigen
  Eichstädt, schloss auf einer Seite das Weissenburger Gebiet
  mit Gunzenhausen und Eschenbach in sich, auf der andern Seite die
  Pappenheimer Mark im Ries. Hier hatte Bruder Wilibald schon
  vorher im J. 740 bei Eichstädt ein Klösterlein in der
  Regel des hl. Benedict gegründet und war fünf Jahre
  nachher auf der Mainzer Synode (nach Rettberg 1, 353 schon im J.
  741) zum ersten Bischof von Eichstädt eingesetzt worden.
  Zusammen mit Bruder Wunnibald erbaute er dann am Hahnenkamm zu
  Heidenheim ein gleiches Kloster,  fügte demselben 760 einen Frauenkonvent
  in der Benedictinerregel bei und übergab dessen Leitung an
  Walburg. Die Stellen zu den neuen Kirchenbauten pflegten die
  Geschwister sich da auszuwählen, wo ihr Reiseross jeweilen
  stetig wurde oder eine Quelle fand. Solcher jetzt noch für
  heilkräftig gehaltener Quellen zählt man in der
  Eichstädter Landschaft sechse. Ein Wilibaldsbrunnen liegt ob
  dem Eichstädter Forellenweiher an der Landstrasse im
  Weissenburger Walde und heisst Römleins- oder
  Rimleinsbrunnen, weil der glaubenseifrige Bischof hier Römer
  getauft haben soll. Der Waldberg, aus dem die Quelle fliesst, ist
  in der Fronte bis zur Höhe aufgemauert und mit Quadern,
  einem Thore gleich, eingefasst; eine Abbildung giebt Falkenstein,
  Nordgau. Alterth. 1, cap. 1, S. 14. Der zweite Wilibaldsbrunnen
  liegt zunächst dem Kloster Bergen; als der Heilige hier
  heranritt, sprudelte der Quell unter dem Tritt des Rosses aus
  einem Felsen von 16 F. Umfang auf und versiegt seitdem bei keiner
  Sommerdürre. Der dritte liegt ob der Wilibaldsburg auf einem
  der zwei grünen Höhenzüge, die den
  Eichstädter Thalkessel umgeben. Dazu kommt noch am Wege nach
  dem Dorfe Titing die Wilibaldsruhe, wo eine neuerlich abgegangene
  Feldkapelle mit des Heiligen Bildnisse stand. Ferner erbaute er
  das Stift Heilsbronn, nach jener mächtigen "Hails- oder auch
  Hagelsquelle" zubenannt, die hier in einen dreikästigen
  Brunnen gefasst wurde und aus 32 Röhren sprang; sie stand im
  vorderen Kreuzgange und wurde im Schwedenkriege zerstört.
  Eben so liess sich die Schwester Walburg im
  mittelfränkischen Städtchen Heidenheim beim Ortsbrunnen
  nieder, welcher der Schön- und Heidenbrunnen heisst. Als
  aber Wunnibald hieher auf Besuch kam, entsprang im Klostergarten
  (jetziges Rentamt) auch der Käsbrunnen, ein Hungerquell, an
  welchem die Heidentaufen vorgenommen wurden. Bruder Oswald
  erbaute sich beim Schlosse Hohentrüdingen das Stift
  Auhausen; seine Wunderbrunnen liegen jedoch nicht hier, dagegen
  ist ihm in Tirol beim Dorfe Oswald am Ifinger einer
   der drei
  "Jungbrunnen" dieses Landes geweiht und er selbst gilt dorten als
  ein gewaltiger Wetterherr. Zingerle, tirol. Sitt. no. 794.
  936.


  Ueber Jahr und Tag des Todes der Geschwister widersprechen
  sich die Kirchenhistoriker Gretser, Rader, Falkenstein und Pater
  Luidl. Nach den neuesten und scharfsinnigen Untersuchungen von D.
  Popp, Errichtung der Diöcese Eichstädt, wird von nun an
  Folgendes zu gelten haben.


  Wunnibald stirbt 18. Dec. 761; Walburg 25. Febr. 779; Wilibald
  7. Juli 781. Letzterer wurde in der Eichstädter Kathedrale,
  die beiden ersteren im Kloster Heidenheim beigesetzt. Hier liess
  nachmals Abt Otkar Walburgis Erdgrab eröffnen und erblickte
  drinnen die Leiche unverwest und thaufrisch: "totum corpus rore
  perfusum cernebatur". Am 21. Sept. 870 tragen zwei zusammen
  gebundene Rosse den Sarg nach Eichstädt und bleiben hier
  freiwillig vor der Kirche zum hl. Kreuz stehen. Also liess Otkar
  die Leiche hier bestatten und den Tempel Walburgiskirche
  benennen. Schon auf dem Wege hieher hatten zwei Epileptische den
  Sarg berührt und wurden dadurch geheilt. Ein Lahmer geht auf
  Krücken voran in die Kirche zu Wilibalds Grab und ruft da:
  Wilibald, gib mir das Botenbrod, deine Schwester kommt!
  Darüber lässt er die Krücken fallen und ist
  geheilt. Gretser 739. Gegen das eben genannte Jahr dieser
  Versetzungsgeschichte streitet indess die weiter gehende
  Erzählung von der Theilung der Walburg-Reliquien. Als
  nämlich Walburg gestorben war, hatte ihre Gefährtin
  Lioba kein Gefallen mehr an Heidenheim, sondern gründete aus
  ihren reichen Mitteln im J. 870 zu Monheim ein Frauenstift in der
  Benedictinerregel, und die von ihr nach Eichstädt
  abgegebenen Walburgisreliquien mussten nun mit dem neuen Stifte
  Monheim getheilt werden. Als man sie desshalb im J. 893 zu
  Eichstädt wiederum aufgrub, zeigten sie sich mit einer
  wundersamen Flüssigkeit überzogen, die bei
  Berührung nicht an den Fingern kleben blieb: cineres lympha
  tenui madefactos, ut quasi guttatim ab eis roris stillae
   extorqueri
  valerent (A. SS. 11, 293). Beide eben citirte Stellen sind in so
  ferne von Belang, weil sie die ersten Andeutungen des nachmals so
  berühmt gewordnen Oelflusses enthalten. So blieb also ein
  Theil der Reliquien zu Eichstädt, der andere kam nach
  Monheim und wurde hier an jedem Jahrestage durch vier
  Stadträthe in einem silberüberzogenen Särglein in
  gewohnter Prozession umhergetragen. Als aber durch die
  Reformation die Klöster des Sprengels der Reihe nach
  aufgehoben wurden: Solenhofen, Wülzburg, Baring, Heidenheim,
  Monheim, zerstörte der Bildersturm (haereticorum furor, sagt
  Rader 3, 48) auch die hl. Grüfte, so dass Wunnibalds Sarg in
  Heidenheim und die silberbeschlagne Arche in Monheim spurlos
  verloren giengen. Letzteres geschah erst 1542. Man sagt,
  Walburgis dort verwahrt gewesener bischöflicher Stab, auf
  dessen Berührung Blinde das Augenlicht wieder erhielten, sei
  später auf dem Walpersberge bei Köln von den Jesuiten
  verwahrt worden und alljährlich am 1. Mai im Flurumgang
  durch die Felder getragen worden. A. SS. pg. 302. Wir werden
  später darauf noch zurückkommen.


  Von den Körpertheilen Walburgis ist in ihrer Gruft zu
  Eichstädt nichts anderes mehr als nur das Brustbein
  vorhanden. Dasselbe liegt dorten im Altar der Gruftkapelle der
  schon 1040 renovirten und 1631 neugebauten Walburgiskirche.
  Dieser Altar, ein länglichter Steinwürfel, ist in
  seinem Fundament nach aussen viereckig ausgehauen, so dass er als
  ein auf seine Breitseite umgelegter älterer Steinsarg
  erscheint. Sein Material ist Sandstein, wie ihn die Brüche
  vom benachbarten Pleinfelden ergeben. Durch seine Höhlung
  geht der Länge nach eine ebne ungeschliffene Kalksteinplatte
  von der Art des nächsten Eichstädterbruches, aufgesetzt
  auf zwei kurze Träger aus Sandstein. Diese Bank heisst der
  Gnadenstein, denn auf ihrer nackten Fläche liegt Walburgis
  Brustbein. Anfangs Oktober färbt sie sich blaulicht und
  überläuft mit dunstigem Stoff, der zu erbsengrossen
  Perlen gerinnt und tropfenweise ehedem in einem viereckig
   ausgehauenen
  Mittelraume sich sammelte. So beschreibt es Gretser X, 907
  († 1625); der spätere Falkenstein, Nordgau. Alterth.
  1, 31 sagt, dass diejenigen Tropfen, die nicht von oben her,
  sondern von der Seite der Steinbank hervordringen, durch silberne
  Abzugsrinnen in eine darunter stehende Goldschale geleitet
  werden, und so schildert es auch die Bavaria (3, Abth. 2, 979)
  als heute noch bestehend. Der Innenraum des Gruftsteins ist
  durchweg mit Silberblech überzogen, die Vorderseite wird mit
  einer von innen silberbeschlagenen Eisenthüre verschlossen.
  Dies ist das Mirakel des Oelthauens, von der Kirche das
  stillicidium genannt. Das Oel ist weiss und hell, geruch- und
  geschmacklos und schnell verflüchtigend; unaufgesammelt soll
  es am Gruftstein wie griesiges Schmalz in sich selber verstocken:
  Es wird von den Klosterfrauen in kleine, langhalsige; mit Wachs
  verschlossne Glasfläschlein zum Verkauf umgeleert: An Ort
  und Stelle hat der Verfasser dieses in seiner Jugend eine
  messingene Eichel, vergoldet und am Napfdeckel aufzuschrauben,
  den Klosterfrauen abgekauft; sie enthielt wohlriechende, in dies
  Oel getauchte Baumwolle nebst einem gedruckten
  Gebrauchszettelchen, wornach man unter bestimmten Gebeten diese
  Wolle in schmerzende Zähne und Ohren steckt. Frauen tragen
  derlei geweihte Metalleicheln an dem silbernen Schnürwerk
  des Mieders.


  Der erste Mai galt durchgehends als der Tag, da das
  Stillicidium begann. Joh. Georg Keysler, ein kirchlich
  unbetheiligter, in seinen Forschungen sehr genauer Autor, weiss
  in seinen Antiquitates Septentr. (Hannoverae 1720) S. 88 noch
  nicht anders, als dass dieser Oelfluss erfolge cum die prima
  Maji. Allein dieser Termin behagte den kirchlichen Skribenten
  nicht, vielmehr scheint seit dem 17. Jahrhundert, da Gretser die
  Geschichte der Eichstädter Bischöfe und dieses Mirakels
  schrieb, folgende Zeit dafür zur Geltung gebracht worden zu
  sein: Mit dem 12. Oktober, als dem Tage, da Walburgis Gebeine von
  Heidenheim in die Gruft nach Eichstädt übertragen
  wurden, beginnt das Oel zu  fliessen und fliesst fort bis 25. Februar, als
  der Heiligen Todestag; alle übrigen Monate, heisst es,
  bleibe der Gnadenstein unter jedem Witterungswechsel trocken.
  Allein im Widerspruche mit dieser Berechnung sagt die
  älteste Aufzeichnung der Legende ausdrücklich: die
  apostolorum Philippi et Jacobi celebratur usque hodie festum
  canonizationis Walpurgae; eodem die omni anno stillicidium
  ejusdem sanctae virginis ad potandum administratur (Gretser X,
  898b). Philipp und Jacobi fallen bekanntlich auf 1. Mai, dessen
  altheidnische Feier gildenweise mit dem Aeltrinken begangen
  wurde. Um nun diesen paganen Brauch vollends hier aus der Kirche
  zu entfernen, suchte man zu erweisen, dass der 1. Mai weder
  Geburts- noch Todestag, sondern nur der Canonisationstag
  Walburgis sei, und kümmerte sich nicht weiter darum, dass
  das Walburgisfest in verschiednen Gegenden Deutschlands schon
  seit alter Zeit zu fünf verschiednen Monaten und Tagen
  kirchlich begangen wurde[1].


  Ein fernerer Grund, der hier verschiedene Male nöthigte,
  den solennen Beginn des Oelflusses auf andere Termine anzusetzen,
  liegt in der Eichstädter Oelquelle selbst, die eine
  intermittirende ist und ausserdem in früheren Jahrhunderten
  viel reichlicher floss als heute. Oftmals bleibt sie sogar ganz
  aus. So schon unter Bischof Friedrich II., welcher
   1237 sammt
  seinem Domkapitel von der Bürgerschaft verjagt wurde. Die
  versperrte Domsakristei wurde aufgesprengt und verwüstet,
  das Walburgisöl hörte auf zu fliessen. Sicherer jedoch
  ist derselbe Fall, da 1713 zum grössten Schrecken des
  Klosters vom 15. Februar bis 9. März fast kein Tropfen
  Flüssigkeit an dem Gnadensteine bemerkbar war; nach einer
  alten Tradition schob man die Schuld auf die im Convent der
  Schwestern ausgebrochne Uneinigkeit. Sax, Gesch. des Hochstifts
  Eichstädt, S. 283. In der Leichenrede, die der Jesuite Jos.
  Giggenbach beim Tode der dortigen Abtissin Maria Anna Barbara
  hielt (gedruckt zu Eichstädt 1730, 4°), heisst es S. 27:
  Walburg lasse das Oel in solchem Masse aus ihrem Brustbeine
  entquellen, dass man damals ein hohes grosses Glas voll davon im
  Kloster zurück gestellt hatte; zur Hälfte trank es die
  erkrankte Abtissin weg und sprach: Deine Kinder, o Heilige, haben
  sich so stark vermehrt, dass sie entweder dursten und hungern
  müssen, oder du ihnen die Muttermilch vermehren musst!
  worauf jenes halbgeleerte Gefäss sich sogleich wieder ganz
  mit Oel anfüllte.—Der Eichstädter Bischof Philipp
  von Rathsamhausen, Verfasser der drittältesten
  Walburgislegende, erzählt, wie er es selbst becherweise
  gegen seine Krankheit getrunken: praecepimus nobis copiosius (de
  oleo) adferri, et desiderabili haustu phialam plenam ebibimus. A.
  SS. saec. III. P. II, 306. Als es einst ein ganzes Jahr nicht
  mehr geflossen war und die darob verzagten Eichstädter ihren
  Sittenwandel besserten, brach es so reichlich los, dass man ein
  Weinlägel von einer halben Pinte, also ein wirkliches Fass,
  damit anfüllen konnte. Ibid. pag. 307.


  So verwundert sich auch "das Buch vom Aberglauben" (von H.L.
  Fischer) Hannover 1794, Bd. 3, 118 über "die ungeheure
  Menge" Walburgisöl zu Eichstädt, die in alle Gegenden
  verschickt und in schweren Krankheiten statt Arzenei verbraucht
  wird; es soll, sagt der Verf., wirkliches Bergöl von grosser
  Durchsichtigkeit und sehr flüchtig sein; wer es bei sich
  trage, behaupten die Mönche, müsse sich im
   Stande der
  Gnaden befinden, damit es nicht sogleich verfliege.


  Dass das Oel hier nicht aus der Reliquie, sondern aus dem
  Tragsteine derselben quillt, hatte die Kirche ursprünglich
  nicht verheimlicht. Schon Gregor von Nazianz sagt, nicht nur der
  Märtyrer Asche und Gebein, sondern auch andere den Reliquien
  nahegebrachte Dinge sind heilkräftig, und so auch das Oel,
  das aus den Heiligengebeinen "oder aus ihren Grabsteinen
  herausfliesst." Vom Grabe der hl. Katharina erzählt Reinfrit
  von Braunschweig (Grimm, Altd. Wälder 2, 185), wie ole von
  irme lîbe vlôz; und das Gedicht von Katharinens
  Marter (Pfeiffer, Germania 8, 179) fügt erklärend
  bei:


  
    
      ûz dem sarksteine,


      dâ inne lît diu reine,


      vil heilic ol vlûzet,


      des diu werlt vil genûzet.


      der iht siecheite hat,


      des wirt al ze hant rat,


      als man ez dar an strîchet.

    

  


  In Tirol kennt man kirchlich zwei solcher ölspendenden
  Steine; der eine lag ehmals in der alten Kirche zu Niedervintl
  und trug die Inschrift: Brunnen des Oels, 1500; der andere ist
  noch im Kirchlein St. Kosmas und Damian, bei Bozen. Aus einer
  Eintiefe an seiner Oberfläche quoll Heilöl und wurde
  von zahlreichen Pilgern begehrt, doch es vertrocknete für
  immer, als der Eigenthümer der Kapelle damit Wucher zu
  treiben begann. Zingerle, Tirol. Sag. no. 624. 625. Als zu
  Eichstädt 1309 die Gebeine des hl. Gundacar erhoben wurden,
  ergaben sowohl sie wie der Deckel des Steinsarges eine so
  reichliche Menge fliessenden Oeles, dass der damalige Bischof
  Philipp von Rathsamhausen hievon zwei Gefässe für die
  Kranken anfüllen liess. Sax, Eichstädt. Hochstift S.
  101. Die von Rom nach Tegernsee gebrachten Gebeine des hl.
  Quirinus ergaben in dortiger Quirinuskapelle ein Heilöl, das
  in kleinen Fläschlein an die Gläubigen verkauft wurde.
  Heute steht diese  "Oelkapelle" noch; einige Quellen
  olivengrünes Naphta entspringen unter ihrem Dache; man
  sammelt jährlich davon gegen 40 Mass. Steub, Bair. Hochland,
  196.


  Die im Reliquiencultus so unenthaltsam gewesne Kirche hat sich
  indessen auf solcherlei Steinöl allein nicht
  beschränken mögen. Schon zu Justinians Zeit fliesst Oel
  aus Heiligenknochen (Grimm, GDS. 140); von Orosius an meldet eine
  Reihe mittelalterlicher Schriftsteller, welche in Massmanns
  Kaiserchronik 3, 556 aufgeführt sind, zu Rom sei bei Christi
  Geburt ein Oelbrunnen entsprungen und habe sich in die Tiber
  ergossen. Zugleich fällt damals auch ein Honigregen.
  Sechzehn Heilige und achterlei heilige Jungfrauen zählt
  Matth. Rader, Bavaria sancta 3, 49 auf, aus deren Gebeinen
  nunmehr wunderthätiges Oel fliesst. Kaspar Lang, Histor.
  theolog. Grundriss 1692. 1, 84 und Abraham a Sta Clara (im Judas
  der Erzschelm 4, 42) setzen diese Zählung noch weiter fort.
  Mit dem Oel der hl. Helena einen Kristall zu beträufen, um
  damit den Dieb zu entdecken, räth Felix Hemmerlin (1454) in
  seiner Schrift de exorcismo. Gretser X, 907 nennt ferner die hl.
  Elisabeth in Thüringen, die Martyrknaben zu Novara und noch
  andere, deren Gebein, in Kirchenaltären ausgesetzt, Oel
  giebt, und Rader 3, 41 fügt bei, Gleiches stehe der
  Walburgis um so mehr zu, als sie eine im Dienste Gottes
  streitende Jungfrau gewesen sei und also in diesem täglichen
  Faustkampfe Oel habe schwitzen müssen:


  
    
      Cur oleae stillat Walpurgis ab artubus humor?


      In cavea Martis num pugil illa fuit?

    

  


  Im Stil der Kirchenväter wird der mit dem Satan ringende
  Christ mit dem Athleten in der Arena verglichen, dessen Leib mit
  dem Oele des Gebetes gesalbt ist, damit der Feind ihn nicht
  fassen könne. So sagt Pseudo-Ambrosius (de sacram. I, 2):
  Venimus ad fontem—Unctus es quasi athleta Christi.
  Denselben Gedanken äussert auch Chrysostomus in seiner 6.
  Homilie über den Brief an die Coloss.—Nork,
  Realwörtb. 3, 301.



  Von der Wunderwirkung des zu Eichstädt fliessenden Oeles
  sagen die Acta SS. 1. c. pg. 306, dass es Blinde, Taube und
  besonders häufig Lahme geheilt habe; Gretser fügt bei,
  X, 917, es fördere die Geburten, auch lutherische Frauen
  hätten in Kindesnöthen damit den Versuch gemacht und
  seien darüber wieder der alten Kirche beigetreten. Medibards
  Hymnen (bei Gretser 801, dritte Reihe) wissen, dass es besonders
  den Wolfshunger heilt:


  
    
      Hinc quendam fastidiosum


      Fame paene mortuum


      Alloquens per visionem


      Monet, ut de calice


      Ejus biberet; quo facto


      Esuriit solito.

    

  


  Der Monheimer Knabe Beretgis, seit 3 Jahren an beiden
  Füssen lahm, wurde von seiner Mutter Ratila zum
  Walburgisgrabe in Monheim getragen und da auf ihr Gebet sogleich
  hergestellt; worauf sie ihn der Kirche, durch die er seine
  Körperkraft wieder erlangt hatte, zu lebenslänglicher
  Leibeigenschaft übergab. A. SS. ibid. pag. 304. Die
  mystische Kraft, welche dem Walburgisöl beigelegt wurde,
  erklärt sich Jac. 5, 14: Ist einer unter euch krank, so rufe
  er die Aeltesten der Gemeinde herbei, dieselben sollen über
  ihn beten, nachdem sie ihn mit Oel gesalbt im Namen des
  Herrn—und der Herr wird ihn aufrichten.


  Da Walburgs Reliquien in vielerlei Kirchen zerstreut worden
  sind (per totum mundum, ad diversas Francorum provincias S.
  Walpurgis reliquiae dispersae sunt. A. SS. l.c. 306), so ist auch
  in vielen Provinzen das Wunderöl zu haben gewesen. Oel,
  Knochen, fünf Zähne und ein Gewandrest Walburgis wurden
  zu Wittenberg jährlich am Montag nach Misericordias
  ausgestellt, wobei ein Glas voll von demjenigen Oele mit
  hergezeigt wurde, das aus den Gebeinen der hl. Elisabeth,
  Landgräfin von Hessen, geflossen war. Das Glas ging an
  Luther über, der wie J. Mathesius erzählt, es einst
  seinen Joachimsthaler Gästen zu einem andächtigen
  Tischtrunk aufstellte. Karl der Kahle hatte in
   der Kaiserpfalz
  zu Attigny (Champagne) eine Walburgiskirche erbaut; noch im J.
  1720 kamen daselbst die Geistlichen von mehr als vierzig
  Pfarreien am 1. Mai zusammen, um das Walburgisöl
  auszuspenden. Odo, Abt zu Clugny, (Burgund) kannte in seiner
  Nachbarschaft eine Walburgiskirche, in welcher die dortigen
  Partikeln etliche Tage des Jahres Oel schwitzten; die Heilige
  hiess dorten Sainte Vaubourg und Gualbourg. Gretser pg. 906.
  Bolland. 518b. 519a. A. SS. II, pg. 307. 308.


  Von altkirchlichen Abbildungen Walburgis sind folgende zu
  nennen. Im Schiff der Heidenheimer Klosterkirche, die
  während der Reformation verwüstet wurde (more
  Lutheranae sectae, quae omnia sacra polluit, sagt Rader 3, 45)
  liegt gegen das Chor zu ein 2-1/2 F. hoher Grabstein, auf welchem
  Walburg in ganzer Figur ausgehauen ist, in der rechten Hand einen
  Stab haltend, auf dessen Wirbel ein kleines Kreuz sitzt, in der
  linken ein Buch, zu Füssen ein Wappenschild. Dieser
  säulengeschmückte Aufbau mit Perlenfries gehört
  den Werken der romanischen Periode an (Bavaria 3, 863). Auf einem
  gegenüber liegenden ähnlichen Grabstein ist Wunnibald
  ausgehauen; drunter steht die Inschrift: sepulcrum stae Walburgis
  1484. Eine Abbildung davon erschien bei Brügel in Ansbach
  und im Jahresberichte des histor. Vereins für Mittelfranken
  1843. Der hl. Wilibald mit seiner ganzen Verwandtschaft ist
  dargestellt auf einem Teppich, welcher ursprünglich in der
  Eichstädter Kirche aufbewahrt wurde und nun im Münchner
  Nationalmuseum ist.—Auf folgenden Stichen erscheint die
  Heilige als Abtissin mit dem Stab, das Oelfläschlein in der
  Hand haltend:


  Fons olei Walpurg. a Jacobo Gretser, S.J. Ingolst.
  1629.—P. Emil de Novara, capuccino. Breve ristretto della
  Sta. principessa Walpurga. Eichst. 1722.—Matth. Rader,
  Bavaria sancta. München 1704 (wiederholt das
  Grabmal).—P. Goudin, Unerschöpflicher Gnadenbrunnen
  der hl. Walburgis. Regensb. 1708.



  Besondere Weihkirchen und Kapellen besitzt die hl. Walburg auf
  dem Gebiete der Baiern, Alemannen, Franken, Burgundionen,
  Niedersachsen und Friesen; soweit durch dieselben der hier zu
  behandelnde Stoff vervollständigt wird, wird von ihnen im
  Einzelnen ferner hier die Rede sein. Eben dieselbe Bemerkung hat
  auch von den an vielfachen Orten aufbewahrten und verehrten
  Walburgsreliquien zu gelten.


  Auf dem bairischen Lechfelde liegt in der Gemeindeflur von
  Kaufering eine sehr alte Walburgskapelle, auf ihrem eignen
  Hügel stehend, von Linden beschattet, von einer Mauer
  eingefriedet. Der Eintritt führt drei Stufen abwärts,
  die Wand ist schwarz, das Innere finster. Im Anbau steht der
  Pestkarren, die Räder sind mit Filz beschlagen, um die zur
  Pestzeit gehäuften Leichen geräuschlos abzuführen.
  Walburg hat jener Pest gewehrt. Diese Kirche, sagt das Volk, sei
  heidnischen Ursprungs, man habe hier noch den Götzen
  geopfert. Schöppner, Bair. Sagb. no. 889.


  Bairische Ortschaften, vom Namen Walburg ableitend, zählt
  das topographisch-statistische Handbuch des Königreichs
  (München 1868) folgende auf: Walbenhof, Einöde bei
  Neustadt a.d. Waldnab; Walbenreuth, Dorf bei Tirschenreuth; Dorf
  Walberngrün bei Stadtsteinach; Walbertsberg bei Kunreut;
  hier wird neben der Walburgskapelle unter den Linden ein Maimarkt
  abgehalten, zu welchem die Landleute bis auf zehn Stunden weit
  zusammen kommen. (Reynitzsch, Truhtensteine 187.)
  Walburgskirchen, Dorf bei Pfarrkirchen; Walburgsreut, Weiler bei
  der Stadt Hof; Walburgswinden, Einöde bei Neustadt a.d.
  Aisch; Walpenreuth, Dorf bei Berneck; Walpersberg, Dorf bei
  Bogen; Walpersdorf, ein Weiler bei Rosenheim, und zwei
  gleichnamige Dörfer bei Rottenburg und bei Schwabach;
  Walpershof, 
  Dorf bei Eschenbach; Walpersreuth, Weiler bei Neustadt a.d.W.;
  Walperstetten, Dorf bei Dingolfing; Walperstorf, bei Landshut;
  Walpertshofen, Weiler bei Dachau; Walpertskirchen, Pfarrdorf bei
  Erding; Wölbersbach, Dorf bei der Stadt Hof; Wolpersreut,
  Dorf bei Kulmbach; Wolperstetten, Dorf bei Dillingen; Wolpertsau,
  Einöde bei Neuburg an der Donau. Diese Liste lässt sich
  jedoch noch um vieles vermehren, wenn man dabei die mundartlichen
  Formen des Namens Walburg mitverwerthet. Er lautet im
  Altmühlthale Bürgli, in
  altbairisch-oberpfälzischer Mundart Walberl (nicht zu
  verwechseln mit Waberl, Wawl, Wabm, was in Altbaiern und
  Mittelfranken Barbara ist), im tiroler Zillerthal Purgel u.s.w.
  Einer der Hauptberge am oberbaierischen Tegernsee wird 1420 in
  einem Lateingedichte des Peter v. Rosenheim als Walber
  foecundissimus begrüsst. Schneller Wörtb. 4, 61.


  Das schwäbische Rittergeschlecht von Waldburg, einst
  Truchsessen, nunmehr würtembergische Standesherren, theilt
  sich in die Linien Hohenlohe-Wb., Waldburg-Zeil, Wb.-Wurzach,
  Wb.-Wolfegg. Ihr Stammschloss ist die beim gleichnamigen
  Pfarrdorf gelegne Veste Waldburg, südöstlich von
  Ravensburg. Vier Treppen hoch in dieser Burg liegt die
  Walburgiskapelle. Von den zu Köln bei den Jesuiten
  aufbewahrten Wb.-Reliquien hatten sich die Grafen Einiges
  erbeten, jedoch erfolglos. Bolland. 3, 518.


  Im Elsass hat Walburg drei Kirchen: 1) diejenige bei Leimen
  mit der Wallfahrt zum Helgenbronn, von welcher weiter unten die
  Rede sein wird; 2) zu Knörsheim bei Maurmünster; 3) bei
  Biblisheim, unfern der Stadt Hagenau; sie wird im J. 1085 als
  Kloster genannt (Trithem. Chron. Hirsaug. 1, 280) und 1102 vom
  Schwabenherzog Friedrich I. zur Abtei erhoben. Neugart, Episc.
  Const. 2, 8.


  Auf einer Halbinsel der Seine stand in der Normandie eine
  Walburgskapelle, diejenige Stelle bezeichnend, wo die Heilige auf
  ihrem Wege aus England nach Deutschland ausgeruht hat. Gretser,
  906.


  Der grössere Theil der ältesten Kirchen
  Niederdeutschlands ist derselben Heiligen geweiht, so zu
  Gröningen, Veurne, Utrecht, Antwerpen, Arnheim, Aldenaerde,
  Brügge, 
  Zütphen, Harlem; von ihnen wird im Einzelnen später
  noch zu handeln sein.


  Reliquienpartikeln von der hl. Walburgis lagen laut
  Falkenstein, Nordgau. Alterth. 1, 29 im vorigen Jahrhundert in
  folgenden Kirchen.


  In Baiern zu Augsburg, zu Monheim und im Kloster Andechs.
  Ferner zu Mainz in der Gereonskirche zu Köln ein Finger, in
  der Jesuitenkirche daselbst die Hirnschale, welche dahin kam vom
  benachbarten Walpersberg, einem vormaligen Kloster. In Frankreich
  zu Attigny und Clugny. Die Acta fundationis monasterii Murensis
  (Kloster Muri im Aargau ist 1027 gegründet) nennen bei
  Herzählung der daselbst verwahrten Reliquien zu dreien malen
  Knochen und Asche vom Leib der hl. Walburg. Reliquienpartikeln
  des hl. Wilibald und Wunnibald und Richardis übersendete
  1482 der Eichstädter Bischof Wilhelm von Reichenau an
  König Heinrich VII. von England, der sie in Canterbury
  verwahren liess. Ueber diese Reliquien und die der Walburg
  gewidmeten Kirchen hat der Jesuite Godefredus Henschenius in
  Actis SS. ausführlich berichtet.

  


  FUSSNOTEN:

[1]


  
    Die folgenden nennt Gretser, Vitae SS. tom. X.


    25. Febr., Walburgis Todestag, wird begangen zu
    Eichstädt in der Kathedrale, und zu Antwerpen in der
    Basilica.—20. März: Gretser l.c. pag. 907.


    1. Mai, Walburgis Translation von Heidenheim nach
    Eichstädt; gefeiert in der Eichstädt. Kathedrale und
    zu Antwerpen in der Basilica. Bollandisten, 25. Febr., tom.
    III, 513a. Das Martyrologium des schweiz. Klosters Rheinau
    stammt aus dem X. Jahrh. und setzt auf 1. Mai die Feier:
    Philippi et Jacobi et S. Waldp. uir(go). Marzohl-Schneller,
    Liturgia 4, 768.


    4. Aug.: exitus Walburgis ex Anglia, gefeiert zu
    Eichstädt (Bollandisten ibid. 514b); zu Tornacum,
    Gandanum, Antwerpen und Aldenaerde: Bolland. 522; zu Veurne, in
    der flandr. Diöcese Ypern: Gretser X, 912.


    12. Okt.: Antwerpner Basilica und Eichstädter
    Walb.kloster.

  

  

  


  Zweiter Abschnitt.


  Walburgis Hunde, Walburgis Aehren.





  Unter den kirchlich sehr korrekt gehaltenen Abbildungen, mit
  denen die bairischen Hofmaler und Kupferstecher Sadler, Vater und
  Sohn, des Matthäus Rader Bavaria Sancta (1615)
  ausgeschmückt haben, ist Bd. 3 auch das Eichstädter
  Grabmal Walburgis dargestellt; wunderlich aber liegt da zwischen
  den Andächtigen neben den Stufen des Steinsarges ein grosser
  Hofhund, ruhig schlafend. Dass der Hund das Geleitsthier unsrer
  Jungfrau gewesen, ist kirchlich in Vergessenheit gerathen; die
  Acta SS. (saec. 3, tom. II, 291)  und die Bollandisten, (tom. 3, 560a) wissen
  jedoch noch davon. Walburga nuncupor, spricht die Heilige, die
  Nachts an die Thüre des reichen Hofbauern kommend, von den
  scharfen Rüden angefallen wird; auf dieses Wort werden sie
  zahm; und darum, erzählt Bischof Philipp († 1320),
  habe man seiner Zeit Walburg gegen den Biss toller Hunde
  angerufen. Es lässt sich indess dieses Attributthier der
  Heiligen als anderen Ursprunges und aus einer viel früheren
  Zeit nachweisen. Die Vorgeschichte des Bisthums Eichstädt
  spielt nicht in dieser Stadt, sondern in einem Orte, welcher
  römisch Aureatum heisst und schon seit Aventins Zeiten, der
  1519 diese Gegenden im historischen Interesse mit einem
  Empfehlungsbriefe seines bair. Herzogs bereiste, zwischen den
  beiden Dörfern Rothenfels und Nassenfels an der Neuburger
  Heerstrasse gesucht wird. Nach diesem Aureatum benannten sich die
  Eichstädter Bischöfe Aureatensis ecclesiae episcopi,
  und Walburg wird ebenso von Celtes im 2. Buche seiner Oden die
  Zierde der Aureatensischen Landschaft geheissen. An den beiden
  Umfangsmauern des Kirchhofs zu Nassenfels sind Votivsteine des
  Mars und der Victoria eingemauert und ein dritter der Fortuna
  geweihter ebendaselbst wurde 1866 in das Antiquarium nach
  München gebracht. Die dortigen Feldbreiten liegen voll
  röm. Geschirrtrümmer und Reste von Brennöfen,
  deutlich unterscheidet man noch den Lauf der Römerstrasse.
  Als nun der gelehrte Jesuite Gretser 1620 von der
  Universität Ingolstadt aus Nassenfels besuchte, fand er an
  dortiger Dorfkirche ein im Boden steckendes Standbild, das eine
  Frau vorstellte, zu deren Füssen, von Erde
  überschüttet, angeblich ein Hund liegen sollte. Gretser
  schloss auf ein Dianenbild. Solcherlei Steinbilder, eine Frau
  darstellend mit dem Hunde zu deren Füssen, sind seit dem J.
  1647 bis auf die Neuzeit in niederrhein. Gegenden viele entdeckt
  worden und tragen dorten in ihren Inschriften den Namen der
  Nehalennia, eines zwar von Römerhänden gemeisselten,
  aber deutschen Götterbildes der Fruchtbarkeit. In Keyslers
  Antiquitat. Septentr. 236,  und in Wolfs Beiträgen 1, 149 sind diese
  Bildwerke beschrieben. Aber derselbe typische Hund fehlt nun auch
  in der Krypta der Heidenheimer Kirche nicht, wo Walburgis
  frühestes Grab gewesen war. Panzer, bair. Sag. 1, S. 132
  beschreibt diese Krypta als einen Bau, dessen Formen auf den
  frühesten romanischen Stil hinweisen. Eine in der Wand der
  Gruft angebrachte steinerne Console, die ehedem ein Steinbild
  getragen haben musste, zeigt einen Wappenhelm mit der Helmzier
  des Brackenhauptes, dessen herabhängende Ohren von zwei
  Jungfrauen mit den Händen berührt werden. Man sagt,
  hier seien die Abkömmlinge des Rittergeschlechtes Hund
  begraben.


  Die benachbart sesshaften Grafen von Oettingen-Spielberg
  führen dasselbe Brackenhaupt im Wappen, schwarz und weiss
  quadrirt, also genau in Form und Farbe des Hohenzollerschen
  Helmkleinods: caput et collum molossi genannt in Speners
  Wappenwerk. Lepsius, Kl. Schrift. 3, 164. War hier nun wirklich
  die Erbgruft der adeligen Hund gewesen, so leitete bei der Wahl
  derselben jedenfalls die Verwandtschaft zwischen dem Wappenthiere
  jenes Geschlechtes und dem Gefolgsthiere Walburgis. Denn
  Heidengöttinnen und hl. Jungfrauen sehen wir stabil vom
  Hunde gefolgt. Aller Hunde erster ist Garmr, besagt die Edda von
  Odhinns Hund. Grauhunde begleiten die drei Nornen. Die
  Fruchtbarkeitsgöttinnen Frau Harke, Frau Gode und Frau Frick
  haben stets den Hund bei sich; die zu Weihnachten bescherend
  umziehende Frau Berchte heisst davon in Steiermark die
  Pudelmutter (Weinhold, Weihnachts-Sp. S. 11). Die 24 Töchter
  der Frû Gauden umbellen den Jagdwagen ihrer Mutter als eben
  so viele Hündinnen. Colshorn, Märch. u. Sag. no. 75.
  Das Hündchen der hl. drei Schwestern zu Schlehdorf war
  daselbst auf einem alten Altarbilde mitgemalt zu sehen, und die
  drei steinernen Jungfrauen zu Velburg erschienen gefolgt
  von einem Hunde, welcher gleich ihnen zu Stein geworden war.
  Panzer, Bair. Sag. 1, S. 25. 289. 290. Es ist daher kein
  Absprung, wenn die  Sage das überirdische Hündchen auch der
  Jungfrau Maria zum Gesellschafter giebt; Belege hiefür:
  Schmitz Eiflersagen vom J. 1847, 43. Hocker, Moselsag. 168. Das
  hölzerne Altarbild Marias in der Kapelle Marienbrunn zu
  Baden-Baden steht gerade über der daselbst sprudelnden
  Quelle, neben demselben ist der Hund in Stein gehauen, der das
  Bild aus dem Brunnen gescharrt hat. Baader, Bad. Sag. 131. Aus
  diesem Grunde ist der Hund nicht bloss das Wahrzeichen der Burgen
  gewesen (so am Schlosse Hornberg: Schnezler, Bad. Sagb. 2, 591),
  sondern steht auch an Kirchen ausgehauen, wie an der
  Laurentiuskirche zu badisch Bretten und an der eben
  erwähnten Kapelle zu Marienbrunn; derselbe galt da von so
  alter Abkunft, dass man, z.B. von der Hundskapelle bei Innsbruck
  sagt, sie sei ein Heidentempel gewesen. Zingerle, Tirol. Sitt.
  no. 950.


  Ueber die Farbe dieses Hündchens belehrt uns die
  Farbensymbolik; als das freundlich-wohlthätige Geleitsthier
  der schönen Weissen Frau ist es gleichfalls ein weisses,
  aber die Hunde der Sturmnacht sind schwarz, die des Gewitters
  feuerroth. So erklärt es sich in Mythe und Opfer. Der Rost,
  der während der Hitze der Hundstage das Getreide
  befällt, war dem Römer versinnlicht durch das
  Götterpaar des Robigus und der Robigo, die beide den Namen
  des Kornbrandes tragen und in der umbrisch-etruskischen
  Götterlehre Rupinie und Hunta hiessen. Ihnen war das Fest
  der Rubigalien geweiht, indem man in den Tagen vom Entstehen des
  Getreidekorns in seiner Hülse bis zu seinem Heraustreten aus
  der Fruchtscheide durch den Priester zu Rom am Hundsthore
  (Catularia porta) rothe Hündchen schlachten und verbrennen
  liess. Damit suchte man den Brand in Rebe und Kornähre
  abzuwehren, weil man den glühenden Hundsstern für die
  Ursache des Getreidebrandes hielt. Erklärend sagt daher
  Ovid. Fast. 4, 941:


  
    
      Für den Hund des Gestirns wird Dieser geopfert am
      Altar,


      Und erleidet den Tod wegen des Namens allein.

    

  


  Aus ähnlichem Grunde musste in Deutschland der
   Frohnknecht
  alljährlich zur Zeit der Hundstage die überalten Hunde
  todtschlagen, zu Leipzig im April und August, in Norddeutschland
  zur Fasnacht. J.P. Schmidt, Fastelabendgebräuche. Rostock
  1793, 150. 153. Waren diese für die Landwirthschaft
  gefährlichen Fristen vorüber, so vergötterte man
  das Thier als den Vermittler der Fruchtbarkeit (Cicero I de nat.
  Deor.), oder man streute ihm Brod und Mehl. Zu
  Niederösterreich wird am 28. Dec. (Kindleinstag) Mehl und
  Salz gemengt zur Dachfirst hinausgestellt; das wird das Wind- und
  Feuerfüttern genannt. Zerführt der Wind dies Opfer, so
  sind im nächsten Jahre keine schädlichen Stürme zu
  befürchten. Ein Weib in Munderkingen setzte schwarzes Mus
  zum Dache hinaus: "man müsse die Windhunde füttern."
  Birlinger, Schwäb. Sag. 1, 191 und no. 301. Das eben
  angeführte Beispiel zeigt, dass man dies den Winden
  gebrachte Spendopfer sprachlich missverstehend auf die Windhunde
  anwendete, da das Wort Wind in unsrer Sprache beides bezeichnet
  ventus und velter. War der erste Schnee gefallen, ehe Frost und
  Sturm die keimende Saat beschädigen konnten, so sagte unsre
  Vorzeit: gib den winden brôt, eȥ hat gesnîget.
  Grimm RA. 256. Hatte man den Hund (Sturmwind) des W. Jägers
  Hackelberg in ein Haus herein gelassen, so lag er da den Winter
  über an der Herdstelle und frass nichts als Asche; zum
  Ersatz aber war ein so mildherziges Haus im Frühjahr drauf
  mit Milch und Butter reichlich gesegnet. Haupt, Ztschr. 6, 117.
  Kuhn Nordd. Sag. no. 2. Dazu galten noch bestimmte
  Pflichtigkeiten der Lehensleute. Moscherosch im Phil. von
  Sittewald (Strassburg 1665) 2, 167 schreibt: Die Eylff Hunde
  (erhalten) jeder 4 Mietschen (französ. miche). Eine Offnung
  von 1469 verpflichtet die Lehensleute gegen den aufreitenden
  Vogt: vnd hät er zwen wind mit jm traben, denen söllent
  sy geben ain hûslaib. So bildet sich aus der Vorstellung
  vom Windhund der W. Jagd der Begriff des sogenannten
  Nahrungshundes, ein Name, der am Ober- und Mittelrhein für
  jeden geheimnissvollen Haussegen gilt. Hat man ausgedroschen,
   so erhalten die
  oberdeutschen Drescher zum Schlussmahl gekochte
  Mehlspätzlein, die man in Baiern Nackete Hündlein
  heisst; wer aber bei der Arbeit einen Tölpelstreich gemacht
  hat, bekommt eine Strohpuppe, die Hundsfud; beiderlei Namen sind
  Sinnbilder der Fruchtbarkeit. Gebackene Hündlein wirft man
  zur Abwehr der Feuersbrunst in die Flammen. Panzer, Bair. Sag. 2,
  516. Von den die Saaten zerwühlenden Hunden des Windes
  sprang die Vorstellung über auf den Biss der wüthenden
  Hunde, hielt aber in beiden Fällen die Kornähre und das
  Brod noch immer als Bindemittel fest. Sieht man im Felde zum
  ersten Male Roggen blühen (dies fällt auf
  Walburgistag), so nimmt man drei blühende Aehren und
  streicht sie stillschweigend durch den Mund, dann wird man nie
  von tollen Hunden gebissen. Curtze, Waldeck. Volksüberlief.
  S. 402. Ein latein. Gebetbüchlein: Cultus divae Walburgae,
  Augsb. 1751, bringt S. 23 einen also beginnenden Hymnus:


  
    
      Walburga venit: cedite


      vesane grex, molossi!


      Cedunt, pavent, obmutuit


      os impotens latrandum.

    

  


  Um Amberg sagt man zu den Kindern, die ausgehen: Nehmt Brod
  mit, dass euch kein Hund anbellt (Bavaria 2, 305); in Schwaben
  lautet dieselbe Formel: Ich will Brod mitnehmen, damit mich kein
  Hund beisst. Birlinger, Schwäb. Sag. 1, no. 706. So pflegten
  schon die phigalischen Arkadier nach dem Festessen die Hand an
  den Brodresten abzuwischen und diese beim Heimgehen einzustecken,
  damit ihnen auf dem nächsten Kreuzwege die Hekate mit ihren
  Hunden nichts anhaben konnte (Athenäus 4, 149 C.). Denn auch
  dieser Hekate fielen Hundeopfer, von denen sie Dea canicida,
  canivora genannt war.


  Coleri Oeconomia, Mainz 1645, lib. XI, pg. 403. 410 schreibt
  vor: Um thörichter Hunde Biss an Menschen und Vieh zu
  kuriren, gieb meyische Butter auf ein Stück Brod gestrichen.
  Item, schneide einen Meywurm entzwei, mach  ein Löchlein ins Brod, steck
  ihn hinein, kleib es oben mit Brod zu, schmiere Meyenbutter
  drüber, lass es aufessen. Dies ist ao. 1591 zweimal probiert
  worden an Hunden. Bisweilen werden die Kühe toll; reissen an
  den Strängen, zittern und beben, als ob einer mit der Axt
  vor ihnen stände und sie erschlagen wollte. Da gebe man
  ihnen eine Butterschnitte zu essen und lasse sie im Namen Gottes
  immerhin laufen. Die Mecklenburger Bauern, bemerkt Coler ebenda,
  lib. XII, 479, geben den Hunden geschabet Silber (Abschabsel
  einer Silbermünze) auf Butterbrod, so sollen sie nicht toll
  werden.—Die Fortdauer dieses Brauches in
  Süddeutschland besteht darin, dass man am 1. Mai das
  Festmahl der Ankenschnitten, sg. Ankebrüt bereitet,
  Schnitten mit Butter und Honig reichlich bestrichen, und auch dem
  Vieh beim ersten Austrieb davon verabreicht, damit es in keinen
  bösen Wind komme. Wir werden hievon im fünften Kapitel
  unter der Form der berittenen Ankenschnittenprozession von
  Beromünster noch einmal zu handeln haben. Unter den von
  Walburg gewirkten Mirakeln wird eines in Lateinversen von einem
  unbekannten Bruder Medinbard besungen; diese Rhythmen "ex
  pervetusto codice" stehen abgedruckt bei Gretser (tom. X, pg.
  803) und erzählen von einem am Wolfshunger leidenden
  Mädchen, das an Walburgs Grab zu Monheim mittelst eines
  Bissens Brodes so geheilt wird, dass sie fortan keine andere
  Nahrung mehr geniesst als Käse und Milch.


  
    
      Sualaveldico in pago


      Fuit quaedam faemina,


      Quae languore fortissimo


      Aegrotare coeperat.


      Namque tam intemperata


      Edendi ingluvies


      Incessit semisanatam,


      Ut nulla edulii


      Abundantia valeret


      A suis saturari,


      Exhaustis jam parentibus,


      Sed fame accrescente


      Anxiata hinc dolore


      Hinc pudore maximo.


      Tandem divinitus tale


      Occurrit consilium.


      Rogat suos se deferri


      Ad Walpurgae gratiam.


      Quo delata, biduanis


      Incumbebat precibus,


      Quibus exorata virgo


      Gradiendi miserae,


      Qua privata diu fuit,


      Sospitatem reddidit.

    


    
      Bona quaedam monialis,


      Vocato preabytero,


      Benedici panem fecit


      Redditque famelicae.


      Quo gustato nequam illa


      Fames voracissima,


      Virgine sacra favente,


      Coepit se subtrahere,


      Sic paulatim decrescendo,


      Ut prius accreverat.


      Sic crescente fastidio,


      Pro mira esurie,


      Tandem nil aliud cibi


      Praeter solum caseum,


      Nihil de potu gustare


      Nisi tantum lac poterat.

    

  


  Dieses Wunder des geheilten Wolfshungers und die
  Bändigung der Hundswuth gab Anlass, Walburgis Haupt-Emblem,
  das der Aehre, dahin misszuverstehen, als ob dasselbe sich nur
  auf diesen Einzelfall beziehe. So behauptet es die Schrift
  Christliche Kunstsymbolik, Frankf. 1839. Allein die den
  winterlichen Sturmwinden wehrende Maigöttin muss nothwendig
  auch die Korngöttin selbst sein und als solche ist sie
  kirchlich wirklich dargestellt worden. "Der Heiligen Leben, das
  Summerteil" (Augsb. 1482) bildet Bl. 51 Walburgis ab mit einem
  Büschel in der Hand, welcher Kornähren bezeichnet.
  Ebenso verzeichnet M. Hubers Hdb. d. Kupferstecher VII, 79, no. 5
  die Abbildung Mariae als "Nostre Dame de trois épis", mit
  drei Aehren in der Hand einem Landmanne erscheinend. Die
  Bedeutung dieses Attributes liegt in folgenden Sätzen der
  Landwirthschaft ausgesprochen: "Korn wird gesäet auf Mariae
  Geburt und schosset vmb Waldpurgi" König, Schweiz.
  Haussbuch, Basel 1706, 142. "Wenn der Roggen vor Walburgis
  schosset und vor Pfingsten blüht, so wird er vor Jacobi
  nicht reif." Prätorius, Blockesberg S. 558. Betrachte man
  diese Erbsätze nun auch in den nachfolgenden Legenden. Maria
  bittet ihren über das sündige Menschengeschlecht
  erzürnten Sohn, nicht alle Feldfrucht zumal zerstören
  zu wollen, sondern doch noch so viel an den Aehren stehen zu
  lassen, als genug ist für Hund und Katze, d.h. für ein
  ganzes Hausgesinde. Der Heiland thuts, und seitdem wallfahrtet
  man zur Muttergotteskirche von Dreienähren, die beim
  elsäss. Stifte Katzenthal gelegen ist. Ebenso lässt
  Maria da, w sie sich die Stelle zu ihrer Wallfahrt im Pinzgauer
  Kirchthale 
  erwählt, mitten aus dem Winterschnee drei Aehrenhalme
  hervorwachsen, welche nun ihr dortiges Altarbild in der Hand
  trägt. Kaltenbäck, Mariensag. no. 122. Den Halm einer
  Kornähre brachen und vereinigten die römischen
  Brautpaare und benannten nach demselben den Eheabschluss
  stipulatio. Träumt man von geschnittnem Korn, so bedeutet
  es, dass man die Liebste verlieren werde. Denselben Doppelsinn
  des ehelichen und des Ackersegens hat nun auch der
  Aehrenbüschel in Walburgis Hand. Wenn sie in der
  Walburgisnacht vom reitenden W. Jäger verfolgt wird, sie,
  der Frühlings-Genius der aufkeimenden Pflanzenwelt, von dem
  noch einmal losbrechenden Frostriesen verfolgt, so verbirgt sie
  sich in den innersten Fruchtkeim des jungen Saatfeldes. Denn,
  sagt der Volksglaube, man kann der W. Jagd nur entgehen, wenn man
  in ein Kornfeld flüchtet. So birgt nach dem
  färöischen Volksliede auch Wodan den Bauernsohn vor des
  Riesen Verfolgung ins Fruchtkorn:


  
    
      Ein Kornfeld liess da Wodans Macht


      Geschwind erwachsen in einer Nacht.

    


    
      In des Ackers Mitte verbarg alsbald


      Wodan den Knaben in Aehrengestalt.

    


    
      Als Aehre ward er mitten ins Feld,


      In die Aehren mitten als Korn gestellt:

    


    
      "Nun steh hier ohne Furcht und Graus,


      Wenn du mich rufst, führ ich dich nach Haus!"

    

  


  Neun Nächte vor dem 1. Mai (erzählt Grohmann,
  Böhm. Sagb. 1, 44) ist die hl. Walburgis auf der Flucht,
  unaufhörlich verfolgt von wilden Geistern und von Dorf zu
  Dorf ein Versteck suchend. Man lässt ihr daher im Hause
  einen Fensterschalter offen, hinter dessen Fensterkreuz, sie vor
  den daher brausenden Feinden gesichert ist. Dafür legt sie
  ein kleines Goldstück auf das Gesimse und flieht weiter. Ein
  Bauer, der sie einst auf ihrer Flucht im Walde traf, beschreibt
  sie als eine Weisse Frau mit langwallendem Haare, eine Krone auf
  dem Haupte, ihre Schuhe sind feurig (golden), in den Händen
  trägt sie einen dreieckigen Spiegel  (der alles Zukünftige zeigt)
  und eine Spindel (wie Berchta). Ein Trupp weisser Reiter
  (Schimmelreiter) strengte sich an, sie einzuholen. So sah sie
  auch ein anderer Bauer, welcher Regen fürchtend Nachts noch
  sein Getreide einführte (das mandelweise aufgeschobert noch
  draussen lag). Die Heilige bat ihn, sie in eine Garbe zu
  verstecken. Kaum hatte ihr der Bauer willfahrt, als die Reiter
  vorüber brausten. Des andern Morgens fand er in den
  heimgeführten Aehren statt Roggen Goldkörner. Daher
  wird die Heilige auch abgebildet mit einer Garbe. So sieht man
  ferner, erzählt Vernaleken, Alpensag. S. 75, zwischen den
  Orten Strass und Lind in Untersteiermark neben einem Tannenwalde
  zur Zeit des Vollmondes eine Gestalt gehen, die statt des Kopfes
  eine feurige (goldne) Garbe trägt. Diese Erscheinungsweise
  war in den kleinen Städten des bair. Frankenwaldes am
  Walburgistag Anlass zu einer gemeinsamen Volksbelustigung
  gewesen.


  Plätze, Strassen und Häuser waren da mit
  Birkenreisern besteckt: Den Festumzug eröffnete der Walber,
  ein vom Scheitel bis zur Zehe in Stroh gewickelter Mann, dem die
  Aehren in Form einer Krone über dem Kopfe zusammengebunden
  waren. Alle Gewerksleute mit den Emblemen ihres Handwerkes
  begleiteten ihn, zu Spott und Trutz (gegen den hinter den Ofen
  treibenden Winter) ihre Hantierung ausübend. Heute gilt
  dorten nur noch der vor dem Wirthshause aufgepflanzte Walberbaum,
  den der zum Spassmacher herabgesunkene Stroh-Walber umtanzt:
  Bavaria III, 1, 357. In Niederösterreich sind besonders die
  Erntetage der hl. Walburg geweiht, sie durchgeht da alle Aecker,
  Matten und Gärten und trägt die schon vorhin
  erwähnte Spindel mit sich, die mit einem sehr feinen Faden
  vollgeweift ist. Nachdem sie auch hier auf ihrer Flucht vor dem
  Schimmelreiter vom erntenden Bauern in eine Garbe gebunden und
  auf den Wagen geladen ist, bekommt dieser des andern Tages statt
  Korn Gold auszudreschen. Vernaleken, Alpensag. S. 110. 371. Der
  den Lohjungfern und Moosfräulein nachsetzende
  Schimmelreiter, der sie quer über sein Ross legt und die
   sich
  Sträubenden in Stücke reisst, hat sich in der
  französischen Legende zweimal verkörpert und kirchlich
  lokalisirt. Um die Liebe Solangia's, einer Winzerstochter aus dem
  südfranzös. Dorfe Villemont, hatte der Oberherr der
  Provence vergebens geworben, er jagte ihr daher zu Pferde nach,
  holte sie ein, warf sie auf sein Ross und sprengte mit seiner
  Beute der Stadt zu. Als sie sich beim Uebersetzen eines
  Flüsschens herabschwang und entfloh, wurde sie, abermals
  ereilt und mit einem Schwerthiebe enthauptet. Nunmehr werden
  zweimal jährlich im Frühling ihre Reliquien
  prozessionsweise um die Fluren getragen in der Voraussetzung,
  dass sie Unwetter und Wind stillt und dem Flachs- und Reblande
  Gedeihen gibt. Godefrid. Henschenius, Acta SS. tom. II, ad diem
  10. Maii. Ein gleiches Prozessionsfest begeht am 1. Mai das
  Pfarrdorf Mazorit in der Auvergne zu Ehren der hl. Jungfrau
  Florina. (Rom feierte vom 28. April bis 1. Mai das Floralienfest
  zur Erinnerung an die vergötterte sabinische Nymphe Flora,
  die einst im Frühling umherirrend sich dem Zephyr ergab und
  daher die Macht über die Blüthen der Bäume und
  Blumen bekam). Florina, ein Bauernmädchen aus dem Weiler
  Estourgoux, verbarg sich, um den ihr nachstellenden Buhlern zu
  entrinnen, in der Felseinöde des dortigen
  Cousathälchens, und als ein Versucher sie hier
  aufspürte, schwang sie sich von einem der Felsen auf den
  gegenüberstehenden des rechten Cousa-Ufers durch die Luft
  und liess in beiden ihre Fusstapfen zurück, die nun mit
  Kreuzen gekrönt sind. Unter grossem Zudrange des Volkes
  werden jährlich am 1. Mai die Gebeine der Heiligen aus der
  Kirche zu Mazorit bis zur Einsiedelei dieses Thälchens
  getragen, und mag der Himmel an diesem Tage noch so regendrohend
  aussehen, so hat noch stets ein günstiger Wind das
  Gewölk vertrieben, sobald jener Umgang von Mazorit heran zu
  rücken pflegt. A. SS. Henschenii tom. I, ad diem 1. Maii, de
  S. Florina, Virg. et Mart.


  Die in der Walburgisnacht auf den Wiesen tanzenden und auf den
  Blocksberg fahrenden Hexen sind arge Trübungen
   einer
  ursprünglich edleren Vorstellung von gütig gesinnten
  und für den Erntewachsthum bemüht gewesenen Geistern.
  Sie alle theilen, bei näherer Untersuchung, emsig das
  Geschäft ihrer Herrin Walburgis. In einer siebenbürgner
  Sage bei Müller, S. 382, stösst ein Bauer, der seinen
  Sack Mehl aus der Mühle heimträgt, auf einen Trupp
  Truden, die auf dem Erlenanger tanzen. Er grüsst sie:


  
    
      Gott vermîr ich iren danz,


      Gott vermîr ich iren kranz!

    

  


  Freundlich antworten sie: Gott segne euch den Sack, dass er
  nie des Mehles ledig wird!


  Der Volksglaube sagt zwar, die Trud nehme die unholden
  Gestalten an von Kehrwisch, Flederwisch und Besenreis
  (Schönwerth, Oberpfalz 1, 209); allein damit verbürgt
  er nur, dass man der Frühlingsgöttin nach
  überstandenem Winter Besen, Kehrwisch und Ofengabel als
  abgebraucht beim Freudenfeuer verbrannte und noch verbrennt. Auf
  der Stelle, wo die Nachtmahr ausruht, heisst es ferner, da
  wächst im Korn schwarzer Raden, am Baume der Maerentakken
  (Mistel) und der Hopfen wird brandig (Wolf, Ndl. Sag. S. 689).
  Aber gerade damit wird nur in abergläubischer
  Verdüsterung wiederholt, was sonst von dem segensreichen
  Charakter des Alb und der Elbin gilt, dass sie unter
  verschiedenen Namen als Mittagsgespenst (Meridiana), Roggenmuhme,
  Tremsemutter, Alte, Kornbaby, Kornkind und Kornengel,
  Preinscheuche im wogenden Kornfelde umgehen, geisterhaft auf der
  Spitze der Aehren ausruhen, oder in Liebe des Schutzgeistes
  reinen Jünglingen und Jungfrauen sich zugesellen. Nur etwas
  braucht man von ihnen zu haben, um sie festzuhalten; der im Bette
  Erwachende findet dann statt des von ihm ergriffnen Strohhalms
  oder Federflaums eine schöne, bis auf den Schleier
  splitternackte Jungfrau bei sich im Schlafgemache. Spricht der
  Aberglaube vom Trudenfuss, Flederwisch und Federkiel der Mahr,
  von der Schmetterlingsgestalt des Toggeli, nennt man in
  Augsburger Mundart den Schmetterling Kohlweissling
  Milchtrut,  anderwärts Molkendieb (Weinhold, Schles.
  Wörtb. 62): so wird damit einbekannt, dass statt des
  Gespenstes einst eine Valküre galt, die in Schwanenhemd und
  Vogelgewand allüberall ihren Schützling umflog,
  wesshalb noch der Fünfort, Alpfuss oder Trudenfuss, ndl.
  marevoet, an die Stubenthüren gekreidet wird, zwei in
  umgekehrter Richtung der Winkel stehende Dreiecke. So tummelt das
  Nachtschrättelein die Stallrosse und zöpft ihnen
  Schweif und Mähne, dass sie schwitzen; denn es ist
  gleichfalls nur die lächerliche Verschrumpfung jener
  himmlischen Valküre, die auf den Thaurossen des Morgens
  heranritt, Helden Hilfe bringend und dem Felde die Frucht.
  Solcher Abkunft dunkel noch eingedenk, schreibt der Volksglaube
  vor, gegen den Besuch der Nachtmahr zwei Sicheln gekreuzt
  vors Bette zu legen.


  Die Rechtsformel Drei Halme bedeutete drei Jahre und drei
  Jahresernten; das Sinnbild dreier Aehren ebenso das Obereigenthum
  und Erbgut. Die zu Lucca Erblehen vom dortigen Waisenhause
  hatten, mussten dahin am 1. Mai einen reichlich geschmückten
  Maibaum überbringen und verloren ihr Lehen, wenn daran die
  drei vorgeschriebnen Kornähren mangelten: Grimm, RA. 128.
  205. 361. Der oberpfälzer Bilmesschnitter pflückt
  drei Aehren vom fremden Acker, damit fliegt ihm dessen
  Ernte in seine eigne Scheune. Schönwerth 1, 432.


  Hier zum Schlusse dieses Abschnittes ein Kirchenwunder von
  Walburgis Eulogienbroden.


  Eulogia nannte man beim Gottesdienste der ersten
  Christengemeinden jede zur Kirche mitgebrachte Brod- und
  Weinration, die man hier priesterlich einsegnete und zum Schlusse
  mit allen Anwesenden gemeinsam verzehrte. Es war ein Liebesmahl
  zu dem Zwecke, die Ungleichheit vor dem weltlichen Gesetze und
  den Unterschied von Arm und Reich mindestens bei den
  religiösen Zusammenkünften aufzuheben und zu bekennen,
  dass Alle vor ihrem gemeinsamen Gotte gleich seien. Ein
  ähnlicher Brauch war nun  auch dem deutschen Heidenthum geläufig
  gewesen und dauerte noch lange fort in dem Bruderschaftswesen der
  Geldonien, deren angelsächsischer Name
  Friedensbürgschaft hiess. In ihnen stand Einer für
  Alle; Gott, auf dessen Namen jede Geldonie beschworen war, sollte
  Alle bei ihrem Rechte bewahren. Eine natürliche Folge hievon
  war die Pflege und Versorgung derjenigen Vereinsmitglieder, die
  unverschuldet in Dürftigkeit geriethen. Die reichlichen
  Brod- und Fleischvertheilungen, die mit den Germanenopfern
  nachweisbar verbunden waren, verbürgen dies, und ausserdem
  war es eine Sache der Nothwendigkeit, für die Mahlzeit
  derjenigen reichlich zu sorgen, welche in unwirthlichen, gering
  bevölkerten Landstrichen und unter der Ungunst der Witterung
  weite Märsche auf sich nehmen mussten, um sich bei den
  allgemeinen Versammlungen rechtzeitig einfinden zu können.
  Das Christenthum vermochte daher diese religiösen Mahlzeiten
  der Germanen nicht abzuschaffen, sondern suchte sie dem
  kirchlichen Cultus nur anzupassen: "Es ist durchaus nothwendig,"
  schreibt Pabst Gregor d. Gr. an die angelsächsischen
  Bischöfe (Beda Ven., hist. Angl. lib. 1, c. 30), "dass man
  diese Feier der Heiden bestehen lässt, nur muss man ihr
  einen andern Grund unterschieben, sie auf die Kirchweihen
  verlegen, den Festplatz mit grünen Maien umstecken, Thiere
  schlachten und ein kirchliches Gastmahl veranstalten. Doch soll
  man nicht ferner zu Ehren des Satans Thieropfer bringen, sondern
  das Geschlachtete zum Lobe Gottes und um der Sättigung
  willen geniessen." An die Stelle solcher Gesammtmahlzeiten trat
  später vorzugsweise das blosse Brod, so wie es heute noch in
  den Kirchen der romanischen Länder an den Gedächtniss-
  und Festtagen unter dem Namen Eulogienbrod (deutsch Oblei, franz.
  pain béni) überreichlich an Jedermann ausgetheilt
  wird. Bevor diese Reduction allgemein durchgesetzt war, gab die
  Kirche ihren Bedürftigen jeglicherlei Gattung von Speise. So
  wurde in der Monheimer Kirche unmittelbar nach dem daselbst
  erfolgten Begräbnisse Walburgis Fleisch, Brod, Käse,
  Fische,  und
  Bier unter die Wallfahrer als Eulogie ausgetheilt (A. SS.
  saec. 3. II, pg. 302), und ebenso wurden von den Letzteren
  Esswaare und Getränk jeder Art in die dortige Kirche
  getragen, um daselbst theils aufgeopfert, theils zum eignen
  Genusse in Gesellschaft der Andächtigen gebraucht zu werden.
  Rinder, Schweine, Brodsäcke und Trinkgeschirre werden
  genannt, die den Wallfahrern hier entwendet, dann aber unter der
  Patronin Beistand wunderbar wieder aufgefunden wurden. Der
  Nachdruck der hievon handelnden Erzählungen verbleibt jedoch
  immer auf dem geweihten Brode. Hierüber hat der unbekannte
  Bruder Medinbard verschiedene Lieder gesungen, von denen ein
  kürzeres hier nachfolgt. Die Begebenheit ist diese. Ein
  blindgebornes Mädchen zu Kempten hört Nachts im Traume
  sagen: Willst du den Wucher der Himmelswolke einmal erblicken und
  die grüne Breite der Gefilde, so back weisse Spendbrode und
  trage sie zum Walburgisgrab in Monheim. Das Mädchen thats,
  überbrachte dahin die Brode und liess sie auf den Altar
  legen. Da erschienen zwei Klosterhühner am Altare, "duae
  gallinae, id est Sanctimoniales geminae", welche sie bereits in
  ihrem Traume erblickt hatte, frassen die Brode weg, untersuchten
  den Grund des Erscheinens der Blinden somit angelegentlich und
  das Mädchen war darüber sehend geworden (ibid. pag.
  300). Verwunderlich bleiben hier diese auf dem Altar weidenden
  Hühner. Sie lassen nicht auf die gewöhnlichen
  Zinshühner schliessen, von denen in der lex Alam. 22 gesagt
  ist, dass die Leibeignen regelmässig fünfe der Kirche
  zu entrichten haben (Grimm RA. 374), denn deren Weideplatz ist
  nicht der Altar; es müssen vielmehr heilige gewesen sein,
  und als solche galten einst die weissen (Troll, Gesch. von
  Winterthur 7, 183) und gelten noch die schwarzen. Letztere werden
  noch für heilsame Thiere gehalten (Schönwerth, Oberpf.
  Saga 1, 346), der Gefahr entgangen sein und ein schwarzes Huhn
  kirchlich geopfert haben ist altbairisch synonym. Schmeller Wtb.
  2, 199. Im Uebrigen ist das Huhn, sowie das Ei, allgemeines
  Symbol  der
  Fruchtbarkeit, besonders der ehelichen. Des Morgens nach der
  Brautnacht wurde dem Ehepaar das gebratene Bräutel- und
  Minnehuhn vors Bette gebracht. RA. 441.


  
    
      Puella quaedam ab ipsis


      Heu caeca cunabulis,


      Audita opinione


      Virginis eximiae,


      Desiderio flagravit


      Veniendi maximo.


      Quam quidam in visione


      Nocturna submonuit,


      Oratorium adiret


      Tanti desiderii,


      Oblatas mundas offerret,


      Altari imponeret.


      Quas illatas statim binae


      Gallinae comederent;


      Quibus pastae deservirent


      Matris excubiis.


      Venit, attulit, imponit,


      Preces fudit intimas.


      Astant duae moniales


      Gallinae videlicet,


      Praevisae in visione,


      Quae oblatas colligunt,


      Et requirunt diligenter


      Quae, unde, cur venerit.


      Quibus illa dum exponit


      Singula veraciter,


      Domino propitiante


      Et beata Virgine,


      Incognitum lumen coeli


      Novis hausit oculis.

    

  

  

  


  Dritter Abschnitt.


  Walburgistag, des Meien hochgezît.


  
    
      Der meie der ist rîche,


      er füeret sicherlîche


      den walt an sîner hende,


      der ist nu niuwes loubes vol:


      der winter hat ein ende.

    


    
      Neidhart von Reuenthal (1234).

    

  





  Sommer und Winter waren einstmals unter die Zahl der
  göttlichen Wesen unsrer Vorzeit gerechnet gewesen; die
  Volkssitte im Verein mit unsrer älteren Sprachweise
  lässt hierüber keinen Zweifel übrig. Die Edda
  nennt den Sumar den Sohn des selig freundlichen Mannes
  Svâsudhr; der Winter dagegen (Vetr) hat den Vindlôni
  und Vindsvalr zum Vater, den Windkühl und Windschweller, der
  selbst wieder vom feuchten und nassen Vâsadhr abstammt.
  Koberstein, Weimar. Jahrb. 5. Sommer und Winter messen sich in
  einem Zweikampfe, und dessen scenische Aufführungen
   waren ein
  Brauch, welcher sich von Schweden und Gothland an bis nach
  Südbaiern und der Schweiz erstreckt hat. Der Mai wird aus
  dem Walde in den Heimatsort herein abgeholt; dies geschieht
  jedoch nicht ohne heftigen Widerspruch des Winters, der es erst
  auf einen förmlichen Kampf ankommen lässt. Deshalb muss
  der knabenhafte Mai bewaffnet und unter kriegerischem Lärm
  die Landschaft betreten. Er entbietet ein grosses Turnier und
  kommt gewappnet auf den Plan:


  
    
      sein panzer was ein grüenes graȥ,


      sein koller darauf ein weisser klee,


      sein halsperg was veyolvar,


      sein bugler wag von rosenbluet.


      er füert in seiner hende


      ein sper, was michel lanc


      vnd was eitel vögelingesang.

    

  


  A. Keller, Altd. Erzählungen, pg. 85. Dieser Aufzug des
  in Laub gekleideten, zu Rosse einziehenden Maikönigs geschah
  auf Walburgis oder 1. Mai und hiess: den Sommer in das Land
  reiten.[Nachtrag 1] In
  Dänemark war er der Maigraf genannt, der sich aus den
  Jungfrauen des Ortes seine Maigräfin, die Majinde,
  erwählte, indem er seinen Blumenkranz von der Schulter ihr
  zuwarf; in Thüringen war es der in Pappellaub eingebundne
  Graskönig, der im Dorfe vom Rosse stieg, sein Laubgewand
  aufschnitt und dessen befruchtende Zweige auf die Saatfelder
  steckte. Oder es kam da, wo Pfingsten den Anfang des Lenzes
  bezeichnet, der Pfingstkönig auf die Brautwerbung geritten
  und führte die im Busche versteckt, gehaltene Prinzessin im
  Triumphe heim; sie heisst in Flandern Pfingstblume, Pinxterbloem,
  in England the queen of the May, in der Provence
  Rosenmädchen, Mayo, zu Thann im Elsass Maienröslein. An
  diesem letzteren Orte trägt am Walburgistage ein Kind einen
  bändergeschmückten Maien um, ein anderes mit einem
  Korbe nimmt die Gaben in Empfang, und das Gefolge singt vor den
  Häusern:



  
    
      Maienröslein, kehr dich dreimal 'rum,


      Lass dich beschauen 'rum und 'num.


      Maienröslein, komm in grünen Wald hinein,


      Wir wollen alle lustig sein;


      So fahren wir vom Maien in die Rosen.

    

  


  Im Verlaufe des Liedchens wird den Leuten, die nicht Eier,
  Brod, Wein, Oel spenden wollen, angewünscht, dass der Marder
  die Hühner nehme, der Stock keine Trauben, der Baum keine
  Nüsse, der Acker keine Frucht mehr trage; denn das
  Erträgniss des Jahres hängt von dem kleinen
  Frühlingsopfer ab. Stöber, Elsäss. Volksb. 1842,
  56. Fällt der Nachdruck der scenischen Festaufführung
  auf das Vertreiben des Winters, so nennt man dasselbe den Tod
  austragen, oder wie im böhmischen Saazer Kreise, mit dem
  Bändertod herumgehen, weil der Zug der Knaben Hut und Brust
  mit Bändern geschmückt hat. Dabei trägt der
  König einen mit Goldpapier beklebten Rockenstiel als
  Scepter, zwischen zwei Brauthütern folgt ihm sein
  Töchterlein. Letztere melden, dass der Tod um die
  Königstochter werben lasse. Hierauf erscheint dieser selbst,
  statt der Waffe ein Bündel Lichtspäne (Schleissen) in
  der Hand tragend, und wird vom erzürnten Vater
  niedergestochen. In Südschweden rückten am 1. Mai zwei
  Reiterschaaren von verschiednen Seiten in die Städte, die
  eine angeführt vom Winter, der in Pelze gehüllt, mit
  Handspiessen bewaffnet, Schneeballen und Eisschollen auswarf, die
  andere vom Blumengrafen, der mit Laub und Erstlingsblumen
  bekleidet war; sie hielten ein Speerstechen, worin der Sommer den
  Winter überwand und durch Ausspruch des umstehenden Volkes
  für den Sieger erklärt wurde. War die Witterung des
  Tages recht rauh, so legte der Winter den Spiess ab, streute
  glühende Asche aus einem Eimer und liess von seiner Rotte
  Feuerkugeln unter die Zuschauer werfen. War Sonnenschein, so nahm
  dies der Blumengraf auf seine Ehre und rückte mit frischen
  Birken- und Lindenzweigen hervor, die man lange zuvor in den
  warmen Stuben mit Mühe zum Grünen gebracht hatte.
   Ein Gastmahl
  und Trinkgelage, glänzender als es durch Speerkämpfe
  errungen wird, schloss das Turnier. So die Beschreibung bei Olaus
  Magnus, Bischof von Upsala, Schwed. Chronik (verdeutscht 1560) 15
  Buch, Kap. 4. Geschichtlich denkwürdig (schreibt Uhland,
  Pfeiffer's Germania 5, 276. 279) ist ein westfälischer
  Mairitt, welchen die Bürger von Soest im J. 1446
  während ihrer Fehde gegen den Bischof von Köln
  ausführten. Auf Walburgistag, "da man nach alter Sitte in
  den Maien zu reiten pflegte", wollten die Soester dies nicht
  unterlassen; wiewohl sie sich vor ihren Feinden zu wahren hatten.
  Sie zogen mit grosser Kriegsmacht aus der Stadt in den Arnsberger
  Wald, wo sie ihre Schaaren ordneten, fielen dann mit Raub und
  Brand in die Grafschaft Arnsberg, zerstörten Dörfer und
  Vesten, führten Heerden, Güterwagen, selbst
  aufgefangene Frauen, die jedoch vor der Stadt wieder frei
  gelassen wurden, mit hinweg und kamen, nachdem sie der
  verfolgenden Feinde sich erwehrt, mit Frieden und Freude "unter
  dem grünen Maien" nach Hause. Wie hier der grüne Mai,
  unter welchem das Kriegsheer einreitet, im Arnsberger Walde
  gehauen wird, so rücken am Frühlingsfeste die
  Knabenschaften an zahlreichen Orten Oberdeutschlands in ihre
  Gemeindewälder bewaffnet aus und hauen sich zum Feste die
  Ruthen und Stäbe, wornach dorten das Maifest der Stabtag
  oder Ruthenzug heisst. Diese Kadettenzüge sind beschrieben
  im Alemann. Kinderlied und Kinderspiel, pg. 490.
  Häufig knüpft sich eine Ortssage daran von einem zu
  derselben Zeit einst gegen den Feind erfochtenen Siege, wornach
  der mit Uebermacht eingedrungene Gewalts- und Zwingherr
  erschlagen und ihm die schon erbeutete Rinderheerde wieder
  abgejagt worden, oder wornach seine Zwingburg listig erstiegen,
  er sammt seiner Mannschaft niedergemacht und so Landschaft und
  Ort in einem Wurfe befreit worden sein sollen. Hievon wird im
  Abschnitte Maiengeding noch besonders die Rede sein. Der
  Brauch des Mailehen-Ausrufens ist bis auf die Gegenwart in der
  Eifel, Rheinpfalz  und Hessen ein Innungsrecht der örtlichen
  Knabenschaften gewesen. Um Kirchheimbolanden, Stetten u.s.w. in
  der Pfalz werden in der ersten Mainacht, die heiratsfähigen
  Mädchen in öffentlicher Versammlung zur "Versteigerung"
  einzeln ausgerufen und dem Höchstbietenden zugeschlagen. Der
  Erlös ist kein unbedeutender (Bavaria IV. 2, 364). Ebenso
  werden sie in der Gegend der Ahr zum "Mailehen" ausgeboten und
  den Käufern einzeln zugetheilt. Die für beide Theile
  daraus entspringende Verpflichtung ist gegenseitige Zucht; eigene
  Hüter "Schützen" sind beauftragt, Uebertretungen beim
  Sittengerichte der Knabenschaft zur Anzeige und Bestrafung zu
  bringen, ein Sittengesetz, das ehmals im ganzen Eifellande
  üblich gewesen war (Schmitz, Eifl. Sag. 1, 32). In der
  Hessischen Lahn- und Schwalmgegend werden die Mädchen unter
  Peitschenknall, Freudenfeuern und Pistolenschüssen
  gleichfalls ins Mailehen gegeben und in der Walburgisnacht
  einzeln ausgerufen. Lynker, Hess. Sag. no. 317[2].


  Den Brauch, die Jungfrauen ins Mailehen zu geben und die
  Wittwen mit zum Brautkauf auszurufen, kann man nunmehr aus dem
  Leben der hl. Bilihildis nachweisen, über deren Zeitalter
  freilich sich nur das mit Bestimmtheit sagen lässt, dass ihr
  Name in den Martyrologien des 10. Jahrhunderts genannt wird.
  Rettberg, Kirchengesch. 2, 303. Sie war als Heidenmädchen
  einer Adelsfamilie aus Veitshochheim in die Klosterschule nach
  Würzburg gethan worden und sah hier das berühmte
  Maispiel mit an, das die gleichfalls noch heidnischen Mainfranken
  alljährlich zu begehen pflegten. Dasselbe findet sich
  beschrieben in der von Herbelo  metrisch verfassten Vita S. Bilihildis (Ignaz
  Gropp, Collectio Scriptor. Wirceburg. 1741, 791). Statt dieses
  breiten unbeholfenen Berichtes, der ohnedies wie ein
  Polizeibericht des vorigen Jahrhunderts über unsre
  Volkssitten lautet, folgt hier bloss ein sachgetreuer Auszug.
  Nach altem Herkommen, das wie eine religiöse Satzung galt,
  hielt das Frauengeschlecht der Mainfranken alljährlich im
  Frühling zu Ehren der Venus und der Vesta ein Spiel ab,
  wobei ohne Mann und nackt getanzt wurde. Sämmtliche Wittwen
  unter fünfzig Jahren und alle mannbaren Mädchen traten
  mit auf, nackt, in bunten Farben schimmernd, Blumen- und
  Laubgewinde in den Händen tragend. Während eine Schaar
  den Reihen führte, ergötzte sich die andere am Anblick
  der Gespielinnen und fühlte sich zu frischem Beginne
  angespornt. Das Männervolk machte dabei den Zuschauer. Den
  Vornehmen ergötzte die vornehme Haltung, den Bauern die
  ländliche oder volksthümliche. Ein Jeder erlas sich
  unter ihnen die künftige Gattin, und wenn auch noch nicht
  vertraut mit ihrem Gemüthe, traf er hier nach ihrer
  Wohlgestalt bereits im voraus seine Wahl. Alle bei diesem Feste
  geschlossnen Eheverträge hatten das Jahr über ihre
  Geltung bis zum Herbstfeste, das man unter abermaligem Tanze in
  einer Scheune begieng. Indem so der Mann sich eine Frau
  erwählte, die er noch nicht näher als vom blossen
  Anblick kennen gelernt hatte, beobachtete er ein heidnisches
  Herkommen, für dessen Gesetzgeber und "König" er
  sich selber hielt. Jedoch keineswegs mit dem gleichen Erfolg
  konnten diese Mädchen sich den Titel der
  "Königin" beilegen, wenn eben diejenigen Männer,
  welche hier beim Tanze mit der Brautfackel der Venus gefangen
  worden waren, über dieses Spiel als über einen blossen
  Scherz nachher tausendmal gelacht haben. Ganz anders that daher
  die selige Bilihildis, die nicht spielend, sondern allein
  kirchlich die Verlobte eines Mannes werden wollte: unter
  Thränen bewog sie ihren Vater, beim König Chlodwig
  Anzeige zu machen von diesem sittenwidrigen Frauentanze, worauf
  alsdann der Regent  durch ein Edikt dem deutschen Venusspiel ein Ende
  machte. So weit Herbelo's Nachricht.


  Der Ehemann, welcher, hier König genannt wird, ist
  im heutigen Frühlingsspiele der Maigraf oder
  Lauchkönig, die von ihm erwählte Braut die
  Maikönigin oder Prinzessin. Die Jungfrauen und Wittwen
  versammeln sich zum vorbestimmten Festtanze, um unter die
  zuschauenden Männer ins Mailehen vertheilt zu werden. Sie
  sind bemalt und bekränzt, tragen Laubguirlanden, Abends
  Fackeln: lauter Einzelzüge unsrer heutigen
  Frühlingsbräuche. Damit erledigt sich auch die von
  Herbelo wiederholt genannte nuda cohors muliebris in ludo nudo
  ludens; denn diese besteht keineswegs aus nackten, sondern aus
  entblössten Tänzerinnen, d.i. aus solchen, die als
  Botinnen des Frühlings Frauenmantel und Haube abgelegt
  haben, hochgeschürzt, blossarmig und baarhäuptig in den
  Reihen treten, ums fliegende Haar den Kranz aus Walburgiskraut
  geflochten (Osmunda lunaria und Botrychium lun.). Ist hier von
  der Mönchsphantasie ein züchtiger Frühlingstanz
  schon zum nackten Ball gemacht, gegen den der angebliche
  Frankenkönig Chlodwig einschreiten muss, so haben auch die
  Orgien der nackten Weiber am Blocksberge keine andere
  Entstehungsquelle, als eben dieses grausame Missverständniss
  von Seite des Klerus.


  Doch wir kehren zurück zu den ferneren Volksbräuchen
  der Walburgisfeier. In derselben Mainacht werden
  glattgeschälte, schmuckbehangene Bäumchen auf die
  Dorfbrunnen und der Liebsten vors Fenster gesteckt, damit jene
  das Jahr über klar fliessen, und diese eben so lange wieder
  frisch und schön bleibt. Man wählt dazu besonders die
  Zweige der Eberesche mit ihren rothen Beeren, davon heisst sie
  selber der Wolbermay (Prätorius, Blockesberg, 460). Die
  Reime, die man an den Baum hängt oder vor dem Kammerfenster
  des Mädchens hersagt, ergehen sich in den gleichen
  Sinnbildern:


  
    
      Grüss dich Gott durch eine Hand voll Seiden,


      Alle frischen Herzen will ich deiner wegen meiden.

      
    


    
      Grüss dich Gott durch einen Seidenfaden,


      Gott bewahre dich im finstern Gaden.

    

  





  
    
      I lôss sie grüessen durh e höchi
      Tanne,


      die Zît isch cho zum Wîben—und zum
      Manne,


      I lôss sie grüessen durh es Hämpfeli
      Thau:


      i wött, mî Holdi wär mî Frau.


      Rosmeri und Zypresse,


      ass i de nit vergesse;


      Rosmeri und Nägeli drî,


      g'hörsch, i möcht gern bî der
      sî!


      bî der sî, wie's Rösli hockt


      am-ene einige Stengel:


      Der Herr ist schön, sî Frau ist schön


      und s' Chind ist wie ne Engel.

    

  


  Aber dieser Maibaum wird nur der Getreuen gesetzt, "ein
  dürrer Walberbaum" kommt zur schmerzlichen und entehrenden
  Ueberraschung vor das Fenster der Verführten (Bavaria II,
  269), oder ein Strohpopanz, Namens Walburg, wird der Faulen
  aufgesteckt, die zu dieser Zeit ihr Land noch nicht umgegraben
  hat. Kuhn, Nordd. Sag. S. 376. Inzwischen erforscht zur selbigen
  Nacht das Mädchen ihre Zukunft aus mehrfachen von Walburg
  selbst herrührenden Liebesorakeln. Die Heilige trägt
  eine aufgeweifte Spindel. Auf diese bezieht sich der
  österreichische Brauch des Fadenziehens, welchen Vernaleken,
  Alpensag. no. 92. 93 meldet. Die Mädchen, welche Lust haben,
  ihres Zukünftigen Beschaffenheit vorauszuwissen, setzen sich
  Mitternachts in einen Kreis und nehmen einen feinen
  Gespinnstfaden ihrer eignen Arbeit, der jedoch drei Tage vorher
  hinter einem Mariabilde gehangen hat. Während er im Kreise
  herum durch die Finger läuft, spricht man stille und mit
  geschlossnen Augen:


  
    
      Voaten, i ziech di,


      Walpurga, i bid di,


      zag von main Man


      alle Seiten an.

    

  


  Wie dabei der Faden sich anfühlt, weich und glatt, hart
  und fest, so werden des einstigen Mannes Eigenschaften
   sein. Das
  oberpfälzer Bauernmädchen schleudert ungesehen ihren
  Schuh über den Peuntbaum und horcht, aus welcher Gegend her
  wiederholtes Hundegebell herüberschallt; eben daher wird
  einst der Werber zu ihr kommen. Ihr Spruch lautet:


  
    
      Hunderl, ball, ball,


      ball über neunmal,


      ball über's Land,


      wau mein feins Liab wahnd.

    

  


  Schönwerth, Oberpf. Sag. 1, 139. So verhilft hier der
  Hund, Walburgs Geleitsthier, und dorten Walburgs Flachsfaden zum
  Gelingen des Liebeszaubers.


  Das vorhin geschilderte Mailehen, die Vertheilung der
  mannbaren Mädchen an die jungen Ortsburschen, fand bei den
  Moselfranken nicht am 1. Mai, sondern am ersten Sonntag in
  Fastnachten statt und hiess daselbst der Valentinstag; es
  wurde 1799 polizeilich verboten (Hocker, Moselthal 24). Eine
  Waldhöhle bei Ebersberg in Oberbaiern mit einer dabei
  stehenden Linde hatte dem umwohnenden Volke zum Versammlungsorte
  gedient, um hier den Teufel (Valant) heidnisch zu verehren. Ein
  heiliger Mann, Konrad von Heuwa, zerstörte beide von Grund
  aus und liess an der Stelle ein Valentinskirchlein
  erbauen. Schöppner, B. Sagb. no. 70. Dies führt uns auf
  den am 14. Febr. in England gefeierten Valentinstag, das eigentl.
  Fest, der Jugend und der Liebe hier, wie im nördlichen
  Frankreich, in Belgien und den Niederlanden. Es ist ein
  vorausbegangner, vordatierter Maitag oder Walburgistag. Eine alte
  Stadtsage Londons erklärt, dass sich am 14. Febr. die
  Vögel zu paaren beginnen, und ein gleichfalls alter
  Sprachgebrauch nennt darum das Männchen Valentin, das
  Weibchen Valentinne, sprich Wallen-tein. Dies trifft genau
  zusammen mit dem von Russwurm veröffentlichten Holzkalender
  der Inselschweden, in welchem der 1. Mai mit folgender
  Kalenderrune verzeichnet steht: ein nach oben gekehrter Halbring,
  in dessen Mitte ein kleinerer liegt, ist das Sinnbild des Eies
   im Neste der zu
  dieser Zeit wieder brütenden Vögel. Alles
  überschickt sich in England an diesem Tage kleine Geschenke
  und anonyme Liebeserklärungen. Es liegt uns ein Bericht des
  Londoner Postamtes vom Valentinstag 1857 vor. Um 9 Uhr Morgens
  wurden 150,000 Briefe aufgegeben; um 10 Uhr 25,000; um 11 Uhr
  175,000; Mittag 12,000—bis zum Abend noch einmal weitere
  60,000, so dass an diesem Tage (ausser den vielen
  bezüglichen Inseraten der 145,000 Zeitungsnummern) 422,000
  Briefe ausgetragen wurden, d.h. zwei- bis dreimalhunderttausend
  mehr, als an allen übrigen Tagen des Jahres. Dafür zum
  Entgelt erhalten dieses Tages die Briefträger eine besondere
  Mahlzeit, bestehend aus Rostbraten und Ale (Schweizerbote, Zugabe
  no. 6, 11. Febr. 1860). Auch dabei galt ehemals die Sitte,
  Liebsten und Liebste durchs Loos zu ziehen und daran die
  Verpflichtung gegenseitigen Wohlwollens oder sogar bleibender
  Treue zu knüpfen. Allbekannt ist das dahin zielende
  Liebeslied der Hamletischen Ophelia:


  
    
      Guten Morgen, es ist St. Valentinstag


      so früh vor Sonnenschein,


      ich junge Maid am Fensterschlag


      will euer Valentin sein.

    

  


  Noch heute, berichtet Reinsberg (Festl. Jahr, 34) sind
  Landmädchen des festen Glaubens, der erste Mann, den sie am
  Morgen dieses Tages erblicken, werde ihr Valentin und einst ihr
  Ehemann, vorausgesetzt, dass er nicht mit ihnen im gleichen Hause
  wohne, nicht ihr Anverwandter und kein Verheirateter sei. Daher
  stellen sich junge Männer oft schon vor Sonnenaufgang in der
  Nähe des Hauses oder an der Strasse auf, wo ihre Geliebten
  vorüber kommen müssen, und diese wiederum gehen bei
  ihren Gängen lieber eine halbe Stunde um, wenn sie dadurch
  einem Nichtersehnten aus dem Wege gehen können, oder sitzen
  mit zugemachten Augen den halben Morgen hinter dem Fenster, bis
  sie die Stimme desjenigen hören, den sie gern möchten.
  Suchen wir die Erklärung und den Zusammenhang des also
  gefeierten 
  Valentintages sammt den vorausgeschilderten Maibräuchen, so
  finden wir dafür den nordischen Natur-Mythus von der
  Brautwerbung der Götter. Das in zwei Hälften getrennte
  Sonnenjahr wird gelenkt von zwei Mit-Odhinen. Erst hat sich der
  winterliche Uller-Odhin zum Alleinherrscher der Erde aufgeworfen.
  Vergebens will ihn Wali-Odhin verdrängen, er ist noch
  kinderlos. Da wirbt er um Rinda (die hart gefrorne Wintererde),
  spröde sträubt sie sich gegen seine Liebe, bis er sie
  mit dem Zauberstab des Lichtpfeils gerührt hat. Als sie ihm
  darauf den gleichnamigen Sohn Wali gebiert, entflieht
  Uller-Odhin, gehüllt in Pelze und dahinschreitend auf
  Schlittschuhen, in den Hochnorden zurück. Dies der
  äusserlichste Umriss der Mythe; volle Gestalt gewinnt sie
  erst durch unsere altdeutschen Gottheiten und Stammhelden, und
  alle Einzelzüge der späteren Sagen und Bräuche
  finden dabei ihr überraschendes Verständniss. Mit der
  aufsteigenden Frühlingssonne wird Wuotans, und Frouwas
  Hochzeitsfest gefeiert, wird Gerda von Freyr, Brunhilde von
  Gunther und Sigfried durch Wettspiele erworben, in dieser
  wonnigsten Zeit des Jahres grünen und schimmern dann alle
  Höhen von den bei der Götterhochzeit abgehaltenen
  Festtänzen. Dann sagen sich die Menschen, das sei der Zug
  aller Zauberweiber zum Broken, an diesem ersten Maitage
  müssten die Hexen den letzten Schnee vom Blocksberge
  wegtanzen (Kuhn, Nordd. Sag. 376), oder ebenso an Mariae
  Lichtmess müssten unsre Frauen im Sonnenschein tanzen, damit
  die Schneeflocken am Pilatusberge vergehen und der Flachs so hoch
  wachse wie die Sprünge der Tänzer sind. Ob dabei das
  Fest auf 14. Februar, oder auf Walburgis und 1. Mai, oder auf 12.
  Mai, oder gar erst auf Pfingsten angesetzt wird, verschlägt
  nichts und ist eine blosse Folge späterer Zeiteintheilung.
  In den Volksbräuchen ist noch vielfach die Rechnung nach dem
  alten Kalender beibehalten und folglich wird da der 12. Mai als
  der frühere erste begangen und der Tag Pancratius hat
  übernommen, was sonst vom Tage Walburgis galt. Da muss man
  Lein  säen
  und dabei recht lange Schritte machen (Thüringen, Hessen);
  oder die älteste Jungfrau des Hauses muss am Fasnachtstage
  (Harz), oder an Lichtmess (Meklenburg) rückwärts vom
  Tische springen; oder die Hausfrau muss einige Stücke tanzen
  und dabei recht hoch springen (Schlesien, Mark); oder man steckt
  beim Säen die Harke oder grosse Hollunderzweige senkrecht in
  die Erde (Meklenburg, Thüringen)—alles, damit der
  Flachs gut gerathe und eben so hoch wachse. Wuttke, Volksabergl.
  Aufl. 1, S. 184. Hauptgehalt aller dieser Bräuche aber
  bleibt in gleicher Wiederkehr der erneute Wucher des Erdreiches
  und die Fruchtbarkeit der neuen Liebesbündnisse. Von der
  deutschen Heldensage an bis hinab in das Kindermärchen vom
  Dornröschen wird hievon gesungen und gesagt. Denn wenn die
  in der Waberlohe schlummernde Brunhilde von Sigfried aus dem
  Zauberschlafe geweckt und zum Weibe erworben wird, so ist diese
  Waberlohe das im Mittagsstrahle flimmernde, träumerisch
  nickende Aehrenfeld, Brunhilde ist die darin ruhende
  Nährkraft. Sigfried, von dem gesagt ist, dass wenn er durchs
  Kornfeld schritt, die Aehren nur an den Thauschuh seiner
  Schwertspitze reichten, ist die grosse Gestalt des Schnitters.
  Voranschreitend zertheilt er die Halme, hinter ihm schlagen sie
  wieder zusammen, bis seine Sichel alle gefällt hat. Dies
  heisst in der Edda: Sigfried sprengt zu Ross in die von Feuer
  umgebne Burg, nimmt der Schlafenden den Helm vom Haupte,
  schneidet ihr mit seinem Schwerte den Panzer, der weder Haken
  noch Nesteln hat, von Brust und Armen, worauf sie erwacht, ein
  Trinkhorn mit Meth füllt, dem Befreier überreicht und
  ihn die Runen gebrauchen lehrt, die Sieg-, Meth-, Sturm-, Rechts-
  und Machtrunen. Solche Weisheit bewundernd ruft Sigfried: Keine
  andere als dich will ich zum Weibe haben!


  Wohin aber in diesem sagenhaften Göttergewimmel mit
  Walburgis? Auch sie, obschon sie unter dem Einflusse der Kirche
  eine ehelos lebende Heilige geworden ist, war einst
   eine
  Schönheitsgöttin gewiesen, von welcher das Glück
  der ehelichen Liebe und das Gedeihen der ländlichen Arbeiten
  ausgieng. Von ihrer Frauenschönheit berichtet noch eine
  oberpfälzische Sage (Schönwerth 1, 389), die alle
  Spuren hohen Alterthums an sich trägt. Bekanntlich pflegten
  sich Heiden- und Christenpriester gegenseitig in
  Religionsdisputationen über die Vorzüge ihrer Himmel
  und Himmlischen zu messen, und der Streit endete manchmal damit,
  dass beide Theile es auf einen Augenschein, auf ein visum
  repertum ankommen liessen. So kommt es zwischen einem Priester
  und einem Heidenweibe (Hexe) denn auch einmal zur Frage, wer
  schöner sei, die Heidengöttin Walburg oder die
  Himmelsjungfrau Maria. Der Vorgang ist folgender. Eine Hexe
  beichtet ihren Stand einem Geistlichen, erklärt aber auf
  dessen Abmahnen, ihren Versammlungen wohne die Mutter Gottes
  leibhaftig bei, er möge sie nur bei der nächsten
  Ausfahrt begleiten und sich selber überzeugen. Am bestimmten
  Tage setzt sich der Mann mit der Hexe in einen Wagen und
  fährt durch die Lüfte, bis man Glocken läuten
  hört. Da senkt sich der Wagen und man steht in der Mitte
  einer prachtvollen, mit einer zahllosen Menge angefüllten
  Kirche: In der That wandelte auch die Mutter Gottes leibhaftig
  auf dein Altar herum, voll Glanz und Schönheit. Doch dem
  Priester schien sie zu üppig und verführerisch, er
  sprang auf den Altar und hob ihr ein verborgen gehaltenes
  Crucifix mit den Worten unter die Augen: Bist du die Mutter des
  Herrn, so sieh hier deinen Sohn! Da erloschen mit einem mal
  sämmtliche Lichter, dichte Finsterniss und Stille herrschte,
  der Pater stiess sich an rauhen Steinen und als es gegen Tag
  gieng, befand er sich im Gemäuer eines Galgens.—Wir
  werden dieselbe hl. Walburg ebenso noch als heidnisch verehrte
  Venus von der Kirche selbst angeben hören; denn allerdings
  sind schon die bisher von ihr gemeldeten Züge unkirchlich
  genug: der Hund an der Kette und der Flachsfaden auf der Spindel
  sind ihre Orakel; ihre nächtlichen Höhenfeuer
  leuchtendem Reihentanze der Liebenden  und diese werden ohne Priester
  zusammen gegeben; ihr Heilbad ist der Maienthau, ihr Keiltrunk
  der Maibrunnen und das frische Oel des Feldes; statt eines
  Marterwerkzeuges trägt sie Garbe und Aehre, gleich ihrem
  Bruder Oswald. Sie wandelt das Saatkorn in Gold, sie geht in
  goldnem Schuh und trägt eine goldne Krone, sie ist selber
  das reifende Aehrenfeld. Ihr antikes Abbild ist Pindars
  "röthlichfüssige Demeter" (Olymp. 6, 94) und die
  römische Ceres rubicunda, die in rothgelben Grannen reifende
  Gerstensaat.

  


  FUSSNOTEN:

[2]


  
    Der immer gleichlautende Auskündungsspruch:


    
      
        Heut zum Lehen,


        Morgen zur Ehe,


        Ueber ein Jahr zu einem Paar—

      

    


    steht schon in Lersners Frankf. Chronik 3 B. 6 K. und wird
    dorten dem von den Kaisern ausgeübten Ehezwangsrechte
    unterschoben, welches von Heinrich VII. 1232 aufgehoben worden
    sein soll.

  

  

  


  Vierter Abschnitt.


  Maiengeding und Walbernzins.





  Je nach der Eintheilung des Jahres in zwei, drei oder vier
  Jahreszeiten waren eben so viele Volksversammlungen (Allding),
  allgemeine Opferfeste und Gerichtszeiten des Jahres anberaumt. Zu
  zweit auf Sommer und Winter verlegt, hiessen die Gerichte
  Maigeding und Herbstgeding, nach späterer christlicher
  Benennungsweise Walburgis und Martini. Seit den karolingischen
  Kapitularien werden drei ungebotene Gerichte durchgehends
  üblich (tria generalia placita) und fallen auf Sommer
  (Walburgis), Herbst (Martini), und Winter (Weihnachten).
  Ungebotene Gerichte hiessen sie im Gegensatze der vom
  Gerichtsherrn den Unterthanen gebotenen, weil erstere in ihrem
  Zusammentreffen mit gleichmässig vorausbestimmten Fristtagen
  allgemein gewusst waren und keiner vorgängigen Ansagung
  bedurften. Sie entschieden nicht bloss über Mein und Dein,
  sondern auch über die Idealgüter von Freiheit und Ehre,
  somit über Krieg und Frieden, und ihre Aussprüche waren
  die allgiltigen der Volkssouveränetät, wie sie unsre
  Zeit in ihren Landsgemeinden, Ständeversammlungen und
  Parlamenten anerkennt. Sie benannten sich nach Nächten, weil
  der Tag  sich
  aus der Nacht gebiert und daher der landwirthschaftliche Kalender
  nach Neumond und Mondabnahme rechnet. Die Zeit der Zwölften
  (Weihnachten bis Dreikönig) nennt man in Schwaben und dem
  angrenzenden Theile der Schweiz Klöpfleinsnächte und
  Nidelnächte; in Baiern Rauch-, Löselnächte und
  Gennachten; in Deutschböhmen Undernächte; bei den
  heidnischen Angelsachsen hiessen sie Mutternächte. In
  gleicher Analogie spricht man von Fasnacht, Rumpelnacht und der
  durch die Ortspolizei gewährten Freinacht. So hiess denn
  auch das Maigericht Walburgisnacht, dänisch noch Valdborg
  aften (Abend). "An sant Walipurg abent ze ingaende maien" pflegt
  die Zeitbestimmung zu lauten in den Klingnauer Urkunden aus dem
  14. Jahrhundert. Anfänglich steht das Walburgsgericht noch
  zu Zweit mit dem Wintergerichte zusammen, erst später auch
  mit dem Herbstgerichte zu Dritt. Die Offnung des Dorfgerichtes zu
  Sondernau von 1615 setzt zweimaliges Jahresgericht fest, das
  Mertensgericht (11. Nov.) und das Welbermael, Walburgismahlzeit
  am 1. Mai. Zöpfl, Alterth. des Deutsch. Reichs und Rechts 1,
  306. Dagegen sagt die Offnung des Dorfes Wettingen (gedruckt im
  Wetting. Archiv 125): "Wir söllend ouch dry rechte geding da
  haben, der soll eines sin vff Sannt Waldpurgen tag in Meyen acht
  tag vor oder meh, das andere vff Sannt Martinstag, das dritt vff
  sannt Hilarien." Dieselbe Bestimmung in dem Dinggerichte zu
  Dietikon und Schlieren v.J. 1259 steht verzeichnet: Argovia 1,
  78. Dabei blieb Walburgis auch später in den Städten
  ein Termin der Aemter-Erneuerung; "jerlichen zu Meyen, wann Statt
  und Ampt Räth zusammen schwerend", heisst es im Zuger Recht
  1566. Hds. Sammlung der Aargau. Histor. Gesellsch. Die
  Taglöhner-Ordnung von Oppenheim von 1523 bestimmt nach
  derselben Frist den Beginn der Zwischenrast bei der
  täglichen Handarbeiten: "dass sich die tagloner ein stund
  schlafens underziehen an iren tagarbeiten und das anheben, so der
  stock ein blatt überkompt, dass einer ein aug domit bedecken
  müge, nemlich von Philipp Jacobi (1. Mai) bis uf
   Margaretha (13.
  Juli)." Mone, Oberrhein. Ztschr. 1, 196. Im Alterthum hatten die
  Gerichtsversammlungen mit Fest- und Trinkgelagen geendet, die
  für die Verköstigung der weither gekommenen Mannschaft
  nicht zu umgehen waren. Daraus entsprang der Brauch bei den
  späteren Land- und Markgerichten, den Gerichtsherrn und
  seine Leute zu beköstigen, den Schöffen Trank und
  Speise zu verabreichen und ihnen einen Zinskuchen mit dem
  hineingebackenen Trinkpfenning auf den Heimweg zu verehren. Die
  Kosten wurden aus den eingezogenen Bussen bestritten. Hier folgt
  eine Kostenberechnung des Maiengerichtes im Fronhof zu Wolen in
  den Freienämtern, v.J. 1620, handschriftl. im Archiv Muri,
  Scrin. L, I. Das Stift Muri war zu Wolen Lebens- und
  Untergerichtsherr; der obergerichtliche Entscheid stand beim
  Landvogt zu Baden, der daher nebst Landschreiber, Weibel und
  Substituten mit anwesend sein musste. Das Stift hatte ausser in
  Wolen auch noch in den Dörfern Muri, Boswil und Bünzen
  dieselbe Judicatur. Wie hoch sich nun die Kosten dieser hier
  jährlich achtmal wiederholten Gerichtstage für
  den Lehensherrn beliefen, zeigt folgendes Aktenstück.


  
    Rechnung was Ao. 1620 im Meyengricht zu Wollen verzert und
    verbrucht worden. Dass mal vnd Abentrunk 23 Gld. 38
    Sch.—Ueberzehrung ob Ihr Herren verritten 2 Gld. 10
    Sch.—Durch die HHn. Landvogt, Landschryber, ire Diener,
    Pfarer vnd Weibel am Nachtmal verzert 3 Gld. 10
    Sch.—für Höuw vnd Haber über Nacht 1 Gld.
    8 Sch.—Hrn. Landvogt Brämen v. Zürich verehrt
    an einem Goldstuck 14 Gld. 2 Pf.—Sinem Diener 1
    Kronen.—Hn. Landschryber Zur Louben an einer Spanischen
    Dublon 7 Gld. 1 Pf.—Sinem Substituten 1 Gld.—In die
    Kuchj 1 Gld. Summa 55 Gld. 36 Sch.
  



  Alterthümlich und von naiver Umständlichkeit waren
  die Bräuche, unter denen die Ortschaften jeweilen ihren Zins
  zu überbringen hatten.


  Der Walpertszins musste vom hessischen Dorfe Salzberg
   am Knütl
  alljährlich am Walburgistag zu Buchenau in Betrag von sechs
  Hellern alter hessischer Münze bezahlt werden. Der
  Gemeindemann, der ihn überbrachte, hiess das
  Walpertsmännlein. Er musste des Morgens früh Schlag
  sechs Uhr in Buchenau eintreffen und auf einem besondern Stein an
  der Schlossbrücke sich niedersetzen. Verspätete er
  sich, so verdoppelte sich progressiv mit jeder Stunde der Zins,
  am Abend hätte ihn die ganze Gemeinde nicht mehr zu zahlen
  vermocht. Vorsichtshalber schickte daher die Gemeinde stets zwei
  Abgeordnete zusammen ab. Hatte das Walpertsmännchen seine
  sechs Heller im Schloss bezahlt, so wurde es nach Vorschrift hier
  drei Tage lang bewirthet. Schlief es während dieser Zeit
  nicht ein, so waren die Zinsherren verpflichtet, es
  lebenslänglich zu verpflegen; geschah jedoch das Gegentheil,
  so wurde es augenblicklich aus dem Schlosse hinausgeschafft.
  Schon an dreihundert Jahre war diese Zinszahlung im Gebrauche und
  bestand noch im Anfange dieses Jahrhunderts. Lynker, Hess. Sag.
  no. 338. Grimm RA. 388. Dies war der sg. Rutscherzins, welcher,
  wenn an vorbestimmter Tages- und Stundenfrist abzutragen
  verabsäumt, nach Tagen und Stunden wuchs. Blieb der
  Braunschweigische Maigassenzins, der nur 3 Mgr. 2 Pf. betrug, am
  Zinstage aus, so verdoppelte er sich von Tag zu Tag. Im Dorfe
  Schernberg hatte man ihn auf Philipp-Jacobi Mann für Mann
  auf einen breiten Stein unter freiem Himmel zu erlegen, wer sich
  hier um eine weitere Stunde zu spät einstellte, bezahlte ihn
  je doppelt und dreifach. (Grimm ibid.). Aber auch dabei kamen dem
  Verspäteten noch mancherlei kleine Hilfsmittel zu gut,
  welche gesetzlich erlaubt waren und ihn der drohenden Busse
  wieder enthoben. Dass der Zinsende nach Herkommen ein
  Gegengeschenk erhielt, welches mit der Zeit für ganze
  Gemeinden zu nicht unbeträchtlichen Nutzniessungen sich
  gestaltete, lehren folgende Bräuche und Sagen.


  Walperherren hiessen vormals die vier Rathsmeister Erfurts,
  die jährlich an Walburgis nach altem Rechte hinaus
   in den Wald
  Wagweide zogen, welcher dem Churfürsten von Mainz
  zugehörte, und sich 4 Eichen schlugen. Gleichzeitig kam dann
  sämmtliche Bürgerschaft ihnen dahin nach und hielt in
  dem fürstlichen Schlosse ein dreitägiges Einlager bei
  Musik, Tanz und Schmauss. Heut zu Tage begeben sich schon an
  Walburgis Vormittag alle hammerführenden Gewerke der Stadt
  in jenen Wald und halten da bei Tanz und Gesang bis tief in die
  Nacht aus, Bier wird fässerweise mitgefahren. Mit Eichlaub
  bekränzt singt der heimkehrende Zug:


  
    
      Willst du mit nach Walpern gehn,


      Willst du mit, so komm!

    

  


  Dies nannte man den Grünenmaitag. Aehnlich begeht
  daselbst die Schusterzunft den grünen Montag, welcher der
  erste ist nach Jacobi. Sie bekränzt nebst ihren
  Wohnhäusern die Strassen zum Paul, zu den Predigern und die
  Schuhgasse. Dies Ehrenrecht soll ihnen von Kaiser Rudolf für
  die Tapferkeit ertheilt worden sein, mit der sie und die
  übrigen hammerführenden Gewerke ein Raubschloss im
  Steigerwalde zerstörten, von dem aus die Orte des
  Thüringerwaldes lange belästigt worden waren. Zwei
  Knaben, mit Goldketten und anderem Geschmeide geschmückt,
  pflegte man sonst zu Pferde in der Stadt herum zu führen, es
  sollen die zwei Söhnlein der Edelfrau jenes Schlosses
  gewesen sein (man benennt es wechselnd bald Dienstberg, bald
  Greifenberg), die mit all ihren Kostbarkeiten behängt die
  Sieger fussfällig um Schonung ihres Lebens anflehten und
  Gnade fanden. So die Sage. Allein was in dieser die angeblichen
  Raubritter geworden sind, waren ursprünglich die
  Winterunholde, denen der Sommer abgewonnen wird. Denn die
  städtischen Urkunden, so sagt der Erfurt. Stadt- und
  Landbote v. 1846, enthalten nichts, was dieser Geschichte einer
  zerstörten Raubburg aufhelfen könnte, wohl aber dass
  der Grünenmaitag ein Ueberrest des sg. Schwörtages ist,
  an welchem die Handwerker jährlich der vom Mainzer Bischof
  neugesetzten Obrigkeit huldigen mussten. Der Bischof
  bestätigte 
  ihnen dagegen neuerdings ihre Rechte, wofür die Schuster dem
  Schultheissen zwei Paar bunte Schuhe überreichten, gemacht
  aus dem Filz, den die Hutmacher gleicherweise abzuliefern hatten.
  Berlepsch, Chron. d. Gewerke 4, 157. Der Sinn solcher
  pseudohistorischer Sagen von einem gelungenen Kriegszuge der
  Bürger und Bauern gegen das Herrenschloss, oder einer
  militärischen Execution gegen den Herrschaftswald ist
  einfach der, dass mit dem Entrichten des Walburgiszinses
  örtliche Holzrechte verbunden waren. In einem niederl.
  Volksliede (Uhland in Pfeiffers Germania V.) bringt der Zinsbauer
  (wahrscheinlich für die Nutzung überlassener
  Ländereien) seinem Lehensherrn ein Fuder Holz und zugleich
  der Frau "den kühlen Mai".


  Wie sich der Sieg Gideons über die Midianiter (Richter 6,
  37) an den Thau knüpft, der auf Gideons ausgebreitetes Fell
  so reichlich fällt, dass man des Morgens eine Schale Wassers
  daraus zu füllen vermag, so ist auch in den deutschen
  Lokalgeschichten aus dem Glauben an die Wunderkräftigkeit
  des Maienthaues, und aus dem Brauche, beim Maigerichte bewaffnet
  zu erscheinen, den Walburgiszins Mann für Mann gemeindeweise
  zu entrichten, die häufig sich wiederholende Tradition
  entstanden, dass an eben diesem Zinstage die politische
  Unabhängigkeit der Landschaft durch einen glücklichen
  Waffenstreich errungen worden sei. Die Maifahrt wird zur
  Kriegsfahrt umgestempelt. Die Friesen- und die Schweizersage
  trifft hier zusammen. Den Unterwaldnern werden die
  "Walperkühe" (Grimm, RA. 822), die sie dem Zwingherrn
  zinsen, der Anlass, die Vögte auf Sarnen und Rozberg zu
  vertreiben und deren Burgen zu brechen; die Ditmarschen datiren
  ihren Freiheitstag von dem Zinskorn, das sie nicht länger
  auf das Schloss der Walburgsaue liefern wollen. Die
  Unterwaldnersage ist allbekannt, noch unbeachtet aber folgende
  ditmarsische, die in Neocorus Chronik steht, Ausgabe von
  Dahlmann. Das älteste und festete Gebäu im
  Ditmarschenlande war die Grafenburg Bocklenburg in der Wolberaue
  gelegen. Ihr 
  älterer Name war Walburg, sagt Dahlmann im Neocorus 1, 565;
  ein Eigenthum der Grafen von Stade, in unmittelbarer Nähe
  des jetzigen Kirchdorfes Burg; ihre Zerstörung durch die
  aufständischen Bauern fällt 15. März 1145.
  Müllenhoff, Glossar zum Quickborn 1856, S. 315. Der Graf
  hatte den reichen Bauern Heine zu Gast geladen, ihn reichlich
  bewirthen und mit Saitenspiel ergötzen lassen, wofür
  der Bauer nun wiederum den Grafen zu sich bat. Aber statt auf die
  Polsterbank setzte er ihn auf strotzende Kornsäcke, statt
  der Tafelmusik musste Schwein, Schaf, Kuh und Ross den Hof
  durchlärmen. Solcher Wohlstand reizte die habsüchtige
  Gräfin Walburg und sie beredete ihren Gemahl, dass er die
  Schatzung, die er den Bauern schon seit Jahren nachgesehen hatte,
  gerade jetzt zur Zeit einer Theuerung in allen
  Rückständen einforderte. Am Martinsabend führten
  denn die Bauern eine lange Reihe von Kornwagen zum Schlosse
  hinauf. Auf dem ersten sass eine schöne Dirne, dem Grafen zu
  Willen bestimmt; allein in den Säcken des zweiten Wagens
  lagen Bewaffnete eingenäht. Als der Zug das Schlossthor
  erreicht und gesperrt hatte, ertönte das Losungswort:


  
    
      Rühret die Hände,


      Zerschneidet die Gebände!

    

  


  Damit schnitten die Verborgnen sich aus den Kornsäcken,
  zuckten die Waffen und nahmen das Schloss ein. Der Graf war in
  das innerste Gemach entsprungen, allein seine zahme Elster kam
  schreiend ihm nachgeflogen und verrieth ihn, er wurde aus dem
  Verstecke gerissen und erstochen. Die Gräfin sprang aus dem
  Fenster in die vorbeifliessende Aue hinab und hat mit ihrem Tode
  dieser Trift den Namen Wolbersaue gegeben. Und dieses
  Landstück, fügt Neocorus bei 1, 264, ist von solcher
  Fruchtbarkeit gewesen, dass man einmal 14 Tonnen Buchweizen
  darauf erntete. Auch eine Wallfahrt zum Haupte St. Peters war
  daselbst. Ein kupfernes Kreuz, das dorten ein Bauer aus dem Boden
  gepflügt und daheim aufbewahrt hatte, entsprang ihm wieder
  und stellte sich in  die Wallfahrtskirche, wo es heilkräftige
  Wirkungen that: it wolde in de Kerken unnd S. Peter sterken.


  So wird Walburgs Göttermythe zur Kirchenlegende, ihre
  Burg zur Wallfahrtskirche, sie selbst zur hartherzigen
  Gaugräfin und Burgfrau, mit deren Untergang die Steuer der
  Leibeignen aufhört und die politische Selbständigkeit
  des Gaues beginnt. Noch ein kleiner Schritt weiter, und die
  hartherzig Zins eintreibende Gräfin Walburg verwandelt sich
  an einem oder jedem der drei altgebotenen Zinstage zur
  saatenvertilgenden Walburgishexe, aus der Tagfahrt zu Gericht
  wird eine Nachtfahrt auf den Broken. Dreimal des Jahres
  müssen die Hexen ihre drei hohen Tagsatzungen abhalten, sagt
  Prätorius Blockesberg (1668) 499, und zergrübelt sich
  über die Frage, warum doch dieser Heiligen Kirchtag so sehr
  vom Teufel entweiht werde; darum wohl, meint er, weil diese
  Heilige dem Satan so viel Abbruch gethan; nun halte er alle Jahre
  Abrechnung mit ihr und lasse von seiner Burse ihren Feiertag
  verschimpfiren.


  Eine ähnliche Frühlingssage, bei welcher jedoch noch
  deutlicher der Nachdruck auf das Walburgisfeuer und die Maibraut
  fällt, theilt W. Menzel (Vorchristl. Unsterblichkeitslehre
  1, 128) mit aus Curickens Beschreibung von Danzig 1688 S. 39, und
  aus Temme-Tettau's Ostpreuss. Sag. no. 208. 209. Auf dem
  Hagelsberge, an dessen Fusse nun Danzig liegt, hatte der
  böse König Hagel eine Burg erbaut, von wo aus er die
  Fischer an der Weichselmündung brandschatzte und ihre Weiber
  und Töchter entehrte. Dazu hatte er seine eigne Tochter
  Berchta dem Sohne des Schultheissen Hulda verlobt, weigerte sich
  aber nachher, sie ihm zu geben. Da kam der Abend, an welchem der
  Sitte gemäss ein grosses Feuer auf dem Berge angezündet
  und der übliche Reigentanz um das Feuer gehalten wurde.
  Diesen unschuldigen Vorwand benutzte Hulda mit andern
  Jünglingen, sich der Burg zu nähern und dieselbe
  plötzlich zu überfallen. König Hagel, der dem
  Tanze des Volkes mit Vergnügen zugesehen hatte, wurde
  ermordet und rief sterbend: O Tanz, o Tanz,  wie hast du mich verrathen! Und
  davon soll das nachmals erbaute Danzig seinen Namen erhalten
  haben.


  Der Name der Frühlingsgöttin Holda-Berchta ist hier
  in der Sage zwischen Bräutigam und Braut getheilt. Damit
  diese Beiden, nachdem sie bereits ins Mailehen gegeben sind, ein
  Paar werden können, wird der winterliche Tyrann, König
  Hagel, vertrieben und seine Burg beim Walburgisfeuer
  zerstört. An ihre Stelle tritt eine gewerbfleissige grosse
  Stadt.

  

  


  Fünfter Abschnitt.


  Der Mythus vom Maienthau.





  Von der Adventzeit bis zu Ostern lässt die katholische
  Kirche täglich die Rorate-Messe singen, die ihren Namen
  trägt von der Stelle Jesaia's 45, 8: Rorate, coeli, desuper
  et nubes pluant justum; thauet, Himmel, den Gerechten! Wolken,
  regnet ihn herab! Diesen vom Himmel fallenden Segen erhoffte das
  Heidenthum von der Thaugöttin selbst und sah ihn
  erfüllt mit deren Ankunft in der Walburgis- und
  Johannisnacht. Nur von der ersteren ist hier die Rede.


  Mit banger Erwartung geht unser Landmann in der Walburgisnacht
  zu Bette und beim ersten Tageslicht tritt er vor sein Haus; ist
  da kein reichlicher Thau zu sehen oder hat es gereift, so ist
  seine Hoffnung auf eine erkleckliche Jahresernte schon halb
  dahin. Selbst wenn ihm im Heumonat darauf noch soviel Futter
  wächst, er traut demselben keine Nahrungskraft zu, es hat ja
  keinen Maithau bekommen; es ist ohne Salz und Schmalz. Lieber ist
  er daher nur mit halb so viel Heu zufrieden, als mit einem
  doppelten Heuerträgniss ohne Maienthau oder ohne Regen an
  Walburgis. "Regen auf Walburgisnacht hat stets ein gutes, Jahr
  gebracht. Walburgisfrost ist schlimme Post". In Meklenburg
   heisst es vom
  Walburgisregen, er bringe ein unfruchtbares Jahr, weil mit ihm
  (vgl. Wolf, Beitr. 2,367) von den göttlichen Mächten
  die Festfeuer zurückgewiesen werden. Wenn es dagegen an den
  drei ersten Maitagen reichlich thauet, so braucht es den ganzen
  Monat über keinen mehr. Maienthau macht grüne Au. Oder,
  der Bauer rechnet auch in arithmetischer Progression also: Thaut
  es im Mai fünfmal, so erwartet man eine Viertelsernte;
  zehnmal, so giebts eine halbe; fünfzehnmal, so giebts eine
  volle Ernte. Thau auf der Wiese ist Geld in der Truhe. Als
  König Gustav III. von Schweden einem ostgothländer
  Bauern, der ihm vorgestellt wurde, einen kostbaren Ring zeigte
  und ihn über dessen muthmasslichen Werth befragte, meinte
  der Landmann lächelnd: doch wohl nicht so viel, wie ein
  Schauer Regen im Mai. Kann man, sagt der Aargauer, am ersten Mai
  genugsam Thau gewinnen, so kann man daraus Gold läutern.
  Daher trägt die hl. Walburg feurige (goldne) Schuhe
  (Vernaleken, Alpensag. S. 92); daher trägt bei den
  Hexenversammlungen eine der Frauen am rechten Fusse den Goldschuh
  (Grimm, Myth. 1025); daher redet das Kindermärchen (Grimm 3,
  no. 99) von der Lebenstinctur des Goldwassers; daher taucht in
  der Walburgisnacht im Gewässer der Bode die goldne Krone der
  Prinzessin Brunhilde hervor und schwimmt bis zum Morgen obenauf.
  Kuhn, Nordd. Sag. no. 193; "daher sammeln die Alchimisten im Majo
  Regenwasser in grosse Krüge, dass sie sich das ganze Jahr
  durch nach Bedürfniss damit behelfen können." Coler,
  Almanach (Mainz 1645, 59). Den Slaven ist in einem einzigen
  Tropfen Thau eine Wunderwelt enthalten, er soll des Menschen
  ganze Lebensgeschichte enthüllen, wenn man ernstlich
  hineinschaut. Haupt-Schmaler, Wend. Volksl: 1, S. 381. Die
  Perlenmuschel hat ihre Perlen nicht vom Meer, sondern vom Himmel
  selbst, schreibt Konrad von Megenberg im Buch der Natur (Augsb.
  bei H. Schönsperger 1499, Bl. pj und piij): sy begeret des
  hymeltawes, recht als ein fraw jres liebes begert. das ist, da
  das taw allermeyst fellt, so trinken  sie das begeret taw in sich und
  werdent schwanger. ist das taw klar vnd lauter, so werdent die
  margariten gar fein. Aehnlich in Fr. Rückerts
  Vierzeilen:


  
    
      Die Rose stand in Thau,


      Es waren Perlen grau;


      Als Sonne sie beschienen,


      Da wurden sie Rubinen.

    

  


  Aus Erde und Thau formte der Schöpfer Adams Fleisch und
  Blut; so sagen die Evangelien der Vorauer Handschrift (ed.
  Diemer, Deutsche Ged. S. 319-330):


  
    
      uon dem leime gab er ime daȥ fleiſch,


      der tow becechenit den ſweihc.

    

  


  übereinstimmend mit der Bibelstelle: Ich will Israel wie
  ein Thau sein, dass es soll blühen wie eine Rose. In das
  Fruchtholz des Waldes flüchten beim Weltuntergange die
  beiden letzten Menschen Lif und Lifthrasir, Leben und
  Lebenskraft, und fristen sich da vom Morgenthau, bis neue
  Menschengeschlechter aus ihnen hervorgehen. Das Fruchtholz, die
  Oesch, kann ohne Thau nicht tragen; kein Maienthau, kein
  Holzwuchs, heisst es; wenn man einen Baum im Maienthau
  schüttelt, so stirbt er ab. Der Ritter, der die drei letzten
  Bäume bei seinem Hause fällen will, sieht des Morgens
  unter ihnen drei Jungfrauen sitzen, die über den Untergang
  des Waldes klagen und mit den zerrinnenden Thautropfen
  verschwinden. Er liess hierauf die Bäume stehen und sein
  Geschlecht blieb in Wohlstand. Wenn die Engel im Himmel weinen,
  um Gottes Erbarmen für die Menschen rege zu halten, so
  entsteht daraus unser Thau; dies lautet in Grieshabers Deutsch.
  Pred. 1, S. 42: wer sint diu wazzer ob dem firmamente? daȥ
  sint die erwelten und die behaltenen. sieh und merke ain
  grôȥ wunder. diu wazzer ob dem himmel, der kumet ain
  ȥeher niemer noch niemer her ab, wan daȥ,
  sûmeliche maister wèn, daȥ daȥ tov
  daruȥ werde. Ein unbethaut bleibender Ort ist ein
  verwünschter, wie hier hernach noch des Weiteren zu
  berichten sein wird. Da Jonathan und Saul in der Schlacht
  gefallen sind, wehklagt  David: Ihr Berge zu Gilboa, es müsse weder
  thauen noch regnen auf euch, Jonathan ist auf deinen Höhen
  erschlagen! 2 Sam. 1, 21. Wo Gespenster und Hexen umgehen,
  wächst kein Gras; daher in G. Bürgers Romanze:


  
    
      Im Garten des Pfarrers von Taubenheim,


      Da ist ein Plätzchen, da wächst kein Gras,


      Das wird von Thau und von Regen nicht nass.

    

  


  Wo neun Tage hinter einander kein Thau liegt, da liegt ein
  Schatz (verzaubert) vergraben. Coler, Oeconomia. Auf dem
  Wiesenweg, welcher der Sibilla Weiss Kirchgang gewesen, bleibt
  kein Thau und Reif behangen. Panzer, BS. 2, pg. 54.


  Maienthau ist eine Quelle der Körperschönheit, des
  Liebreizes und der Langlebigkeit. Daher der Kinderspruch:


  
    
      Wenns thaut, wirds grön,


      werden alle Jungfern schön.

    

  


  Mairegen, mach mich gross! pflegen die im Regen laufenden
  Knaben auf der Gasse zu rufen. Eos hat täglich ihren
  altersgrauen Gatten Titon mit Thau neu zu beleben. Hellfunkelnder
  Thau trieft perlend hernieder und frischgrünende Hyacinthen
  sprossen empor, wo auf dem Ida Zeus die Hera umarmt. Mit dem
  Wasser aus dem Paradiese, erzählt Konrad v. Würzburg in
  seinem Trojan. Krieg—verjüngt Medea Jasons alten
  Vater. Die drei Marien gehen zu des Herren Grab durch den Thau
  (Uhland, Volksl. 832, 3):


  
    
      Es giengen drei heilige Frawen


      zu Morgens in dem Tawe.

    

  


  So schön ist die Geliebte, dass der Minnesänger
  Christian von Hameln dem bethauten Anger keine hellere Zier zu
  schenken weiss als ihren nackten Fuss darauf:


  
    
      Her Anger, bitet, daȥ mir swaere sul
      bůȥen


      ein wîp, nâch der mîn herȥe
      stê;


      sô wünsche ich, daȥ si mit
      blôȥen füeȥen


      noch hiure müeȥe ûf iu gê.

    

  


  Man bereitete daher im Mittelalter aus dem Thau der Blumen
  verschiedene kosmetische Mittel, z.B. aus der Pflanze
   Sonnnenthau
  einen nach ihr genannten Liqueur Ros solis, nun Rossoglio
  genannt. Der Zierbaum, den man im bair. Lechrain in der Mainacht
  der Liebsten vors Kammerfenster setzt, muss nebst Aepfeln und
  Bändern stets mit einer vollen Rosogliflasche behangen sein.
  Leoprechting, Lechrain 177. Ans den Blumen der zum Johannisfeste
  geflochtnen Johanniskronen kocht man in Sachsen einen
  heilkräftigen Thee. Sommer, Thüring. Sag. 148. 156.


  Die Alchemilla vulgaris, Thaumantel, Thauschüssel,
  Parasol und Frauenmäntelchen genannt, bietet dem Sennen
  nicht nur das milchergiebigste Gras, man destillirt das in ihrem
  Kelche sich sammelnde Wasser als Heilmittel; zehn solcher
  Blumenkelche voll Thau stillen Jedem den Durst. Schönwerth,
  Oberpfalz 2, 132. Die Salbe Oli-rongé wird zu Saintes
  Maries in der Provence bereitet, indem man an Johannis zwischen
  Morgenröthe und Sonnenaufgang aromatische Kräuter
  sammelt und sie in Olivenölflaschen verschliesst. Wolf,
  Beitr. 2, 394. Um das ganze Jahr frische Rosen im Zimmer zu
  haben, legt man Rosenknospen in einen mit Wein gefüllten und
  verschlossnen "Walburgischen Krauss." Kunst- und
  Wunderbüchlein, S. 233. Um seltne Küchenkräuter
  jahrelang frisch und schmackhaft zu haben, verordnet die
  Kuchemaistrey (Incunabel o.O.D.u.J.) Blatt 22: vach tawwasser mit
  einem reinen neugewaschnen leinentuch, das keg auf einer wisen
  hin vnd her, druck es auȥ in ein sauber kandel vnd bayȥ
  (beize) die kreüter darinnen. Eben diese Gewinnungsweise
  schreibt Konr. v. Megenberg, Bl. e3 gegen Ausschlag
  vor: so (der mensch) sich denn wescht mit dem taw vnd darinn
  waltz des morgens, ee die Sunn den taw benimpt, so wirt er rein
  an seiner haut. o Maria, hilf vnd taw mit genaden auf vns
  reüdige menschen!


  Eine Bernersage aus dem Habkerenthal wird mir also
  mitgetheilt. In einer Höhle des Berges Harder, die vom
  Pfarrhause des Dorfes Habchen aus erblickt wird, lebten ehemals
  Zwerge. Die Bauernschaft im Thale stand mit  diesen Erdmännlein in gutem
  Einvernehmen und nach altem Brauch stellte man ihnen jedes
  Frühjahr einen Krug Maienthau an einen bestimmten Ort, wo
  ihn die Zwerge abholten und in die Höhle trugen. Sie badeten
  damit ihre neugebornen Kinder und wuschen sich Windeln und
  Weisszeug; zum Entgelt dafür überschickten sie den
  Bauern Honigthau, worauf die Bienenzucht im Thale besonders
  gedieh. Nun, nachdem die Zwerge ausgewandert oder gestorben sind,
  hängt ihre Höhle voll milchweisser Steinzapfen, lauter
  im Bad verspritzter Maienthau, der sich zu Milch versteinert hat,
  und heisst davon das Mondmilchloch.


  In der Normandie, der Bretagne und den Pyrenäen badet das
  Volk die Fieber ab, indem es sich am Johannistage nackt im Thau
  des Haberfeldes wälzt: se rouler ce jour-là le matin
  dans la rosée, ou se baigner dans une fontaine guerit de
  la gale et de toutes maladies cutanées. De Nore, Coutumes,
  mythes et traditions. 127. 231. 262. Dasselbe thun die
  Saalfeldischen Mädchen Nachts in den Flachsfeldern. Grimm,
  Myth. Abgl. no. 519. "Ich werde," schreibt Coler, Almanach 62,
  "von erfahrnen Leuten berichtet, dass der Maienthau grindichten,
  scherbichten Leuten gesund sein soll, wenn sie sich früh
  nacket drein wälzen. Die Medici nennen solchen Thau rorem
  matutinum in vere, S. Walpurgisthau."—Isländer und
  Schweden pflegten in Thau zu baden, um damit Krankheiten
  wundersam zu heilen: Finn Magnusen, Lexikon mythol. 72. Die
  Engländer setzten eine Metze Haber oder eine Korngarbe unter
  den Nachthimmel und wuschen sich mit dem darauf gefallnen. Thau
  gegen Pestansteckung. Liebrecht, Gervas. Tilbur. pg. 2. Der
  Altbaier wäscht sich im Maienthau, dazu sprechend:


  
    
      Das hilft für's Gah,


      für's Bläh,


      für'n U'flat.

    

  


  Das Gah ist gäher Tod und fallendes Uebel; Bläh die
  Rinderaufgelaufenheit, Stillfülli; Unflat der Aussatz.
  Panzer, BS. 2, 30. "Morgenthau ist gut für abgehauene
  Füsse, gut 
  für abgehauene Arme, für ausgestochene Augen", so
  sprechen die drei himmlischen Jungfrauen, bestreichen den
  Verstümmelten und alsbald ist er wieder ganz und heil.
  "Benetze deine Augenhöhlen mit Morgenthau, der auf den
  Baumblättern liegt", sprechen die drei Schwäne zu dem
  von der Stiefmutter geblendeten Mädchen. Haltrich,
  Siebenbürg. Märch. S. 36. 216. "Heute Nacht fällt
  ein Thau, sagt die Krähe, so wunderheilsam: wer blind ist
  und bestreicht seine Augen damit, der erhält sein Gesicht
  wieder." Grimm, KM. no. 107. Dies ist der im böhmischen
  Märchen "Nachttraum der hl. Walburgis" allen Geblendeten
  verkündete Heilthau (bei Gerle 1, no. 7, citiert in Grimms
  KM. 3, 342). So geschah es nach Ostern in der Weissen Woche in
  Beisein des Frankengrafen Adalbert zu Monheim, dass ein Blinder
  am dortigen Grabe Walburgis plötzlich wieder sehend geworden
  war. Act. SS. saec. 3, pars 2, pag. 305.


  Alle schwer Genesenden pflegt man gemeinlich auf den
  näher rückenden Mai zu vertrösten als auf die Zeit
  ihrer gänzlichen Herstellung. Stillschweigend ist also
  vorausgesetzt, dass dieser Termin die besonderen Mittel
  gewähre, welche bislang dem Kranken gemangelt haben. Da
  bereitet man folgende Nervensalbe. Man schneidet am 1. Maimorgen
  Halme und Blätter aus dem Kornacker, zerwiegt sie und presst
  sie mit heisser Maibutter zu einem Pflaster. Gegen
  Augenentzündung blickt man eine halbe Stunde unbeschrieen in
  den Maithau. Gegen den Wolf (fratte Schenkel) sitzt man nackt ins
  Feld hinein. Das Rind, das an der Blutschwine, Abzehrung, leidet,
  wird in den Thau gestellt, das Zugvieh und das Ross
  hineingetrieben, wenn es einen "Hauptfehler" hat. Die
  Sommersprossen, Leberflecken und Merzensprickeln, die einem der
  Merz ins Gesicht gespieen hat, reibt man am Maimorgen mit einem
  thaugetränkten Tüchlein wieder weg. Vom Dorfe Leimen,
  im elsäss. Sundgau, eine halbe Stunde entfernt, fliesst im
  Orte Helgenbronn neben der dortigen Walburgiskapelle ein
  kräftiger Wasserquell, Helgenbronn und Kinderbrunnen
  genannt.  Am 1.
  Mai kommen die Mütter mit ihren siechen Kindern hieher, um
  sie zu baden; häufiger noch geschieht es auch an Johannis,
  24. Juni, dass man hier die durch Sommersprossen verunstaltete
  Haut wäscht. A. Stöbers briefl. Mittheil. Kaspar
  Scheidt, Mayenlob (abgedruckt in Hubs Volksbb. des XVI. Jahrh. S.
  316) beschreibt die allgemeine Sitte ausführlich und
  anmuthig, ins Maienbad zu reisen; die Bresthaften, die ihre
  Häuser nicht verlassen können, lassen sich im Mai
  daheim warme Bäder zurichten, es fahren die jungen Weiber
  darein, wenn sie noch keine Frucht zu erlangen vermochten, und
  wenn man daher ein Bild des Maien malt, so pflegt man zwei
  Eheleute beisammen im Wasserbade abzubilden, oder ein mit
  fröhlichen Leuten unter Trommel- und Pfeifenklang dahin
  ziehendes Schiff, oder junge wettschwimmende
  Gesellen.—König Albrecht hatte 1308 gerade seine
  Badefahrt beendet, im Städtchen Baden das Maifest abgehalten
  und war auf dem Wege, seine Gemahlin Elisabeth im benachbarten
  Rheinfelden abzuholen, als er am linken Reussufer von seinem
  Neffen und dessen Mitverschwornen meuchlings erschlagen wurde.
  Nicht lange, so ergieng gegen die Mörder die Blutrache. Ihre
  Burgen wurden gebrochen, ihre Burgmannschaften enthauptet, auch
  nicht die Kinder verschont. Agnes, des Ermordeten Tochter, so
  erzählt die Sage, soll dazumal durch das Blut der drei und
  sechzig Mann der Besatzung von Farwangen geschritten sein unter
  den grausigen Worten: "Jetzt im Blute derer gehend, die mir
  meinen frommen Herrn ermordet haben, bade ich in Maienthau". Die
  typisch gewesene allgemeine Redensart, aus welcher diese Sage
  entstanden, wiederholt sich z.B. in dem Liede vom baier.
  Krieg:


  
    
      die Teutschen wurden wohlgemut,


      sie giengen in der ketzer plut,


      als wer's ain mayentawe.

    

  


  Uhland, Schriften: "Sommer und Winter".


  Auch symbolische Maibäder gab es, sowohl kirchlicher als
  bürgerlicher Art. Noch vor etlichen Jahren giengen
   Schulmeister
  und Chorknaben in der Kolmarer Gegend mit Weihwasser, genannt
  Heilwag, von Haus zu Haus, und besprengten damit dreimal die
  Bewohner unter den Worten:


  
    
      Heiliwog, Gottesgob,


      Glück ins Hus, Unglück drus!

    

  


  Stöber, Elsäss. Sag. no. 231. In der Oberpfalz
  lautet dieser Spruch, nach Panzers BS. 2, 301:


  
    
      O du guter Walbernthau,


      Bringe mir, so weit ich schau,


      In jedem Hälmlein Gras ein Tröpflein
      Schmalz!

    

  


  Im Vinschgau werden am 1. Mai die "Madlen gebadet". Jedes
  Mädchen, das sich am Wege zeigt, wird von den Burschen gegen
  ein Bächlein gejagt und da begossen oder getaucht. Beim
  Schemenlaufen in der Perchtenmaskerade darf die Kübelmarie,
  "Kübele-Maja", nicht fehlen, eine Maske, die in den Brunnen
  springt und die Zuschauer begiesst. Zingerle, Tirol. Sitt. no.
  747. 986. Wer zuerst vom Pflügen oder Aussäen
  heimkehrt, wird in der Oberpfalz aus einem Verstecke heimlich mit
  einer Schüssel Wasser begossen. Schönwerth 1, 400. Zu
  Wall in Böhmen bläst am 1. Mai der Dorfhirte alle
  übrigen Hirtenjungen zusammen, die dann eiligst dem
  Sammelplatze zulaufen. Wer zuletzt kommt, wird begossen.
  Reinsberg, Festl. Jahr 138. In Marseille begiesst man sich zu
  Johannis gegenseitig mit wohlriechenden Wassern. Simrock, Myth.
  587. Am Himmelfahrts- und Pfingsttage wurde durch jenes Loch des
  Kirchengewölbes, durch das die hölzernen Figuren des
  Salvators und der Taube emporschwebten, angezündetes Werg
  auf die Zuschauer herabgeworfen und Wasser gegossen. Wiedemanns
  Chronik d. St. Hof.


  Diese Züge führen über zum Thau- und
  Minnetrinken. Gervasius von Tilbury (ed. Liebrecht, Otia
  imperialia, pg. 2) meldet aus dem 13. Jahrh., wie zu seiner Zeit
  in England der Morgenthau selbst bei Vornehmen als Pfingsttrank
  galt, und zugleich hat A. Kuhn (Nordd. Sag. S. 512) nachgewiesen,
  dass dieser Brauch noch heutigen Tages in Edinburg
   auf dem
  öffentl. Platze des Arthurssitzes begangen wird. In dasselbe
  13. Jahrh. fällt die Meldung von der Waldprozession, welche
  das Domkapitel zu Evreux am 1. Mai abhielt und sich da Zweige
  hieb zur Ausschmückung des Doms. Je zwei Tage vorher hatte
  es seit 1270 die Seelmesse für den Cleriker Bouteille zu
  begehen. Hiebei war im Kirchenchor ein Leichentuch aufs Pflaster
  ausgebreitet, an dessen vier Enden vier gefüllte
  Weinflaschen mit der fünften in der Mitte standen, die den
  Chorsängern preisgegeben wurden. Flögel, Gesch. des
  Groteskkomischen 170. 233. Vielleicht, dass man diesen welschen
  Mönchsbrauch aus dem altrömischen Feste der Anna
  Perenna (Ovid. Fast. 3, 523) ableiten möchte, wo an den
  Merz-Iden das Volk aus der Stadt an die ländlichen Ufer des
  Tiber zog und hier Laub- und Schilfhütten errichtete. So
  manchen Schluck da der Trinker nach einander aus dem Weinbecher
  thun konnte, auf so viele Lebensjahre hoffte er es zu bringen.
  Allein das vom Römerthum unberührt gebliebne
  Skandinavien kennt gleichwohl eine ähnliche Sitte. Die
  Bewohner Stockholms feiern den 1. Mai mit einer Art Auswanderung
  in den Thiergarten, wo man sich in den vielfachen Wirthschaften
  "Mark in die Knochen trinkt". Den Ursprung des Brauches kennt man
  dorten nicht mehr und schiebt ihn auf den Befreier Gustav Wasa,
  der am 1. Mai seinen Einzug in die Stadt hielt und sie von den
  Bedrängnissen einer langen Belagerung rettete. Allg. Augsb.
  Ztg. 1858, no. 132. Die deutschen Landschaften kennen
  ähnliche Wasser- und Weingelage, die altherkömmlich auf
  dieselben Tage fallen. In der Gemarkung von hessisch Gambach
  fliesst der Ehlborn (Oel lautet in dortiger Mundart Ehl), der ein
  so besonders gutes Wasser hat, dass die zu Gambach Sterbenden
  darnach zu verlangen pflegen. Wenn darum Kranke Wasser aus dem
  Ehlborn fordern, so gilt dies als ein Zeichen ihres nahen Todes,
  denn ein solcher Trunk, sagen die Leute, ist gleichsam die letzte
  Oelung. Wolf, Hess. Sag. no. 206. Dem Pfingstborn bei der
  Hanauischen Stadt Steinau schrieb man besondere Heilkraft zu,
   sammelte auf
  der dortigen Pfingstwiese den Maienthau, trank denselben und
  wusch sich damit, und wenn alljährlich die Steinauer Kinder
  mit ihren Eltern hier heraus zum Frühlingsfeste zogen, so
  trugen sie eine Menge irdener kleiner Krüge mit, die ihnen
  als Trinkgefässe dienten, Pfingstinseln genannt. Lynker,
  Hess. Sag. no. 329. Zum Rimleinsbrunnen im Weissenburger Walde,
  wo Wilibald die Heiden taufte, macht alljährlich die
  Eichstädter Schuljugend ihren Waldmarsch und geniesst
  daselbst die für dies Jugendfest altgestifteten
  Ergötzlichkeiten. Die Quelle, die an der alten
  Walburgskirche zu holländisch Gröningen entspringt, ist
  unversiegbar und der Schatz der Stadt. Bolland. 522. Des
  Jungbrunnens, welchen Walburgs anderer Bruder Oswald am Ifinger
  in Tirol entspringen liess, ist schon im Vorhergehenden gedacht
  worden. Damit der Ordelbach zu Eichstädt, der über eine
  achtzig Fuss hohe Bergwand gegen das Walburgiskloster,
  niedergeht, beim Anschwellen im Frühlinge sein Felsenbette
  nicht sprenge, wird von den Nonnen heiliges Oel durch eine
  Felsenspalte in sein Wasser hinab gegossen. Schöppner, Bair.
  Sagb. no. 1136. Beim Brunnenkranzfeste zu Bacherach tragen Knaben
  und Mädchen die Symbole der künftigen Ernte im Orte
  umher, Semmel und Speck an Säbel gespiesst, und Eier und
  Butter in Körbchen. Die darauf gesammelten Gaben werden
  folgenden Tages beim Brunnenmeister verzehrt "in dickem Brei mit
  gelben Schnitten". Allverbreitet ist heute der dem Birkenbaume
  abgezapfte Maitrank und der mit Waldmeister angesetzte Maiwein;
  jedoch wohin sie beide und die vorhin genannten Maigetränke
  zielen, sagen uns einige im Erblassen begriffene Traditionen. Auf
  dem Walpersberge bei Dresden sitzt in der Walburgisnacht und zu
  beiden Sonnenwenden der Teufel auf hohem Stuhle und vertheilt an
  die Anwesenden Schwerter, um zu kämpfen. Dieser Teufel ist
  Odhin, die Versammelten sind die Einheriar, welche nach
  beendigtem Schwertkampfe von den methschenkenden
  Schlachtjungfrauen bedient werden. Menzel, Odin 240. Daher
   tritt an die
  Stelle Walburgis zu dieser Festzeit oft auch die huldreiche Frau
  Holle und bietet den Verjüngungstrank. Bei thüringisch
  Arnstadt liegt der kräuterreiche Bergwald Walperholz, der
  einst auf seiner Höhe ein Walburgiskloster getragen haben
  soll. An einer Waldecke, genannt zur Hohenbuche und Jagdbuche,
  ist ein Rundplatz, wo niemals Gras und Kraut wächst, denn
  dahin ist der Geist einer betrügerischen Bierzapferin
  gebannt. Sie heisst Frau Holle, in altväterischer Tracht
  umgeht sie jene Buche und ruft: Vollmass, Vollmass! Bechstein,
  DSagb. no. 587. Damit ist die öl- und älschenkende
  Walburg als eine thauspendende Walküre angedeutet; noch dazu
  waltet sie in jenem durch das schon erwähnte, hier
  abgehaltene Maifest der Arnstädter bedeutsam gemachten
  Walde. Reynitzsch, Truhtensteine 187, hat hievon geschrieben.
  Ausdrücklich erzählt die Walburgislegende (Act. SS.
  tom. 2, pg. 301, cap. V), wie Fürstentöchter an
  Walburgis Grabe zu Monheim den ankommenden Pilgern Trank und
  Speise darreichen. Dabei kommt ein kostbares, im Kreise herum
  gebotenes Trinkgefäss (hanapp) plötzlich abhanden und
  kann weder wieder zum Vorschein gebracht, noch die Art seines
  Verschwindens ermittelt werden. Doch als die Wallfahrer, wieder
  auf der Heimreise begriffen, sich über jenen Verlust
  besprachen, stand es plötzlich unversehrt vor ihnen in Mitte
  ihres Weges. Es wurde ins Kloster zurückgeschickt und hier
  als ein neues Wunderzeichen aufbewahrt. Walburg heisst ferner ein
  runder Steinthurm hohen Alters bei der unterfränkischen
  Stadt Eltmann, er war von drei reichen Nonnen erbaut und konnte
  nicht anders eingenommen werden als durch ein blindes Ross, das
  man drei Tage hatte dursten lassen; alsdann verrieth es durch
  Stampfen den Belagerern die geheime Wasserleitung. Im
  benachbarten Hahnenwalde ist die Sigfrieds- und Drachensage
  lokalisirt. Panzer, BS. 1, no. 186. Walbele, Walberles- und
  Walburgisberg sind die volksthümlichen Namen der
  Erenbürg, eines hohen sattelförmigen Berges beim
  oberfränkischen Dorfe Wiesentau; das urkundlich 1062 genannt
   wird und ein
  Bestandtheil des karolinger Königshofes Forchheim gewesen
  war. Des Berges Gipfel ist mit Steinwällen abgegrenzt, an
  seinem Fusse liegen Grabhügel, aus denen man antiquarisch
  berühmtgewordene kupferne Streitäxte erhoben hat. Hier
  war das Schloss von drei schönen Fräulein, die beim
  Trocknen die Wäsche nur in die Luft warfen, so blieb sie
  hängen. Panzer, BS. 1, no. 157. Auf dem Giebel steht eine
  Walburgiskapelle, bei der am 1. Mai Wallfahrt und Jahrmarkt
  abgehalten wird; Tausende kommen von allen Seiten herauf, schon
  vor Sonnenaufgang zieht man den Berg hinan. Die Aussicht
  über die blüthenreiche Landschaft ist reizend;
  zahlreiche Wirthe sorgen für unerschöpfliche Libationen
  bei den gleichzeitigen Brandopfern der duftenden Bratwürste.
  So erfüllt sich der alttestamentliche Segensspruch 1. Mos.
  27, 28, in allen Theilen:


  
    
      Gott geb dir des Himmels Thau


      Und die Fettigkeit der Au


      Und die Fülle der Halmen


      Und den Most der Palmen.

    

  


  Die Festbräuche beim Sommerempfang, da man zu den wieder
  fliessenden Brunnquellen in hellen Haufen hinausrückte, die
  darauf gegründeten örtlichen Wasserrechte in
  Scheingefechten vertheidigte, mit Waldzweigen geschmückt wie
  ein wandelnder Wald heimkehrte und die frischen Maien um den
  Ortsbrunnen steckte—haben sich als das Fest der
  Bannbeschreitung, der Oeschprozession und des Mairittes hier und
  da noch gefristet, und vervollständigen diesen vorliegenden
  Abschnitt vom Maienthau nicht nur, sondern schliessen ihn erst
  wirklich nachdrucksam ab.


  Vom 1. Mai an werden in oberdeutschen Landgemeinden die
  Grenzbesichtigungen des Bannkreises unter den verschiednen
  Benennungen der Bereisung, Landleite, Bannbeschreitung, des Flur-
  und Fohrumganges vorgenommen. Die ganze männliche
  Bevölkerung des Ortes, Jung und Alt, ist verpflichtet daran
  Theil zu nehmen und wird den Tag über auf Gemeindekosten
  verpflegt. Die dabei vorkommende  symbolische Gedächtnisschärfung, die
  an der mitziehenden Jugend bei jedem neuen Marksteine mit
  Ohrenzupfen, Ohrfeigen und Einstutzen (auf den Stein stossen)
  vorgenommen wird, ist hinlänglich bekannt; eben so wenig
  bedarf es einer Beschreibung, wie viel Pulver dabei aus den
  Knabenpistolen verknallt und welches Weinquantum vom
  Männerdurst weggetrunken wird, um dann nach lustigem
  Tagwerke dem Küchleinbackwerk entgegen zu ziehen, dessen
  würziger Duft vom Vaterorte her entgegen dampft. Die
  städtischen Bürgerschaften pflügten ebenso unter
  grossem militärischen Aufwande ihr Gebiet zu umgehen, haben
  jedoch seit dem Schlusse des vorigen Jahrhunderts der Kosten
  wegen es in Vergessenheit gerathen lassen. Dagegen haben sich
  katholischer Seits zu Stadt und Land die Oeschprozessionen
  reichlich noch behauptet. So nennt man den auf 1. Mai fallenden
  kirchlichen Flurumgang, bei welchem an vier in den verschiednen
  Zelgen der Dorfflur errichteten Altären die vier Evangelien
  abgelesen werden; der Priester besprengt die Flur mit geweihtem
  Wasser und besegnet sie mit dem Wetter- oder Schauerkreuz. Unter
  den bei diesem Bittgange durch Bischof Wessenberg seit 1805
  vorgeschriebnen Versikeln und Liedern schliesst ein von der
  ganzen Gemeinde gesungenes:


  
    
      Deine milde Hand giebt Segen,


      Giebt uns Sonnenschein und Regen.

    

  


  So wird der Umgang im aargauer Frickthal und im jenseitigen
  Schwarzwalde abgehalten. Anderwärts geschieht dies schon am
  Markustage, 25. Apr. In Tirol glaubt man, diese Prozession sei
  älter als das Christenthum selbst, denn schon der Heiland
  habe derselben beigewohnt. Zingerle, Tirol. Sitt. no. 720; und
  allerdings findet sie sich unter dem Namen Rogationes schon unter
  den Karolingern kirchlich eingeführt (Rettberg, Kirchgesch.
  2, 791) und war eine Fortsetzung der alten Robigalien; zur Abwehr
  des Rostes im Getreide veranstaltet. Diese Bittgänge waren
  unter dem Namen der Hagelfeier-Predigten selbst bei der
  protestantischen Bevölkerung  an der Elbe üblich und durch ein
  besonderes Volksgelübde daselbst gestiftet gewesen. Die
  dortigen Lutheraner ruhten jährlich drei halbe Werktage von
  aller Arbeit und begaben sich zur Anhörung einer Predigt,
  durch die man zugleich dem Hagelschlag wehrte. Eine solche Rede
  findet sich in Zerrenners Ackerpredigten, Magdeburg 1783,
  282.


  Ein sehr alter und imponirender Zweig dieser Feste war der
  Mairitt; schon die Reimchronik von der Soester Fehde (bei
  Emminghaus, Memorabil. Susat. 1749, 660) nennt ihn einen Brauch
  aus alter Zeit: Up Walpurgis, als men in den meien plach tho
  riden na alter zede und gewonte. Die Ankenschnittenprozession zu
  luzernisch Beromünster wird bereits in der Urkunde von 1223
  erwähnt bei Neugart, cod. diplom. no. 190. Sie wird am
  Himmelfahrtstage von den Stiftsherrn, den Rathsgliedern des
  Ortes, der Dragonermannschaft und den sich anschliessenden
  Wallfahrern zu Pferde abgehalten, Kreuz, Fahnen und Monstranz
  folgen zu Rosse mit, vom Rosse herab wird gepredigt. Der Ritt
  geht vom Städtlein weg auf aargauisches Gebiet nach
  Maihausen, wo der Hofbauer nach alter, auf dem Gute haftender
  Verpflichtung jedem beritten Mitkommenden eine frische
  Ankenschnitte bereit halten muss, die dieser seinem Reitpferde
  ins Maul stösst. Diese und ähnliche berittene
  Prozessionen sind bereits ausführlich beschrieben in den
  Naturmythen (Leipzig 1862) S. 17; nur das mittlerweile neu
  gefundene Material wird hier nachgetragen. Der Blutritt in
  Schwäbisch-Weingarten wird am sg. Wetterfreitag, am Tage
  nach Himmelfahrt abgehalten. Mit Ausschluss der Wallfahrer zu
  Fusse hat man dabei schon über siebentausend Reiter
  gezählt. Franz Sauter, Kloster Weingarten 1857, 35. In den
  oberschwäbischen Dörfern findet der Maithauritt am 1.
  Mai Morgens um 1 Uhr statt und kehrt mit Sonnenaufgang wieder
  heim. Man lagert in einem Walde, ist guter Dinge und lässt
  am Rückwege die bequem gelegnen Wirthshäuser nicht
  unbesucht. Birlinger, Schwäb. Sag. 2, no. 123.
   Bei den
  Vlamingen heissen die am 1. Mai veranstalteten kirchlichen
  Umritte Marienprozessionen, doch fällt derjenige zu
  Anderlecht bei Brüssel auf Pfingsten, der in Haeckendover
  bei Tirlemont auf Ostern. Bei letzterem wird unter zahlreichen
  Pistolenschüssen dreimal die Kirche umritten, dann gehts mit
  verhängtem Zügel quer über die Felder, indem man
  annimmt, dadurch werde die Ernte eine gesegnetere. Ein Bauer, der
  sich diesem Herumtraben auf seinem Felde widersetzte, fand
  nachher alle Aehren leer. Wolf, Ndl. Saga no. 345. In Anderlecht
  ward ehemals derjenige, welcher nach dreimaligem Wettjagen der
  erste am Kirchenportal anlangte, zu Ross und mit dem
  Bänderhut auf dem Haupte von dem ganzen Kapitel in die
  Kirche geführt, da mit einem Rosenkranz geschmückt und
  feierlich wieder hinaus geleitet. Reinsberg, Festl. Jahr. 140.
  Beim sg. Königsreiten in österreich. Schlesien, wobei
  Dorfrichter, Geschworene und alle Pferdebesitzer der Gemeinde,
  geistliche Lieder singend, die Ackerzelgen umreiten, wird der
  beste Wettrenner König. In Sachsen gilt um Pfingsten das
  Kranzreiten nach einem geschmückten Baum, ist aber in
  Nietleben bereits zum "Betteln reiten" herabgesunken. Sommer,
  Thüring. Saga S. 154. Unsre rechtgläubigen Bauern,
  bemerkt über die fränkische Bevölkerung in der
  Ansbacher Gegend Reynitzsch (Truhtensteine 143), reiten ihre
  Pferde am Ostertage ins Osterbad, gleichwie wir an demselben Tage
  uns neue Kleider anschaffen und die Zimmer ausweissen lassen.
  Johannes Boem, genannt Aubanus, von seiner Geburtsstadt Aub in
  Unterfranken, schrieb 1530 De moribus, legibus et ritibus
  gentium, woraus Ign. Gropp (Collectio Scriptor. Wirceburg.) den
  Abschnitt mittheilt, welcher das Frankenland betrifft; hier ist
  der würzburgische Pfingstritt also beschrieben: Pentecostes
  tempore ubique fere hoc agitur. Conveniunt quicunque equos habent
  aut mutuare possunt, et cum Dominico corpore, quod sacerdotum
  unus, etiam equo insidens, collo in bursa suspensum defert,
  totius agri sui limites obequitant, cantantes supplicantesque, ut
   segetes Deus ab
  omni injuria et calamitate conservare velit. Alljährlich
  zweimal, am 10. Mai und am zweiten Pfingsttage, begeht das
  südfranzösische Dorf Villemont das Kirchenfest seiner
  Ortsheiligen Solangia und trägt deren Reliquien in
  Prozession hinaus auf die Almende, welche Solangiafeld heisst und
  den von der Heiligen gegangenen Pfad noch aufweist, auf welchem
  das Gras stets schöner und dichter steht als auf dem
  angrenzenden Weideland. Da dieser Pfad die Zahl der
  Andächtigen, die oft bis auf Fünftausend anwächst,
  nicht zu fassen vermag und folglich da und dorten in die Saat
  hinausgeschritten wird, die um Pfingsten schon ziemlich hoch
  steht, so nimmt diese dabei gleichwohl keinen Schaden, sondern
  richtet sich schon zwei Tage nachher wieder selbst auf; ein
  Wunder, von welchem sich Prinz Heinrich von Bourbon im J. 1637
  mit eignen Augen überzeugt haben soll. Das Gegentheil aber
  erfolgte an dem Flachsacker eines Geizigen, als der
  Eigenthümer hier der Prozession den Durchgang verweigerte;
  es fiel Mehlthau, der Sonnenstrahl schlug zu und die Anpflanzung
  wurde brandig. Godefr. Henschenius in Actis SS. tom. II, ad diem
  10. Maii.


  Solcherlei Frühlingsbräuche, die jungen Saaten
  prozessionsweise zu umreiten und zu durchreiten, stützen
  sich auf heidnischen und auf alttestamentlichen Glauben und
  wollen Abbilder sein eines den Göttern selbst beigelegten
  gleichen Thuns. Die Psalmenstelle 65, 12—Du krönest
  das Jahr mit deinem Gut und deine Fusstapfen triefen von
  Fett—liess eine Gottheit erblicken, welche das reifende
  Kornfeld persönlich beschreitet und mit ihrer Fussspur
  ertragsfähig macht, weshalb das Kirchenlied von Nikolaus
  Hermann "Um gut Gewitter und Regen" Strophe 9 jene Worte
  nachdrücklich wiederholt:


  
    
      Umkrön das Jahr mit deiner Hand,


      Mit deinen Fussstapfen düng das Land.

    

  


  Hier ist der hl. Benno durchgegangen, sagen die preussischen
  Wenden von besonders gesegneten Feldern (Preusker, Vaterl.
  Vorzeit); von dem auf den Bergwiesen striemenweise
   fetter und
  üppiger wachsenden Grase sagt der Tiroler, hier ist der
  fromme Graf Leonhard geritten, hier ist der Alpgeist mit
  schmalzigen Füssen drüber gegangen (Zingerle, Tirol.
  Sag. no. 963. Tirol. Sitt. no. 314); hier ist der Kornweg des
  ausreitenden Rodensteiners, sagt der Hesse von den durch die noch
  grüne Frucht hinziehenden gelben Streifen vorreifender
  Kornähren. Wolf, Hess. Sag. no. 31. 56. Von den über
  die Spitzen des Aehrenfeldes hinschwebenden Hufen des
  Götterrosses versprach sich die Landwirthschaft vormals
  denselben Vortheil, den sie heute von den Merzwinden erwartet,
  diese haben nemlich dem jungen Halme Widerstandskraft gegen die
  sommerlichen Strichregen und Windstösse zu geben, dann wird
  er sich weniger lagern und die Aehre weniger ins giftige
  Mutterkorn schiessen. Auf eine ganz nahverwandte
  landwirthschaftliche Erfahrung stützt sich auch der Ritt in
  den Maienthau. Bekanntlich hängt die Befruchtung der
  Kornähren vom Samenstaub ab, den der Wind durch die Bewegung
  der Blüthen ausschüttelt und verbreitet. Diese
  Verbreitung geschieht aber bei der Unregelmässigkeit der
  Bewegung nur unregelmässig, daher bleiben viele Hülsen
  der Aehren taub. Der aargauer Bauer im Freienamte übt nun
  seit alter Zeit folgende Methode zur künstlichen
  Unterstützung der Befruchtung aus. Von beiden Breitseiten
  des Kornackers ziehen zwei Männer ein Seil über der
  Höhe des blühenden Getreides hin und streifen damit
  gelinde den Morgenthau ab. Dadurch werden nun einige der Aehren
  zwar "ringrostig", nemlich etwas brandig gemacht, die
  übrigen aber gegen das Sichlagern gestärkt und der
  ausfallende Samenstaub wird in ihnen gleichförmig vertheilt.
  So wird also Brand und Mutterkorn verhütet, die aus einer
  und derselben Ursache, aus nicht stattgefundner Befruchtung
  entstehen. Dieser Naturvorgang ist von den Griechen
  vergöttert, in Kunstgebilden dargestellt und bis auf die
  Athene übertragen worden. Unterhalb der Akropolis zu Athen
  stand der Thurm der Winde, unter dessen acht Relieffiguren auf
  einer seiner acht Seiten der  Ostwind (Apeliotes), der den gedeihlichen
  Saatregen mit sich führt, dargestellt war als ein Genius mit
  heitrer Miene, geflügelt, mit flatterndem Gewande
  einherschwebend, in den Falten seines Mantels einen Bienenkorb
  tragend und neben reifenden Früchten eine Kornähre.
  Droben auf der Akropolis stand die Athenestatue, die den Beinamen
  Pandrosos (Allesbethauende) führte, als eine andere Demeter
  verehrt wurde und Aehren in der Hand trug (Welcker, Griech.
  Götterl. 1, 313). Diesen ihren Beinamen hatte sie nach
  demjenigen der drei Töchter des Cekrops, welche Aglauros
  (Schimmernde), Herse (Thau) und Pandrosos (Allthauig) hiessen und
  den Erysichthon (Ackermann) zum Bruder hatten, der auch Aithon
  (Brand und Mehlthau) hiess. Die Thaufeste, Ersephorien, sollten
  dem Mehlthau steuern und waren der Athene gewidmet.


  Betrachten wir dieselben Anschauungen, wie sie in Sprache und
  Mythe unsrer deutschen Vorzeit sich ausgedrückt haben.


  Thau, goth. daggvus, ahd. touwi, gehört nach Kuhns
  Vermuthung (Weber, Ind. Stud. 1; 327) zu sanskrit. dôha
  Milch, ableitend, von duh, ziehen, ducere, so dass also im
  Vorgange des Thauens das Geschäft des Melkens und
  Milchausdrückens erblickt wurde. Friesisch thavan, anglisch
  ton heisst waschen. Hundertfältig stimmen nun Mythen und
  Bräuche in der Annahme überein, aus dem rechtzeitigen
  Abstreifen des am Halme hängenden Morgenthaues lasse sich
  Milch und Butter gewinnen, als gediegenes Produkt fertig
  herauspressen, und das in diesen Thau getriebene Milchthier
  ergebe doppeltes Milchquantum. Die Synode zu Ferrara 1612
  verbietet, Tücher in der Nacht vor Johannis Baptistae unter
  den Himmel zu breiten in der Absicht, den Thau aufzufangen.
  Liebrecht, Gervas. Tilb. S. 230; gleichwohl ertheilt Schnurr im
  Oekonom. Kalender besonderen Unterricht, wie man den Himmelsthau
  vom schossenden Getreide mit subtilen Tüchern aufzufangen
  und diese in Gefässe auszuwinden habe, denn solcher Thau sei
  unsres  Landes
  Manna. Prätorius, Blockesberg S. 559. Grohmann, Böhm.
  Abergl. S. 132 berichtet Folgendes von einem nun verstorbenen
  Simanek aus Kaurim. Er schmückte in der Walburgisnacht seine
  Kuh mit grünen Zweigen und einer Decke, zog sich selbst
  nackt aus und führte das Thier durch den Thau. Heimgekehrt
  drückte er die thaubenetzte Decke in ein Gefäss aus,
  indem er dabei mit den vier Zipfeln umgieng wie beim Melken, und
  gab das gewonnene Wasser den Thieren unter die Tränke. Sie
  waren dann das ganze Jahr milchreich. Es ist eine von Sachsen bis
  nach Ostfriesland nachgewiesne Sitte, abwechselnd um Mai, Ostern
  oder Pfingsten, den Frühthau zu gewinnen, indem man die
  Heerde hineintreibt oder ihn mit Wettritt und Wettlauf feierlich
  abstreift. Die am frühesten ausgetriebene Weidekuh bekommt
  einen langen Maibusch an den Schwanz gebunden, erhält den
  Preisnamen Daufäjer, Dauschlöpper, das wettrennende
  Ross den Namen Thaustrauch, weil sie den ersten Thau erfolgreich
  weggefegt haben, und werden mit dem am Rennziel auf der Stange
  steckenden Blumenmaien oder Brodweck beschenkt. Kuhn, Nordd. Sag.
  S. 380-88. Westfäl. Sag. 2, S. 165. Ebenso gilt in Holland
  das Daauwtrappen und Daauwslaan. Allein die egoistische Natur des
  Menschen, die bei jedem Begegnisse den Neid des Andern
  voraussetzt, verkehrt den heiligen Thau zum Zaubermittel; darum
  gehen denn auch die Hexen um Weihnachten in die Wintersaat und
  erhorchen die Zukunft, auf Walburgis in das grüne Korn, auf
  Pfingsten ins Roggenfeld, um in Thau zu baden, mit den hinter
  sich her gezogenen Tüchern ihn aufzusammeln, daheim
  auszupressen und so die Milch jeder fremden Weidekuh für
  sich zu gewinnen. Schönwerth, Oberpf. 3, 172. Daher heissen
  die Hexen in Holstein Daustrîker. Die ao. 794 zu Frankfurt
  versammelten Bischöfe erklärten eine letztjährige
  Hungersnoth daraus, dass der Teufel den Leuten, welche den
  Zehnten nicht entrichten, damals die Aehren ausgefressen habe:
  experimento enim didicimus in anno, quo illa valida fames
  irrepsit, 
  ebullire vacuas annonas a daemonibus devoratas et voces
  exprobriationis auditas. Schmidt, Gesch. d. Deutsch. 1, 575.
  Niedlich lauten die Histörchen von den Zwergen, die sich des
  gleichen Vortheils zu bedienen suchen und darüber
  kläglich entdeckt werden. Wenn die Zwerge im Harz in die
  Erbsenfelder giengen, hatten sie ihre unsichtbar machenden
  Nebelkappen auf. Allein die Leute nahmen einen Pflugstrick oder
  eine lange Stange und fuhren damit oben über das Feld hin.
  Damit fielen den Zwergen die Nebelkappen vom Kopfe, sie wurden
  sichtbar und konnten tüchtig durchgeprügelt werden.
  Pröhle, Harzsag. 1, 199. 210. Um sich nun gegen die
  Nachstellungen der Hexen sicher zu stellen, kommt man ihnen auf
  folgende Weise zuvor. Man breitet in der Walburgisnacht ein
  weisses Tischtuch im Hofe aus, auf dem neunerlei Arten Kornes
  durch einander geschüttelt liegen, lässt sie vom
  Nachtthau benetzt werden und füttert damit sämmtliche
  Hausthiere vom Stier bis zum Huhn hinab. Darstellungen aus dem
  Gebiet des Abgl., Grätz bei Kienreich 1801, S. 9. Da auf
  ähnlich magische Weise auch der Butterraub ausgeübt
  wird, so ist das Gegenmittel hier wiederum ein gleiches: am 1.
  Mai alle Speisen recht stark zu schmalzen, Ankenschnitten, in der
  Schweiz eine dickgestrichene Ankenbrüt, am
  Familientische zu essen, allen Hausthieren davon zukommen zu
  lassen und dem Weidevieh beim ersten Austrieb ein solches
  Stück zu geben. Vom hexenhaften Buttergewinn erzählt
  Jac. Sprenger im Hexenhammer, pars 2, quaest. 1, cap. 14 folgende
  Begebenheit. An einem Maitag empfanden mehrere zusammen über
  Feld Spazierende grosse Lust, frische Maibutter zu geniessen. Sie
  standen zufällig an einem Flusse. Ich will euch solche
  besorgen, sprach einer von ihnen, wartet nur ein wenig. Er gieng
  in den Fluss, setzte sich mit dem Rücken gegen den Lauf,
  rührte mit den Händen rückwärts und es
  dauerte nicht lange, so brachte er eine förmliche
  Butterballe zum Vorschein, wie sie die Bauern im Mai machen. Die
  Gesellen fanden sie beim Verkosten ganz  trefflich schmeckend.—Ein
  aargauer Bauernsprichwort sagt rationalisirend: Wer am Maitag
  Gras häufelt, der kann an der Auffahrt schon eine Ankenballe
  in seiner Matte bergen. Der gelehrte Abt Trithemius dagegen
  versichert in seinem für Kaiser Max I. verfassten Liber octo
  questionum (gedruckt bei Joh. Hasselberger 1515) alles Ernstes in
  der sechsten Frage: Exploratum habemus, maleficas in fluminibus
  concitatis hausisse butyrum temporibus. Daher heisst es, in der
  Walburgisnacht fliege der Drache um und trage seinen
  Gläubigen Butter und Schmalz aus fremden Häusern zu.
  Was er nicht weiter schleppen kann, speit er auf die
  Schwindgruben; die gelbweissen Algen in Tellergrösse, die
  man auf dem Düngerhaufen zuweilen erblickt, heissen daher
  Drachenschmalz. Schönwerth, Oberpfalz 1, 394. 396. Mit
  demselben Morgenthau erwartet man auch den Honigregen; denn, sagt
  Carrichter, des Kaisers Maximilian II. Leibarzt, in der Teutschen
  Speisskammer (Strassburg 1614) S. 69: "Da die Bienen im Herbste,
  obschon dann noch immer Blumen vorhanden sind, keinen Honig mehr
  eintragen können, so ist daraus zu ersehen, dass der Honig
  nicht aus den Blumen, sondern aus dem Thau bereitet wird, der zur
  Zeit des Siebengestirns auf die Blumen fällt;" und daher
  erzähle Galenus, 3. B. de alimentis, die Bauern hätten
  am Morgen, wenn sie Honig auf den Bäumen kleben gesehen, ein
  Freudenlied gesungen: "der grosse Jupiter im Himmel droben regnet
  uns Honig auf das Feld!" Unsre Bauernregel besagt: Viel Honigthau
  im Mai giebt starke Bienenschwärme. Thau und Honigfall wird
  von einem Engel uns zugebracht, er liefert, nach Hebels Alemann.
  Gedichten:


  
    
      Mengmol e Hämpfeli Bluememehl,


      Mengmol e Tröpfli Morgethau.

    

  


  Da beides die ausschliessliche Nahrung der Unsterblichen ist,
  so ist sie darum auch so süssschmeckend; denn, sagt
  Hebel:


  
    
      Dört oben wachst kei Gras, dört wachse numme
      Rosinli.

    

  


  Die böhmische Haingöttin Medulina hat ihren Namen
  vom  Honigtranke
  Meth. Sie ist eine Weisse Frau, die in der einen Hand ein
  Körbchen mit Pflanzen, in der andern einen Strauss
  trägt. Im Frühlinge trägt das Volk Honig in die
  Wälder, stellt ihn auf die Baumstöcke und spricht:
  Medulina, da hast du, du giebst es übers Jahr wieder!
  Grohmann, Böhm. Sagb. 1, 134. Im finnischen Epos Kalewala,
  15. Gesang, wird erzählt, wie der ertrunkene
  Lemminkäinen von der Mutter wieder ins Leben gebracht wird.
  Alle Besegnungen und Heilmittel wollen ihm aber nicht wieder zum
  Sprachvermögen verhelfen. Da fleht die Mutter ein
  Honigbienchen an, es möchte hinauf in den neunten Himmel
  fliegen, wo Gott aus seinem Honigkeller die zu Schaden gekommenen
  Kinder salbt. Das Bienchen bringt von dieser Salbe herbei, die
  Mutter stillt des Sohnes Schmerzen und die Sprache kehrt auf
  seine Zunge zurück.


  Das grosse Kapitel des Hexenglaubens liegt nun zwar mit der
  Walburgisnacht hier nahe genug zusammen; gleichwohl soll es nur
  so weit berührt werden, als dadurch der innerliche Grund
  seiner missgestalteten Meinungen an der Hand der bisher
  vorgetragnen Angaben zur Verdeutlichung gebracht werden kann.


  Füllt der Königssohn im Zauberschlosse drei Flaschen
  mit dem Wasser des Lebens und heilt damit den alten kranken
  König (Grimm KM. 3, S. 178), so taucht dagegen die Hexe am
  Walpernabend ihren Finger in sieben Bouteillen, beschmiert sich
  damit und fährt so auf den Blocksberg. Kuhn, Nordd. Sag. S.
  192. Dies aber sind ursprünglich jene Zinnkannen und
  silbernen Kannen, die beim Bergquell Salibrunnen an der
  Waldwohnung der Erdmännchen stehen (Aargau. Sag. 1, S. 198),
  oder die nächtlicher Weile vom Ritterschloss Breuerberg in
  der Wetterau zum zerstörten Nonnenkloster Erlesberg
  hinüber wandern. Wolf DMS. no. 454.—Das Horn, aus
  welchem zum Maienfest Minne getrunken wird, ist golden, wird in
  verschiedenen Kirchen aufbewahrt und als Altarkelch gebraucht;
  selbst das Bestehen ganzer Geschlechter ist an seine Erhaltung
  geknüpft 
  (Menzel, Odin 250-53); das Trinkhorn aber am Blocksberg ist ein
  Kuhfuss und sein Inhalt ein seuchenträchtiger Satanstrank.
  Mit Fackeln wird Saat und Gras aus dem Boden gezündet, unter
  Glockenklang mit Musik und Gesang der Lenz geweckt, doch auch
  dieser dichterisch erfundene Brauch verkehrt sich ins
  Dämonische und wird sein eignes Gegentheil. Dann heisst das
  Entzünden der nächtlichen Freudenfeuer überall das
  Hexenbrennen, und aus dem lustigen Frühlingsbrauch, die nun
  endlich in Ruhe kommenden Besen und Schürgabeln in Flammen
  aufgehen zu lassen, macht der Unverstand einen Luftritt der
  Zauberer auf dem Besenstiel und ein sich selbst Verbrennen des
  Satans in Bocksgestalt. Während noch im J. 1839 das
  Märzfest im Bergell unter Trommelschlag und Hörnerklang
  begangen wurde, wobei ein jeder im Zuge Kuhschellen umgebunden
  trug und läutete, "damit das Gras wächst"
  (Leonhardi, Rhätische Sitt. 1844), gilt im kathol. Frickthal
  und in dem benachbarten badischen Schwarzwald kirchlich das
  Reifläuten im Mai, wie das Gewitterläuten im Sommer. Im
  tiroler Innthale umgeht am Jörgentage, 24. April, die
  russige Prozession die Felder. Mit Kuh- und Hausglocken, mit
  Hafen und Pfannen lärmend, im unflätigsten Sennenhemde
  und mit berusstem Gesichte, Kröten und Eidechsen zur Schau
  tragend, durchstreifen die Bursche das Gemeindefeld und werden
  bei ihrer Rückkehr ins Dorf dafür beschenkt. Und damit
  alle sittlichen Vorstellungen so recht vom Gaul auf den Esel
  kommen, tritt an die Stelle der rossetummelnden Saatenreiter die
  hässliche Bocksreiterei und der teufelsverschworene
  Bilmesschnitter. Auf einem schwarzen Bocke, am Fusse die Sichel
  angeschnallt, durchreitet und durchschneidet er den Aufwuchs
  ganzer Ackerbreiten. J. Feifalik hat in der österreich.
  Gymnas. Ztschr. 1858, 410 aus einer Hds. des Olmüzer Archivs
  einen Segensspruch veröffentlicht gegen "die Pylweisse om
  sent Wolbrygh-obent"; der Besegner giebt dabei dem Stallthiere
  eine geweihte Kerze zu verschlucken. "Es wor am Walburgisobende
  geschahn,  wenn
  de Pülewesen osfaren", schreibt hievon der Schlesier A.
  Gryphius, Dornrose 51 (nach Weinholds Schles. Wörtb. 1855,
  10). Mit Heilöl salbt die Schlachtenjungfrau den
  wundgewordnen Krieger; mit dem aus ihrem Brustbein fliessenden
  Oel heilt Walburg die Kranken; aber die zum Tanze ausfahrende
  Walburgishexe bestreicht sich mit einem in den Oberpfälzer
  Sagen Schönwerths 1, 372 ausführlich besprochnen
  Hexenöl, und wenn sie darüber im fremden Stalle
  betroffen wird, "streicht ihr der Bauer dafür den Buckel,
  dass sie Oel giebt". Alpenburg, Tirol. Sag. 1, 290. Thôrs
  Tochter heisst Thrudhr, d.h. die Tretende; denn nachdem der
  Ackergott, ihr Vater, das Korn hat reifen lassen, lässt sie
  die vollen Garben in der Tenne austreten. Hierauf aber wird die
  Trud zum Alp, welcher den Schlafenden auf die Brust tritt, dass
  er erstickt, oder, wenn ihr dieser mangelt, die neubelaubten
  Bäume reitet, dass man alle Verkrüppelungen an Eschen
  und Fichten Trudenpfötschen nennt. Das Stallthier wurde des
  Milch- und Buttergewinnes wegen in den Maienthau hinaus
  getrieben, dass es zuletzt dem thaumähnigen Rosse der
  jungfräulichen Walküren glich; statt ihrer aber liess
  hierauf der grobe Aberglaube die Trude Nachts in den Stall
  schleichen und die Thiere reiten, dass sie des Morgens abgehetzt
  und voll Schweiss dastehen, nur Mähne und Schweif ist von
  unbekannter Hand in zierliche Frauenzöpfchen geflochten.
  Statt die Häuser mit Maien zu schmücken und den
  Walbernbaum aufzupflanzen, werden so viele Ruthen auf den
  Düngerhaufen gesteckt, als man Rinder hat, die Kinder machen
  sich aus Weiden kleine Galgen und überspringen sie in die
  Wette; wer dabei nicht anstösst, in dessen Hause werden die
  Milchkühe ergiebig. Haupt-Schmaler, Wend. Volksl. 2, 224.
  Ein förmliches Treibjagen wird gegen die Hexen angestellt;
  mit knallenden Peitschen werden sie aus der Dorfflur
  hinausgehauen, dies ist das Hexen-Tuschen, Hexen-Auspletschen in
  der Oberpfalz (Schönwerth 1, 312), das
  Maibutter-Ausschnellen in Tirol (Zingerle, Sitt. no. 783), das
  Hinausblitzen in Deutschböhmen  (Reinsberg, Festl. Jahr 137). Mit
  einem tüchtigen Schuss Pulver schiesst man in die auf die
  Hausschwelle gesetzte Milchschüssel, dass kein Tropfen davon
  drinnen bleibt; dann hört die Kuh auf, blaue Milch zu geben.
  Darstell. aus d. Gebiet des Abgl. (Grätz 1801) S. 126. So
  weit erstreckt sich die Umwandlung alles Natürlichen ins
  Zauberhafte, so weit gieng die Gesunkenheit des ursprünglich
  so gesunden Volksbegriffs. Aller lebensfrohe rüstige
  Volksbrauch ist in Boshaftigkeit verkehrt. Wird im 13.
  Jahrhundert vielfach gegen den Volksglauben an sg. Nymphen
  gepredigt, so heissen diese doch immer noch schöne
  Jungfrauen, die mit brennenden Wachslichtern in den Ställen
  die Thiere besorgen, dass des Morgens Wachstropfen in den
  Mähnen der Rosse kleben; sie erscheinen unter schattigen
  Waldbäumen, verbinden sich dem Getreuen in Liebe, stillen
  dem Armen Hunger und Durst, ihre Herrin ist nach dem gelehrten
  Ausdrucke jener Zeit latein. Abundantia, die romanische dame
  Abonde, die Königin Habundia, unsre deutsche Göttin
  Fulla. Wo sie erscheinen, da bringt es dem Hause Glück und
  Vorsput. So anfangs als Allgütige verehrt, sind sie nun
  feindselig und gefürchtet; erst eine überirdisch
  schöne Holda, dann eine triefäugige Unholdin; erst eine
  thaufrische Walburgis, unter deren Schritt der Acker von Oel
  trieft, zuletzt eine Anna Walper von Wertheim, die im peinlichen
  Protokoll v.J. 1644 bekennt, den Teufel beim Hexentanze in einer
  eisernen Schellenkappe mitgesehen zu haben. Wolf, Ztschr. f.
  Myth. 4, 23. Sogar zu der finnisch-ehstnischen Bevölkerung
  ist dieser Name gedrungen, vermittelt durch die Schweden; der
  Heiligen Festtag heisst Wolpripääw (Russwurm, Eibofolke
  2, 263. 1, 74. 98). Die Serben nennen den Hexenritt na Walporu.
  Haupt-Schmaler, Wend. Volksl. 2, 265. Noch bevor diese
  Satanisierung der deutschen Götter durch die Kirche genugsam
  durchgeführt werden konnte, verwandelten sie sich mit ihrer
  im Volksglauben nicht bezweifelten Macht erst ins Riesenhafte. In
  rückwärtsschreitender Betrachtung unseres Gegenstandes
  zeigen  wir nun
  die Jöten- und dann die Walkürennatur Walburgis und
  sind damit am Schlusse.

  

  


  Sechster Abschnitt.


  Walburg, die Göttin der Zeugung und
  Ernährung.





  Der Ordensneid der Jesuiten gegen die von ihnen
  unabhängigen Diöcesen und Stifte gab den ersten Anlass,
  die Walburgislegende in ihrem Gesammtzusammenhang zu betrachten,
  während man sie bis dahin fast nur in ihrer lokalen
  vereinzelten Tradition aufgefasst und dargestellt hatte. Die
  Ingolstädter Jesuiten, unter ihnen Gretser voran, wollten
  der niederdeutschen Walburg nicht die kirchliche Geltung der
  oberdeutschen zuerkennen. Jene, behaupteten sie, sei die sg.
  Walburga Westfalica, eine gewesene Nienheerser oder Herswender
  Nonne im Kloster bei Paderborn, die Schwester des dortigen
  Bischofs Liuthard, die um 840 gelebt habe und nebst ihrem Bruder
  877 von den Vandalen erschlagen worden sei. Sie sei nur selig
  gesprochen worden, dagegen die Eichstädter Walburg sei
  bereits im J. 779 gestorben und canonisirt; erst ihr Ruhm habe
  jener westfälischen Namensschwester zu einigem kirchlichen
  Ansehen verholfen. Diesem Vorgeben steht indess in der
  Kirchengeschichte Niederdeutschlands alles Mögliche
  entgegen. Der grössere Theil der dortigen alten
  Stiftskirchen ist der hl. Walburg schon seit so alter Zeit
  geweiht, dass man daselbst von der Walburgiskirche zu
  Gröningen behauptet, sie sei ein Heidentempel der
  Göttin Walburg gewesen, und dass man in der
  Walburgiskirche zu Veurne (Diöcese Ypern) sogar noch die
  Stelle zeigt, wo dieser Göttin Menschenopfer gebracht worden
  sein sollen. Wolf, Ndl. Sag. no. 309, S. 696. Bollandisten l.c.
  522. Die Annahme eines sehr hohen Alters dieser Kirchen wird
  zugleich durch ihren Baustil unterstützt; die
   zu
  Gröningen ist eine Rotunde mit thurmähnlichen Mauern
  und steht auf einem Gange, welcher unterirdisch bis zum
  Nachbardorfe Helgen führen soll. Diejenige zu Antwerpen, in
  der dortigen Altstadt gelegen, heisst Burg (castrum), in ihrer
  Krypta soll Walburgis auf ihrer Herreise aus England gewohnt und
  die Gastfreundschaft der Stadt genossen haben. Je weiter man nun
  den Walburgiscult nordwärts verfolgt, um so mehr tritt seine
  heidnische Abkunft hervor, und Walburg nimmt da nebst ihrem
  bischöflichen Bruder die vergröberte Gestalt der Riesen
  an. Schon im Harz wird Wilibald ein Hüne genannt
  (Pröhle, Harzsag. 1, 275); um Harlem aber gilt Walburg als
  die Heerden weidende und Strandräuber vertilgende Riesin
  Walberech. Seeräuber ersäuft sie, Viehdiebe frisst sie
  lebendig auf; dann nimmt sie ihre Ochsen unter den rechten Arm,
  ihre Rosse unter den linken, steckt die Schafe zusammen in die
  Haare ihres Hauptes und geht so in einem Schritte von Holland
  nach England hinüber. Wolf, Ndl. Sag. no. 28. Als eine
  gleich ungestüme Heidenfrau, menschliches Mass
  überschreitend, gilt Walburg in Schweden, wovon in
  Wedderkop's Bildd. a.d. Norden, 2. Th. die Rede ist. Nicht anders
  erzählt die, irische Legende von der Hexe Moll Wallbee in
  Beeckmakshire, sie habe das Schloss Hao in einer Nacht erbaut und
  die Steine dazu von Dollgellen in der Schürze hergetragen.
  Als ihr dabei im Laufen ein Kiesel in den Schuh kam, schleuderte
  sie ihn heraus; er fiel auf den Kirchhof von Clowes, drei Meilen
  von Dollgellen, da liegt er noch, neun Fuss lang und einen dick.
  (Vulpius) Curiositäten Bd. 8, 240. Endlich hat sich jene
  Walburga Westfalica sogar als eine Antwerpner Venus
  herausgestellt, deren Abbildung in Wolfs Beiträgen 1, Tafel
  II, Figur 1, lehrt, dass sie keineswegs die antike Venus gewesen
  ist, sondern ein deren antiken Namen tragendes deutsches
  Götterbild. Es ist ein über dem Antwerpner Steenport in
  die Mauer eingelassenes, halb erhaben gehauenes Steinbild, das
  noch in seinen ursprünglichen  Umrissen zu erkennen, in seinen Besonderheiten
  aber abgemeisselt ist; dasselbe hat langes Haar, hebt beide Arme
  bis zur Kopfhöhe anbetend empor und zieht die aus einander
  gespreizten Beine herauf. Dass es ein Götterbild war,
  urtheilt Wolf, l.c. 107, darin stimmen alle älteren
  Geschichtschreiber Antwerpens überein, unter denen auch der
  berühmte Bollandist Papebrochius; dafür spricht ferner
  die allgemeine Verehrung, deren es genoss, dafür zeugt auch,
  dass unfruchtbare Frauen ihm Kränze und Blumen opferten, die
  Manneszeichen, die es phallisch trug, abschabten und als
  Heilpulver tranken, um bald des Mutterglückes theilhaftig zu
  werden. Davon berichten Mart. Zeiller, Itin. Gall. Bl. 527;
  Goropius Becanus, Origin. Antverp. pg. 26; J.B. Gramaye,
  Antiquitt. Antverp. lib. II, pg. 13, und selbst die Bollandisten
  III, 521. Bei dem geringsten Zufalle, sagt Becanus, welcher
  Antwerpner Frauen begegnet, ob sie ein Küchengeschirr
  zerbrechen, oder sich die Zehe verstauchen, rufen sie ohne
  weiteres dieses priapische Bild laut an, und selbst bei den
  Anständigsten ist solche alte Unsitte noch im Schwange. Die
  Ortslegende, deren Gramaye erwähnt, erzählt, dass der
  hl. Willibrord, als er hier die Bekehrung begann, die heidnische
  Anbetung dieser steinernen Walburgis schon vorgefunden und an
  ihrer Stelle den Dienst der hl. Walburgis eingeführt habe.
  Die Heiden hätten jedoch von diesem Idol ihrer Venus nur
  sehr zähe abgelassen, und daher rühre denn der bei den
  dortigen Weibern andauernde schmutzige Brauch, deren
  Hartnäckigkeit in Sachen des Aberglaubens allbekannt sei.
  Somit steht der Cult einer vorchristlichen, norddeutschen
  Walburgis fest, welche in der Mönchsprache Venus und, da sie
  phallische Abzeichen trug, Priapus genannt worden ist. Ihre
  Hermaphroditengestaltung entspringt aus den ursprünglichen
  Grundbegriffen der eddischen Götterlehre, zu Folge welcher
  die Gottheit doppelgeschlechtig ist, um sich selbst ins
  Unendliche fort zu erzeugen. Dem Urriesen Ymir erwuchs unter dem
  linken Arme Mann und Weib. Tuisco, der vaterlose Stammgott,
   erzeugt aus
  sich selbst den Sohn Mannus. Die Ackergöttin Walburg musste
  doppelgeschlechtig sein, wie die Pflanze und das Samenkorn ein
  Zwitter ist. Als weiblicher Liebesgott erscheint sie priapisch,
  gleich dem männlichen Liebesgotte Freyr, (ahd. Frô),
  welchen Adam von Bremen Fricco unter der ausdrücklichen
  Beifügung benennt, er werde phallisch abgebildet, walte
  über Regen und Sonnenschein und stehe den Werken des
  Friedens und der Ehe vor: cujus simulachrum fingunt ingenti
  priapo; si nuptiae celebrandae sunt, sacrificia offerunt
  Fricconi. Sein Name gründet in der Wurzel prî =
  freien, woraus auch Πρίαπος,
  selbst stammt. Freyrs Schwester Freyja (gleich der altslavischen
  Prija = Venus) ist daher die Ehefrau ausschliesslich. Es ist nun
  gewiss ausserordentlich bedeutsam, dass sich ganz dieselbe
  Verehrung heidnisch-phallischer Bildwerke im Eichstädter
  Gebiete, als dem süddeutschen Schauplatze der Wirksamkeit
  der hl. Walburg, wieder findet. In dem zwischen den Städten
  Eichstädt und Weissenburg am Ausgänge des grossen
  Weissenburger Waldes gelegnen Dorfe Emmetsheim findet sich unter
  mehrfachem römischem Grundgemäuer im Garten des
  dortigen Wirthshauses ein antiker Steinwürfel, dessen eine
  Seite die Grabinschrift einer römischen Ehefrau, die andere
  die eines Merkuraltares trägt. Letztere zeigt die Herme
  einer stark gebrüsteten Frau; auf der andern ist eine nackte
  Figur sitzend dargestellt mit aus einander gespreizten Beinen,
  beide Hände am Phallus haltend. Beide Figuren sind an den
  Einzeltheilen vorsätzlich verstümmelt. Noch im vorigen
  Jahrhundert setzten sich unfruchtbare Weiber auf dieses
  Steinbild, um dadurch zum Kindersegen befähigt zu werden,
  und als der Markgraf von Ansbach am 7. April 1721 hier
  durchreisend den Stein besah und um ihn für seine
  Kunstsammlung anzukaufen, sich an den Eichstädter Bischof
  wendete, wurde ihm die Antwort, dass diese Gruppe als Nahrung
  des Wirthes in statu quo zu belassen sei. Sax, Gesch. v.
  Eichst. 1857, S. 287. Von der Mönchsweisheit wurde dieses
  Bild abwechselnd bald der  Götze Miplezeth (1 Könige 15, 13), bald
  Priapus genannt. Falkenstein, Nordgau. Alterth. 86. "Der
  Phallusdienst, sagt Grimm, Myth. 1209, entspringt in der Kindheit
  der Völker aus einer schuldlosen Verehrung des zeugenden
  Prinzips, die eine spätere, ihrer Sünde bewusste Zeit
  ängstlich mied." Voltaire war der Urheber der tiefen
  Bemerkung, dass schlüpfrige religiöse Ceremonien nichts
  gemeinsam haben mit schlüpfrigen nationalen Sitten. In dem
  Essar sur les moeurs ch. 143, Oeuv. 17, 341 sagt er: "Unsre
  Vorstellungen über Wohlanständigkeit veranlassen uns zu
  glauben, ein uns schamlos erscheinender Brauch könne nichts
  anderes als eine Erfindung der Zügellosigkeit sein. Allein
  es ist unglaublich, dass Sittenverderbniss jemals bei irgend
  einem Volke die Stifterin religiöser Ceremonien gewesen
  wäre. Im Gegentheile ist es verbürgt, dass dergleichen
  Bräuche bereits in den Zeiten der Sitteneinfalt entstanden
  und dass man dabei keinen andern Gedanken hatte, als die Gottheit
  in dem uns von ihr gegebnen Lebenssymbole zu verehren. Ein
  derartiger Feierbrauch hatte den Zweck, die Jugend für ihre
  Reife zu begeistern und kann nur einem ergreisten Gehirne in
  abgeklärten, abgefeimten oder moralisch ruinirten Epochen
  lächerlich erscheinen."


  Folgerichtig wurde nun die Göttin der Fruchtbarkeit nicht
  nur in ihrer Körpergestalt priapisch gedacht, sondern auch
  die von ihr kommende Frucht, in gleicher Weise künstlich
  geformt, zum Genusse dargeboten. Daher weihte man den Gottheiten
  des Ackerbaues phallisch geformte Kuchen. Priape, aus Weizenmehl
  gebacken, erwähnen Martial (XIV, 61: Priapus siligneus; IX,
  3: siligneus cunnus) und der Scholiast zu Juvenal II, 53: membra
  virilia, de melle et fermento composita. Unseren eignen Vorfahren
  war diese Sitte keineswegs fremd. Joh. Campegius De re cibaria
  1560 schreibt: aliae placentae repraesentant virilia (si diis
  placet); adeo degeneravere boni mores, ut etiam christianis
  obscoena et pudenda in cibis placeant. Sunt etiam quos cunnos
  saccharatos appellent. Dass solcherlei Kuchen (miches), die
   weiblichen
  Theile darstellend, vorzugsweise in der Auvergne gebacken wurden,
  bemerkt Dulaur De divinites generatrices 226 und fügt noch
  hinzu: dans plusieurs parties de la France on fabrique des pains,
  qui ont la figure du Phallus. Aehnliche Landesbräuche
  umgeben uns noch ringsum, man braucht nur die Augen zu
  öffnen. Das Milchbrod der fränkischen Eierweckchen, in
  bekannter zweideutiger Form gebacken, heisst in Ansbach
  Klärungsweck; dieser Name wird daselbst nicht etwa von
  Eierklar abgeleitet, sondern von der Clairon († 1803 zu
  Paris), des letzten Ansbacher Markgrafen Hofmaitresse, deren
  Lieblingsspeise diese feine Brodgattung gewesen sein soll. Archiv
  f. Oberfranken V. 2, 93. Das altbairische breite Eierweckel wird
  als Geschenk nur an Mädchen gegeben, dagegen das
  stangenartige Weissbrod des Kipferl nur an Bursche. Dass man in
  den oberbair. Gegenden beiden Brodformen sexuelle Bedeutung
  unterlegt, beweisen die um Rosenheim und im Chiemgau
  hierüber gesungenen Schnaderhüpfeln, in denen das
  stuprum variirt wird. Aehnlich ist das obscöne Gebildbrod
  der Meissner Fummeln, über welche Schäfer im ersten
  Theil der deutschen Städtewahrzeichen 1858 gehandelt hat,
  und dasjenige der verschiedenartig, stets schimpflich zubenannten
  Nonnenkräpflein. Deutsche Festbrode, gebacken in Gestalt der
  in den Cannstatter Grabhügeln aufgefundenen
  Frôbildchen, welche das gleiche Symbol des Belebens und
  Wiedererweckens an sich tragen (Memminger, Beschreib. des OA.
  Cannstatt, 18), heissen in Oberdeutschland Mannoggel, Nikolause,
  Klausmänner, Hanselmänner, Grittebenze; in
  Niederdeutschland Sengterklas, Klaskerlchen u.s.w. Die weibliche
  ähnlich gestaltete Brodfigur wird gewöhnlich nur die
  Frau genannt. Beiden ist gemeinsam, dass ihnen Augen,
  Brüste, Rockknöpfe aus Korinthen eingesetzt sind, dass
  sie beide Arme in die Seite einstemmen und ihre Beine weit aus
  einander spreizen; daher auch ihr Name Gritte, Grittebenz,
  altbair. Beingrattel, varus oder valgus. Es ist in ihnen, also
  die Stellung der beiden vorhin beschriebenen Steinbilder
   zu Antwerpen
  und Emmetsheim typisch wiederholt. Alle diese Formen sind
  symbolische, dem mythischen Zeitalter und den Urvorstellungen der
  Menschheit angehörende, und müssen eben darum gegen
  unser Sittengesetz verstossen, weil dieses im Bewusstsein des
  Naturmenschen noch gänzlich schlummert.


  Bis hieher ist verspart geblieben, den Namen Walburg zu
  erklären und mit den Hauptzügen seines Mythus in
  Verbindung zu bringen. Wie der bisher vorgetragene Sagenkreis in
  zwei Hälften sich scheidet, in ein lichtes
  Frühlingsgebiet und in ein dämonisches Nachtreich, so
  führt auch die Etymologie des Namens in diese Doppelwelt.
  Die schönere Seite mache hier den Beginn, weil sie
  sprachlich die ergiebigere ist.


  Wenn der liebende Wuotan im Frühlingsbeginne seine
  Vermählung mit der Himmelsherrin (Freyja, Frouwa) feiert, so
  trägt er den ahd. Beinamen des Liebesgottes Wunscio,
  nordisch Oski, und ist begleitet von einem Liebesheere von
  Brautjungfern, welche die schwanenweissen Wünschelfrauen,
  Schwanenjungfrauen sind, nord. ôskmeyjar,
  Wunschmädchen. Das Wort Wunsch stammt aus wunia, bedeutet
  Lust und Liebe, und führt uns sogleich 1) auf Walburgis
  Mutter Wunna, aus deren Namen die Lateinlegende eine Bona
  mater, und die niederdeutsche Legende eine Frau Guta
  bildete (Gretser 749), eine in der deutschen Heldensage
  vielgenannte Ahnfrau der Heldengeschlechter. Sodann führt
  Wunsch 2) auf den Namen eines der Brüder Walburgis,
  Wunnibald: der den Wonnewunsch Gewährende.


  Als Wunnas Oheim sodann wird in dem von Othlon verfassten
  Leben des Bonifacius dieser Bekehrer Winfrid genannt (der Frieden
  Gewinnende); diese beiden Namen alliteriren zum Namen Wunnibald
  und stellen also durch gleichen Wortstamm und gleichen Anlaut,
  auch sprachlich eine Sippe dar. Des andern Bruders Wilibald Name
  knüpft sich an den eddischen Beinamen Odhins, Vili, opes und
  felicitas bedeutend. Dem Namen Winfried entspricht der ahd.
  Frauenname Winburc, demjenigen Wilibalds eine ahd.
   Wiliburc und
  Willahild; und vorgreifend sei bemerkt, dass die englische
  Königstochter Werburga auch Walburg hiess: Wêrburga,
  Wulferi, Merciorum regis et Ermenildae filia, quae saepius etiam
  Walpurga dicitur. Basnage bei Canisius tom. II. 3, 266. Walburgis
  Vater heisst Richard, d.i. dives, potens, wieder allmächtige
  Gott gleicherweise der Reiche genannt wurde. Sämmtliche
  Namen in Walburgis' Sippschaft sind also nächstverwandt mit
  den höchsten Götternamen. Der Himmel nun, in den jenes
  Liebesheer geflügelter Jungfrauen das Götterpaar
  geleitet, ist Walhall, nordisch Valhöll, und der
  silbergedeckte Saal darin heisst Valaskiâlf, der Wunschhof,
  also eine Wahlburg, eine Burg der Auserwählten. In gleicher
  Namensbildung wie Walburg besteht der angelsächsische Name
  der Friedensgilde: Fridborg, d.i. Friedensbürgschaft.


  Allein jenem Wonnemonat der Vermählung Odhins geht des
  Gottes stürmische Brautwerbung im Mittwinter (den
  Zwölften) voraus, wo die leidenschaftlich Wünschenden
  zu Verwünschten, die Liebenden zu Wüthenden, ihre
  Hochzeitsreigen zu geschlechtlichen Hexentänzen werden
  (Grimm, Ueber den Liebesgott). Dann ändert sich die
  Bedeutung des Wortes wal (von valjan, eligere). Die Gemahlin
  Freyja wird eine Valfreyja, die sich mit Odhin in die Leichen der
  auf der Walstatt Erschlagnen theilt, die Jungfrauen ihres
  Gefolges sind die Walküren, welche die auf dem Wal Gefallnen
  auswählen und für den Himmel erküren. Die Wolen,
  sonst nach der Seherin Wala genannt, werden schicksalspinnende
  Parzen. Nun sind es Schildjungfrauen, die unter Wetterleuchten
  durch den Nachthimmel niederreiten. Sie stehen unter dem Helme,
  ihre Brünne ist blutbespritzt, Feuer zuckt auf ihrem Speer.
  Noch fliesst Thau aus den Mähnen ihrer Rosse herab und
  reiche Ernten trägt dann der wildbefeuchtete Boden; aber
  zugleich flattert das Schlachtfeld von windgebauschten weissen
  Kriegsmänteln, als fiele ein dichtes Schneegestöber,
  und von ihren Zaubergesängen  verwandelt sich der Nachtthau in Reif und
  Hagelschlag. Noch ist ihre Gestalt schwanenweiss, geflügelt
  umschwebt Kara ihren im Kampfe stehenden Helgi so nahe, dass
  dieser zum Hiebe ausholend, sie selbst in den Fuss trifft. Allein
  dieser Schwanenfuss wird zugleich verkehrt in den gegen die Hexen
  auf die Thüren gekreideten Trudenfuss, oder es erscheint das
  leichenankündende Gespenst des Holzweibleins gar in Gestalt
  einer weissen Gans (Schönwerth, Oberpf. Sag. 1, 268). Der
  Schwanenfuss wird zum Gänsefuss verkrüppelt, aus der
  Königin Berta wird eine Königin Gansfuss, Reine
  pédauque. Wollen sich die Bollandisten III, 516b
  erklären, warum die hl. Werburg so häufig mit der hl.
  Walburg verwechselt werde, so sehen sie den Grund hievon darin,
  dass beiden die Wildgänse gehorsam gewesen seien. Dahin
  gehören nun die vielfachen Wunder, die am Walburgisgrabe zu
  Monheim an Klumpfüssigen geschehen, wie z.B. eine Frau
  Manswind aus dem bairischen Markt Trutinga (Wassertrüdingen)
  dorten Heilung ihres Klumpfusses gesucht und gefunden hat. A. SS.
  l.c. 304. Die den Thau bescheerende, schwanenfüssige
  Walküre und der für seinen gelähmten Fuss im Thau
  Heilung suchende Kranke erscheinen sachverwandt; in der L. Bajuv.
  4, 10 und 5, 16 wird der Fussgelähmte nach alemannischem
  Ausdrucke tautragil genannt, der Thauschlepper, wie in Friesland
  die Hexe daustrîker heisst, weil sie in schädigender
  Absicht den Maienthau mit plumpem Fusse vom Grase streicht. Grimm
  RA. 94. 630. An frühzeitigen Uebergängen des Namens
  Walburg in das Gebiet des Dämonischen kann es daher nicht
  mangeln. Walahild heisst eine der Walküren; Walgund ist die
  im Hugdietrich und im Wolfdietrich besungene Königstochter;
  Walber eine nordd. Riesin; Walberan der riesig starke,
  kriegsgewaltige König (im mhd. Gedichte König Laurin),
  welchen Dietrich im Zweikampfe nicht zu besiegen vermag. Der
  Versammlungsplatz der Hexen auf Island heisst Valakirkja und
  liegt am Ingolfsfjall, einem hervorragenden Berge des dortigen
  Südlandes. 
  Vala wird dorten die böse Stiefmutter genannt im
  Märchen von Schneewittchen. Maurer, Isländ. Sag. 107.
  280. Die niederd. Hexe Valrîderske ist eine Pferdemahr, die
  sich zu ihrem Nachtritte fremder Rosse heimlich bedient,
  schweissbedeckt stehen diese Morgens darauf im Stalle. Simrock,
  Myth. 421. So viel über den Namen Walburg, insoweit er der
  Reihe der Bedeutungen nach zuerst die in der Wünschelburg
  wohnende Götterjungfrau, dann eine steinschleudernde Riesin,
  eine leichensammelnde Walküre, ein die Früchte und
  Thiere zehntendes Zauberweib bezeichnet hat. Herabgesunken zur
  landschaftlichen Sagengestalt, hat Walburg es im Hochnorden,
  gleich dem übrigen Riesengeschlechte, ausschliesslich mit
  der Viehzucht zu thun und wird darüber zur Göttin der
  W. Jagd. Bei dem 1588 zu Nürnberg abgehaltenen grossen
  Fasnachtszuge erschien das Wilde Heer unter Anführung "der
  Frau Holda auf einem schwarzen wilden Rosse; als die wilde
  Jägerin stiess sie ins Horn, schwang die knallende Peitsche,
  schüttelte ihr Haupthaar wild umher wie ein wahrer
  Wunderfrevel, und der mitzuschauende bamberger Bischof sprach zum
  Markgrafen Albrecht von Ansbach: Das ist eure Jagdgöttin;
  dieser aber erwiederte: Bannet das Ungethüm, aber nur heute
  nicht!" Vulpius, Curiositäten, Bd. 10, S. 397. In
  Mitteldeutschland geht sie mit dem Geschäfte des Flachsbaues
  und Spinnens um; in Süddeutschland erst erscheint sie als
  Ackerbauerin und siedet Bier. Bei diesem letzterwähnten
  Geschäfte nimmt sie den Namen der Frau Holle (die
  Huldreiche) an. "Der gemeine Mann nennt sie Frau Holle und die
  Mägde auf den Dörfern verstecken ihre Spindeln vor
  ihr", sagt im J. 1812 von ihr ein thüringischer Bericht,
  Curiositäten, Bd. 2, 472; und eine schon ältere Notiz
  in Prätorius, Blockesberg S. 457 lautet: "Am Walburgisabend
  darf man weder spinnen noch auch das Garn nur auf der Spindel
  lassen, sonst machen die Hexen Bratwürste daraus, d.h.
  ungleichfädiges Garn. Die Thüringer geben vor, dann
  ziehe Frau Holla herum und verwirre oder hole das
  Garn."—



  Das schicksalwebende Wunschmädchen webt das Eheband,
  darum wird am Garnfaden in der Walburgisnacht das S. 40 bereits
  erwähnte Liebesorakel erforscht, und neun gesponnene
  Flachsknoten sind heilsam (Myth. 1182); als flachsspinnende
  Schwanenjungfrau erscheint es ferner sowohl im Liede von Wieland
  dem Schmied (Simrock, Myth. 345), als auch in der schlesischen
  Spillaholle (die Spindelhulda), und diese wohnt im Hollabrunn
  (Vernaleken, Alpensag. 121), um hier kinderlosen Eltern deren
  Wunschkinder herauszuschöpfen.


  In der Niederlausitz heisst Walburgis Holpurga (Pott,
  Familiennamen, 117), in der Oberpfalz nennt man die Hexenausfahrt
  zu Walburgis die Hullfahrt, das Hullfahren, und der
  bezügliche Schimpfname ist Hullsluder. Schönwerth 3,
  177. Hier thut zugleich der Spirantenwechsel das Seinige zur
  Namens-Umgestaltung; wie aus Wuotan ein niederd. Wôd und
  Hoden wurde (englisch Robin Hood), so aus Walburg eine Frau Wulle
  und Frau Hulle. Was in den Zwölften gesponnen wird, das
  besudeln Frau Holle und Frau Wolle, Frau Hulle und Frau Wulle.
  Kuhn, NS. 417. Ebenda 418 heisst Frau Hilde Verhellen, bei
  Müllenhoff 178 Ver-Wellen. Der bierschenkenden Frau
  Holle, welche im Walperholz bei Arnstadt Volles Mass ausruft, ist
  schon im vorletzten Abschnitte gedacht worden, und mit diesem
  Geschäfte Walburgis als einer den Maienthau spendenden,
  älschenkenden Frühlingsgöttin werde hier
  abgeschlossen.


  Im Herzen des bairischen Fruchtlandes werden jene drei letzten
  Aehren oder Aehrenbüschel des Ackers, welche die Schnitter
  zum Opfer stehen lassen, bekränzt, umbetet, umtanzt und eben
  so genannt, wie Walburgis dritter Bruder heisst, Oswald, d.i. der
  allwaltende Ase. Dieses Aehrenopfer ist in einer Passauer Urkunde
  des 13. Jahrh. Wûtfutter genannt (Panzer BS. 2, 505), hat
  ebenso in Meklenburg unter denn Namen Wode gegolten und war also
  in diesen beiden, geschichtlich sich fremdgebliebnen Landstrichen
  ein dem Wuotan geweihtes Ernteopfer, bei welchem
   man das
  Wodelbier als Trankopfer darbrachte. Eben diese heidnische
  Erinnerung ist christlich personificirt worden im hl. Oswald, und
  so hat denselben Zingerle in seiner Ausgabe der Oswaldslegende
  pg. 74 nachgewiesen. Diese beiden leiblichen Geschwister, Oswald
  und Walburg, tragen in ihrer Hand das Attribut der drei Aehren.
  Bruder Oswald besitzt bei dem nach ihm benannten tiroler Dorfe
  eine geheiligte Quelle, die als des Landes Jungbrunnen gilt
  (Zingerle, Sitten no. 936); die Schwester Walburg spendet nebst
  solchen Heilquellen das besondere Heilöl: es ist dies die
  Nährkraft des unter dem Einflusse des Maienthaues sich
  bildenden Getreidekornes. Der Thau, der aus der Mähne des
  Walkürenrosses trieft, verleiht dem Erdboden seine Lebens-
  und Befruchtungsquellen; aus dem Trinkhorne bietet hierauf die
  Walküre Oelrun den von ihr gebrauten Seligkeitstrank dem in
  den Himmel Eingehenden. Wie war oder ist nun der Name dieses
  Trankes? Zum Meth führt am Weissen Sonntag, 8 Tage nach
  Ostern, der altbair. Bursche sein Mädchen, es soll sich
  dabei schön und stark trinken. Schmeller, Wörtb. 3,
  360. Der Litthauer nennt sein Hausbier, das bei keinem
  häuslichen Feste fehlen darf, Alus, das Bärtige, denn
  es wird aus der grannenreichen Gerste gebraut; der Alus hat
  Hörner, sagt er von der Stärke dieses Getränkes,
  ja Gerste bedeutet ihm überhaupt so viel wie Getränk.
  Schleicher, Litthau. Märch. 1857, S. 3. 149. 160. Von der
  Wirkung des Münchner Bockbieres pflegt der Baier eben
  dasselbe zu sagen: der Bock hat ihn gestossen. Ob wir nun obige
  Walküre Oelrun in ihrem Namen ableiten von Alarun,
  allwissend durch die um ihr Trinkhorn geschrieben stehenden
  Runen, oder von Aelrun, die den Göttern den Stärketrank
  kredenzende, so verschlägt diese doppelte Etymologie hier in
  der Sache selbst nichts; Ael und Oel, beiderseits der Begriff der
  Lebensnahrung, ableitend von goth. aljan lat. alere, ist hier
  längst in den Eigennamen und in die bezüglichen Symbole
  eingedrungen. Der Skandinavier nennt das  Bier, das er im Heidenthum den
  Alfen opferte (âlfablôt), heute das Engelbier:
  Engelöl (Mannhardt, Mythen 326). So braut man seit Altem in
  England das Ale, in Rostock Oelbier (Coler, Oeconomia lib. 2, pg.
  23), in Breslau Schöps, in Wollin Bockhänger (Klemm,
  Nahrung, 335), in München Bock, dessen Ausschank daselbst
  mit dem 1. Mai beginnt und anzudauern hat bis Pfingsten. Er
  hält dorten somit dieselben Termine ein, die kalendarisch
  für das Gedeihen der Kornsaat und kirchlich für das
  Fliessen des Walburgisöles gegolten haben.


  Vorahnend hat Uhlands realistische Dichterphantasie den Inhalt
  des hier abgeschlossnen Mythenkreises, wie folgt,
  umschrieben:


  
    
      Auf den Wald und auf die Wiese,


      Mit dem ersten Morgengrau,


      Träuft ein Quell vom Paradiese,


      Leiser frischer Maienthau.

    


    
      Wenn den Thau die Muschel trinket,


      Wird in ihr ein Perlenstrauss;


      Wenn er in den Eichstamm sinket,


      Werden Honigbienen draus.

    


    
      Mit dem Thau der Maienglocken


      Wäscht die Jungfrau ihr Gesicht,


      Badet sie die goldnen Locken


      Und sie glänzt vor Himmelslicht.

    


    
      Selbst ein Auge rothgeweinet


      Labt sich mit den Tropfen gern,


      Bis ihm freundlich nieder scheinet


      Thaugetränkt der Abendstern.

    

  

  

  
 


  II. Verena mit dem Kamme,


  die Kindsmutter.

  

  
 


  Erster Abschnitt.


  Verena, eine Gauheilige.





  Kirchliche Gestaltung und geographische Ausbreitung der
  Verenalegende; ersteres bedingt durch die Legende von der
  Thebaischen Legion, letzteres durch die Ausdehnung des Konstanzer
  Bisthums. Verena's Weihkirchen und Altäre in der Schweiz.
  Ihr Doppelgrab und ihre Reliquien in Zurzach. Mittelhochdeutsches
  Gedicht von sand Verene.


  Die heidnische Verenasage wurde in ihrer Vereinsamung
  frühzeitig der Kirchenlegende der Thebaischen Legion
  einverleibt und gewann dadurch eine Verbriefung ihres eignen
  hohen Alters und ihren ersten Zusammenhang mit der frühesten
  schweizerischen Kirchengeschichte. Bekanntlich ist die Legende
  von der Thebaischen Legion aus Oberitalien und Savoyen her in die
  Schweiz gedrungen, und hat sich von da Rhein abwärts weiter
  ausgebreitet. Sie handelt von einer zu Thebae in Aegypten
  gestandenen römischen Legion, welche dorten zum
  Christenthume übergetreten, dann nach Italien und unter
  Constantius Chlorus nach Helvetien versetzt, schliesslich zu
  Martinach, die Theilnahme an einem heidnischen Opfer verweigernd,
  decimirt worden sein soll. Einzelne, diesem Blutbade entronnen,
  gelangten an die Aare und den Rhein und erlitten hier,
  unermüdlich den Christenglauben ausbreitend, gleichfalls den
  Martyrertod. Wo dieses in Helvetien geschah, da sind denselben
  die ältesten Stifte und Kirchen geweiht worden; so dem hl.
  Mauritius zu Martinach in Wallis und zu Bern; dem Ursus und
  Victor zu Solothurn; Felix, Exuperantius und Regula zu dritt in
   Zürich
  u.s.w. Die mit dieser Soldatengeschichte ganz äusserlich
  vereinbarte Verenenlegende berichtet, entkleidet ihrer
  märchenhaften Zuthaten, ungefähr Folgendes.


  Verena, eine junge Christin zu Anfang des vierten
  Jahrhunderts, begleitete jene Thebaische Legion, in welcher sie
  einige Verwandte hatte, aus Afrika nach Italien und verblieb,
  beim Abmarsche der Truppen nach Helvetien, zu Mailand, um sich
  hier der Krankenpflege gefangener Christen zu widmen. Als sie
  jedoch die Kunde von dem gewaltsamen Tode der Ihrigen vernahm,
  wanderte sie, um deren Gräber zu besuchen, über die
  Alpen nach Martinach in Wallis und nach Solothurn. An diesem
  letzteren Orte abermals die Armen und Kranken pflegend und die
  christliche Lehre verbreitend, wurde sie vom römischen
  Statthalter in den Kerker geworfen, jedoch wieder freigegeben,
  als ihr Gebet ihm Genesung von lebensgefährlicher Krankheit
  erwirkt hatte. Zu neuer Uebung werkthätiger Menschenliebe
  schifft sie hierauf auf der Aare nach dem Dorfe Koblenz; begiebt
  sich von da in das benachbarte Zurzach, weil sie vernommen hat,
  dass dorten bereits eine Christengemeinde besteht, und nimmt hier
  ihre bleibende Wohnstatt. Sie besorgt als Dienstmagd, eines
  Priesters Hauswesen und widmet ihre Zwischenzeit der Pflege der
  ausserhalb des Ortes in einem Siechenhause sich selbst
  überlassnen Aussätzigen; ihnen überbringt sie, was
  sie sich von ihrer eignen Nahrung abbricht, Brod und Wein. Aber
  der Knecht jenes Priesters verdächtigt sie der Veruntreuung
  im Haushalte. Während sie eines Tages sich wieder zu den
  Siechen begeben will, tritt ihr argwöhnischer Herr
  unversehens hervor und stellt sie zur Rede, der herzugeschlichene
  Knecht hebt den Deckel vom Krüglein, das sie trägt.
  Siehe, da findet sich statt des Weines nichts als Lauge und statt
  des Brodes ein Kamm, beides zur Reinigung der Kranken bestimmt.
  Für den Rest ihrer Tage bezog sie eine Klause neben jenem
  Siechenhause und setzte die Werke der Barmherzigkeit fort. Ueber
  ihrer Grabstätte ward erst eine kleine Kapelle gebaut,
  nachmals wurden ihre  Gebeine erhoben und in die Zurzacher Stiftskirche
  versetzt. An der Hand der Thebaer-Legende, die Anfangs des
  vierten Jahrhunderts spielt, wird das Jahr von Verenas Ankunft zu
  Zurzach auf 323 und ihr Tod auf 344 mit naiver Zweifellosigkeit
  angesetzt.


  Die Thebaische Legende ist eine romanisch-katholische Sage
  über die geschichtliche Thatsache, dass und wie die
  arianischen Burgundionen, denen im J. 443 die Landschaft
  Sapaudia, d.h. die Gegend von Lyon, Genf und Hochsavoyen, von
  Reichs wegen eingeräumt worden war, sich der dortigen
  Römerchristen durch militärische
  Massen-Niedermetzelungen zu entledigen versucht hatten. Die
  nachmalige Verquickung dieser Legende mit dem hebräischen
  und dem antiken Sagenkreise begann der romanisch-katholische
  Klerus und setzte der deutsche in römisch-kirchlichem
  Interesse fort. Man lokalisirte sie daher in allen denjenigen
  Städten und Stiften Deutschlands besonders, in denen zuerst
  das politische und dann das kirchliche Römerthum das
  herrschende gewesen war. Daher finden sich die Altäre,
  Reliquien und Historien der Thebäer schon von Alters her vor
  in Bonn, Köln, Trier, Xanten, Mainz, Augsburg, Regensburg,
  Sitten, Genf, Solothurn. Auch das kleine Zurzach war eine solche
  Legionenstadt der Römer gewesen. Seit dem Jahre 1000
  verfasst der Klerus dieser Städte die sg. Weltchroniken, als
  deren Hauptwerk die deutsche "Kaiserchronik" gilt, alle von den
  Thebäern entweder anhebend oder zu deren Preise endigend.
  Dass auch die Schweiz in ihren Stiften Tendenzchroniken dieser
  Art im Mittelalter besass, darüber sind Nachweise gegeben in
  den Mittheill. des St. Gall. geschichtsforsch. Vereines 1862,
  Heft 1. Von der hl. Verena ist jedoch in diesen Werken noch
  nirgend die Rede; nicht desshalb, weil jene ursprünglich
  nicht zu den Thebäern gehörte oder zu schwierig mit
  diesen zu vereinbaren gewesen wäre, denn was hätte die
  phantastische Kühnheit dieser gelehrten Mönche nicht
  mit einander verschwistert! sondern desshalb, weil Verena nur auf
  alemannischem 
  Boden ihre Giltigkeit gehabt hatte, hier als Gauheilige nur
  allmählich kirchliche Anerkennung fand und in den
  übrigen Kirchensprengeln unbekannt, ja förmlich
  ausgeschlossen blieb. Die ritterlichen Thebäer wurden, volle
  6666 Mann stark, der stummen Demuth des barmherzigen Weibes
  vorgezogen. Recht auffallende örtliche Missverhältnisse
  stellen dies ins Licht. Der Kirchenkalender des Bisthums Sitten
  ist durchaus auf die zu Agaunum (angeblich St. Moritz in Wallis)
  geschehene Enthauptung der Thebäer gegründet; allein er
  lässt am 1. Sept., als dem kirchlichen Gedächtnisstage,
  Verenas, nicht diese feiern, sondern den hl. Egidius, der als
  Einsiedler die Rhonemoräste bewohnt und urbar gemacht hatte.
  Das gleiche Missverhältniss findet auch in der Diöcese
  Solothurn statt. Die beiden Thebäer Ursus und Victor sind
  Patrone der Stadt Solothurn und werden dorten mit eignen
  Weihkirchen, Prozessionen und Bruderschaften verehrt; nicht aber
  zugleich auch Verena, die doch jenen beiden hieher nachgezogen
  war und hier unter Verfolgungen gelebt und gewirkt hat. Zwar
  trägt die dortige am linken Ufer der Aare liegende
  Einsiedelei noch den Namen Verenae und ist mit einer
  gewölbten, von einem Eremiten gehüteten Kapelle
  versehen, einst der Wohnort der Jungfrau; dennoch feiert die
  Solothurnische Kirche den Verenentag nicht. Ja nicht einmal
  dasjenige Martyrologium; welches für die Zurzacher
  Stiftsherren ursprünglich das massgebende war, enthält
  Verenas Namen und Gedächtnissfest, wie dies unzweifelhaft
  aus des Minoriten Paulus Schwenger Römischem Martyrologium
  erhellt, verbessert von Pabst Benedictus XIV. Cöln 1753, S.
  212 und Anhang S. 16. Diese Thatsachen beweisen, dass Verenas
  kirchlicher Cultus überhaupt erst spät in Aufnahme
  gekommen ist, dass die Heilige auf dem Gebiete von Kleinburgund,
  obschon sie hier gewohnt, unbekannt geblieben und also mit der
  dorten einheimischen Thebäerlegende ursprünglich
  gleichfalls nicht verschwistert gewesen ist. Sie ist eine
  Alemannin, gehört dem Konstanzer Sprengel an und hat erst
  diesem ihre kirchliche Reception zu verdanken.
   Das Konstanzer
  bischöflich approbirte Breviar vom J. 1509 (gedruckt bei
  Erhardtus Ratdolt, civis Augustensis, Calcographus) lässt
  die Heilige nicht erst auf den vorhin geschilderten Umwegen,
  sondern gleich anfänglich zu den Alemannen kommen und da
  heftig durch den Teufel versucht werden: nam Alemanorum gens
  dyabolo subdita; es setzt den Verenatag, 1. Sept., als einen
  doppelten Feiertag an und stellt ihm jenen des hl. Egidius
  entweder nach oder verlegt diesen auf den Samstag voran, wenn
  Verenatag auf einen Sonntag fiele.


  Um daher zu erfahren, wie weit sich vordem der Verenacultus
  erstrecken konnte, muss man die Grenzen des Konstanzer Sprengels
  betrachten. Das Konstanzer Bisthum, das herkömmlicher
  Annahme zu Folge nach gänzlicher Zerstörung
  Vindonissas, des ursprünglichen Bischofsitzes, um das Jahr
  600 nach Konstanz verlegt und hier mit einer neuen
  Gebietsausdehnung über einen grossen Theil Alemanniens
  begabt wurde, hatte den wahrscheinlichen Zweck, die noch
  heidnischen Alemannen für den Christenglauben zu gewinnen.
  Es war das ausgedehnteste aller Bisthümer. Vom Gotthard
  reichte es über den Neckar bei Marbach und zum Kloster
  Hirschau bei Calw, dreissig deutsche Meilen von Nord nach
  Süd, zwanzig von Ost nach West, von Kempten bis gegen
  Strassburg. Vor der Reformation zählte es 1760 Pfarrkirchen,
  350 Klöster, 17,000 Priester und Mönche; nach der
  Reformation war es noch immer in 66 Archidiakonate eingetheilt.
  Diejenigen von letzteren, die für unsre lokale Frage
  belangreich, weil im schweizerischen Theile des Bisthums gelegen
  sind, finden sich in Jak. Rasslers zu Ende des 16. Jahrh.
  gelieferter Beschreibung genannt, es sind folgende. Thurgau,
  Schaffhausen, Zürichgau, Aargau diesseits der Aare, Luzern,
  Zug, Unterwalden, das Bernergebiet diesseits der Aare und
  aufwärts über die Seen ins Oberhasle bis zu den
  Aarequellen; Uri mit Ausnahme des Thales Urseren, das von jeher
  unter dem Bischof von Chur gestanden; Schwyz, Glarus, Appenzell,
  der nördliche Theil des  Kant. St. Gallen mit Toggenburg, der Grafschaft
  Rapperswil, der March und Uznach; ausgenommen waren hier Gaster,
  Sargans und das Rheinthal, als zu Chur gehörend. Dazu
  zählte ferner: das Frickthal; Stadt Basel mit einem kleinen
  Theile der rechtsrheinischen Landschaft; die Markgrafschaft Baden
  mit dem Schwarzwalde; zwei Drittel des Herzogth. Würtemberg,
  die beiden hohenzollerischen Lande, das baierische Algäu,
  der untere Theil des österreich. Rheinthals nebst mehreren
  vorarlberg. Dekanaten und Gotteshäusern. Dasselbe
  zählte in seinem schweizerischen Territorium noch zu Anfang
  dieses Jahrhunderts bei einer Viertelmillion Kommunikanten, also
  mit Ausschluss der Zahl der Kinder. Nüscheler,
  Gotteshäuser der Schweiz, führt diejenigen schweiz.
  Ortskirchen an, in denen die Heilige entweder Patronin war oder
  Altäre besass. Im Bisthum Chur folgende: zu Niederurnen und
  Wesen (I, 139). Im Konstanzer Bisthum: zu Kleinbasel. (II, 9), zu
  Gächlingen, Kt. Schaffhausen (19), zu thurgauisch Ermatingen
  (52), zu Mülheim (55), Märstätten (57),
  Langrickenbach (77), Wärtbühl (169), Rickenbach (172),
  Nesslau (182), Wil (185), Matzingen (212), diese sämmtlich
  im Thurgau gelegen. Magdenau im St. Gallerlande (97), zum Hl.
  Geist in der Stadt St. Gallen (127), Ellikon und Stäfa im
  Kt. Zürich; Risch im Kt. Zug (Staub, der Kt. Zug 1869, S.
  69). Von den übrigen im Aargau, in den Kantonen und den
  deutschen Nachbarländern der Verena geweihten Kirchen,
  Kapellen, Wallfahrten und Taufbrunnen wird im Verlaufe dieser
  Kapitel besonders gehandelt werden; einige von ihnen werden des
  hohen Alters wegen Heidenkirchen genannt und die Volkssage
  (Naturmythen S. 115) berichtet von der Zurzacher, sie sei lange
  die einzige weitum auf beiden Ufern des Rheines gewesen, und
  daher hätten zu ihren entfernt wohnenden Kirchgängern
  selbst die Erdmännchen von Dangstetten im Schwarzwalde
  gehört.


  Uebergehend auf die Gründung und frühesten
  Schicksale der Zurzacher Stiftskirche, muss voraus bemerkt
  werden,  dass
  die ältesten Stiftsurkunden in mehrfachen
  Feuersbrünsten und Verwüstungen verloren gegangen und
  die noch vorhandenen immer noch nicht kritisch untersucht sind.
  Das Stift wird im neunten Jahrhundert eine "kleine Abtei" genannt
  (Neugart, C.D. 1, 427) und kommt auf folgende Weise
  frühzeitig an das benachbarte Kloster Reichenau. Karl der
  Dicke hat auf Bitte seiner Gemahlin Richardis, die nachmals in
  den Stiften Andlau und Seckingen selber den Schleier nahm, in
  einer auf dem Schlosse Bodman am 14. Oct. 881 ausgestellten
  Urkunde Zurzach demjenigen Orte zur Einverleibung bestimmt, in
  welchem einst seine Leiche begraben würde; und dieses
  geschah nachmals zu Reichenau. Das Original dieser Urkunde ist
  längst nicht mehr vorhanden und hat niemals auf seine
  Echtheit untersucht werden können. Zwischen ihr und der
  nachfolgenden Urkunde, die abermals nach Namen und Jahrzahl
  durchaus zweifelhaft bleibt, liegt eine ungemein grosse
  Zeitlücke. Eberhard, Truchsess von Waldburg, der 48ste
  Konstanzerbischof, soll im J. 1265 Stift und Marktflecken Zurzach
  von Reichenau um 310 Mark Silbers angekauft haben. Inzwischen
  verarmte das Kloster durch abermalige Feuersbrunst, so wie durch
  Krieg und Plünderung dergestalt, dass es von den
  Mönchen verlassen wurde; des vorgenannten Bischofs
  Nachfolger, der Habsburgergraf Rudolf II., soll es wieder erbaut
  und 1279 in ein Collegiat- oder Chorherrenstift umgeändert
  haben, und der auf den genannten folgende Konstanzerbischof
  Heinrich II. hat 1294 dem Stifte die Zurzacher Pfarrkirche
  incorporirt. Diese Angaben sind zusammen entnommen: Casp. Lang,
  Histor.-theolog. Grundriss der christl. Welt, 1692. Aber in
  diesem eben genannten Jahre 1294 werden Chorherrnstift,
  Münsterkirche und Klostergebäude abermals in Asche
  gelegt. Diese bis zum Ende des 13. Jahrhunderts so dürftig
  fliessenden und so wenig bedeutsamen Quellen gewinnen indessen
  aus der ältesten Ortslegende, deren Abfassung bis 1005
  zurückgeht, einige werthvolle Ergänzungen, die den
  damaligen Ort, seine Lage  und Umgebung unzweifelhaft richtig
  veranschaulichen. Eine dieser kleinen Erzählungen führt
  sogleich auf die zwei bedeutendsten Punkte des dortigen
  Verenakultus, auf die Moritzenkapelle und die Münsterkirche,
  damit aber auf die Verena-Reliquien, auf deren Zahl, Bestand und
  Schicksal unsre Untersuchung hernach überzugehen hat.


  An jenem Rheinufer bei Zurzach, wo ehemals eine
  altrömische Stadt gestanden hatte, wurde zu Ehren Verenas
  und der thebaischen Legion ein Kirchlein erbaut und geweiht.
  Allein man liess hier aus Nachlässigkeit das Ewige Licht
  ausgehen oder versäumte an den vorgeschriebnen Tagen sogar
  die Messe zu singen. Da traten Warnungszeichen ein. Lichtschimmer
  erfüllte Nachts die Umgegend, dass selbst der im jenseitigen
  Dorfe wohnhafte Priester (in Rheinheim) ihn wahrnahm;
  Engelsstimmen erfüllten die Luft mit Gesange, und wenn die
  Zurzacher Wächter darüber verwundert dem Orte zueilten,
  fühlten sie sich wie gebannt und vermochten keinen Schritt
  von der Stelle zu thun. Da kam einst der Alemannenherzog Burchard
  (der zweite dieses Namens stirbt 826), in Verfolgung eines
  kriegerischen Gegners begriffen, mit seinen Reisigen von jener
  Uferstelle gegen die Stadt geritten, als hinter ihm vom Flusse
  her des gleichen Weges strahlende Männer, im feierlichen
  Schritte Lieder singend, nachrückten, die mit Kreuzen und
  Lichtern einen aufgebahrten Sarg begleiteten. Plötzlich
  erhob sich der Zug von der Strasse in die Luft, schwebte
  über das herzogliche Gefolge hinweg gegen den Flecken und
  verschwand hier in dem Fenster an der Ostseite der
  (Marien-)Kirche, ohne dass dasselbe offen gestanden oder nachmals
  eine Beschädigung gezeigt hätte. Dieses Wunder ergriff
  den Herzog, unter Beistimmung seiner Begleiter entzog er die
  Strasse, auf der er sich eben befand, dem weltlichen Besitze und
  übergab sie der Ortskirche unter dem Namen
  Wîhegaȥȥa, Heiliger Weg. Denn dies ist die Gasse
  gewesen, welche einst täglich Verena gewandelt war, um den
  Kranken ihren Beistand zu leisten.



  Diese kurze Erzählung berichtet, dass schon im 9.
  Jahrhundert Verenas Reliquien von ihrer ursprünglichen
  Ruhestätte in der Mauritiuskapelle am Rheinufer in die
  Marienkirche versetzt worden sind, die dann zur Stiftskirche
  erhoben wurde, und gewährt eben damit volle Sicherheit
  über den ältesten Ruheort der Heiligen, nemlich
  über die zehn Minuten vom Flecken entfernte, am Zurzacher
  Rheinufer gelegene Aufburg. Dieser unser Schluss wird
  unterstützt von dem Passionale der Würzburger Cartusia,
  das bis ins 10. Jahrhundert zurückreicht und 1583 gedruckt
  worden ist; in diesem heisst es: "In der Nähe von Zurzach
  lag noch ein anderer Ort am Ufer des Rheines mit vielen
  Aussätzigen und Armen." Die vorhin genannte
  Weihegasse eben ist es, die von Zurzach nach diesem Orte
  führt, da hinaus trägt Verena den Aussätzigen
  Speise und Trank, dorten erbaut sie ihre Zelle und beschliesst
  ihr Leben. Aufburg und Kirchlibuck heisst hier eine nördlich
  vom Flecken am hohen Rheinufer liegende Häusergruppe, lauter
  Ruinentrümmer der Vorburg und des Brückenkopfes der
  römischen Rheinfeste Tenedo. Die Constructionen dieses
  Kastells hat Ferd. Keller in den Zürch. Antiquar. Mittheill.
  12, 305 beschrieben. Nebenan am Rheinufer stehen noch
  fünfzehn Eichenpfähle von der römischen
  Jochbrücke, etliche davon sind beim günstigen
  Wasserstand des Jahres 1857 gehoben worden, nicht ohne grosse
  Mühe, denn sie staken mit ihren eisernen Stiefeln in einem
  Gusslager von Kalkmörtel. Innerhalb des römischen
  Kastellgrabens liegt der Hügel Kirchlibuck mit seiner
  kleinen Mauritiuskapelle, bis heute ein Eigenthum der
  Verena-Bruderschaft, zugleich ein Belustigungsort der Jugend, wo
  stabil das österliche Eierpicken abgehalten wird. Hieher
  zieht am Osterdienstage die Prozession der Stiftsherren und der
  religiösen Sodalitäten; derjenige Priester, der dabei
  die Predigt zum Ruhme Verenas abzuhalten hat, trägt zugleich
  der Heiligen rechte Hand in einer Silberkapsel und stimmt die
  Auferstehungshymne an, und wie einst es Herzog Burchards Vision
  voraus erblickte,  so zieht dann die Prozession psalmensingend mit
  dem Heilthum wieder in die Stiftskirche zurück.


  Die urkundlichen Nachrichten über specielle, in Zurzach
  kirchlich verwahrte Reliquien Verenas beginnen erst mit dem J.
  1347 und knüpfen sich hier an den Namen der Königin
  Agnes, Alberts Tochter und Wittwe des Ungarnkönigs Andreas.
  Am 2. Sept. jenes Jahres erst wird die bis dahin seit 1294 in
  ihren Brandtrümmern gelegne Stiftskirche in Gegenwart der
  Königin neu geweiht. Als damals bereits vorhanden gewesne
  Reliquien werden genannt Verenae Leib und Haupt nebst solchen der
  11,000 Jungfrauen; die Fürstin fügt Peters- und
  Georgsreliquien hinzu, selbst aber verehrt und schenkt sie
  nachmals dem Stifte Königsfelden 1357: ein geschlagen
  silberin hovpt mit sant Verenen heiltum. Argovia 5, S. 98 und
  133. Bei dem höchst ungeregelten Haushalte des Stiftes wurde
  es zu Zurzach Sitte, Verenas "Reliquiensärglein" in
  Nothfällen aus der Kirche zu nehmen und in Privathäuser
  zu tragen, und der Konstanzer Bischof Heinrich III. muss diesen
  Missbrauch durch ein besondres Reskript verbieten. Nach einem
  abermaligen Stiftsbrande 1471 und abermaliger Einweihung wird ein
  Verzeichniss der Reliquien aufgenommen, welches nunmehr in Hubers
  Gesch. des Stift. Zurzach, 1869, S. 45 wörtlich mitgetheilt
  steht; es ergiebt für unsere Zwecke: In der runden
  vergoldeten Monstranz sind damals Partikeln Verenae enthalten; in
  der grossen kupfervergoldeten Monstranz ein Zahn Verenae; in der
  kleinen silbernen Monstranz gleichfalls Partikeln, im kleinen
  Sarkophag (Reliquienkiste) ein Zahn Verenae; in einem
  Eichenkistlein Asche und Gebein derselben; im Sarge des 1465
  verstorb. Probstes Lidringer eine Partikel vom Kruge Verenae.
  Alle diese Ueberbleibsel wurden zerstreut und vernichtet, als
  1529 die Kirchenreform auch in Zurzach durchgesetzt wurde. Den
  Hergang schildert Heinr. Küssenberg, seit 1521 Kaplan im
  benachbarten Klingnau, wir folgen hier den aus seiner Handschrift
  entnommenen Notizen Hubers l.c. 74-132. Stiftskirche,
  Pfarrkirche, Moritzkapelle  und Verenagruft wurden ausgeräumt, in
  letzterer jedoch die Reliquien, wie es das Mehr der
  Gemeinde-Abstimmung beschlossen hatte, unversehrt gelassen. Nach
  Eröffnung der Verenagruft fand sich nichts anderes vor als
  "eine kleine Truhe, ein Stücklein von Verenas Krug und
  Holztrümmer von Verenas Todtenbaum". Ihre übrigen
  Reliquien lagen in der Sakristei im sg. Grossen Sarg. Dieser
  enthielt ein in einem hölzernen Särglein (Schrein)
  eingeschlossenes zweites aus Eisen, in welchem nebst
  Rückgratstrümmern vier apfelgrosse Lehmkugeln waren,
  zusammengebacken mit Asche und Kohle.[Nachtrag 2]
  Während man Sarg und Inhalt ins Feuer warf, wurden zwei
  dieser Kugeln durch einen Knaben aus der Flamme gezogen und
  nachher von der Frau Rechburgerin dem Landvogt nach Baden
  überbracht. Von den vier Reliquienbehältern blieben
  unversehrt ein kleines vergoldetes Särglein, ein grosses und
  der Röhrknochen eines Armes; diese drei Stücke wurden
  nachmals den Chorherren wieder zugestellt und sind noch heutigen
  Tages zu Zurzach, der Röhrknochen wird seitdem für
  Verenas Arm gehalten. Vom Haupte der Heiligen fand sich nichts
  vor. Zwar wird von katholischer Seite behauptet, der damals
  flüchtig gegangene, Apostat Stiftscustos Prugker habe Haupt
  und Arm Verenas mit sich nach Luzern genommen, und beides sei dem
  Stifte nachmals wieder zugestellt worden; besonders der damalige
  Libellist Joh. Salat zu Luzern giebt vor: "1532 kam sant Vrenen
  Helltum und anderes, so geflökt worden, wider gen Zurzach."
  Allein in eben diesem Jahre beklagen sich die dortigen
  Stiftsherren bei der Tagsatzung über die erlittene
  Beraubung, deren Schaden an blossem Kirchengeräthe
  mindestens 5,152 Gld. betrage, und das mit eingereichte
  Verzeichniss der verlornen Gegenstände schliesst mit der
  Betheuerung: "das hochwürdig Helthum St. Vrenen mag mit keim
  gut bezalt werden, dess wir beroubt sin worden." Huber
  l.c. 93. Unverwüstet waren allein geblieben: "Eine kupferne
  Hand, ist vergült, mit St. Verena strel; an St. Verena Bild
  ein beschlagen Gürteli; Silber von St. Verena
   köpfli
  (d.i. Stauf)". Von dem Haupte der Patronin hatte das Stift
  Jahrhunderte lang nur eine kleine Partikel besessen, welche in
  der vorhin erwähnten Lateinurkunde von 1347 doppelsinnig
  genannt wird: caput, auro et lapidibus pretiose decoratum, also
  eben dasselbe Bruchstück, welches der Stiftspropst Joh.
  Huber 1869 eine kleine "köstlich eingefasste Partikel"
  nennt, l.c. 131. Da erscholl im J. 1657 die Kunde, das ganze
  Haupt liege verwahrt im tiroler Damenstifte zu Hall. Auf die
  gestellte Anfrage, wie dasselbe dorthin gekommen, antwortete das
  Haller Pfarramt, dies könne man bei so vielerlei
  Heilthümern in specie nicht eigentlich wissen. Durch
  Vermittlung eines Jesuiten wurde es gegen andere Reliquien
  ausgetauscht und 1658 feierlich in die Zurzacher Stiftskirche
  übertragen, wobei jener Jesuitenpater die Festpredigt hielt.
  Huber l.c. 131.


  Dies ist die Geschichte von den Verena-Reliquien, von welchen
  die Urkunde vom 1. April 1294 (Kopp, Eidgenöss. Bünde
  3, 279) zuerst Erwähnung thut und also sich ausdrückt:
  ecclesia Sancte Verene in Zvrcach, in qua preciosus thesaurus
  corporis et reliquiarum gloriose virginis Sancte Verene
  desiderabiliter requiescit. Hier wird sie vorfrüh eine
  Heilige genannt, während sie 1290, als ihr der Zürcher
  Scholasticus Berthold in der Konstanzer Johanniskirche einen
  Altar stiftet, erst nur eine selige Jungfrau heisst.
  Neugart, Episc. Const. 2, 666. Von noch andern
  wunderthätigen Reliquien Verenas, die ausserhalb der Schweiz
  kirchlich aufbewahrt sind, wird in den folgenden Abschnitten an
  geeigneter Stelle die Rede sein. Ein zu Zurzach verloren
  gegangenes ferneres Alterthum ist Verenas Fingerring. Jener
  Priester, in dessen Hause sie als Magd dient, hat ihr einen
  goldnen gesteinten Fingerring anvertraut. Diesen stiehlt ein
  Bösewicht, wirft, da der Priester darnach forscht, aus Angst
  das Kleinod in den Rhein und zeiht die Magd der Untreue. Da
  überbringen zwei Fischer einen Salmen, in dessen Magen sich
  der Ring wieder findet. Diese vielen Völkern ohnedies
  gemeinsame Sage erinnert hier  jeden Leser an Polykrates von Samos, dessen
  vorsätzlich ins Meer geschleuderter Ring gleichfalls im
  Bauche des Tafelfisches wieder zum Vorschein kommt. Allein in der
  samischen Sage wird er wettweise weggeworfen, um dadurch zu
  erweisen, wie das damit leichtsinnig verschleuderte Glück
  nur um so gehäufter zum Glückskinde zurückkehren
  müsse. Ein tieferer Sinn dagegen wohnt in der Verenasage.
  Die arme Dienstmagd ist durch einen misstrauischen Priester und
  durch die Tücke eines Schalks in ihrem guten Rufe
  beeinträchtigt; waffenlos steht das Aschenbrödel dem
  sie vernichtenden Gerüchte ausgesetzt. Damit trifft man eben
  auf den Lieblingszug der deutschen Sage: die Unschuld wird eine
  Zeit lang dem äussern Elende preisgegeben, um dadurch
  schliesslich in ein um so höheres Licht empor gerückt
  zu werden; schweigende Frauendemuth erweist sich am Ende
  stärker als die arglistigste Bosheit.


  Durch das bisher Vorgetragene ist nachfolgendes Ergebniss
  gewonnen. Die Alemannin Verena ist durch die romanische
  Kirchenlegende dem Heiligenkreis der fremdländischen
  Thebäer zugesellt worden. Ueber ihrem ersten Grabe erbaute
  man dem hl. Moritz und seinen Legionären die Kapelle zur
  Aufburg, über ihrer späteren Gruft die der Maria
  geweihte Stiftskirche mit den Altären der Thebäer. Ihre
  Reliquien sogar werden mit denjenigen der 11,000 Jungfrauen
  verschwistert, nur vereinbart mit deren Reihe aufbewahrt und
  aufgezählt. Deutlich verräth sich dadurch die
  Bemühung, Verenas Namen und Kult zu einem kirchlich
  gerechtfertigten zu stempeln, indem man sie mit dem
  männlichen und dem weiblichen Aufgebote hier der 6666
  Thebäer und dorten mit dem des Frauenheeres der hl. Ursula
  verschmolz. Jedoch die nationale Mythe ist zäher als dieser
  legendenbildende Mechanismus der Kirche. Stückweise streift
  Verena den ihr geliehenen Fremdschmuck wieder ab, in dem sie
  umgebenden Heiligengewimmel bleibt sie isolirt, wie sie es
  ursprünglich gewesen, eine in der Wildheit ihrer Waldquellen
  und Gebirgsströme einsam fortwaltende  Naturgöttin. Als solche macht
  sie sich in den nachfolgenden Abschnitten geltend.


  Das hier beginnende mittelhochdeutsche Gedicht Von sand Verene
  ist enthalten in no. 2677 der Wiener Handschriften. Dorten hatte
  Hoffmann v. F. es eingesehen und mit den beiden Anfangsversen
  citirt in seinem Berichte über die Wien. Hdss. no. 35. 42.
  Das Gedicht ist seither weder im Auszug noch sonst wie bekannt
  gemacht. Auf meinen Wunsch liess es Prof. Franz Pfeiffer in Wien
  († 29. Mai 1868) für vorliegende Arbeit diplomatisch
  getreu copieren.


  
    
      [106b]


      Von sand verene (roth)

    


    
      Verena diu edel meit,


      als, uns daȥ puch von ir ſeit.


      Die was —— ——


      und eȥ quam alſo,


      [106c]


      Do der cheiser maximian


      furt mauricium mit im dan


      Her gen deutschen landen,


      ſi begunde nach im belangen


      So ſer, daȥ ſi im fůr nach,


      wanne vil gerne ſi in ſach.


      Verena was ein christenin,


      und do ſi quam ze meilan in,


      Die geuangen christen


      die heimpt ſi an den vristen


      Vnd bechlagt mit in ir not,


      dar zue ſi in helfe pot


      Mit trinchen und mit eȥȥen.


      uerena, die vermeȥȥen,


      Si lie durch nieman daȥ


      durch vorhte noch durch haȥ,


      Swa die christen warn erſlagen


      und auch da ſi warn begraben,


      Die ſtaete sůcht ſi alle tage


      mit weinen vnd mit chlage.

    


    
      Mit reinem leben was ſi ſus


      pei einem, der hieȥ, maximus.


      Nu wart ir ſchir alda geseit,


      daȥ mauricij ſchar preit


      Durch got wer erſlagen,


      daȥ begunde die vrowe chlagen


      Vnd wolde nicht lengr da bestan,


      ſi fůr ubr die alben dan


      Vnd ze einem waȥȥer ſi quam,


      daȥ ist genant aram.


      Alda vant ſi einen man,


      der gevlohen was chomen dan


      Der ſagt ir die rechten maere,


      wie eȥ mauricio ergangen waer.


      Davon wolt ſi nicht furbaȥ,


      in einer chlauſe ſi da ſaȥ


      Mit chlage und mit leide.


      da warn inne reine meide,


      Der leben was alſo gestalt,


      ſi waer iunc oder alt,


      Daȥ ſi anders lebte nicht


      wan chraut, arbaiȥ und anders nicht,


      [106d]


      Des lebte ſi daȥ gantz iar;


      daȥ quam auch von ier werch dar


      Vnd des tages ein lutzel brot,


      daȥ man igleicher pot.


      Nu was dapei ein getwerch,


      daȥ verchauft den meiden ir werch


      Vnd chauft in da mit ettewaȥ,


      daȥ die ſamenunge gaȥ


      Anders lebten die vrowen nicht,


      gab man in aber immer icht,


      Des enpiȥȥen ſi nimmer


      und gabens durch got immer.


      Sus was geſtalt ir reines leben.


      got hat verene den geist gegeben,


      Daȥ man vber al daȥ lant


      ir leben vil rein erchant,


      Daȥ man ſei het fur heilic gar,


      daȥ auch ſi was furwar.


      Wan got durch ſei tet wunder


      mit zeihen besunder.


      Auȥſetzig behaft macht ſi slecht,


      plint, chrump macht ſi gerecht.


      Solcher dinge tet ſi vil


      mit got auff daȥ zil,


      Daȥ man sei dr meide muetr
      nant


      weiten uber al daȥ lant.


      Nu was in der gegent da


      ein richter ſam anderswa,


      Der het got gar verchorn.


      dem was der meide leben zorn,


      Vnd daȥ man ier ſo wol ſprach;


      mit zorn er daȥ an ier rach,

    


    
      Wan er die vrowen vie,


      dehein gut er ier nie geschehen lie.


      Doch quam zaller zeit zu ir


      ein liechter iungelinch fir[3],


      Der pot ier guten trost,


      ſi wurde ſchir da von erlost.


      Doch vragt ſi in, wer er wer?


      do ſprach er offenwaer,


      Er waer ir mag mauricius,


      und mit der rede alſus


      [107a]


      Quamen zu mauricio hin in


      alle die gesellen ſin


      Und grueȥten die vrowen ſchone,


      damit ſchieden ſi davon.


      Nu wart derſelbe richter


      vberladen mit ſichtum ſwer,


      Der gedacht rechte wider,


      er lief hin und viel nider


      Chlagunde für die reinen meit


      und ſeinen ſichtvm er ir chleit.


      Doch pat ſi got umb in,


      der richter gie geſunt hin


      Vnd mit groȥȥer gedult


      bat im vergeben ſein ſchulde.


      Daȥ was yſa getan,


      die magt wart do leidich lan


      Vnd gie zu iern ſwestern wider,


      da ſi got diente ſider.


      Nu quamen die swestr auch in not,


      daȥ ſi ninder heten prot


      Vnd groȥȥen hunger liten


      doch mit dultichleichen ſiten.


      Ier werches acht man nicht ein har,


      wan eȥ was ein hunger iar.


      Do verena die not erſach,


      zu got von himel ſi do ſprach:

      

      Wan du deiner geſchefte gist


      ier leibnar zu rechter frist,


      Jesu christ, du waiſt wol,


      weȥ dein gesinde leben ſchol.


      Do ſi daȥ vollen geſprach,


      vor der chlause man ligen ſach


      Viertzig ſekche mit mele vol.


      er gedacht ir not da wol,


      Wan daȥ prot wuchs in ier munde,


      daȥ ſi lange vñ manic ſtunde


      Heten da von ier leipnar,


      des lobt got die rein ſchar.


      Nu was verena, die genende,


      chumen an ier lebens ende,


      Vnd do ſi nu ſiech wart,


      ier andacht ſich nie verchart.


      [107b]


      Da ſi vercheren ſcholt daȥ leben


      und den geist widergeben,


      Do quam unser vrowe dar


      mit der hymelischen ſchar;


      Vnd do verena ſei erſach,


      zu gotes mueter ſi do ſprach:


      Waȥ gernde han ich,


      daȥ gotes mueter siechet mich?


      Do sprach unser vrowe zu ier:


      verena, volge mir,


      Da hin, da du immer mer


      vreude hast ane ſer.


      Mit der rede ſi verſchied,


      got ir ſele da beriet


      Der ewigen gnaden.


      die vrowe wart begraben


      In der chlause alda,


      die noch haiȥȥet zrzyaca,[4][Nachtrag 3]


      Da got wol ſcheinen lie,


      daȥ er ſei minte hie.


      Wand nieman wirt entwert,


      der rechter dinge an ſei gert.


      Nu derhoret got dehein pet ſo gern,


      ſo daȥ wir ſeiner hulden gern,


      Dem gibt er, der die ſůhet,


      vil gern, ſwer ir geruhet


      Mit hertzen und mit andacht.


      daȥ wir ze hulden in werden pracht,


      Des helf uns maria


      und ir dirne uerena. amen.

    

  

  


  FUSSNOTEN:

[3]


  
    fiér, stark und stolz.

  

[4]


  
    zerzyaca: Zurzach.

  

  

  


  Zweiter Abschnitt.


  Verena, die Müllerpatronin.





  Ihre Attribute: der schwimmende Mühlstein; ihre
  örtlichen Kleinkindersteine; die Müllerpatronin als
  Ehegöttin, der in Stein verwandelte Brodkipf und die
  unerschöpflichen Mehlsäcke. Wirthschaftsregeln am
  Verenentage.





  Alljährlich am Verenatage lassen die Müller im
  aargauer Surbthale die Mühlsteine schärfen und die
  Mühlbäche putzen. Denn Verena, deren Wahrzeichen: Kamm
  und Krüglein, an allen Mühlen und Banngemarkungen des
  Surbthales eingehauen sind, hat einst ihre dreimalige
  Wohnstätte an den Strömen zu Koblenz und Zurzach
  aufgeschlagen gehabt und gilt hier als die den Gang aller
  Wassergewerke beeinflussende Patronin der Müller, Schiffer
  und Fischer. Hiefür sei ein Einzelzug vorangestellt aus der
  ältesten Aufzeichnung der Verenalegende vom J. 1005 in Pertz
  Mon. 6, 457. Unter den Gütern, die ein Mann zu seinem
  Seelenheile dem Zurzacher Stifte abzutreten gelobt hatte, befand
  sich eine besonders werthvolle Mühle. Als nun den Mann
  hinterher die gemachte Vergabung wieder reuete, suchte er
  wenigstens noch etwas an ihr zu schmälern und änderte
  den Lauf des Mühlebaches, indem er ihn auf seine
  Landstücke zog. Allein ohne fremdes Zuthun und ohne dass es
  vorher einen Tropfen geregnet hatte, schwoll der Bach
  plötzlich mit Macht an, riss dem Manne das Wohnhaus weg und
  trat dann wieder in sein ursprüngliches Bette zurück.
  Nun kam  Jener
  eilends zum Altar der Heiligen und gab ihr alles treulich auf,
  was er ihr so unklug hatte entfremden wollen.—Ebenso
  bändigt sie den Gläubigen zu lieb die verheerenden
  Ströme. Beim Anschwellen der Gebirgswasser stieg einst zur
  Zeit der Ernte der Rhein um Zurzach zu solcher Höhe, dass er
  alle Kornfluren überschwemmte. Man suchte Abhilfe durch
  Gebet und Feldprozession, allein da durfte Niemand wagen, mit
  Kreuz und Fahne den Fluthen zu nahen, die über die ganze
  Feldbreite hinstürzten. Doch in dem Augenblicke, als man zur
  Prozession auszog, trat der Rhein in sein altes Bette
  zurück, und schon in der Mittagssonne standen die Aehren
  wieder schön aufgerichtet und wohlbehalten da, die am Morgen
  bereits entwurzelt schienen. Als eine Schnittermagd, vom
  Garbenbinden jenseits des Rheines heimkehrend, auf der Ueberfahrt
  mit dem Weidling umschlug, hielt Verena mit der einen Hand ihr
  den Mund zu und führte sie mit der andern wie durch ein
  Gewölbe unter den Wellen weg ans Zurzacher Ufer.
  Während die Heilige noch bei Solothurn in jenem Felsenthale
  wohnte, das nun in den reizenden Park der Verena-Einsiedelei
  umgewandelt ist, war sie zweifacher Verfolgung ausgesetzt: in der
  Stadt durch den hier gebietenden heidnischen Präfekten
  Hirtacus[6] und in ihrer Klause durch den
  Teufel. Dieser schleuderte einen Felsen gegen ihre Wohnung, jenen
  ungeheuern erratischen Block, der dorten oberhalb dem Dache der
  Zelle zu sehen ist und die Krallen des Bösen
  eingedrückt trägt. Eine friedlichere Wohnstatt
  aufsuchend, nahm sie einen Mühlstein, der an der Solothurner
  Aare zur Verladung lag, fuhr auf diesem den Fluss hinab durchs
  Aargau, und landete auf einer Insel beim Fischerdorfe Koblenz, in
  dessen Nähe die Aare in den Rhein mündet. In der Gegend
  wütheten eben Seuchen, von den Ausdünstungen eines
  Leichenackers 
  herrührend, den der Strom unterwühlt hatte; aber die
  Krankheit hörte auf, indem Verena Heilquellen aus dem Boden
  bohrte. Das benachbarte Stift Zurzach vernahm ihre Ankunft und
  beeilte sich, eine so wohlthätige Frau zu sich heim zu
  führen.[5] Auch ihren Mühlstein
  wollte man nicht zurücklassen. Man lud ihn auf einen Wagen
  und hatte ihn bis zum Koblenzer Wegkreuz gebracht. Hier aber
  blieb aller Vorspann erfolglos, man war nicht im Stande Wagen
  oder Stein weiter zu schaffen; doch zurück nach Koblenz
  zogen ihn die Rosse mühelos, wo er nun neben der Thüre
  der Kapelle in der Einsenkung der Mauer hinter einer Vergitterung
  aufgestellt ist, geschmückt mit dem Schnitzbilde der
  Heiligen. Man misst ihm übernatürliche Kraft bei. Auch
  ist das Gewölbe, das ihn verwahrt, ganz allein unversehrt
  geblieben, als 1795 eine Feuersbrunst Dorf und Kapelle
  einäscherte; es hängt voll wächserner Füsse
  und Aermchen, welche die Leute opfern, wenn einem ihrer Kinder
  ein Schaden heilen soll. Seither ist die Kapelle erneut und
  erweitert worden und dabei die Inschrift verschwunden, die sonst
  über dem Steine zu lesen stand:


  
    
      Auf diesem Stein hier aus der Aaren


      Die heilig Verena ist gefahren


      Ohne Ruder, Schiff und Schalten,


      Wie solches geglaubt die frommen Alten.

    

  


  Die Koblenzer sind seitdem bewährte Fischer und Fergen,
  die auf den Rath der Heiligen die Stüdlerzunft
  gründeten; erst vor einigen Jahren ist sie bei Aufhebung
  sämmtlicher Zünfte mit eingegangen. Dieser
  Genossenschaft der Laufenknechte stand ein von allen
  Landvögten verbrieftes Fährrecht mit der Obliegenheit
  zu, sämmtliche den Rhein zwischen Zurzach und Basel
  befahrende Schiffe und Güter durch  die dortigen Strudel (genannt
  Laufen) zu führen. Am Gewölbe der Zurzacher
  Stiftskirche hängt daher ein kunstreich geschmiedetes
  Votivschifflein. Eine aus Tatian von Grimm Gramm. 3, 437
  angeführte ahd. Glosse lautet: verenna cymba; was
  sonst ahd. verſcif heisst, nhd. Fähre. Graff,
  Sprachschatz 3, 587 citiert aus Tatian: mit ferennu
  quamun, navigio venerunt.


  Allein Verena, die Müllerpatronin, übt zugleich auch
  das Geschäft der Liebesgöttin; somit ist vorerst das
  Einheitliche im Wesen dieses Doppelgeschäftes hier
  nachzuweisen, um damit einen besondern Theil des heidnischen
  Cultus zu entblössen, der im Verenacultus nachklingt. Die
  Ackerbau-Terminologie wird von jeher auf die geschlechtlichen
  Beziehungen übertragen, die ehliche Verbindung auf die
  Erdbefruchtung, auf die Demeter. Des Mannes That heisst
  griechisch ackern, besäen, besamen; das weibliche Saatfeld
  heisst sabinisch sporium, der ihm Entsprossene spurius, der
  Ausgesäete (Bachofen, Gräbersymbolik 204). So hat auch
  Mahlen und Mühle in den Sprachen erotische Bedeutung. Bei
  Theokrit (4, 58) ist
  μυλλος cunus; Festkuchen
  dieses Namens, aus Sesam und Honig gebacken, wurden bei den
  grossen Thesmophorien den Göttinnen zu Ehren in Syrakus
  umhergetragen. Athenäus XIV, 647 A. Den Sinn des griech.
  μυλλω (coire) und des Wortspiels
  bei Petronius: molere mulierem, drückt unsre eigne Sprache
  in gleicher Weise aus. In Simrocks Volksliedern no. 285 erwiedert
  die Müllerin ihrem um Einlass anpochenden Gemahl:


  
    
      Ich steh fürwahr nicht aufe,


      Ich lass dich nicht herein;


      Ich hab die Nacht gemalen


      Mit sechs jungen Knaben.


      Davon bin ich so müd.

    

  


  Der durch die Buhlin der Kraft beraubte Samson muss den
  Mahlstein drehen: Richter 16, 21. Daher ist die Mühle in
  unsern ältesten Sagen der Ort der Liebesabenteuer. Der
  Landpfleger Pilatus ist nach dem gleichnamigen ahd. Gedichte
   vom rheinischen
  König ausserehelich mit der Pyla erzeugt, des Müllers
  Atus Tochter. Ausserehlich ist Karl der Grosse erzeugt und
  geboren auf der Reismühle am bair. Würmsee. Aretin,
  Bair. Sag. 1803. Schöppner, Sagenb. no. 22. König
  Heinrich III. erbaute Kloster Hirschau in der Nähe jener
  Mühle, darin er war geboren worden; sie steht noch und gilt
  für eines der ältesten Gebäude in Hirschau. Vgl.
  Schönhuth, Burgen Würtembergs 1, 88. Meier,
  Schwäb. Sag. S. 336. Ebenso steht heute noch im
  würtemberger Schussenthale die Grieslemühle, in der die
  eilf ausgesetzten Welfenkinder, die Ahnherren der Hohenzollern,
  erzogen worden. Birlinger, Schwäb. Sag. no. 340. Aventins
  Chronik berichtet, wie Herzog Ott von Baiern die Brandenburger
  Mark dem Kaiser verkauft und die Kaufsumme daheim mit der
  hübschen Müllerin auf der Gretelmühle lustig
  verzehrt. Grimm DS. no. 496. Vom Ehebruch der stolzen Frau
  Müllerin erzählt alles Volkslied bis auf Göthes
  "Der Müllerin Verrath". Vom Jahre 1322 bis 1802 galt zu
  Augsburg der Name Hahnreimühle für eine der
  städtischen Mühlen. Im Mühlgraben liegt jener
  grosse Stein, hinter dem die Amme die Kinder herausholt. Wolf,
  Ztschr. f. Myth. 3, 31. Als alles Riesengeschlecht im Blute des
  erschlagnen Ymir ertrinken musste, rettete sich der einzige
  Bergelmir sammt seiner Frau in einem Mühlkasten. Myth. 426.
  Aber Mahlstein und Saatkorn gestalten sich dem fortschreitenden
  Begriffe zum heiligen Religions- und Rechtssymbol. Darum
  führen selbst die alles verleihenden Lichtgötter Apollo
  und Zeus den Beinamen
  μυλευς, bei den
  eleusinischen Göttinnen wird ehliche Treue beschworen, der
  Ceres legifera opfert die bräutliche Dido, der römische
  Cerestempel diente als Gesetzesarchiv. Auf einem Mehlfasse hat
  die wendische Braut zu sitzen, während sie von ihren
  Freundinnen zur Hochzeit geschmückt wird. Haupt, Lausitzer
  Sagenb. 1, 183. In diesem Sinne ist das Volkslied (bei Uhland 1,
  S. 76) von der Mühle zu verstehen, welche reines Gold und
  treue Liebe mahlt:



  
    
      Dort niden in jenem Holze


      Leit sich ein Mülen stolz,


      Sie malet uns alle Morgen


      Das Silber, das rothe Gold.


      Dort hoch auf jenem Berge


      Da geht ein Mülenrad,


      Das malet nichts denn Liebe


      Die Nacht bis an den Tag.

    

  


  Damit hört denn auch jene schreiende Unsinnlichkeit der
  Legende auf, dass die Heiligen ihre Wasserreisen auf einem
  Mühlsteine machen, wie Verena auf der Aare und der
  Wüstenheilige Antonius auf der Wolga. Auch die Stadtpatronin
  Zürichs, zugleich die angebliche Gefährtin der
  Thebäer, die hl. Regula, muss die gleiche Wunderfahrt
  gemacht haben, denn ihr Mühlstein lag einst am Seeufer bei
  Herrliberg, da wo es urkundlich Im steinin Rad heisst.
  Reithard, Sag. a.d. Schweiz.—St. Jakob von Compostella
  macht seine Meerfahrt in einem steinernen Troge und landet damit
  zu Ira in Galizien; der hl. Quirinus, genannt Boicus, wird mit
  einem Mühlstein am Halse in die Günz gestürzt und
  schwimmt damit in diesem reissenden Gewässer. Rader, Bavaria
  Sancta 1, 23. Die hl. Laurentia, mit einem Stein am Halse ins
  Meer versenkt, gieng auf dem Wasser einher, als wäre es
  festes Feld. Sie wird alljährlich am 1. Okt. in der
  Hauptkirche zu Ancona gefeiert, wo ihre Gebeine ruhen. Jac.
  Schmid, Kleine Ehehaltenlegend 1, 86. Der Mühlstein der hl.
  Brigida ist neben ihrer Kirche zu Kyldare in Schottland an der
  innern Klosterpforte aufgestellt und wird bei
  Krankheitsfällen als wunderthätiger Heilstein
  berührt. Canisius, Thesaur. Eccles. I, 414. seq. Die
  Flüsse und Seen sind die Adern, durch welche die
  älteste Kultur in die Länder floss, und die Mühle
  mit ihren Werkzeugen giebt die Bilder und Symbole her, unter
  denen die Sprache diesen Vorgang bezeichnet. Bei dichtfallendem
  Schnee sagt der Schwabe: das kommt durch den groben Beutel; der
  Franke: Müller und Becken schlagen sich mit Säcken; der
  Aargauer: sie putzed (die Himmlischen fegen  das Korn), sie ritered (sieben es),
  der Staub flügt (wie beim Worfeln des Ausdrusches), sie
  schüttid: schütten die Frucht auf, die in dichtem
  Strome aus der Worfelmühle schiesst. Nach Kärntner
  Volksrede entsteht der Donner dadurch, dass unser Herrgott
  Getreide in den Kasten schüttet. Wolf, Ztschr. f. Myth. 3,
  30. Im Liede von der Himmelsmühle (Uhland, no. 344)
  knüpft Matthäus die Kornsäcke auf, Lukas
  lässt reiben, Marcus schroten u.s.w. Damit steht denn auch
  zusammen, dass die Mühle im alten Rechte als Freistätte
  gilt und ein in diesem befriedeten Ort begangner Frevel mit dem
  Tode bestraft wird. Der Schwabenspiegel bestimmt: diu müle
  hat ouch beȥȥer reht danne ander hiuser. swer in der
  müle stilet korn oder mel vier phenninge wert, dem sol man
  hût unde har abslahen. ist eȥ vier schillinge wert,
  man sol in henken. Und eben daher stand auch dem Mühlstein
  eine besondere Rechtsanwendung zu, auf welche Grimm RA. 935
  verwiesen hat. Es findet sich nemlich in einem alten Liede
  folgende Prüfung erwähnt über Beschaffenheit und
  Abkunft eines noch ungebornen Kindes: Die Schwangere steht am
  Ufer des Rheins, ein Mühlstein wird gerollt; fällt er
  rechts, so trägt sie einen Knaben, links, ein Mädchen;
  geht er aber zu Grund, so ists ein Metzenkind.—Der
  jungfräulichen Verena Mühlstein aber ist ein
  schwimmender; unter ihrer Obhut steht alle rechtlich
  erworbene Frucht: die auf dem Felde, in der Mühle und im
  Mutterschosse. Bereits sind in der histor. Zeitschrift Argovia 3,
  15 die mehrfachen örtlichen Felsen und erratischen
  Blöcke des Aargaus aufgezählt, welche den Namen
  Kleinkindersteine und eine dem gemässe Ortstradition an sich
  tragen. Hier kommen nur die auf Verena bezüglichen in
  Betracht. Jener vorhin erwähnte Felsblock in der Solothurner
  Verena-Einsiedelei trägt ein über Faustgrösse
  ausgerundetes Loch, das man für die Spuren der Hacke der
  Ammenfrau ausgiebt, die hier den Bedarf an Kindern für die
  Stadt heraushackt. Wolf, Ztschr. f. Myth. 4, 1. Dasselbe gilt
  gleichfalls in dem eben genannten Dorfe Koblenz
   vom Kalchofen,
  einem ofenförmig gewölbten, isolirten Kalkfelsen am
  dortigen linken Rheinufer. Derselbe Glaube herscht im
  Schwabenlande, weil bis dahin der Verenacultus kirchlich gereicht
  hatte. Eine Felshöhle beim Bergschlosse Teck auf der
  würtemberger Alb heisst Frena-Bubelinsloch und besitzt eine
  Sage über zwei hier im Fels erzeugte und gross gewordne
  Knaben. Antiquarius des Neckarstroms 1740, 46.


  Ein fernerer auf die Korn- und Mühlengöttin
  hindeutender Zug ist enthalten in dem Schicksale des
  Schwesternhauses, das die Heilige zu Solothurn gegründet
  hatte. Es brach ein Hungerjahr ein, die Schwestern konnten ihre
  Handarbeiten nicht mehr verkaufen und litten bittern Mangel. Da
  geschah es, dass eines Morgens eine Reihe Säckchen Mehl von
  unbekannter Hand vor die Thüre gestellt wurden und die aus
  diesem Mehl gebacknen Brode wuchsen den Essenden unter dem Kauen.
  Im alten Constanzer Breviar, das Erhard Ratdolt 1509 druckte,
  heisst es darüber:


  
    
      Dum panis victus solitus


      exhaustus fuit plenius,


      farris pastus positus


      est ad fores celitus.

    

  


  Aber schon Notkers Legende (bei Canisius II, 3 Th. 170) giebt
  wundersüchtig die bestimmte Zahl dieser Säcke an
  quadraginta sacci, und Christoph Greuter zu Augsburg hat sie
  sogar in Kupfer gestochen; ein Nachstich steht in Richters
  Schrift, Sigprangender Triumphwagen Verenae. Augsb. 1736, 42. Der
  Notkerischen Fassung scheint unser mhd. Gedicht (107a)
  nacherzählt zu sein:


  
    
      vor der clause man ligen sach


      viertzig ſekche mit mele vol.


      er gedacht ir not da wol,


      wan daȥ prot wuchs in ier munde.

    

  


  Dasselbe Wunder und, unter dem gleichen Namen unsrer Verena
  wird durch Kuhns Nordd. Sag. no. 70 aus dem Bezirke von
  Halberstadt gemeldet. Wenn da der Bauer zwischen Weihnachten und
  Dreikönig, zur Zeit der Zwölften,  sein Mehl von der Boitzenburger
  Mühle heimfährt, so begegnet ihm Frû Freen und
  verlangt, dass er die Säcke öffne und ihren Hunden
  ausschütte. Thut er dies folgsam, so findet er die
  Säcke wohlgefüllt des andern Tages an derselben
  Wegstelle wieder. Hier ist Freens Name zusammengefallen in den
  der Heidengöttin Frêa (wie Paulus Diaconus Wodans
  Gemahlin nennt), welche zur Zeit der Zwölften sich an die
  Spitze der Wilden Jagd stellt und unter dem Namen der alten Frick
  (ein Diminutiv des Namens Freyja) mit ihren zwölf Jagdhunden
  das Land durchstürmt. Der Name Frêne wird von Kuhn
  l.c. S. 414 und 415 ausdrücklich als um Halberstadt
  bestehend bestätigt, und der vierte Abschnitt unsres
  vorliegenden Berichtes wird diese auffallende
  Namensverwandtschaft zwischen Wodans Gemahlin und der
  aargauischen Gauheiligen erläutern.


  Verena ist zugleich eine der vielen Heiligen, welche
  abgebildet werden, Brod und Wein überbringend. Bereits hat
  der spottlustige Nachbarscherz sich dieses Zuges der
  Verenalegende zu seinen örtlichen Schwänken bedient. Er
  erzählt, wie einst das kleine Städtchen Klingnau an der
  Aare von einer Feuersbrunst so ganz zerstört worden, dass
  auch sämmtliche Kirchenglocken mitverbrannten und man sich
  mit einer irdenen behelfen musste, deren Schall denn nicht weit
  reichte. Mit dieser musste man läuten, als die hl. Verena
  auf ihrer Reise nach Zurzach hier den Strom herab gefahren kam.
  Kling au! rief man ärgerlich zur stummen Glocke empor, in
  der Hoffnung, die Heilige werde dem Tone folgen und hier ihr
  Absteigequartier nehmen. Allein diese wusste voraus, wie hier das
  tägliche Brod schmeckt, und fuhr ihres Weges weiter. Seitdem
  gilt der Spottreim:


  
    
      Wenig Brod und sûre Wî:


      ach Gott, wer möcht' au z'Klinglau sî!

    

  


  Die Aargau. Sagen no. 491 berichten ferner, als Dienstmagd
  eines Priesters in Zurzach habe sich Verena die tägliche
  Nahrung abgebrochen, um die benachbart wohnenden Siechen damit zu
  speisen. Darüber der Entwendung verdächtigt,
   tritt ihr der
  argwöhnische Priester plötzlich in den Weg und
  untersucht. Doch der Wein in ihrem Krüglein ist nun in
  Lauge, und der mitgenommene Brodkipf in einen Kamm verwandelt,
  beides als zur Reinigung der Aussätzigen dienend. Daher
  kommt es, dass die Bildsäulen Verenas bald Waschkanne und
  Kamm, bald Weinkrug und Brodkipf in der Hand haben. Das
  Krüglein der Heiligen ist, wie die älteste Aufzeichnung
  berichtet, ursprünglich steinern gewesen und hatte die Form
  einer antiken Urne; seine Bestimmung musste damit nicht
  nothwendig die des Wein- oder Waschnapfes sein, da auch das
  Trockengemässe vor Alters steinern war. Das Zürcher
  Frauenmünsterstift berief sich 10. Christm. 1282 auf einen
  in seinem Kloster aufbewahrten Stein, in welchem der
  Klostergründer König Ludwig das Mass eines
  Kornviertels hatte aushauen lassen. Geschichtsfreund 8,
  19.


  Hier ist Gelegenheit, eine Legenden-Parallele an der
  gleichfalls unbeachteten Gestalt einer andern deutschen
  Gauheiligen aufzuzeigen. Es ist dies die Kraichgauer und Tiroler
  Heilige Notburga, von deren Cultus Schnezler, Bad. Sagb. 2, 587,
  und Zingerle, Tirol. Sitt. no, 964 berichten. Auch sie
  zähmte wilde Ströme, lehrte Acker- und Weinbau, pflegte
  und speiste die Armen, verstand sich auf die Heilkunde, hat ihre
  mehrfachen Grabkirchen und Taufbrunnen und lebt, wie die hl.
  Verena, mehr in der stillen Volksverehrung als im theologischen
  Gedächtnisse fort. Als Viehmagd diente sie im Tiroler
  Schlosse Rothenburg im untern Innthal und hatte die Schweine zu
  füttern. Für jeden Armen sparte sie sich eine
  Schürze voll Brod und einen Becher Weins auf; wenn aber ein
  geiziger Späher sie darüber anhielt, verwandelte sich
  die Gabe in Hobelscheiten und in Sautränke. Als sie auf dem
  Bauernhofe Eben im Unterinnthal diente, kam dort mit ihr der alte
  Segen in den gesunknen Hausstand zurück; wollte man sie
  jedoch über die Feierabendzeit im Felde fortarbeiten lassen,
  so machte sie das Gesinderecht geltend, hob die Sichel in die
  Höhe, 
  liess sie aus und diese blieb in der Luft hängen. Sie ist
  die Patronin der Dienstmägde geworden, wie sie selbst in
  ihrem Geburtsdorfe Ameres als Magd gestorben ist. Vor ihren
  Leichenwagen spannte man zwei weisse Stiere und liess sie gehen,
  wohin sie wollten. Als sie an den brückenlosen Inn kamen,
  wich der Fluss zurück und liess Wagen und Leichengefolge
  trocknen Fusses hinüberschreiten. Jenseits auf dem
  Ebenberge, wo die Stiere anhielten, begrub man die Jungfrau und
  errichtete eine Kapelle über dem Grabe, die seit 1434 zur
  Wallfahrtskirche vergrössert wurde. Auch ihre ehemalige
  Magdkammer im Schlosse Rothenburg ist in eine Kapelle umgebaut
  worden. Panzer, BS. 2, no. 62. Als Notburga ins Kraichgau kam,
  überschwamm sie auf einem schneeweissen Hirschen den Neckar
  und verbarg sich in einer Höhle, die beim würtemberger
  Dorfe Hochhausen gezeigt wird. Vom Schlosse Hornberg her
  überbrachte ihr der Hirsch täglich das Brod, ans Geweih
  gespiesst, und mit seinem Geweih schaufelte er der Sterbenden ihr
  Grab. Jetzt noch zeigen die Kraichgauer übers Feld hin den
  Weg, welchen das treue Thier einschlug. Ueber die hl. Rategundis
  von bair. Wolfratshausen berichtet Jac. Schmid, Leben hl. Hirten
  und Bauern (Augsb. 1750) 3, 16, als Dienstmagd auf dem Schlosse
  Wellenburg bei Augsburg habe sie Milch und Butter von ihrer
  täglichen Kost sich abgespart und den Aussätzigen des
  nächsten Siechenhauses zugetragen; als der argwöhnische
  Schlossherr sie auf dem Wege dahin betraf und untersuchte,
  verwandelte sich Butter und Milch in ihrer Schürze in einen
  Strehl und in warme Lauge.


  Zum Schlosse folgen einige obrigkeitliche Vorschriften und
  landwirthschaftliche Regeln, die sich an den 1. September als den
  Verenatag knüpften.


  Der Verenatag begann den Herbst und war damit ein allgemeiner
  Zins-, Frist- und Verfalltag. Das Schwyzer Landbuch (ed. Kothing,
  S. 76) verbietet im J. 1519, "dass man vor sant Frenentag kein
  Murmotten (Murmelthier), weder alt noch jung, fachen soll." Mit
  diesem Tage geht  noch im Kanton die gebannt gewesene Jagd wieder
  auf. In den V Gerichtsbezirken des Altaargaus (Zofingen, Aarau,
  Kulm, Lenzburg und Brugg) galt die Berner Gerichtssatzung und mit
  ihr also auch derselbe Gerichts-Stillstand, Gerichts-Ferien. Eine
  dieser fünf "geschlossnen Zeiten" dauerte acht Tage vor dem
  ersten Sonntag vor Verenentag bis acht Tage nach dem auf Verena
  nächstfolgenden Sonntag. Die Berner Obrigkeit hat im J. 1595
  in Folge der Kirchenreformation vier jährliche
  Communionszeiten und darunter die letzte auf den Verenentag
  angesetzt. Polizeibuch der Stadt Bern, ad ann. 1655.—Das
  "Verzeichnuss der Statt Aarow-Ordnungen und Breuch" von 1688
  (Aarau. Stadtarchiv) setzt fol. 86 die obrigkeitlichen
  Visitationen der Weinkeller alljährlich auf Verena und
  Martini an.


  Von den Bauernregeln über die Witterung am 1. September
  sind unter unserer Landbevölkerung folgende üblich.


  Wenn's Vreneli z'morndes s'Chrüegli ûsleert,
  draejet, löset, umg'heiet, brünnelet—und z'Abig
  s'Chitteli wider tröchnet, denn isch guet; denn solch ein
  richtiger Witterungswechsel ist der Aussaat des Kornes und der
  Keimung des Samens besonders günstig. Wenn es an Verena
  schön Wetter war, so erzählen die Bauern im Frickthaler
  Dorfe Gansingen, so sassen unsre Leute am Tische und assen ruhig
  ihr Vesperbrod; wenn es aber regnete, so hiengen sie den Kornsack
  an und standen zum Säen hinaus. Wenns a d'Verena regnet,
  muess de Bu'rsma s'Brod unter de Arm neh; wenn aber nit, so chan
  er's frölich hinter'm Tisch esse. Der Solothurner Bauer
  muss, wenn Verena Regen bringt, Tag und Nacht zu Acker fahren und
  sein Brodsäcklein, das Zimmis-chörbli, worin der
  Abendimbiss ist, mit ans Kummetscheit henken, ans Jochholz am
  Kummetkopf. Illustrirte Schweiz 1862, 259.—


  Verenatag günnt d'Stiel ab jedem Hag; denn an diesem
  Tage, heisst es, ist alles Obst reif und der Fruchtstiel
  abgetrocknet; ist es aber ein strenger Regentag, so fault das
  Obst hernach auf den Hurden.



  A d'Vrenetag got der Chabis uf e Rôt; der Krautskopf
  berathet sich, ob er von diesem Tage an noch wachsen wolle; nimmt
  er nicht zu, so ist er daheim geblieben und nicht mit in Rath
  gegangen. Vrein am Rain trägt s' Abendbrod heim: das
  Vesperbrod wird von dieser Zeit an nicht mehr aufs Feld gebracht,
  s' Vreneli zündt a, und s' Mareili löscht ab: die
  Hausarbeiten bei Licht, die Kiltabende und Liebesnächte
  begannen mit 1. Sept.; mit Mariae Verkündigung, 25.
  März, giengen sie wieder zu Ende. Heute aber beginnen die
  Lichtarbeiten gewöhnlich erst mit 2. Nov. und schliessen mit
  dem Josephstag, 19. März.

  


  FUSSNOTEN:

[5]


  
    
      
        A Solodoro igitur


        discedens proficiscitur,


        ubi Rhenus labitur,


        Zurziacham graditur.

      

    


    Verena-Hymnus im Constanzer Breviarium von 1509, gedr. bei
    Eberhardus Ratdolt.

  

[6]


  
    Diabolus quendam tyrannum sub potestate Romani nominis
    inflammavit, sagt die Originallegende; erst später wird
    der Name Hirtacus dazu gefügt. Auch das mhd. Gedicht nennt
    ihn einfach Richter.

  

  

  


  Dritter Abschnitt.


  Verena, die Geburtshelferin.





  Ihre örtlichen Kleinkinderbrunnen, Taufbrunnen und
  Wasserkirchen; die ihr geopferten Mädchen- und
  Brautkränze; ihr Geburtsgürtel, Haarkamm und Waschkrug;
  ihre örtlichen und kirchlichen Heilquellen.
  Gesundheitsregeln am Verenentage. Mythische Nachklänge von
  der Gewitterriesin: das Vrenelisgärtli am Glärnisch
  u.s.w.


  Wir beginnen mit dem Kindersegen, welchen die Heilige
  verleiht, und stellen hiefür diejenigen Erzählungen
  voran, welche der ältesten zwischen die Jahre 1005 bis 1032
  fallenden Aufzeichnung der Verenalegende (bei Pertz 6, 457)
  angehören. Diese von G. Waitz nachgewiesene Zeitbestimmung
  gilt namentlich auch für diejenigen Thatsachen, über
  welche der Verfasser jener Bruchstücke entweder als
  Augenzeuge berichtet, oder die er an bekanntere Herschernamen
  jener Periode anknüpft.


  Der Burgundenherzog Konrad war mit seinem Eheweibe
   Machthilde
  lange kinderlos geblieben. Sie wallfahrteten endlich nach Zurzach
  ins Verenenstift, beteten hier und vertheilten reichliches
  Almosen, und in der ersten Nacht nach der Heimkehr empfieng die
  Herzogin einen Thronfolger.


  Heriman, der zweite Alemannenherzog dieses Namens (997), hatte
  Gerbirga geehlichet, des vorhin erwähnten Burgundenherzogs
  Konrad Tochter, und obwohl schon mehrere Töchter, doch noch
  keinen Sohn bekommen. Sobald aber die Eltern zum Grabe Verenas
  wallten, wurden sie auch mit einem solchen beglückt. Dieser
  war, wie Casp. Lang beifügt (Histor. theol. Grundriss der
  christl. Welt 1692. 1, 477), Herman III., der indess nicht zu
  seinen Jahren kam und schon 1012 wieder starb.


  Reginlinda, des Alemannenherzogs Burkhard II. Wittwe, lebte in
  zweiter Ehe mit dem Herzog Heriman, der jenem Burkhard 826 in der
  Regierung nachgefolgt war. Zu gleichem Zwecke, wie die Vorigen,
  machten die beiden Neugetrauten einen Kirchgang nach Zurzach und
  übernachteten daselbst im Stifte. Hier träumte
  Reginlinda von der Empfängniss, die sie sich wünschte,
  und gebar darauf die Tochter Ida, die nachmals Liudolf, Kaiser
  Ottos I. Sohn, zum Weibe nahm.


  Eine adelige Frau im Elsass hatte früherhin in
  kinderloser Ehe gelebt, hierauf sich zur hl. Odilia verlobt und
  dann drei Töchter bekommen. Durch die hl. Verena hingegen
  erhielt sie erst noch Zwillingssöhne, denn diese Heilige
  besonders ist es, welche die Eltern mit Mädchen und Knaben
  begnadet. So war ein kinderloser Frankengraf öfters von den
  Zurzacher Stiftsherren eingeladen worden, er möchte sich zu
  ihnen begeben, die Heilige anflehen und ihr einen wenn noch so
  geringen Theil seines Reichthums opfern, dafür werde er
  seinen Wunsch nach Söhnen erfüllt sehen. Jedoch er
  spottete mit seiner Frau dieses Rathes. Was sollen uns diese
  Pfaffen helfen? pflegte er zu sagen, sind sie nicht selbst die
  Unvermögenden und an Mannesart  die Allerletzten? Darauf wurde sein
  Weib vom Blitz erschlagen und er starb hin ohne Leibeserben.


  Ein Höriger des Stiftes hatte ein an Abkunft ihm gleiches
  Weib geheiratet, allein von dem Erbe, das ihnen beiden mehrfach
  zufiel, entrichteten sie dem Stifte nicht nur keinerlei Zins,
  sondern sie liessen sich auch in allerlei Schmähungen
  über derlei Pflichtigkeiten aus und machten sich sammt ihren
  Kindern zuletzt ganz aus der Gegend fort. Dafür starben er
  und sein Weib eines jähen Todes, und seine Nachkommenschaft,
  die jetzt noch unter uns lebt, leidet durchgängig an
  Gliederlähmung.


  So viel erzählen die ältesten Aufzeichnungen der
  Legende über den durch Verena gespendeten Ehesegen; nicht
  besonders mit erwähnt aber ist, dass derselbe herstammt aus
  der in dortiger Stiftskirche fliessenden Heilquelle. Man steigt
  zu ihr durch die Sakristei auf mehreren Stufen hinab und
  schöpft das Wasser mit einem bereit stehenden Zieheimer; es
  wird flaschenweise heimgetragen und als Waschmittel gegen Haut-
  und Augenübel gebraucht, Kindbetterinnen soll es besonders
  dienlich sein; auch das Abgestandene wird noch auf das Krautfeld
  gesprengt und vertilgt das Ungeziefer. Von diesem Umstande
  scheint nachfolgende Ortssage zu handeln, die man der Mittheilung
  des Kandidaten E. Schmid von Zurzach, † zu Heidelberg,
  verdankt.


  Eine Zurzacher Frau war Wöchnerin und schickte ihren Mann
  bei Nacht in das Städtchen Klingnau hinüber, um eine
  Ammenfrau herbeizuholen, deren es im damaligen Dorfe Zurzach noch
  keine gab. Der Weg dahin geht stundenweit über den sehr
  wilden, 700 F. hohen Achenberg. Auf engen Felsentreppen ersteigt
  man die letzte Höhe zum Rothen Kreuz, einer einzelnen
  Station der hier errichteten Wallfahrt zur Schmerzhaften Mutter
  Gottes. Diese Stelle ist jedoch ein gefürchteter Spukort.
  Wer seine hierher angelobte Wallfahrt zu thun versäumt hat,
  muss nach dem Tode hier umgehen; davon kommen die feurigen
  Männer her, die man ein knarrendes Wägelchen über
  die Waldwipfel 
  hinfahren sieht, oder die ledig laufenden Rosse, die sich vom
  Begegnenden an das Halstuch binden lassen, dann aber zu einer
  Grösse anschwellen, dass weder Tuch noch Hand mehr zu ihnen
  emporreicht. Als der ausgeschickte Mann diese ihm sonst
  wohlbekannte Höhe erreichte, soll, wie man berichtet,
  dichtes Gebüsch ihm den Durchweg versperrt haben, so dass er
  verirrte und statt nach Klingnau an die Aare hinab, weitab bis zu
  deren Mündung in den Rhein gerieth. Denn am andern Morgen
  fanden ihn Schiffer des Dorfes Koblenz oberhalb des dortigen
  Laufen, eines Rheinstrudels, todt am Ufer. Diese Erzählung
  scheint ein Fingerzeig zu sein, dass man die Geburtshülfe
  zunächst bei der Heiligen in Zurzach selbst, und nicht in
  dem fremden Aarthale zu Klingnau hätte suchen sollen. Denn
  dafür eben fliesst in der Zurzacher Stiftskirche jener
  heilkräftige Brunnen. Die hier hinabsteigenden Wallfahrer
  dürfen sich einen Krug voll unentgeltlich schöpfen,
  dagegen erkaufen sie sich das Oel aus der hier brennenden
  Gruftlampe und wenden es daheim gegen Augenübel an;
  letzteres ein Brauch aus der frühesten Zeit des
  Christenthums, dem schon Gregorius von Nazianz das Wort redet. So
  heilte Oel, aus der Kirchenlampe zu. St. Gallen geholt,
  gleichfalls kranke Augen. Casp. Lang, Theol. histor. Grundriss
  (1692) 1, 513. 1036. Ein gleiches Mirakel ist in der
  Gertrudislegende erzählt, A. SS. sec. II, pg. 470: Ein
  blindes Eheweib wird von ihrem Gemahl ans Gertrudengrab in der
  Nivellerkirche geführt und kommt hier zufällig unter
  eine der Kirchenlampen zu stehen, welche trieft und des Weibes
  Mantel beschüttet. Die Umstehenden nehmen daraus Anlass, der
  Blinden Augen damit zu bestreichen, und diese wird dadurch auf
  der Stelle sehend.


  Noch einen solchen Brunnen von gleichfalls befruchtender
  Wirkung besitzt die Heilige in den Bädern der Stadt Baden.
  Dies ist das Verenabad, das von je her ein Freibad gewesen war,
  dessen sich Arme und Presthafte unentgeltlich bedienen konnten.
  Vormals lag es unter offnem Himmel;  nunmehr hat es Einwandung und
  Bedachung; in seinem unmittelbar über der Quelle gebauten
  Bassin finden gegen hundert geduldige Menschen zusammen Platz,
  die aus allen Kantonen auf Staatskosten hieher geschickt
  werden.


  Der heisse Sprudel tritt unmittelbar aus dem Boden ins Bassin
  durch eine Oeffnung, welche das Verenenloch heisst. Daran steht
  eine Steinsäule errichtet mit der holzgeschnitzten bemalten
  Figur der Heiligen. Junge Ehefrauen, die sich nach einem Erben
  sehnen, verschaffen sich hier des Nachts, wenn das verbrauchte
  Wasser abgeflossen ist, durch den Bademeister heimlich Zutritt;
  sie senken ein Bein in die Röhre hinab, durch die der
  Sprudel emporwallt, lassen es recht durchwärmen und sind der
  sicheren Hoffnung, dieses Verfahren helfe zur baldigen
  Erfüllung ihrer mütterlichen Wünsche. Das Alter
  dieses Frauenbrauches erhellt aus der 1578 zu Basel erschienenen,
  von Dr. Heinrich Pantaleon verfassten "Wahrhaftigen und
  fleissigen Beschreibung der uralten Statt und Graveschafft Baden,
  sampt ihren heilsamen warmen Wildbedern, so in dem Ergöw
  gelegen"; hier heisst es auf S. 73: "Es ist aber hie ein
  abergleubischer Won vorhanden. Dann es vermeinen hie jren vil,
  wann ein unfruchtbare Fraw darinnen bade, vñ ein fůss
  in dz loch stosse, da dz wasser herfür quillet, es werde St.
  Verena bey Gott erwerben, dz sie fruchtbar werde."—Dass
  dieser Wahn vormals ein weit verbreiteter gewesen, lernt man aus
  Lynker, Hess. Sag. S. 17 kennen, wo es heisst vom Teich der Frau
  Holle: "Frauen, die zu ihr in den Brunnen steigen, macht sie
  gesund und fruchtbar, denn eben aus ihm kommen auch die
  neugebornen Kinder." Diese mütterliche Göttin Holda
  gleicht also vollkommen der von den Albanesen verehrten
  Geburtsgöttin Ora, einem Wünschelweibe, vermöge
  deren Macht das Kind genau in derjenigen Gestalt geboren wird, in
  der es gewünscht worden ist. Hahn, Griechisch-albanes.
  Märch. 1, S. 37. Holda hütet die Seelen der Ungebornen
  unter dem Spiegel der Brunnen, übergiebt sie als
  Fröschlein und Fischlein dem Seelenbringer Storch
   für die
  gebärenden Mütter, damit sie ins leibliche Dasein
  eingehen können, und nimmt die unmündig wieder
  Hinsterbenden abermals zu sich in die kristallne Tiefe. Daher
  stammt die allverbreitete, überall lokalisirte Sage von den
  Kinderbrunnen, wo die Kleinen um die Mutter Gottes spielend
  herumsitzen und mit Honig und Erdbeeren aufgenährt werden.
  Schon altdeutsche Dichter bedienten sich dieser Vorstellung zum
  Preise der geheimnissvollen Geburt Jesu durch die hl. Jungfrau;
  so um 1260 der Dominikanermönch Eberhart von Sax, der von
  der Mutter Gottes sagt:


  
    
      du bist der gezeichent brunne,


      darin schein diu lebendiu sunne.

    

  


  Und Nachklänge solcher Gleichnisse leben im Kinderreim
  vom Storch fort:


  
    
      Storch—Storch—Steine,


      Mit dem langen Beine,


      Mit dem kurzen Knie:


      Jungfrau Marie


      Hat ein Kind gefunden


      In dem goldnen Brunnen.


      Wer solls (aus der Taufe) heben?


      Der Gothe und die Göthen.

    

  


  Am Queckbrunnen zu Dresden stand schon 1312 ein Marienbild;
  jetzt ziert ihn ein fliegender Storch, der sowohl im Schnabel,
  als auch in den Fängen und zudem auf jedem Flügel je
  ein Wickelkind trägt. Dieses Wasser macht unfruchtbare
  Frauen zu gesegneten Kindsmüttern. Schäfer,
  Städtewahrzeichen 1, 120. Zu den in den Aargau. Sagen 1, S.
  17 bereits verzeichneten schweiz. Kleinkinderbrunnen lassen sich
  nachträglich noch folgende aargauische anführen. In der
  Stadt Aarau war es bis zum Jahre 1812 obrigkeitlich festgesetzt
  gewesen, den Stadtbach alljährlich am Verenatag abschlagen
  zu lassen. Da man der Annahme zufolge aus seinen Brunnenstuben
  den Säuglingsvorrath holte, so steht dieser Kleinkinderbach
  noch immer in besonderer Geltung. Sobald man nun den abgestellten
  Bach eines Abends wieder anlaufen lässt, zieht ihm die
  gesammte Stadtjugend unter  Fackelschein mit laubumflochtnen Stäben
  entgegen und ruft zum Takte der wirbelnden Knabentrommeln:


  
    
      Der Bach chunnt, der Bach chunnt:


      Sind mini Buebe-n-alli gsund?


      Jo jo jo!

    


    
      Der Bach ist cho, der Bach ist cho:


      Sind mini Buebe-n-alli do?


      Jo jo jo!

    

  


  In der Stadt Rheinfelden holt man das neue Schwesterlein aus
  der dortigen Brunnenstube; im benachbarten Laufenburg aus dem
  Stinkenden Brünnli (über Gipslager ablaufend), am Fusse
  des Ebenberges; in Oberfrick aus dem altverschütteten
  Spagenbrunn, im Dorfe Küttigen aus dem Stampfelgraben des
  dortigen Mühlbaches, im Dorfe Koblenz aus der die
  Gemeindegrenze bildenden Quelle. Zu den gleichbedeutenden in der
  übrigen Schweiz gehören folgende: der Waldweiher
  Dreibrunnen in der toggenburgischen Stadt Wyl (Sailer, Chronik
  von Wyl 1, 123); der Dorfbach mit seinem Findlingsblock zu Aegeri
  im Kt. Zug; der Stempbach in Stans, und der Seltenbach in
  luzernisch Escholzmatt, der noch dadurch bemerkenswerth ist, dass
  er den Namen der deutschen Glücksgöttin Frau Saelde
  trägt. Lütolf, Fünfort. Sag, S, 550.


  Solcherlei Quellen mit altheidnischem Cultus mussten von den
  Bekehrern entweder diabolisirt oder, wenn es die Umstände
  erlaubten, in Taufbrunnen mit Taufkirchen umgewandelt werden. Der
  hl. Remaclus vertrieb den Teufel aus einem Brunnen, in welchem er
  sich hatte huldigen lassen (Schmitz, Eiflersag. 2, pag. 114), und
  macht nun auch jene Weiber fruchtbar, die sich in die Fusstapfe
  hinein stellen, welche bei der Quelle Groossbek zu Spaa seinen
  Namen trägt. Wulf, Ndl. Sag. S. 227. Dass dieser vertriebne
  Brunnenteufel ein heidnisches Wasserweib gewesen sein musste,
  erklärt uns die Kirche ausdrücklich. Abt Tritheim
  beantwortet dem Kaiser Maximilian I. im J. 1508 achterlei Fragen
  über die Geisterwelt (Liber octo questionum. Oppenheim,
   Joh. Hasselberg
  1515, 20. Sept.) und entwickelt dabei über die Wassernixen
  folgende Theorie. "Die in Seen und Flüssen hausenden Geister
  sind wie des Wassers Ungestüm trügerisch, reizbar und
  grausam. Wollen sie sich sichtbar machen, so erscheinen sie, wie
  es die Weichlichkeit des ihnen zur Wohnstatt gegebnen feuchten
  Elementes bedingt, in Frauengestalt. Wie daher schon das
  Alterthum den Najaden, Nereiden und Nymphen durchgehends
  weibliches Geschlecht gab, so nennt sie auch unser Volksmund
  Wasserfrawen. Diese lassen sich an Flüssen und
  Quellen blicken, kämmen ihr langes Frauenhaar, reden die
  Menschen an und ziehen sie in ihre Spiele. Die Heiligen und die
  Engel jedoch, deren Gemüthszustand unwandelbar ist, nehmen
  insgesammt keine andere Erscheinungsweise an als die
  männliche, und niemals ist davon zu lesen, dass ein reiner
  Geist sich in Weibesgestalt gezeigt habe."—Die
  gegentheilige Anschauung greift aber Platz, wenn die Kirche
  Ursache hat, gegen die heidnisch verehrte Quelle tolerant zu
  sein; alsdann heisst es: Wer in eine Quelle spuckt, speit dem
  lieben Gott ins Gesicht; und daher rührt es, dass in unsren
  an Quellen, Strömen und Seen so reichen oberdeutschen
  Landschaften die geschichtlich ältesten Christentempel
  Wasserkirchen heissen und sind. Die zürcherische dieses
  Namens ist rings von den Seewellen umspült und in ihrer
  Unterkirche fliesst das Heiligbrünnlein. Wasserkirchen sind
  ferner diejenigen zu Konstanz, Lindau, Wettingen, Reichenau und
  Rheinau. Auf der Rheininsel zu Säckingen siedelt sich der
  hl. Fridolin an, auf derjenigen bei Stein wird der hl. Otmar
  begraben. Alle diese Orte sind altchristliche Niederlassungen,
  theils schon aus der römischen, theils aus der
  merowingischen Periode. Ufnau, des Zürchersees grösste
  Insel, deren Kirche 1140 geweiht wurde und Mutterkirche war
  für einen grossen Theil der Weiler und Höfe am untern
  See, war schon zur Zeit der irischen Apostel ein Sitz des
  Christenthums. Diese Kirche sowohl wie auch die am
  gegenüberliegenden Ufer zu Stäfa war der hl. Verena
  geweiht. 
  Schweiz. Anz. f. Gesch. 1859, 39. In der Stadt Zürich
  bestand bis zur Reformation das kleine Nonnenkloster der
  Schwestern von Konstanz, welches hiess zu St. Verena in
  Brunngassen; es wurde 1551 von dem berühmten Buchdrucker
  Christoph Froschauer angekauft und heisst bis heute zur
  Froschau.


  Beschert Verena die Kinder, so muss sie nothwendig auch die
  Schirmvögtin der Ehebündnisse sein, und wir sehen dies
  deutlich aus den ihr kirchlich geopferten Gegenständen,
  vornemlich den Brautkrönlein. Die katholischen
  Landmädchen zwischen der untern Aare und dem Rheine tragen
  bei besondern kirchlichen oder weltlichen Festanlässen den
  krönleinartigen Kopfschmuck der Tschäppelein, chapelet.
  Er besteht aus einem mit Seidenblumen und Goldflintern reich
  umsponnenen Drahtgeflechte, das sich sanft über den Scheitel
  hin wölbt, oder statt dessen ist es auch ein kleines
  Sammtkäppchen, oben napfförmig abgerundet und mit
  Korallen gestickt; es ist so winzig, dass es oben mittels eines
  Seidenfadens über das Haar gebunden werden muss. Ist nun in
  der Landschaft von Leuggern, das Kirchspiel genannt, ein
  Mädchen getraut, so hat sie ans Verenagrab nach Zurzach zu
  wallfahrten und hier am Grabgitter ihr Tschäppelein zum
  Opfer aufzuhängen; es ist ein Dank dafür, unter die
  Haube gekommen zu sein. Erscheinen dann im Herbste die Züge
  der übrigen Wallfahrerinnen, so nehmen sie ein solches
  Brautkränzchen vom Gitter und setzen es während ihres
  Gebetes selbst auf. Ein so grosser Vorrath von Käppchen
  häuft sich hier an, dass man die veralteten darunter
  alljährlich am Charsamstag abnimmt und in dem Osterfeuer,
  das vor der Kirche angezündet wird, mitverbrennt. Etwas
  Aehnliches besteht auch im Fischerdorfe Koblenz, in dessen
  Kapelle jener Mühlstein verwahrt liegt, auf dem Verena von
  Solothurn auf der Aare hieher gefahren sein soll. Wird nun hier
  nach alter Gepflogenheit alljährlich im Frühling der
  Gemeindebann von Jung und Alt umschritten, so dürfen bei
  diesem Männergeschäfte die Mädchen allein sich
  nicht mit 
  anschliessen, sie sollen vielmehr die Krapfen für die
  Heimkehrenden indess fertig backen. Alsdann aber brechen sie sich
  Feldblumen und flechten in die Wette Kränze daraus ins Haar,
  die gleichfalls Schäppeli heissen, tragen diese zur
  Dorfkapelle und überhängen damit die
  Horizontalstäbe des Eisengitters, hinter welchem Verenas
  Mühlstein geborgen liegt. Der Heiligen Schnitzbild, drei
  Fuss hoch und bemalt, steht auf diesem Stein. Zum Schlusse
  erscheint der Sigrist, setzt den schönsten der geopferten
  Kränze der Heiligen aufs Haupt und schmückt mit den
  übrigen den Grundstein.


  Unter den wenigen Reliquien Verenas, von denen man
  überhaupt Kunde hat, ist es gerade ihr Gürtel, der sie
  als eine die Ehen und Geburten beschirmende Heilige aufs
  deutlichste bezeichnet. Dieser war in dem ehemaligen
  schwäbischen Reichsstifte Roth verwahrt, einem mit
  regulirten Chorherrn besetzt gewesnen Gotteshause. Die Frage, wie
  er aus dem entlegnen Zurzach bis dahin kommen konnte, beantwortet
  sich aus der Grösse und Ausdehnung des ehemaligen Bisthums
  Konstanz, das wirklich bis über den Neckar bei Marbach
  reichte. Dieser Gürtel, schreibt Richter (Sigprangender
  Triumphwagen Verenae, Augsburg 1736, pg. 42 und 81), wird nach
  allgemeinem Brauche den Frauen bei schweren Geburten gebracht.
  Des römischen Kaisers Rudolf Sohn, Herzog Johannes, Landgraf
  in Elsass, ist so durch Verenas vielvermögenden Beistand zur
  Welt geboren worden.


  Hier folgt eine Reihe von Heilquellen, die im Aargau und
  dessen Nachbarlandschaften unter Verenas Namen altverehrt
  sind.


  Der Fussweg vom Rheinflecken Zurzach in das Städtchen
  Klingnau an der Aare führt über den Achenberg. Auf der
  Hochebene dieses beträchtlichen Bergzuges steht umgeben von
  tiefen Waldungen ein Bauernhof mit alter Wirthschaftsgerechtsame,
  benachbart eine durch den Bischof Sigismund von Konstanz 1062
  eingeweihte Kapelle sammt Wallfahrt zur Schmerzhaften Mutter
  Gottes. Jeden Samstag wird  hier Messe gelesen, im Monat Mai eine
  Feldprozession und ein Jahrmarkt abgehalten. Die günstige
  Jahreszeit, des Berges wilde Schönheit mit seiner
  erstaunlichen Fernsicht ins Hegau und Klettgau hinüber, die
  Wunderthätigkeit des Ortes und der den andächtigen
  Besuchern gewährte päpstliche Ablass führt alsdann
  zahlreiche Schaaren des Landvolkes aus dem Elsass und Schwarzwald
  hier zusammen. Man kocht im Freien ab und lagert des Nachts um
  hohe Feuer. Doch kein Wallfahrer verlässt den Berg, ohne
  nicht` über eine in Felsen gehauene Treppe zu der Schlucht
  beim Rothen Kreuz hinab zu steigen, wo die Wegscheide in das
  Aarthal hingeht. Hier trinkt er am wunderthätigen
  Verenabrünnlein und lässt auch für seine Kranken
  daheim ein Krüglein voll anlaufen. Ueber diese Waldquelle
  geht folgende Sage.


  Zur Zeit der ehemaligen Zurzacher Herbstmesse, die auf den 1.
  September als den Festtag Verenae fiel und der Schliessmarkt
  hiess, kam ein wenig bemittelter Mann aus dem Städtchen
  Klingnau hier bergan gestiegen in der Absicht, seinen Kindern so
  wohlfeile Winterschuhe einzukaufen, als sie auf jener
  berühmten Ledermesse Zurzachs zu haben waren. Das Geld aber,
  das ihm dazu nicht ausreichte, hoffte er bei ein paar gutherzigen
  Leuten daselbst vielleicht geliehen zu bekommen. In solchen
  unsichern Betrachtungen erreichte er das Verenabrünnlein,
  traf hier einen ihn freundlich anredenden Mann und theilte ihm
  seine heutige Absicht mit. Der Unbekannte verwies ihn an die
  Bergquelle. "Schon mancher Andere, sagte er, hat in deiner Lage
  hier die leere Hand in den Wassersprung gesteckt und sie
  gefüllt herausgezogen; aber die Bedingung bleibt dabei, dass
  man nicht vorwitzig nach oben schaue." Mit diesen Worten gieng
  der Fremde seines Weges und der arme Mann hinab zur Quelle. Hier
  stand wirklich ein Kistchen voll Geld, und so viel er mit zwei
  Händen fassen konnte, nahm er sogleich heraus. Aber jenes
  Unbekannten Wort, Schau nicht nach oben! kam ihm jetzt gar zu
  wunderlich vor; noch  vor dem Kistchen knieend, wendete er mit
  blinzelnder Neugier das Gesicht auf, und ach! da hieng gerade
  über seinem Kopfe gewaltig sausend ein umrollender
  Mühlstein. Eilends entsprang der Mann den Weg zurück
  nach Klingnau, hatte seine Hand voll Geld auf den Bergmatten
  verstreut, musste sich daheim zu Bette legen und soll bald
  hernach an einem Zehrfieber gestorben sein.


  Was soll hier dieser Mühlstein wohl besagen? Hinter ihm
  schwebt die Müllerpatronin Verena und will in ihrer
  Mildthätigkeit nicht gesehen sein. Es ist dies zwar ein
  öfters sich wiederholender Sagenzug, siehe Aargau. Sag. no.
  173; allein gerade auf die hl. Verena bezogen, findet er sich
  auch im Luzernerlande wieder. Eine Dienstmagd aus dem Dorfe
  Büttisholz im Entlebuch berichtet uns, dass in ihrer
  Pfarrkirche Verena die erwählte Patronin sei. Man zeigt
  dorten mitten im Felde der Gemeindemark eine Bodenvertiefung, in
  welcher sonst eine Quelle entsprang Namens Goldloch und
  Verenaloch. Man schrieb derselben die gleiche befruchtende
  Wirkung zu wie dem Verenabad der Stadt Baden, und die Ortssage
  fügt bei, wer ehemals in der Abenddämmerung mit
  abgewendetem Gesichte die Hand in dieses Wasser tauchte, empfieng
  aus einer weiblichen ein Goldstück. Als nun Knaben von
  Büttisholz einst in der Verabredung hieher gekommen waren,
  nach empfangenem Goldstücke schnell sich umzuschauen,
  erblickten sie eine schöne Jungfrau, die nach einem
  Augenblicke wieder verschwand; doch Tags darauf ergab es sich,
  dass auch die Quelle versiegt war.


  Fäsi, der seine Helvet. Erdbeschreibung im J. 1766
  herausgegeben, berichtet Bd. 2, 491, am Fusse des Aargauer
  Jurapasses Schafmatt sei schon in ältester Zeit ein Bad
  gewesen zur Erquickung der Reisenden, die über diesen
  steilen Berg wanderten. Aber man habe die Hauptquelle, die auf
  des Berges Sommerseite am sg. Klopfen lag, abgegraben und in die
  Badstube des Dorfes Oltigen hinabgeleitet. Dieser Quelle
  gegenüber entspringe das Verenawasser. Ebenso
   hat Gabriel
  Walser im Kartenblatte Kanton Basel des Homannischen Atlas an der
  Schafmatt bei Oltigen angemerkt: Verenaloch; und es ist
  dies dasselbe, dessen die Aargauer Sag. no. 1 mit dem
  Beifügen gedenken, dass die aus dem Elsass über den
  Jura nach Einsiedeln ziehenden Wallfahrer betend auf die Kniee
  fallen, sobald sie dieser Quelle nahen. Denselben Namen
  trägt, wie schon bemerkt worden, auch der Sprudel im Freibad
  zu Baden.


  Hier ist auch jene Verenakapelle zu erwähnen in der
  Nähe der Stadt Zug, gelegen am Fusse des Kaminstals, einer
  Berghöhe an der alten Strasse, die nach Aegeri und weiter
  nach Einsiedeln führt; auch hier ist ein herkömmlicher
  Rastort der Wallfahrer. Am Altar dieses in Kreuzform gebauten
  Kirchleins war früherhin eine Inschrift angebracht und
  meldete, der Bau sei 1661 erneuert und 1684 durch den Konstanzer
  Bischof Müller in Verenas Ehren eingeweiht worden; seither
  ist noch zweimal eine Renovirung nöthig gewesen. Anfangs des
  vorigen Jahrhunderts wurde der Zuger Rathsherr Merz nach Zurzach
  abgesendet, um im dortigen Stift einen Reliquientheil vom Arme
  der Heiligen nebst einem Atteste über der Reliquie Echtheit
  in Empfang zu nehmen. Nachdem die Zuger Klosterfrauen diese neu
  erworbne Partikel kostbar gefasst hatten, wurde sie am 15. Sept.
  1709 aus der Oswaldskirche der Stadt in Prozession zur Kapelle
  hinausgetragen "unter dem Knallen der Mörser und
  Doppelhaken". Zahlreiche Votivtafeln an den Kapellenwänden
  verkündigen des Ortes Wunderthätigkeit. Unweit des
  Kirchenportals stand bis zum Jahre 1810 das St.
  Verenabrünneli, der Brunnenstock geschmückt mit der
  Figur der Heiligen, allein die Brunnenleitung scheint von einem
  benachbarten Hofbesitzer abgegraben worden zu sein. Gleichwohl
  haben damit die Wallfahrten zur Kapelle nicht aufgehört, wie
  der Zugerkalender vom J. 1858, welchem diese Angaben entnommen
  sind, ausdrücklich berichtet: "Bist du krank und die
  Gütterli (Arzneigläschen) des Doktors wollen nicht
  anschlagen, so muss ich dir sagen,  dass in dieser Kapelle wirksam zu beten ist,
  besonders am Verenentage selbst. Da hast du alljährlich
  Gelegenheit in einer Festpredigt das Lob der Heiligen zu
  hören. Auch wird dir den Sommer hindurch so ein kühler
  Spaziergang in der Frühe überaus gut thun. Du bekommst
  dadurch Appetit und findest Stärkung für deine schwache
  Leber im nahen Röthelberg, sofern dir Verena nicht eins aus
  ihrem Krüglein einzuschenken geruht."


  Die dreierlei Statuen, die der hl. Verena in Zurzach, Baden
  und Herznach errichtet stehen, stammen aus alter Zeit, sind zu
  kirchlichen Ehren gesetzt und haben übereinstimmend die
  gleichen Attribute: die Heilige trägt in der einen Hand die
  Krause, d.i. ein langhalsiges Weinkrüglein, in der andern
  hält sie einen zweireihigen Haarkamm. Das Schnitzbild auf
  dem Kapellenaltare zu Herznach im Frickthal[7]
  hat in der Rechten statt des Krügleins zwar den langen
  Brodkipf, doch gleich daneben, auf der Flügelthüre
  dieses Altars angemalt, ist dasselbe Bildniss wiederholt, hier
  aber mit Kamm und Krug. Dasselbe Abzeichen ist auch in Blunschi's
  Zugerkalender noch vom J. 1823 zu sehen, der für das
  nichtlesende Landvolk bestimmt gewesen war und statt der
  Heiligennamen deren Figuren oder Symbole in kleinen Holzschnitten
  giebt. Hier ist unterm 1. September eine aufrecht stehende Katze
  zu sehen, die in den Vorderpfoten den langgezahnten zweireihigen
  Haarkamm hält und zu Füssen ein geschnäbeltes
  Giesskännlein stehen hat. Aus diesen beiden Attributen
  Verenas hat die ältere Legende auf eine opferwillige
  menschenfreundliche Jungfrau geschlossen die ihr Leben der Pflege
  Anderer so weit widmete, dass sie sogar den Schmuz der
  verlassenen Armuth nicht scheute. Daher hebt das von uns S. 108
  ff. mitgetheilte  mhd. Gedicht 106a den von ihr geheilten Aussatz
  hervor:


  
    
      auzſetzig behaft macht ſi ſlecht,


      plint, chrump macht ſi gerecht.

    

  


  In diesem Sinne erzählt dann auch Richter, Sigprangender
  Triumphwagen Verenae, S, 51: "Sie that den Kranken die Speisen in
  den Mund, bereitete ihnen die Betten, kehrte den Boden,
  säuberte die Kleider, wusch alte Erbschäden aus und
  zwagete die mit Siechthum beladenen Häupter." Auf solche
  Anschauung hin wurden nachmals die "Armenbäder", wie
  dasjenige in der Stadt Baden, gegründet, jeder Gast hatte
  sein Krüglein mit Lauge und seinen Kamm selber mitzubringen.
  Die dortige Verena-Bruderschaft, die durch Papst Urban seit 1625
  neu bestätiget worden, ist nach dem dritten Paragraphen
  ihrer Satzungen verpflichtet, Erkrankte heimzusuchen, Armen
  Almosen und bestimmte jährliche Spendmähler zu
  verabreichen.


  Das Steinkrüglein Verenas wird in der ältesten
  Legendenaufzeichnung gleichfalls mit einer besondern
  Wundergeschichte bedacht. Hirten fanden dasselbe einst an jenem
  Rheinufer bei Zurzach, heisst es da, wo vormals eine
  Römerstadt gestanden hatte, es war eine steinerne Urne, die
  man hernach kirchlich aufbewahrte. Als einst eine treue Wittwe
  ihrem verstorbnen Gemahl so lange nachweinte, dass sie
  darüber erblindete, erschien ihr nachts die Heilige und
  sprach: "Noch ist der Steinkrug vorhanden, der mir diente den
  Siechen das Haupt zu baden und den Angesteckten die Kleider zu
  waschen, daraus wasche dich gleichfalls." Die Frau suchte und
  fand an jenem Uferplatze die Urne, wusch sich daraus und bekam
  das Augenlicht wieder. Die gleiche Hilfe gewährte dasselbe
  einem Rosshirten, der von seinem unbarmherzigen Herrn geblendet
  worden war. Auch auf die weibl. Fruchtbarkeit hat es Beziehung
  gehabt; der Abgl. (Grimm no. 440, Ehstnisch no. 22) warnt
  schwangere Weiber, sich auf eine Wasserkanne oder sonst auf ein
  Wassergefäss zu setzen, sie würden sonst zu viel
  Töchter gebären.  Ein Stück von diesem Verenakrüglein hat
  nachmals der Fürstabt von St. Blasien erworben und
  dafür den Zehnten im ganzen Amte Waldshut an das Zurzacher
  Stift abgetreten. Darum erhob dieses letztere den Zehnten, bis zu
  dessen allgemeiner Ablösung, in folgenden acht badischen
  Nachbargemeinden: Kadelburg, Aettwil, Gortwil, Thiengen,
  Rheinheim, Küssennacht, Dangstetten und Bechtisbohl. In der
  Krypta der Stiftskirche steht Verenas steinernes Grabmal, ein von
  hohem Alter zeugendes, kunstloses Werk; obenauf liegt in
  Lebensgrösse gehauen ihr Bild in Matronenkleidung, doch zum
  Zeichen bewahrter Jungfräulichkeit in fliegenden Haaren, es
  hält in der Linken den zweireihigen Kamm, in der rechten
  einen Wasserkessel am eisernen Tragringe. Die den
  Niedrigkeitsdiensten der Bade- und Wäschermagd aus
  Menschenliebe sich unterziehende Heilige ist in Zurzach mehr als
  bloss kirchlich verehrt, sie ist dorten zum Ortsgeiste geworden
  und heisst die Weisse Frau. Das mitten im Marktflecken stehende
  Haus zum Weissen Rössli ist ihr Aufenthalt. Aus dem
  Vorhöflein desselben schreitet um Mitternacht vor hohen
  Festtagen eine stattliche schneeweisse Frau hervor und begiebt
  sich zum mittleren Brunnen auf dem Marktplatze. Hier spült
  sie ihr Weisszeug aufs sorgfältigste, und stolzen Ganges
  kehrt sie auf jenen Vorhof zurück. Dass dieser Hausname zum
  Weissen Ross auf die dem Verenadienste kirchlich geweiht gewesnen
  Rosse zu beziehen sein wird, erklärt sich auch aus
  nachfolgender Ortssage. Die sogenannten vier Gotteshöfe in
  der aargau. Gemeinde Reckingen sind ein Mannslehen, welches auf
  vier dortigen Bauerngeschlechtern ruht, wofür diese
  verpflichtet sind, dem Stifte Zurzach Zehnten und Bodenzins von
  den 80 Juchart haltenden Gütern zu entrichten, die
  Unterhaltung der dazu gehörenden Antoniuskapelle zu
  bestreiten und für den Messpriester den Messwein zu liefern.
  Seitdem nun Zehnten- und Bodenzinspflicht hier wie sonst im
  ganzen Lande gesetzlich abgelöst worden ist, haben diese
  Höfe ein dem Stifte Zurzach schuldendes Grundzinskapital
   von Fr. 6259 zu
  verzinsen, die Verwaltung des Kapellenfonds aber ist aus
  geistlicher Hand an den Gemeinderath von Reckingen
  übergegangen und hat seit dem Jahre 1854 die gründliche
  Erneuerung der Kapelle zur Folge gehabt. Diene letztere liegt in
  demjenigen Hofe, der nach seinem vierstöckigen Meierhaus das
  Grosse Haus genannt wird. Aus ihm, erzählt man, kommt zu
  gewissen Zeiten des Nachts ein Füllen gelaufen, umtrabt das
  Gebäude, wird darüber zusehends grösser und ist
  mit einem male wieder unsichtbar. Bemerkenswerth ist nun hiebei
  der angebliche Umstand, dass Frauen niemals das Füllen
  erblicken, wohl aber statt dessen eine weissgekleidete Frau,
  welche gleichfalls das Haus umgeht, an dessen vier Ecken
  bedächtig stehen bleibt und hierauf ihren Weg in die
  Antoniuskapelle nimmt, wo sie verschwindet.


  Da Frau Hulle, welche gleich Verenen den Geburten hilfreich
  beisteht, in Franken auf einem Rosse einher kommt, und
  Schwangere, welche nähig sind ("übergehen"), einem
  Schimmel Haber aus ihrer Schürze zu geben pflegen (Wolf,
  Beitr. 2, 407), so werden jene Sagen darauf deuten, dass dem im
  Dienste Verenas stehenden Priester ein Dienstross zu seinen
  Amtsverrichtungen gestellt werden musste, und dass die Neuzeit
  diese Stiftung aufgehoben hat. Dem Kloster Königsfelden
  wurde Ross und Harnisch geopfert (Argovia 5, 32), auf ein
  gleiches Rüstpferd lässt die Ortssage von
  Mittel-Schneisingen schliessen, wornach der dortige Dorfgeist in
  der Kapelle des Ortes wohnt und Kapellenthierlein heisst. Aargau.
  Histor. Tascheub. 1862, S. 54. Ortsgeister in Schweden heissen
  Kirchenzaum und Kirchenhalfter weil dieses Reitzeug, zum Dienste
  des Priesters bestimmt, in den dortigen Kapellen hieng. Das Ross,
  das Ludwig der Baier im Treffen bei Ampfing geritten, vermachte
  er unmittelbar darauf der Kapelle in Grünthal bei
  Vilsbiburg, die davon bis jetzt Sattelkapelle heisst. Holland,
  Ludwig der Baier und sein Stift Ettal, 1860, 6.


  Mit ihrem andern Attribute, dem Kamme, zeigt die
   sagenhafte
  Verena sich in einem bei Ober-Siggenthal (Bez. Baden) liegenden
  Wäldchen, das nach einem tief eingeschnittenen Wasserbette
  das Tobelhölzli heisst. Am südlichen Waldrande, hart am
  Fusswege, der nach Kirchdorf geht, sprudelt dorten eine
  schöne Quelle, an der ein uraltes Weibchen sitzt und sich
  das Haar kämmt. Neben ihr grast das gespenstische, aber
  unschädliche Nachmittagslamm. Auch das Mütterlein ist
  freundlich, nur will sie in ihrem Geschäfte nicht
  gestört und von den Vorübergehenden nicht etwa
  ausgelacht sein, sonst setzt es für den Spötter gewiss
  einen geschwollenen Kopf ab. Das ist das Tobel-Vreneli.
  Anderwärts heisst sie nach ihrem in der Sonne blitzenden
  Kamm das Strähl-Anneli, oder nach ihrem buschigen Grauhaar
  das Heuel-Mütterli, denn Heuel bezeichnet den verzausten
  Hollenkopf. Zu Tegerfelden erscheint sie sogar noch in vollem
  Liebreize nackter Jungfrauenschönheit, zieht einen Goldkamm
  durch die Locken und lässt ihr gelbes Ringelhaar bis auf die
  Spitze der Grashalme niederfliessen. Von allen diesen
  Erscheinungsweisen berichten bereits die Aarg. Sag. 1, S. 131.
  240 und die Naturmythen S. 139. Einen Silberkamm und eine
  Badstande hinterliess auch die hl. Wiborada aus Klingnau im
  Aargau; jener wurde in der St. Galler Stiftskirche verwahrt und
  gegen Kopfweh gebraucht, in dieser genasen Kranke wunderbar.
  Murer, Helvetia sacra. Diese Wiborada war nicht bloss Verenas
  Landsmännin gewesen, sie hatte sich auch dem gleichen
  Geschäfte gewidmet, die Haarpflege zu leiten und den Aussatz
  zu heilen; somit besass also einst der Aargau zwei weibliche
  Schutzpatrone gleicher Art. Es widerstrebt nun zwar unsern
  ästhetischen Begriffen geradezu, eine so widerwärtige
  Krankheit, wie der Aussatz ist, der Pflege der Schönheits-
  und Liebesgöttin selbst zu unterstellen; das Alterthum aber,
  auch das klassische, hatte Grund, hierin anders zu denken, und
  sprach sich darüber eben so offenherzig aus, wie die
  Verenasage thut. Suidas, der zum Namen Aphrodite bemerkt, dass
  die Römer ihre Bildsäule mit einem  Kamme in der Hand vorstellten,
  erzählt hiebei: Als einst die römischen Frauen die
  Krätze befiel, mussten sie sich das Haar abschneiden und die
  Kämme wurden ihnen entbehrlich. Darauf flehten sie zur
  Aphrodite, ihnen die Haare wieder wachsen zu lassen, und ehrten
  sie mit einer Bildsäule, die den Kamm trug.


  Die landschaftlichen Gesundheitsregeln, mit welchen dieser
  Abschnitt schliesst, zeigen nun die Verena zweifellos und
  wirklich in der ihr beigeschriebenen Rolle: sie verleiht hier dem
  ihr folgsamen Mädchen das schöne Haupthaar und zugleich
  den schönen Schatz. Am 1. September, als dem kirchlich
  gefeierten Verenentage, ist es in der Altgrafschaft Baden, deren
  Gebiet von der Limmat zum Zurzacher Rhein reicht, durchgehends
  katholische Sitte, die Kinder frisch zu kleiden, wie es sonst nur
  um Neujahr oder Ostern geschieht. Damit glaubt man die Kleinen
  auf ein neues vor Krankheit geschützt zu haben. Am gleichen
  Tage ist es in jener Landschaft Hausbrauch, dass die Mutter an
  allen Köpfen ihrer Kinder eine gründliche Wäsche
  abhält, dem jüngsten Mädchen wird der erste Zopf
  geflochten; das behütet vor Kopfweh und giebt einen feinen
  Haarwuchs. Hält sich das Kind widerwillig unter dem Kamme,
  so gilt folgender Reim:


  
    
      Chind, bis ietz still und fîn,


      oder es chunnt Frau Vrin,


      die het ne grosse Striegel


      und zert di kech am Riegel.

    

  


  Der Riegel bezeichnet in der Mundart den Haarbüschel. Die
  Frau Vrin ist also hier eine Drohgestalt, wie in Schöppners
  Bair. Sagenb. no. 1282 die lange Agnes, welche die Leute am Bache
  mit Bürste und Stahlkamm behandelt, bis Haut und Haar
  abgeht. Man macht dem kleinen Mädchen dabei weis, der neue
  scharfe Kamm und ein dreimaliges Abwaschen des Kopfes sei
  nothwendig, wenn dereinst ein eben so saubrer Liebhaber sich
  anmelden solle, und hiefür hat man folgendes
  Sprüchlein:



  
    
      Ach mî liebi Jumpfere Vre',


      gsehst, i ha kes Schätzeli meh,


      strähl und wäsch mi doch au nett,


      dass mî Hansli Freud ab mer het!

    

  


  Auch in Segensformeln wird ihr Name noch genannt. Ein unter
  dem Namen "Albertus Magnus Egyptische Geheimnisse" noch bei
  unserm katholischen Landvolke verbreitetes Zauberbüchlein
  giebt in seinem 3. Hefte pg. 19 folgendes Mittel an, die Warzen
  (nicht aber die Wanzen, wie Simrocks Mythologie III, 377
  druckt) zu vertreiben: Man haucht im Namen der Dreieinigkeit
  über die Warzen und spricht dreimal:


  
    
      Frene, Frene, dorra weg!

    

  


  In Verena veranschaulicht sich jene krankenpflegende, weise
  vorsorgende, geduldig ausdauernde Barmherzigkeit, die eine
  Eigenthümlichkeit des weiblichen Geschlechtes ist. Schon
  durch seine besondere, vorempfindende Zartheit ist das
  Frauengemüth von hingebender Menschenliebe erfüllt.
  Weil es mehr aufs Einzelne und Besondere achtet, so vermag es
  sieh mit schneller Erkenntniss in die Schicksalslage Anderer zu
  versetzen; weil es eine vorherschende Anlage zu besonnener
  praktischer Hilfe hat, so übernimmt es freiwillig das
  Geschäft der Krankenpflege und vollzieht es im Einzelnen mit
  grösserem Glücke als der Mann, da es weniger schnell
  als er in Dienstleistungen ermüdet, mehr und länger als
  er zu dulden, zu entbehren, auszudauern vermag in Mühen und
  Nachtwachen. So erscheint das Weib allen Völkern
  während grosser allgemeiner Leiden als eine heroische,
  opferwillige Seele, und ist daher mit Recht im Glauben und in der
  Kunstdarstellung der Rettungsengel für die schmerzbehaftete
  Welt geworden.


  Mit Befriedigung erkennt der Forscher in diesen
  Charakterzügen Verenas, wie es dem humanen Geiste der
  christlichen Lehre gelang, die zum Märchen gewordne Gestalt
  einer heidnischen Hilfs- und Heilgöttin allmählich "zur
  demüthigstillen Erscheinungsweise einer Grauen Schwester",
   wie Gelpke
  (Schweiz. Kirchengesch. 1, 180) charakteristisch sagt, zu
  entgöttern und zugleich wieder empor zu heben. Aber etliche
  Spuren der Heidengöttin bleiben hinter dem kirchlichen
  Heiligenschein immer noch erkennbar, wie denn Verena noch heute
  zuweilen den ihr geweihten Altar verlässt, um unter
  mancherlei Namen und Gestalt draussen an den gewohnten
  Büschen und Quellen des Waldes einer wilden Naturfreude
  nachzuschweifen. Kaum würde man dann die Göttin oder
  die Heilige noch in ihr vermuthen, trüge sie nicht ihren
  alten Namen oder ihre geweihten Abzeichen. Denn dann wird sie
  wieder ein "alt heidnisch Wassergötzli", wie der Berner H.R.
  Grimm (Schweizer Chronica 1786, 249) sie bezeichnend genannt hat,
  und schon die rohe Härte, mit der sie ungläubigen
  Missethätern die Strafe zumisst, lässt ihr und ihrer
  Legende hohes Alter erkennen. Als jener Knecht des Zurzacher
  Priesters sie fälschlich der Veruntreuung im Haushalte
  anklagt, muss nicht bloss er sogleich erblinden und zeitlebens
  vom fallenden Weh geplagt sein, sondern auch keins seiner
  Blutsverwandten stirbt hin ohne Siechthum, Lähmung,
  Blindheit und Tobsucht. Dafür, dass ein Weib eigensinnig am
  Verenentag daheim bleibt und spinnt, während Alles sich in
  die Kirche begiebt, wird sie von den Rückkehrenden im
  fallenden Weh gefunden, die Kunkel noch in den Händen
  festgeklammert; ebenso wuchs einem Manne, der am Festtage im
  Walde holzte, die Axt in der erstarrten Hand fest.
  Gleichfürchterlich bestraft sie den Bauern, der an ihrem
  Kirchenfest sein Heu auf der Wiese schobert, und so noch
  Aehnliches. Dieses Uebermass barbarischer und leidenschaftlich
  dreingreifender Körperstärke herscht besonders in den
  mehrfach von Verena handelnden Gebirgssagen vor, wie solche sich
  in den deutschen und rhätischen Alpen finden. Sie trägt
  in Bünden, Engadin und an der bairisch-tirolischen Grenze
  den Namen Verein, gebildet wie die rhätischen
  Ortsnamen Madulein (Bez. Zutz, im Oberengadin, urkdl. 1139
  Madulene), oder wie Luzein und Valzein im Prätigau (urkdl.
   Valzena). Eine
  solche Verein-Alpe liegt bei altbair. Mittenwald (Steub,
  Herbsttage in Tirol, S. 251), eine andere an der
  weitläufigen Eiswüste des Selvretta. Hier hat die
  "Fremd-Vereina" ihre zwei besondern Höhlenwohnungen in der
  Col die Balma und Baretto-Balma. Die letztere ist stets
  reingekehrt, wie ausgeblasen, und duldet auch kein bischen Laub,
  Holz oder Stein in sich; es lässt nichts drinnen, sagen die
  Hirten und staunen das Geheimniss an (Tscharner, Statist. v.
  Bünden 1, 140. 258. Bündner VolksBl. 1832, 214). Am
  namhaftesten aber ist das bekannte Vrenelisgärtli, jenes
  weithin durch die Schweiz schimmernde Firnfeld des
  Glärnisch, 9,353 Fuss über Meer, das sich wegen der
  angeblichen Ausschweifungen des Sennenvolkes aus blühenden
  Matten in ewige Gletscher verwandelt hat.


  Nachfolgende eigenthümliche Sage hierüber beruht auf
  der schriftl. Mittheilung, die wir dem Hn. Heinr. Gessner, Lehrer
  in zürch. Lunnern, zu verdanken haben. Bei letztgenanntem
  Orte im Bezirk Affoltern liegt am südlichen Fusse des Albis
  der unheimliche Türlersee, der tiefste im ganzen
  Zürcher Lande. Seinen Namen hat er von seiner Lage, da er an
  des Berges Engpasse und Thore: turilin, gelegen ist. Er sammt der
  Umgegend gehörte in der Vorzeit einer starken, herrischen
  und arbeitsrüstigen Frau an, die beim Volk Frau Vrene hiess.
  Da begab es sich, dass die Leute von Heferschwil, einem Weiler
  der Gemeinde Metmenstetten, wegen einer fruchtbaren Gemarkung am
  Jungalbis mit dieser Frau in einen heftigen Eigenthumsstreit
  geriethen, der kein Ende nahm, weil sie in ihrem Stolze sich
  weigerte vor einem Richter des Landes zu erscheinen. Mit
  Hülfe fahrender Schüler zog sie in einer einzigen Nacht
  einen tiefen breiten Graben durch das ganze Jungalbis und schied
  so ihr Eigenthum für immer vom Gelände der Gegner. Der
  Graben war gezogen bis zum Türlersee, es fehlte nur noch der
  letzte Spatenstich, so würden die Wasser sich über ganz
  Heferschwil ergossen haben. In diesem Augenblick aber erfasste
  einer der fahrenden Schüler  die Frau und entführte sie durch die
  Lüfte auf die Westseite des Glärnisch, setzte sie hier
  auf einer weiten grünenden Berghalde ab, wies ihr diese zum
  Aufenthalt an und sprach: "Hier kannst du gartnen, Vrene!" Dorten
  hat sie darnach so lange Zeiten gehaust, bis dieser schöne
  Alpengarten endlich sich in eine weite Firnstrecke verwandelte.
  Noch steht Frau Vrene daselbst, den Spaten in der Hand, zur
  Eissäule erstarrt, mitten in dem von Felsmauern eingefassten
  Schneefelde, das bis ins Knonauer Amt herüberblinkt.


  Dieser eben erwähnte Graben am Jungalbis ist
  rechtsgeschichtlich seit alter Zeit bekannt und trägt in der
  Offnung von Borsikon (Grimm, Weisthümer 1, S. 51) den
  auffallenden Namen Kriemhiltengraben. Nach einer zweiten hievon
  handelnden Volkssage, mitgetheilt in Meyer's Zürch.
  Ortsnamen no. 182, waren die Bewohner von Heferschwil mit jener
  Kriemhilt gleichfalls in Zwist gerathen, und die Erzürnte
  schwur, sie werde den Türlersee abgraben, seis nun Gott lieb
  oder leid. Durch einen kleinen Berg, der zwischen dem See und dem
  Weiler liegt, begann sie den Durchstich mit einer Schaufel, so
  gross wie ein Scheunenthor. Da erregte Gott einen gewaltigen
  Sturm, der ihre Schaufel zerbrach und sie selbst von der Erde
  fortriss bis auf den Glärnisch in Vrenelis Gärtli.


  So reicht also die Verenasage in die unorganische primitive
  Steinzeit zurück. Der erratische Block, aus dem Verena die
  Neugebornen hervorholen lässt; der Mühlstein, auf dem
  sie wilde Ströme befährt; die Felsklüfte,
  Hochalpen und Gletscher, die ihren Namen tragen; die heissen
  Sprudel, die sie aus dem Boden stampft und mit dem Finger aus der
  Rheininsel hervor bohrt—verkünden eine
  ursprüngliche Riesenjungfrau, deren roh angelegte Gestalt
  später ins Satanische umgeschlagen haben würde,
  hätte die Kirche sie nicht frühzeitig noch
  christianisirt. Statt der Heiligen besässe man alsdann eine
  alles versteinernde Hexe; oder statt der demüthig dienenden
  Priestermagd nur eine diebische Pfaffenkellnerin, die der
  Unterschlagung beschuldigt  entspringt, über die ganze Breite des Thales
  setzt und ihre Fussspur drüben in die Felsenplatte der
  jenseitigen Thalwand eindrückt.

  


  FUSSNOTEN:

[7]


  
    In dieser Herznacher Verenakapelle, und nachmals in dortiger
    Pfarrkirche, waren pfarrgenössisch die Frickthaler
    Dorfschaften: Ueken, Zeihen, Denspüren, Ober- und
    Niederasp, schliesslich auch Häner am Schwarzwald, ob
    Laufenburg.

  

  

  


  Vierter Abschnitt.


  Verena als Frau Venus.





  Das Tannhäuserlied in aargauischer Version; die Frau
  Venus-Vrene des Volksliedes; die Venus-, Feens- und Vrenberge,
  die Venus- und Vrenenhäuser, aus ihrer gegenseitigen
  Namensvertauschung zurückgeführt auf den
  ursprünglichen Mythus.


  Nachfolgender Liedtext wurde von einer im vorigen Jahrzehnt
  verstorbnen Matrone, der Frau Meyer auf dem Tromsberge, im
  aargau. Bezirk Baden, auf dem Siechbette ihrem Arzt Dr. Al.
  Minnig zu Baden in die Feder diktirt. Der Text kommt demjenigen
  am nächsten, welcher einst von Stalder in Entlebuch
  gleichfalls nach mündlicher Ueberlieferung aufgeschrieben
  und an Lassberg übergeben wurde, der ihn im Anzeiger 1832,
  240 veröffentlichte. Daraus entnahm ihn Uhland für
  seine Sammlung no. 297 C., und nach dieser Fassung sind hier
  unten alle Einzelverse unseres Textes besonders bezeichnet, die
  mit jenem Stalderischen übereinstimmen. Was die
  Literaturgeschichte des Tannhäuser-Liedes betrifft, die
  schon von Uhland begonnen worden, so steht sie seither in
  Gödekes Deutsche Dichtung im Mittelalter (1854, S. 580) bis
  zur Vollständigkeit aufgeführt.


  
    
      Tannhäuser war ein junges Bluet,


      Der wot gross Wunder gschaue,[8]


      Gieng auf Frau Vrenelis Berg


      Zu selbige schöne Jungfraue.

    


    
      Wo er auf Frau Vrenelisberg ist cho,


      Chlopft er an a d'Pforte:


      Frau Vrene, wend er mi inne loh,


      Will halte eu'e Orde!

    


    
      "Tannhäuser, i will der mi Gspile ge


      Zu-m-ene ehliche Wib."[9]


      Diner Gspilinne begehr ich nit,


      Min Leben ist mer z'lieb.

    


    
      Diner Gspilinne darf i nüt,


      Es ist mir gar hoch verbotte,


      Sie ist ob em Gürtel Milch und Bluet


      Und drunter wie Schlangen und Chrotte.

    


    
      Tannhauser sass am Figebaum,


      Drunter er war entschlafe.


      Es chunt em für i sinem Traum,


      Er müess uf Rom wallfahrte.[11]

    


    
      Wo er in d'Stadt Rom inne chunt


      Wohl unters höchsti Thor,


      Frogt er dem oberste Priester noh,


      Wo in der Stadt Rom wär.

    


    
      Wo er i d'Chille ie chunt,


      Vor'm Pobst thet er sich gneige:


      Gott grüeze eure Heilige, Pobst,


      Mine Sünd will i eu azeige.

    


    
      Der Pobst het do en düere-düere Stab,


      Vo Dürri war er gspalte:


      "So wenig de Stab meh z'grüene chunt,


      So wenig magst du Ablass erhalte."[12]

    


    
      Und wenn i nümme z'Gnade chum


      Und nümme mag werde bihalte,


      So gohn i uf Frau Vrenis Berg


      Und leben bîn ihr im Walde.

    


    
      Es goht nit meh als dritthalb Tag,


      So fieng der Stab a z'gruene,


      Er treit es Laub so grüen wie Gras,


      Darzue drei schöni Blueme.[10]

    


    
      De Pobst schickt sine Botten us,


      Sie wüsset ehn niene meh z'gwahre;


      Er schickt sie us in alli Land,


      Der Tannhuser blibt verfahre.

    


    
      Sie chömmet uf Frau Vrenelis Berg,


      Chlopfet a d'Pforte und die ist gschlosse


      Tannhuser soll do usse cho,


      Sine Sünde eigen ehm nochg'losse!

    


    
      "Zun-ech usse cho, das chan i nit,


      Do muess i bliben inne.


      Muess bliben bis am Jüngste Tag,


      Dä gohts mer erst, wies cha und mag!"

    


    
      Tannhuser sitzet am steinige Tisch,


      Der Bart wachst ihm drum umme,


      Und wenn er drümal ummen isch,


      So wird der Jüngst Tag bald chumme.


      Er frogt Frau Vreneli all Fritig spot,


      Öb der Bart es drittmol umme goht


      Und der Jüngsti Tag well chumme.

    

  


  Ein im Sarganserthale gegen Ragaz hin gelegner Hügel, an
  dessen südlichem Fusse vormals die Gerichtsstätte des
  Bezirks gewesen war und wo Urkunden ausgefertigt wurden, von
  denen jetzt noch einige im dortigen Oberlande vorhanden sind,
  heisst im Munde älterer Leute der Frau Vrenes Berg und Frau
  Venesberg. Er gilt als ein Schloss voll feenhafter Jungfrauen.
  Hier mitten unter romanischem Spracheinfluss behauptete sich bis
  auf die Neuzeit das oberalemannische Verena-Tannhäuserlied,
  und wurde nach einem zu jenem Feenschlosse angeblich
  gehörenden Thiergarten "das Thiergetlied vom Vrenesberg"
  genannt. Mittheill. des St. Galler histor. Vereines, Heft 4, 198.
  Wie aber kommt die hl. Verena an der Stelle der Venus in das
  Tannhäuserlied und was ist der Sinn dieses Liedes, wenn ihm
  die Heilige einverleibt werden konnte? Bereits Grimm (Myth. 283.
  913. 1212) hatte unter dieser doppelnamigen Frau Venus-Vrene die
  Göttin Freyja gemuthmasst; seine Ahnung, wird durch die
  seither weiter vorgerückte Sagen- und Sprachforschung
  bestätigt.


  Die echte Göttersage hiezu ist erhalten in dem eddischen
   Liede von
  Fiölsvinnr und erzählt also. Die Göttin Freyja war
  dem Halbgotte Odhr vermählt und von diesem verlassen worden.
  Vordem hatte sie wegen ihres berühmten Halsgeschmeides die
  Schmuckfrohe geheissen, Menglöd; nun aber empfieng sie den
  neuen Namen die Thränenschöne, denn um den verlornen
  Gemahl durchsuchte sie alle Länder und weinte ihm goldne
  Thränen nach. Sie mied der Männer Gemeinschaft; erbaute
  sich auf einer Waldhöhe eine Halle, über deren
  Schutzwehren Niemand einzudringen vermochte, und lebte hier mit
  heilkundigen Mädchen einträchtig zusammen. "Hilfeberg
  heisst die Höhe, wo sie wohnen, allen Lahmen und Siechen
  Hilfe schaffend; keine Krankheit ist, die sie nicht zu wenden
  wüssten." Da kehrte der die Welt durchreisende Odhr nachmals
  wieder zurück und sprach zum Wächter des Berges: "Reiss
  auf die Thüre, Wächter! auf kalten Wegen komm ich her,
  die Schicksalsschwestern sind an meiner langen Säumniss
  schuld, doch geh und frag erst Menglöd, ob sie mich noch
  liebt?" Da emfieng sie den Langersehnten mit Küssen und
  sagte: "Lang sass ich auf dem Berge, Tag und Nacht nach dir
  blickend, endlich hat sich mein Sehnen erfüllt; mein lieber
  Freund ist gekommen, nun sind wir beide fröhlich!" Die
  Verwandtschaftszüge zwischen diesem Mythus und dem
  Tannhäuserliede sind einstweilen folgende.
  Odhr-Tannhäuser wandert aus dein Waldberge der Freyja-Vrene
  weit in die Welt fort bis nach Rom, kehrt aber, weil bei allen
  Menschen verkannt und verstossen, wieder heim, wo inzwischen die
  verlassne Geliebte mit ihrer Jungfrauenschaar den Orden
  heilkundiger, hilfreicher Schwestern gestiftet hat, und pocht am
  Thore. Der Wächter (der getreue Eckart) erkennt seinen Herrn
  und führt ihn in den Berg. Draussen lässt er den
  dürren Wanderstab liegen, der sogleich an zu grünen
  fängt; drinnen ruht er am Steintische und bemisst das nun
  nicht mehr unterbrochne Glück nach der Länge des
  Bartes, der ihm dreimal um den Tisch herumwachsen wird.
  Entzückt über diese doppelte Unendlichkeit ewiger Zeit-
  und Liebesdauer,  befragt er jeden Freitag seine Freyja-Vrene, ob
  nun noch ein jüngster Tag gedenkbar sein könne. Zur
  Bekräftigung dieser gegebnen Erklärung sowohl als der
  sogleich mitzutheilenden Etymologie der bezüglichen
  Eigennamen, fügen wir ein paar Sagenbruchstücke bei,
  die zu dem Kostbarsten gehören, was in der letzten Zeit zu
  Tage kam. Pröhle's Harzsagen 2, S. 209-211 berichten: Es war
  eine Frau, die wohnte im Walde auf einem königlichen Schloss
  und hiess Frû Frêen und Frû Frîen. Sie
  war einmal im Himmel gewesen und da von den Sterblichen um Rath
  befragt worden. Um ihren Freier aufzufinden, durchzog sie die
  ganze Welt, doch da er ihr immer wieder verschwand, brach sie in
  ein furchtbares Weinen aus. Davon hat man in Ilseburg noch
  folgenden Reim:


  
    
      Frû Frîen


      wolle geren frîen


      un konne keinen krien,


      da feng se an de schrîen.

    

  


  Noch Anfangs Juli 1855 wurde diese weissgekleidete Frau Freen
  von einen Burschen aus Ilsenburg im dortigen Walde gesehen.
  Dieselbe um ihren verschwundnen Gemahl trauernde Göttin
  heisst in Wolf's Hess. Sagen no. 12 die Huldgöttin, Frau
  Holl: "Bei Fulda im Walde liegt ein Stein, in dem man Furchen
  sieht; da hat Frau Holl über ihren Mann so bittre
  Thränen geweint, dass der harte Stein davon erweichte." Dass
  diese Holl die Göttin Freyja wirklich ist, wurde neuerlich
  durch den aufgefundenen Namen Friggaholda beurkundet (Mannhardt,
  Mythen 295). Freyja selbst ist die von Paulus Diaconus als
  Gemahlin Wodans genannte Frêa (ahd. Frouwa, domina) und
  lebt in den niedersächs. Sagen bald unter den diminutiven
  Namensformen der Frau Freke und Frick, bald besonders um
  Halberstadt und Drübeck als Frû Frîen, Frû
  Frêen fort. Kuhn, Nordd. Sag. no. 70 und S. 414. 519. Mit
  diesen niederdeutschen Namensformen und Sagen der
  Schönheits- und Liebesgöttin stehen nun die
  oberdeutschen desselben Wortstammes in  frî, mulier formosa,
  entspricht das alemann. Adverb frein, frîn: pulcher,
  venustus. "Bis mer hübsch frîn", sei mir hübsch
  artig, hübsch sittsam, sagt das Berner Mädchen zu einem
  allzu stürmischen Liebhaber; "de sim-mer jo die freinste
  Lüt", gar allerliebste Leute, heisst es luzernerisch.
  Firmenich 2, 578. 594. Mit diesem Schönheitsprädikate
  übereinstimmend bezeichnet in Hebels alemann. Gedichten der
  Frauenname Vrene ausschliesslich die Geliebte und Schöne.
  Der Stamm des Wortes geht durch die indogermanischen Sprachen;
  gothisch frijon ist amare, sanskrit priya bedeutet angenehm und
  geliebt; die Pflanze Frauenhaar (capillus Veneris) heisst
  irländisch Freyjuhâr, dänisch Fruêhâr
  und Venusgräs, norwegisch Mariagras, weil die Schönheit
  das höchste Epithet bleibt, das an Göttinnen
  hervorgehoben wird. Myth. 279. Es entgeht uns keineswegs, dass
  hiebei die beiden von der Edda auseinander gehaltenen Namen und
  Figuren der Göttinnen Freyja (Freyrs Schwester) und Frigg
  (Odhins Gemahlin) wieder in eins zusammen fallen; allein dieselbe
  Verwechslung war sogar schon den nordischen Quellen geläufig
  und hat darin ihre Berechtigung, dass beide ursprünglich nur
  die in zwei Seiten auseinander gegangene eine Himmels- und
  Herzensherrin eines älteren Göttersystems gewesen sind,
  welches vor der Trennung der nordischen Götter in Asen und
  Vanen bestanden hat. Aus der launenhaften Gemahlin Odhins Fricke,
  die mit dem Gemahl als Windsbraut einherstürmt und
  Leichenfelder zehntet, hat der auf die Naturreligion der
  Asenlehre folgende feinere Vanenglaube eine familiäre,
  wirthschaftlich-besorgte Freyja gestaltet; in ihr ist die
  frühere Grausamkeit veredelt als Tapferkeit, Sonnenschein
  und Regen ist ihr unterthan, wo sie naht, trieft Segen auf Land
  und Menschen, zeugend und zeitigend ist sie die Gottheit der
  Liebe und Ehe. So urtheilt über die Vanengötter
  überhaupt Weinhold D. Frauen, 30.


  Aus dem Vorausstehenden ergiebt sich also, dass die
  
  angeführten Namen der Göttin, eddisch Freyja,
  langobardisch Frea, niederdeutsch Freen und Frien, oberdeutsch
  Vren nur landschaftlich verschiedene Namensformen einer und
  derselben Göttin sind. Seit wann aber ist die Frau Vrene des
  schweiz. Tannhäuserliedes im hochd. Liedtexte eine Frau
  Venus im Venusberge geworden? Seit den Ritterdichtungen des
  Mittelalters, in denen die Minnegöttin modisch und gelehrt
  die frow Venus und ihr Palast der Venusberg hiess, und seitdem
  dann auch die theologische Literatur dieselbe Benennungsweise
  nachahmend in ihre zahllosen Teufels- und Hexengeschichten
  übertrug. Geiler von Keisersberg, in den Predigten von der
  Omeiss 36, lässt die Hexen in Frau Fenusberg fahren;
  schon fünfzig Jahre vor ihm nennt Joh. Nider († 1440)
  im Formicarius zum gleichen Zwecke den Venusberg, und nach
  hessischen Hexenakten von 1628 regiert im Venusberg Frau
  Holda. Wolf, Ztschr. f. Myth. 1, 273. "Der Teufel pflegt
  gemeiniglich seine Hochzeitleute auf dem Venusberg mit
  Kröten zu traktieren", schreibt der Arzt Lebenwaldt
  in seiner Hausarznei, 1695, S. 262. Eben daher ist Frau Vrene im
  Tannhäuserliede selber eine Verdammte, von welcher die
  Strophe 4 sagt:


  
    
      Sie ist ob em Gürtel Milch und Bluet


      Und drunter wie Schlangen und Chrotte.

    

  


  Folgerichtig wurden dann seit dem 14. Jahrhundert die
  öffentlichen Frauenhäuser Venushäuser genannt und
  nach der einmal vorhandenen Namensverwechslung zugleich auch
  Vrenenhäuser. Ein Stadtquartier Hamburgs mit einem besondern
  Hügel, das den Dirnen zum Wohnorte angewiesen war, heisst
  Venusberg. Antiquarius des Elbstromes 1741, 761. Zu Basel war die
  jetzige Malzgasse ehedem das Quartier der Malazen oder
  Aussätzigen, und seit man letztere aus der Stadt wegwies,
  das Dirnenquartier gewesen, und das dortige Frauenhaus hiess
  beiderlei, Vrenen- und Venushaus. Davon sagt Pamphilus Gengenbach
  in der Gauchmatt (ed. K. Gödeke, S. 151):

  


  
    
      zuo Basel in der Malentz gassen


      do hat sich fraw Venus nider glassen.

    

  


  Auch dieser Umstand dient uns zur Erklärung einer
  sonderbar lautenden Ueblichkeit. Der vorgeschriebne Weg, welchen
  die am Verenatag zu Zurzach begangene Kirchenprozession
  einzuhalten hat, geht vom Stift zu der ausserhalb des Ortes beim
  Rhein liegenden Moritzkapelle und führt an einer alten Linde
  vorbei, deren zerklüfteter Stamm mit Ziegelsteinen
  ausgemauert ist. Man sagt, dahinter sei einst die Pest vermauert
  worden. An der Stelle dieses Baumes stand zu Verenas Lebzeiten
  das schon von der ältesten Legendenaufzeichnung
  erwähnte Siechenhaus, das erst in diesen fünfziger
  Jahren abgebrochen worden ist; neben demselben soll das offne
  Frauenhaus gestanden haben, dessen Mitglieder in jenem die
  untersten Dienstleistungen zu besorgen gezwungen waren. So oft
  nun nachmals der Landvogt von Baden zur Eröffnung der
  Zurzacher Dult im Flecken einritt, erwartete ihn unter dieser
  Linde "eine fahrende Dirne", mit der er einen Tanz um den Baum
  thun musste. Dafür erhielt sie einen Gulden Zehrgeld,
  gestiftet von jener Königin Agnes, die zum Seelenheile
  Albrechts, ihres erschlagnen Vaters, das Kloster
  Königsfelden bei Brugg erbaut hatte. Gerbert in seiner
  Taphographie thut dieses also entstandenen "Metzentanzes"
  ebenfalls Erwähnung, verlegt ihn aber fälschlich unter
  die Linde des Städtchens Brugg, also dem Stifte
  Königsfelden zunächst. So war Verena die Patronin der
  Frauenhäuser und Metzen geworden.


  Die Zeit der Entstehung der Zurzacher Jahrmärkte ist noch
  nicht aufgehellt; Kaiser Sigismunds Bestätigungsbrief und
  Kaiser Friedrichs hernach wiederholte Approbirung nennt schon die
  zwei dortigen Jahresmessen, die erste mit dem Sonntag nach
  Pfingsten beginnend, die andre mit dem zweiten Montag nach
  Bartholomäitag. Sie werden abwechselnd Dult und Messe
  genannt. Der erstere Name stammt keineswegs aus dem latein.
  indultum, der obrigkeitlichen oder kirchl. Erlaubniss, sondern
  aus goth. dulds, ahd. tuld,  das in den Glossen als ein zur Zeit des Neumonds
  begangenes Fest übersetzt wird und mithin ein im Heidenthum
  entsprungenes Wort ist. Grimm, GDS. 72. Somit könnte die
  Zurzacher Dult schon mit einem heidnischen Verenafeste
  zusammengefallen sein, wie sie hernach mit dem christlichen Feste
  daselbst wirklich und ausschliesslich zusammenhieng. Kirchen und
  Klöstern wurde frühzeitig das Marktrecht verliehen; die
  Kirche zu Magdeburg besass dasselbe schon 929, die Elsasser Abtei
  Selz seit 982, und daher rührt der andere Marktname Messe.
  Er bezeichnet den kirchlich begangenen Festtag eines
  örtlichen Heiligen und den gleichzeitig abgehaltnen, von
  zahlreichen Pilgerzügen besuchten Jahrmarkt. Alle
  orientalischen Karavanenzüge gehen von einer Tempelstadt aus
  oder enden bei einer solchen; alle Jahrmärkte des
  Abendlandes tragen Kalendernamen der Heiligen; daher denn im
  Worte Messe der Doppelbegriff des Handelsverkehrs und des
  Gottesdienstes vereint liegt.


  Jedoch nicht hinter allen den Orts- und Geschlechtsnamen,
  welche häute Venus heissen, ist ursprünglich diese
  wirklich zu suchen, und es ist bei unserem gegenwärtigen
  Zwecke keineswegs überflüssig zu zeigen, wie hierin das
  so vielfach wiederkehrende Wortmissverständniss sich erzeugt
  hat. Veni heisst der neckende Berggeist am Trüdinger beim
  Dorfe Eib an der Rezat, nächst der Stadt Ansbach; er wohnt
  hier auf dem Schlossberge auf dem Venibuck im Veniloch, Die
  Eingebornen nennen diesen Ort Venesberg, allein auf dem
  lithograph. neuen Steuerblatte steht er bereits als Venusberg
  verzeichnet. Bavaria III, 2. S. 941. Das Adelsgeschlecht der
  Feniberger war sesshaft zu Bogen, unterhalb Regensburg am linken
  Donauufer; sein Wappenbrief aber vom J. 1662 zeigt die Venus vor
  einem grünen Hügel stehend. Anz. des German. Museums
  1860, 88. Das sächs. Dorf Venusberg, zwei Stunden von
  Wolkenstein, heisst urkundl. Fenigs- und Feinigsberg.
  Grässe, Sag. v. Tannhäuser, 18. Ein Finisloch,
  ausserhalb Marburg gelegen, heisst gleichfalls Venusloch. Lynker,
  Hess. Sag. no. 152.  Das Staatshandbuch des Grossherzgth. Weimar
  führt nicht weniger als sechs Beamte des Namens Venus auf:
  Bechstein, Mythe 1854, Heft 1, 53. Dass nun diese Namen
  unmöglich alle dem Latein abgesehen sein können,
  empfand schon Fischart, der in seiner Uebersetzung von Bodinus
  Dämonomanie, 1591, S. 67 vom Venusberg bei Breisach
  berichtet und was man von den darin, schlafenden Rittern singt
  und herumträgt; allein, fügt er bei, man pflegt im
  deutschen Volksliede den Namen Venus aus dem Worte Fin und dieses
  wiederum aus jenem abzuleiten. Hier nun ist die richtige
  Ableitung folgende. Aus dem romanischen Worte Fee (fatua), ein
  weiblicher Schutz- und Gefolgsgeist, bildet sich der mhd. Name
  Feine und aus diesem die Pluralform Feenesleute, wie die
  Erdmännchen in Vernalekens Oesterreich. Mythen, 23 heissen.
  Die altfranz. Form Faye lebt noch im waatländer Patois fort,
  Fayres bezeichnet da die gespenstischen Weissen Frauen und geht
  ins Rhätische über, denn im Kt. Glarus heissen die
  Waldgespenster pluralisch Fayer, gälisch Fairys. Wird also
  der Quarzfelsen auf der Spitze des Feldberges im Taunus
  abwechselnd Brunnhildenbett, Teufelskanzel und Venusstein
  genannt, so steht nun fest, dass der letztere Name die als Feen
  dorthin verwünschten bösen Geister bezeichnet und dass
  sie Veensleute sind. Nicht unter diese Namensreihe gehört
  jedoch der Name des Grafen Rudolf von Fenis, ein
  Minnesänger, † um 1196; dessen Burg beim Bernerdorfe
  Vingelz zwischen dem Bielersee und dem Seelande gelegen ist; sein
  und seiner Burg urkundlicher Name ist Fenils, ableitend von
  latein. fenus, Ertrag, fenile, Heuboden, hier in der
  örtlichen Bedeutung von Schlossscheune und Vorburg.


  Das nun gewonnene Ergebniss ist einfach und befriedigend.
  Vrene, die Liebesgöttin, wird vom höfischen Geschmacke
  zur Venus antikisirt, durch die Kirche zur Patronin der
  Siechenhäuser, durch die Zeitsitte zur Mutter der
  Frauenhäuser erhoben und erniedrigt, und durch romanischen
  Spracheinfluss zur Königin der Feen gemacht, mit
   denen sie im
  Zauberberge wohnt. Der mit der Liebesgöttin in ihrem
  schattigen Lusthain (im Tann) hausende Gemahl heisst eben so
  erklärlich Tannhauser. Auf den bairisch-salzburgischen
  Ritter und Minnesänger Tannhuser († um 1266) darf,
  obschon er ein Zeitgenosse des im Liede mitgenannten Pabstes
  Urban ist (der IV. dieses Namens † 1268), schon deshalb
  nicht geschlossen werden, weil sich die Tannhäusersage, wenn
  auch unter anderem Namen, in Schottland und Schweden wiederholt.
  Belege hiefür giebt Grimm Myth. 888.

  


  FUSSNOTEN:

[8]


  
    Uhland C.

  

[9]


  
    Uhland A.

  

[10]


  
    Uhland B.

  

[11]


  
    Nach Uhland C.

  

[12]


  
    Uhland A.

  

  

  
 


  III. Gertrud mit der Maus,


  die Allerseelenherrin.




  
 


  Die heilige Gertrud, ahd. Kêredrûd, trägt den
  heidnischen Namen einer germanischen Walküre und
  Speerjungfrau. Der mythologische Name Thrûdhr bezeichnet
  sowohl Thôrs und Sifs Tochter, als auch eine der von der
  Edda genannten 13 mit Odhin in die Schlacht reitenden
  Schlachtjungfrauen. Das altnord. Appellativ thrudhr, ags. thrydh,
  bezeichnet das Mannweib, virago; Gertrud also ist eine Jungfrau,
  die den Gegner im Waffenkampfe niedertritt, wie unser jetziges
  Wort Trude ebenfalls die den Schläfer auf die Brust tretende
  Nachtmahre, den ihn im Traume reitenden Alp, bezeichnet. Der
  Trude ist daher der fünfeckige Trudenfuss eigen, dessen
  Missgestalt aus dem Schwanenfusse der schwanengeflügelten
  Walküre entstanden ist. Eine Alptrudis und Albedrudis wird
  im Polyptychon Irminonis (sec. 8) unter den fränkischen
  Frauen genannt; ebendaselbst eine Ermendrudis (Dienerin des
  Gottes Irmin), eine Anstrudis (der Asen Dienerin), eine
  Electrudis (ahd. Alahtrûd), die das Heiligthum, alah,
  verwaltende Tempeljungfrau. Die ahd. Frauennamen Wolchandrud,
  Himildrud bezeichnen die geisterhaften Wetterfrauen, welche auf
  den Wolken tanzen, dass Regen fällt; eine ahd. Glosse bei
  Graff 5, 522 übersetzt trutari mit saltator, und jetzt noch
  giebt der Volksglaube den Truden das Geschäft, in der
  Walburgisnacht den Schnee vom Blocksberg wegtanzen zu
  müssen. Da die Walküre zugleich die den Lebensfaden
  spinnende Schicksalsschwester oder Norne ist, so vertauscht sie
  den Speer gegen Rockenstab und Spindel, und so wird die hl.
  Gertrud,  gleich
  den Göttinnen Freyja, Holda und Berchta, spinnend
  dargestellt, auf einem Wagen fahrend, ausnahmsweise sogar zu
  Rosse sitzend. Wie die eben genannten Göttinnen mit ihrem
  Erscheinen die Menschen zum Anbau des Kornes und Flachses
  auffordern, so stehen in Gertruds Dienst die
  Frühlingsvorboten Specht, Kukuk und Schnecke, tragen von ihr
  den Beinamen und werden zugleich zu Todesboten; denn wie Freyja
  sich mit Odhin in die Seelen der im Waffenkampfe Gefallnen
  theilt, so wird Gertrud als Seelenherrin geschildert, und ihr
  Geleitsthier, die nächtlich wühlende Maus, kündet
  mit ihrem Erscheinen nicht bloss die Reife der Saat, sondern auch
  Misswachs, Seuche und Tod an. In Folge dessen versöhnt man
  die Heilige mit Trank- und Speiseopfern, indem man die
  Gertrudenminne trinkt und das Erntebrod der Süssen
  Mäuschen bäckt.


  Dies ist der äusserliche Umriss dieser
  heidnisch-christlichen Gestalt.


  Ueber die Abkunft der geschichtlichen Gertrud schwebt schon
  ihre älteste Legende in vielfältigen
  Widersprüchen, die aus der Bemühung entstanden sind,
  die Heilige in der Familie der Pipiniden und Karolinger
  unterzubringen. Ihr ältester Biograph ist ein Mönch in
  Nivelles, zugleich ein Zeuge ihres im dortigen Kloster 658
  erfolgten Todes: A. SS. sec. II, pag. 467. Ihm zu Folge ist das
  brabanter Stift Nivelles, zwischen Brüssel und dem
  hennegauischen Gebirg gelegen, durch Pipins I. Gemahlin Ita um
  640 gegründet und wird von deren Tochter Gertrud als erster
  Abtissin regiert. Der Interpolator dieser Lebensbeschreibung,
  gleichfalls ein Niveller Mönch im 10. Jahrhundert,
  erzählt, dass Gertrud, um den Werbungen eines austrasischen
  Herzogs auszuweichen, nach Franken entflohen sei und hier
  längere Zeit in dem von ihr gestifteten Frauenkonvent
  Karleburg am Main im Spessart ein gottgeweihtes Leben
  geführt habe. Allein die Benediktiner fügen dieser
  Angabe hinzu, dieselbe verwechsle die Pipinentochter mit einer
  andern Heiligen desselben Namens, die unter Karl d. Gr. gelebt
   habe. Und so
  gilt die hl. Gertrud bei den Mainfranken bis heute als Karls
  Tochter, welcher man dorten die Klostergründungen und
  Vergabungen zu Karleburg und zu Neustadt am Main beilegt, ja man
  führt daselbst noch eine dritte hl. Gertrud an, welche eine
  Tochter des Grafen Berger von Sulzbach und nachmalige Gattin des
  Königs Konrad III. gewesen ist. Das Ergebniss von dem allen
  ist, dass Gertrud bei den Mainfranken wie bei den Friesen
  frühzeitig eine volksthümliche Verehrung genoss, und
  dass man aus eben dieser Ursache ihre Genealogie nachmals an das
  grösste deutsche Kaiserhaus anknüpfte. Auch ihre
  frühzeitig erfolgte kirchliche Anerkennung steht ausser
  Zweifel; ihr sind in Belgien allein mindestens bei vierzig
  Kirchen geweiht, A. SS. l.c.. pag. 475; ihr Name steht im
  Rheinauer Martyrologium mitverzeichnet, welches dem 8.
  Jahrhundert angehört, und das nach ihr benannte
  Gertruidenburg am südlichen Ufer der Maas, das auf ihren
  Wunsch eingeweiht sein soll, wird schon 992 als eine
  Marienkapelle genannt. Reitberg, Kirchgesch. 2, 543. Ueberall
  treffen so die ihr beigelegten Stiftungen oder die von ihr
  gegründeten Kirchen mit den frühesten Anfängen des
  Christenthums in Deutschland zusammen.


  Ihre kirchlichen Embleme und Abbildungen sind nachfolgende. In
  der Abtei zu Nivelles, wo sonst ihr wunderthätiges
  Sterbebette kirchlich verwendet wurde, wird nun ihr Wagen
  aufbewahrt. Bock, Eglise abbat. de Nivell. 4, 25. In
  holländischen Kirchen ist sie abgemalt, in einer Hand den
  Hirtenstab, in der andern ein Trinkgeschirr haltend, welches
  stabil die Form eines Schiffleins hat. Mit diesem giebt sie sich
  als die Patronin der Reisenden zu erkennen, die beim Abschied
  "Sinte Geerteminne" trinken, um dadurch gute Herberge zu finden.
  Wolf, Ndl. Sag. S. 434. Einen gleichen Stab, aber mit einem
  Blumenkranz behangen, trägt Gertrudens hölzernes
  Standbild in der Kapelle zu bairisch Hermatshofen. Panzer, BS. 2,
  no. 246. Dieser Stab wird sich später als ein Rockenstab,
  der Blumenkranz als  das Gertrudenkraut herausstellen. Am Titelblatte
  des Gertrudenbuches, Köln 1506, ist sie abgebildet am Rocken
  spinnend, an welchem drei Mäuse hinauflaufen; in ihr Kleid
  sind Zauberzeichen eingewoben, zwei, Weihrauchfässer
  schwingende Engel umschweben sie. Blunschi's Kalender aus der
  Stadt Zug vom J. 1823, und ebenso der Krainische Bauernkalender
  bezeichnen den 17. März, als den Gertrudentag, durch zwei
  Mäuslein, die an einer aufgeweiften Spindel nagen. Eine
  damit correspondirende Stelle in Konrads von Dankratsheim
  Namensbüchlein (edd. Strobel) lautet:


  
    
      so kumet die liebe sant Geretrud,


      die so entschlief in gottes willen,


      und stulen die ratten und miuse ir spillen


      und trugen sie in ir miuseloch.

    

  


  Auf einem Gemälde, das vordem im Strassburger
  Münster gewesen, auf das sich Schilter in seinen Anmerkungen
  zu Könighovens Chronik 571 beruft, war der Strassburger
  Bischof Wilderolf zu sehen, zu Schiffe fahrend, umschwommen von
  Mäusen und überragt von St. Gertrud. Von diesen beiden
  in der Gertrudslegende sich wiederholenden Emblemen, dem Schiffe
  und der Maus, wird nachher ausführlicher die Rede sein;
  für jetzt seien die landwirtschaftlichen und
  bürgerlichen Ueblichkeiten hier vorangestellt, die sich an
  den Gertrudentag und an dessen Zeitthiere anreihen.



  Betrachten wir die an den Gertrudentag (17. März) sich
  knüpfenden Kalenderregeln. Weil mit dem 25. Nov. (als am
  Katharinentage) der Winter, und mit dem 17. März der
  Frühling beginnen soll, so ziehen mit dem letzteren Termin
  die Hausmäuse aufs Feld. Davon heisst es bei Lasicz:
  Gertrudis mures a colis mulierum abigit. Altbairisch: Gertraud
  lauft d'Maus go Feld aus. Quitzmann, Bajwaren 124. Am
  Gertrudentag lauft die Maus den Rocken hinauf und beisst den
  Faden ab. Schmeller, Wörtb. 2, 71. Mit diesem Tage werden
  also die Spinnabende eingestellt und es beginnt die Gartenarbeit,
  weshalb die Heilige auch als die erste Gärtnerin
   verehrt ist.
  Die Frühlingswärme kommt, die Bienen nehmen ihren
  Ausflug, das Stallthier geht wieder zur Weide. Davon reden
  folgende Sprüche;


  
    
      Sünte Katherin


      smitt den ersten Stên in 'nen Rhîn.


      Sünte Gerderut


      tüht ne wi'er herut. (Aus Köln.)

    


    
      Sankt Gertraud


      führt die Kuh ins Kraut,


      das Ross zum Zug,


      die Bienen zum Flug.

    


    
      Gerdrut


      geht das Schoof mit dem Lamme ruut. (Aus dem
      Waldeckischen.)

    


    
      Sant Gertrud


      Säit Zibelä und Chrût.
      (Schweizerisch.)

    

  


  Wichtiger und von weiter reichendem Ziele werden diese
  Kalenderregeln, wenn man sie auf Specht, Kukuk und Schnecke
  ausdehnt und diese als im Dienste Gertrudens stehend aufweist.
  Alle drei werden von der Kalenderregel in dieselbe Zeitfrist
  gesetzt. Der Specht heisst Schweiz. Merzafülli, d.i. Fohlen;
  Gertrudentag fällt auf 17. März und die Bauernpraktika
  sagt: Schreit der Kukuk früh im März, so giebts einen
  guten Frühling.


  Der Schwede nennt den Schwarzspecht Gjertrudsfuglen und
  erzählt von ihm folgendes Märchen, enthalten in
  Asbjörnsen's Norske Folke-Eventyr 1866, no. 2. Christus und
  Petrus erscheinen reisemüde und hungrig bei einer
  brodbackenden Frau, welche Gertrud hiess und eine rothe Haube
  trug. Auf Beider Bitte nahm sie ein bischen Teig in die
  Backpfanne und thats übers Feuer, doch das Bischen gieng
  sogleich hoch auf und füllte das ganze Geschirr. Dieser
  Kuchen war ihr für ein Almosen zu gross; zum zweiten male
  nahm sie noch weniger Teig, doch auch dieser bekam dieselbe
  Grösse, und als nun zum dritten male dasselbe geschah,
  sprach das Weib: Ihr müsset ohne Almosen gehen,
   all mein
  Gebäcke wird zu gross für euch! Zur Strafe
  verwünschte der Herr die Geizige in den Gertrudenvogel, der
  noch ihre rothe Haube trägt und kohlschwarz ist wie sie, als
  sie zum Schornstein hinausfuhr. Beständig hungernd hackt sie
  nach Futter in die Baumrinde.—Dieselbe Sage in deutscher
  Version lautet bei Simrock, Myth. 3, 23 also: Christus gieng an
  einem Beckerladen vorüber, wo frisches Brod duftete, und
  sandte einen der Jünger hin, um ein Stück zu erbitten.
  Der Becker schlug es ab, doch die Beckersfrau, die mit ihren
  sechs Töchtern von ferne stand, gab es heimlich her.
  Dafür sind diese zusammen als das Siebengestirn an den
  Himmel versetzt, der Becker aber ist zum Kukuk geworden. In
  Prätorius Weltbeschreibung und darnach in Grimms Myth. 641
  wird eben dasselbe also berichtet. Ein Becker hat zur theuern
  Zeit den armen Leuten von ihrem Teig gestohlen und, wenn Gott den
  Teig im Ofen segnete, ihn herausgezogen, bezupft und dabei
  gerufen: Guck! guck! (ei sieh!) Dafür ist er in einen
  Raubvogel verwandelt, der unaufhörlich dieses Geschrei
  wiederholt. Im aargauer Freienamt gilt hierüber folgende
  Spielart. Ein hungernder Knabe wollte einem Marktweibe ein
  Brodwecklein abkaufen, sie, forderte aber so viele Kreuzer
  dafür, als man auf des Kindes flache Hand hinzählen
  könne. Das Büblein gieng darauf ein und machte sein
  hingestrecktes Händchen immer hohler und schmaler. Da die
  Alte nun in ihrem Zählen gar nicht fertig werden wollte,
  noch ein Plätzchen und wieder eins auf der Kinderhand zu
  suchen, so rief zuletzt der Knabe voll Hunger und Verdruss: So
  flieg und ruf Kukuk! Alemann. Kinderlied, S. 78.


  So wird hier der Specht, ursprünglich ein
  nahrungsspendender Bote Gottes, ein die Nahrung hartherzig
  verweigernder Theuerungsgeist und geht in die Gestalt des
  gleichfalls eigennützig gefassten Kukuk über. Daher
  heisst es von diesem letzteren, er sei ein diebischer
  verwünschter Beckerknecht und trage davon sein fahles,
  mehlbestaubtes Gefieder. Dies besagen die nachfolgenden
  Kindersprüche:



  Kukuk stahl Weggen.[13]—Kukuk,
  Beckenknecht![14]—Kukuk,
  Speckbub![15]—Kukuk,
  schniet Speck up![16].—Der Gugger uf em
  dürre Nast, er bettelt Brod und wird nicht nass.[17] Der Sauerklee, Oxalis
  acetosella, der zur nemlichen Zeit blüht, da des Kukuks Ruf
  ertönt, heisst in Deutschland Kukukskohl, in der deutschen
  Schweiz Guggerbrod, franz. pain de coucou, tessinisch pan cuculo,
  romansch paun e caschöl cucu (Butterbrod), und weil seine
  säuerlichen Blättchen von den Kindern genascht werden,
  auch Herrgottensüpple, Herrgottenbrod. Fr. Staub, das Brod,
  1868, 6. Auch die süssen Keime des Habermarks (Tragopogon)
  heissen Guggichbrödle.


  Der Vogel schenkt oder raubt also Brod und Butter, Speck und
  Speckwecken, nemlich solcherlei Kuchen, die man nach beendigter
  Fastenzeit um Ostern bäckt, mit Speckwürfeln belegt und
  Speckwähen benennt. Die Rolle des Diebes wird ihm beigelegt,
  weil er nur so lange seinen Ruf ertönen lässt, als die
  Brütezeit dauert und er die Eier andrer Vögel
  aussäuft. Ist diese Zeit vorüber und es beginnt die
  Reife der Frühkirschen, so sieht er auch diese, heisst es,
  in seiner Gier für buntgesprenkelte Eier an und frisst deren
  so viele, dass ihm die Stimme verfällt und er nur noch
  heiser ruft. Die Sage von der durch ihn erregten Theuerung
  knüpft sich an sein zeitweilen verspätetes Erscheinen
  und an sein über die geregelte Frist andauerndes Rufen. Die
  oberfränkischen Bussbacher sollen ihn daher einmal bei
  langem Regenwetter mit dem Backwisch verjagt haben. Panzer, BS.
  2, no. 285. Er soll nur so lange rufen, als das Siebengestirn am
  Himmel steht, in welches jene Beckerin mit ihren Töchtern
  verwandelt ist; das ist bis Ende Juni. Die appenzeller
  Bauernregel sagt hierüber: Wenn d'Henne abwärts
  gönd, schlôt s'Brod ab, wenn s'ûfwärts
   gönd,
  schlôt 's ûf. Hält der Vogel diese Frist nicht
  mit ein, so entsteht Nahrungsmangel, dessen Opfer er selber
  zuerst wird; hievon erzählt folgender venetianer Spruch:


  
    
      Am achten des Aprils,


      da soll der Kukuk kommen;


      Kommt er am achten nicht,


      so ist er todt oder gefangen.


      Kommt er am zehnten nicht,


      so hängt er gefangen im Zaun.


      Und kommt er am zwanzigsten nicht,


      so ist er gefangen im Korn;


      Und kommt er am dreissigsten nicht,


      so ass ihn der Hirt mit Polenta.

    

  


  Weil mit des Kukuks zeitgemässem Erscheinen zugleich der
  Anbau in der ganzen Gemeindeflur beginnt, so heisst er in
  schwäbisch Mundingen Oeschhei, d.i. der Flurhege (vgl.
  Holzhei; Wieshei: der Bannwart), und daraus erklärt sich
  vollständig der Schwabenstreich des Städtchens
  Haiterbach, welches gegen die verspätete Ankunft des Vogels
  Kirchengebete abhielt. Wolf, Ztschr. 1, 440. Der appenzeller
  Spruch bestimmt: Am dritten Abrelle muss der Gugger grüene
  Haber schnelle (anraunzen). Schreit er nach Johannis von Norden
  her, so bringt er in Zürich einen sauern Wein; fliegt er den
  Wohnhäusern zu nahe, eine Jahrestheuerung (Gessner's
  Thierbuch, Von den Vögeln LXXI). Hält er den richtigen
  Termin ein, so ist er nachdrucksam der Zeitvogel und kann um
  Wohlstand und Lebensdauer zugleich befragt werden, so dass er
  beides bis in den Brodkorb hinein prophezeien wird; daher ruft
  ihm der Schwabe zu, in Meiers Kinderreim. no. 87:


  
    
      Schrei sie mir in Deckelkräbe


      Wie viel Jahr darf ich noch lebe?

    

  


  Dieselbe Anfrage ergeht auch an die Schnecke, welche wie
  Specht und Kukuk, ein den Lenz, die Jahresfruchtbarkeit und die
  Lebensdauer verkündendes Thier ist und im Dienste Gertrudens
  gestanden hat;[Nachtrag 4] man ruft
  ihr in einem Jeverschen Kinderspruche (Mannhardt, Ztschr. f.
  Myth. 3, 222):



  
    
      Kukuk, Kukuk, Gerderut:


      stäck dîne vêr Hörns herut!

    

  


  Um so besser stehts um das berufende Kind, je pünktlicher
  ihm die Schnecke ihre vier Fühler zeigt; es erkrankt, wird
  kreuzlahm, wenn es in die Fühler zwickt. Alemann. Kinderl.
  S. 97. Aus Göthes Lied Frühlingsorakel ist die Sitte
  allbekannt, nach der Zahl der im April gehörten ersten
  Kukuksrufe die Hochzeitsfrist, die Zahl der Kinder und der
  Lebensjahre voraus zu bestimmen; aber Vorbedingung dazu ist, dass
  man dem Vogel erst einen Thron baue, von dem herab er seine
  Weissagung ertheile, dies ist ein aus Binsen geflochtner Sessel,
  westfälisch der Kukukesstaul genannt (Woeste in Wolfs
  Ztschr. 2, 95). Alsdann spricht man:


  
    
      Gugguger im Sessel,


      Gieb mir dein Geld zu lesen,


      Will dein Geld dir wieder geben,


      Sag, wie viel Jahr thu ich leben?

    

  


  Andr. Strobel, Geistl. Kartenspiel, Sulzbach 1693, 1 Th. 118.
  In Sommers Thüring. Sag. no. 9 kommt in den Zwölften
  unter wunderbarem, weit vernehmbarem Sausen, eine Frau durch die
  Luft geflogen, welche die Gestalt einer gewöhnlichen Taube
  hat, aber an ihren Füsschen ein kleines Schilfstühlchen
  mitträgt, das sie, wenn sie müde wird, auf den Boden
  stellt, um darauf auszuruhen. Sie selbst berührt die Erde
  nie, wo sie aber das Stühlchen hinsetzt, da grünt und
  blüht es im folgenden Sommer am schönsten und
  fruchtbarsten. Am Morgen des Dreikönigtages wird die Taube
  wieder zur Frau. Hier ist der Frühlingsbote, Kukuk oder
  Taube, die ihn aussendende Himmelsherrin selbst, nemlich Frigg
  die Göttermutter, die nach Paulus Diaconus Frea heisst und
  neben dem Gemahl Gwodan auf dem goldnen Thron in Walhalla sitzt.
  Als Frühlingsgöttin steht Freyja-Frigg der grossen
  Maifeier vor, denn in den Niederlanden heisst der Mai
  Vrymänd. Compte rendu, Bruxelles 1843.


  VII. 1, 29. Menzel, Vorchristl. Unsterblichkeitslehre, 2,
  243.



  Im aargauer Frickthale pflegen die Kinder dem Kukuk zu
  rufen:


  
    
      Gugger uf em grüene Ast,


      Du, mi liebe, schüeche Gast:


      Gugg mer doch, bis au so guet,


      Wie mängis Jahr no han i z'guet?

    

  


  Wer während dem ungerades Geld bei sich trägt und
  auf den Sack schlägt, dem geht es das Jahr über nicht
  aus, eine Volksmeinung, von welcher der Berner Volksdichter G.J.
  Kuhn (Volkslieder 1819, 93) ein Liebespaar also reden
  lässt:


  
    
      Hans ghört di z'erst, er gryft i Sack


      u sucht sys Geld: "O tusi Drack (Drache!),


      dass i kei Batze by mer ha,


      jetz wird's mer wol s'ganz Jahr so ga!"


      Un Aenni lost und fraglet di:


      Wie mängs Jahr ächt no leben i?

    

  


  Von der gleichen Frage eines alten Weibes berichtet der
  Zürcher Chirurg Rud. Gwerb, Leuth- und Vychbesägnen,
  Zürich 1646, 13: "Vnd da der guckguck Fünffe
  herfür geschrauwen, da vermeinte das thorachte alte weyb
  anders nichts, dann das sy noch fünff jahre zu leben hette.
  Sie fiel aber bald in eine schwäre krankheit und da sie zum
  sterben sich zuzerüsten vermanet worden, wolte sie nicht
  dran, dann der guckguck hette jhren anders verheissen. Vnd ob es
  gleichwol mit jhren auff dem letzten gepfiffen, bliebe sie doch
  jmmer auff jhrer meinung und als sie jetz kein wort mehr reden
  kondte, streckte sie noch fünft finger auff, andeutende,
  dass sie, nach des guckgucks gesang noch fünff jahr zu leben
  habe. Das heisset auff das vogelgeschrey achten!"


  Von demjenigen, dessen Leben augenscheinlich zu Ende geht,
  sagt man, der hört auch den Kukuk nicht mehr; was man
  verwünschen will, das soll des Kukuks werden, sich zum Kukuk
  scheren. Der die Lebensdauer weissagende Vogel wird also damit
  zum Propheten des Todes. "Der Kukuk auf dem Dache bringt den Tod
  ins Haus." Hahn, Albanes. Studien l, 158. Als Vogel der Trauer
  gilt er in kleinrussischen Liedern. Myth. 646. Nach serbischem
  Glauben 
  verwandeln sich die Seelen Verstorbener in Kukuke, man findet
  daher auf den hölzernen Grabkreuzen in Serbien so viele
  Kukuke abgebildet, als Angehörige um einen Todten trauern,
  und von einem Serbenmädchen, dem der Bruder gestorben war,
  wird erzählt, dass es nie mehr habe den Kukuksruf hören
  können, ohne nicht in heftiges Weinen auszubrechen.
  Friedreich, Symbolik 534, nach Hanusch, Slaw. Mythus. 317.
  Dieselbe Rolle des Leichenvogels ist ihm im finnischen Epos
  Kalewala zugetheilt; da klagt die alte Mutter, deren Tochter Aino
  beim Frühlingsbade ertrunken, im nächsten
  Frühjahre:


  
    
      Aelter wird mein Ellenbogen,


      Schwächer wird mein Handgelenke,


      Ja, der ganze Körper zittert,


      Wenn des Kukuks Ruf ich höre!

    

  


  Schiefner's Uebers. 24. Kukuk und Specht treffen auch in ihrem
  ältesten Mythus überein. Altpolnisch hiess der Kukuk
  Zywie und war ein verwandelter Gott: opinabantur enim, supremum
  hunc universi moderatorem transfigurari in cuculum. Myth. 643.
  Dasselbe behauptet auch das griech. und römische Alterthum
  vom Specht. In Kreta zeigte man sein Grab und eine Säule
  dabei mit der Aufschrift: Hier liegt nach seinem Tode Picus der
  Zeus (Πῖκος ὁ
  Ζεύς), und ebenso hatte er nach
  altrömischer Mythe die ausgesetzten Zwillingssöhne des
  Mars, Romulus und Remus, aufgeässt und hiess davon Picus
  Martius. In der tiroler Gemeinde Wangen ist sein Name "der
  Wangener Gott". Zingerle, Tir. Sag. no. 1064. Die berühmte
  Springwurzel, vor welcher die Thüren der Schatzkammern und
  Gefängnisse aufspringen, liegt in seinem Neste; statt seine
  Jungen mit ihr zu füttern, lässt er sie von dem Baume
  fallen, unter den man ein rothes Tuch breitet. Wer sie dann in
  den Mund nimmt, versteht aller Vögel Sprache. Wie Zeus sich
  in den Kukuk verwandelt und sich auf den Scepterstab der Here
  setzt, so wird der Specht auf Gertrudens Stab weissagend gesessen
  haben; dieser Stab selbst wird theils zur erlösendem
  Springwurzel, 
  theils zur Spindel, theils verwandelt er deren Flachs in Gold.
  Ueberdies verleiht der Specht (ableitend von ahd. spahi, prudens,
  der spähende) seinen Namen eben jenem Spessart (urkundl.
  spechtes-hart), welcher der Schauplatz war von Gertrudens
  Thätigkeit in Ostfranken, und so heisst das Thier mit
  wiederholtem Nachdruck Gertrudenvogel.


  Wie diese eben beschriebnen Frühlingsthiere, weil sie
  dämonische sind, aus Glücksboten sich in vorahnende
  Todesboten verkehren, so geschieht dies vornemlich mit Gertrudens
  besonderem Gefolgsthiere, der Maus. Die Seelen der Abgeschiedenen
  werden zuerst von Gertrud empfangen, um sich da entweder in gute
  oder in böse Elbe zu verwandeln; als solche erscheinen sie
  hierauf wieder als schädigende oder als bescherende
  Mäuse. Diesen Satz aus der Lehre von der Seelenwanderung
  nehmen wir nunmehr in Ausführung.



  Wie Holda-Berchta die unmündig Verstorbenen, und
  Valfreyja die in der Schlacht Gefallenen zu sich nimmt, so haben
  nach älterem Kirchenglauben die Seelen der Abgeschiedenen
  ihre erste Herberge bei St. Gertrud zu nehmen. Hievon handelt
  eine Handschrift des XV. Jahrh., welche Grimm Myth. 54 citirt:
  Aliqui dicunt, quod, quando anima egressa est, tunc prima nocte
  pernoctabit cum beata Gerdrude, secunda nocte cum archangelis,
  sed tertia nocte vadit sicut diffinitum est de ea. Erweitert
  findet sich dieser merkwürdige Glaubenszug in Nik. Gryse's
  niederd. Spegel, auf welchen Schiller, Meklenburger Thier-
  und Kräuterbuch 3, 41 verweist: Se geven ock vor, wenn de
  Seele vth dem Minschen varet, so moth se de erste Nacht Herberge
  hebben by S. Gerderuten, darumme ock S. Gerderuten Kercke
  gemeinlyken vor de Döre der groten Stede gebuwet syn; und
  darnâ moth se ůuer dat Leuuer-Meer. Dieser hier das
  Lebermeer genannte Todtenstrom war auf jenem vorhin schon
  erwähnten Münstergemälde dargestellt, das den
  Bischof Wilderolf und St. Gertrud zu Schiffe zeigte, und wird in
  der Sage von Hattos Mäusethurm zum Rheinstrom. Hievon
   später.
  Gertrudens Kirche und die von den Geistern darin abgehaltene
  Todtenmesse spiegelt sich ab in der Nürnberger Sage von der
  Jungfrau Gertraud Stromer. Der Patrizier Imhof, an dem dieser
  Jungfrau ganzes Herz hieng, war, weil sie ihm ihre Liebe verhehlt
  hatte, ihrer Freundin zu Theil geworden, starb nach kurzer Ehe
  und auch Gertraud überlebte ihn nicht lange. Drei Wochen
  nach diesem letzteren Todesfall gieng am Allerseelentag 1430 die
  Wittwe Imhof vor Tag in die Frühmesse nach St. Lorenz, hier
  aber befiel sie der unheimliche Eindruck, als wären statt
  der Gemeinde und Geistlichkeit lauter Verstorbene versammelt. Als
  sie nun, um anzufragen, aus ihrem Stuhle trat und eine vor ihr
  knieende Jungfrau leise auf die Schulter klopfte, erkannte sie in
  dieser ihre vor drei Wochen begrabne Freundin Gertraud. Auf deren
  Rath verliess sie so eilig die Kirche, dass sie ihren Mantel
  vergass, floh heim, erkrankte heftig und trat darauf ins
  Klarissenkloster. Hier starb sie nach etlichen Jahren und zwar
  gleichfalls am Morgen des Allerseelentages. Schöppner, Sagb.
  no. 1147. Die Heilige ist hier zu einer gleichnamigen
  Nürnberger Patrizierin geworden, welche über das stumme
  Todtenheer, in dessen Mitte sie ist, allein Auskunft zu geben
  vermag, deren Herzenszug aber noch immer die Liebe ist zu dem
  ehemaligen Geliebten. Von diesem Naturell der Walküre
  liefert die Gertrudensage noch mehrere nachher zu behandelnde
  Einzelheiten; hier ist vorerst der Glaube zu zeigen, dass die
  Abgeschiedenen die Gestalt von Mäusen annehmen.


  Die Seelenherrin selbst ist die Weisse Frau und auch sie
  erscheint als Weisse Maus. Müller-Schambach,
  Niedersächs. Sag. S. 269; dazu ebendas. no. 7. 264.
  Lübecks Stadtwahrzeichen ist eine in dortiger Marienkirche
  abgebildete Maus, die an der Wurzel eines Baumstrunkes nagt; sie
  sei ein Weib gewesen, die über dem Wunsche, niemals zu
  sterben, zu mehrhundertjährigem Alter kam, zur Grösse
  einer Maus zusammenschrumpfte und unter einem Glaskästchen
  in dortiger Kirche aufbewahrt wurde. Bechstein
   DSagb. no. 212.
  Letzteres stimmt mit der Sage vom thebanischen Seher Tiresias,
  der fünf, ja sogar neun Menschenalter gelebt haben und nach
  seinem Tode in eine Maus verwandelt worden sein soll. Nork,
  Realwtb. 4, 382. Die Blocksbergsscene im Göthe'schen Faust
  schildert das plötzliche Ende der gespenstischen
  Tänzerin: "Mitten im Gesange sprang ein weisses
  Mäuschen ihr aus dem Munde." Im aargauer Volksglauben finden
  sich folgende Sätze. Wenn der von Gemeinde wegen
  aufgestellte Feldmauser drei weisse Mäuse fängt und
  tödtet, so kommt er in die Hölle. Wer eine weisse Maus
  quält, dem fressen die übrigen das Korn von der
  Schütte. Vor der französ. Invasion 1798 waren im
  Hauptgange des Rathhauses zu Aarau, wo die Schildwache stand, in
  jeder Nacht auf Himmelfahrt zwölf weisse Mäuse zu
  erblicken, die man für zwölf verwünschte
  Rathsherren hielt; so erzählt uns die Bauernfrau Schenker
  aus solothurnisch Däniken.—Weisse Mäuse,
  berichtet V. Grohman über Böhmen, geniessen in diesem
  Lande eine Art religiöser Verehrung, man macht ihnen ein
  Lager zwischen den Stubenfenstern und pflegt sie, damit nicht mit
  ihnen das Glück des Hauses sterbe. Ein Nest weisser
  Mäuse zu finden ist nur Sache eines Sonntagskindes. Auf
  Schloss Drazic werden sie eigens gezüchtet, und lässt
  man ihrer eine in die Kornscheune laufen, so schüttet da das
  Getreide um die Hälfte mehr als sonst. Wer eine Maus
  zertritt, der führt den Teufel ins Haus. Zingerle, Tirol.
  Sitt. S. 55. Je weisser der Zahn, von dessen Ausfall man
  träumt, um so näher verwandt der Freund, dessen Tod
  drauf erfolgt (Aargau).[18] Dem Aberglauben gelten auch
  die rothen Mäuse in einem ähnlichen Sinne. Der Zauberer
  in Obermumpf vermochte einem mit offnem Munde Schlafenden als
  rothes Mäuschen  bis ins Herz hinunter zu schlupfen. Aargau. Sag.
  2, S. 152. Dagegen ereifert sich der niederd. Pfarrer
  Männling in seinen Curiositäten, Frkf. 1713: "Ists
  nicht schreckliche Dummheit, dass man sich bereden lässt,
  die Seele des Menschen sei eine rothe Maus, welche, wenn man
  schlafe, aus dem Munde heraus spaziere!" Eben solcherlei Sagen
  von in Gestalt der Mäuse auswandernden Seelen wollen wir nun
  folgen lassen.


  Einer thüringer Magd, die in der Gesindestube über
  der Arbeit entschlafen ist, kommt ein rothes Mäuschen
  zum Munde heraus und geht durchs offenstehende Fenster davon. Ein
  mit zuschauendes Dienstmädchen rüttelt die Schlafende
  von ihrer Stelle, ohne sie erwecken zu können. Das
  Mäuschen kehrte hierauf zurück, suchte hin und her nach
  der vorigen Stelle, fand sie nicht mehr und verschwand zuletzt.
  Nun aber erwachte die Schlafende nicht wieder, sondern blieb
  todt. Grimm, DS. 1, S. 335. In Gestalt eines weissen
  Mäuschens kommt der Alb durchs Schlüsselloch ins
  Schlafzimmer und drückt den Sohn. Die Mutter, welche
  vorsorglich schon ein Tuch über die Brust des Schlafenden
  gebreitet hat, legt es nun, da sie ihn stöhnen hört, an
  den vier Enden zusammen, thuts in die Schublade der Kommode und
  lässt den Schlüssel dran stecken. In derselben Stunde
  war im Nachbarorte ein Mädchen plötzlich gestorben und
  sollte nach drei Tagen begraben werden. Da traf sichs, dass der
  Sohn, der seit dieser Zeit vom Alb frei geblieben war, am dritten
  zufällig den Schlüssel von der Schublade abzog, worin
  jenes Tuch lag. Sogleich schlupfte ein weisses Mäuschen
  durchs Schlüsselloch und lief zur Thür hinaus.
  Gleichzeitig hatte man im Nachbarorte schon den Sarg schliessen
  wollen, als ein Mäuschen zur Thüre herein und in den
  Mund der Leiche gelaufen kam, diese öffnete die Augen und
  gehörte wieder dem Leben an. Wolf, Hess. Sag. no. 95.
  Dieselbe Begebenheit in Sommers Thüring. Sag. no 40. In
  gleicher Gestalt kommt die Nachtmahr zum schlafenden Gesellen
  geschlichen und wird in gleicher Weise von ihm gefangen; kaum hat
  er das 
  Schlüsselloch der Kammerthüre verstopft, so sieht er
  statt der Maus ein wunderschönes Mädchen splitternackt
  hinter dem Ofen sitzen. Ibid. no. 96. Kuhn, Westfäl. Sag.
  no. 247. Wenn der Bergmeister Hinten auf dem Harze seinen
  Nachmittagsschlaf zu machen pflegte, kam eine Maus aus seinem
  Munde gekrochen und schlupfte in die Erde, doch zur vorbestimmten
  Minute erschien sie wieder und kroch in den Mund zurück.
  Alsdann wachte der Bergmeister unter heftigem Schnarchen auf, zog
  rasch seinen Fahrhabit an und fuhr in den Schacht. Dies that er
  nie vergeblich, denn sicher hatte er jedesmal durch die Maus
  Nachricht erhalten, dass die Knappen falsch gearbeitet oder gar
  die Grube verlassen hatten. Pröhle, Harzsagen 1, S. 68. Die
  Wache der Landsknechte sieht ihrer einen in der Mittagsrast
  einschlafen, da kommt ein kleines weisses Thierlein, gleich einer
  Wiesel, aus seinem Munde dem nächsten Bächlein
  zugelaufen und will hinüber. Der zuschauende Knecht legt
  sein entblösstes Schwert wie eine Brücke über den
  Graben, das Thierlein geht darüber hin und verschwindet.
  Nach einer kleinen Weile wieder kommend, findet es jenseits die
  vorige Brücke nicht mehr, da mittlerweile der Kriegsknecht
  sein Schwert weggethan. Also brückte dieser ihr abermals,
  das Thierlein kam herüber, näherte sich dem Schlafenden
  und kehrte in seine vorige Herberge ein. Als die Spiessgesellen
  den Erwachenden befragten, was ihm im Schlafe begegnet,
  antwortete er: Mir träumte, ich wäre gar müd und
  hellig von wegen eines fernen weiten Weges, den ich zog, und auf
  dem Wege musste ich zweimal über eine eiserne Brücke.
  Grimm, DS. no. 455. Ebenfalls als Wiesel fährt die Seele
  eines schlafenden Hirtenknaben aus. Wolf, Hess. Sag. no. 98. Der
  Prototyp dieser Sage ist nach der Aufzeichnung von Paulus
  Diaconus 3,34 und Aimoinus 3,3: der Frankenkönig Guntram,
  dessen Seele in eines Schlängleins Gestalt aus des
  Schlafenden Munde kommt, auf einem Schwerte den Bach
  überschleicht, in einen Berg schlieft und rückkehrend
  über die nämliche Schwertbrücke in den Mund
   des Königs
  zurück geht. Der Erwachende erzählt, vom grossen Flusse
  mit Eisenbrücken geträumt und im hohlen Berge den Hort
  der Ahnen erblickt zu haben. Grimm, DS. no. 428 (zweite Aufl. no.
  433).[19] Einige ähnliche Sagen
  aus Böhmen theilt Grohmann mit in Apollo Smintheus pg. 22.
  Die ausfahrende Seele nimmt auch noch anderer Thiere Gestalt an,
  zumal geflügelter. Aus dem Munde schlafender Hexen bricht
  eine Fliege (Grimm, DS. 2. Aufl. no. 408), eine Hummel, Wespe,
  ein Schmetterling hervor. Grimm, Myth. 1031, und Vonbun,
  Beiträge 2, 83. So viel von den Mäusen als ausfahrenden
  und umwandernden Menschenseelen. Sind die Mäuse damit
  Geister, so können sie sowohl Segens- als auch Rachegeister
  werden, den Freund beschützen und den Feindseligen
  vertilgen, und daraus wird ihr Erscheinen überhaupt den
  Völkern allgemein zum Omen. Das Gleichgültigere sei
  hier wiederum vorangestellt, um zum historisch Wichtigen
  emporzuführen. Unser übelverstandner Ausdruck maustodt,
  anstatt mhd. murztot, holländ. morsdood, spielt auf Maus und
  Scheermaus an, deren Stossen im Wohnhause auf den Tod des
  Hausherrn gedeutet wird. Träumt man von Mäusen, so wird
  es nächstens etwas Ungerades geben; klettert die Maus an der
  Zimmerwand, so entsteht Hauszank; raschelt sie im Bettstroh, so
  betrifft den Schläfer schon am Morgen Unheil; nagt sie an
  seinem Kleide, so stirbt dieser bald. Verlassen sämmtliche
  Mäuse mit einem Male das Haus, so ist dies mit Aussterben
  bedroht; man sagt: viel Müs, wenig Lüt. Salom. Landolt,
  Reime und Lieder, Aarau 1845, sagt S. 326 von der Maus:

  


  
    
      Der Aberglaube redt re noh,


      (Me cha zwar uf das G'schwätz nid goh,


      Glaubt' i's, i müesst mi schäme):


      Verlöi die Fründi d'Wohnig ganz,


      Geb's i dem Hus en andre Tanz,


      Das heisst, es g'hei bald z'säme.

    

  


  Mäuse verkündeten den Ausbruch des marsischen
  Krieges, als sie die Silberschilde zu Lanuvium benagten, und den
  Tod des Feldherrn Carbo, als sie dessen Schuhriemen zerbissen.
  Cicero de Divin. 2, 27. Plinius HN. 8, 82. Als die
  Philistäer die Bundeslade geraubt und in Dagons
  Götzentempel aufgestellt hatten, schlug Jehovah sie mit der
  Beulenpest und ihre Felder mit dem Mäusefrasse (percussit
  inimicos in posteriora. Psalm 77, 66). Nach sieben Monaten
  lieferten sie die Arche wieder zurück und übersandten
  dazu in einem Kästlein als Sühnkleinode fünf
  goldne Mäuse und fünf goldne Aerse, beides nach er Zahl
  der mit der Doppelplage heimgesucht gewesnen philistäischen
  Landschaften. 1. Sam. 6, 4. Aehnliche Sühnbilder sind dem
  ganzen antiken Alterthum gemeinsam. Der Priesterkönig
  Sethon, der die Pest abgewendet hatte, erhielt dafür eine
  Bildsäule, welche in der einen Hand eine Maus hielt. Herodot
  2, 141. Vergoldete Aehren und goldne Mäuse wurden der
  phönizischen Ceres zum Sühnopfer gebracht. Welcker,
  Griech. Götterl. 1, 484. Im kretensischen und im
  äolischen Dialekt bedeutet Apollos Beiname Smintheus eine
  Feldmaus, Münzen von Tenedos stellen ihn mit dem Pestpfeil
  und der Maus dar, sowie auch eine Münze von Metapont die
  sechszeilige Gerstenähre zugleich mit der Wanderheuschrecke
  und der Maus aufweist. O Heer, Pflanzen der Pfahlbauten. Selbst
  Athene, wie man sie auf Gemmen dargestellt sieht (Tassie no.
  1585), trägt die Maus auf dem Brustharnisch oder auf der
  Schulter. Menzel, Vorchristl. Unsterblichkeitslehre 1, 22. In
  allen diesen Sinnbildern ist mithin die Pestseuche an den
  Misswachs, dieser an den Mäusefrass geknüpft, und die
  agrarischen Gottheiten nehmen das ihnen in Form einer Maus
  dargebrachte Opfer an und heben die herschenden Uebel
   auf, indem sie
  die Mäuse vertilgen. Dieselbe Abhülfe wird nun aber
  auch durch die hl. Gertrud gewährt, welche, indem sie die
  Mäuseplage aufhebt, zugleich die Seuchen abwendet. So lange
  schon Gertrud ein Standbild in der Kapelle zu baierisch
  Hermatshofen besitzt, hat sie von diesem Orte stets die
  Viehseuchen abgehalten. Panzer, BS. 2, 157. Dahin gehört die
  allbekannte Sage vom Rattenfänger zu Hameln. Da sich an sie
  die Geschichte von der magischen Pfeife knüpft, mit deren
  Tone die Mäuse vertrieben werden, und hiervon noch
  später bei Gelegenheit der in Mausform gebackenen Erntenudel
  wiederum die Rede sein muss, so folgt hier diese Hamelner
  Geschichte in der Fassung nach, wie sie Balth. Becker in der
  Bezauberten Welt lib. 4, S. 157 des Mart. Tschockius Fabula
  Hamelensis nacherzählt. Als die Stadt Hameln a.d. Weser im
  J. 1284 mit einem Haufen Mäuse und Ratten geplagt war, die
  alle Frucht wegfrassen, kam man mit einem fremden Mann
  überein, der sich gegen Geld erbot, sie aus der ganzen
  Gegend wegzuschaffen. Er holte aus seiner Henktasche eine Pfeife
  hervor und sowie er darauf spielte, kamen die Mäuse aus den
  Hauswinkeln, Dächern und Dachrinnen zu Haufen hervor und
  folgten ihm zur Weser. Er trat sein Kleid aufschürzend in
  den Strom, die Thiere ihm nach und ertranken. Nach verrichteter
  Sache begehrte er den bedungenen Lohn. Allein die Bürger
  waren nicht geneigt zu bezahlen. Da erschien er am folgenden
  Mittag wieder, diesmal in Jägertracht, sein Hut war
  purpurfarbig, seine Gestalt von erschreckender Länge, und
  nun spielte er eine andere, von der gestrigen weit verschiedene
  Pfeife. Da liefen ihm binnen einer Stunde alle Kinder der Stadt
  zu, vom vierten bis zum zwölften Altersjahre, die
  führte er, 130 an der Zahl, in eine Höhle des vor dem
  Thor gelegenen Koppenberges, und keins von ihnen ist nach diesem
  wieder gesehen worden. Man sagt, er habe sie zweihundert Meilen
  weit unter der Erde fort his nach Siebenbürgen und dorten
  erst wieder ans Licht geführt; denn seitdem spricht man in
  diesem Lande niedersächsisch.—So  lassen sich auch in Wolfs Hess.
  Sag. no. 14 die Bauern um Lorsch alles Feldungeziefer und alles
  Gewitter, durch einen Einsiedler aus dem Lande pfeifen, als sie
  ihm aber den Lohn dafür vorenthalten, ist der Ameisen- und
  Grillenregen nebst dem Mäuseheere wieder da. Von neuem wird
  der Mann berufen, nun kommen jedoch auf seinen Pfiff alle Schafe
  und Schweine des Dorfes ihm in den Lorschersee, und zuletzt alle
  Kinder in den Tannenberg nachgelaufen und bleiben verloren.


  Dieselbe Sage ist auch in dem bei Paris gelegnen Dorfe
  Drancyles-Nouis lokalisirt gewesen, wo im J. 1240 der Mönch
  Angionini mit dem Erbieten erschien, den Ort von seinen Ratten
  und Mäusen zu befreien. Er lockte alle diese Thiere in einen
  Fluss, wo sie ertranken. Doch da man ihm den versprochnen Lohn
  vorenthielt, stiess er in ein Horn, worauf sich alle Zuchtthiere
  des Dorfes, Pferde, Rinder, Schweine und Gänse, um ihn
  sammelten, mit denen er davon gieng. Nork, Myth. der Volkssag.
  392. Die Uebereinstimmung dieser Erzählungen lehrt, dass die
  Mäuse, weil sie Geister sind, nur dem magischen Ton der
  Pfeife gehorchen und damit hinweggelockt werden. Wie man mit der
  Bastpfeife im Frühling den Fruchtkeim in die Pflanze zu
  blasen meint (Alemann. Kinderl. S. 182); wie der Seefahrer dem
  Fahrwinde pfeift, so glaubt man, die pfeifende Maus werde durch
  sanfte Musik angezogen, durch schreiende verjagt. Du singst mir
  alle Mäuse aus dem Hause, sagt man abmahnend dem zur Unzeit
  singenden Kinde. Zur Vertreibung der Mäuse bedient man sich
  folgenden Mittels. Aus dem Hinterfusse einer gefangnen Ratte
  schneidet man ein Pfeifchen und umgeht damit blasend am
  Charfreitag das Haus, oder man hängt dem gefangnen Thiere
  ein Glöckchen an und lässt es laufen; es springt aus
  dem Hause und alle übrigen folgen ihm. Grohmann, Bedeut. d.
  Mäuse, S. 26. Abergl. aus Böhmen S. 62. 66. Denselben
  Zweck hatten die Pfeifchen im Schweife der hölzernen
  Spielrösschen und die thönernen, die man an der Stelle
  des Schwänzleins in  die Erntenudel der gebacknen Mäuschen
  steckt. Dass damit magisch fortgelockt werden sollte, ergiebt die
  Umschrift an der grossen Abteiglocke in würtembergisch
  Weingärten; die Glocke wurde 1490 gegossen und ihre
  Umschrift lautet nach Sauten (Kloster Weingarten, 1857, 48):


  
    
      Osanna heiss ich, den Todten pfeif ich.

    

  


  Es ist daher gewiss ein lautredender Zug der Sage, wenn
  Bischof Hatto in seinem Thurm zu Bingen von den Mäusen bei
  lebendigem Leibe gefressen wird, weil er bei einer Hungersnoth
  die Armen unter dem Vorgeben einer Brodvertheilung in eine
  Scheune lockte, sie sammt dieser verbrannte und der Sterbenden
  Geschrei mit den Worten verhöhnte: Höret, wie meine
  Mäuse pfeifen! Hattos Tod im J. 973 und seine Verhasstheit
  bei den Unterthanen wird nebst der eben berührten Sage von
  Trithemius in der Hirsauer Chronik 1, 116 erzählt und zur
  Unterstützung dieser Begebenheit, wie es scheint, dorten S.
  140 ein ähnlicher Fall vom J. 995 hinzugefügt über
  einen Grafen von Rotenburg in Franken. Auch der Schlossherr einer
  am thurgauer Seeufer versunken liegenden Wasserburg
  Güttingen soll sich desselben Frevels schuldig gemacht haben
  und ebenso von den Mäusen aufgefressen worden sein.
  Puppikofer, Gesch. des Kt. Thurgau, 121. Es haben W. Menzel (Odin
  229); Felix Liebrecht (Ztschr. f. Myth. 2, 405. 3, 307), und
  jüngsthin besonders ausführlich Grohmann (Apollo
  Smintheus, S. 78 ff.) über diesen Mythus und dessen
  zahlreiche Sagen gehandelt, in der Erklärung desselben aber
  sich keineswegs geeinigt. Der Sinn kann kein zweifelhafter sein.
  Der Erntegott schickt Undankbaren die Mäuseplage und damit
  die Hungersnoth ins Land. Der um seine Vorräthe besorgte
  Gewaltsherr entledigt sich der bei ihm Brod suchenden Unterthanen
  mit Gewalt, aber die Geister der von ihm Gemordeten verfolgen ihn
  in Gestalt der Mäuse bis in seine Wasserburg, wo er der
  gemeinsamen Seuche erliegt. Mäuse werden daher Gottes
  Heerzug genannt, weil sie sich mit jeder Seuchenzeit einstellen.
  Das Brüderpaar, das sich vor der Pest auf den
   Irchelberg
  flüchtet, erwürgt sich da in der Hungersnoth um einer
  gefangenen Maus willen. Bluntschli, Memorabilia Tigurina 1, 117.
  Zur Zeit des Beulentodes war es in den Hexenprozessen eine
  stehende Inquisitionsfrage, ob die angeklagte Person auch
  Mäuse gehext habe. Aargau. Sag. 2, 172. Und daher stammt die
  gegen jeden Flausenmacher gebräuchliche Phrase: Mach mir
  keine Mäuse. "Die Festung macht Mäuse und will sich
  nicht ergeben", heisst es ebenso in Göthes
  Bürgergeneral, 9. Auftritt.


  Die den Körper in Mausgestalt verlassende und wieder
  besuchende Seele hat zu dem Spielreim Anlass gegeben, bei dem man
  mit den Fingern über die Brust des Kindes hinauf tippt,
  sprechend:


  
    
      Kommt ein Mäuschen,


      will ins Häuschen,


      da 'nein, da 'nein!

    

  


  Aus demselben Glaubensgrunde dachte aber die Vorzeit
  verpflichtet zu sein, den Mäusen Recht und Gericht halten zu
  sollen. Bei dem Prozesse, welchen die tiroler Gemeinde Stilfs
  1590 gegen die Schädigung der Lutmäuse beim Amte Glurns
  anhängig machte, erhielten beide Parteien ihren Procurator,
  das Gericht war mit eilf namhaften Männern besetzt, für
  Anklage und Entlastung wurden Zeugen abgehört und der
  Beschluss lautete: Die Lutmäuse seien gehalten binnen 14
  Tagen den Landstrich gänzlich zu verlassen, jedoch unter
  freiem Geleite gegen Hund, Katze und jeden andern Feind; "wo aber
  ains oder mehr der Tierlein schwanger wäre, oder Jugend
  halber nicht fortkommen möchte, dieselben sollen ein
  weiteres sicheres Geleit fernere 14 Tage lang haben." Zingerle,
  Sag. no. 708. Aehnliches geschah auch vor dem Rathscollegium zu
  Autun 1540, welches die Mäuse als Saatenverwüster
  anklagen und verurtheilen liess; der Mäuse Anwalt jedoch,
  Barthol. Cassanäus, nachmaliger Präsident des Pariser
  Parlaments, machte den Einwurf, die Verurtheilten seien noch
  nicht dreimal vorgeladen und könnten, so lange die Strassen
  durch Hunde und Katzen unsicher  seien; füglich auch nicht erscheinen.
  Diebolt, Histor. Welt, 1715, S. 1117.


  Von hier aus übergehend zu den der Kornmaus dargebrachten
  Ernteopfern, findet sich Raum zur Einschaltung der an dies Thier
  geknüpften volksmedizinischen Bräuche, deren
  allverbreiteter gleichfalls auf ein Opfer hinausläuft.
  Bekanntlich wirft das Kind beim Zahnschichten den Wechselzahn ins
  Mausloch und verlangt dafür von der Maus einen neuen, dessen
  Dauerhaftigkeit nach Stein, Bein, Eisen, Silber und Gold bestimmt
  wird.[20] In Pforzheim spricht man
  (Grimm, Abgl. no. 631): Mäuschen, da hast du einen
  hölzernen Zahn, gieb mir einen beinernen dran.—In
  Schlesien: Mäusel, ich geb dir ein Beindel, gieb mir ein
  Steindel.—Mäuschen, ich geb dir einen knöchernen
  Zahn, gieb du mir einen eisernen. Kuhn, Westfäl. Sag. 2, S.
  34. Im Aargau heisst es (Alemann. Kinderl. S. 338):


  
    
      Müsli, Müsli, nimm de Zah,


      gim-mer en schöne goldige dra,


      frei en schöne wîsse,


      ass ech's Brod cha bîsse.

    

  


  Das Kind wirft seinen ausgefallenen Zahn, wenn ihn die Mutter
  nicht selber verschluckt, hoch gegen Himmel:


  
    
      Seh, liebe Herrgett, en Zah!


      Gieb mer wider en andre dra.—

    

  


  In Würtemberg wirft es ihn über sich und spricht
  beim Schneidezahn:


  
    
      Se, Mäusle, has du dean Za,


      sez mer derfür en andra na!

    

  


  Beim Mahlzahn heisst es:


  
    
      Wolf, Wolf, da has en Za,


      gi mer derfür no koen Biberza!

    

  


  Birlinger, Schwäb. Sag, 1, no. 570. Biber ist
  schwäbisch Name des wälschen Hahns (Birlinger,
  Schwäb. Wörtb. 61) und bedeutet hier: lass mir den Zahn
  nicht krumm wie einen Vogelschnabel wachsen. Ein altarabischer
  Spruch in 
  Rückerts Morgenländ. Sagen 2, 264 opfert den
  Schichtzahn gleichfalls der Sonne:


  
    
      Liebes Kind, nimm deinen Zahn,


      Der dir ausgefallen,


      Wirf ihn zu der Sonn' hinan,


      Sprich mit frohem Lallen:


      Gieb mir einen bessern dran!


      Und du wirst von allen


      Neuen Zähnen keinen Zahn


      Schwarz und schief und stumpf empfahn,


      Sondern jeden wohlgethan.


      Kind, so lehrt' es mich dein Ahn.

    

  


  Dem Sonnengotte Freyr ward von den Göttern die Sonne,
  Lichtalfenheim, zum Zahngebinde geschenkt. Grimm, GDS. 154. Der
  Zahn ist also eine Himmels- und Sonnengabe; der ausfallende erste
  Milchzahn heisst in Süddeutschland Wölfle (Alemann.
  Kinderlied, S. 337), Wolfszähne werden dem zahnenden Kinde
  umgehangen, vielleicht in altheidnischer Rücksicht auf den
  Sonne und Mond verschlingenden Weltenwolf, dem auch Gott Freyr
  zum Opfer fällt.


  In Hahns Griechisch-albanes. Märchen no. 10 und 101
  lässt sich die Prinzessin, die einen Zahn verloren, bald
  einen goldnen, bald einen silbernen einsetzen, besiegt darauf
  ihres Vaters Feinde, befreit das Land und wird des fremden
  Prinzen Gemahlin. Dass der erste Wechselzahn wirklich in Gold
  gefasst und so am Armring getragen wurde, ist nebst anderen dahin
  einschlägigen Bräuchen des Alterthums im eben genannten
  Alemann. Kinderliede pag. 338 bereits geschichtlich nachgewiesen.
  Der hellfunkelnde, unverwüstliche Zahn des im Boden oder in
  Höhlen wohnenden Thieres soll auch dem jungen Menschen zu
  Theil werden, wenn er seine Zähne in den Boden säet;
  darum streut auf Athenes Geheiss Kadmos die Zähne des
  erschlagnen Drachen in die fruchtende Ackererde, und aus ihnen
  erwachsen die Stammväter des kadmeischen Thebens. Den
  Schneidezahn wirft man der Maus hin, den Mahlzahn dem Wolfe,
  heisst es; der erste Zahn heisst in Süddeutschland
  Wölfle, und wölfen ist  zahnen: Aus Wolfs- und Rosszähnen bestand
  die Halsschnur, die man zahnenden Kindern sonst umhieng, und
  selbst unter den Fundstücken, die man seit 1857 aus den
  Pfahlbauten des Bodensees erhebt, zeigen sich die Zähne des
  Bären und Wolfes, durchbohrt, um an Schnüren als
  Amulette getragen zu werden. Zürch. Antiq. Mitthll. 12, Heft
  3, 139. Damit stimmt die doppelte Notiz bei Plinius überein
  HN. 28, cap. 78, und 30, cap. 7: Wolfzähne werden zahnenden
  Kindern gegen Erschreckung, und Pferden gegen Ermüdung
  angehängt, ausgerissene Maulwurfszähne gegen
  Zahnschmerz. Weil die Maus Alles benascht, streut man dem
  naschenden Kinde heimlich eine gepulverte Maus auf die Speise,
  damit soll der eine Dieb den andern abschrecken. Höchst
  auffallend aber bleibt der sg. Maustrank, ein Volksmittel, von
  welchem die älteste und die neueste Zeit zu erzählen
  hat. Das Pönitentiale des hl. Bonifacius und dasjenige von
  Angers (Poenitentiale Andegavense) schreiben dem Priester vor,
  die Frage an sein Beichtkind zu stellen, ob es von dem
  zauberhaften Maus- oder Wieseltrank genossen habe: edisti de
  liquore, in quo mus aut mustella mortua invenitur? Das Verbot
  gegen diesen Trank wird von mehreren Kirchenschriftstellern,
  darunter Regino und Burchard von Worms wiederholt, zugleich den
  Bischöfen aufgetragen, bei der jährlichen
  Kirchenvisitation strenge Nachforschung hierüber
  anzustellen. Auffallender Weise aber lebt die Unsitte bis heute
  fort. In baierisch Rosenheim gilt als probates Mittel gegen
  Epilepsie eine Maus, die gewiegt, gekocht und verspeist werden
  muss, und ein sehr verbreitetes kostspieliges Geheimmittel,
  welches von Frankreich aus in Ruf gekommen ist, besteht nach
  neuerlich angestellter Analyse aus pulverisirten Mäusen.
  Bavaria 1, 464. Nun behauptet zwar die uns persönlich
  umgebende schweizerische Volksmedicin, Bettnässer seien
  dadurch zu heilen, dass man ihnen eine in Wein destillirte Maus
  zu trinken gebe; allein man lasse sich hiebei nicht dadurch
  irreleiten, dass auch schon Plinius NG. 30, c. 47 den Kindern,
  welche  den Harn
  nicht verhalten können, gepulverte Mäuse unter der
  Speise zu essen verordnet; denn diese Heilmethode gründet
  sich auf ein blosses Wortspiel und steht nicht in entfernter
  Beziehung zu jenem dem Thiere beigemessenen, dämonischen
  Charakter. Nach dem Medicinischen Lehrsatze, Gleiches mit
  Gleichem zu vertreiben, schlägt nemlich Plinius vor, die
  Muskelschwäche am Halse der Harnblase durch eine
  eingenommene Maus zu heilen, da latein. musculus beides ist,
  Muskel und Mäuslein. Die deutsche Medicin nahm nicht bloss
  diese gleiche Benennungsweise, sondern auch die daran
  geknüpfte Heilmethode an, um so mehr, als beides
  ursprünglich unter dem Einflusse der wälschen
  Universitäten zu Padua und Montpellier stand. Peter
  Vffenbachs Newes Artzneybuch ist eine Uebersetzung der Chirurgie
  des Hieron. Fabricius ab Aquapendente, Professors zu Padua, und
  schreibt daher (Frankfurter Ausgabe von 1605, S. 127)
  wörtlich nach: "Das Bettharnen der Kinder entsteht, wenn das
  Mäusslin, so umb den Hals der Harnblasen herumbliegt,
  verletzt wird und dem Willen des Menschen nicht mehr gehorchen
  kann." Die späteren Aerzte gebrauchen denselben Ausdruck und
  pflanzen den daran geknüpften Aberglauben fort. "Der Geist
  kumpt durch die müssly vnd neruen vssgespreitet zum hirn",
  schreibt der Zürcher Arzt Jak. Rueff, von Empfengknussen,
  Zürich 1554, Blatt 126b; Johann von Muralt lehrt in seinem
  Hippocrat. Helvet., Basel 1692, 45: "Wann die junge Kinder so
  hart verstopft, also dass jhnen der Leib auflauft, so gib jhnen
  ein wenig Mausskoht mit der Muttermilch ein."


  Ein ähnliches Wortspiel scheint nach Nork,
  Realwörterb. 3, 125, der schon vorhin erwähnten Stelle
  l. Sam. 6, 5 zu Grunde zu liegen, weil die dorten enthaltenen
  Stichwörter Pestbeule und Maus im Hebräischen
  stammverwandt sind und Maus im Syrischen auch ein Geschwür
  bedeutet.


  Der Name Maus, sanskrit mûscha, abgeleitet von der
  Wurzel mûsch, stehlen, bezeichnet einen Dieb, weshalb denn
  das indische Gesetzbuch Yajnavalkya III, 214 (übers.
   von Stenzler)
  zustimmend besagt: "Eine Maus wird der Getraidedieb sein, denn
  wie die verschiednen Gegenstände sind, so sind auch die
  Gattungen der lebenden Wesen." Das Wort behält diesen
  Begriff in allen indogermanischen Sprachen bei: mausen bedeutet
  stehlen. Quasi mures semper edimus alienum cibum, lässt
  Plautus in den Gefangenen den Schmaruzer sagen. In des Hieron.
  Bock Teutscher Speisekammer, 1555, sagt das Vorwort:


  
    
      Mein frischgebachen brot


      muoss leiden vil der not


      von hunden vnd von katzen,


      von meusen vnd von ratzen,


      zerhülchen's, schliefen drein,


      wolt, sie schwimmen im Rhein!

    

  



  Die Regeln der Haus- und Landwirthschaft setzen daher seit
  ältester Zeit für bestimmte Zeitfristen allgemein
  beobachtete Ueblichkeiten fest, durch die man dem
  schädlichen Einfluss des Thieres zuvorzukommen glaubte,
  indem man theils ihm selbst, theils den Geistern opferte, in
  deren Gefolge es erschien. Deutliche Spuren hievon liegen noch in
  unseren Fasnachts- und Erntebräuchen. Man darf um
  Weihnachten und Fasnacht, wo die Elben in Mausgestalt ihre
  Julzeit, halten (Volksglauben in der Mark), oder wo nach
  oberdeutschem Glauben Berchta-Holla ihren Umzug hält, nicht
  spinnen, sonst zerzausen die Mäuse den Flachs. Das
  Mäuslein beisst! ist ein besonderes Drohwort, gleichwie im
  Gedichte von den Sieben Schwaben der gewichtigste Fluch lautet:
  Dass dich das Mäuslein beisst! denn alles was man in der
  Fasnacht spinnt, das fressen die Mäuse (Aargau). Man darf
  alsdann die Mäuse auch nicht bereden, sonst stehlen sie das
  Korn von der Schütte. Anstatt Maus sagt man dann (nach Kuhns
  Nordd. Sag. pg. 411) Bönlöper,
  Scheunenbodenläufer, in Dänemark Tede, die Kleinen.
  Noch im vorigen Jahrhundert hielt man diesen Brauch so fest, dass
  der dänische Ortspfarrer Laurids Muns († 1774)
  während der berufenen Weihnachtszeit bei seinen Pfarrkindern
  stets nur Herr Tede genannt wurde. Handelmann, Nordalbing.
   Weihnacht. pg.
  13. Die Rindfleischsuppe, die vom Fasnachtsdienstag im Kochkessel
  übrig bleibt, schüttet man gegen die Kornmäuse in
  die Mauslöcher. H.L. Fischer, Buch v. Abgl. 1790. 1, 237. In
  Grochwitz bei Torgau bäckt man die Fasnachtsküchlein.
  in einer Eisenform, von der es heisst, man stosse mit ihr dem
  wühlenden Maulwurf die Schnauze ab. Man erkauft also hier
  das Gedeihen der künftigen Ernte mit einem Opferbrode
  voraus. Dasselbe gilt in Altbaiern; hier wird dem Gesinde des
  Hofbauern die Mehlspeise der gebacknen Mäuschen als
  Fasnachtsgericht aufgesetzt; dafür hat es theils bei Nacht,
  theils schon vor Sonnenaufgang die Strohbänder für die
  Garben der Ernte vorauszuflechten; da die Mäuse dieser
  Nachtarbeit nicht mit zusehen können, so werden auch die
  Garben vor ihnen sicher bleiben, jedoch vermehren sich die
  Mäuse, wenn man ihnen über dieser Arbeit flucht.
  Bavaria 2, 300.


  Beim Einbringen des Korns stellt man drei Garben mit den
  Aehren nach unten gekehrt in die Tenne; dies gehört den
  Mäusen, die hiemit sich begnügen und den Geizigen
  heimsuchen mögen. Die Beinchen vom Osterfleischkuchen,
  welcher aus Teig mit gehacktem Kalbfleisch besteht, streut man
  gegen das Wühlen des Maulwurfs in dessen frische Gänge.
  Grohmann, Böhm. Abgl. S. 58. In böhmisch Raudnitz hebt
  man vom Schmalz, worin man die Fasnachtskrapfen bäckt, bis
  zur Ernte auf und salbt damit die Räder des Erntewagens.
  Sobald dieser vor der Scheune ankommt, fragt der abladende Knecht
  den Fuhrmann: Was fährst du? Dieser antwortet: Die Katze
  für die Mäuse. Alsdann werden keine Mäuse in die
  Scheune kommen. Schon die Brosamen vom Weihnachtsmahl
  schüttet man in die Scheunentenne und spricht:
  Mäuschen, esst diese Bröckchen und lasset das Getreide
  in Ruhe! Grohmann, Apollo Smintheus 38. 27. Im Wittgensteinischen
  wird in die erste Scheunengarbe ein Käse gebunden und der
  sie Abladende fragt den Fuhrmann Wann haben wir Christtag?
  Antwort: Ich weiss es nicht. Ei, erwiedert Jener, so wissen die
  Mäuse auch nicht, wo ich  meine Gerste hinlege. Kuhn, Westf. Sag. 2, S.
  187. In des Albertus Magnus Egypt. Geheimnissen Heft 3, 73 heisst
  es: "Wann du das Korn zum ersten einführst, so nimm die
  erste Garbe, die du in den Baren legst, in deine rechte Hand und
  sprich:


  
    
      Da leg ich dem Menschen das Brot


      und allen Mäusen den bittern Tod."

    

  


  Meklenburger Erntebrauch ist, den ersten Kornwagen nicht
  abzuhalmen, auf dass die Mäuse das Korn nicht fressen.
  Schiller, Thier- und Kräuterb. 3, S. 9a.


  Hier folgt nun eine Beschreibung der zu verschiednen
  Jahreszeiten in Mausform gebackenen Zweckbrode.


  Mit erstem Frühlingsbeginn nimmt die oberdeutsche
  Bäuerin junge Salbeiblätter, wickelt sie in Eierteig
  und bäckt sie in Butter ab; hinten muss dann der Blattstiel
  gleich einem Mausschwänzchen aus der Nudel vorstehen. Die um
  dieselbe Zeit für den Marktverkauf gebackenen grösseren
  Brodnudeln haben eben dieses Schwänzchen, doch ist es ein
  thönernes, damit die Kinder darauf pfeifen können. Marx
  Rumpolts Kochbuch von 1581, Bl. 167b wählt zur Einlage in
  dieses Mehlmäuslein die Pflanzen Bertram, Borrag und U.
  Frauen Blätter. Noch älter ist folgende Notiz in der
  Inkunabel Kuchenmaistrey, o.O.u.J. Blatt 19. 20: ein gutz
  gebachen von Salvey. nim dür leutzbiren vnd mach sie
  schôn. seüd sie weich vnd stoss sie in einem morsser.
  bestreich ein saluenblat damit vnd deck ein anders daruber, druck
  sie auch sitlichen zusammen, dz sie auch bey einander bleiben.
  mach ein straubenteiglein mit honig vnd wein, zeuch es dardurch
  vnd bach es. Auch Fischart im Gargantua cap. 8 singt von dieser
  Nudel:


  
    
      Bachen wir ein Küchelein,


      Meuselein und Streubelein


      Und trinken auch den kühlen Wein,


      Kaku-kaka-nai,


      Dass man fröhlich sei.

    

  


  In A. Corrodi's Zürcher Idyll De Dokter (Winterthur 1860,
   S. 45) heisst
  es von der städtisch bereiteten gezuckerten Mausnudel:


  
    
      Müsli, weischt, du kännsch es ja wol, sind gar
      nid z' verachte,


      Wämmä de Zucker nid spart und wämmä
      cha gnueg devu esse.

    

  


  Beim aargauer Landvolke im Frickthal und im Hallwiler Seethal
  wird nach beendigtem Kornschnitte dem Gesinde die Müslinudel
  aufgestellt, aus Kernenmehl, schmalzgebacken. Unter demselben
  Namen wird sie in Altbaiern demjenigen unter den Dreschern
  heimlich zugeschoben, auf den der letzte Drischelschlag gefallen
  war, und er heisst davon beim Dreschermahl scherzweise der
  Maushüter. Panzer, BS. 1, no. 405. In Frankreich
  schätzt man einen in Arras, Béthune und St. Quentin
  einheimischen Käse-Pfannkuchen Namens Ratons, beides
  bezeichnend, Ratte und Eierkuchen. Ein Steinbild in der
  Nürnberger Lorenzokirche mit einer eignen Sage wird für
  eine Ratte mit der Bratwurst angesehen. Schöppner, Sagb. no.
  641.


  Gertruds Name verräth sich zwar bei diesen Erntespeisen
  nicht, wohl aber werden die ihr geweihten Pflanzen und
  Wappenthiere in den weiteren Erntebräuchen, besonders beim
  Heuschnitt erwähnt. In Schwaben sammelt man am
  Himmelfahrtstage Mausöhrleinkraut, gnaphalium dioicum, und
  hängt es gegen Blitzschlag in Haus und Stall. Meier, Sag. 2,
  399; in Baiern wirft man Frauenschühlein, melilotus, und
  Gertrudenkraut gegen Abwendung des Hagelschlags ins
  Sonnewendfeuer. Panzer, BS. 1, 212. Gertruds Wagen und Gespann
  ist in nachfolgenden Sagen hervorgehoben. In der Stadt Grimmen
  fährt in der Walburgisnacht ein mit vier Mäusen
  bespannter Wagen umher, dessen Kutscher hahnenfüssig ist.
  Temme, Volksag. von Pommern und Rügen 329. Hier ist in des
  Kutschers Gestalt Donars Erntehahn nicht zu verkennen. Beim
  Prinzessinnen- oder Teufelsstein, einem Felsblock bei
  Köpenick, erscheint abwechselnd der Geist eines alten
  Mütterleins, das gebückt am Stabe geht, oder einer
  Prinzessin, die ihr Haar kämmend sich im Spiegel des
  dortigen Sees beschaut und dreimal um die Köpenicker
   Flur getragen
  zu sein verlangt; dabei kommt ein schwer geladner Heuwagen heran,
  von vier kleinen Mäusen gezogen. Kuhn, Märk. Sag. no.
  111. Bei Marne in Südditmarschen fliesst der Geldsot, in
  welchem ein Braukessel mit einem grossen Schatz versenkt liegt;
  nächtlich kommt dorten ein Fuder Heu gefahren, von sechs
  weissen Mäusen gezogen und vom Schimmelreiter begleitet.
  Letzterer aber ist bekanntlich Wuotan selbst. Bechstein, DSagb.
  no. 171. Wie hier der Geldsot eine Wunderquelle ist, so kennt
  solche nach Gertrud benannte Heilquellen besonders die Legende
  der Rhön- und Spessartgegenden, wo die Heilige als Karls des
  Grossen Tochter gilt. In den gekräuselten Wellen der
  Mainströmung glaubt man dorten nächtlicher Weile
  Gertrudens Fussspuren schimmern zu sehen;[21] wo sie zum Gebete
  niedergekniet hat im Felde bei Rohrlaha, bleibt die Stelle ewig
  unbebaut (Herrlein, Spessartsag. 68. 126. 127. 131.) Ihr daselbst
  kirchlich verwahrter Mantel wird Frauen umgehängt, welche
  Mütter zu werden wünschen. Das Gebet zu ihr lindert die
  Geburtsschmerzen und fördert die Geburten. Jac. Schmid,
  Leben hl. Hirten und Bauern, 3. Th. 52. Der Kinderbringer Storch
  ist daher unter ihren Attributen und sitzt an den ihr geweihten
  heilkräftigen Quellen. Zingerle, Gertrudenminne S. 50.
  Schöppner, Bair. Sagb. n. 976. In der Gertrudenkapelle zu
  Bamberg hörte jener Edelknabe, der auf den "Gang zum
  Eisenhammer" (Schillers Ballade) geschickt war, erst noch die
  Messe und entgieng darüber dem Tode. Schöppner, no.
  207. Während sie auf Schloss Karleburg am Main einen
  Frauenconvent gründete,  wurde ihrem Priester Atalong von Schulknaben die
  Stelle verrathen, wo die Leiche des hl. Kilian unrühmlich
  verscharrt in einem Rossstalle lag. Da Atalong dieser Nachricht
  misstraute, so liess ihn dafür der Heilige erblinden,
  stellte ihn jedoch alsbald wieder her, nachdem er einer ihm zu
  Theil gewordenen Vision Folge gegeben hatte. So meldet die alte
  Aufzeichnung (bei Ign. Gropp, Collectio Scriptor. Wirceburg.
  799), ohne jedoch den Vorgang der Heilung Atalongs zu berichten;
  letzteres thut die lebende Sage. Gertrud gieng eines Tages von
  der Karleburg nach dem benachbarten Waldzell, an dessen
  Klösterlein sie Stiftungen gemacht hatte, und blieb
  erschöpft und dürstend in der Einsamkeit stehen, als
  plötzlich ein Storch vor ihr aufflog. Zur Stelle entsprang
  die Gertrudisquelle, deren Wasser kranke Augen heilt. Bavaria IV.
  1, 493. Archiv des histor. Vereins von Unterfranken 13, 154.


  Nun ist noch des Brauches zu gedenken, der
  altherkömmlich, weitverbreitet, und langandauernd gewesen
  ist: Gertrudis Minne zu trinken.


  Der Germane weihte dem Angedenken (ahd. minni ist memoria)
  seiner Götter und Stammhelden bei Opfern, Hochzeiten,
  Abschiedsschmäussen feierlich den ersten oder letzten
  Becher. Wie die Alemannen eine Kufe Bier sotten, um sie auf
  Wuotans Minne zu trinken, meldet aus der ersten Hälfte des
  siebenten Jahrhunderts die Lebensbeschreibung des hl. Columban.
  Nach der Bekehrung trank das unter christlicher Hülle
  fortlebende Heidenthum "Krists, Michaels, Marien, Gertruden und
  Johannis-minni." Grimms Myth. 53 ff. hat darüber aus unsern
  einheimischen Quellen vom 11. Jahrhundert. an eine Reihe
  Belegstellen gesammelt, deren Ergebniss ist, dass es im
  Mittelalter vorzugsweise zwei Heilige waren, zu deren Ehre Minne
  getrunken wurde, Gertrud und Johannes der Evangelist. Dasselbe
  zeigt auch J.V. Zingerle's Schriftchen: Johannissegen und
  Gertrudenminne (Wiener Jahrbücher 1862). Heut zu Tage
  scheint diese 
  kirchliche Sitte nur, noch für Johannis zu gelten (so z.B.
  im Kanton Wallis); Gertrudenminne zu trinken war in Holland und
  Belgien allgemein üblich gewesen und soll dorten aus Abscheu
  vor dem Andenken an den Verräther Gysbrecht abgekommen sein,
  dem sein Schlachtopfer, Graf Floris von Holland, vergeblich
  Gertrudenminne zugetrunken hatte. Wolf, Ndl. Sag. S. 699. Den
  Johannissegen pflegt man heute des Reiseschutzes wegen zu
  trinken; mit dem Gertrudensegen aber glaubte man für den
  Fall, dass der Scheidende von seiner Reise nicht mehr zurück
  kehre, sich eine gute Herberge jenseits zu sichern, da der
  abgeschiednen Seele ihre erste Nachtruhe eben bei St. Gertrud
  angewiesen ist; und darum wurde diese Heilige aus einer
  Seelenherrin später eine Patronin der Reisenden. Das Glas,
  aus dem man in den Niederlanden ihre Minne trank, hatte die Form
  eines Schiffchens (Wolf, Beitr. 2, 108), als Andeutung nicht
  bloss der weiteren Reisen, die man in den Niederlanden zu Schiffe
  machte, sondern jener weitesten, welche über den Todesstrom
  führt und unsern Ausdruck Absegeln für Sterben zur
  Folge hat. Von dieser Seelenüberfahrt handelt Deutscher
  Glaube und Brauch 1, 173, und dorten ist die redende Stelle aus
  einer Einsiedler Handschrift angeführt: "wenn die menschen
  sterbend, so far die sel durch das wasser." Darum auch zeigte das
  schon erwähnte Strassburger Kirchengemälde St. Gertrud
  mit zu Schiffe, und die Gertrudenlegende (A. SS. sec. II. pag.
  465) berichtet, wie die Schiffer des Klosters Nivelles bei
  heiterem Wetter einem wundersam grossen Fahrzeuge begegnen, das
  sich rasch in ein stürmendes Meerungeheuer verwandelt und
  ihnen den Untergang droht, aber sogleich versinkt, als sie
  dreimal Gertrudens Hilfe anrufen. Aus solchem
  schiffähnlichem Trinkgeschirre schenkte Gertrud den Schatten
  den Erinnerungstrank, wie Freyja und ihre Walküren den Asen
  den Meth. Ein Nachklang an dieses in Walhall ausgeübte
  Mundschenkenamt liegt noch in der Gertrudenlegende der
  Bollandisten, A. SS. tom. I. ad diem VI. Januarii, wornach
   eine andere
  Gertraud, welche hier nur Venerabilis genannt ist, in ihren
  jüngeren Jahren Kellnerin in verschiednen Wirthshäusern
  Hollands gewesen war; sie trägt den Beinamen Von Osten, weil
  sie unter den Zechliedern der Wirthsgäste das geistliche
  Lied "Es taget auf von Osten" gedichtet und öfters
  hergesungen hat. Sie war ein Bauernkind aus dem Dorfe Voorburch,
  zwischen Delfft und Grafenhaag, trat mit ihren beiden Freundinnen
  Lielta und Diewardis, die gleichfalls Dienstmädchen gewesen,
  in das Beginenhaus zu Delfft und starb hier 1358. Bei andern
  Autoren wird sie abwechselnd eine Beata und Sancta genannt.


  Die in der Figur Gertruds enthaltenen Züge der
  Walküre sind ausser ihrem schon anfangs erklärten
  mythischen Namen nachfolgende.


  Sie ist des von ihr erwählten Mannes schützender
  Gefolgsgeist, seine Fylgja, lässt sich mit ihm in ein
  Ehebündniss ein, schützt ihn mit Gefahr ihres eignen
  Lebens vor den feindlichen und den höllischen Waffen, reitet
  für ihn ins Gefecht und hinterlässt ihm, wenn sie nach
  dem Schluss des Schicksals verschwinden muss, einen gesegneten
  Besitz und tüchtige Nachkommenschaft. Die elbische Waldfrau,
  welche des Hofbauern Untermoser Eheweib geworden war, hatte
  diesem untersagt, sie je um ihren Namen zu befragen. Einst aber
  war er Ohrenzeuge, wie ein an der Wiese vorbeigehendes
  Waldfräulein im Gespräche mit seinem Weibe dieses
  Gertrud nannte; unvorsichtig wiederholte er ihr diesen Namen und
  weinend musste sie hierauf Mann und Kinder für immer
  verlassen. Scheidend ergriff sie einen Eisenstab, stiess ihn ins
  Feld und sprach: So lange von dem Stecken noch eine Ader bleibt,
  wird jeder Untermoser gut hausen. Und dies Wort ist bis heute in
  Erfüllung gegangen. Panzer, BS. 2, S. 46. In Wolfs Ndl. Sag.
  no. 42 und 358 ist ein ähnliches Bündniss im Tone der
  Ritterzeit erzählt. Riddert von Berkhof hatte sich dem
  Teufel verschrieben, veranstaltete nach abgelaufener Frist seinen
  Freunden ein grosses Abschiedsmahl; trank ihnen zum Schlusse
  einen Becher Geerdenminne  zu und ritt darauf der Linde beim Kirchhofe von
  Heppener entgegen, wo der Böse bereits seiner wartete; doch
  der Satan konnte ihm nichts anhaben, denn nun sass hinter Riddert
  die hl. Gertrud, deren Minne er vorhin getrunken, selbst mit zu
  Rosse. Dieser Vorfall war später in der Heppener Kirche
  künstlich gemalt zu sehen. Mittelhochd. Dichtungen tragen
  ähnliches auf die hl. Maria über, die als Schutzgeist
  eines Gefährdeten hinter ihm mit zu Rosse sitzt; mehrfache
  deutsche Sagen lassen sie sogar mit oder für den
  Schutzbefohlnen aufs Turnier ziehen und in Gefechten
  mitkämpfen. Wolf, Beitr. 1, 192, folgert daraus, dass Maria
  hier an die ursprüngliche Stelle der kriegerischen Frouwa
  getreten sei, welche als Valfreyja zwar auf ihrem
  Götterwagen mit zum Kampfe fuhr, allein als Vorsteherin der
  reitenden Walküren gleichfalls das Schlachtross besteigt und
  sich ins Schlachtgetümmel mischt; eben dahin sei denn auch
  jene Kirche in Vorderditmarschen zu deuten, deren Name ist Unse
  leve Fru up dem perde.

  

  


  Im Jahre 1867 hat J.V. Scheffel, der Verfasser des Ekkehart,
  auf einem gallorömischen Grabfelde zu Rheinzabern das
  Stellfigürchen einer aus Terracotta geformten Maus nebst
  demjenigen eines Hähnchens ausgegraben und beides uns zu
  einem höchst schätzbaren Andenken übersendet. Der
  Fundort, das alte Tabernae Rhenanae, der ergiebigste an
  römischen Alterthümern in der ganzen Rheinpfalz, hat
  jüngst auch zur Entdeckung eines wohlerhaltnen Brennofens
  geführt; man erhob daselbst eherne Legionsadler,
  Broncefigürchen, Meilensteine, Münzen aus dem 4.
  Jahrhundert. Im benachbarten Orte Hert wurde 1829 ein dem
  unsrigen ganz gleiches Hähnchen aus Glas gefunden. Die Figur
  der Maus ist phallisch dargestellt und entspricht dadurch dem
  Hahn, dem Symbol der Regenerationskraft. Die Maus trägt eine
  Schelle um den Hals gebunden; denn nach Apollodor (Fragmente)
  wurde für Sterbende Erz an einander  geschlagen und die Spartaner
  geleiteten ihre Könige unter Glockenton zu Grabe; "der
  Erzklang sollte die Seele reinigen und entzaubern von der Macht
  der Dämonen." Creuzer 4, 401. Ebenso verkündet das
  Krähen des Hahnes das Licht des neuen Tages.


  Ein zweites Abbild, die Maus mit den vier Jungen, ist uns
  durch Hn. Hermann Brunnhofer aus Oxford überbracht worden.
  Die Figur ist aus ungesäuertem Teig gebacken und mit
  Eierklar glasirt. Die Landleute aus der Umgegend von Oxford
  pflegen derlei Brodfigürchen auf den dortigen
  Weihnachtsmarkt zum Verkauf zu tragen. Sie sind zwar nicht zum
  Essen bestimmt, sonder dienen als Zierat auf Thür- und
  Kamingesimse, finden aber ihr Ende zuletzt doch im
  Kindermagen.

  


  FUSSNOTEN:

[13]


  
    Selbst der altmexikanische Glaube schon schrieb vor: Ein
    Wechselzahn muss in ein Mausloch gelegt werden, sonst wachsen
    die Zähne nicht mehr. Waitz, Anthropol. der
    Naturvölker 4, 165.

  

[14]


  
    Firmenich, Völkerstimm. 3, 112.

  

[15]


  
    Simrock, Kinderbuch 1, no. 338. 340.

  

[16]


  
    Simrock, Kinderbuch 1, no. 338. 340.

  

[17]


  
    Curtze, Waldecker Volksüberlief. S. 285.

  

[18]


  
    Alemann. Kinderlied.

  

[19]


  
    Harun al Raschid träumte, alle seine Zähne seien
    ihm ausgefallen; der Traumdeuter erklärte dies dahin, der
    Monarch werde alle seine Verwandten überleben.
    Rosenöl, oder Sagen des Morgenlandes 2, 85. Das
    Wahrzeichen der indischen Todesgöttin Kali ist der
    schwarze Zahn, der alles benagende Zahn der Zeit.

  

[20]


  
    In dem Gebetbuch Himmlisches oder Geheiligtes Jahr,
    Einsiedeln bei Reymann 1686, Erster Theil, ist unterm 28.
    März der hl. König Guntram abgebildet, schlafend
    unter einem Baume neben einem Bächlein. Ueber dieses legt
    der Kriegsknecht das Schwert, und die aus Guntrams Munde
    gekommene Maus läuft darüber dem Berge zu, der im
    Hintergrunde mit offnem Thore sich zeigt. Das dazu gesetzte
    Gebet ruft den hl. Guntram an, weil er seine Schätze den
    Armen geschenkt und dafür einen ihm von Gott im Schlafe
    gezeigten verborgnen Schatz erworben habe.

  

[21]


  
    Die hl. Jutta von Sangershausen, erst eine Kammermagd der
    hl. Elisabeth von Thüringen, nachher Dienstmagd auf einem
    Hofe bei Kulm in Preussen, überschritt hier die grossen
    Teiche, die zwischen ihrer Wohnstatt und der Stadt lagen, jeden
    Sonntag, um rechtzeitig in die Messe nach Kulm kommen zu
    können. Noch lange nach ihrem Tode war ihre Fussspur in
    jenem Gewässer wahrzunehmen. Jac. Schmid, Kleine
    Ehehaltenlegend 2, 39. So sieht man in mondhellen Nächten
    auf den Wellen der Aare bei Gauenstein die Fusstapfen
    schimmern, welche hier Königin Berta zurückgelassen.
    Aargau. Sag. no. 2. Sämmtliches erinnert an Homers
    silberfüssige Thetis und goldenfüssige Hera.

  

  

  

  


  Nachträge.

 [Nachtrag 1]


  
    Die Beschreibung, wie man bei der Feier der Maispiele den
    Sommer ins Land ritt und in Scheingefechten den Winter
    besiegte, hat ihre neueste Vervollständigung gefunden
    durch die drei Bildergruppen eines altdeutschen Teppichs auf
    der Wartburg, dessen Contouren im Anzeiger des German. Museums
    1870, no. 3 mitgetheilt sind. Sie stellen die Berennung und
    Vertheidigung einer Burg durch Wilde Männer dar. Aus einem
    Laubwalde sprengen sechs Reiter hervor, Laubzweige schwingend,
    um Haupt und Lenden Epheukränze tragend, jeder auf einem
    phantastischen adlerklauigen Rosse, dem sg. Wasser- oder
    Pfingstvogel. Voraus reitet der Maikönig, kenntlich
    durch seine offne Goldkrone mit dem Ornamente der drei stumpfen
    Blätter, über welche sein Hirschgeweih emporragt.
    Daher heisst er in Oberdeutschland Hirzmontagreiter.
     Um die
    Hüfte trägt er einen Gürtel von Rosen. Er und
    sein Gefolge schiesst mit Pfeil und Speer Rosen in die
    gegenüberliegende Burg. Ihre Absicht steht auf den sie
    umgebenden Spruchbändern zu lesen.


    
      
        Wol vf alle mine wilden man,


        wir wellent festen und buirge han.



        Schiessen alle, nieman lôss abe


        an büte gewinnen, will einer habe.

      

    


    Die angegriffne Burg ist mit einem Wassergraben umgeben, den
    ein vor den Sommerreitern her eilender Jüngling mit herbei
    getragnen Brettern zu überbrücken strebt. Von den
    Zinnen herab kämpfen fünf dicht in Wollenfliesse
    gekleidete Männer, die Winterkönige; denn auch sie
    tragen Kronen wie der Maikönig und schiessen und
    schleudern lauter Lilien. Ihr Burgwart am Söller
    stösst ins Rom; das Spruchband über ihnen besagt


    
      
        Vnser vesten, die ist wol behůt


        mit gilgen, klewen, rosenbůt.

      

    


    Links im Bilde, woher die Reiter kommen, wird auf blumigem,
    von allen Frühlingsthieren belebtem Rasen ein grosses
    Lustzelt aufgeschlagen, in welchem die Maikönigin bereits
    Platz genommen hat. Auch sie trägt die offne Goldkrone im
    wallenden Haare. Ueber ihre Kniee ist ein Tafeltuch gebreitet,
    darauf Kopf und Schinken des zerlegten Ebers; zwei
    Gesellschafter bedienen sie.—Schon Friedrich Panzer hat
    im zweiten Bande seines Sagenwerkes auf Taf. IV die Gestalt des
    Wasservogels abbilden lassen, wie er sie auf einem
    Wandbilde zu Forchheim im dortigen alten Schlosse, jetzigem
    Rentamt, vorgefunden. Die 3 Fuss lange, 2 Fuss hohe Figur zeigt
    einen Reiter, in der Festmaske des Wasservogels agirend. Vor
    dem Gesichte hat er eine ungemein lang geschnäbelte
    Vogellarve, mit welcher ein wallender Kinnbart, ein massiver
    Ring im Ohre und auf dem Haupte die offene Krone verbunden ist,
    die gleichfalls das dreifache Blätterornament zeigt. Im
    Luft hängt ein kurzes krummes Schwert (das sg.
    Pfingstschwert), in der Linken  schwingt er die Lanze, mit der
    Rechten lenkt er die aus Kettenblumen enggeflochtnen Zügel
    seines schwanenhalsigen Rosses. Ross und Reiter sind von
    Seerosen arabeskenhaft umrankt.

  

[Nachtrag 2]


  
    Als man beim Bildersturm zu Zurzach 1529 die Verenareliquien
    untersuchte und vernichtete, fanden sich in einem
    Eisensärglein neben Rückgratstrümmern vier
    apfelgrosse Lehmkugeln. In den von mir eröffneten und
    beschriebnen heidnischen Waldgräbern zu Lunkhofen haben
    sich ganz gleiche Lehmkugeln in der Asche des Leichenbrandes
    vorgefunden und werden nun in der aargauer
    Alterthümersammlung aufbewahrt; vgl. Argovia V, 265.

  

[Nachtrag 3]


  
    Das mhd. Gedicht von der hl. Verena nennt den Ort Zurzach
    Zerzyaca. Durch diese Namensform wird die sprachlich
    schon sich verrathende späte Entstehung dieses Gedichtes
    weiter bestätigt. Es leitet nemlich der Ortsname Certiacum
    ab von einem bei Egid Tschudi in der Gallia comata S.
    137, und in Stumpfs Schweiz. Chronik erwähnten
    römischen Votivsteine zu Zurzach, welcher dem Junius
    Certus aus dem Voltinianischen Geschlechte von seinem
    gleichnamigen Erben gesetzt worden. Dieser Stein ist nachmals
    durch Unvorsichtigkeit zerschlagen, die oft citirte Inschrift
    aber längst als unecht erkannt worden.

  

[Nachtrag 4]


  
    Die beiden Gefolgsthiere Gertrudens, Kukuk und Specht,
    gelten mancher Orten gleichmässig als weissagende
    Liebesboten. In Deutschböhmen entnimmt man aus dem
    Spechtschrei ein Wahrzeichen, ob man bald heiraten werde; der
    Specht hat es bestätigt, sagt man dann. Grohmann, Abgl. S.
    70.

  

  

  
 


  Wortregister.


  [A] [B]
  [E] [F] [G] [H] [K] [L] [M] [O] [P] [R] [S] [T] [V] [W]

  
 Ankenbrüt.
  
[1]




  Ankenschnittenprozession. 
[1]




  Ara, Aarefluss bei Solothurn. 
[1]




  arbaiz, Erbsen. 
[1]




  Aufburg bei Zurzach, röm. Castrum. 
[1]




  



  
 Becker und
  Beckerin, in Kukuk und Specht verwünscht. 
[1]
 [2]




  Bilihildis, hl., aus fränkisch Veitshochheim. 
[1]




  Brod,




  den Elementen geopfert. [1]




  Erntebrod. [1]




  Eulogienbrod. [1]




  gegen Tollwuth. [1]




  gegen Wolfshunger. [1]




  phallische Zweckbrode. [1] [2]




  Brodkipf Verenas und Rategundis,
  in einen Kamm verwandelt. [1] [2] [3]




  Brunnen Walburgis,




  im Elsass. [1]




  in Franken. [1]




  in Holland. [1]




  in Tirol. [1]




  Brustbein Walburgis. 
[1]




  Butterschnitte,




  als Präservativ und
  Heilmittel. [1] [2]




  bei kirchl. Prozessionen.
  [1]




  Buttergewinn, zauberischer. 
[1]




  



  
 Elben in
  Mausgestalt. 
[1]




  Emmetsheimer Steinbild phallisch. 
[1]




  Erntebrode. 
[1]




  Ernteopfer. 
[1]




  Eulogienbrod. 
[1]




  



  
 Fadenziehen, ein
  Liebesorakel. 
[1]




  Florina von Mazorit, die den Wintersturm stillende Flurheilige.
  
[1]




  



  
 Gertraud von
  Osten. 
[1]




  Gertrud,




  Verstorbene beherbergend.
  [1] [2]




  zu Rosse. [1]




  als Waldfrau. [1]




  Gertrudenkirchen,




  niederdeutsche. [1]




  ostfränkische. [1]




  Gertrudenkraut. [1]




  Gertrudenminne trinken. [1] [2]




  Gertrudentag, Kalenderregeln.
  [1] [2]




  Gertrudenvogel. [1] [2] [3]




  Gertrudens Fusstapfen in den
  Mainwellen. [1]




  G's Mantel. [1]




  G's Spindel mit den zwei
  Mäusen. [1]




  G's Schiff als Trinkgefäss.
  [1]




  G's Wagen. [1]




  Gnadenstein Walburgis. 
[1]




  



  
 Hagel, ein
  König. 
[1]




  Hagelfeierpredigten. 
[1]




  Hagelsquelle. 
[1]




  Heiden- und Schönbrunnen. 
[1]




  Heidenkirchen,




  als spätere Walburgskirchen.
  [1] [2]




  als spätere Verenakirchen.
  [1]




  
 Heilquellen
  Verena's. 
[1]




  Heilwag. 
[1]




  Helgenbronn. 
[1]




  Holpurga. 
[1]




  Honigfall. 
[1]




  Hund,




  als Walburgis Gefolgsthier.
  [1]




  als das anderer Göttinnen.
  [1]




  als Speisenname. [1]




  gegen Sturmwind und Kornbrand
  geopfert. [1]




  Hühner, kirchlich geheiligte. 
[1]




  



  
 Käsbrunnen.
  
[1]




  Kleinkinderbrunnen. 
[1]
 [2]
 [3]
 [4]




  Kleinkindersteine. 
[1]




  Klumpfüsse,




  durch Walburg geheilt. [1] [2] [3]




  Konstanzer Bisthumsgrenzen. 
[1]




  Kornähre,




  Mittel gegen Hundebiss. [1]




  Mariae und Walburgis Emblem,
  [1]




  das des hl. Oswald. [1]




  Sinnbild von Obereigenthum.
  [1]




  der Truden Zaubergestalt.
  [1]




  Korngarbe, Walburgis Versteck. 
[1]




  Kriemhiltengraben am Jung-Albis. 
[1]




  Kukuk,




  ein verwünschter Becker.
  [1]




  auf dem Binsenstühlchen
  weissagend. [1]




  als Lebensorakel. [1]




  als Theuerungsprophete. [1]




  



  



  
 Lehmkugeln,




  in Heiligengräbern. [1]




  in Heidengräbern, s. Nachträge.




  Lebermeer. 
[1]




  



  
 Maibad. 
[1]




  Maiengericht, dessen Kostenbetrag. 
[1]




  Maienthau,




  abstreifen. [1] [2]




  baden im Maienthau. [1]




  Maienthau der Erdmännlein.
  [1]




  kosmetisch. [1]




  medicinisch. [1]




  sprichwörtlich. [1]




  zauberisch. [1]




  Maigraf, Maigräfin. 
[1]
 [2]
 s.
  Nachträge.




  Mailehen ausrufen, Fest der heidnischen Mainfranken. 
[1]




  Mairitt. 
[1]
 [1]




  Mauritius, Verenas Verwandter. 
[1]




  Maus,




  als Alb. [1]




  vor Gericht geladen. [1]




  als Ortsgeist. [1] [2]




  als Pestthier. [1] [2]




  als Seele wandernd. [1] [2] [3] [4]




  als Sühnbild. [1]




  als antikes Stellfigürchen
  in Gräbern. [1]




  in Gestalt des Zweckbrodes.
  [1] [2]




  als Stadtwahrzeichen. [1]




  Maus weisse, geheiligt. 
[1]




  Maustrank. 
[1]




  Mausöhrleinkraut. 
[1]




  Mäusegespann. 
[1]




  Mäuse machen. 
[1]




  Metzentanz in Zurzach. 
[1]




  Minnetrinken. 
[1]
 [2]




  Mühle als Ort der Liebesabenteuer. 
[1]




  Mühlstein,




  als Rechtsmittel bei der
  Abkunftsprobe. [1]




  schwimmender. [1]




  Müllerbräuche am Verenentage. 
[1]




  



  
 Oel,




  hl., ein Augenmittel. [1]




  aus Heiligenknochen. [1] [2] [3] [4] [5] [6]




  der Walburgishexen. [1]




  



  Ortschaften des Namens Walburg. 
[1]




  Oswald, Walburgs Bruder, ein gleichnamiges Ernteopfer. 
[1]




  Osterbad, reiten ins. 
[1]




  



  
 Pfeife, magisch
  wirkende. 
[1]
 [2]




  Phallische Götterbilder, ihr Zweck. 
[1]




  



  

  
 Reimsprüche
  beim Meienpflanzen. 
[1]




  Richard, Walburgis Vater. 
[1]
 [2]




  Rimleins- und Römleinsbrunnen. 
[1]

  [2]




  Roggenähre, Mittel gegen tolle Hunde. 
[1]




  Ross,




  Gertrudens. [1]




  Verenae. [1]




  Rutscherzins. 
[1]




  



  
 Schnecke, als
  Kukuk angerufen. 
[1]




  Schuh,




  goldner Walburgis. [1] [2]




  Schuhwerfen als Liebesorakel.
  [1]




  Schuhzins am Walberfeste.
  [1]




  Silber geschabtes, gegen die Tollwuth. 
[1]




  Solangia, die hl. von Villemont, den Flachsbau schützend.
  
[1]
 [2]




  Sommer,




  den, ins Land reiten. [1] s.
  Nachträge.




  Specht,




  als Gertrudenvogel ein
  verwünschter Becker. [1]




  ein verwandelter Gott. [1]




  als Liebesorakel s. Nachträge.




  Spindel,




  der hl. Walburg. [1] [2]




  der hl. Gertrud. [1]




  Spinnverbot an Walburgis. 
[1]




  Stärketrunk. 
[1]




  Stillicidium Walburgs. 
[1]




  Storch, Gertrudens Vogel. 
[1]




  Strähl-Anneli. 
[1]




  



  
 Teufelsstein in
  Verenae Einsiedelei. 
[1]




  Thau abstreifen,




  zu Milch- und Buttergewinn.
  [1]




  als Mittel gegen Kornbrand.
  [1]




  Thautrinken. 
[1]
 [2]
 [3]




  Tobel-Vreneli. 
[1]




  



  
 Valentinstag.
  
[1]




  Venes- und Vrenesberge. 
[1]




  Venus in deutschen Orts- und Geschlechtsnamen. 
[1]




  Venus-Vrene,




  in dem mundartl.
  Tannhäuserliede. [1]




  in den Ritterdichtungen. [1]




  Die Venus- und Vrenenhäuser.
  [1]




  Verena,




  ihre Namensformen.




  Niederdeutsch: Frû
  Frêen und Frû Frîen. [1] [2]




  Rhätisch: Vereina. [1]




  Schweiz: Frau Vrein. Frau Vrin.
  [1]




  Verenabad. [1]




  Ve. als Gebirgsriesin. [1]




  Verenagrab, mit den aufgeopferten
  Brautkrönlein. [1]




  Verenaloch:




  zu Baden. [1]




  im Entlebuch. [1]




  auf der Schafmatt im Jura.
  [1]




  Müllerpatronin. [1]




  Schifferpatronin. [1]




  Verenareliquien. [1]




  Verenastift. [1]




  Verenatag als Gerichtstermin;
  [1]




  Gesundheits- und
  Wirthschaftsregeln. [1] [2]




  Ve. als Weisse Frau. [1]




  Verenae,




  Bildsäulen. [1] [2] [3]




  



  Dienstross. [1]




  Fingerring. [1]




  Geburtsgürtel. [1]




  



  Heilquellen. [1] [2] [3] [4] [5]




  Kamm und Krüglein. [1] [2] [3] [4]




  Katze. [1]




  Kapellen und Kirchen i.d.
  Schweiz. [1] [2]




  Kapelle, ein Römercastrum.
  [1]




  Kleinkindersteine. [1]




  Kindersegen bescherend. [1]




  vierzig Mehlsäcke. [1] [2]




  Mühlstein. [1] [2]




  Vrenelisgärtli, Gletscher am Glärnisch. 
[1]




  



  
 Walber,




  der Führer des
  Maienzugs:




  in eine Korngarbe gebunden.
  [1]




  ein Bergname. [1]




  Riesenname. [1]




  Walberbaum. [1] [2] [3]




  Walbernthau. [1]




  Walburg,




  als Flur- und Ortsname. [1]




  mundartl. Namensformen. [1] [2]




  
 Die Heilige:




  als Nichte Winfrids. [1]




  als Heidengöttin. [1] [2]




  als Riesin. [1] [2]




  vor dem W. Jäger in die
  Korngarbe flüchtend. [1]




  Walburga Westfalica. [1]




  Walburgis-kirchen,




  als Heidenkirchen. [1] [2] [3]




  als Römercastrum. [1]




  Ortskirchen. [1] [2]




  hl. Quellen. [1] [2]




  Reliquien:




  Brustbein, ölschwitzend.
  [1] [2] [3]




  Stab. [1]




  in Wittenberg und Köln.
  [1] [2]




  im Auslande. [1]




  Schönheitswettstreit.
  [1]




  Spindel und Goldschuh. [1] [2]




  Steinernes Venusbild. [1] [2]




  phallisch dargestellt. [1] [2]




  Wildgans. [1]




  Walburgistag,




  als ungebotne Gerichtszeit.
  [1] [2]




  Sage von der auf diesen Zinstag
  fallenden Befreiungsgeschichte der Landschaft:




  in Thüringen. [1]




  in Unterwalden und Friesland.
  [1]




  in Ostpreussen. [1]




  Walper,




  Anna, als Hexe inquirirt.
  [1]




  Walperherren, Walpermännchen
  und -zins. [1]




  Zug nach Walpern. [1]




  Wasserkirchen. 
[1]




  Wasserfrauen. 
[1]




  Wasservogel, 
s.
  Nachträge.




  Wechselzahn, der Maus geopfert und der Sonne. 
[1]
 [2]




  Wiborada, die hl. v. Klingnau. 
[1]




  Wîhegazza. 
[1]




  Wilibald,




  der hl.:




  Walburgis Bruder. [1]




  ein Hüne. [1]




  Wilibalds-Brunnen und -Ruhe.
  [1]




  Wolbersaue, Schloss in Ditmarschen. 
[1]




  Wolbermai. 
[1]




  Wolbrygabend. 
[1]




  Wolfszahn, Amulett. 
[1]




  Wunna und Wunnibald, Mutter und Bruder Walburgis. 
[1]














*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK DREI GAUGÖTTINNEN ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/8582911865442058683_12012-cover.png
Drei Gaugottinnen

Ernst Ludwig Rochholz

|
|





