
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Mythen & Legenden van Japan

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Mythen & Legenden van Japan


Author: F. Hadland Davis


Illustrator: Evelyn Paul


Translator: B. C. Goudsmit



Release date: June 12, 2005 [eBook #16043]

                Most recently updated: December 11, 2020


Language: Dutch


Credits: Produced by Jeroen Hellingman and the Distributed Proofreaders Team




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK MYTHEN & LEGENDEN VAN JAPAN ***








[image: De Gelieven, die hunne waaiers verruilden (zie blz. 232)]
De Gelieven, die hunne waaiers verruilden (zie
blz. 232)







Mythen & Legenden van Japan


Door

 F. Hadland Davis

 Voor Nederland bewerkt door

 Dr B.C. Goudsmit


Met 32 gekleurde platen door Evelyn Paul

 Tweede druk.

 Zutphen—W. J. Thieme & Cie

 1917







Inhoud.



	Inleiding IX


	I. Het tijdperk der goden 1


	II. Helden en Krijgslieden 18


	III. De Bamboesnijder en het maanmeisje 46


	IV. Legenden omtrent Buddha 61


	V. Legenden omtrent vossen 74


	VI. Jizō, de god van Kinderen 85


	VII. De Legende in de Japansche Kunst 93


	VIII. De Gelieven, die elkander alleen bij helderen
hemel bezoeken, en het kleed van veeren 108


	IX. Legenden van den berg Fuji 112


	X. Klokken 123


	XI. Yuki-Onna, de Sneeuwvrouw 133


	XII. Bloemen en Tuinen 138


	XIII. Boomen 159


	XIV. Spiegels 175


	XV. Kwannon en Benten. Daikoku, Ebisu en Hotei
184


	XVI. Poppen en Vlinders 199


	XVII. Feestdagen 205


	XVIII. De Lantaarn met Pioenrozen 214


	XIX. Kōbō Daishi, Nichiren en
Shōdō Shonin 221


	XX. Waaiers 230


	XXI. Donder 238


	XXII. Dierenlegenden 243


	XXIII. Legenden omtrent Vogels en Insecten
265


	XXIV. Over thee 279 


	XXV. Legenden uit de Spokenwereld 289


	XXVI. Drie Meisjes 302


	XXVII. Legenden van de Zee 312


	XXVIII. Bijgeloof 332


	XXIX. Bovennatuurlijke Wezens 341


	XXX. De Gedaanteverwisseling van Issunboshi, en
Kintaro, de gouden knaap 355


	XXXI. Legenden van verschillenden aard 361


	Goden en Godinnen 371


	Register der eigennamen 376









Lijst van Illustraties.



	De Gelieven, die hunne waaiers verruilden
(zie blz. 232) (Titelplaat).


	Uzume wekt de nieuwsgierigheid van Ama-terasu
op 1


	Susa-no-o en Kushi-nada-hime 10


	Hoori en de Dochter van den Zeegod 14


	Yorimasa doodt het monster 18


	Yoshitsune en Benkei aangevallen door een troep
spookachtige Krijgers van den stam der Taira’s 22


	Raiko en het betooverde meisje 26


	Raiko verslaat het Spook van Oyeyama 30


	Prins Yamato en Takeru 32


	Momotaro en de fazant 38


	Hidesato en het honderdvoetig Monster 42


	De Maanbewoners eischen vrouwe Kaguya op
56


	Buddha en de Draak 62


	De Mikado en het “Juweeltje”
78


	Jizō 88


	Eene Kakemono Geestverschijning 106


	Sengen, de Godin van den Fuji Berg 116


	Visu op den Fuji-Yama Berg 120


	Kiijo en de Priester 130


	Yuki-Onna, de heerscheres van de Sneeuw
(“Sneeuw-vrouw”) 134


	Shingé en Yosishawa bij de Violen-Bron
150


	Matsu redt Teoyo 174


	Shinzaburō herkende Tsuyu en haar dienstmaagd
Yoné 214 


	De Zeekwal en de Aap 262


	De strijd der Vuurvliegen 272


	Hōïchi de Man zonder ooren 292


	Het Meisje van Unai 304


	Urashima en de Dochter van den Zeekoning
314


	Tokoyo en de Zee-Slang 324


	De Kappa en zijn Slachtoffer 342


	Kato Sayemon in zijn Paleis van den Shōgun
Ashikaga 362


	Tōtarō en Samébito 368









Inleiding.


Pierre Loti in Madame Chrysanthème, Gilbert en
Sullivan in De Mikado, en Sir Edwin Arnold in Zeeën en
Landen, hebben ons vroeger den indruk gegeven, dat Japan een echt
sprookjesland in het Verre Oosten was. Wij verheugden ons in de
liefelijkheid en vreemdheid van dat land, en nog meer in de
liefelijkheid en vreemdheid van het Japansche volk. Wij lachten om hun
averechtsche gebruiken, beschouwen de Japansche vrouw in haar rijk
gekleurde Kimono als iets zeer bekoorlijks en betooverends, en
hadden een vaag begrip, dat de voornaamste kenmerken van Nippon de
theehuizen en de geisha’s waren. Voor twintig jaar vatten
wij Japan niet ernstig op. Nog altijd luisteren wij naar de
zoetvloeiende muziek van De Mikado, maar wij beschouwen Japan nu
niet langer als een soort van artistiek fantasieartikel. Het Land van
de Rijzende Zon is het Land der Verrezen Zon geworden, immers wij
hebben geleerd, dat zijn vreemdheid, zijn feeachtige manieren en
gewoonten niets waren dan de uiterlijke teekenen van een groote,
voorwaartsschrijdende natie. Wij erkennen in onze dagen Japan als een
groote macht in het Oosten, en de overwinning, door dat rijk op Rusland
behaald, heeft zijn leger en zijn vloot over de geheele wereld beroemd
gemaakt.


De Japanners zijn altijd een nabootsende natie geweest, die
gemakkelijk den godsdienst, de kunst en het maatschappelijk leven van
China in zich heeft opgenomen en tot eigen voordeel gebruikt, en die,
na haar eigen nationalen stempel te hebben gedrukt op datgene, wat zij
aan het Hemelsche Rijk heeft ontleend, naar elders heeft uitgezien om
materiaal te verkrijgen, waardoor zij haar positie kon versterken en
vooruitbrengen. Die gave der nabootsing is één der meest
karakteristieke eigenschappen van Japan. Steeds zijn de Japanners
afkeerig geweest, om anderen inlichtingen te geven, maar ten allen
tijde stonden zij gereed, te trachten zich iederen vorm van
kennis te veroveren, die kon bijdragen tot hun vooruitgang. In de
veertiende eeuw schreef Kenkō in zijn 
Tsure-dzure-gusa: “Niets opent de oogen meer dan reizen,
onverschillig waarheen”, en de Japanner der twintigste eeuw heeft
dien uitnemenden raad opgevolgd. Hij heeft wijd en zijd gereisd, en
heeft een uitnemend gebruik gemaakt van zijn verschillende opmerkingen.
De gave der nabootsing grenst bij den Japanner aan genie. Oost en West
hebben tot de grootheid van het land bijgedragen, en het is voor
menigeen onzer een reden tot groote verbazing, dat een land, dat
zoolang geïsoleerd heeft gestaan en zoovele jaren in de boeien van
het leenstelsel geklonken is geweest, binnen een betrekkelijk korte
tijdsruimte ons Westersch stelsel van oorlogvoeren volkomen meester is
geworden en evenzeer zich vele van onze ethische en sociale denkbeelden
heeft eigen gemaakt en een wereldmacht is geworden. Maar de groote
ontwikkeling van Japan moet niet geheel en al worden toegeschreven aan
verstandige nabootsing, noch heeft het land zijn plaats in de voorste
rij der volken met zulk een bliksemsnelheid ingenomen, als sommige
schrijvers over Japan ons zouden willen doen gelooven.


Wij hooren tegenwoordig heel wat over het Nieuwe Japan, en zijn veel
te veel geneigd, de beteekenis van het Oude Japan te vergeten, waarop
dan toch het tegenwoordige stelsel gegrondvest is. Japan heeft van
Engeland, Duitschland en Amerika de geheele tegenwoordige
oorlogstactiek geleerd. Het schafte zich een uitnemend leger en een
krachtige vloot aan, op Westersche beginselen gegrondvest; doch men
vergete niet, dat de groote krijgshelden van Japan uit den laatsten
tijd, Togo en Oyama, in hun aderen nog iets van de oude kaste der 
samurai hebben, en niettegenstaande al het moderne van hun wezen
nog iets van den ouden toestand weerspiegelen. Het Japansche karakter
is nog steeds Japansch en niet Westersch. Zijn grootheid wordt gevonden
in zijn vaderlandsliefde, in zijn trouw en onuitroeibare liefde voor zijn
land. De Shintodienst heeft den Japanner geleerd, de machtige dooden te
vereeren; het Buddhisme heeft niet alleen zijn godsdienstige idealen in
de hand gewerkt, maar ook medegewerkt aan zijn letterkunde en kunst,
terwijl het Christendom ten gevolge heeft gehad, dat allerlei weldadige
sociale verbeteringen zijn ingevoerd.


Er zijn heel wat tegenstrijdige theorieën over het ontstaan van
het Japansche ras, en wij hebben inderdaad geen vaststaande kennis
omtrent dit onderwerp. De eerste bewoners van Japan waren
waarschijnlijk de Ainoe’s, een Arisch volk, dat misschien
afkomstig was uit Noord-Oostazië in een tijd, toen de afstand
tusschen de eilanden en het vasteland niet zoo groot was als heden ten
dage. De Ainoe’s werden opgevolgd door de Mongolen, die twee
verschillende invallen deden; die overweldigers kostte het geen moeite
hun voorgangers te onderwerpen; maar in den loop der tijden werden de
Mongolen in noordelijke richting gedreven door Maleiers van de
Philippijnsche eilanden. Porter zegt: “In het jaar 500 na
Christus waren de Ainoe’s, de Mongoolsche en de Maleische
elementen der bevolking tot één natie samengesmolten, en
wel ongeveer op dezelfde wijze als in Engeland het geval is geweest na
den inval der Noormannen. Uit de nationale karaktertrekken kan worden
afgeleid, dat de Ainoe’s het weerstandsvermogen leverden, de
Mongolen de verstandelijke eigenschappen, en de Maleiers die handigheid
en dat aanpassingsvermogen, die het erfdeel zijn van
zeelieden”.1 Andere gezaghebbende geleerden, zooals Baelz en Rein,
zijn van meening, dat de Japanners Mongolen zijn, en hoewel zij door
huwelijken zich met de Ainoe’s hebben vermaagschapt,
“zijn”, zooals Professor B.H. Chamberlain schrijft,
“de beide naties evenzeer van elkander verschillend als de
blanken en roodhuiden in Noord-Amerika”. In weerwil van het feit,
dat men in Japan op den Ainoe neerziet, en hem beschouwt als een
harigen oorspronkelijken bewoner van het land, die een voorwerp van
belangstelling is voor den anthropoloog en den spellebaas, een arm,
geminacht schepsel, dat den beer vereert als het zinnebeeld van kracht
en woestheid, heeft hij toch zijn stempel op Japan gezet. Fuji was
misschien wel een verbastering voor Huchi, of Fuchi, de Godin van het
Vuur bij de Ainoe’s, en het is niet twijfelachtig, dat die
oorspronkelijke bewoners aan een groot aantal aardrijkskundige namen
het aanzijn schonken (voornamelijk in het noorden van het eiland), die
nog in onze dagen te herkennen zijn. Wij kunnen den invloed der
Ainoe’s volgen in enkele trekken van Japansch bijgeloof, zooals
onder andere het geloof in den Kappa, of het riviermonster.


De Chineezen noemden Japan Jih-pén, “de plaats, van
waar de zon afkomstig is”, omdat de eilandenzee gelegen was ten
oosten van hun eigen koninkrijk, en ons woord Japan en Nippon zijn
verbasteringen van Jih-pén. Marco Polo noemde het land Zipangu,
en een oude naam voor Japan is
“De-Weelderige-Riet-Vlakten-het-land-van-Versche-Rijst-Aren-van-duizend-Herfsten-van-Lange-Vijf-Honderd-Herfsten.” Het
verwondert ons niet, als wij zien, dat een zoo langdradige en
beschrijvende naam door de Japanners van onzen tijd niet wordt
gebruikt; maar het is niet van belang ontbloot, te weten, dat de oude
naam voor Japan, Yamato, nog thans veel gebruikt wordt, terwijl Yamato
Damashii beteekent: “De Geest van het Onoverwinnelijke
Japan.” Zoo ook wordt van Japan gesproken als van het
“Eiland van het Waterjuffertje”. Men verhaalt in de oude
Japansche Kronieken, dat de keizer in het jaar 630
vóór Christus een heuvel beklom, Waki Kamuno Hatsuma
genaamd, van welks top hij het land van alle kanten kon overzien. Hij
kwam diep onder den indruk van de schoonheid van het land en zeide, dat
het geleek op “een waterjuffer, die haar achterdeel
aflikt”; zoo kreeg het eiland den naam van
Akitsu-Shima (“Eiland van de Waterjuffer”).


De Kojiki, of “Geschiedrollen van Oude Zaken”,
voltooid in het jaar 712 n.C., behandelt de oude overleveringen van het
Japansche ras, te beginnen met de mythen, den grondslag van het
Shintōïsme, en krijgt hoe langer hoe meer geschiedkundige
waarde, totdat het eindigt met het jaar 628 n.C. Dr. W.G. Aston
schrijft in Een Geschiedenis der Japansche Literatuur: “De
Kojiki, hoe belangrijk ook voor een onderzoek naar de
mythologie, de gewoonten, de taal en de legenden van het oudste Japan,
is een treurig voortbrengsel, zoowel uit een letterkundig oogpunt als
om het feitenmateriaal.” Als geschiedkundig werk kan het niet vergeleken
worden met de Nihongi,2 een werk uit denzelfden tijd in het Chineesch; terwijl
de taal een vreemd mengelmoes is van Chineesch en van Japansch, waarbij
slechts weinig moeite is gedaan om het artistieke eigenschappen te
schenken. De omstandigheden, waaronder het vervaardigd is, kunnen ons
voor een deel verklaren, hoe het in een zoo eigenaardigen stijl is
geschreven. Er wordt verhaald, dat een zekere Yasumaro, een man geleerd
in het Chineesch, het opving van de lippen van een zekeren Hiyeda no
Are, die een zóó voortreffelijk geheugen had, dat hij
“met zijn mond kon herhalen al wat voor zijn oogen kwam, en in
zijn hart alles opteekende, wat zijn oor trof.” Het is mogelijk,
dat Hiyeda no Are één der Kataribe of
“Voordragers” was, wier taak het was, “oude
woorden” voor te dragen voor den Mikado aan het Hof van Nara bij
zekere plechtige openbare gelegenheden.


De Kojiki en de Nihongi zijn de bronnen, waaruit wij
de oorspronkelijke mythen en legenden van Japan hooren. In die boeken
worden wij in kennis gesteld met Izanagi en Izanami, Ama-terasu, Susa-no-o,
en een groot aantal andere godheden, en die verheven wezens leveren de
stof voor verhalen, die zoowel vreemdsoortig als schoon, zoogenaamd
humoristisch en somtijds eenigszins gruwelijk zijn. Wat kan men zich
naïever voorstellen dan de vrijerij van Izanagi en Izanami, die op
het denkbeeld kwamen om een huwelijk aan te gaan, nadat zij twee
kwikstaarten hadden zien paren? In die oude mythe zien wij de sporen
van de meerderheid van den man over de vrouw, een meerderheid, die in
Japan tot in den laatsten tijd is blijven bestaan, ongetwijfeld
onderhouden door Kaibara’s Onna Daigaku “Grootere
Kennis voor Vrouwen”. Maar in den lang voortgezetten twist
tusschen de Godin der Zon en haar broeder, den Onstuimigen Jongeling,
leggen de oude kroniekschrijvers den nadruk op de slechtheid van
Susa-no-o; en Ama-terasu, een eigenaardige mengeling van het goddelijke
en het vrouwelijke, wordt geschetst als een ideaal type eener Godin.
Men leert haar kennen als een vrouw, die zich tot den oorlog toerust en
vestingwerken maakt door op den grond te stampen, maar tevens wordt zij
beschreven als een vrouw, die uit haar grot in een rots gluurt, om zich
te spiegelen in den Heiligen Spiegel. Ama-terasu is de hoofdfiguur in
de Japansche mythologie, immers van de Godin der Zon stammen de
Mikado’s af. In den cyclus van legenden, bekend als het Tijdperk
der Goden, maken wij kennis met de Heilige Schatten, ontdekken wij den
oorsprong van den Japanschen dans, en wandelen in onze verbeelding door
de Hooge Vlakte des Hemels, zetten den voet op de Drijvende Brug,
treden het Middenland der Riet-Vlakte binnen, slaan een blik in het
Land van Yomi, en volgen Prins Uitdoovend Vuur naar het Paleis van den
Zeekoning. De oude helden en krijgslieden worden altijd beschouwd als
Goden van minderen rang, en de aard van het Shintoïsme heeft die
goden, ook in verband met de vereering der voorouders, met menige
hoogst boeiende legende omstraald. Om zijn kracht, bedrevenheid,
volhardingsvermogen en een gelukkige handigheid om alle mogelijke
moeilijkheden te overwinnen door een sluwe en scherpzinnige manier van
handelen, moet de Japansche held uit den aard der zaak een hooge plaats
innemen onder de beroemde krijgshelden van andere landen. Er is iets
buitengewoons ridderlijks in de Japansche helden, dat wel de bijzondere
aandacht verdient. De dapperste mannen zijn zij, die als kampioenen
optreden voor de zwakkeren en die alle soorten van slechtheid en
tyrannie weten te verhelpen, en wij vinden in den Japanschen held, die
er ver van af is een onbekookte snoever te zijn, die eigenschappen op
de meest voortreffelijke wijze terug. Hij is niet steeds boven critiek
verheven, en somtijds vinden wij in hem een zweem van sluwheid, maar
zulk een karaktertrek is bijzonder zeldzaam, en is zeker geen nationale
karaktertrek. Een ingeboren liefde voor poëzie en voor alles wat
schoon is, heeft haar beschavenden invloed gehad op den Japanschen
held, met dit gevolg, dat zijn kracht vereenigd is met zachtheid van
karakter.


Benkei is één der meest beminnelijke Japansche helden.
Hij had de kracht van verschillende mannen te zamen; zijn groote tact
grensde aan het geniale, zijn zin voor humor was sterk ontwikkeld, en
de meest liefhebbende onder de Japansche moeders kon niet meer
vriendelijke zachtheid hebben getoond dan hij, toen de vrouw van zijn
meester het leven schonk aan een kind.


Toen Yoshitsune en Benkei aan het hoofd van het leger van Minamoto
de Taira totaal verslagen hadden in het zeegevecht van Dano-Ura, wekte
de schitterende overwinning de afgunst op van den Shōgun, zoodat
de twee groote veldheeren genoodzaakt waren, het land te verlaten. Wij
volgen hen over de zee, over bergen, voortdurend hun talrijke vijanden
verschalkend. Bij Matsue werd een groot leger uitgezonden tegen die
ongelukkige strijders. De vuren der legerplaatsen strekten zich in een
schitterende rij uit over de laatste plaats, waar Yoshitsune en Benkei
nog rust vonden. In een vertrek was Yoshitsune met zijn vrouw en
jeugdig kind. De Dood stond in het vertrek gereed, en het was beter,
dat de Dood zou komen op bevel van Yoshitsune, dan op bevel van den
vijand buiten de deur. Zijn kind werd door een bediende gedood, en
terwijl hij het hoofd van zijn geliefde vrouw onder den linkerarm nam,
stootte hij zijn zwaard diep in haar nek. Na dit te hebben volbracht,
pleegde Yoshitsune zelfmoord (hara-kiri).3 Benkei echter wachtte den vijand op.
Hij stond met zijn groote beenen wijd uitgespreid, zijn rug tegen een
rots gedrukt. Toen de dageraad aanbrak, stond hij nog altijd met
uitgespreide beenen, terwijl zijn dapper lichaam door duizend pijlen
was doorboord. Benkei was dood, maar vallen kon de krachtige held niet.
De zon verrees over een man, die een ware held was, en die steeds
getrouw was gebleven aan de eenmaal door hem uitgesproken woorden:
“Waar mijn meester heengaat, hetzij ter overwinning, of in den
dood, ik zal hem volgen.”


Japan is een bergachtig land, en in zulke landen verwachten wij een
ras te zullen vinden van onverschrokken, dappere mannen, en het land
der Rijzende Zon heeft ons dan ook menigen krijgsman geschonken,
waardig gerangschikt te worden naast de Ridders van Koning Arthur. Meer
dan één legende verhaalt van de vernietiging van duivels
en booze geesten, en van de bevrijding van meisjes, die het ongeluk
hadden hun gevangenen te zijn. De ééne held doodt een
groot monster, dat op het dak van het paleis des Keizers neerhurkte,
een ander doodt den Boozen Geest van Oyeyama, een ander stoot zijn
zwaard in een reusachtige spin, weer een ander verslaat een slang. Alle
Japansche helden, in welke onderneming zij ook betrokken zijn,
vertoonen dien geest van avontuurlijkheid, die getrouwheid aan een
eenmaal gekozen doel, die koele minachting voor gevaar en dood, die nog
steeds ook in onzen tijd karakteristieke eigenschappen zijn van het
Japansche volk. 


“De Bamboe-Snijder en het Maan-Meisje” (Hoofdstuk III) dankt zijn oorsprong aan een verhaal uit de
tiende eeuw, Taketori Monogatari genaamd, en is het oudste
voorbeeld van Japansche verdichting. De schrijver is onbekend, maar hij
moet een grondige kennis gehad hebben van het hofleven in Kyōto.
Al de karakters van die zoo bekoorlijke legende zijn Japansch, maar de
meeste daarin voorkomende gebeurtenissen zijn ontleend aan China, een
land, dat zoo rijk is aan schilderachtige feeën-verhalen. Dickins
schrijft over de Taketori Monogatari: “Het kunstige en
bevallige van de geschiedenis van de edele Kaguya is oorspronkelijk,
haar ongedwongen pathos, haar natuurlijke liefelijkheid, zijn nergens
aan ontleend, en in eenvoud, bekoorlijkheid en zuiverheid van gedachte,
en uitdrukking heeft zij geen enkele mededingster onder de
verdichtselen van het Middenrijk of van het Land der Waterjuffer.”


Wanneer men Japansche legenden bestudeert, wordt men voornamelijk
getroffen door het universeele, dat haar kenmerkt, en door haar scherpe
tegenstellingen. De meeste volken hebben de zon en de maan, de sterren
en de bergen, en alle groote werken der Natuur als godheden vereerd;
maar de Japanners hebben de roode bloesems der azalea’s
beschreven als de vuren der Goden, en de witte sneeuw van den Fuji als
de gewaden van Goddelijke Wezens. Hun legenden zijn in ieder geval zeer
poëtisch, en zij, die den Berg Fuji vereerden, hadden ook
spookachtige verhalen te vertellen over het nietigste insect. Niet
genoeg kan de nadruk gelegd worden op de liefde van Japan voor de
Natuur. De oudste mythen, in de Kojiki en de Nihongi
medegedeeld, zijn van zeer veel belang, maar zij kunnen niet worden
vergeleken met de latere legenden, die een ziel hebben geschonken aan
boomen, bloemen en vlinders, of met de vrome overleveringen, die zoo
teeder en toch zoo krachtig de goddelijke beteekenis der Natuur hebben
geopenbaard. Het Feest der Dooden kon alleen zijn voortgekomen bij een
volk, waarvoor het schoone de voornaamste steun en de vreugde van het
leven is, immers dat feest is niets anders dan een aanmaning, om terug
te keeren tot hun oude aardsche schuilplaatsen in den zomertijd, om
over de groene heuvels te trekken, die met pijnboomen bedekt zijn,
langs kronkelende paden te wandelen, langs meer en zeestrand, te
vertoeven in oude, geliefde tuinen, en huizen binnen te treden, waar
zij zooveel kunnen zien, zonder zelf gezien te worden. Voor het gemoed
van den Japanner, voor hem, die nog den geest van Prins Yamato heeft
behouden, is de meest vurige beschrijving van het Paradijs der
Buddhisten niet zoo schoon als Japan gedurende den zomertijd.


Misschien is het maar gelukkig, dat de Japansche mythen, legenden,
sprookjes en folklore niet uitsluitend poëtisch zijn, daar wij
anders gevaar zouden loopen overladen te worden met te veel zoetigheid.
Wij bewonderen de bogen van een Gothische Kathedraal niet minder, omdat
wij een blik hebben geslagen op de monsterachtige waterspuwers aan den
buitenkant van het gewijde gebouw; zoo vinden wij ook in de legenden
van Japan vele groteske dingen, die in scherpe tegenstelling zijn met
de overleveringen, verbonden aan den vriendelijken en liefhebbenden
Jizō. Er is in de Japansche legenden een overvloed van ruw
realisme. Wij worden afgestooten door den geliefkoosden maaltijd van
den Dondergod, wij worden met verbazing vervuld door de toovermacht van
vossen en katten; en de geschiedenis van
“Hoïchi-zonder-ooren” en van den lijken-etenden
priester zijn treffende voorbeelden van het samengaan van het
betooverende met het afschuwelijke. In het ééne verhaal
lachen wij om de grappen van een ketel, die kunsten vertoont, en in het
andere worden wij bijna tot tranen toe bewogen, als wij van een ouden
Japanschen beddedeken lezen, die fluisterde: “Mijn Oudere Broeder
is waarschijnlijk koud? Ja, je bent waarschijnlijk koud?” 


Er zijn reeds verschillende boeken met Japansche sprookjes
verschenen, maar nooit hebben wij tot nu toe een boek gehad, dat een
zoo omvattende studie gaf over de mythen en legenden van een land, dat
zoo rijk is aan wonderlijke en schoone overleveringen, en het is te
hopen, dat het hier gegeven boek, het resultaat van veel heerlijken
arbeid, een werkelijke bijdrage tot dit onderwerp zal zijn. Wij hebben
geen poging gewaagd om een volledige verzameling Japansche mythen en
legenden te verzamelen, omdat het aantal van deze als het ware
ontelbaar is; maar wij hebben getracht met overleg een keuze te doen,
die een juist denkbeeld van die mythen zal geven, en vele van de
verhalen, in dit boek zullen voor de meeste lezers wel nieuw zijn.


Lafcadio Hearn schrijft in één van zijn brieven:
“De sprookjeswereld pakte mijn ziel weer aan, zacht en
liefelijk—zooals een kind een vlinder aanpakt”, en als ook
wij ons in dien geest indenken, zullen wij reizen naar het Land der
Goden, waar de groote Kōbō Daishi op de lucht en op het
stroomende water, en zelfs op onze harten iets van de tooverkracht en
de poëzie van Oud Japan zal schrijven. Met Kōbō Daishi
tot gids zullen wij het verrijzen van den berg Fuji bijwonen, zullen
wij wandelen in het Paleis van den Zeekoning en in het Land der Eeuwige
jeugd, zullen wij de gevechten van machtige helden aanschouwen,
luisteren naar de wijsheid van heiligen, de Hemelsche Rivier
overtrekken op een brug van vogels, en ons, als wij vermoeid zijn,
koesteren in de lange mouw van den eeuwiglachenden Jizō.


[image: Uzume wekt de nieuwsgierigheid van Ama-terasu op]
Uzume wekt de nieuwsgierigheid van Ama-terasu
op







1 De Volle Erkenning van
Japan, door Robert P. Porter.


2 Kroniek van Japan,
voltooid in 720 n.C., behandelt op zeer belangwekkende wijze de mythen,
legenden, poëzie en geschiedenis van de oudste tijden af tot aan
het jaar 697 n.C.


3 De buik opensnijden.













Hoofdstuk I. Het tijdperk der goden.



In het begin.


Volgens de overlevering waren in het eerste begin “Hemel en
Aarde nog niet gescheiden, en de In en Yo nog niet
verdeeld.” Dit doet ons denken aan andere verhalen omtrent het
ontstaan der wereld. De In en Yo, die overeenkomen met de
Chineesche Yang en Yin, waren het mannelijke en het
vrouwelijke beginsel. Het was voor de oude Japansche schrijvers
gemakkelijker, zich de schepping voor te stellen in termen, die niet
zeer afweken van die, waarin zij zich de schepping voorstelden. In de
Polynesische fabelleer vinden wij tamelijk wel dezelfde opvatting, waar
Rangi en Papa Hemel en Aarde voorstellen; andere hiermede
overeenkomende opvattingen worden ook gevonden in Egyptische en andere
scheppingsverhalen. In bijna alle verhalen zien wij, hoe de mannelijke
en de vrouwelijke beginsels een in het oog loopende, en trouwens ook
zeer rationeele plaats innemen. In de Nihongi wordt ons
medegedeeld, dat die mannelijke en vrouwelijke beginsels “een
chaotische massa vormden als een ei, dat duister bepaalde grenzen had
en kiemen bevatte.” Op een zeker oogenblik kwam dat ei tot leven,
en het zuiverder en helderder gedeelte kwam er uit te voorschijn en
vormde den Hemel, terwijl het zwaardere element zich afzette en de
Aarde werd, hetgeen vergeleken werd “bij het drijven van een
visch, die dartelt op de oppervlakte van het water.” Een
geheimzinnige gedaante, die geleek op een riethalm, kwam plotseling te
voorschijn tusschen Hemel en Aarde, en veranderde even plotseling in
een God, Kuni-toko-tachi genaamd. Wij kunnen de overige goddelijke
geboorten overslaan, totdat wij komen aan de gewichtige godheden,
bekend als Izanagi en Izanami. (“De man, die uitnoodigt” en
“de vrouw, die uitnoodigt”). Hierover is een verrukkelijke
mythe gesponnen. 





Izanagi en Izanami.


Izanagi en Izanami stonden op de Drijvende Brug van den Hemel
en zagen in den afgrond neer. Zij vroegen elkander, of er ver beneden
de groote Drijvende Brug een land gelegen was. Zij namen het besluit,
daarnaar onderzoek te doen. Om dit te doen, lieten zij een juweelen
speer neer en vonden zij den oceaan. Toen zij de speer iets optilden,
droop er water af, dat stolde en het eiland Onogoro-jima
(“Plotseling bevroren eiland”) werd.


Beide godheden daalden naar dat eiland af. Kort daarna verlangden
zij man en vrouw te worden, hoewel zij uit den aard der zaak broeder en
zuster waren; maar die bloedverwantschap is in het oosten nooit een
reden geweest, die het huwelijk belette. De godheden richtten daarom
een pilaar op het eiland op. Izanagi liep den éénen kant
er omheen, Izanami den anderen kant. Toen zij elkander tegenkwamen,
zeide Izanami: “Wat heerlijk! Ik heb een bekoorlijken jongeling
ontmoet.” Men zou gedacht hebben, dat een dergelijke naïeve
opmerking Izanagi genoegen zou hebben gedaan; maar hij werd er juist
erg boos over, en hij antwoordde: “Ik ben een man, en ontleen
daaraan het recht het eerst te mogen spreken. Hoe komt het echter, dat
gij, een vrouw, het eerst hebt gesproken? Dat is ongelukkig. Laat ons
nog eens rondgaan.” Zoo gingen de beide godheden opnieuw op weg.
Zij ontmoetten elkander ten tweeden male, en nu maakte Izanagi de
opmerking: “Hoe heerlijk! Ik heb een bekoorlijk meisje
ontmoet.” Korten tijd na dat zoo vernuftige huwelijksaanzoek,
traden Izanagi en Izanami in het huwelijk.


Toen Izanami het leven had geschonken aan eilanden, zeeën,
rivieren, struiken en boomen, overlegde zij met haar meester en sprak
zij: “Wij hebben nu het Groote-Acht-Eiland voortgebracht met de
bergen, rivieren, kruiden en boomen. Waarom zouden wij niet iemand
voortbrengen, die de Heer van het Heelal zal zijn?”


De wensch van die godheden werd vervuld, want op het geschikste tijdstip
werd Ama-terasu, de Godin der Zon, geboren. Zij stond bekend als
“de Hemel-Verlichtende Groote Godheid”, en was
zóó buitengewoon schoon, dat haar ouders besloten, haar
de Ladder des Hemels op te doen klimmen, ten einde in de hooge lucht
voor eeuwig haar schitterenden zonneschijn op de aarde te doen
stralen.


Hun volgende kind was de Maan-God, Tsuki-yumi. Zijn zilveren glans
was niet zoo schoon als de gouden uitstraling van zijn zuster, maar hij
werd niettemin waardig geacht, haar echtgenoot te zijn. Daarop klom ook
de Maan-God de Ladder des Hemels op. Spoedig raakten zij in twist,
waarop Ama-terasu zeide: “Gij zijt een boosaardige godheid. Ik
moet u niet van aangezicht tot aangezicht zien.” Daarom werden
zij een dag en een nacht van elkander gescheiden, en woonden zij
afzonderlijk.


Het volgende kind van Izanagi en Izanami was Susa-no-o (“De
Onstuimige Jongeling”). Wij zullen ons later nog met Susa-no-o en
zijn verrichtingen bezig houden en ons voor het oogenblik tevreden
stellen, onze aandacht te beperken tot zijne ouders.


Izanami schonk ook het leven aan den God van het Vuur, Kagu-tsuchi.
De geboorte van dat kind maakte haar ernstig ziek. Izanagi knielde op
den grond, bitter weenend en vreeselijk klagend. Maar zijn smart hielp
hem niets, daar Izanami wegsloop naar het Land van Yomi (Hades).


Haar echtgenoot kon echter zonder haar niet leven, en ging ook naar
het Land van Yomi. Toen hij haar ontdekte, zeide zij met diep
leedwezen: “Mijn heer en echtgenoot, waarom komt gij zoo laat? Ik
heb reeds gegeten van het kookfornuis van Yomi. Maar ik ben nu op het
punt mij neder te leggen om te rusten. Ik smeek u, niet naar mij te
zien.”


Izanagi, door nieuwsgierigheid bewogen, weigerde aan haar wensch te
voldoen. Het was duister in het land van Yomi, daarom haalde hij zijn
kam met vele tanden te voorschijn, brak een stuk af en stak dat aan.
Het gezicht, dat hem begroette, was afgrijselijk en ontzettend
afschuwwekkend. Zijn vroeger zoo schoone vrouw was nu een gezwollen
schepsel geworden, bedekt met etterende zweren. Acht verschillende
soorten van Dondergoden rustten op haar. De Donder van het Vuur, de
Aarde en de Bergen gluurden op hem, en bulderden met ontzaglijke
stemmen.


Izanagi verschrikte hevig en walgde van het gezicht, terwijl hij
zeide: “Ik ben geheel onverwacht naar een afzichtelijk en
bezoedeld land gekomen”. Zijn vrouw antwoordde: “Waarom
hebt gij ook niet in acht genomen, wat ik u heb bevolen? Nu is schande
over mij gekomen”.


Izanami was zóó verontwaardigd op haar echtgenoot,
omdat hij haar afzondering niet had geëerbiedigd, dat zij de Acht
Leelijke Vrouwen van Yomi uitzond om hem te vervolgen. Izanagi trok
zijn zwaard en vluchtte naar de duistere streken van de Onderwereld.
Onder het loopen nam hij zijn hoofddeksel af en wierp dat op den grond.
Het veranderde onmiddellijk in een tros druiven. Toen de Leelijke
Vrouwen dit zagen, bukten zij en aten van de overheerlijke, zoete
vruchten. Izanami zag, dat zij stilhielden, en achtte het daarom
verstandig, haar echtgenoot zelf te vervolgen.


Op dit oogenblik had Izanagi den Effen Doorgang van Yomi bereikt.
Daar plaatste hij een groote rots, en kwam toevallig tegenover Izanami
te staan. Men zou waarlijk niet gedacht hebben, dat Izanagi tijdens
zulke opwindende avonturen plechtig een echtscheiding zou hebben
uitgesproken. Maar toch was dit juist wat hij toen deed. Op zijn
voorstel antwoordde zijn vrouw: “Mijn waarde meester en
echtgenoot, als gij zoo spreekt, zal ik al wat leeft in
één dag worgen”. Dit klagende, maar tevens
dreigende antwoord oefende in het minst geen invloed uit op Izanagi,
die onmiddellijk antwoordde, dat hij zou zorgen, dat op
één dag niet minder dan vijftien honderd wezens zouden
geboren worden.


Bovenstaand antwoord blijkt inderdaad beslissend geweest te zijn, immers
als wij weer van Izanagi hooren spreken, is hij uit het Land van Yomi
ontsnapt, en is hij een nijdige vrouw en de Acht Leelijke Vrouwen
ontloopen. Nadat hij ontsnapt was, onderwierp hij zich aan een groot
aantal afwasschingen, bij wijze van reiniging, en daaruit werden een
groot aantal godheden geboren. Wij lezen in de Nihongi:
“Daarna, toen Izanagi zijn goddelijke taak had volbracht en toen
zijn geestelijke loopbaan op het punt stond een verandering te
ondergaan, bouwde hij zich een sombere verblijfplaats op het eiland
Ahaji, waar hij eeuwig in stilte en afzondering in het verborgene
vertoefde.”





Ama-terasu en Susa-no-o.


Susa-no-o, of de “Onstuimige Jongeling”, was de broeder
van Ama-terasu, de Godin der Zon. Susa-no-o was een zeer ongewenschte
godheid, en in het Rijk der Japansche Goden was hij een beslist
hinderlijk element. Zijn karakter is zeer duidelijk in de 
Nihongi geschetst, misschien zelfs duidelijker dan dat van eenige
andere godheid, in die oude geschriften vermeld. Susa-no-o had een
ontzettend slecht humeur, dat zich dikwijls openbaarde in een aantal
wreede en onedele handelingen. Bovendien had hij, in weerwil van zijn
langen baard, de gewoonte voortdurend te huilen en te jammeren. Als een
ander kind in een gril een stuk speelgoed zou vernielen, zou de
Onstuimige Jongeling, als hij in ziedende drift ontstoken was, zonder
een oogenblik te waarschuwen het schoone groen der bergen doen
verdorren, en bovendien een aantal menschen een ontijdigen dood doen
sterven.


Zijn ouders, Izanagi en Izanami, waren door zijn wijze van optreden
in groote zorgen; zij besloten dan ook, na ernstig met elkander te
hebben overlegd, hun weerspannigen, ongezeglijken zoon naar het land
van Yomi te verbannen. Maar Susa-no-o had ook een woordje in die zaak
mede te spreken. Hij deed het volgende verzoek met de woorden:
“Ik zal nu uwe bevelen gehoorzamen en naar het Onder-Land (Yomi) gaan.
Vóór dien tijd wensch ik echter een korten tijd naar de
Vlakte van den Hoogen Hemel te gaan en een onderhoud te hebben met mijn
oudere zuster (Ama-terasu), waarna ik voor eeuwig zal
verdwijnen”. Dit schijnbaar zoo onschuldige verzoek werd hem
toegestaan, en Susa-no-o steeg op naar den Hemel. Zijn vertrek
veroorzaakte een groote beweging der zee, en de heuvelen en bergen
zuchtten zwaar. Ama-terasu hoorde nu dat leven, en toen zij bemerkte,
dat daardoor de aanstaande komst van haar slechten broeder Susa-no-o
werd aangekondigd, zeide zij bij zich zelf: “Komt mijn jongere
broeder met goede bedoelingen hier? Ik denk, dat het zijn doel is, mij
van mijn koninkrijk te berooven. Volgens de opdracht, die onze ouders
hun kinderen hebben gegeven, heeft ieder van ons zijn hem uitsluitend
toegewezen gebied. Waarom dus verwerpt hij het koninkrijk, waarheen hij
zich heeft te begeven, en drijft hij de vermetelheid zoo ver, om hier
te komen spionneeren?”


Ama-terasu maakte zich toen gereed voor den strijd. Zij bond zich
het haar in knoopen, en hing er juweelen in, en om haar polsen
“een prachtig snoer met vijfhonderd Yasaka juweelen.” Zij
zag er ontzagwekkend uit, toen zij nog bovendien over haar rug een
“pijlkoker met duizend pijlen” had geslagen en bovendien
een tweeden “pijlkoker met vijfhonderd pijlen”, en toen zij
daarbij nog haar armen had beschermd met een soort kussens, om het
terugspringen van de pees van den boog zooveel mogelijk te dempen.
Nadat zij zich aldus voor een doodelijken strijd had toegerust, zwaaide
zij haar boog, greep het gevest van haar zwaard, en stampte telkens
hard op den grond, totdat zij een gat had gemaakt, dat wijd genoeg was,
om als verschansing dienst te doen.


Al die uitgewerkte en vernuftige voorbereidingen waren vergeefsch.
De Onstuimige Jongeling deed zich volkomen voor als een boeteling.
“Van het begin af”, zoo sprak hij, “is mijn hart niet
zoo zwart geweest. Ik ben op het punt voor eeuwig naar het Onder-Land te
vertrekken, hoe kon ik de gedachte verdragen, om te vertrekken, zonder
nog eens voor het laatst, u, mijn oudere zuster, van aangezicht tot
aangezicht te aanschouwen? Om die reden ben ik te voet de wolken en
nevelen doorgetrokken en ben ik van verren afstand hierheen gekomen.
Het verbaast mij, dat mijn oudere zuster van haar kant een zoo strenge
en stroeve houding tegen mij aanneemt.”


Ama-terasu hoorde die opmerking niet zonder eenig wantrouwen aan. De
liefde van Susa-no-o voor zijn bloedverwanten was niet gemakkelijk in
overeenstemming te brengen met zijn wreedheid. Daarom besloot zij zijn
oprechtheid op de proef te stellen door een merkwaardige wijze van
handelen, die wij hier niet behoeven te beschrijven. Voldoende zij het
te zeggen, dat de zuiverheid van hart en de oprechtheid van den
Onstuimigen Jongeling tegenover zijn zuster glansrijk te voorschijn
kwamen.


Maar het goede gedrag van Susa-no-o was in werkelijkheid slechts van
korten duur. 
Ama-terasu had juist een groot aantal voortreffelijke
rijstvelden in den Hemel gemaakt. Enkele waren kort en andere waren
lang, en Ama-terasu was terecht trotsch op die rijstvelden. Maar
nauwelijks had zij het zaad in de lente gezaaid, of Susa-no-o vernielde
de scheidingen tusschen de velden en liet in den herfst een aantal
bonte veulens los.


Op zekeren dag, toen hij zijn zuster zag in de heilige Weef-Zaal,
terwijl zij bezig was de kleederen der Goden te weven, maakte hij een
opening in de zoldering en wierp hij een gevild paard naar beneden.
Ama-terasu was zóó verschrikt, dat zij zich bij ongeluk
aan de weversspoel bezeerde. In woede ontstoken, besloot zij haar
verblijfplaats te verlaten; haar glinsterende kleederen daarom
bijeengarend, kroop zij de blauwe lucht af, trad een grot binnen,
maakte die stevig dicht, en bleef daar in eenzaamheid achter.


De wereld was nu in duisternis gehuld, en men kende geen wisseling
meer van dag en nacht. Toen die ontzettende ramp had plaats gegrepen, verzamelden
zich de Tachtig Myriaden Goden aan den oever der Rivier van den Hemel,
en bespraken samen, hoe zij het best Ama-terasu konden overreden, om
den Hemel weer op nieuw te begunstigen met haar schitterende glorie.
Geen mindere Godheid dan de “Gedachten-bijeenvoegende”
bracht na diepzinnig overleg een aantal zangvogels bijeen uit het
Eeuwige Land. Na een aantal tooverformulieren met een bot van een
hertepoot over een vuur van schors van een kerseboom, vervaardigden de
Godheden een aantal gereedschappen, blaasbalgen en smidsen. Sterren
werden samengesmeed om een spiegel te vormen, en ten slotte werden
edelgesteenten en muziekinstrumenten vervaardigd.


Toen dit alles behoorlijk voltooid was, kwamen de Tachtig Myriaden
Goden naar beneden naar de grot in de rots, waar de Zon-Godin verborgen
was, en gaven een goed bestudeerde voorstelling. Aan de bovenste takken
van den Echten Sakaki Boom hingen zij de kostbare juweelen, en aan de
middelste takken den spiegel. Aan iederen kant was er een luid gezang
van vogels, wat slechts het voorspel was van wat moest volgen. Nu nam
Uzume (“Hemelsch-verontrustende-vrouw”) een speer in haar
hand, bekranst met Eulalia gras, en maakte een kapsel van den Echten
Sakaki Boom. Daarna zette zij een tobbe omgekeerd neer, en begon op
bijzonder onwelvoegelijke wijze te dansen, totdat de Tachtig Myriaden
Goden in lachen uitbarstten.


Dergelijke merkwaardige en buitengewone handelingen wekten
natuurlijk de nieuwsgierigheid op van Ama-terasu, en zij kwam dus te
voorschijn. Op nieuw werd de wereld door haar tegenwoordigheid in
goudglans gehuld. Op nieuw hield zij verblijf in de Vlakte van den
Hoogen Hemel, en Susa-no-o werd behoorlijk gekastijd en naar het Yomi
Land verbannen.





Susa-no-o en de Slang.


Bij de gewone tegenstrijdigheid van mythen en legenden, behoeft het ons niet te
verbazen, dat nergens meer eenige melding wordt gemaakt van het leven
van Susa-no-o in het Land van Yomi. Als wij hem weer terugzien, is het
buiten eenig verband met zijn gewonen, boosaardigen aanleg. Wij vinden
hem juist terug in een rol, die de Ridders van de Ronde Tafel waardig
is. Wij zijn volkomen in onzekerheid, of zijn plotseling optreden als
dolende ridder een listige zet van zijn kant was met het oog op latere
plannen, dan wel of het plotselinge verdwijnen van zijn zuster uit den
Hemel hem er toe geleid heeft, voor goed zijn wijze van handelen te
veranderen.


Toen Susa-no-o uit den Hemel was afgedaald, kwam hij aan de rivier
Hi, in de provincie Idzumo. Hier werd hij gestoord door een weenend
geluid. Het was iets zóó ongewoons, een ander dan hem
zelf te hooren weenen, dat hij er dadelijk op uittrok, om de oorzaak
dier droefheid op te sporen. Spoedig ontdekte hij een ouden man en een
oude vrouw. Zij hadden een jong meisje tusschen zich in, dat zij
hartelijk liefkoosden en met medelijdende oogen aanstaarden, alsof zij
haar met tegenzin een laatst vaarwel toeriepen. Toen Susa-no-o het oude
paar vroeg, wie zij waren en waarom zij zoo weeklaagden, antwoordde de
oude man: “Ik ben een Aardsche Godheid, en mijn naam is
Ashi-nadzuchi (‘Voet-slag-oude’). De naam van mijn vrouw is
Te-nadzuchi (‘Hand-slag-oude’). Dit meisje is onze dochter,
en haar naam is Kushi-nada-hime
(‘Bewonderenswaardige-Inada-Prinses’). De reden van onze
droefheid is, dat wij vroeger acht kinderen, allen dochters, bezeten
hebben; maar ieder jaar is er ééne verslonden door een
achttakkige slang, en nu nadert de tijd, dat dit meisje zal worden
verslonden. Er is geen kans voor haar, om hieraan te ontkomen, en
daarom zijn wij zoo vreeselijk bedroefd.”


De Onstuimige Jongeling luisterde met de grootste aandacht naar dit
droevige verhaal, en daar hij zag, dat het meisje bijzonder schoon was,
bood hij zich aan, om de achttakkige slang te dooden, als haar ouders haar
hem ten huwelijk wilden geven als een passende belooning voor zijn
diensten. Dit verzoek werd bereidwillig toegestaan.


[image: Susa-no-o en Kushi-nada-hime]
Susa-no-o en Kushi-nada-hime




Susa-no-o veranderde nu Kushi-nada-hime in een kam met veel tanden
en stak dien in zijn haar. Daarop verzocht hij het oude echtpaar, een
ruime hoeveelheid saké te brouwen. Toen de 
saké gereed was, goot hij het brouwsel in acht kuipen en
wachtte de komst van het vreeselijke monster af.


Eindelijk kwam de slang. Zij had acht koppen, en oogen rooder dan
wintergroen. Bovendien had zij acht staarten, en dennen en cypressen
groeiden op haar rug. Zij had een lengte van acht heuvels en acht
valleien. Haar logge wijze van beweging was uit den aard der zaak
langzaam, maar toen zij de saké ontdekte, dronk iedere
kop gretig den verleidelijken drank, totdat de slang vreeselijk dronken
werd en in slaap viel. Daar Susa-no-o toen weinig meer had te vreezen,
trok hij zijn zwaard, dat tien span groot was, en hakte hij het groote
monster in kleine stukken. Toen hij één der staarten
trof, werd zijn 
zwaard gekorven en toen hij zich daar overheen bukte, ontdekte
hij een zwaard, dat de Murakumo-no-Tsurugi genoemd werd. Toen hij zag,
dat het een goddelijk zwaard was, gaf hij het aan de Goden van den
Hemel.


Nadat hij zijn taak met den besten uitslag had volbracht, veranderde
Susa-no-o zijn kam met vele tanden weer in Kushi-nada-hime, en kwam
tenslotte in Suga, dat gelegen was in de provincie Idzumo, teneinde
zijn huwelijk te kunnen sluiten. Hier vervaardigde hij het volgende
gedicht:



“Vele wolken verrijzen,


Aan alle zijden een veelvuldige heining,


Om daarbinnen de bruiden te ontvangen,


Zij vormen een veelvuldige heining—


O! die veelvuldige heining!”




Nihongi.





De Goddelijke Boden.


In die dagen ontdekten de Goden, die in de Hooge Vlakte van den
Hemel verzameld waren, dat er in het Middenland van Riet-Vlakten (Idzumo)
voortdurend rustverstoringen waren. Men verhaalt, dat “Vlakten,
de rotsen, boomstammen en grassen nog steeds het vermogen hebben te
spreken. Des nachts maken zij een geraas gelijk aan dat van vurige
vlammen; over dag dwarrelen zij heen en weer als vliegen in de vijfde
maand.” Bovendien waren er enkele godheden, die aanleiding gaven
tot klachten. De Goden besloten aan die rustverstoringen een einde te
maken, en na ernstig overleg besloot Taka-mi-musubi, zijn kleinzoon
Ninigi naar beneden te zenden, om het Middenland van Riet-Vlakten te
besturen, ten einde den oproerigen geest uit te roeien en vrede en
voorspoed in het land te brengen. Het werd noodzakelijk geacht boden te
zenden, om reeds te voren den weg te effenen. De eerste afgezant was
Ama-no-ho; maar daar hij drie jaar doorbracht in dat land zonder aan de
Goden verslag te doen, werd zijn zoon in zijn plaats gezonden. Hij
handelde volkomen als zijn vader, en tartte de bevelen der Hemelsche
Goden. De derde bode was Ame-waka (“Hemel-jonge-Prins”).
Ook hij was trouweloos, in weerwil van zijn edele wapens, en in plaats
van zijn plichten te vervullen, werd hij verliefd op Shita-teru-hime
(“Mindere-glans-Prinses”) die hij zich tot
vrouw nam.


De verzamelde Goden waren verontwaardigd over dat vertoef, en zonden
een fazant naar beneden, om na te gaan en te onderzoeken, wat er in
Idzumo gaande was. De fazant ging zitten op een cassiaboom voor de deur
van Ame-waka. Toen Ame-waka den vogel zag, schoot hij hem onmiddellijk
dood. De pijl drong door den vogel heen, steeg op tot de Verblijfplaats
der Goden, en werd weer teruggeslingerd, zoodat hij den trouweloozen en
luien Ame-waka doodde.


Het geween van Mindere-glans-Prinses bereikte den Hemel, immers zij
had haar echtgenoot innig lief en herkende in zijn plotselingen dood
volstrekt niet de rechtvaardige wraak der Goden. Zij weende
zóó luide en zóó hartverscheurend, dat de
Hemelsche Goden haar hoorden. Een krachtige wind daalde neer, die het lichaam
van Ame-waka naar de Hooge Vlakte van den Hemel heendreef. Een
doodenhuis werd gemaakt, waarin de overledene gelegd werd. Gedurende
acht dagen en acht nachten weerklonk het gejammer en het geween. De
wilde gans in de rivier, de reiger, de ijsvogel, de musch en de fazant
treurden met groote droefenis.


Het geschiedde nu, dat een vriend van Ame-waka, Aji-shi-ki genaamd,
de treurige klaagliederen hoorde, die van den Hemel neerdaalden. Hij
betuigde daarom zijn deelneming in de droefenis. Hij geleek echter
zóózeer op den overledene, dat de ouders, bloedverwanten,
vrouw en kinderen van Ame-waka, toen zij hem zagen, uitriepen:
“Onze heer is nog in leven!” Dit hinderde Aji-shi-ki
zóó zeer, dat hij zijn zwaard trok en het doodenhuis
neerhaalde, zoodat het op de Aarde neerviel en de berg Moyama werd.


Men zegt, dat het licht, dat Aji-shi-ki uitstraalde,
zóó schitterend was, dat het de oppervlakte van twee
heuvels en twee 
valleien verlichtte. Zij, die voor de lijkplechtigheden
bijeengekomen waren, zongen het volgende gezang:



“Zooals het snoer juweelen


Gedragen om den hals


Der Wevende maagd,


Die in den Hemel woont—


O! de glans der juweelen,


Over twee valleien geworpen


Door Aji-suki-taka-hiko-ne!”





“Naar den vijver ter zijde—


Den vijver ter zijde


Van den rotsigen stroom,


Welks geulen worden doortrokken


Door de landmeisjes


Ver van den Hemel,


Kom hierheen, kom hierheen!


(De vrouwen zijn schoon)


En spreid dan uw net


In den vijver ter zijde


Van den rotsigen stroom.”




Nihongi.


Er werden toen weer twee andere goden naar het Middenland van
Riet-Vlakten gezonden, en die Goden slaagden in hun zending. Zij keerden met
een gunstig verslag naar den Hemel terug, en deelden mede, dat alles nu
gereed was voor de komst van het Verheven Kleinkind.





De komst van het Verheven Kleinkind.


Ama-terasu begiftigde haar kleinzoon Ninigi, of Prins
Rijst-Aar-Rossig-Overvloed, met ruime giften. Zij schonk hem kostbare
steenen van de bergtrappen des Hemels, witte kristallen ballen, en, wat
de kostbaarste gift van alle was, het goddelijke zwaard, dat Susa-no-o
in de slang had ontdekt. Zij gaf hem eveneens den sterrenspiegel,
waarin zij gekeken had, toen zij uit haar grot gluurde. Verschillende
godheden vergezelden Ninigi, en daaronder was ook die opgewekte,
vroolijke en dansende maagd Uzume begrepen, wier dansen, zooals men
zich zal herinneren, de Goden zooveel vreugde had verschaft.


Ninigi en zijn metgezellen waren nauwelijks door de wolken
heengebroken, en aan den Weg naar den Hemel met zijn acht vertakkingen
gekomen, toen zij tot hun groote ontsteltenis een reusachtig wezen
ontdekten, met groote en helder schijnende oogen. Zijn uiterlijk was
zóó schrikwekkend, dat Ninigi en al zijn metgezellen, met
uitzondering van de vroolijke en betooverende Uzume, zich opmaakten om
terug te keeren en hun zending in den steek te laten. Maar Uzume ging
naar den reus toe en vroeg hem, wie het was, die hun tocht durfde
tegenhouden. De reus antwoordde: “Ik ben de Godheid der
Veldwegen. Ik kom mijn hulde bieden aan Ninigi, en verzoek de eer te
mogen hebben, hem tot gids te strekken. Keer naar uw meester terug, o
schoone Uzume, en breng hem de boodschap over.”


Uzume keerde daarop terug en bracht haar boodschap over aan de
Goden, die op zoo lafhartige wijze teruggeweken waren. Toen zij het
goede nieuws hoorden, verheugden zij zich zeer, braken ten tweede male
door de wolken heen, rustten uit op de Drijvende Brug van den Hemel, en
bereikten eindelijk den top van Takachihi. 


Het Verheven Kleinkind reisde, met de Godheid der Veldwegen als
gids, van het ééne deel van het rijk waarover hij zou
regeeren, naar het andere. Toen hij een bijzonder liefelijke plaats had
bereikt, bouwde hij een paleis.


Nigini was zóó ingenomen met den dienst, dien de God
der Veldwegen hem had bewezen, dat hij dien reus de vroolijke Uzume tot
vrouw gaf.


Nadat Nigini op zoo romantische wijze zijn trouwen gids had beloond,
begon hij ook zelf het ontbranden van het liefdevuur in zijn borst te
voelen, toen hij op zekeren dag, op een wandeling langs de kust een
bijzonder lieftallig meisje zag. “Wie zijt gij, o schoone
dame?” vroeg Ninigi. Zij antwoordde: “Ik ben de dochter van
den Bezitter van den Grooten Berg. Mijn naam is Ko-no-Hana, de Prinses
die de Bloemen en Boomen doet bloeien.”


Ninigi werd verliefd op Ko-no-Hana. Met allen spoed ging hij naar
haar vader, Oho-yama, en verzocht dezen, hem wel haar hand te willen
schenken.


[image: Hoori en de Dochter van den Zeegod]
Hoori en de Dochter van den Zeegod




Oho-yama had een oudere dochter, Iha-Naga, Prinses
Lang-als-de-Rotsen. Zooals haar naam doet vermoeden, was zij volstrekt
niet schoon, maar haar vader wenschte, dat de kinderen van Ninigi
eeuwig zouden blijven leven zooals de rotsen. Daarom bracht hij zijn
beide dochters naar Ninigi, en sprak hij de hoop uit, dat de keuze van
den minnaar op Iha-Naga zou vallen. Evenals Asschepoester, en niet haar
leelijke zusters, bij de kinderen van onze streken geliefd is, zoo
bleef ook Ninigi trouw aan zijn oorspronkelijke keuze, en wilde zelfs
geen blik slaan op Iha-Naga. Deze veronachtzaming maakte Prinses
Lang-als-de-Rotsen vreeselijk boos. Zij riep met meer heftigheid dan
bescheidenheid uit: “Als gij mij hadt gekozen, zoudt gij en uw
kinderen lang in het land hebben geleefd. Nu gij mijn zuster hebt
gekozen, zult gij met de uwen even snel omkomen als de bloesems der
boomen, en even snel als de jeugdige frischheid op het gelaat van mijn
zuster.”


Toch leefde Ninigi en Ko-no-Hana een tijdlang samen gelukkig; maar op
zekeren dag werd Ninigi door jaloerschheid bevangen, waardoor hij zijn
gemoedsrust verloor. Hij had geen enkele reden, jaloersch te zijn, en
Ko-no-Hana nam hem zijn optreden ten hoogste kwalijk. Zij trok zich
terug in een houten hut, die zij in brand stak. Uit de vlammen verrezen
drie kleine jongens. Wij behoeven ons alleen maar bezig te houden met
twee van hen—Hoderi (“Schijnend-Vuur”) en Hoori
(“Uitdoovend-Vuur”). Zooals wij later zullen zien, was
Hoori de grootvader van den eersten Mikado van Japan.





In het Paleis van den Zeegod.


Hoderi was een groot visscher, terwijl zijn jongere broeder, Hoori,
een volleerd jager was. Op zekeren dag riepen zij uit: “Laat ons
bij wijze van proef onze gaven omruilen.” Dit deden zij, maar de
oudste broeder, die zeer goed visch kon vangen, kwam thuis zonder eenig
wild, toen hij op de jacht was getrokken. Hij gaf dus den boog en de
pijlen terug, en vroeg zijn broeder om den vischhaak. Het ongeluk wilde
echter, dat Hoori den vischhaak van zijn broeder had verloren. Het
edelmoedige aanbod, om een nieuwen haak te geven, werd met minachting
geweigerd. Hij weigerde eveneens, een boordevollen bak met vischhaken
aan te nemen. De oudere broeder antwoordde op dit aanbod: “Onder
deze haken zie ik niet mijn ouden vischhaak; hoewel er heel wat zijn,
wil ik ze niet hebben.”


Hoori nu was diep bedroefd over de norschheid van zijn broeder;
daarom ging hij naar het strand der zee en gaf daar uiting aan zijn
droefheid. Een vriendelijke oude man, Shiko-tsutsu no Oji genaamd
(“Zoute-zee-oude”), zeide: “Waarom treurt
gij hier?” Toen hij het droeve verhaal had vernomen, antwoordde
de oude man: “Treur niet langer. Ik zal die zaak voor u in orde
brengen.”


Getrouw aan zijn belofte, maakte de oude man een mand, zette Hoori
daarin, en deed die in zee zinken. Toen Hoori diep in het water was
neergedaald, kwam hij aan een liefelijk strand, dat rijk was aan
verschillende soorten zeegras van de meest fantastische vormen. Hier
liet hij de mand achter en kwam eindelijk aan het Paleis van den
Zeegod. Dit paleis maakte een ontzaglijken indruk. Het had kasteelen,
kleine torentjes en statige torens. Een bron stond aan de deur, en
boven die bron stond een cassiaboom. Hier bleef Hoori in de heerlijke
schaduw vertoeven. Hij had daar niet lang gestaan, toen een schoone
vrouw te voorschijn trad. Toen zij op het punt was, water te scheppen,
hief zij haar oogen op, zag den vreemdeling en vertrok weer
onmiddellijk met groote ontsteltenis, om haar vader en moeder te
vertellen, wat zij gezien had.


De Zeegod maakte, toen hij het bericht vernam, een “achtvoudig
kussen” en leidde den vreemdeling naar binnen met de vraag,
waaraan hij de eer van zijn tegenwoordigheid te danken had. Toen Hoori
hem het droevige verlies mededeelde van den vischhaak van zijn broeder,
verzamelde de Zeegod alle visschen van zijn Koninkrijk, “zoowel
die met breede, als die met smalle vinnen”. En toen de duizenden
en duizenden visschen verzameld waren, vroeg hen de Zeegod, of zij iets
afwisten van den verloren vischhaak. “Wij weten er niets
van”, antwoordden de visschen. “Alleen de Roode-vrouw (de
tai) had eenigen tijd geleden een zeeren mond, en zij is niet
verschenen.” Daarop werd zij ontboden, en toen haar mond werd
geopend, werd de verloren vischhaak ontdekt.


Hoori trouwde daarop met de dochter van den Zeegod, Toyo-tama
(“Rijk-Juweel”), en zij leefden samen in het paleis onder
de zee. Gedurende drie jaren ging alles best, maar daarna kreeg Hoori
heimwee, en wilde hij zoo gaarne een blik slaan op zijn land, misschien
ook herinnerde hij zich, dat hij den vischhaak nog aan zijn broeder
moest teruggeven. Deze volstrekt niet onnatuurlijke gedachten
verontrustten het hart van de liefhebbende Toyo-tama, en zij ging naar
haar vader, om hem de reden van haar droefheid mede te deelen. Maar de
Zeegod, die altijd wellevend en hoffelijk was, nam het gedrag van zijn
schoonzoon volstrekt niet kwalijk. Integendeel, hij gaf hem den
vischhaak en zeide: “Als gij dezen vischhaak aan uw ouderen
broeder geeft, zeg dan tegen dien vischhaak heimelijk: ‘Een
ongelukkige vischhaak!’” Evenzoo schonk hij Hoori den Juweel van
het Stijgende Water en dien van het Vallende Water en zeide: “Als
gij den Juweel van het Stijgende Water onderdompelt, zal het water
plotseling wassen, en zult gij uw ouderen broeder onder water doen
zinken. Maar voor het geval uw oudere broeder berouw heeft en
vergiffenis vraagt, zal, als gij den Juweel van het Vallende Water
onderdompelt, het water plotseling dalen, en zult gij hem dus redden.
Indien gij hem op die manier bejegent, zal hij zich uit eigen beweging
onderwerpen.”


Juist toen Hoori op het punt stond te vertrekken, kwam zijn vrouw
bij hem en deelde hem mede, dat zij hem spoedig een kind zou schenken.
Zij zeide: “Op een dag, waarop de winden en de golven woeden, zal
ik vast en zeker naar het strand der zee komen. Bouw voor mij een huis,
en wacht daar op mij.”





Hoderi en Hoori verzoenen zich.


Toen Hoori zijn eigen huis bereikte, vond hij zijn ouderen broeder
weer, die zijn beleediging erkende en om vergiffenis smeekte, welke hem
gaarne werd verleend.


Toyo-tama en haar jongere zuster trotseerden dapper de winden en
golven en kwamen aan het strand der zee. Daar had Hoori een hut
gebouwd, gedekt met veeren van den vischdief, en daar schonk zij op den
juisten tijd het leven aan een zoon. Toen Toyo-tama haar meester met
kroost had gezegend, veranderde zij in een draak en gleed zij weer in
zee terug. De zoon van Hoori huwde met zijn tante, en werd de vader van
vier kinderen, van wie één Kamu-Yamato-Iware-Biko was,
van wien men verhaalt, dat hij de eerste menschelijke Keizer van Japan
was, thans bekend onder den naam van Jimmu Tennō. 








Hoofdstuk II. Helden en Krijgslieden.



Yorimasa.


Langen tijd geleden werd een zekere keizer ernstig ziek. Hij kon des
nachts niet slapen, het gevolg van een afschuwelijk en onverklaarbaar
geluid, dat hij hoorde, en dat afkomstig was van het dak van het
paleis, dat de Purperen Zaal van de Noordster heette. Een groot aantal
van zijn hovelingen besloten op de loer te gaan liggen, teneinde dien
vreemden nachtelijken bezoeker op te wachten. Zoodra de zon onderging,
ontdekten zij, dat een donkere wolk opsteeg aan den oostelijken
horizon, en neerkwam op het dak van het paleis. Zij, die de wacht
hielden in het keizerlijk slaapvertrek, hoorden bijzondere krabbelende
geluiden, alsof dat wat oorspronkelijk een wolk scheen te zijn,
plotseling veranderd was in een beest met reusachtige en krachtige
klauwen. Nacht op nacht kwam de vreeselijke bezoeker, en nacht op nacht
werd de keizer hoe langer hoe zieker. Eindelijk nam zijn ziekte
zóózeer toe, dat allen, die in zijn dienst waren,
duidelijk zagen, dat de keizer zeker zou sterven, als niet iets kon
gedaan worden, om dat monster te verdelgen.


Eindelijk werd uitgemaakt, dat Yorimasa de eenige ridder in het rijk
was, die dapper genoeg was, om Zijne Majesteit te verlossen van die
ontzettende beproeving. Yorimasa maakte dan ook met zorg gekozen
voorbereidselen voor den strijd. Hij nam zijn besten boog en zijn beste
pijlen met stalen punten, trok zijn wapenrusting aan, waarover hij een
jachtkleed droeg, en zette een deftige muts op in plaats van zijn
gewonen helm.


[image: Yorimasa doodt het monster]
Yorimasa doodt het monster




Tegen zonsondergang legde hij zich buiten in een hinderlaag. Terwijl
hij daar afwachtte, wat zou geschieden, ratelde de donder boven zijn
hoofd, flikkerde de bliksem in de lucht en loeide de wind als een bende
woeste demonen. Maar Yorimasa was een dapper man, en de woede der elementen
ontmoetigde hem niet in het minst. Toen het middernacht werd, zag hij
hoe een zwarte wolk door de lucht heenvloog, en zich nederzette op het
dak van het paleis. Zij bleef liggen op den noordoostelijken hoek. Nog
eens flikkerde de bliksem in de lucht, en nu zag hij de flikkerende
oogen van een ontzaglijk dier. Na de juiste plaats van dit vreemde
monster met zorg te hebben vastgesteld, spande hij zijn boog, totdat
deze even rond was als de volle maan. In een volgend oogenblik trof
zijn pijl met stalen punt het doel. Er werd een vreeselijk gebrul van
woede gehoord, en daarna een vreeselijke smak, toen het ontzaglijke
monster van het dak van het paleis op den grond viel.


Yorimasa en zijn makker holden vooruit en doodden het monster, dat
zij vóór zich zagen. Dat groote monster van den nacht was
zoo groot als een paard. Het had den kop van een aap, en zijn lichaam
en zijn klauwen waren als die van een tijger, terwijl het den staart
had van een slang en de vleugels van een vogel en de schubben van een
draak.


Het is niet te verwonderen, dat de keizer bevel gaf, dat de huid van
dat monster ten eeuwigen dage als een merkwaardigheid in de keizerlijke
schatkamer moest worden bewaard. Van het oogenblik af, dat het monster
dood was, verbeterde de gezondheid van den keizer snel, en Yorimasa
werd voor zijn diensten beloond door de aanbieding van een zwaard,
Shishiwo genaamd, wat beteekent “de Koning der Leeuwen”.
Hij kreeg bovendien een hoogeren rang aan het Hof, en huwde ten slotte
de Edele Ayame, de schoonste der hofdames aan het Keizerlijke Hof.





Yoshitsune en Benkei.


Wij kunnen Yoshitsune vergelijken met den Zwarten Prins of Hendrik
V, en Benkei met Little John, Will Scarlet en Friar Tuck1 in één
vereenigd. Yoshitsune zou een zeer bijzondere held genoemd kunnen
worden, als niet zijn getrouwe wapendrager, Benkei, eveneens in de
Japansche geschiedenis en legende een rol had gespeeld. Maar thans zijn
wij gedwongen toe te geven, dat Benkei verreweg de grootste held was.
Hij stak niet alleen in lichaamsbouw boven zijn makkers uit, maar hij
overtrof zijn broederen ook in dapperheid, slimheid, redzaamheid, en
bovendien in bewonderenswaardige teederheid van gemoed. Hier had men
een man, die met het grootste gemak honderd man kon verslaan, en met
dezelfde rustige zekerheid de Buddhistische geschriften kon verklaren.
Hij kon over Yoshitsune weenen, toen hij het om strategische
overwegingen noodig achtte, hem hard te slaan en kon met oneindige
teederheid hulp verleenen, toen de vrouw van zijn meester het leven
schonk aan een zoon. Er was nog een andere trek in het wisselende
karakter van Benkei—zijn lust, om er iemand in te laten loopen.
De geschiedenis met den bel van Miidera2 kan tot bewijs hiervoor gelden, en
evenzoo het rijke feest op kosten van een aantal priesters; maar als
hij iemand er in had laten loopen, aarzelde hij nooit ten volle het
gelag te betalen. Benkei merkte bij zekere gelegenheid op: “Als
er geloot moet worden, zorgt mijn meester er wel voor, dat ik het kind
van de rekening ben.” Dit was ongetwijfeld waar. Benkei stelde er
altijd een eer in, het vuile werk te doen, en als zijn meester hem
vroeg, iets voor hem te verrichten, was Benkei’s eenige klacht,
dat de taak niet zwaar genoeg was, hoewel die taak in den regel
werkelijk zóó gevaarlijk was, dat zij een dozijn minder
begaafde helden zou hebben vrees aangejaagd.


Het verhaal zegt, dat Benkei reeds bij zijn geboorte lang haar had
en een volledig stel tanden, en dat hij bovendien zoo snel kon loopen
als de wind. Benkei was te forsch voor een gewoon Japansch huis. Als
hij het aanbeeld van Jinsaku sloeg, zonk dat nuttige voorwerp diep in
de aarde, en als brandhout droeg hij een grooten pijnboom aan. Toen
Benkei zeventien jaar oud was, werd hij priester in een Buddhistischen
tempel; maar dit belette hem niet, een schoone jonge maagd, Tamamushi
genaamd, op opzienbarende wijze te schaken. Wij zien onzen held zich
spoedig losbreken uit het priesterschap en uit de liefde, en zijn volle
aandacht wijden aan de opwekkende avonturen van een krijgsman, die
buiten de wet stond. Wij moeten hem hiervoor een korten tijd in den
steek laten, en eerst de geschiedenis verhalen van Yoshitsune, ten
einde duidelijk te maken, hoe hij het groote geluk had, Benkei te
ontmoeten en zich van diens hulp en vriendschap te verzekeren tot aan
zijn dood.





Yoshitsune en de Taira.


De vader van Yoshitsune, Yoshitomo, was gesneuveld in een grooten
slag tegen de Taira. In dien tijd was de Taira-stam oppermachtig, en
zijn wreede aanvoerder, Kiyomori, deed alles wat hij kon, om de
kinderen van Yoshitomo uit den weg te ruimen. Maar de moeder van die
kinderen, Tokiwa, vluchtte naar een schuilplaats, waarheen zij ook haar
kleinen medevoerde. Met karakteristieken Japanschen moed stemde zij er
eindelijk in toe, de vrouw te worden van den gehaten Kiyomori. Zij deed
dit, omdat dit de eenige was, om het leven van haar kinderen te sparen.
Het werd haar geoorloofd, Yoshitsune bij zich te houden, en dagelijks
fluisterde zij hem toe: “Gedenk uw vader, Minamoto Yoshitomo!
Word krachtig en wreek zijn dood, want hij is gestorven door de hand
der Taira.”


Toen Yoshitsune zeven jaar oud was, werd hij naar een klooster
gezonden, om als monnik te worden opgeleid. Hoewel hij ijverig was in
zijn studies, bewaarde de jonge knaap voortdurend de onverschrokken
woorden van zijn dappere, zelfopofferende moeder in zijn hart. Zij
wekten hem op en bezielden hem tot daden. Hij placht naar een bepaalde
vallei te gaan, waar hij zijn klein houten zwaard zwaaide, en onder het
zingen van gedeelten uit krijgszangen, uitviel tegen rotsen en steenen,
in de hoop, dat hij in de toekomst een groot krijgsman
mocht worden, en al de rampen en ongerechtigheden die door den
Taira-stam op zijn familie waren opgehoopt, kon wreken en
goedmaken.


In zekeren nacht werd hij, terwijl hij daarmede bezig was, door een
hevige onweersbui overvallen, en zag hij een ontzaglijken reus
vóór zich met een langen rooden neus en groote fonkelende
oogen, met klauwen als van een vogel, en gevederde vleugels. Terwijl
hij dapper stand hield, deed Yoshitsune navraag, wie die reus was, en
werd hem medegedeeld, dat het de Koning der Tengu was—dat wil
zeggen, de Koning der kaboutermannetjes uit de bergen, levendige
wezentjes, die zich herhaaldelijk bezig hielden met allerlei
fantastische streken.


De Koning der Tengu was Yoshitsune zeer vriendelijk gezind. Hij
zeide, dat hij zijn volharding bewonderde, en deelde hem mede, dat hij
voor hem was verschenen met de vriendelijke bedoeling, hem alles te
leeren, wat op het gebied der krijgskunde kon worden geleerd. Het
onderwijs vorderde op de meest bevredigende wijze, en het duurde niet
lang, of Yoshitsune kon minstens twintig kleine tengu
overwinnen, en die groote vlugheid kwam Yoshitsune goed te pas, zooals
wij verder in dit verhaal zullen zien.


Toen nu Yoshitsune vijftien jaar oud was, hoorde hij dat op den berg
Hiei een bijzonder woeste bonze (priester) leefde, Benkei
genaamd. Benkei had een tijd lang ridders belaagd, die de Gojo Brug van
Kyōto overtrokken. Zijn wensch was, duizend zwaarden te
bemachtigen, en hij was zóó dapper, en tevens zulk een
schurk, dat hij op ridders niet minder dan negenhonderd negen en
negentig zwaarden op onwettige wijze had veroverd. Toen het bericht
hiervan de ooren van Yoshitsune had bereikt, besloot hij van het
onderwijs van den Koning der Tengu een goed gebruik te maken, om dien
Benkei te dooden, ten einde op die wijze hem, die de schrik van het
land was geworden, onschadelijk te maken.


[image: Yoshitsune en Benkei aangevallen door een troep spookachtige Krijgers van den stam der Taira’s]
Yoshitsune en Benkei aangevallen door een troep
spookachtige Krijgers van den stam der Taira’s




 


Op zekeren avond trok Yoshitsune op weg, en ten einde den schijn aan
te nemen van volkomen onverschilligheid, speelde hij op de fluit,
totdat hij de Gojo Brug had bereikt. Onmiddellijk zag hij een
reusachtigen man op hem afkomen, in een zwarte wapenrusting, die
niemand anders was dan Benkei. Toen Benkei den jongeling zag,
beschouwde hij het als beneden zijn waardigheid, iemand aan te vallen,
die hem een zwakkeling voorkwam, een droomer, die voortreffelijk kon
fluitspelen, en ongetwijfeld ook een mooi gedicht kon vervaardigen op
de maan, die toen juist aan den hemel scheen, maar die volstrekt geen
krijgsman was. Die beleediging maakte Yoshitsune vreeselijk woedend, en
plotseling stootte hij de hellebaard van Benkei uit zijn hand.





Yoshitsune en Benkei vechten.


Benkei slaakte een kreet van woede, en sloeg er met zijn wapen in
het wilde op los. Maar de vlugheid, die hij van den Koning der 
tengu had geleerd, kwam Yoshitsune zeer te stade. Hij sprong van
den éénen naar den anderen kant, van voren naar achteren,
en weer terug van achteren naar voren, terwijl hij den reus met menige
grap voor den gek hield en telkens in een vroolijk gelach uitbarstte.
Het wapen van Benkei zwaaide voortdurend rond en trof nu eens de lucht,
dan weer de grond, maar raakte nooit zijn tegenstander.


Eindelijk werd Benkei moede, en weder sloeg Yoshitsune de hellebaard
uit de hand van den reus. Toen Benkei trachtte zijn wapen weder op te
nemen, wist Yoshitsune hem een beentje te lichten, zoodat hij op handen
en voeten kwam te staan; de held besteeg nu met een triomfkreet den
tijdelijk viervoetigen Benkei. De reus was stom verbaasd over zijn
nederlaag, en toen hij hoorde, dat de overwinnaar niemand anders was
dan de zoon van den Edelen Yoshitomo, nam hij niet alleen zijn
nederlaag op waardige wijze op, maar verzocht hij, of hij van nu af aan
in den dienst mocht treden van den jeugdigen overwinnaar. 


Van dien tijd af vinden wij de namen van Yoshitsune en Benkei steeds
samen verbonden, en in al de verhalen van krijgslieden, hetzij in
Japan, hetzij elders, was er nooit een dapperder en meer eensgezinde
verbinding van kracht en vriendschap. Wij lezen, hoe talrijke
overwinningen zij op de Taira behaalden, en hoe zij hen naar zee
dreven, waar deze dan bij Dan-no-ura ontkwamen.


Wij kennen nog een tweede legende in verband met Dan-no-ura.
Yoshitsune en zijn trouwe makker maakten zich gereed, in een schip van
de provincie Settsu over te steken naar Saikoku. Toen zij Dan-no-ura
bereikten, stak een vreeselijke storm op. Geheimzinnige stemmen kwamen
uit de zich opstapelende golven, een verwijderde echo van
wapengekletter, van voortsnellende schepen en het suizen van pijlen,
van het neervallen van duizend manschappen. Het geraas werd al luider
en luider, en uit de opgezweepte, schuimende koppen van de golven
verrees een spookachtige troep van den Taira-stam. Hun wapenrusting was
gescheurd en met bloed bevlekt, en zij staken hun wasemige armen uit,
terwijl zij trachtten de boot tegen te houden, waarin Yoshitsune en
Benkei voeren. Het was een spookachtige herinnering aan den slag bij
Dan-no-ura, toen de Taira een vreeselijke en onherstelbare nederlaag
hadden geleden. Toen Yoshitsune dien grooten spookachtigen troep zag,
riep hij om wraak, zelfs op de schimmen der gedoode Taira; maar Benkei,
die steeds listig en voorzichtig was, verzocht zijn meester, zijn
zwaard neer te leggen, en nam een rozenkrans ter hand en zeide een
aantal Buddhistische gebeden op. Over den troep geesten daalde vrede
neer, het gejammer hield op, en geleidelijk verdwenen zij weder in de
zee, die daarna kalm werd.


De legende verhaalt ons, dat visschers nog altijd van tijd tot tijd
schimmenlegers uit zee zien oprijzen, die jammerklachten uiten en met
hun armen zwaaien. Men zegt, dat de kreeften met gevlekten rug de
schimmen zijn der Tairastrijders. Wij zullen later een andere legende
behandelen, die in verband staat met die
ongelukkige geesten, die het nooit moede worden, het tooneel van hun
nederlaag weer op te zoeken.





De Booze Geest van Oyeyama.


Tijdens de regeering van Keizer Ichijo waren er in Kyōto een
aantal verhalen in omloop met betrekking tot een boozen geest, die op
den Berg Oye woonde. Die booze geest kon verschillende gedaanten
aannemen. Somtijds verscheen hij als een menschelijk wezen, en drong
heimelijk in Kyōto binnen, waar hij uit menig huis teer geliefde
zonen en dochters wegrukte. Hij nam die jongelingen en meisjes mede
naar zijn vesting op den berg, en—het is droevig te
verhalen—na met hen den spot te hebben gedreven, richtte hij met
zijn makkers een groot feest aan en verslond daar die arme jongelieden.
Zelfs het onschendbare Hof was niet beveiligd tegen die vreeselijke
gebeurtenissen en op zekeren dag verloor Kimitaka zijn schoone dochter.
Zij was door den Koning der Booze Geesten, Shutendoji, weggeroofd.


Toen dit treurige nieuws de ooren van den Keizer bereikte, riep hij
zijn Raad te zamen, en overlegde hij, hoe zij dit vreeselijke monster
zouden kunnen dooden. Zijne Majesteit hoorde van zijn ministers, dat
Raiko een onverschrokken ridder was, en daarom raadden zij hem aan, dat
deze met enkele makkers op dit gevaarlijke maar eervolle avontuur zoude
worden uitgezonden.


Raiko koos dus vijf metgezellen, en vertelde hen wat bevolen was, en
wel, dat zij een avontuurlijke reis moesten ondernemen, en den Koning
der Booze Geesten moesten dooden. Hij legde hun uit, dat geslepenheid
bij de uitvoering van hun plan zeer noodig was, indien zij hoopten hun
taak naar behooren te volbrengen, en dat het verstandig zou zijn, zich
te vermommen als priesters van het gebergte, en hun wapenrusting en
wapenen op hun rug te dragen, voorzichtig verborgen in ransels, die
geen achterdocht zouden wekken. Voordat zij op weg
gingen, trokken twee der ridders, om te bidden, naar den tempel van
Hachiman, den Oorlogsgod, twee naar het altaar van Kwannon, de Godin
der Barmhartigheid, en twee naar den tempel van Gongen.


[image: Raiko en het betooverde meisje]
Raiko en het betooverde meisje




Toen de ridders gebeden hadden, dat hun onderneming mocht gezegend
worden, aanvaardden zij hun reis en bereikten na verloop van tijd de
provincie Tamba, terwijl zij onmiddellijk den berg Oye tegenover zich
zagen. De Booze Geest had zeker den vreeselijksten der bergen gekozen.
Machtige rotsen en groote donkere bosschen belemmerden hun den weg in
iedere richting, terwijl bijna bodemlooze afgronden zich aan hen
voordeden, waar die het minst verwacht werden.


Toen de dappere ridders juist eenigszins moedeloos begonnen te
worden, verschenen plotseling drie oude mannen vóór hen.
Het eerste oogenblik werden deze nieuwe bezoekers met achterdocht
aangezien, maar later met de grootste vriendelijkheid en dankbaarheid.
Die oude mannen waren niemand minder dan de drie godheden, tot wie de
ridders gebeden hadden, voordat zij hun tocht aanvaardden. De oude
mannen boden Raiko een kruik met tooversaké aan,
Shimben-Kidoku-Shu genaamd (“een hartsterking voor menschen, maar
vergif voor booze geesten”), en raadde hen aan, Shutendoji door
een krijgslist er toe te bewegen er van te drinken, waarna hij
onmiddellijk verlamd zou worden en een gemakkelijker prooi zou zijn
voor zijn vijanden. Nauwelijks hadden de oude mannen tooversaké
gegeven en hun kostbaren raad daaraan toegevoegd, of een wonderbaarlijk
licht schitterde om hen heen, terwijl zij in de wolken verdwenen.


Raiko en zijn paladijnen beklommen, zeer verblijd met hetgeen
geschied was, verder den berg. Toen zij aan een stroom gekomen waren,
zagen zij daar een schoone vrouw, die bezig was een met bloed bevlekt
gewaad in het stroomende water te wasschen. Zij weende bitter, en
wischte haar tranen af met de lange mouw van haar 
kimono. Toen Raiko vroeg, wie zij was, vertelde zij hem, dat zij
een prinses was, en één der ongelukkige gevangenen van
den Koning der Booze Geesten. Toen men haar had medegedeeld, dat het
niemand anders was dan de groote Raiko, die vóór haar
stond, en dat hij en de andere ridders gekomen waren om het
afschuwelijke bergmonster te dooden, was zij onuitsprekelijk verheugd,
en voerde ten slotte den kleinen troep naar een groot paleis van zwart
ijzer, terwijl zij de schildwachten om den tuin leidde door hen te
zeggen, dat haar volgelingen arme priesters van den berg waren, die een
tijdelijke schuilplaats zochten.


Nadat zij door lange gangen waren geloopen, kwamen Raiko en zijn
volgelingen in een reusachtige zaal. Aan het ééne
uiteinde zat de schrikwekkende Koning der Booze Geesten. Hij had een
reusachtige gestalte, met een helderroode huid en een massa wit haar.
Toen Raiko hem onderdanig mededeelde, wie zij waren, noodigde de
Koning, terwijl hij zijn vreugde verborg, hen uit plaats te nemen, en
deel te nemen aan den feestmaaltijd, die juist zou worden voortgezet.
Daarop klapte hij in zijn roode handen, en onmiddellijk kwamen een
aantal schoone meisjes binnenrennen met een overvloed van spijs en
drank, en toen Raiko haar aandachtig gadesloeg, begreep hij, dat zij
eertijds in gelukkige woningen in Kyōto hadden gewoond.


Toen het feest in vollen gang was, haalde Raiko de kruik met de
tooversaké voor den dag, en verzocht den Koning der Booze
Geesten beleefd er van te proeven. Het monster dronk zonder aarzelen en
zonder eenig kwaad vermoeden een weinig van de saké, en vond die
zóó lekker, dat hij nog om een tweeden beker vroeg. Alle
booze
geesten dronken van den tooverwijn, en terwijl zij dronken, dansten
Raiko en zijn metgezellen.


De tooverdrank begon zijn werking te doen gevoelen. De Koning zelf
werd slaperig, totdat eindelijk hij en de andere booze geesten in een
diepen slaap vielen. Toen sprong Raiko overeind, en hij en zijn makkers
trokken snel hun wapenrusting aan en maakten zich gereed voor den
strijd. Ten tweeden male verschenen hem de drie godheden, en zeiden tot
Raiko: “Wij hebben de handen en voeten van den Boozen Geest
stevig gebonden, zoodat gij niets te vreezen hebt. Terwijl de overige
ridders zijn ledematen afhakken, moet gij hem het hoofd afsnijden; dood
daarna de overige eni, (booze geesten) en uw taak zal volbracht
zijn.” Daarna verdwenen die goddelijke wezens plotseling.





Raiko doodt den Boozen Geest.


Raiko en de overige ridders naderden voorzichtig den slapenden
Koning der Booze Geesten met getrokken zwaarden. Met een reusachtigen
zwaai kwam het wapen van Raiko krakend neer op den nek van den Boozen
Geest. Nauwelijks was het hoofd van den romp gescheiden, of het vloog
in de lucht, terwijl rook en vuur uit zijn neusgaten spoten en den
dapperen Raiko brandden. Ten tweeden male viel hij met zijn zwaard uit,
en nu viel het afschuwelijke hoofd op den grond en bewoog zich niet
meer. Het duurde niet lang, of de dappere ridders hadden ook de
volgelingen van den Boozen Geest gedood.


In een blijde stoet trokken zij uit het groote ijzeren paleis. De
vijf makkers van Raiko droegen het monsterachtige hoofd van den Koning,
en die afzichtige stoet werd gevolgd door een lange rij van gelukkige
meisjes, die eindelijk verlost waren uit haar vreeselijke gevangenis,
en er zich in verheugden weer te wandelen in de straten van
Kyōto.





De Tooverspin.


Korten tijd nadat de gebeurtenis, hierboven geschetst, had plaats
gegrepen, werd de dappere Raiko ernstig ziek, en hij was genoodzaakt
zijn kamer te houden. Omstreeks middernacht bracht hem steeds een
kleine jongen een geneesmiddel. De jongen was aan Raiko niet bekend,
maar daar hij zulk een grooten stoet bedienden had, wekte dit in het begin geen
argwaan op. Raiko werd echter erger, in plaats beter, en wel het ergst,
onmiddellijk nadat hij het geneesmiddel had ingenomen; daarom begon hij
te vermoeden, dat de ééne of andere bovennatuurlijke
kracht de oorzaak was van zijn ziekte.


Ten slotte vroeg Raiko zijn voornaamsten dienaar, of hij iets wist
van den knaap, die tegen middernacht bij hem kwam. Noch deze, noch
iemand anders bleek iets omtrent hem te weten. Van dat oogenblik af was
de achterdocht van Raiko in hooge mate opgewekt, zoodat hij besloot, de
zaak met zorg na te gaan.


Toen het knaapje tegen middernacht terugkwam, wierp Raiko, in plaats
van het geneesmiddel te nemen, den beker naar diens hoofd, en trachtte
hem, na zijn zwaard te hebben getrokken, te dooden. Een luide kreet van
pijn weerklonk door het vertrek, maar op het oogenblik, dat de knaap
uit het vertrek wegvloog, wierp hij iets naar Raiko toe. Het spreidde
zich uit tot een reusachtig, wit kleverig web, dat zich
zóó stevig aan Raiko vasthechtte, dat hij zich nauwelijks
kon bewegen. Zoodra hij het web met zijn zwaard had doorgesneden,
omringde hem weer een ander. Raiko riep toen om hulp, en zijn eerste
bediende ontmoette den boosdoener in één der gangen en
hield hem met getrokken zwaard tegen. Ook over hem wierp de Booze Geest
een web. Toen het hem eindelijk gelukt was, zich los te maken, en hij
in staat was het vertrek zijns meesters binnen te hollen, zag hij, dat
Raiko eveneens het slachtoffer van de Tooverspin was geworden.


De Tooverspin werd eindelijk ontdekt in een kelder, waar hij kermde
van de pijn, terwijl bloed uit een wond aan zijn kop stroomde, welke
wond door een zwaard was toegebracht. Onmiddellijk werd hij gedood, en
met zijn dood verdween ook de kwade invloed, die de oorzaak geweest was
van de ernstige ziekte van Raiko. Van dat oogenblik af kreeg de held
zijn gezondheid en kracht weer terug, terwijl er een weelderige
feestmaaltijd ter eere van de heugelijke gebeurtenis werd aangericht.






Een andere Lezing.


Er is nog een andere lezing van deze legende, welke afkomstig is van
Kenkō Hōshi; deze verschilt in een aantal bijzonderheden
zóózeer van de legende, die wij hebben medegedeeld, dat
zij als een geheel nieuw verhaal kan worden beschouwd. Als wij die
lezing niet mededeelden, zouden wij de legende berooven van haar
sombersten vorm, die tot nu toe voor den gewonen lezer niet
toegankelijk is geweest3.


Op zekeren dag vertrok Raiko uit Kyōto met Tsuna, den meest
waardigen van zijn volgelingen. Toen zij de vlakte van Rendai
doortrokken, zagen zij een doodshoofd in de lucht opstijgen, en voor
hen wegvluchten, alsof het door den wind werd voortgedreven, totdat het
eindelijk verdween op een plaats, Kagura ga Oka genaamd.


[image: Raiko verslaat het Spook van Oyeyama]
Raiko verslaat het Spook van Oyeyama




Raiko en zijn metgezel bemerkten, zoodra zij het doodshoofd hadden
zien verdwijnen, een huis in puinhoopen vóór zich. Raiko
trad dit verwoeste huis binnen, en zag een oude vrouw zitten met een
vreemd uiterlijk. Zij was in het wit gekleed en had wit haar; zij
opende haar oogen met een klein stokje, en haar bovenste oogleden
vielen als een hoed over haar hoofd; daarna gebruikte zij het stokje om
haar mond te openen, en liet dan haar borst over haar knieën
vallen. Daarna sprak zij den verbaasden Raiko aldus aan:


“Ik ben tweehonderd negentig jaar oud. Ik dien negen meesters,
en in het huis, waarin gij staat, dwalen booze geesten rond.”


Nadat hij die woorden had gehoord, wandelde Raiko de keuken binnen,
en toen hij een haastigen blik op de lucht had geslagen, zag hij, dat
een vreeselijke storm in aantocht was. Toen hij er op lette, hoe de
donkere wolken zich opeenpakten, hoorde hij een geluid van spookachtige
voetstappen, en traden een groot aantal spoken het vertrek binnen, En dit waren
niet de eenige bovennatuurlijke wezens, die Raiko ontmoette, want
onmiddellijk daarna zag hij een wezen, als een non gekleed. Haar
ontzettend klein lichaam was naakt tot aan haar middel, haar gelaat was
twee voet lang en “haar armen waren wit als sneeuw en dun als
draden.” Een kort oogenblik lachte dit afschuwelijke wezen,
waarna het in den nevel verdween.


Raiko
hoorde met welgevallen naar het kraaien van een haan, en meende, dat de
spookachtige bezoekers hem niet meer zouden hinderen; maar weder hoorde
hij voetstappen, en nu zag hij geen afschuwelijke heks, maar een
bekoorlijke vrouw, “sierlijker dan de wilgentakken, als zij door
een zacht windje gewiegeld worden”. Toen hij dit liefelijke
meisje aanstaarde, werden zijn oogen een oogenblik verblind door haar
schitterende schoonheid. Voordat hij het gezicht terugkreeg, zag hij,
dat hij gehuld was in ontelbare spinnewebben. Hij sloeg met zijn zwaard
naar haar, en toen verdween zij, terwijl het bleek, dat hij de planken
van den vloer had doorgehakt en den hoeksteen onder den vloer had
gebroken.


Op dit oogenblik kwam Tsuna bij zijn meester, en zij bemerkten, dat
het zwaard bedekt was met bloed, en dat de punt in den strijd gebroken
was.


Na lang zoeken ontdekten Raiko en zijn onderhoorige een hol, waarin
zij een monster zagen met verschillende pooten en een kop van
ontzaglijke grootte, met donzig haar bedekt. Zijn groote oogen schenen
als de zon en de maan, terwijl hij luide kreunde: “Ik ben ziek en
heb pijn.”


Toen Raiko en Tsuna naderbij kwamen, herkenden zij de afgebroken
punt van het zwaard, die uit het monster uitstak. De helden trokken het
schepsel toen uit zijn hol en hakten zijn hoofd af. Uit de diepe wond
in zijn buik kwamen negentienhonderd negentig doodshoofden voor den dag
en bovendien nog een aantal spinnen, zoo groot als kinderen. Raiko en
zijn geleider kwamen tot de ontdekking, dat het monster
vóór hen niets anders was dan de Spin op den Berg. Toen zij het
groote geraamte opensneden, vonden zij binnen de ingewanden de
spookachtige overblijfselen van een aantal menschenlijken.





De Avonturen van Prins Yamato Take.


Koning Keiko beval zijn jongsten zoon, Prins Yamato, weg te trekken
en een aantal roovers te dooden. Vóór zijn vertrek bad de
Prins aan de altaren van Isé, en smeekte, dat Ama-terasu, de Godin der
Zon, zijn onderneming zou zegenen. De tante van Prins Yamato was
hoogepriesteres in één der tempels te Isé, en hij
deelde haar mede, welke taak zijn vader hem had toevertrouwd. De brave
dame was zeer verheugd, toen zij dat nieuws hoorde, en schonk haar neef
een kostbaar zilveren kleed, met de mededeeling, dat het hem geluk zou
brengen en hem misschien later van dienst zou zijn.


Toen Prins Yamato naar het paleis was teruggekeerd en afscheid van
zijn vader had genomen, verliet hij het hof, vergezeld van zijn vrouw,
Prinses Ototachibana, en een aantal beproefde volgelingen, en begaf
zich naar het Zuidelijk Eiland Kiushiu, dat door roovers werd verpest.
De streek was zóó ruw en ondoordringbaar, dat Prins
Yamato onmiddellijk zag, dat hij het ééne of andere
listige plan moest beramen, ten einde den vijand onverhoeds aan te
vallen.


[image: Prins Yamato en Takeru]
Prins Yamato en Takeru




Toen hij tot dit besluit was gekomen, vroeg hij Prinses
Ototochibana, hem het kostbare zijden kleed te brengen, dat zijn tante
hem had geschonken. Hij trok dit aan, daarbij naar alle
waarschijnlijkheid geholpen door zijn vrouw. Hij liet zijn haar vallen,
stak daar een kam in, en tooide zich op met juweelen. Toen hij in een
spiegel zag, was hij overtuigd, dat de vermomming volmaakt was, en dat
hij er als een bijzonder mooie vrouw uitzag.


Zoo kostbaar aangekleed, ging hij de tent van zijn vijand binnen,
waar Kumaso en Takeru gezeten waren. Toevallig spraken zij juist over
den zoon des Konings en over zijn pogingen, hun rooverbende uit te
roeien. Toen zij opkeken, zagen zij, dat een schoone vrouw op hen
afkwam.


Kumaso was zóó verheugd, dat hij den vermomden Prins
toewenkte en hem verzocht, zoo spoedig mogelijk wijn te schenken.
Yamato was bijzonder in zijn schik, dat hij dit kon doen. Hij wendde
vrouwelijke verlegenheid voor. Hij liep met zeer kleine stapjes, en
keek schuin uit zijn ooghoeken met al de verlegenheid van een bloode
maagd.


Kumaso dronk veel meer wijn dan goed voor hem was. Hij bleef voortgaan met
drinken, ten einde het genot te hebben, te zien, hoe aanminnig dat
liefelijke wezen den wijn voor hem inschonk.


Toen Kumaso dronken was, wierp Prins Yamato de kruik met wijn neer,
trok zijn dolk uit de scheede, en stak hem dood.


Toen Takeru zag, wat zijn broeder overkomen was, trachtte hij te
ontsnappen, maar Prins Yamato sprong op hem toe. Ten tweeden male
flikkerde zijn dolk in de lucht, en ook Takeru viel ter aarde.


“Houd uw hand een oogenblik in”, hijgde de stervende
roover. “Ik zou zoo gaarne willen weten, wie gij zijt en van waar
gij gekomen zijt. Tot nu toe dacht ik, dat mijn broeder en ik de
sterkste mannen van het rijk waren. Ik blijk mij echter vergist te
hebben.”


“Ik ben Yamato” zeide de Prins, “de zoon van den
Koning, die mij beval, zulke roovers als gij te dooden!”
“Sta mij toe, u een nieuwen naam te geven”, zeide de roover
beleefd. “Van nu af aan zult gij Yamato Take genoemd worden, daar
gij de dapperste man in het land zijt.”


Na zoo gesproken te hebben, viel Takeru dood achterover.





Het Houten Zwaard.


Toen de Prins op den terugweg was naar de hoofdstad, ontmoette hij
weer een bandiet, Idzumo Takeru genaamd. Weer maakte hij gebruik van
een krijgslist, en deed zich voor, alsof hij dien kerel bijzonder goed
gezind was. Hij sneed een houten zwaard en sloeg dit met geweld
vast in de scheede van zijn eigen stalen wapen. Hij droeg dit telkens,
als hij dacht Takeru te ontmoeten.


Bij zekere gelegenheid noodigde Prins Yamato Takeru uit, met hem in
de rivier Hinokawa te gaan zwemmen. Terwijl de roover stroomafwaarts
zwom, landde de Prins heimelijk, en na zich begeven te hebben naar de
plaats aan den oever, waar de kleeren van Takeru lagen, gelukte het
hem, diens zwaard tegen het zijne te verruilen, door zijn houten zwaard
te plaatsen, waar het scherpe stalen zwaard van Takeru gelegen was.


Toen Takeru uit het water was gekomen en zijn kleeren had
aangetrokken, vroeg hem de Prins, zijn bekwaamheid in het hanteeren van
het zwaard te toonen, “Wij zullen,” zoo sprak hij,
“onderzoeken, wie van ons beiden de beste krijgsman
is.”


Daartoe volstrekt niet ongenegen, trachtte Takeru zijn zwaard uit de
scheede te trekken. Het bleef vastzitten, en daar het van hout was, zou
het hem natuurlijk toch niet van nut geweest zijn. Terwijl de roover
aldus druk bezig was, sloeg Yamato hem het hoofd af. Ten tweede male
was zijn slimheid hem te stade gekomen, en toen hij naar het paleis terugkeerde,
werd hij feestelijk onthaald, en ontving hij een aantal kostbare
geschenken van zijn koninklijken vader.





Het “Gras-Klievende-Zwaard”.


Prins Yamato bleef niet lang in ledigheid in het paleis, want zijn
vader beval hem, weg te gaan, om een opstand der Ainu’s in de
oostelijke provincies te onderdrukken.


Toen de Prins gereed was te vertrekken, gaf hem de Koning een speer,
van een hulstboom vervaardigd, welke de
“Achttien-Arm-Lange-Speer” werd genoemd. Met dit kostbare geschenk
bezocht Prins Yamato de tempels van Isé. Zijn tante, de
hooge-priesteres, begroette hem weer. Zij luisterde met belangstelling
naar alles, wat haar neef haar verhaalde, en was bovenal verheugd, toen
zij vernam hoe uitnemend het kleed, dat zij hem had gegeven, hem te pas
was gekomen.


Toen zij naar zijn verhaal had geluisterd, ging zij den tempel
binnen, en bracht zij een zwaard mede en een zak, die vuursteenen
bevatte. Zij gaf deze als een afscheidsgeschenk aan Yamato.


Het zwaard was het zwaard van Murakumo, dat behoorde tot de
insigniën van het Keizerlijk Huis van Japan. De Prins kon wel geen
passender geschenk hebben ontvangen. Dit zwaard behoorde eertijds,
zooals men zich zal herinneren, aan de Goden, en werd door Susa-no-o
ontdekt.


Na een langen tocht kwamen Prins Yamato en zijn volgelingen in de
provincie Suruga. De gouverneur ontving hen gastvrij, en bij wijze van
feestelijk onthaal organiseerden zij een hertenjacht. Onze held was op
zijn beurt nu ook eens het slachtoffer van de sluwheid zijner
tegenstanders, en voegde zich bij de jacht zonder eenige
achterdocht.


De Prins werd gebracht naar een groote en woeste vlakte, met hoog
gras bedekt. Terwijl hij bezig was het wild op te jagen, ontdekte hij
plotseling vuur in zijn nabijheid. In een oogenblik tijds zag hij
vlammen en rookwolken in iedere richting opstijgen. Hij was omringd
door vuur, waaruit hij blijkbaar niet kon ontsnappen. Te laat ontdekte
de argelooze krijgsman, dat hij in een hinderlaag was gevallen en dat
het vuur hem wel dicht aan de schenen werd gelegd!


Onze held opende de tasch, die zijn tante hem had gegeven, stak het
gras in zijn nabijheid in brand, en met het zwaard van Murakumo sneed
hij de groote groene halmen zoo snel mogelijk af. Nauwelijks had hij
dit gedaan, of de wind draaide plotseling om, en joeg de vlammen van
hem weg, zoodat de Prins ten slotte kon ontsnappen zonder zich ook maar
eenigszins te hebben gebrand. En zoo geschiedde het, dat het zwaard van
Murakumo bekend werd als het “Gras-Klievende-Zwaard”.





Het Offer van Ototachibana.


In al die avonturen was de Prins gevolgd door zijn getrouwe gade, Prinses
Ototachibana. Het is wel treurig te vertellen, maar onze held, hoe
voortreffelijk ook in den strijd, was lang niet zoo te prijzen en te
achten als echtgenoot. Hij zag op zijn vrouw neer en behandelde haar
met groote onverschilligheid. Zij had, arme ziel, haar schoonheid
verloren in den dienst van haar heer. Haar huid was door de zon
verbrand en haar kleederen waren bevlekt en gescheurd. Toch klaagde zij
nooit, en hoewel haar gelaat droevig werd, deed zij dapper haar best,
haar gewone zachtheid van karakter te behouden.


Prins Yamato kwam nu toevallig in aanraking met de betooverende
Prinses Miyadzu. Haar kleederen waren bekoorlijk, haar huid zoo fijn en
zacht als kersenbloesem. Het duurde niet lang, of hij werd smoorlijk op
haar verliefd. Toen de tijd van vertrek voor hem naderde, zwoer hij,
dat hij spoedig zou terugkeeren en de schoone Prinses Miyadzu tot zijn
vrouw zou maken. Nauwelijks had hij die belofte afgelegd, of hij keek
op en zag Ototachibana, en op haar gelaat lag een blik van diepe
treurigheid. Maar Prins Yamato verhardde zijn gemoed en reed weg,
heimelijk besloten zijn belofte te houden.


Toen Prins Yamato met vrouw en volgelingen de zeekust van Idzu
bereikte, wenschten zijn manschappen een aantal booten machtig te
worden, ten einde de zeeëngte van Kadzusa over te trekken.


De Prins riep hooghartig: “Maar dit is niets dan een beekje!
waartoe zooveel booten? Ik zou er wel overheen kunnen
springen!”


Toen zij allen aan boord gestegen waren en de reis hadden
aangevangen, stak er een groote storm op. De golven stegen hemelhoog,
de wind loeide, de bliksem flikkerde in de donkere wolken, en de donder
bulderde. Het scheen wel, alsof de boot, die den Prins en zijn vrouw
droeg, noodzakelijk moest zinken, immers de storm was het werk van
Rin-Jin, den Koning der Zee, die vertoornd was over de trotsche en
dwaze woorden van Prins Yamato. 


Toen de bemanning de zeilen gereefd had, in de hoop het schip weer
vast te leggen, werd de storm heftiger in plaats van te gaan liggen.
Eindelijk stond Ototachibana op, en na haar heer vergiffenis te hebben
geschonken voor al het leed, dat deze haar had aangedaan, besloot zij
haar leven op te offeren, ten einde haar teer geliefden echtgenoot te
redden.


Zoo sprak dan de trouwe Ototachibana: “O, Rin-Jin, de Prins,
mijn echtgenoot, heeft u met zijn pochen boos gemaakt. Ik,
Ototachibana, geef u mijn arm leven in de plaats van dat van Yamato
Take. Ik werp mij nu in uw groot golvend rijk, maar wilt gij dan ook
van uw kant mijn echtgenoot veilig naar de kust brengen.”


Na die woorden te hebben gesproken, sprong Ototachibana in de
kokende golven, die in een oogenblik tijds de dappere vrouw uit het
gezicht sleepten. Nauwelijks had zij dit offer gebracht, of de storm
ging liggen en de zon scheen aan een wolkeloozen hemel.


Yamato Take bereikte zijn bestemming, en slaagde er in, den opstand
der Ainu’s te onderdrukken.


Onze held had ongetwijfeld misdreven in de wijze, waarop hij zijn
trouwe vrouw had behandeld. Eerst te laat leerde hij haar goedheid op
prijs stellen; maar tot zijn eer zij gezegd, dat hij haar tot aan zijn
dood in liefde bleef gedenken, terwijl Prinses Miyadzu geheel vergeten
werd.





Het Dooden van de Slang.


Nadat aldus Yamato Take de opdracht van zijn vader had volbracht,
trok hij door de provincie Owari, totdat hij kwam in de provincie
Omi.


De provincie Omi leed onder een groote ramp. Velen waren in rouw, en
velen weenden en schreeuwden luid in hun smart. Toen de Prins navraag
deed naar de reden dier droefheid, hoorde hij, dat een groote slang
dagelijks van de bergen afdaalde en de dorpen binnenkwam, om zich te
voeden met een aantal ongelukkige inwoners. 


Prins Yamato ging onmiddellijk op weg om den berg Ibaki te
beklimmen, waar volgens de hem verstrekte mededeelingen de slang
verblijf hield. Omstreeks halfweg ontmoette hij het vreeselijke
monster. De Prins was zóó sterk, dat hij de slang doodde,
door zijn bloote armen om haar heen te slaan. Nauwelijks had hij dit
gedaan, of plotseling viel duisternis over het land en viel de regen in
stroomen neder. Later echter klaarde het weder op, en was onze held in
staat, den berg af te dalen.


Toen hij zijn huis bereikte, bleek het, dat zijn voeten van een
vreemde pijn brandden, en bovendien, dat hij zich zeer ziek voelde. Hij
kwam tot de ontdekking, dat de slang hem had gestoken, en daar hij te
ziek was om zich te bewegen, werd hij naar een geneeskrachtige bron
gebracht. Hier kreeg hij volkomen zijn vroegere gezondheid en kracht
terug, en voor die zegeningen bracht hij dank aan Ama-terasu, de Godin
der Zon.





De Avonturen van Momotaro.


Op zekeren dag zag een oude vrouw, die aan den oever der rivier
bezig was haar kleeren te wasschen, toevallig een reusachtige perzik,
die op het water dreef. Het was verreweg de grootste perzik, die zij
ooit had gezien, en daar die oude vrouw en haar man bijzonder arm
waren, dacht zij er onmiddellijk aan, wat een uitnemend maal die
buitengewonen perzik zou opleveren. Toen zij geen stok kon vinden, om
daarmede de vrucht naar den oever te trekken, herinnerde zij zich
plotseling het volgende versje:



“Het verwijderde water is bitter,


Het nabijgelegen water is zoet;


Ga voorbij het verwijderde water,


En kom in het water zoo zoet.”




Dit kleine liedje had het gewenschte gevolg. De perzik kwam hoe
langer hoe naderbij, totdat zij stil bleef liggen aan de voeten der
oude vrouw. Zij bukte en raapte haar op. Zij was zóó
verheugd over haar ontdekking, dat zij het niet kon uithouden, daar langer
te blijven wasschen, maar zich zoo spoedig mogelijk naar huis
begaf.


[image: Momotaro en de fazant]
Momotaro en de fazant




Toen haar echtgenoot ’s avonds terugkeerde, met een bundel
gras op zijn rug, haalde de oude vrouw opgewonden de perzik uit de kast
en liet hem die zien.


De oude man, die vermoeid en hongerig was, was evenals zijn vrouw
verheugd bij de gedachte aan een zoo heerlijk maal. Hij droeg spoedig
een mes aan, en was juist op het punt de perzik door te snijden, toen
die plotseling van zelf openging, en het schoonste kind, dat men zich
kan voorstellen, er met een vroolijken lach uitrolde.


“Weest niet bevreesd,” zeide de kleine knaap. “De
Goden hebben gehoord, hoezeer gij naar een kind hebt verlangd, en
hebben mij gezonden, om een troost en een verkwikking voor u te zijn in
uw oude dagen.”


Het oude paar was zóó overstelpt van vreugde, dat zij
nauwelijks wisten, hoe zij zich moesten gedragen. Ieder van hen op de
beurt koesterde en liefkoosde het kind, en mompelde lieve en hartelijke
woordjes. Zij noemden hem Momotaro of “Zoon van een
Perzik”.


Toen Momotaro vijftien jaar oud was, was hij veel langer en sterker
dan andere jongens van zijn leeftijd. In zijn aderen brandde de lust,
een dappere held te worden, en de ridderlijke heldenmoed, dier er naar
verlangde, onrecht te herstellen.


Op zekeren dag kwam Momotaro bij zijn pleegvader en vroeg hem, of
hij hem wilde toestaan, een groote reis te ondernemen naar een zeker
eiland in de Noord-Oostelijke Zee, waar een aantal duivels woonden, die
een groote menigte onschuldige menschen hadden gevangen genomen, van
wie zij er velen verslonden. Hun boosaardigheid was boven beschrijving,
en Momotaro wenschte hen te dooden, de ongelukkige gevangenen te
bevrijden, en een grooten buit van het eiland mede te brengen, ten
einde dien met zijn pleegouders te deelen.


De oude man was niet weinig verbaasd, toen hij dit onversaagde plan
vernam. Hij wist, dat Momotaro geen gewoon kind was. Hij was uit den
hemel gezonden, en hij was van oordeel, dat geen duivels ter wereld hem
kwaad konden doen. Op dien grond gaf de oude man eindelijk zijn
toestemming en zeide: “Ga, Momotaro, dood de duivels en breng
vrede aan het land.”


Toen de oude vrouw Momotaro een aantal rijstkoeken had gegeven, nam
de jongeling afscheid van zijn pleegouders, en trok hij uit, om zijn
tocht te beginnen.





De Zege van Momotaro.


Terwijl Momotaro onder een haag rustte en één der
rijstkoeken at, kwam een groote hond op hem af, die gromde en zijn
tanden liet zien. Bovendien kon de hond spreken, en vroeg Momotaro
dreigend, hem een rijstkoek te geven. “Ge moet mij òf een
koek geven,” zoo sprak hij, ”òf ik zal u
dooden.”


Toen de hond echter hoorde, dat de beroemde Momotaro
vóór hem stond, nam hij zijn staart tusschen de pooten,
en boog met den kop naar den grond, terwijl hij verzocht den
“Zoon van een Perzik” te mogen volgen en hem alle diensten
te mogen bewijzen, die in zijn macht lagen.


Momotaro nam volgaarne dit aanbod aan, en nadat hij den hond een
halven koek had toegeworpen, gingen zij samen op weg.


Zij hadden nog geen grooten afstand afgelegd, toen zij een aap
ontmoetten, die eveneens vroeg, in den dienst van Momotaro te worden
opgenomen. Dit werd toegestaan, maar het duurde eenigen tijd, voordat
de hond en de aap in vrede samen konden omgaan, zonder elkander te
willen bijten.


Toen zij hun weg vervolgden, kwamen zij een fazant tegen. Nu
ontwaakte weer de ingeboren afgunst van den hond, en hij liep naar
voren en trachtte den schoon gevederden vogel te dooden. Momotaro
scheidde de vechtenden, en ten slotte werd ook de fazant opgenomen in
den kleinen stoet, terwijl hij keurig in de
achterhoede marcheerde.


Eindelijk bereikten Momotaro en zijn volgelingen de kust der
Noord-Oostelijke Zee. Hier vond onze held een boot, en na eenig
tegenspartelen van hond, aap en fazant, gingen zij allen aan boord, en
spoedig gleed het scheepje over de blauwe zee.


Na dagen lang op den oceaan te hebben gevaren, zagen zij in de verte
een eiland. Momotaro beval den vogel weg te vliegen, als een
gevleugelde bode, om zijn komst aan te kondigen, en de duivels te
bevelen zich over te geven.


De fazant vloog over de zee, en zette zich na de landing neer op het
dak van een groot kasteel, waar hij zijn schrikwekkende boodschap
toeschreeuwde, waaraan hij toevoegde, dat de duivels als teeken van
onderwerping hun horens moesten afbreken.


De duivels lachten slechts om dat bevel en schudden hun horens en
hun ruig, rood haar. Daarna droegen zij ijzeren staven aan, die zij
woedend naar den vogel slingerden. De fazant ontweek verstandig de
werptuigen, en vloog naar het hoofd van een aantal duivels.


Intusschen was Momotaro met zijn beide makkers geland. Nauwelijks
had hij dit gedaan, of hij zag twee schoone meisjes aan den oever van
een rivier weenen, terwijl zij met bloed gedrenkte kleeren
uitwrongen.


“Ach!” zoo spraken zij treurig, “wij zijn dochters
van daimyōs, en zijn thans de gevangenen van den Boozen
Geest, die Koning is over dit vreeselijke eiland. Hij zal ons spoedig
dooden, en er is, helaas, niemand, om ons te hulp te komen.” Na
die opmerking te hebben gemaakt, weenden de vrouwen op nieuw.


“Dames”, zeide Momotaro, “ik ben hier gekomen, met
het doel uw booze vijanden te verslaan. Wijst mij een weg, om gindsch
kasteel binnen te dringen.”


Aldus kwamen Momotaro, de hond en de aap door een smalle deur het
paleis binnen. Toen zij eenmaal de vesting waren binnengedrongen, vochten zij
hardnekkig. Een groot aantal duivels waren zóó
verschrikt, dat zij van de borstweringen afvielen, en te pletter
vielen, terwijl andere onmiddellijk gedood werden door Momotaro en zijn
makkers. Allen werden gedood behalve de Koning, doch deze besloot
verstandig, zich over te geven, en smeekte, dat zijn leven mocht
gespaard worden.


“Neen”, zeide Momotaro woedend. “Ik wil uw
laaghartig leven niet sparen. Gij hebt een aantal onschuldige menschen
gepijnigd en het land jaren lang geplunderd.”


[image: Hidesato en het honderdvoetig Monster]
Hidesato en het honderdvoetig Monster




Na die woorden te hebben gesproken, stelde hij den Koning onder de
bewaking van den aap, en ging daarna door al de vertrekken van het
kasteel, terwijl hij de talrijke gevangenen, die hij daar vond,
bevrijdde.


De terugreis was een vroolijke tocht. De hond en de fazant droegen
samen den schat, terwijl Momotaro den Koning medevoerde.


Momotaro liet de twee dochters der daimyōs naar haar
huis vertrekken, benevens een aantal anderen, die op het eiland
gevangen genomen waren. Het geheele land verheugde zich in die
overwinning, maar niemand meer dan de pleegouders van Momotaro, die hun
dagen verder doorbrachten in vrede en overvloed, dank zij den grooten
schat der duivels, die Momotaro hun had geschonken.





“Mijn Heer Zak met Rijst”.


Op zekeren dag kwam de groote Hidesato bij een brug, die over het
schoone meer Biwa was gespannen. Hij was op het punt, de brug over te
trekken, toen hij een slangendraak in diepen slaap zag, die hem in den
weg lag. Hidesato klom zonder een oogenblik aarzelens over het monster
heen en vervolgde zijn weg.


Hij was nog niet ver voortgeschreden, toen hij hoorde, dat iemand
hem riep. Hij zag om, en zag, dat op de plaats van den draak een man
stond, die met veel plichtplegingen voor hem boog. Het was een man met
een vreemd uiterlijk, op wiens rood haar een kroon geplaatst was in den
vorm van een draak.


“Ik ben de Drakenkoning van het meer Biwa”, zoo sprak de
roodharige man. “Een oogenblik geleden nam ik den vorm aan van
een vreeselijk monster, in de hoop, een sterveling te vinden, die niet
bang voor mij was. Gij, o Heer, hebt geen vrees getoond, en ik ben
daarover zeer verheugd. Een groote honderdpoot komt telkens van
gindsche berg af, komt mijn paleis binnen en dood mijn kinderen en
kleinkinderen. Één voor één zijn zij
voedsel geworden voor dit ontzaglijke monster, en ik vrees, dat, als er
niets gedaan kan worden, om dat dier te dooden, ik spoedig zelf het
slachtoffer zal worden. Lang heb ik reeds op een dapper sterveling
gewacht. Alle mannen, die mij tot nu toe in mijn drakengestalte hebben
gezien, zijn weggeloopen. Gij zijt een dapper man, en ik smeek u, mijn
bitteren vijand te dooden.”


Hidesato, wien een avontuur altijd welkom was, te meer als er gevaar
aan verbonden was, stemde er onmiddellijk in toe, te probeeren, wat hij
voor den Drakenkoning kon doen.


Toen Hidesato het paleis van den Drakenkoning bereikte, bleek het
een prachtig gebouw te zijn, nauwelijks minder schoon dan het paleis
van den Zeekoning zelf. Hij werd onthaald op gekristalliseerde 
lotusbladeren en bloemen en at de lekkernijen, die te kust en te
keur hem werden voorgezet. Terwijl hij smulde, dansten tien kleine
goudvischjes, en vlak achter de goudvischjes maakten tien karpers
liefelijke muziek op de koto en de samisen. Juist dacht
Hidesato er over na, hoe voortreffelijk hij onthaald was, en hoe
bijzonder lekker de wijn was, toen zij allen een vreeselijk leven
hoorden, als een dozijn donderslagen, die te gelijk losbraken.


Hidesato en de Drakenkoning stonden haastig op en liepen naar het
balkon. Zij zagen, dat de berg Mikami nauwelijks te herkennen was, daar
hij van den top tot den voet bedekt was door den ontzaglijken
honderdpoot. In zijn kop gloeiden twee vuurballen en zijn
honderd pooten waren als een lange, kronkelende ketens lantarens.


Hidesato deed een pijl op zijn boog en trok toen de pees met alle
kracht aan. De pijl vloog door de lucht en trof den honderdpoot in het
midden van den kop, maar sprong terug zonder een wond te hebben
veroorzaakt. Weer liet Hidesato een pijl voortsuizen, weer trof die
pijl het monster, maar weer viel hij op den grond, zonder schade te
hebben berokkend. Hidesato had nog slechts één pijl over.
Plotseling herinnerde hij zich de tooverwerking van menschelijk
speeksel, en daarom stak hij de punt van den laatst overgebleven pijl
een oogenblik in zijn mond, waarna hij dien haastig op den boog legde
en nauwkeurig mikte.


De laatste pijl trof doel en doorboorde de hersenen van het monster.
Het bewoog zich niet langer; het licht in zijn oogen en pooten
verzwakte en ging eindelijk uit, en het meer Biwa, met zijn onderzeesch
paleis, werd in diepe duisternis gehuld. De donder raasde, de bliksem
flitste, en een oogenblik scheen het, alsof het paleis van den
Drakenkoning op den grond zou vallen.


Den volgenden dag was ieder teeken van den storm verdwenen. De lucht
was helder. De zon scheen schitterend aan den hemel. En in het
fonkelende blauwe meer lag het lijk van den grooten honderdpoot.


De Drakenkoning en zijn omgeving waren bijzonder verheugd, toen zij
zagen, dat hun gevreesde vijand gedood was. Hidesato werd weer
feestelijk onthaald, zelfs nog vorstelijker dan te voren. Toen hij
eindelijk vertrok, deed hij dit met een stoet van visschen, die
plotseling in mannen veranderden. De Drakenkoning schonk onze held vijf
kostbare gaven: twee klokken, een zak met rijst, een rol zijde en een
kookpan.


De Drakenkoning vergezelde Hidesato tot aan de brug, en toen liet
hij schoorvoetend toe, dat onze held met den grooten stoet van
dienaren, die de geschenken droegen, wegtrok. 


Toen Hidesato zijn huis bereikte, legden de dienaren de geschenken
van den Drakenkoning neer en verdwenen plotseling.


De geschenken waren geen gewone gaven. De zak met rijst was
onuitputtelijk, er was evenmin een einde aan de rol zijde, en in de
kookpan kon gekookt worden zonder vuur. Alleen de klokken hadden geen
magische eigenschappen; deze werden aan een naburigen tempel
aangeboden. Hidesato werd rijk, en zijn roem verspreidde zich wijd en
zijd. Het volk noemde hem nu niet langer Hidesato, maar Tawara Toda, of
“Mijn Heer Zak met Rijst”. 







1 Drie personen, voorkomende in
Robin Hood. Men vindt ze genoemd in “de Talisman en in
Ivanhoe” van Walter Scott.


2 Hoofdstuk X.


3 Deze lezing wordt gevonden in
den Catalogus van Japansche en Chineesche schilderwerken in het
Britsch Museum, door Dr. William Anderson.









Hoofdstuk III. De Bamboesnijder en het
maanmeisje.



De komst van de Edele Vrouwe Kaguya.


Lang geleden leefde er een oude bamboesnijder, die den naam droeg
van Sanugi no Miyakko. Toen hij op zekeren dag met zijn hakmes bezig
was in een bamboeboschje, zag hij plotseling een wonderbaarlijk licht,
en bij nadere beschouwing ontdekte hij binnen in een riet een klein
schepseltje van buitengewone schoonheid. Hij nam voorzichtig het
tengere meisje op, dat slechts tien centimeter groot was, en droeg het
naar huis naar zijn vrouw. Het kleine meisje was zóó
fijn, dat het in een mandje moest worden opgekweekt.


Het geschiedde nu, dat de bamboesnijder zijn gewone werkzaamheden
voortzette, maar dag en nacht vond hij, als hij het riet afsneed, goud,
en terwijl hij oorspronkelijk arm was geweest, verzamelde hij nu een
aanzienlijk vermogen.


Nadat het meisje nog slechts drie maanden bij dat eenvoudige
landvolk had doorgebracht, groeide zij plotseling in lengte op tot een
volwassen maagd; en opdat zij in haar optreden en uiterlijk met dit
heugelijke en verwonderlijke feit in harmonie zou zijn, werden haar nu
de haren, die tot nu toe in lange vlechten over haar schouders lagen,
op het hoofd opgestoken. De bamboesnijder noemde het meisje later de
Edele Kaguya, of “Kostbaar-Slank-Bamboe-van-het-Herfstveld”.
Toen zij haar naam had gekregen, werd een groot feest aangericht,
waaraan alle buren deelnamen.





Het Vrijen naar de Edele Vrouwe Kaguya.





“Als een vrouw iets schooner is dan de groote menigte,


hoezeer verlangen dan mannen, haar schoonheid te
aanschouwen!”—Taketori.






De Edele Kaguya was nu de schoonste van alle vrouwen, en
onmiddellijk na het feest verspreidde zich de faam van haar schoonheid
over het geheele land. Zoogenaamde minnaars verzamelden zich om de heining en
bleven wachten in het voorportaal, in de hoop ten minste een vluchtigen
blik te kunnen slaan op die lieftallige maagd. Dag en nacht wachtten
die ongelukkige wezens, maar te vergeefs. Zij die van nederige afkomst
waren, begonnen langzamerhand in te zien, dat hun vrijage nutteloos
was.


Maar vijf vermogende vrijers bleven het volhouden, en wilden hun
pogingen niet opgeven. Het waren Prins Ishizukuri en Prins Kuramochi,
de Sadaijin Dainagon Abe no Miushi, de Chiunagon Otomo no Miyuki en
Morotada, de Heer van Iso. Die vurige minnaars verdroegen “het
ijs en de wintersneeuw en de met onweer bezwangerde hitte van het
midden van den zomer met even groote vastberadenheid.” Toen die
aanzienlijke vrijers den bamboesnijder ten slotte vroegen, zijn dochter
aan één van hen te schenken, antwoordde de oude man
beleefd, dat het meisje in werkelijkheid zijn dochter niet was, en dat
zij, nu dit het geval was, niet kon gedwongen worden aan zijn wenschen
in die zaak te gehoorzamen.


Eindelijk keerden de vrijers naar hun paleizen terug, maar bleven
nog met grootere volharding voortgaan met hun smeekingen. Zelfs de zoo
goedmoedige bamboesnijder begon bij de edele Kaguya aan te dringen, en
als zijn meening kenbaar te maken, dat het voor een zoo schoone maagd
passend was te huwen, terwijl zij toch uit de vijf edele vrijers
ongetwijfeld een goede keuze zou kunnen doen. Daarop antwoordde de
verstandige Kaguya: “Zóó schoon ben ik niet, dat ik
zeker kan zijn van de trouw van een man, en als ik zou moeten leven met
een man, wiens hart wispelturig bleek te zijn, wat een ellendig lot zou
ik dan hebben! Ik twijfel er niet aan, of de mannen van wie gij
spreekt, zijn aanzienlijke mannen, maar ik zou geen man willen huwen,
wiens hart niet op de proef was gesteld en niet door en door gekend
was”.


Eindelijk werd afgesproken, dat Kaguya zou huwen met den vrijer, die
het waardigst bleek te zijn. Deze tijding bracht voor het oogenblik hoop aan de
vijf aanzienlijke vrijers, en bij het aanbreken van den nacht kwamen
zij bijeen vóór het huis, waar het meisje woonde,
“met fluitspel en gezang, onder begeleiding der zangmuziek, met
stappen op de maat en het openen en dichtslaan van waaiers”.
Alleen de bamboesnijder ging naar buiten, om de Edelen voor hun
serenade te danken. Toen hij zijn huis weer was binnengetreden,
ontvouwde Kaguya aldus haar plan, om de vrijers op de proef te
stellen:


“In Tenjiku (het Noordelijk deel van Indië) is een
steenen bedelnap, die oudtijds door Buddha zelf gedragen werd; laat
Prins Ishizukuri dien gaan zoeken, en mij brengen. En op den berg
Horai, die hoog boven den Oostelijken Oceaan uitsteekt, groeit een boom
met zilveren wortels en een gouden stam en zuiver witte juweelen
vruchten, en ik verzoek Prins Kuramochi, daarheen te gaan, en een tak
daarvan af te breken en hierheen te brengen. Verder vervaardigen de
menschen in het land van Morokoshi kleederen van bont van het vel van
de Rat die tegen het Vuur bestand is, en ik verzoek den Dainagon, een
dergelijk kleed voor mij op te sporen. Dan eisch ik van den Chiunagon,
dat hij den juweel met de regenboogkleuren opspoort, die zijn glans
diep in den kop van den draak verbergt, en uit de handen van Heer Iso
zou ik gaarne de zeeschelp willen ontvangen, die de zwaluw hierheen
brengt over de breede vlakte der zee.”





De Bedelnap van den Buddha.


Nadat Prins Ishizukuri er lang over had nagedacht, of hij wel naar
het ver afgelegen Tenjiku zou gaan, om Buddha’s bedelnap te
zoeken, kwam hij tot het besluit, dat een dergelijke onderneming
volstrekt geen nut had. Hij besloot daarom, den bedoelden nap na te
maken. Sluw beraamde hij zijn plannen, en droeg er zorg voor, dat de
Edele Kaguya bericht kreeg, dat hij werkelijk den tocht had ondernomen.
In werkelijkheid bleef die sluwe vrijer drie jaar lang in Yamato
verborgen, en vond na dien tijd in een klooster op een heuvel in Tochi
een beker van hoogen ouderdom, die lag op een altaar van Binzuru (de
Helper in Ziekte). Hij nam dien beker met zich mede, en wikkelde hem in
brokaat, en bevestigde aan het geschenk een kunstig nagebootsten tak
bloesems.


Toen Kaguya den beker beschouwde, vond zij er binnen in een rol,
waarop het volgende was geschreven:



“Over zeeën, over heuvels


Trok uw dienaar, en vermoeid


Gaat hij uitgeput te gronde:


Wat al tranen kost die steenen


Beker,


Wat een vloed van bittre tranen!”




Maar toen Kaguya ontdekte, dat de beker geen licht uitstraalde, wist
zij onmiddellijk, dat hij nooit aan Buddha had toebehoord. Zij zond dan
ook den beker terug met het volgende gedicht:



Van den hangenden droppel dauw


Is de voorbijgaande glans


Zelfs niet hierin:


Op den Heuvel van ’t Duister, den Heuvel


Van Ogura,


Wat hooptet gij daar te vinden?




De Prins trachtte, na den beker te hebben weggeworpen, bovenstaand
verwijt om te zetten in een compliment aan de dame, die het had
neergeschreven, en antwoordde:



“Op schitt’rend lichten heuvel


Moet ied’re glans


Verbleeken.


O, mocht verwijderd van het licht


Van uw schoonheid,


De glans van gindschen beker


Mijn trouw bewijzen!”




Dit was een keurig uitgedrukt compliment, afkomstig van een minnaar,
die niets dan een ijdele bluffer was. Die laatste poëtische
ontboezeming hielp hem echter niets, en de Prins vertrok, treurig
gestemd.





De Tak van den Berg Horai, die Juweelen droeg.


Prins Kuramochi was even sluw als zijn voorganger, en verspreidde overal
het gerucht, dat hij op reis ging naar het land van Tsukushi, om den
Tak te halen, die Juweelen droeg. Doch inderdaad deed hij niets anders
dan zes man van de familie Uchimaro, beroemde handwerkslieden, in
dienst te nemen, en voor hen een schuilplaats machtig te worden, die
afgezonderd was van de verblijfplaats der menschen. Daar hield hij zich
zelf eveneens verborgen, met het doel de handwerkslieden te leeren, hoe
zij een Tak, die Juweelen droeg, konden maken, die volmaakt overeen
kwam met den tak, door de Edele Kaguya beschreven.


Toen het werk voltooid was, ging hij op weg, om zijn opwachting bij
de schoone maagd te maken, die het volgende gedicht las, dat aan het
geschenk was vastgehecht:



“Al ware het met gevaar


Voor eigen leven,


Zonder den met Juweelen beladen Tak


In mijn handen, zou ik nooit


Hebben durven terugkeeren!”




De Edele Kaguya aanschouwde met smart den glinsterenden tak, en
luisterde zonder belangstelling naar het verzonnen verhaal van de
avonturen van den Prins. De Prins weidde uit over de verschrikkingen
der zee, over vreemde monsters, over geleden honger, over ziekten en
over beproevingen, door hem op den oceaan doorstaan. Daarna ging de
onverbeterlijke leugenaar voort te beschrijven, hoe zij aan een hoogen
berg gekomen waren, die uit de zee verrees, waar zij begroet werden
door een vrouw, die een zilveren schaal droeg, welke zij met water
vulde. Op den berg waren bewonderenswaardige bloemen en boomen, en een
rivier “met kleuren van den regenboog, geel als goud, wit als
zilver, blauw als kostbaar ruri (lapis lazuli); en de rivier was
overspannen met bruggen, gebouwd van verschillende soorten van
edelsteenen, en daarnaast groeiden boomen, beladen met fonkelende
juweelen, en van één van die boomen brak ik den tak af,
dien ik het nu waag, aan de Edele Vrouwe Kaguya aan te
bieden”.


Ongetwijfeld zou Kaguya gedwongen zijn geweest, aan dit vernuftige
verhaal geloof te schenken, indien niet op ditzelfde oogenblik de zes
handwerkslieden ten tooneele waren verschenen, die, door luide betaling
te eischen voor den door hen vervaardigden Juweelen-Tak, het verraad
van den Prins aan het daglicht brachten. Deze trok zich daarop ijlings
terug. Kaguya betaalde zelf de handwerkslieden, ongetwijfeld gelukkig,
dat zij zoo gemakkelijk was ontkomen.





Het Kleed van Bont, dat tegen het Vuur bestand
was.


De Sadaijin (Linker Groote Minister) Abeno Miushi droeg een koopman,
Wokei genaamd, op, voor hem een kleed van bont te ontbieden,
vervaardigd van de Rat, die tegen het vuur bestand was, en toen het
koopvaardijschip uit het land van Morokoshi was teruggekeerd, had het
een kleed van bont onder de koopwaren, waarvan de Sadaijin in zijn
vurige begeerte dacht, dat dit het voorwerp van zijn wenschen was. Het
Bont-kleed rustte in een doos, en de Sadaijin, die vertrouwde op de
eerlijkheid van den koopman, beschreef het als een kleed
“zeegroen van kleur, waarvan de haren eindigden in punten van
schitterend goud, een schat van onvergelijkelijke schoonheid, die zelfs
nog meer te bewonderen was om zijn voortreffelijke zuiverheid dan om de
eigenschap, dat hij de vuurvlammen kon weerstaan”.


De Sadaijin, die er van verzekerd was als minnaar te zullen slagen,
ging verheugd op reis, om zijn geschenk aan de Edele Kaguya aan te
bieden, terwijl hij er het volgende gedicht aan toevoegde:



“Eind’loos is het minnevuur,


Dat mij zengt, doch onverzengd


Is het Bont-kleed:


Doch mijn mouwen zijn nu droog,


Heden toch zal ik haar zien!”




Eindelijk was de Sadaijin in de gelegenheid, zijn geschenk aan
Kaguya aan te bieden. Zij sprak toen den bamboesnijder, die steeds op
dergelijke oogenblikken ter juister tijd op het tooneel aanwezig
schijnt te zijn geweest, aldus toe: “Indien dit kleed midden in het vuur
wordt geworpen en niet verbrandt, dan zal ik weten, dat het inderdaad
het kleed is, dat tegen het vuur is bestand, en zal dan niet langer het
aanzoek van dezen minnaar afslaan”. Een vuur werd aangestoken, en
het kleed werd in de vlammen geworpen, waarin het onmiddellijk verging.
“Toen de Sadaijin dit zag, werd zijn gelaat zoo groen als gras,
en hij stond daar verstomd toe te zien.” Maar de Edele Kaguya
verheugde zich in stilte en zond de doos terug met het volgende
gedicht:



“Zonder dat een spoor zelfs restte,


Dat het Bontkleed zóó verbrandde,


Had ik nimmer durven droomen.


Jammer voor het schoone voorwerp!


’k Had het nimmer zoo behandeld.”







De Juweel in den Drakenkop.


De Chiunagon Otomo no Miyuki riep zijn huisgenooten bijeen en deelde
zijn volgelingen mede, dat hij wenschte, dat zij hem den Juweel in den
Drakenkop zouden brengen.


Na eenige aarzeling deden zij het voorkomen, alsof zij uitgingen om
dien te zoeken. In dien tusschentijd was de Chiunagon er
zóó zeker van, dat zijn bedienden zouden slagen, dat hij
zijn geheele huis overdadig versierde met uitgelezen lakwerk in goud en
zilver. Iedere kamer werd met brokaat behangen, aan de paneelen werden
schilderijen gehangen, en over de zolder werden zijden kleeren
gespannen.


Het wachten moede, reisde de Chiunagon na eenigen tijd naar Naniwa
en ondervroeg de bewoners, of eenigen van zijn dienaren scheep gegaan
waren om den Draak te zoeken. De Chiunagon vernam, dat geen enkele van
zijn manschappen in Naniwa was gekomen, en zeer ontstemd over die
tijding ging hij zelf scheep met een stuurman.


Toevallig was de Dondergod boos, en stond de zee hoog. Na enkele
dagen werd de storm zóó hevig en was de boot
zóózeer het zinken nabij, dat de stuurman het waagde de
opmerking te maken: “Het huilen van den wind en het bulderen der baren
en het vreeselijk loeien van den donder zijn teekenen van de woede van
den God, die door mijn Heer beleedigd wordt, daar hij den Draak uit de
diepte wil dooden, want door den Draak is de storm opgestoken; het zou
dus goed zijn, als mijn Heer een gebed opzond.”


Daar de Chiunagon door “een vreeselijke ziekte” was
overvallen, is het niet te verwonderen, dat hij gretig den raad van den
stuurman opvolgde. Hij bad niet minder dan duizend keer, waarbij hij
uitweidde over zijn dwaasheid, pogingen te willen aanwenden, den Draak
te dooden, en deed de plechtige belofte, dat hij den Heerscher der
diepte met rust zou laten.


De donder hield op en de wolken verspreidden zich, maar de wind
blies nog even hevig als ooit. De stuurman deelde echter zijn meester
mede, dat het een gunstige wind was, die naar hun eigen land blies.


Ten slotte bereikten zij het strand van Akashi, in Harima. Maar de
Chiunagon, die nog steeds ziek was en ontzettend beangst, hield vol,
dat zij op een woeste kust gedreven waren, en lag lang uit in de boot,
hevig sidderend, terwijl hij weigerde op te staan, toen de gouverneur
van het district zich deed aankondigen.


Toen de Chiunagon eindelijk overtuigd was, dat zij niet op een
vreemde, woeste kust gedreven waren, stemde hij er in toe, aan land te
gaan. Geen wonder dat de gouverneur glimlachte, toen hij het
deerniswaardige uiterlijk zag van den uit het veld geslagen Heer,
geheel verkleumd, met gezwollen buik en oogen, zonder eenigen
glans.


Eindelijk werd de Chiunagon in een draagstoel naar zijn eigen huis
gedragen. Toen hij was aangekomen, vertelden hem zijn listige dienaren
ootmoedig, dat zij in hun nasporingen niet waren geslaagd. Daarop
begroette hen de Chiunagon: “Gij hebt goed gehandeld om met leege
handen terug te keeren. Gindsche Draak is zeker verwant met den
Dondergod, en iedereen die de hand aan hem slaat, om den juweel te
nemen, die in zijn kop schittert, zal zich in gevaar bevinden. Ik zelf
ben vreeselijk afgemat van inspanning en ontberingen, en ik heb geen
belooning gekregen. Kaguya belaagt de zielen en verwoest de lichamen
der menschen, en nooit meer zal ik haar woning opzoeken, en evenmin zal
ik u gelasten, uw schreden daarheen te richten.”


Men verhaalt, dat toen de vrouwen uit zijn gezin van het avontuur
van haar meester hoorden, “zij lachten totdat zij pijn in de
zijde hadden, terwijl de zijden kleederen, die hij voor de zoldering
van zijn woning had doen spannen, draad na draad door de kraaien werden
weggevoerd, om daar nesten mede te dekken.”





De Keizerlijke Jachtpartij.1


De roem der schoonheid van de Edele Kaguya bereikte ook het Hof, en
de Mikado, verlangend haar te aanschouwen, zond één
zijner hofdames, Fusago, om de dochter van den Bamboesnijder te zien,
en Zijne Majesteit omtrent haar bekoorlijkheden rapport uit te
brengen.


Toen echter Fusago het huis van den Bamboesnijder bereikte, weigerde
de Edele Kaguya haar te zien. Daarom keerde de hofdame naar het Hof
terug en deelde de zaak aan den Mikado mede. Zijne Majesteit ontbood,
zeer ontstemd den Bamboesnijder, en gelastte hem, Kaguya naar het Hof
te brengen, opdat hij in de gelegenheid zou zijn, haar te zien, en
voegde er aan toe: “Het is niet onmogelijk, dat dan haar vader
tot belooning in den adelstand wordt opgenomen.”


De oude Bamboesnijder was een goede ziel, en op vriendelijke wijze
keurde hij het zonderlinge gedrag van zijn dochter af. Hoewel hij op de
hofgunst gesteld was, en waarschijnlijk er naar hunkerde, in den
adelstand te worden verheven, moet erkend worden, dat hij in de eerste
plaats trouw was aan zijn vaderlijke plichten. 


Toen hij, na zijn terugkeer, de zaak met Kaguya besprak, deelde zij
den ouden man mede, dat het, als zij gedwongen werd naar het Hof te
gaan, zeer zeker haar dood zou veroorzaken, en voegde zij er aan toe:
“De prijs van de adelbrieven van mijn vader zal de dood van zijn
kind zijn.”


De Bamboesnijder was diep onder den indruk van die woorden, en
vertrok ten tweede male naar het Hof, waar hij nederig de belissing van
zijn dochter bekend maakte.


De Mikado, die niet duldde, dat hem iets werd geweigerd, zelfs niet
door een bijzonder schoone vrouw, beraamde het vernuftige plan, een
Keizerlijke jachtpartij te houden, en wel zóó, dat hij
onverwachts aan de woning van den Bamboesnijder zou komen, en misschien
de dame kon aanschouwen, die de wenschen van een Keizer durfde
trotseeren.


Op den dag, voor de Keizerlijke Jachtpartij bepaald, kwam dus de
Mikado de woning van den Bamboesnijder binnen. Nauwelijks was dit
geschied, of hij zag in het vertrek, waarin hij stond, een wonderlijk
licht, en in het licht niemand anders dan de Edele Kaguya.


Zijne Majesteit trad naar voren en raakte de mouw der maagd aan,
waarna zij haar gelaat verborg, maar niet voordat de Mikado een
vluchtigen blik op haar had geslagen. Verbaasd door haar buitengewone
bekoorlijkheid, en geen acht slaande op haar verzet, beval hij, dat een
keizerlijke draagstoel zou worden gebracht; maar toen de draagstoel
aankwam, verdween de Edele Kaguya plotseling. De Keizer die nu
ontdekte, dat hij met geen sterfelijke maagd te doen had, riep uit:
“Het zal zijn, zooals gij het verlangt, jonge maagd; maar ik
smeek, dat gij weer uw vorigen vorm herneemt, opdat uw schoonheid weer
eens moge worden aanschouwd.”


Zoo hernam de Edele Kaguya weer haar schoone gestalte. Toen Zijne
Majesteit op het punt was, weggedragen te worden, maakte hij het
volgende gedicht: 



“Droevig is de thuiskomst


Der Vorstlijke Jacht,


Vol van droefheid is het


Peinzende hart;


Want zij biedt weerstand en blijft terug,


De Edele Kaguya!”




De Edele Kaguya antwoordde daarop het volgende:



“Onder het dak begroeid met


Hoprank


Toefde zij vreedzame


Jaren.


Hoe kan zij wagen te staren


Op ’t Paleis met zijn kostbaar
gesteente?”




[image: De Maanbewoners eischen vrouwe Kaguya op]
De Maanbewoners eischen vrouwe Kaguya op







Het Hemelsche Kleed van Vederen.


In het derde jaar na de Keizerlijke Jachtpartij, en in den
lentetijd, staarde Kaguya voortdurend naar de maan. In de zevende
maand, toen de maan vol was, nam de smart van Kaguya
zóózeer toe, dat haar weenen de meisjes, die in haar
dienst waren, in droefheid dompelde. Eindelijk kwamen zij bij den
Bamboesnijder, en zeiden: “Langen tijd heeft de Edele Kaguya de
maan gadegeslagen, in zwaarmoedigheid toenemend naarmate de maan
toeneemt, en haar smart gaat nu alle maat te boven, en bitter weent en
jammert zij; daarom raden wij u aan, met haar te spreken.”


Toen de Bamboesnijder met zijn dochter over haar droefenis sprak,
verzocht hij haar, hem de reden van haar smart mede te deelen, en
vernam hij, dat het gezicht der maan haar er toe bracht, na te denken
over de goddeloosheid der wereld.


In de achtste maand vertelde Kaguya aan haar dienaressen, dat zij
geen gewone stervelinge was, maar dat haar geboorteplaats de hoofdstad
van het Maanland was, en dat de tijd nu nabij was, waarop het was
vastgesteld, dat zij de wereld moest verlaten en naar haar oude woning
moest terugkeeren.


Niet alleen werd de Bamboesnijder door smart verteerd, toen hij dit
treurige nieuws vernam, maar ook de Mikado was diep bewogen, toen hij
van het voorgenomen vertrek der Edele Kaguya bericht kreeg. Zijne Majesteit
kreeg bericht, dat bij de volgende volle maan een troepenafdeeling van
dien helderschijnenden bol zou worden neergezonden, om de Schoone
Vrouwe weg te voeren, waarop hij besloot, zich tegen dien hemelschen
inval te verzetten. Hij beval, dat een wacht van soldaten zou geplaatst
worden bij het huis van den Bamboesnijder, gewapend en gereed om, zoo
noodig, hun pijlen op dat Maanvolk af te schieten, die gaarne de
Schoone Kaguya zouden weghalen.


De oude Bamboesnijder dacht, dat de inval van de maan af, met een
dergelijke wacht, om zijn dochter te beschermen, volkomen vruchteloos
zou zijn. Kaguya echter trachtte de oude man hieromtrent helderder
denkbeelden te geven, en zeide: “Gij kunt nooit de overwinning
behalen over het volk van gindsch land, noch zal uw artillerie hun
kwaad doen, noch kunnen uw verdedigingswerken iets tegen hen baten,
want iedere deur zal bij hun nadering open vliegen, noch zal uw
dapperheid u helpen, want al zijt gij ook nog zoo stoutmoedig, als het
Maanvolk komt, zal uw strijd tegen hen vruchteloos zijn.” Die
opmerkingen maakten den Bamboesnijder vreeselijk woedend. Hij hield
staande, dat zijn nagels in klauwen zouden veranderen—in
één woord, dat hij zulke onbeschaamde bezoekers uit de
maan volkomen zou vernietigen.


Terwijl nu de keizerlijke wacht rondom het huis van den
Bamboesnijder, op het dak en in iedere richting was opgesteld, ging de
nacht langzaam voorbij. Tegen het uur van de Rat2 scheen er een groote stralenkrans,
die den glans van zon en maan overtrof, aan den hemel. Terwijl het
licht nog steeds scheen, naderde een groote wolk, die een
troepenafdeeling van het Maanvolk droeg. De wolk daalde langzaam neer,
totdat zij den grond naderde, en het Maanvolk stelde zich in slagorde
op. Toen de keizerlijke wacht hen zag, werd iedere soldaat bevreesd bij dat
vreemde schouwspel; maar eindelijk vatten enkelen van hen
zóóveel moed, dat zij hun bogen spanden en hun pijlen
deden wegvliegen; doch al die pijlen weken van hun richting af.


Op de wolk rustte een wagen met een troonhemel, die schitterde van
gordijnen, van de fijnste wol vervaardigd, en uit dien wagen weerklonk
een krachtige stem, die sprak: “Kom hier, Miyakko
Maro!”


De Bamboesnijder kwam waggelend nader, om aan het bevel te
gehoorzamen, en kreeg voor zijn moeite niets anders te hooren van den
aanvoerder van het Maanvolk, dan een toespraak, die begon met:
“Gij dwaas,” en die eindigde met een bevel, dat de Edele
Vrouwe Kaguya zonder eenig vertoef zou worden uitgeleverd.


De wagen dreef omhoog op de wolk, totdat hij over het dak zweefde.
Toen riep dezelfde krachtige stem: “Heidaar, Kaguya! Hoe lang
zijt gij nog van plan, in deze treurige plaats te talmen?”


Onmiddellijk werd de buitendeur van de provisiekamer en het
inwendige latwerk door de macht van het Maanvolk geopend en werd de
Edele Kaguya zichtbaar, met haar vrouwen om haar heen geschaard.


De Edele Kaguya nam, voordat zij vertrok, afscheid van den
terneergebogen Bamboesnijder, en gaf hem een perkamentrol in handen,
waarop de volgende woorden waren geschreven: “Als ik in dit land
geboren was, zou ik het nooit hebben verlaten, voordat de tijd voor
mijn vader gekomen was, dat hij geen smart meer had te lijden ter wille
van zijn kind; maar nu moet ik de grenzen van deze wereld verlaten,
hoewel zeer tegen mijn wil. Mijn zijden mantel laat ik hier achter als
een herinnering, en als de maan den nacht verlicht, laat dan mijn vader
daarop staren. Nu moeten mijn oogen een laatsten blik op u slaan, en
moet ik tot gindsch firmament opstijgen, van waar ik gaarne als een
meteoor zou willen naar beneden vallen.”


Het Maanvolk had in een koffer een Hemelsch Kleed van Vederen
medegebracht en een paar druppels van het Levenselixer. Een der
Maanbewoners sprak tot de Edele Kaguya: “Proef, wat ik u bidden
mag, van dit Elixir, immers uw geest is besmet geworden met de grofheid
van deze bezoedelde wereld.”


De Edele Kaguya, was, nadat zij het Elixir had geproefd, juist op
het punt een weinig er van te wikkelen in den mantel, dien zij
achterliet, ten behoeve van den ouden Bamboesnijder, die haar zoozeer
had liefgehad, toen één van het Maanvolk haar dit belette
en over haar schouders het Hemelsche Kleed trachtte te werpen; waarop
de Edele Kaguya uitriep: “Heb nog een oogenblik geduld; hij, die
dit kleed aantrekt, verandert zijn hart, en ik heb nog iets te zeggen
voordat ik vertrek.” Daarna schreef zij de volgende woorden aan
den Mikado:


“Uwe Majesteit verwaardigde zich, troepen te zenden om uw
dienares te beschermen, maar het mocht niet zoo zijn, en nu is het
ellendige oogenblik aangebroken, waarop zij gaat vertrekken met hen,
die gekomen zijn, om haar met zich mede te voeren. Het was haar niet
veroorloofd, uwe Majesteit te dienen, en het was buiten haar schuld,
dat zij niet gehoorzaamde aan het Keizerlijke bevel, en haar hart is
daarover met droefheid vervuld; misschien heeft Uwe Majesteit gedacht,
dat het Keizerlijke bevel niet begrepen was, en dat zich er tegen
verzette, en daarom zal het Uwe Majesteit toeschijnen, alsof het haar
aan goede vormen ontbrak, hetgeen zij niet zou willen, dat Uwe
Majesteit van haar dacht, en daarom legt zij nederig deze woorden aan
Uwe Keizerlijke voeten. En nu moet zij het Vederen Kleed aantrekken, en
in diepe smart haren Meester vaarwel zeggen.”


Nadat zij deze perkamenten rol den kapitein der troepen had
overhandigd, te gelijk met een schacht van bamboe, die het Elixir
bevatte, werd het Vederkleed over haar heen geworpen, en
oogenblikkelijk was elke herinnering aan haar aardsch bestaan
verdwenen. 


Daarna besteeg Kaguya den wagen, omringd door de troepen van het
Maanvolk, en de wolk steeg snel omhoog, totdat zij uit het gezicht
verdwenen was.


De droefheid van den Bamboesnijder en den Mikado is niet te
beschrijven en kende geen grenzen. De laatste hield een ministerraad,
en wenschte te weten, wat de hoogste berg in het land was. Een der
raadslieden antwoordde: “In Suruga staat een berg, niet ver van
de hoofdstad verwijderd, die onder alle bergen van het land het hoogst
naar den hemel uitsteekt.” Daarop vervaardigde Zijne Majesteit
het volgende gedicht:



“Haar nooit meer terug te zien!


Tranen van smart overstelpen mij,


En wat mij betreft,


Wat moet ik doen


Met het Levenselixir?”




Daarna werd de rol, door de Edele Kaguya beschreven, te zamen met
het Elixir aan Tsuki no Iwakasa gegeven. Hem werd bevolen, die te
brengen naar den top van den hoogsten berg in Suruga, en daar, staande
op de hoogste spits, de rol en het Levenselixir te verbranden.


Tsuki no Iwakasa hoorde nederig het keizerlijke bevel aan, en nam
een afdeeling krijgslieden met zich mede, waarna hij den berg beklom en
deed zooals hem was bevolen. En van dien tijd af werd aan gindschen
berg de naam gegeven van de Fuji (Fuji-yama, Nooit Stervend), en
men verhaalt, dat de rook van dat verbranden nog steeds van zijn
hoogste spits opstijgt, om zich te vermengen met de wolken des hemels.








1 De Vijfde Taak, die van Heer
Iso, wordt hier niet behandeld. De geschiedenis is plat en weinig
belangrijk. Het zij voldoende, mede te deelen, dat ook de tocht van
Heer Iso, om de Zeeschelp te zoeken, vergeefsch was.


2 Van middernacht tot twee uur
’s morgens. “Jaren, dagen en uren”, zoo schrijft
Professor B.H. Chamberlain, “werden alle gerekend te behooren tot
één der teekenen van den dierenriem.”








Hoofdstuk IV. Legenden omtrent Buddha.



De Legende van den Gouden Lotus.


De volgende legende is klaarblijkelijk niet van Japanschen
oorsprong. De Buddhistische priesters in Japan wisten, dat de groote
kracht van hun godsdienst niet lag in het uitroeien der oude
Shintogoden, maar in het met ontzaglijke scherpzinnigheid aanpassen der
goden aan de behoeften van hun eigen onderwijs. In het hier gegeven
geval heeft Japan van Indië en in minderen graad van China
geleend, indien wij ten minste den draak mogen beschouwen als
oorspronkelijk te behooren tot het Hemelsche Rijk. Wij hebben de
bewerking van Edward Greey op den voet gevolgd, en geven die hier,
omdat zij dikwijls voorkomt in de preeken van priesters uit Nippon, en
een bepaald Japansche kleur draagt. Wij zouden legenden van dien aard
gemakkelijk in twee lezingen kunnen geven, maar voor ons doel is
ééne voldoende. De twee overige legenden in dit hoofdstuk
zijn uitdrukkelijk Japansch.


Toen Buddha zijn heilige overpeinzingen op den berg Dan-doku had
voleindigd, wandelde hij op weg naar de stad langzaam voort langs een
rotsachtig voetpad. De donkere schaduwen van den nacht kropen over het
land voort en er was overal diepe stilte.


Toen de Buddha zijn bestemming naderde, hoorde hij dat iemand riep:
”Shio-giyo mu-jiyo” (“De uitwendige wijze van
doen is niet altijd een aanwijzing voor de natuurlijke
geaardheid.”)


Buddha was over die woorden uiterst verheugd, en begeerde te
vernemen, wie zoo verstandig had gesproken. Telkens weer hoorde hij
diezelfde woorden, en na voortgegaan te zijn naar den rand van een
afgrond, keek hij neer in de vallei beneden hem, waar hij een
vreeselijk leelijken draak zag, die hem met woedende oogen
aanstaarde.


De Heilige Man ging toen op een rots zitten, en vroeg den draak, hoe hij
één van de diepste mysteriën van het Buddhisme had
geleerd. Een zoo diepzinnige wijsheid deed vermoeden, dat nog een
groote overvloed van geestelijke waarheden kon worden geopenbaard, en
Buddha vroeg daarom, dat de draak nog uiting zou geven aan andere wijze
gezegden.


[image: Buddha en de Draak]
Buddha en de Draak




Daarna riep de draak, na zich om de rots te hebben gekronkeld, met
luider stem: “Ze-shio metsu-po!”
(“Alle levende dingen zijn tegenstrijdig aan de wet van
Buddha!”).


Na die woorden te hebben geuit, was de draak eenigen tijd stil.
Daarna verzocht Buddha, nog een andere spreuk te mogen hooren.


“Shio-metsu metsu-i!” (“Alle
levende dingen moeten sterven!”), schreeuwde de draak.


Bij die woorden zag de draak op naar Buddha, en op zijn ijselijk
gelaat was een uitdrukking van ontzettenden honger.


De draak zeide daarop tot Buddha, dat de volgende waarheid de
laatste was, en van zóó groote waarde, dat hij die niet
kon openbaren, zoolang zijn honger nog niet was gestild.


Daarop merkte de Heilige Man op, dat hij den draak niets zou
weigeren, als hem slechts de vierde waarheid werd geopenbaard, en vroeg
den draak, wat hij verlangde. Toen Buddha hoorde, dat menschenvleesch
door den draak verlangd werd in ruil voor zijn laatste kostbare, wijze
spreuk, deelde de Meester den draak mede, dat zijn godsdienst verbood,
dat levende wezens gedood werden, maar dat hij ten behoeve van het
welzijn van zijn volk zijn eigen lichaam zou opofferen.


De draak opende zijn grooten bek en zeide: ”Jaku-metsu
I-raku!” (“Het grootste geluk wordt ondervonden, nadat
de ziel het lichaam heeft verlaten!”).


Buddha boog, en sprong toen in den gapenden bek van den draak.


Nauwelijks had de Heilige Man de kaken van het monster aangeraakt,
of deze scheidden zich in acht deelen, en in één oogenblik
veranderden zij in de acht bloemblaadjes van den Gouden Lotus.





De Bronzen Buddha van Kamakura en de Walvisch.1



“Boven de oude zangen, vergaan tot asch en
smart,


Waaronder Dood de godenbeelden en ’t geboomte
hult in nevelen van zuchten,


(Waar is de tijd van Kamakura’s vroeg’ren
bloei gebleven?)


Zit de Daibutsu tot in eeuwigheid, het hart tot zwijgen
opgevoerd.”


 Yone Noguchi.




De groote bronzen Buddha van Kamakura, of de Daibutsu, is
ongetwijfeld één der meest merkwaardige beelden van
Japan. In vroegere tijden was Kamakura de hoofdstad van Nippon. Het was
een groote stad met ongeveer een millioen inwoners, en was de zetel der
Shōguns en de Regenten uit het geslacht der Hōjō’s
gedurende den veelbewogen tijd der Middeleeuwen. Maar in weerwil van al
de trouwe vereerders van Buddha, die in Kamakura leefden, werd de stad
bij twee gelegenheden verwoest, totdat zij ten slotte haar
belangrijkheid verloor. In onze dagen vindt men in de plaats van de
oude glorie rijstvelden en bosschen. Doch storm en vuur hebben den
tempel van Hachiman (den Oorlogsgod) en het bronzen beeld van Buddha
onaangetast gelaten. Een tijd lang rustte dit reusachtige beeld in een
tempel, maar nu staat het hoog boven de boomen, met een
ondoorgrondelijken glimlach op zijn groot gelaat, met oogen vol vrede,
die niet kon worden geschokt door de nietige stormen der wereld.


Legenden zijn bijna altijd eenvoudig en natuurlijk. Godheden worden,
zonder te letten op hun strengheid, tot een zeer menschelijk peil
teruggebracht. Er is een groote afstand tusschen de ingewikkelde
leeringen van Buddha en de geschiedenis van Amida Butsu en den
walvisch. In de volgende legende kan men een bijna pathetisch verlangen
lezen, om de grootheid van Buddha te bemantelen. De reusachtige
afmetingen van den Daibutzu zijn volstrekt niet in overeenstemming met die
merkwaardige voorliefde voor kleine dingen, die een zoo karakteristiek
kenmerk is van het Japansche volk. Er is een speelsche ironie in dit
verhaal, een verlangen om den grooten Leeraar naar beneden te
halen—al is het slechts, om hem een paar armzalige centimeters
kleiner voor te stellen.


Zóóvele dingen schijnen ons in Japan ten onderste
boven gezet te worden, dat het ons niets verbaast, als wij ontdekken,
dat de voeten op den duimstok voor het meten van metalen en voor het
meten van zachte, buigzame stoffen niet gelijk zijn. Voor buigzame
goederen wordt een baleinen maat gebruikt, voor hard materiaal een
metalen plaat. Er is bij die maten een verschil van vijf centimeters,
en de volgende legende kan ons misschien wel verklaren, wat de oorzaak
is van dit oppervlakkig zoo vreemde verschil.


De Bronzen Buddha is in zijn zittende houding vijftig voet hoog en
zeven en negentig voet in omtrek, terwijl de lengte van het gelaat acht
voet, de omtrek der duimen drie voet is. Het is waarschijnlijk wel het
grootste stuk brons in de wereld. Een zóó ontzaglijk
groot beeld maakte natuurlijk een bijzonderen indruk in de dagen, toen
Kamakura een bloeiende stad was, door den grooten veldheer Yoritomo
gebouwd. De wegen in en om de stad waren steeds dicht bezet met
pelgrims, die verlangden een blik te slaan op het jongste wonder, en
allen waren het er over eens, dat dit bronzen beeld het grootste
voorwerp op de geheele wereld was.


Het is nu niet onmogelijk, dat enkele zeelieden, die dit wonder
hadden gezien, daarover keuvelden, terwijl zijn hun netten uitspreiden.
Dit moge inderdaad het geval geweest zijn of niet, zeker is het, dat
een groote walvisch, die in de Noordelijke Zee thuis behoorde,
toevallig over den Bronzen Buddha van Kamakura hoorde spreken, en daar
hij van oordeel was, dat hij veel grooter was dan eenig voorwerp aan
land, kon hem het denkbeeld, dat er misschien een mededinger was,
volstrekt niet bekoren. Hij achtte het onmogelijk, dat kleine menschen iets
konden vervaardigen, dat kon wedijveren met zijn ontzaglijk lichaam, en
lachte dus hartelijk over de groote dwaasheid van een dergelijke
opvatting.


Zijn lachen duurde echter niet lang. Hij was buitensporig jaloersch,
en toen hij hoorde van de talrijke pelgrimstochten naar Kamakura en van
de voortdurende bewondering, die opgewekt werd bij hen, die het beeld
hadden gezien, werd hij ontzettend boos, zweepte de zee tot schuim, en
snoot zijn neus met zulk een kracht, dat de andere schepselen der zee
hem een heel eind ontliepen. Zijn verlatenheid droeg er echter toe bij,
zijn droefheid te vermeerderen, en hij was buiten staat te eten of te
slapen, en werd ten gevolge daarvan mager. Ten slotte besloot hij de
zaak te bespreken met een bevrienden haai.


De haai beantwoordde de opgewonden vragen van den walvisch met kalme
belangstelling, en stemde er in toe, naar de Zuidelijke Zee te gaan, om
de maat te nemen van het beeld, en het resultaat van zijn arbeid aan
zijn geschokten vriend mede te deelen.


De haai ging op reis, totdat hij aan het strand kwam, waar hij
ongeveer een halve mijl ver in het binnenland het beeld boven zich zag
uitsteken. Daar hij niet op het droge kon loopen, was hij op het punt
het doel van zijn tocht op te geven, toen hij het geluk had, een rat te
ontdekken, die een uitstapje deed langs een jonk. Hij legde de rat het
doel van zijn zending uit, en verzocht dat schepseltje, na het zeer te
hebben gevleid, de maat te nemen van den Bronzen Buddha.


De rat daalde dus van de jonk af, zwom aan land, en trad den
donkeren tempel binnen, waar de Groote Buddha stond. Eerst was zij
zoozeer onder den indruk van de pracht, die zij om zich heen zag, dat
zij niet zeker was, hoe zij moest handelen, om aan het verzoek van den
haai te voldoen. Eindelijk besloot zij, om het beeld heen te loopen en
daarbij haar voetstappen te tellen. Nadat zij die taak had volbracht, bleek het,
dat zij precies vijfduizend stappen gedaan had, en bij haar terugkeer
naar de jonk deelde zij den haai de maat mede van het voetstuk van den
Bronzen Buddha.


De haai keerde, na de rat uitbundig te hebben bedankt, naar de
Noordelijke Zee terug, en deelde den walvisch mede, dat de berichten
over de afmetingen van dit ergernis wekkende beeld maar al te waar
waren. “Een gebrekkige kennis is een gevaarlijke zaak”, is
klaarblijkelijk evenzeer toepasselijk op walvisschen, immers de
walvisch uit deze legende werd, nadat hij dit bericht had ontvangen,
nog woedender dan te voren. Zooals in een sprookje, dat al onze
westersche kinderen bekend is, deed hij tooverlaarzen aan, teneinde te
land even goed te kunnen reizen als hij altijd ter zee had gedaan.


De walvisch bereikte tegen den nacht den tempel te Kamakura. Hij
ontdekte, dat de priesters naar bed waren gegaan en blijkbaar vast in
slaap waren. Hij klopte aan de deur. In plaats van het nare gemompel
van een slechts half ontwaakten priester, hoorde hij Buddha zelf met
een stem, die klonk als het geluid van een groote klok, zeggen:
“Kom binnen!”


“Dat is onmogelijk”, antwoordde de walvisch,
“omdat ik te groot ben. Wilt gij zoo goed zijn naar buiten te
komen, en met mij te spreken?”


Toen Buddha ontdekte, wie zijn bezoeker was, en wat hij op zulk een
spookachtig uur verlangde, stapte hij goedgunstig van zijn voetstuk af
en kwam hij buiten den tempel. Van beide kanten was er stomme
verbazing. Als de walvisch knieën gehad had, zouden zij
ongetwijfeld in botsing zijn gekomen. Nu sloeg de walvisch zijn kop
tegen den grond. Wat Buddha betreft, ook deze was verbaasd, toen hij
een schepsel zag van zoo reusachtige afmetingen.


Wij kunnen ons de ontsteltenis voorstellen van den opperpriester,
toen hij ontdekte, dat het voetstuk het beeld van zijn meester niet
meer droeg. Daar hij een vreemd gesprek hoorde buiten den tempel, ging hij
naar buiten, om te zien wat er gebeurde. De zeer ontstelde priester
werd uitgenoodigd, aan het twistgesprek deel te nemen, en kreeg het
verzoek de maat te nemen van het beeld en van den walvisch; hij begon
daarom de maat te nemen met zijn rozenkrans. Terwijl hij daarmede bezig
was, wachtten het beeld en de walvisch den uitslag met ingehouden adem
af. Toen de maat genomen was, bleek het, dat de walvisch vijf
centimeter langer was dan het beeld, en dat hij eveneens grooter van
omtrek was.


De walvisch keerde veel ijdeler dan ooit naar de Noordelijke Zee
terug, terwijl het beeld naar zijn tempel terug keerde en weer ging
zitten, en daar is het tot op den huidigen dag gebleven, er
waarschijnlijk niet slechter van geworden, nu het ontdekt had, dat het
niet volkomen zoo groot was als het zich had voorgesteld. Handelaars in
stukgoederen en handelaars in hout en in ijzer spraken van dat
oogenblik af, dat er verschil zou zijn in wat beiden een voet zouden
noemen—en het verschil bedroeg vijf centimeters.





Het kristal van Buddha.2


In oude dagen leefde in Japan een beroemd Minister van Staat,
Kamatari genaamd. Kamatari nu had een eenige dochter, Kohaku Jo, die
bijzonder schoon was, en daarbij even goed als schoon. Zij was de
vreugde van het hart haars vaders, en hij besloot, dat, als zij huwde,
niemand minder in rang dan een Koning haar echtgenoot zou worden. Met
dit denkbeeld voortdurend voor den geest, weigerde hij standvastig de
aanzoeken om haar hand.


Op zekeren dag was er een groote oploop op het binnenplein van het
paleis. Door de open poorten stroomden een groot aantal mannen binnen,
die een vaandel droegen, waarop een zijden draak op een gelen
achtergrond was gewerkt. Kamatari vernam, dat die mannen van het hof te
China gekomen waren, met een boodschap van Keizer Koso. De Keizer had
gehoord van de buitengewone schoonheid en de bijzondere lieftalligheid
van Kohaku Jo, en verlangde haar te huwen. Zooals dit in het Oosten bij
dergelijke gelegenheden gebruikelijk is, was het aanzoek van den Keizer
vergezeld van de belofte, dat indien Kohaku Jo zijn bruid zou worden,
hij haar zou toestaan datgene te kiezen uit zijn schatkamer, wat zij
naar haar eigen land zou willen zenden.


Nadat Kamatari de afgevaardigden met behoorlijken luister en met de
vereischte plechtigheid had ontvangen en een geheele vleugel van zijn
paleis ter hunner beschikking had gesteld, keerde hij naar zijn eigen
vertrek terug en beval zijn dienaar, zijn dochter vóór
hem te geleiden.


Toen Kohaku het vertrek van haar vader was binnengetreden, boog zij
voor hem en bleef geduldig op de witte matten zitten, in afwachting van
het oogenblik, dat haar verheven vader het woord tot haar zou
richten.


Kamatari deelde haar mede, dat hij den Keizer van China als haar
echtgenoot had uitgekozen en het meisje weende, toen zij die tijding
hoorde. Zij was zoo gelukkig geweest in haar eigen huis, en China
scheen zoo ver verwijderd te zijn. Toen haar vader haar echter
voorspelde, dat 
zij in de toekomst nog meer geluk zou hebben dan zij ooit in het
verledene had gehad, droogde zij haar tranen en luisterde naar de
woorden van haar vader, misschien wel verbaasd over de mededeeling, dat
alle schatten van China aan haar eigen kleine voetjes zouden worden
gelegd. Zij was verheugd, toen haar vader haar zeide, dat zij in staat
zou gesteld worden, drie van die schatten naar den tempel van Kofukuji
te zenden, waar zij als klein kind gezegend was.


Zoo dan gehoorzaamde Kohaku haar vader, met niet weinig bezorgdheid,
en niet weinig hartzeer. Haar gezellinnen weenden, toen zij het nieuws
hoorden, maar zij werden getroost, toen de moeder van Kohaku haar
vertelde, dat enkelen van haar zouden worden uitgekozen om haar
meesteres te vergezellen. 


Voordat Kohaku naar China wegzeilde, richtte zij haar schreden naar
den tempel van Kofukuji, en toen zij het heilige altaar genaderd was,
bad zij om bescherming op haar reis, en beloofde zij, dat zij, als haar
gebeden werden verhoord, China zou doen doorzoeken, om de drie
kostbaarste schatten van dat rijk te verkrijgen, en dat zij die als een
dankoffer naar den tempel zou zenden.


Kohaku bereikte veilig China en werd door Keizer Koso met groote
pracht ontvangen. Haar kinderlijke vrees werd spoedig verdreven door de
groote vriendelijkheid van den Keizer. Immers hij betoonde haar heel
wat meer dan vriendelijkheid. Hij sprak haar toe in de taal van een
minnaar: “Na lange, lange dagen van treurig wachten heb ik de
azalea van het verwijderde gebergte verworven, en nu plant ik die in
mijn tuin, en groot is de vreugde van mijn hart!”3


Keizer Koso leidde haar van het ééne paleis naar het
andere, en zij wist niet, welk paleis het schoonst was, maar haar
Keizerlijke echtgenoot wist, dat zij veel schooner was dan
één van deze. Omhaar bijzondere lieftalligheid wenschte
hij, dat de herinnering daaraan ten eeuwige dagen over de geheele
lengte en breedte van China zou blijven voortduren, ja zelfs tot buiten
de grenzen van zijn rijk. “Daarom riep hij zijn goudsmeden en
tuiniers te zamen”, zooals Madame Ozaki verhaalt bij de
beschrijving van dit sprookje, “en beval hen, voor de Keizerin
een weg te maken, zooals nog nooit in de geheele wijde wereld bestaan
had. De treden van dien weg moesten lotus-bloemen zijn, gesneden uit
goud en zilver, opdat zij daarover kon loopen, zoo dikwijls zij
rondzwierf onder de boomen of langs het meer, zoodat men zou kunnen
zeggen, dat haar schoone voetjes nooit werden bezoedeld, door de aarde
aan te raken; en sedert dien tijd hebben dichterlijke minnaars en
liefdedichters in China en Japan in gezangen en sonnetten en in zoete
gesprekken de voeten der vrouwen, die zij liefhebben,
‘lotusvoeten’ genoemd.” 


Maar in weerwil van al de pracht, die Kohaku omringde, vergat zij
haar geboorteland niet en evenmin de gelofte, die zij in den tempel van
Kofukuji had afgelegd. Op zekeren dag deelde zij beschroomd den Keizer
haar gelofte mede, en daar hij maar al te zeer verheugd was, een nieuwe
gelegenheid te hebben, haar genoegen te doen, plaatste hij zulk een
schat van schoone en kostbare zaken vóór haar, dat het
wel scheen, alsof een uitgelezen sprookjeswereld van vroolijke kleuren
en volmaakte vormen plotseling voor haar voeten was ontstaan. Er was
daar zulk een rijkdom aan schitterende dingen, dat zij het zeer
moeilijk vond, een keuze te doen. Eindelijk vestigde zij haar keuze op
de volgende tooverschatten, een muziekinstrument, dat, als men er op
sloeg, eeuwig bleef doorspelen, een doos met inktsteen, die, als het
deksel werd opgetild, een onuitputtelijken voorraad Oost-Indischen inkt
bleek te bevatten, en ten slotte “een prachtig kristal, in welks
heldere diepte men, van welken kant men ook er in staarde, een beeld
zag van Buddha, rijdend op een witten olifant. Het kristal was van
bovennatuurlijken glans en schitterend als een ster, en ieder, die in
zijn heldere diepten staarde en de gezegende verschijning van Buddha
zag, had voor altijd gemoedsrust.”4


Nadat Kohaku eenigen tijd die schatten had bekeken, ontbood zij
Admiraal Banko en verzocht hem, ze veilig naar den tempel van Kofukuji
over te brengen.


Alles ging voorspoedig met Admiraal Banko en zijn schip, totdat zij
in de Japansche wateren waren, op weg naar de baai van Shido-no-ura,
toen een heftige storm het schip heen en weer slingerde. De golven
rolden omhoog met de woestheid van wilde dieren, en voortdurend
flikkerde de bliksem aan den hemel, om een oogenblik het rollende schip
te verlichten, dat nu eens hoog opgeheven werd op een waterberg, dan
weer neergedompeld werd in een groene vallei, waaruit het nooit meer
scheen te kunnen verrijzen.


Plotseling ging de storm liggen, even onverwachts als hij was
opgestoken. De ééne of andere fee had met haar hand al de
wolken weggevaagd, en een blauw en fonkelend tapijt over de zee
uitgespreid. De eerste gedachte van den admiraal was, hoe het stond met
de veiligheid der schatten, die hem waren toevertrouwd, en toen hij
naar beneden ging, vond hij het muziekinstrument en den inktsteen
volmaakt in den toestand, waarin hij die had achtergelaten, maar bleek
het, dat de kostbaarste der schatten, het Kristal van Buddha, niet te
vinden was. Hij dacht er over, zich het leven te benemen, zoozeer was
hij onder den indruk van het verlies; maar bij nader inzien zag hij,
dat het verstandiger zou zijn, in het leven te blijven, zoolang hij nog
iets kon doen, om het kristal te vinden. Daarom haastte hij zich te
landen, en deelde Kamatari zijn ijselijk ongeluk mede.


Nauwelijks had Kamatari het bericht omtrent het Kristal van Buddha
vernomen, of die verstandige minister begreep, dat de Koning der Draken
van de Zee het gestolen had, en met dit doel de storm had veroorzaakt,
die hem in staat had gesteld, ongemerkt den schat te stelen.


Kamatari bood aan een aantal visschers, die hij op het strand van
Shido-no-ura zag, een ruime belooning aan, als eenigen van hen zich in
zee zouden willen wagen, om het kristal terug te brengen. Alle
visschers boden daarop zich vrijwillig aan, maar na een aantal
vruchtelooze pogingen bleef het kostbare kleinood voortdurend onder de
hoede van den Zeekoning.


Kamatari zag in zijn groote droefheid plotseling een arme vrouw, die
een kind in de armen droeg. Zij vroeg den grooten minister, of zij in
zee mocht afdalen om naar het kristal te zoeken, en in weerwil van haar
zwakheid sprak zij met overtuiging. Haar moederhart scheen haar moed in
te boezemen. Zij deed haar verzoek, omdat zij wenschte, dat Kamatari, als het
haar gelukte het kristal terug te brengen, ter belooning haar zoontje
zou opvoeden als samurai5, opdat hij in zijn verder leven iets anders kon
worden dan een eenvoudige visscher.


Men zal zich herinneren, dat Kamatari in vroeger dagen eerzuchtig
was geweest ter wille van zijn dochter. Hij begreep dan ook volkomen
het verzoek der arme vrouw, en beloofde plechtig, dat hij, als zij
getrouw haar taak ten uitvoer bracht, gaarne haar wensch zou
vervullen.


De vrouw ging heen, en na haar bovenkleeren te hebben uitgetrokken,
en een touw om haar middel te hebben gebonden, waarin zij een mes stak,
was zij voor haar gevaarlijke reis gereed. Na het uiteinde van het touw
aan een aantal visschers te hebben gegeven, ging zij te water.


Het eerste oogenblik zag de vrouw de vage omtrekken van rotsen, en
een wegvliegenden verschrikten visch, en het matte goud van het zand
onder haar voeten. Daarna zag zij plotseling de daken van het paleis
van den Zeekoning, een groot en schitterend gebouw van koraal, hier en
daar ondersteund door bossen veelkleurig zeegras. Het paleis geleek op
een kolossale pagode, met een aantal verdiepingen. De vrouw zwom nader,
om het meer van nabij te aanschouwen en zij bemerkte toen een helder
licht, schitterender dan het licht van verschillende manen en
zóó helder, dat het haar oogen verblindde. Het was het
licht van het kristal van Buddha, dat geplaatst was op de tinne van dat
uitgestrekte gebouw, en aan iederen kant van het schitterende kleinood
waren drakenwachters, diep in slaap, die zelfs in hun slaap schenen te
waken!


De vrouw zwom er heen, terwijl zij in haar dapper hart bad, dat de
draken zouden doorslapen, totdat zij buiten gevaar zou zijn en den
schat in haar bezit had. Nauwelijks had zij het kristal van zijn
rustplaats gerukt, of de wachters ontwaakten; zij strekten hun groote
klauwen uit en hun staarten zweepten woedend het water, en in een
oogenblik vervolgden zij haar met woede. De vrouw, die alles liever
wilde dan het kristal te verliezen, dat zij ten koste van zooveel
gevaren had gewonnen, sneed een wond in haar linker borst, en duwde het
kristal in de bloedende holte, terwijl zij haar hand tegen het arme
gewonde vleesch drukte, zonder dat zij een kreet van smart deed hooren.
Toen de draken bemerkten, dat het water donker gekleurd was door het
bloed der vrouw, keerden zij om, immers zeedraken zijn bang voor het
gezicht van bloed.


De vrouw trok nu heftig aan het touw, en de visschers, die hoog
daarboven op de rotsen zaten, trokken haar met den grootsten spoed aan
land. Zij legden haar zacht neder op het strand, en zagen, dat haar
oogen gesloten waren, en dat haar borst vreeselijk bloedde. Kamatari
dacht eerst, dat de vrouw haar leven te vergeefs had gewaagd; maar toen
hij zich over haar heen boog, ontdekte hij de wond in haar borst. Op
dat oogenblik opende zij de oogen, en na het kleinood uit de plaats
genomen te hebben, waar zij het had verborgen, fluisterde zij nog een
paar woorden over de belofte van Kamatari, en viel toen dood neder met
een vredigen glimlach op het gelaat.


Kamatari nam het kind dier vrouw mede naar huis en lette op zijn
opvoeding met al de liefdevolle zorg van een vader. Na verloop van tijd
werd hij, op volwassen leeftijd, een dappere samurai, en werd
bij den dood van Kamatari ook zelfs Rijksminister. Toen hij in latere
jaren de geschiedenis vernam van de zelfopofferende daad van zijn
moeder, liet hij een tempel bouwen in de baai van Shido-no-ura, ter
herinnering aan haar, die zoo dapper en trouw was geweest. Die tempel
heet Shidoj, hij wordt bezocht door vele bedevaartgangers, die zich nog
tot op onzen tijd den zieleadel van een arme schelpenverzamelaarster
herinneren. 







1 Ontleend aan de Sprookjes van
Oud Japan, door W.E. Griffis.


2 Ontleend aan het Kristal
van Buddha, door Madame Yei Ozaki.


3 Madame Ozaki.


4 Madame Ozaki.


5 Samurai was een Japansche
kaste, waaruit de ambtenaren en officieren voortkwamen.









Hoofdstuk V. Legenden over vossen.



Inari, de Vossengod.


De vos neemt een belangrijke plaats in onder de Japansche legenden,
en het onderwerp is van ver reikenden en ingewikkelden aard.1 Inari was
oorspronkelijk de God van de Rijst, maar in de elfde eeuw werd hij in
verband gebracht met den Vossengod, en werden hem goede en kwade
eigenschappen, meestal de laatste, toegekend, en wel zóó
overvloedig en veelzijdig in haar toepassing, dat zij den westerschen
lezer niet weinig moeilijkheid veroorzaken. Alle vossen bezitten
bovennatuurlijke macht in bijna onbeperkte mate. Zij hebben het
vermogen, oneindig ver te zien; zij kunnen alles hooren en de geheime
gedachten verstaan van de menschheid in het algemeen, en bovendien
bezitten zij het vermogen van gedaante te verwisselen. Het voornaamste
kenmerk van den slechten vos is het vermogen menschelijke wezens te
misleiden, en met dit doel neemt hij de gedaante aan van een schoone
vrouw; groot is dan ook het aantal legenden, in dit verband verhaald.2 Indien de
schaduw van een in een vrouw veranderde vos bij toeval op het water
valt, dan komt alleen de vos, en niet de schoone vrouw, voor den dag.
Men verhaalt, dat als een hond een dergelijke vrouw ziet, de
vrouwelijke gedaante onmiddellijk verdwijnt, en alleen de vos
overblijft.


Hoewel de legenden, die in Japan met den vos in betrekking staan,
meestal met booze eigenschappen samenhangen, treedt Inari somtijds op
als een weldoend wezen, een wezen, dat hoest en verkoudheid geneest,
dat den behoeftige rijkdom schenkt en het gebed eener
vrouw ten behoeve van haar kind verhoort. Een andere vriendelijke daad
van Inari, die wij ook wel hadden kunnen toeschrijven aan Jizō,
is, dat hij de kleine jongens en meisjes in staat stelt met moed de
beproeving te dragen, om met een niet al te goed scheermes te worden
geschoren, en eveneens de kleinen de bezwaren van een heet bad hielp
trotseeren, waarvan in Japan de temperatuur nooit lager is dan ruim
43° Celsius!


Inari beloont niet zelden menschelijke wezens voor iedere
vriendelijke daad jegens een vos. Slechts een deel van zijn belooning
kan echter voor goede munt worden opgenomen. Het enkele goede, dat door
Inari wordt verricht—en wij hebben getracht, hem recht te doen
wedervaren—weegt geheel op tegen zijn ontelbare slechte daden,
die dikwijls van een vreeselijk wreeden aard zijn, zooals later zal
blijken. Het hier behandelde onderwerp: de vos in Japan is zeer juist
door Lafcadio Hearn beschreven als “spoken-dierkunde”, en
dit sluwe en boosaardige dier is veel meer geraffineerd spookachtig dan
onze officieele en gebruikelijke geestverschijning met een lichtend
gewaad en rammelende ketens.





Door den Duivel bezeten.


Het door den duivel bezeten zijn moet volgens de dikwijls
verkondigde opvatting toegeschreven worden aan den slechten invloed van
vossen. Die vorm van bezetenheid is bekend als kitsune-tsuki.
Het slachtoffer is gewoonlijk een vrouw der mindere klasse, iemand, die
zeer teergevoelig is en vatbaar is voor alle mogelijke bijgeloof. Het
vraagstuk der bezetenheid is nog steeds een onopgelost vraagstuk, en de
onderzoekingen van Dr. Baelz, die verbonden is aan de Keizerlijke
Universiteit van Japan, schijnen te wijzen op het feit, dat het bezeten
zijn van menschelijke wezens door dieren, een wezenlijke en
verschrikkelijke waarheid is. Hij maakt de opmerking, dat een vos
gewoonlijk een vrouw binnentreedt òf door de borst,
òf onder de nagels der vingers, en dat de vos daar een
zelfstandig, afzonderlijk leven leidt, en meestal spreekt met een stem,
die geheel afwijkt van die van een mensch.





De Steen des doods.3



“De Steen des Doods staat in ’t moeras


Bij wintersneeuw en zomergloed;


Het mos, dat hem bedekt, wordt grijs,


Toch zwerft de demon daar nog rond.”





“Kil waait de wind, en boven het moeras


Klinkt in het woud der uilen heesch gekras.


En onder de chrysanthemums, beneden,


Daar loert de vos, weergalmt van jakhals het
geklaag,


Als over het moeras het herfstlicht gaat
omlaag.”




Naar B.H. Chamberlain.


De Buddha-priester Genno kwam na een langdurige, moeilijke reis naar
het moeras van Nasu, en was juist van plan, te gaan rusten onder de
schaduw van een grooten steen, toen een geest plotseling te voorschijn
kwam, en sprak: “Rust niet onder dezen steen. Dit is de Steen des
Doods. Mannen, vogels en dieren zijn omgekomen, alleen maar door hem
aan te raken!”


Die geheimzinnige woorden ter waarschuwing wekten natuurlijk de
nieuwsgierigheid van Genno op, en hij verzocht, dat de geest hem het
genoegen zou doen, de geschiedenis van den Steen des Doods te
verhalen.


De geest begon toen aldus: “Lang geleden was er een schoone
maagd, die aan het Japansche Hof leefde. Zij was zóó
bekoorlijk, dat zij het Juweeltje werd genoemd. Haar wijsheid evenaarde
haar schoonheid, zij verstond toch de Buddhistische wetenschappen en de
leer van Confucius, de wetenschap en de poëzie van China.”




“Zoo, door natuur en kunst met schoonheid rijk
belaân,


Biedt haar de Keizer zelf zijn trouwe liefde
aan.”




Naar B.H. Chamberlain.


“Op zekeren nacht,” zoo vervolgde de geest, “gaf
de Mikado een groot feest in het Zomerpaleis, en daar verzamelde hij
het vernuft, de wijsheid en de schoonheid van het geheele land. Het was
een schitterend gezelschap, maar terwijl de gasten aten en dronken,
onder het hooren van de tonen van liefelijke muziek, verspreidde zich
duisternis over de groote zaal. Zwarte wolken ijlden door de lucht en
er was geen enkele ster te bekennen. Terwijl de gasten verstijfd van
vrees ter neder zaten, verhief zich een geheimzinnige wind. Hij gierde
door het Zomerpaleis en waaide al de lantarens uit. De volkomen
duisternis deed een paniek ontstaan, en gedurende de verwarring riep
één der aanwezigen: ‘Een licht, een
licht!’”



Er straalt van ’s meisjes schoon gezicht


Een tooverachtig, schitt’rend licht!


’t Groeit aan en vult de keizerlijke zalen;


Verlicht paneelen en de schermen met zijn
stralen.—


Het vroeger somber duister van den nacht


Straalt als de volle maan in al haar pracht.




Naar B.H. Chamberlain.


“Van dat oogenblik af werd de Mikado sukkelend”, zoo
vervolgde de geest. “Hij werd zóó ziek, dat de
Hoftoovenaar ontboden werd, en die verdienstelijke man ontdekte
spoedig, wat de oorzaak was van de ziekte van Zijne Majesteit. Met de
kracht eener gevestigde overtuiging verklaarde hij, dat het Juweeltje
een ontuchtige vrouw en een duivelin was, die met listige kunsten
’s Keizers hart gevangen nam, om den staat te gronde te
richten.



“De woorden van den Toovenaar veranderden de liefde van
den Mikado voor het Juweeltje in vurigen haat. Toen die toovenares met
verachting bejegend werd, nam zij haar oorspronkelijke gedaante aan, en
wel die van een vos, terwijl zij wegliep naar dezen steen in het moeras
van Nasu.”


De priester aanschouwde den geest met critischen blik. “Wie
zijt gij?” sprak hij eindelijk. 


“Ik ben de kwade geest, die eertijds huisde in de borst van
het Juweeltje! Ik woon nu voor eeuwig in den Steen des
Doods”.


[image: De Mikado en het “Juweeltje”]
De Mikado en het “Juweeltje”




De goede Genno was vreeselijk verschrikt door die ontzettende
bekentenis, maar daar hij zich zijn plicht als priester herinnerde,
zeide hij: “Hoewel gij in goddeloosheid laag gezonken zijt, zult
gij weer tot deugd opstijgen. Neem dit priestergewaad en dezen
bedelnap, en laat mij u in den vorm van een vos zien.”


Daarop riep de booze geest op smartelijken toon:



“In het schitt’rend zonnelicht


Houd ik schuil mijn aangezicht,


Als Asama’s bleeke gloed:


Met den nacht zal ’k hier weer zijn,


Schuld bekennend, ’t hart vol pijn,


Reine wenschen in ’t gemoed.”




Naar B.H. Chamberlain.


Na dit gezegd te hebben, verdween de geest plotseling.


Genno liet zijn goede voornemens niet varen. Nog vuriger dan ooit te
voren streefde hij naar de redding van die dwalende ziel. Opdat zij
Nirvana mocht bereiken, offerde hij bloemen, brandde hij wierook, en
zegde hij de heilige Geschriften op, vóór den steen
staande.


Toen Genno die godsdienstige plichten had vervuld, zeide hij:
“Geest van den Steen des Doods, ik bezweer u! wat is er geschied
in een vroegere wereld, dat gij in deze wereld een zoo valsche gedaante
hebt aangenomen?”


Plotseling spleet de Steen des Doods uiteen en verscheen de geest
weder onder den uitroep:



“In steenen zijn geesten,


Een stem klinkt in ’t water;


De winden, zij loeien door ’t
hemelgewelf!”




Naar B.H. Chamberlain.


Genno zag een bleeken lichtglans in zijn nabijheid, en in dat licht
ontdekte hij een vos, die plotseling in een schoone maagd
veranderde.


De geest van den Steen des Doods sprak nu aldus: “Ik ben het,
die eertijds, in Ind, de booze geest was, wien Prins Hazoku eer bewees... In
Groot Cathay nam ik den vorm aan van Hōji, de echtgenoote van
Keizer Iuwao; en in het Hof der Rijzende Zon werd ik het vlekkelooze
Juweeltje, de bijzit van Keizer Toba.”


De geest bekende Genno, dat zij in den vorm van het Juweeltje
verderf had willen brengen aan de Keizerlijke dynastie.
“Reeds”, zoo sprak de geest, “maakte ik mijn plannen,
overlegde ik, hoe ik den Mikado kon doen sterven, en ik zou in mijn
plannen zijn geslaagd, als niet de Hoftoovenaar met zijn
bovennatuurlijke macht had ingegrepen. Zooals ik u verhaalde, werd ik
van het Hof verdreven. Ik werd vervolgd door honden en pijlen, en zonk
eindelijk uitgeput in den Steen des Doods. Van tijd tot tijd zwierf ik
over het moeras. Nu heeft Buddha medelijden met mij gehad, en hij heeft
zijne priesters gezonden, om den weg naar den waren godsdienst aan te
wijzen en vrede te brengen”.


De legende besluit met de volgende vrome woorden, geuit door den nu
berouwvollen geest:



“Hoor, man van God, den eed, den duren eed, dien
’k zweer,


Aan u, wiens zegening mij naar den hemel voert,


Den eed, dien ’k houden zal, wat ook mijn hart
beroert,


Vast, als de Steen des Doods, hier in het drassig
meer.


Ik zweer, dat ’k voortaan leef als kind der deugd
alleen!


Zoo sprak de geest, nu maagd, toen ze in ’t
moeras verdween.”




Naar B.H. Chamberlain





Hoe Tokutaro door Vossen werd misleid.


Tokutaro was absoluut ongeloovig op het gebied van de toovermacht
van vossen. Zijn ongeloovigheid ergerde een aantal van zijn makkers,
die hem uitdaagden, naar het moeras Maki te gaan. Als hem niets
overkwam, zou Tokutaro vijf maten wijn en een waarde aan visch van
duizend koperen cash4 krijgen. Indien daarentegen Tokutaro door de macht
der vossen schade zou lijden, moest hij een even groot geschenk aan zijn makkers
geven. Tokutaro nam spottend de weddingschap aan, en toen de nacht was
aangebroken, vertrok hij naar het moeras Maki.


Tokutaro had besloten, zeer slim en voorzichtig te zijn. Toen hij
zijn bestemming bereikt had, ontmoette hij een vos, die door een
bamboeboschje liep. Onmiddellijk daarna ontdekte hij de dochter van den
hoofdman van Boven-Horikané. Toen hij de vrouw vertelde, dat hij
voornemens was naar dat dorp te gaan, zeide zij, dat zij hetzelfde
voornemen had, en dat zij dus wel samen konden reizen.


Daardoor was de achterdocht van Tokutaro opgewekt. Hij liep achter
de vrouw, terwijl hij te vergeefs naar een vossestaart zocht. Toen zij
Boven-Horikané hadden bereikt, kwamen de ouders van het meisje
naar buiten, die uiterst verbaasd waren, toen zij haar dochter zagen,
die gehuwd was en in een ander dorp woonde.


Tokutaro zeide hun, met een hoogmoedig lachje van ingebeelde
wijsheid, dat het meisje vóór hem in werkelijkheid niet
hun dochter was, maar een vermomde vos. De ouders waren eerst
verontwaardigd, en weigerden te gelooven, wat Tokutaro hen had
verhaald. Ten slotte overreedde hij hen, het meisje in zijn handen te
laten, terwijl zij in de voorraadkamer zouden wachten op het
resultaat.


Tokutaro greep toen het meisje aan, en wierp haar ruw op den grond,
terwijl hij haar voortdurend beschimpte. Hij trapte op haar en pijnigde
haar op alle mogelijke wijzen, terwijl hij ieder oogenblik verwachtte,
dat het meisje in een vos zou veranderen. Maar zij deed niets dan ween
en, en riep erbarmelijk om haar ouders, teneinde haar te verlossen.


Toen die onverbeterlijke ongeloovige zag, dat zijn pogingen tot nu
toe vruchteloos waren geweest, stapelde hij op den grond hout op, en
doodde hij haar op den brandstapel. Op dat oogenblik kwamen haar ouders
aanhollen en bonden hem aan een pilaar, terwijl zij hem woedend van
moord beschuldigden.


Juist kwam een priester dien weg langs, en toen hij dat leven hoorde, drong
hij op een verklaring aan. Toen de ouders van het meisje hem alles
hadden verhaald, en nadat hij de verdediging van Tokutaro had
aangehoord, verzocht hij het echtpaar, het leven van den man te sparen,
opdat hij mettertijd een goed en vroom priester zou worden. Na eenig
tegenstreven werd dit eigenaardige verzoek toegestaan, en Tokutaro
knielde neer, om zijn hoofd te doen kaalscheren, uiterst gelukkig, dat
hij zoo gemakkelijk uit zijn ellendigen toestand werd bevrijd.


Nauwelijks was het goddelooze hoofd van Tokutaro geschoren, of hij
hoorde een schaterend gelach, en werd hij wakker, terwijl hij aan een
uitgestrekt moeras gezeten was. Instinctmatig hief hij zijn hand op, en
ontdekte, dat vossen hem hadden kaalgeschoren, en hij dus zijn
weddenschap had verloren.





De dankbaarheid van een Vos.


Na de hier besproken ijzige legende, waarin de slechte eigenschappen
van den vos worden beschreven, is het een opluchting een vos te mogen
ontmoeten, die tot groote zelfopoffering in staat was.


Het geschiedde toch, dat op zekeren lentedag twee kleine jongens
betrapt werden op het vangen van een jonggeboren vosje. De man, die
getuige was van dit feit, had een vriendelijk gemoed, en toen hij
hoorde, dat de jongens het jonge dier gaarne wilden verkoopen, gaf hij
hun een halve bu5.


Toen de kinderen hoogst verheugd met het geld vertrokken waren,
ontdekte de man, dat het kleine diertje aan den voet gewond was. Hij
legde er onmiddellijk een zeker kruid op, waardoor de pijn spoedig
bedaarde. Toen hij op korten afstand een troep oude vossen zag, die hem
in het oog hielden liet hij edelmoedig het diertje loopen, dat in
snelle vaart naar zijn ouders sprong en hen voortdurend likte.


Die goedhartige man nu had een zoon, die aan een vreemde ziekte leed.
Eindelijk schreef een beroemd geneesheer de lever van een levenden vos
voor als middel, dat nog tot genezing zou kunnen leiden. Toen de ouders
van den knaap dit hoorden, waren zij zeer bedroefd, en wilden zij
alleen de lever van een vos aannemen, geleverd door iemand, die er zijn
beroep van maakte op vossen te jagen. Eindelijk droegen zij een buurman
op, hun de lever te verschaffen, terwijl zij beloofden, daarvoor ruim
te betalen.


Den volgenden avond werd de lever van een vos gebracht door een
vreemdeling, die geheel onbekend was bij de brave bewoners van het
huis. De bezoeker verklaarde, dat hij een bode was, gezonden door den
buurman, wien zij de boodschap hadden opgedragen. Toen echter de
buurman zelf kwam, bekende hij, dat hij, hoewel hij alle moeite had
gedaan om een vosselever te krijgen, daarin niet was geslaagd, en
daarom gekomen was, om zijn verontschuldigingen te maken. Hij was stom
verbaasd, toen hij het verhaal hoorde, dat hem door de ouders van den
lijdenden knaap werd gedaan.


Den volgenden dag werd de vosselever tot geneesmiddel toebereid door
den genoemden geneesheer, waarop de jeugdige knaap onmiddellijk zijn
vroegere gezondheid terugkreeg.


Des avonds verscheen een schoone jonge vrouw voor het bed der
gelukkige ouders. Zij vertelde, dat zij de moeder was van het vosje,
dat door den man was vrijgelaten, en dat zij uit dankbaarheid voor zijn
goedheid het vosje had gedood, terwijl haar echtgenoot, onder de
vermomming van den geheimzinnige bode, de verlangde lever had
gebracht6.





Inari verhoort het gebed van een Vrouw.


Zooals wij reeds vroeger hebben gezien, is Inari dikwijls bijzonder
goedgunstig. Er is een legende, dat een vrouw, die reeds een aantal
jaren gehuwd was en niet met een kind gezegend was, aan het altaar van
Inari haar gebeden opzond. Bij het eindigen van haar gebed schudden de
steenen vossen hun staarten, en begon er sneeuw te vallen. Zij
beschouwde die verschijnselen als gunstige voorteekenen.


Toen de vrouw haar huis bereikte, sprak haar yeta (bedelaar)
aan, en vroeg haar iets te eten. De vrouw gaf met groote goedhartigheid
dien ongelukkigen reiziger wat meel van roode boonen, het eenige
voedsel dat zij in huis had, en bood hem dat in een schotel aan.


Den volgenden dag zag de echtgenoot dien schotel voor het altaar
liggen, waar zijn vrouw had gebeden. De bedelaar was niemand anders dan
Inari zelf, en de edelmoedigheid der vrouw werd ter rechter tijd
beloond door de geboorte van een kind.





De Gierigheid van Raiko.


Raiko was een vermogend man, die in een zeker dorp woonde. In
weerwil van zijn ontzaglijke rijkdommen, die hij in zijn obi
(gordel) bij zich droeg, was hij ontzettend gierig. Naarmate hij ouder
werd, nam zijn gierigheid toe, totdat hij er ten slotte over dacht,
zijn trouwe bedienden te ontslaan, die hem steeds zoo goed hadden
gediend.


Op zekeren dag werd Raiko zeer ziek, zelfs zóó, dat
hij bijna wegteerde ten gevolge van een vreeselijke koorts. Den tienden
nacht van zijn ziekte verscheen een arm gekleede bozu (priester)
aan zijn sponde, die hem vroeg, hoe hij het maakte, en er aan
toevoegde, dat hij reeds lang gedacht had, dat de oni hem zou
wegvoeren.


Door dit laatste gezegde, dat bovendien niet al te kiesch was
uitgedrukt, werd Raiko woedend, en hij eischte verontwaardigd, dat de
priester zou vertrekken. Maar de bozu zeide hem in plaats van te
vertrekken, dat er maar één geneesmiddel was tegen zijn
ziekte. Het geneesmiddel was, dat Raiko zijn obi zou losmaken en
zijn geld onder de armen zou verdeelen. Raiko werd nog driftiger
over wat hij als een groote onbeschoftheid van den priester beschouwde.
Hij trok een dolk van onder zijn kleed te voorschijn en trachtte den
goedigen bozu te dooden. De priester vertelde Raiko zonder de
minste vrees, dat hij gehoord had van zijn gemeen voornemen, zijn brave
dienaren te ontslaan, en dat hij des nachts was gekomen, om den ouden
man zijn hartebloed af te tappen. “Nu is”, zoo sprak de
priester, “mijn doel bereikt!” en na het uitspreken van die
woorden blies hij het licht uit.


De door en door verschrikte Raiko voelde nu, hoe een spookachtig
schepsel hem naderde. De oude man stak met zijn dolk in het wilde, en
veroorzaakte zulk een opschudding, dat zijn trouwe bedienden met
lantarens de kamer binnenstormden; toen zagen zij den vreeselijken
klauw van een monster naast de vloermat van den ouden man liggen.


Toen de dienaren van Raiko met groote nauwgezetheid de kleine
bloedvlekken volgden, kwamen zij aan een kleinen berg aan het uiteinde
van den tuin, en in dien berg was een wijde opening, waaruit het
boveneinde van een ontzaglijke spin stak. Dit wezen vroeg de dienaren,
pogingen aan te wenden, om hun meester te overreden, de goden niet aan
te vallen en zich in de toekomst van inhaligheid te onthouden.


Toen Raiko die woorden uit den mond zijner dienaren hoorde, berouwde
hem zijn vroeger leven en gaf hij groote geldsommen aan de armen. Inari
had de gedaante van een spin en van een priester aangenomen, om den
vroeger zoo gierigen man een goede les te geven. 







1 De vreemde, bovennatuurlijke
eigenschappen van den vos zijn niet uitsluitend van Japanschen
oorsprong. Tallooze voorbeelden van de tooverkracht van den vos vindt
men in Chineesche legenden. Zie Vreemde Sprookjes uit een Chineesch
Studeervertrek, door H.A. Giles.


2 Zie het Land van de Gele
Lente, en andere Japansche Sprookjes van den schrijver van dit
werk.


3 “De Steen des
Doods” is ongetwijfeld één der meest merkwaardige
vossenlegenden. Zij leert ons een kwaadaardigen vos kennen, die den
vorm eener verleidelijke vrouw aanneemt bij meer dan één
verschijning. Zij komt dan en verdwijnt als een verlokkend, maar
verderf brengend wezen, een soort van Japansche opvatting van Fata
Morgana. De legende is ontleend aan een No, of lyrisch drama,
vertaald door Professor B.H. Chamberlain.


4 De cash, een munt, die
nu niet meer in gebruik is, kwam ongeveer met een stuiver overeen.


5 Ongeveer 40 cents.


6 De lever, zoowel van dieren
als van menschen, komt in de Japansche legenden dikwijls voor als
geneesmiddel voor verschillende ziekten.








Hoofdstuk VI. Jizō, de god van Kinderen.



De beteekenis van Jizō.


Jizō, de God van kleine kinderen en de God, die de bewogen zee
tot rust brengt, is ongetwijfeld de meest beminnelijke der
Buddhistische goden, hoewel Kwannon, de Godin der Barmhartigheid, in
eigenschappen veel met hem overeenkomt. De meest populaire Goden, zoowel in het Oosten
als in het Westen, zijn die, welke de meest menschelijke eigenschappen
bezitten. Hoewel Jizō van Buddhistischen oorsprong is, is hij toch
in zijn wezen Japansch, en wij kunnen hem het best beschrijven als de
schepping van tallooze Japansche vrouwen, die er naar verlangd hebben,
in de Oneindigheid, in het omsluierde leven na den dood, een wezen te
plaatsen, dat een goddelijke Vader en Moeder zou zijn voor de zielen
hunner kleinen. En dit is het wat Jizō inderdaad is, een God
uitsluitend van het vrouwelijke hart, en niet een wezen, dat heen en
weer geslingerd wordt in de haarkloverijen van in het debat vergrijsde
theologen. Een bestudeering van den aard en de karakteristieke
eigenschappen van Jizō zal ons het beste doen kennen, wat in de
Japansche vrouwen wordt gevonden; immers hij openbaart ons haar liefde,
haar zin voor het schoone en haar oneindig medelijden. Jizō heeft
al de wijsheid van Buddha zelf, met dit verschil dat Jizō Nirvana
heeft op zijde geschoven, en niet op den Gouden Lotus zit, maar door
een heerlijk schoone zelfopoffering de goddelijke speelmakker en
beschermer van Japansche kinderen is geworden. Hij is de God van
glimlachjes en lange mouwen, de vijand van booze geesten, en het
éénige wezen, dat de wonde eener moeder kan genezen, die
haar kind door den dood heeft verloren. Er is een spreekwoord, dat alle
rivieren haar weg naar zee vinden. Voor de Japansche vrouw, die haar
kleine grafwaarts heeft gedragen, kronkelen alle rivieren haar zilveren
loop naar de plaats, waar de eeuwig wachtende en eeuwig vriendelijke Jizō
is. Dit is de reden, dat moeders, die haar kinderen door den dood
hebben verloren, gebeden schrijven op kleine strooken papier, en die
volgen, terwijl zij de rivieren afdrijven op weg naar den grooten
geestelijken Vader en de Moeder, die met een liefhebbende glimlach al
hun smeekingen zullen beantwoorden.





Aan het altaar van Jizō.



“Tegenover Jizō’s altaar


Bloeien nu de kerseboomen,


Aan de wiegelende takken


Rijke bloesems zijn gekomen.





“Tegen ’t mos de rose scheemring,


Takjes door den wind bewogen,


Toonen ’t beeld in al zijn kalmte,


Als de zon verlicht de oogen.





“’k Pluk een tak in de
ochtendscheemring,


En een stroom van rose blaâdren


In welriekend frissche luchten


Zich op ’t wieglend gras vergaadren”.





“En in warme middaguren


Doe ik traag mijn vingers spelen,


Tusschen geurig zoete bloesems,


Die zich onder ’t spel verdeelen.”





“Daalt de zon ter westerkimme,


Dan laat ik de hand weer zinken,


Jizō, bloesems, zijn verdwenen,


Aan de lucht geen sterren blinken”.




Naar Clara A. Walsh.





Jizō en Lafcadio Hearn.


Lafcadio Hearn schrijft in één van zijn brieven1: “Er is
een vreemd gebruik in Izumo, dat u misschien wel belang inboezemt. Als
er een bruiloft gevierd wordt in de woning van een impopulair man op
het platte land, dragen de jonge mannen van het dorp een beeld van
Jizō, dat op den weg staat, naar de Zashiki, en kondigen de komst
van den God aan. (Dit geschiedt voornamelijk met een hebzuchtigen boer,
of een gierig gezin). Door den God wordt voedsel en wijn geëischt.
De leden van het gezin moeten binnenkomen, de godheid begroeten en al
de saké en al het voedsel geven, dat geëischt wordt,
zoolang er nog wat in huis overblijft. Het is gevaarlijk, dit te
weigeren; de jonge boeren zouden waarschijnlijk het huis plunderen.
Daarna wordt het standbeeld weer op zijn plaats gezet. Het bezoek van
Jizō wordt zeer geducht. Het wordt nooit gebracht aan personen,
die bemind zijn”.


Bij zekere gelegenheid wenschte Lafcadio Hearn, die een warme
bewondering had voor dien God, den kop en de armen van een gebroken
beeld van Jizō te herstellen. Zijn vrouw opperde bezwaren tegen
hem, en wij halen zijn eigenaardig antwoord aan, omdat het ons niet
weinig herinnert aan de laatste legende, die in dit hoofdstuk wordt
vermeld: ”Gomen, gomen! (Vergeef mij!) Ik meende alleen
eenige vreugde te schenken, naar ik hoopte. De Jizō, over wien ik
u schreef, is niet die, welken gij op de kerkhoven vindt; maar het is
Jizō, die de zeeën wil bewaken en tot rust brengen. Het is
geen droevige soort, maar gij voelt niet voor mijn denkbeeld, daarom
heb ik mijn voornemen opgegeven. Het was alleen een dwaas denkbeeld van
papa. Maar toch weende de arme Jizōsama bitter, toen hij uw
antwoord aan mij hoorde. Ik zeide hem: ‘Ik kan het niet helpen,
daar moeder San uw waren aard in twijfel trok, en meent, dat gij de
bewaker zijt van een kerkhof. Ik weet, dat gij de redder zijt van
zeeën en zeelieden. De Jizō weent zelfs nu nog.’”





“De Droge Bedding van de Rivier der
Zielen”.


Onder de aarde is de Sai-no-Kawara, of “de Droge Bedding van
de Rivier der Zielen”. Dit is de plaats, waar alle kinderen na
hun dood heengaan, en, behalve de kinderen, zij die ongehuwd zijn
gebleven. Hier spelen de kleinen met den kleinen Jizō, en hier
bouwen zij kleine torens van steenen, want in de bedding dier rivier
zijn zeer veel steenen. De moeders van die kinderen, in de
wereld boven hen, stapelen eveneens steenen op rondom de beelden van
Jizō, immers die kleine torens stellen gebeden voor; zij zijn
toovermiddelen tegen de oni, of slechte geesten. Somtijds
behalen de oni in de Droge Bedding van de Rivier der Zielen voor
een oogenblik een tijdelijke overwinning, en werpen de kleine torens
omver, die de geesten der kinderen onder zooveel gelach hebben
opgebouwd. Als een dergelijk ongeluk geschiedt, houdt het gelach op, en
vliegen de kleinen naar Jizō om bescherming te vinden. Hij
verstopt hen in zijn lange mouwen, en jaagt met zijn heiligen staf de
oni met roode oogen weg.


[image: Jizō]
Jizō




De plaats, waar de zielen der kinderen vertoeven, is een
schaduwrijke en grijs getinte wereld van donkere heuvelen en valleien,
waartusschen de Sai-no-Kawari zich een weg kronkelt. Al de kinderen
zijn gekleed in korte, witte kleeren, en als somtijds de booze geesten
hen verschrikken, dan is Jizō er steeds, die hun tranen droogt, en
is er altijd iemand, die hen weer naar hun spookachtige spelen
terugzendt.


Het volgende loflied op Jizō, bekend als “De Legende van
het Gonzen der Sai-no-Kawari”, geeft ons een prachtige en
levendige voorstelling van Jizō en van dat spookachtige land, waar
kinderen spelen:





De Legende van het Gonzen der Sai-no-Kawara.



“Niet van deez’ aarde is ’t verhaal
van de smarte,


’t Verhaal van de Sai-no-Kawara


Aan den voet van de sombere heuvels;—


Niet van deez’ aarde is ’t verhaal; toch is
het zoo droevig te hooren.


Want in de Sai-no-Kawara verzameld


Zijn kind’ren, nog jeugdig van jaren, zoo
velen,—


Kind’ren slechts twee of drie jaar,


Kind’ren van vier of vijf, kinderen nog jonger
dan tien.


In de Sai-no-Kawara zijn zij vereenigd.


En de stem van verlangen om beide hun ouders,


De stem, die weent om hun moeders en vaders—


Is niet zooals die van ’t geween van de
kind’ren op aarde,


Maar een weenen zóó droevig te
hooren,


Dat, als het gehoord werd, ’t zou dringen door
vleesch en door beend’re 


En treurig is dan ook de taak, door hen te
verrichten,—


De steenen van ’t bed der rivier te
verzaam’len.


Om daarmeê de torens van hunne gebeden te
bouwen.


De eerste dier torens, dat zijn de gebeden voor
’t heil van hun vaders;


De tweede dier torens, dat zijn de gebeden voor
’t heil van hun moeders;


De derde dier torens, dat zijn de gebeden voor broeders
en zusters en allen te huis, die zij minden.


Dit is overdag droeve ontspanning.


Maar telkens als de zon ter kimme zal gaan neigen,


Dan komen tot hen de demonen van de hel, de 
Oni,


En zeggen hun: “Wat is die arbeid hier door u
verricht?


Helaas! uw ouders, die nog leven in de
Shaba-wereld,


Zij doen niet anders dan uw lot beklagen van ’s
morgens vroeg tot laat des avonds,


Ach, hoe treurig en hoe onbarmhartig!


Waarlijk, de oorzaak der smarten, door u geleden,


Is niets dan het klagen, ’t gezucht uwer
ouders.”


En tevens zeggen zij ach, “laak ons
niet!”


De geesten werpen neer de opgehoopte torens,


En met hun ijzeren staven verspreiden zij de
steenen.


Maar zie! daar komt de leeraar Jizō,


Zoo vriend’lijk nadert hij de kind’ren in
hun droefheid:


Mijn lieven, vreest toch niet! wees nimmer angstig!


Gij arme, jonge zielen, wier aardsch bestaan zoo kort
was!


Te snel moest gij den tocht doen, den droeven, naar de
Meido,


Den langen tocht, die voert naar het gebied der
dooden!


Vertrouwt mij! ’k Ben uw Vader en Moeder in de
Meido,


De vader aller kinderen, in het gebied der
dooden!”


En om hen slaat hij teeder den schoot van ’t
schittrend kleed:


Zoo vriendlijk voelt hij mede met ’t droevig lot
der jeugd.


En hen, die nog niet loopen, biedt hij den steun van
zijn shakujo2,


Hij streelt, omhelst de kleinen, hij drukt hen aan zijn
boezem,


Zoover gaat ’t medelijden en mint hij de arme
kleinen.


Namu Amida Butsu!3




Naar Lafcadio Hearn.


Die verblijfplaats van de zielen van kinderen is zeker geen ideaal
land. Het is Jizō, en niet zijn land, die zijn oorsprong heeft in
de harten der Japansche vrouwen. De strenge Buddhistische leer van
oorzaak en gevolg, van geboorte en wedergeboorte, is zelfs op kleine
kinderen van toepassing. Maar indien het Groote Wiel van het Bestaan
met onfeilbare kracht rondwentelt, en alleen gaat stilstaan, als het
verlangen naar niet-bestaan eindelijk in Nirvana vervuld is, dan staat
Jizō liefhebbend aan de voeten van het Noodlot, en maakt het pad
gemakkelijker, waarop de voeten van kleine kinderen zich zoo zacht
bewegen.





Het Hol van de Geesten der Kinderen.


Er was in Japan een hol, bekend onder den naam van Kyu-Kukedo-San,
of Oud Hol, en diep daarin kan men een beeld van Jizō vinden, met
zijn mystieken juweel en zijn heiligen staf. Vóór
Jizō staat een kleine torii4 en een paar gohei5, beide symbolen van
het Shintō-geloof; maar, zooals Lafcadio Hearn opmerkt, “die
vriendelijke godheid heeft geen vijanden; aan den voet van den vriend
van de geesten der kinderen vereenigen zich beide geloofsopvattingen in
teedere eerbewijzen”. Hier ontmoeten elkander de geesten van
kleine kinderen, die zachtkens samen fluisteren, terwijl zij zich
telkens buigen, om hun torens van steenen te bouwen. Des nachts kruipen
zij over de zee uit hun Droog Bed van de Rivier der Zielen, en bedekken
het zand in het hol met hun spookachtige voetstappen, terwijl zij
voortdurend die gebeden van steen opbouwen, onder het vriendelijk
lachen van Jizō over hun liefderijk werk. Zij vertrekken
vóór de opkomst van de zon, immers men zegt, dat de
dooden er te beangst voor zijn, te staren op de Godin der Zon, en
voornamelijk zijn die kinderen bevreesd voor haar heldere gouden
oogen.





De Fontein van Jizō.


Een ander schoon hol in zee bevat de Fontein van Jizō. Het is
een fontein van vloeiende melk, waar de zielen der kinderen haar dorst
lesschen. Moeders, die lijden aan gebrek aan melk, komen aan die
fontein en bidden tot Jizō, en moeders, die meer melk hebben dan hun
kinderen noodig hebben, bidden denzelfden God, dat hij wat van haar
melk wegneme en het geve aan de zielen van kinderen in zijn
uitgestrekt, schaduwrijk koninkrijk. En men zegt, dat Jizō hun
gebeden verhoort.





Hoe Jizō zich een goede daad herinnerde.


Een vrouw, Soga Sadayoshi genaamd, voedde voor haar levensonderhoud
zijdewormen, en verzamelde hun zijde. Op zekeren dag, toen zij den
tempel van Ken-cho-ji bezocht, meende zij, dat een beeld van Jizō
er koud uitzag, en ging zij naar huis, vervaardigde een muts, keerde
daarmede terug, en plaatste die op het hoofd van Jizō, terwijl zij
zeide: “Was ik maar rijk genoeg, om u een kostbare bedekking te
geven voor uw geheele verheven lichaam; maar helaas! ik ben arm, en
zelfs deze muts, die ik u aanbied, is niet waardig, door uw goddelijken
geest te worden aangenomen.”


Op haar vijftigste jaar stierf de vrouw, en daar haar lichaam
gedurende drie dagen warm bleef, wilden haar bloedverwanten geen verlof
geven, haar te begraven. Op den avond van den derden dag echter keerde
zij, tot groote verbazing en vreugde van hen, die in haar nabijheid
waren, weer in het leven terug.


Korten tijd nadat de vrouw weer haar gewone werkzaamheden had
hervat, verhaalde zij, hoe haar ziel verschenen was voor den grooten en
verschrikkelijken Emma-Ō, den Heer en Rechter der dooden, en hoe
dat gevreesde wezen op haar vertoornd geweest was, omdat zij in strijd
met de leerstellingen van Buddha tallooze zijdewormen had gedood.
Emma-Ō was zóó vertoornd geweest, dat hij bevolen
had, haar in een pot te werpen, die met gesmolten metaal was gevuld.
Terwijl zij in ontzettenden zielsangst het uitschreeuwde, kwam
Jizō naast haar staan, en toen hield het metaal onmiddellijk op,
haar te branden. Nadat Jizō vriendelijk met de vrouw had gesproken,
voerde hij haar naar Emma-Ō, en verzocht hem, dat aan haar, die
eens één van zijn beelden had warm gehouden, vergiffenis
zou worden geschonken. En Emma-Ō vervulde den wensch van den
steeds liefhebbenden en medelijdenden God, en de vrouw kon weder
terugkeeren naar de zonnige wereld van Japan. 







1 De Japansche Brieven van
Lafcadio Hearn, uitgegeven door Elizabeth Bisland.


2 Heilige staf.


3 “Heil Almachtige
Buddha!”


4 Een poort.


5 Een Tooverroede, waaraan
strooken wit papier afhangen, die in kleine, hoekige bossen (gohei)
gesneden zijn, die de offers moeten voorstellen van kleedingsstof, die
oudtijds op feestdagen gebonden werden aan takken van den heiligen
cleyeraboom.—B.H. Chamberlain.








Hoofdstuk VII. De Legende in de Japansche
Kunst.



De Beteekenis der Japansche Kunst.


Sir Alfred East beschreef in zijn voordrachten over Japansche kunst
die kunst als “groot in kleine zaken, maar klein in groote
zaken”, en dit is, in het algemeen gesproken, zeer juist. De
Japansche kunstenaar munt uit in het schilderen van bloemen, insecten
en vogels. Hij slaagt er voortreffelijk in, de kronkeling van een golf
te schilderen, of een tak met kersebloesems in het licht der volle
maan, de vlucht van een reiger, een groep pijnboomen, of een karper,
die in een rivier zwemt; maar die uitnemende gave van nauwkeurige en
haarfijne detailleering schijnt hem te hebben verhinderd, datgene te
teekenen, wat wij een groot genrestuk noemen, een historische tafereel
met een groot aantal figuren. Dat ernstige verlangen, om verschillende
fragmenten naar de Natuur te schilderen, was geen kleingeestig of
academisch begrip. De kunst was niet uitsluitend bestemd voor den 
kakemono, of hangende rol, om in een nis van een Japansch huis te
worden opgehangen, ten einde een korten tijd te worden bewonderd, om
dan weer door een ander te worden vervangen. De kunst in Japan was
universeel, zooals dit in geen ander land ter wereld het geval is
geweest; een goedkoope handdoek had een behagelijk patroon, en zelfs
speelkaarten waren, in afwijking van de onze, kunstwerken.


Men heeft dikwijls beweerd, dat de vrouw in de Japansche kunst
houterig is. Dit is inderdaad niet het geval, indien wij door houterig
verstaan: geheel zonder uitdrukking; maar het is noodzakelijk, dat wij
eerst iets weten omtrent de Japansche vrouw in het leven zelf, voordat
wij ons een denkbeeld kunnen vormen van de wijze, waarop zij in de
kunst wordt voorgesteld. Er is een schat van traditie achter dat
schijnbaar onbewegelijke gelaat. Het is een merkwaardig feit, dat elk
gelaat, zoolang wij nog niet gewend zijn aan de verschillende Japansche typen,
zóózeer op de andere gelijkt, dat er geen sprake is, ze
van elkander te kunnen onderscheiden, en wij zouden er toe kunnen
komen, te meenen, dat de natuur in Japan er mede tevreden is geweest,
dezelfde gelaatstrekken telkens te herhalen, doch zouden dan vergeten,
dat ook wij aan de Japanners op het eerste gezicht geen verschil in
type vertoonen. Het Japansche gelaat is in de kunst niet zonder
uitdrukking, maar het is een uitdrukking, die tamelijk afwijkt van die,
waarmede wij vertrouwd zijn, en dit is in het bijzonder het geval bij
het schilderen van Japansche vrouwen. De meesten van ons hebben een
aantal gekleurde prenten gezien, aan dit onderwerp gewijd, en die niet
de minste schaduw op het gelaat vertoonen. Wij zouden geneigd zijn te
beweren, dat dit weglaten van schaduw een bijzonder vlakke uitdrukking
aan het gelaat geeft, en daarom de opmerking te maken, dat het ons
voorgelegde werk van weinig kunst getuigt. Maar het is inderdaad geen
gebrek aan kunst, want het Japansche gelaat is vlak, en de
kunstenaars uit dat land vergeten nooit dit karakteristieke weer te
geven. Gekleurde prenten, die Japansche vrouwen voorstellen, drukken
geen gemoedsbeweging uit—een glimlach, een gebaar van smachtend
verlangen ontbreekt; maar het zou verkeerd zijn, uit het feit, dat wij
zooveel negatieve eigenschappen vinden, te besluiten, dat een gekleurde
prent van dien aard geen gevoel uitdrukt, en dat de algemeene indruk
popperig en weinig belangrijk is. Wij moeten er om denken, hoe lang de
periode geduurd heeft, dat de Japansche vrouw is onderdrukt geworden.
Een slechts oppervlakkige studie van die belangrijke verhandeling van
Kaibaira, die bekend staat onder den naam van Onna Daigaku, of
“Meerdere Kennis voor Vrouwen”, zal ons leeren inzien, dat
het de plicht van iedere Japansche vrouw is, lieftallig, vriendelijk en
deugdzaam te zijn; zonder morren te gehoorzamen aan hen, die gezag over
haar hebben, en bovenal haar gevoelens te onderdrukken. Als wij dit
alles in
aanmerking nemen, zullen wij geleidelijk tot de ontdekking komen, dat
er kracht en geen zwakheid is in een portret van een Japansche vrouw;
een rustige en waardige schoonheid, waarin elke opwelling in bedwang
wordt gehouden, als het ware gehuld in een wolk van strenge
overlevering. Toch heeft de Japansche vrouw, hoewel voortdurend omringd
door de strengste tucht, ons een type van vrouwelijkheid gegeven, dat
voortreffelijk is in haar ware innemendheid van karakter, en de
Japansche kunstenaar heeft de toovermacht van hare bekoring weten te
vatten. In de buiging harer lijnen geeft hij ons een beeld van de
sierlijkheid van een door den wind bewogen wilg, in de patronen op haar
kleed de belofte van de lente, en achter den kleinen, rooden mond een
rijkdom van onbegrensde mogelijkheden.


Japan had haar kunst te danken aan het Buddhisme, en deze werd
ontwikkeld en onderhouden onder Chineeschen invloed. Het Buddhisme gaf
Nippon haar schilderkunst, haar wandversieringen en haar uitnemend
beeldhouwwerk. De Shintō-tempels waren streng en eenvoudig, die
der Buddhisten gevuld met alles, wat de kunst hun kon geven; en ten
slotte, en dit was niet de minst belangrijke factor, door het Buddhisme
werd in Japan de tuinbouwkunst ingevoerd, met al haar uitgewerkt en
schoon symbolisme.


Een Japansch kunstcriticus heeft eens geschreven: “Indien te
midden van een penseelstreek een houw van een zwaard het penseel had
doorgehakt, zou deze gebloed hebben”. Hieruit mogen wij afleiden,
dat de Japansche kunstenaar zijn geheele hart en zijn geheele ziel in
zijn werk legde; het was een deel van hem zelf, iets wat zijn leven
beheerschte, iets wat innig aan godsdienst verwant was. Het is dan ook
niet te verwonderen, dat hij, met die groote kracht achter zijn
penseel, in staat was die buitengewone levendigheid en beweeglijkheid
aan zijn werk te geven, die zoo treffend is weergegeven in portretten
van tooneelspelers. 


Hoewel wij tot nu toe den Japanschen kunstenaar alleen hebben
doorzien als een meester in kleine zaken, toch heeft hij met groote
trouw en met uitnemend gevolg de Goden en Godinnen van zijn land
voorgesteld, en een aantal van de mythen en legenden, die met dezen
samenhangen. Terwijl hij uitmuntte in het weergeven van het schoone,
niet minder muntte hij uit in de beschrijving van het afgrijselijke,
immers geen kunstenaar ter wereld, met uitzondering van die uit China,
is er in geslaagd, het bovennatuurlijke met beteren uitslag weer te
geven. Wat een verschil is er tusschen een uitnemende afbeelding van
Jizō of Buddha of Kwannon en de afbeelding van een Japanschen
boozen geest! Buitengewone schoonheid en leelijkheid kan men in de
Japansche kunst te vinden, en zij, die genot vinden in de talrijke
afbeeldingen van den berg Fuji en de kleuren der afbeeldingen van de
vrouwen van Utamaru, zal zich vol afschuw afwenden van de spookachtige
voorstellingen van bovennatuurlijke wezens.





De Goden van Geluk.


Een aantal van de legendarische verhalen, die in dit boek worden
medegedeeld, zijn in beeld gebracht door Japansche kunstenaars, en in
dit hoofdstuk stellen wij ons voor, de legenden in de Japansche kunst
te behandelen, die tot nu toe nog niet zijn vermeld. Een geliefkoosd
onderwerp van den Japanschen kunstenaar is ongetwijfeld dat van de
Zeven Goden van het Geluk, welk onderwerp bijna altijd wordt behandeld
met dartele goede luim. Men vond daar Fukurokuju, met een bijzonder
groot hoofd, en vergezeld van een kraanvogel, een hert of een
schildpad; Daikoku, die op rijstbalen stond en door een rat werd
vergezeld; Ebisu, die een visch droeg; Hotei, den vroolijken God van
het Lachen, de personificatie van de uitdrukking: “Lach en je
zult dik worden”. Dan was er Bishamon, die schitterde in zijn
wapenrusting, en die een speer en een afgodstempeltje droeg; Benten, de
Godin van Schoonheid, Rijkdom, Vruchtbaarheid en Nakomelingschap;
terwijl Jurōjin zeer veel overeenkomst had met Fukurokuju. Die
Zeven Goden van het Geluk, of nauwkeuriger uitgedrukt, Zes Goden en
één Godin, schijnen hun oorsprong ontleend te hebben aan
het Shintōisme, Taoïsme, Buddhisme en het Brahmanisme, en
zijn blijkbaar afkomstig uit de zeventiende eeuw.





Het Schip met Wonderschatten.


De Japansche kunstenaar houdt er van, om in verband met dit
onderwerp de Goden van het Geluk te schilderen als vroolijke en
gezellige passagiers aan boord van de Takarabuna, of het schip
met wonderschatten, waarvan wordt verhaald, dat het ieder jaar op
oudejaarsavond de haven binnenzeilt met geen mindere lading dan den
Hoed der Onzichtbaarheid, de Voorspoedbrengende Regenjas, den Heiligen
Sleutel, de Onuitputtelijke beurs, en andere merkwaardige
wonderschatten. Tegen dien tijd van het jaar worden afbeeldingen van
het Schip met Wonderschatten onder de houten peluwen der kinderen
geplaatst, en men zegt, dat dit gebruik de kinderen gelukkige droomen
brengt.



“Slaap, lieveling, totdat de bel der
duisternis


De sterren brengt, beladen met een droom.


Want met dien droom zult gij ontwaken,


Tusschen lachen en gezang”.




Yone Noguchi.





Het Wonderdadige in de Japansche Kunst.


Onder andere legenden is ook bekend die van Hidari Jingorō, den
beroemden beeldhouwer, wiens meesterstuk, toen het voltooid was, levend
werd, welke legende ons sterk herinnert aan de geschiedenis van
Pygmalion. Er zijn andere legenden verbonden aan het tot leven wekken
van Japansche kunstwerken. Het gebeurde eens, dat een aantal boeren
veel last ondervonden van de verwoesting in hunne tuinen, welke
verwoesting het gevolg was van een wild dier. Toevallig ontdekten zij, dat
de indringer een groot zwart paard was, en toen zij er jacht op
maakten, verdween het plotseling in een tempel. Toen zij het gebouw
binnentraden, zagen zij, dat de schilderij van Kanasoka, die een
zwarten hengst voorstelde, door de groote inspanning van even te voren,
dampte! De groote kunstenaar teekende er onmiddellijk een touw op, dat
het paard aan een paal vastbond, en van dat oogenblik af bleven de
tuinen der boeren ongedeerd.


Het verhaal loopt, dat de groote kunstenaar Sesshiu, toen hij nog
een kleine jongen was, voor straf stevig werd vastgebonden in een
Buddhistischen tempel. Hij gebruikte toen zijn overvloedige tranen als
inkt, en zijn teen als penseel, en schetste op die wijze enkele ratten
op den vloer. Onmiddellijk werden die ratten levend en knaagden het
touw door, dat hun jeugdigen ontwerper had vastgebonden.





Hokusai.


Er is iets meer dan enkel legende in die verhalen, als wij geloof
mogen hechten aan de woorden van den beroemden kunstenaar Hokusai,
wiens “Honderd Gezichten op Fuji” beschouwd worden als de
schoonste landschapschilderingen der Japansche kunstenaars. Hij schreef
in de inleiding van zijn werk: “Als ik negentig jaar oud ben, zal
ik het mysterie der dingen doorgronden; als ik honderd jaar ben, zal ik
een wonderbaarlijke hoogte hebben bereikt; en als ik honderd tien jaar
oud ben, zal alles, wat ik schilder, tot zelfs stipjes en lijnen,
levend zijn”. Wij behoeven hier niet bij te voegen, dat Hokusai
den leeftijd van honderd tien jaar niet heeft bereikt. In de laatste
uren van zijn leven schreef hij de volgende regels, die later op zijn
graftombe geschreven zijn:



“Mijn ziel, veranderd in een Dwaallicht,


Kan rustig komen en verdwijnen over
zomervelden”.




Met dat krachtige dichterlijke gevoel, dat voor de Japanners zoo
kenschetsend is, beteekende de Eeuwigheid voor Hokusai een onbeperkten
tijd, waarin hij zijn geliefkoosd werk kon voortzetten—en hij al
de bewonderingswaardige streken van zijn penseel kon volmaken en
daaraan leven kon schenken. Evenals in het oude Egypte, zoo kan ook in
het Oude Japan, het leven hier namaals niet anders beteekenen dan waar
geluk, met periodiek herhaalde bezoeken op aarde, en in die opvatting
ligt een fijne en bijna pathetische paradox, die het als het ware
voorstelt, alsof de Eeuwigheid voortdurend beladen wordt met versche,
aardsche herinneringen. In beide landen zien wij, hoe de geest terug
verlangt naar zijn oude menschelijke verblijfplaatsen. In Egypte keerde
de ziel terug door middel van het lichaam, waarin zij vroeger gehuisd
had, en in Japan schonk het doodenfeest, elders door ons beschreven, de
gelegenheid, opgewekt van geest de wereld in Emma-Ō te verlaten en
gedurende drie dagen in het midden van Juli Japan te bezoeken, een
land, dat schooner en de zielen blijkbaar dierbaarder is dan eenige
voorstelling, die zich een Japanner van een leven na den dood kan
maken. Maar het blijkt, dat Hokusai het doet voorkomen, alsof zijn
bezoeken niet altijd in den zomer zullen plaats hebben, maar dat hij
veeleer herhaaldelijk in alle jaargetijden zal komen en verdwijnen.


Een Japansch dichter heeft geschreven:



”’t Is vreeslijk, als men, sluipend,
zacht


Een geest ziet zwerven onverwacht,


In ’t holle van den
nacht,


Den killen duistren
nacht;


Een groenig-grijzen
geest,


Een schim, eens mensch
geweest,


Nu zonder kracht


Dwalende eenzaam in


Duisteren nacht.




Naar Clara A. Walsh.





Geesten en Spoken.


Het is nauwelijks minder schrikwekkend, geesten, spoken en andere
bovennatuurlijke wezens op een Japansche schilderij te ontmoeten. Wij
vinden geesten met lange halzen, die vreeselijk glurende gezichten te
dragen hebben. Hun hals is zóó lang, dat het schijnt,
alsof het spookachtige hoofd over alles heen en in alles kan zien met
een duivelsch en ontzettend genot. De ghoul, die in de Japansche
kunst wordt voorgesteld als een kind van drie jaar, heeft rossig bruin
haar, en zeer lange ooren, en wordt dikwijls geschilderd als bezig met
het eten van de nieren van lijken. Het afgrijselijke wordt in dit
gedeelte der Japansche kunst tot bijna in het ondragelijke op den
voorgrond gebracht, en de voorstelling, die een nog levend Japansch
kunstenaar ons geeft van een optocht van geesten, is zóó
akelig en weerzinwekkend, dat wij dien optocht zeker niet gaarne zouden
tegenkomen op het midden van den dag, en dus nog veel minder in het
holle van den duisteren nacht.1





Een Tuin met Doodshoofden.


De voorstelling, die de Japansche kunstenaar van een tuin geeft, met
zijn pijnboomen en steenen lantarens, en meren, waarvan de oevers met
azalea’s zijn beplant, is meestal bijzonder schoon. Hiroshige
heeft, zooals zooveel Japansche kunstenaars, een tuin geschilderd,
waarop sneeuw is gevallen; maar in één van zijn
schilderijen schildert hij de sneeuw, terwijl zij in een aantal
doodshoofden verandert; hij heeft die fantastische voorstelling
ontleend aan de Heike Monogatari.


Men moet zich niet voorstellen, dat de Japansche kunstenaar, als hij
het ééne of andere bovennatuurlijke wezen schildert of
een tafereel uit de ééne of andere mythe weergeeft,
uitsluitend het afzichtelijke en afgrijselijke aanpakt. Het
afzichtelijke en afgrijselijke wordt zeker met groote levendigheid en
dramatische kracht geschilderd, maar een aantal Japansche kunstenaars
schilderen ook de Goden en Godinnen van het Oude Japan met veel
aanminnigheid en bekoorlijkheid.





De Droom van Rosei2.


De Japansche versierselen verduidelijken dikwijls een oude legende.
Wij zien somtijds op een tsuba (gevest van een degen) een
pijnboom met menschen, die in de takken zitten. Één man
draagt een banier, terwijl twee andere op muziekinstrumenten spelen. Er
is een aardige legende aan die vreemde teekening verbonden, en hoewel
die van Chineeschen oorsprong is, verdient zij een plaats te vinden in
dit werk, omdat zij één van die fantastische Chineesche
legenden is, die in de Japansche litteratuur en kunst is ingeweven, in
het kort één van de geliefkoosde onderwerpen is geworden
van Chineesche kunstenaars, en van hen, die de No, of het
lyrische drama van Nippon, bijwonen.


Rosei bereikte in oude tijden de oude herberg van Kantan,
zóó vermoeid van zijn reis, dat hij onmiddellijk toen
zijn hoofd zijn hoofdkussens aanraakte, in slaap viel. Het was geen
gewoon hoofdkussen, maar kon zeer goed beschreven worden als het
Tooverkussen der Droomen, immers zoodra Rosei in slaap was gevallen,
naderde hem een afgezant, die zeide: “Ik ben door den Keizer van
Ibara afgezonden, om u mede te deelen, dat Zijne Majesteit wenscht
afstand te doen van den troon en u in zijn plaats te stellen. Wees zoo
goed in den palankijn plaats te nemen, die u wacht, en de dragers
zullen u spoedig naar de hoofdstad dragen.”


Rosei, ten hoogste verbaasd door wat hij had gezien en gehoord, nam
plaats in den palankijn, die bezaaid was met edelgesteenten van
schitterenden glans, en werd naar een prachtig land gevoerd, dat het
best in het volgende gedicht is beschreven:



Want nog nooit in die oude Keizerlijke zalen,


Zich badend in den glans, dien ’t maanlicht uit
deed stralen, 


Of waar de draak zich heft op wolken in den Hooge,


Was er zoo groote wellust voor de oogen!


Met zilver en met goud was overdekt de grond.


Vier poorten in de hoeken van de zalen


Vertoonden, als men d’ oogen rond liet
dwalen,


Juweelen schoon als men nooit ergens vond,


En drommen in kleedij, die fonkelde van licht,


Vertoonden overal een schitterend gezicht.


Zóó schoon was ’t al te zien,


Dat ’t sterflijk oog misschien


Zich waande vóór de poort van ’t
schittrend hemelrijk.


Hier gaf het gansche volk van liefde en mildheid
blijk,


Door ’t bieden van de schoonste en edelste
geschenken,


Zoo kostbaar als men zich ’t gemunte goud kan
denken.


En ginds de minderen, die deelden in het wonder,


Vazallen, naderend, vermetel, vol van moed,


Van wie een ieder fier zijn vaandel wapp’ren
doet,


Dat ’t gansche luchtruim vult met heldren
kleurengloed,


Terwijl de lucht weerklinkt, als rolde luid de
donder.




Naar B.H. Chamberlain.


Rosei bevond zich in een tooverland, waar de Natuur òf haar
natuurlijke wetten vergat, òf door de bevolking van dat land tot
nieuwe wonderen gebracht werd. In het oosten was een zilveren hemel,
waarover de gouden zon scheen, en in het westen was er een gouden
heuvel, waarover de maan haar zilveren licht uitgoot.



De tijd wordt niet door herfst of lente aangeduid,


En zon zoowel als maan vergeet te spoeden langs haar
weg,


Als zij het druk gewoel der rijke poorten zien.




Naar B.H. Chamberlain.


Het geheele gronddenkbeeld van dit bekoorlijke verhaal schijnt uit
te drukken, dat dit land niet alleen een land was van eeuwige jeugd,
maar ook een land, waar de Natuur de jaargetijden samenvoegde, waar
altijd kleur en bloesem gevonden werd, en waar geen bloem
verwelkte.


Toen Rosei vijftig jaar in dit heerlijke land had geleefd en
geregeerd, kwam op zekeren dag een minister bij hem, en verzocht hem te
drinken van het Levenselixir, opdat hij, evenals zijn onderdanen,
eeuwig zou leven.


De vorst dronk het Elixir, “te midden van de schitterendste
pracht en het grootste vreugdebetoon, ooit over een sterveling
uitgegoten”. Rosei meende, dat hij den Dood had beroofd van
hetgeen hem toekwam, en bracht een leven van poëtische, ja zelfs
zinnestreelende verrukking door. Hij gaf weelderige feesten aan zijne
hovelingen, feesten, die zonder onderbreking de zon en de maan zagen,
waar bekoorlijke meisjes dansten, en waar eindeloos muziek en gezang
werd gehoord.


Het bleek echter, dat die vroolijke feesten, dat kleurig
praalvertoon, toch niet eeuwigdurend waren, want eindelijk werd Rosei
wakker en ontdekte hij, dat hij op “Kantans” peluw rustte.
De zedenmeester komt op dit oogenblik ten tooneele met het volgende
gedicht:



“Maar wie dit goed bedenkt,


Ziet dat het leven steeds aan elk hetzelfde
schenkt;


Komt eenmaal toch de dood—een eeuw van
zaligheid


Zinkt als een schoone droom terug in d’
eeuwigheid.




Naar B.H. Chamberlain.


Rosei kwam na die fantastische ondervinding tot het besluit, dat
“het leven een droom” is, dat ook de eerzucht een droom is;
en na die Buddhistische leerstelling te hebben in zich opgenomen,
keerde hij naar zijn eigen huis terug.





Een Kakemono Geestverschijning.3


Sawara was een leerling in de woning van den kunstenaar Tenko, die
een vriendelijk en bekwaam onderwijzer was, terwijl Sawara, zelfs reeds
toen hij zijn kunstenaarsloopbaan aanving, veel voor de toekomst
beloofde. Kimi, de nicht van Tenko, wijdde haar geheelen tijd aan haar
oom en aan het bestuur van diens huishouding. Kimi was een schoone
maagd, en het duurde niet lang, of zij werd smoorlijk verliefd op
Sawara. De jonge leerling vond haar buitengewoon bekoorlijk, zelfs
zóó, dat hij, als het noodig was, voor haar wilde
sterven, en in zijn hart was hij heimelijk op haar verliefd. Hij deed in
tegenstelling met Kimi, van zijn liefde echter weinig naar buiten
blijken, daar hij zijn volle aandacht moest wijden aan zijn werk; wel
was dit ook bij Kimi het geval, maar terwijl bij Sawara zijn werk boven
zijn liefde ging, was voor Kimi alleen de liefde van beteekenis.


Terwijl Tenko op zekeren dag een bezoek bracht, kwam Kimi naar
Sawara toe, en daar zij niet langer haar liefde kon bedwingen, deelde
zij hem mede, hoezeer zij hem liefhad, en vroeg, of hij haar wilde
huwen. Nadat zij dit verzoek had gedaan, zette zij thee voor haar
minnaar neer, en wachtte zijn antwoord af.


Sawara deelde haar liefde, en zeide, dat het hem innig zou
verheugen, met haar te huwen, maar hij voegde er aan toe, dat het
huwelijk niet binnen de eerste twee of drie jaar kon plaats hebben,
daar hij zich eerst een zelfstandigen werkkring moest hebben verworven
en een beroemd kunstenaar moest geworden zijn.


Sawara, die zijn kunstkennis wilde vermeerderen, besloot te gaan
studeeren onder een beroemd schilder, Myokei genaamd, en nadat hij
alles had geregeld, nam hij afscheid van zijn meester en van Kimi,
terwijl hij beloofde, dat hij dadelijk zou terugkeeren, als hij zich
een naam had verworven en een groot kunstenaar was geworden.


Twee jaren gingen voorbij zonder dat Tenko of Kimi eenig nieuws van
Sawara vernamen. Een aantal aanbidders van Kimi kwamen telkens bij haar
oom met huwelijksaanzoeken, en Tenko overlegde bij zich zelf, wat hij
onder die omstandigheden zou doen, toen hij een brief ontving van
Myokei, waarin deze mededeelde, dat Sawara uitnemend werk leverde, en
dat hij wenschte, dat zijn voortreffelijke leerling met zijn dochter
zou huwen.


Tenko meende, misschien wel niet ten onrechte, dat Sawara Kimi
geheel had vergeten, en dat hij niets beter kon doen dan haar ten
huwelijk te geven aan Yorozuya, een vermogend koopman, en zoo ook den
wensch te vervullen van Myokei, dat Sawara zou huwen met de dochter
van den grooten schilder. Met dat doel voor oogen besloot Tenko een
list te gebruiken, en riep hij Kimi bij zich en sprak:


“Kimi, ik heb een brief ontvangen van Myokei, en ik vrees, dat
het treurige nieuws, dat die brief bevat, u zeer veel verdriet zal
doen. Myokei wenscht, dat Sawara met zijn dochter huwt, en ik heb hem
geantwoord, dat ik mijn volle toestemming geef voor die verbintenis. Ik
ben er zeker van, dat Sawara u heeft veronachtzaamd, en daarom ben ik
er op gesteld, dat gij met Yorozuya huwt, die, naar mijn innige
overtuiging, een voortreffelijk echtgenoot voor u zal zijn.”


Toen Kimi die woorden hoorden, weende zij bitter, en ging zonder een
woord te spreken naar haar kamer.


Des morgens kwam Tenko in het vertrek van Kimi, maar zijn nicht was
verdwenen, en zelfs na een langdurig onderzoek, dat volgde, was hij
niet in staat te ontdekken, waar zij gebleven was.


Toen Myokei het antwoord op zijn brief had ontvangen, deelde hij den
veelbelovenden kunstenaar mede, dat hij wenschte, dat hij zijn dochter
zou huwen, opdat er aldus een schildersfamilie zou worden gesticht;
maar Sawara was verbaasd, toen hij dit buitengewone nieuws vernam, en
vertelde dat hij de eer, van zijn schoonzoon te worden, niet kon
aannemen, omdat hij reeds verloofd was met de nicht van Tenko.


Sawara zond nu, helaas te laat, brieven naar Kimi, en toen hij geen
antwoord kreeg, vertrok hij naar zijn oude woonplaats, kort na den dood
van Myokei.


Toen hij de kleine woning bereikte, waar hij zijn eerste lessen in
de schilderkunst had ontvangen, vernam hij tot zijn groote ergernis,
dat Kimi haar ouden oom had verlaten, en na eenigen tijd trouwde hij
met Kiku (“Chrysanthemum”), de dochter van een vermogend
landbouwer.


Korten tijd na zijn huwelijk werd hem door den Heer van Aki
opgedragen, de zeven tooneelen der eilanden Kabakarijima te schilderen,
die op gouden schermen moesten worden aangebracht. Hij vertrok dadelijk
naar die eilanden en maakte een aantal ruwe schetsen. Terwijl hij
daarmede bezig was, ontmoette hij aan het strand een vrouw met een rood
kleed om de lendenen, en met loshangend haar, dat over haar schouders
viel. Zij droeg kreeften in haar mand, en zoodra zij Sawara zag,
herkenden zij hem.


[image: Eene Kakemono Geestverschijning]
Eene Kakemono Geestverschijning




“Gij zijt Sawara en ik ben Kimi”, zoo sprak zij,
“met wien gij verloofd zijt”. “Het gerucht omtrent uw
huwelijk met de dochter van Myokei was valsch, en mijn hart is innig
verheugd, want niets staat ons huwelijk nu meer in den weg”.


“Helaas! arme, vreeselijk verongelijkte Kimi, dat kan niet
geschieden”, antwoordde Sawara. “Ik dacht, dat gij Tenko
hadt verlaten en mij vergeten waart, en daar ik overtuigd was, dat dit
werkelijk waar was, heb ik Kiku, de dochter van een landbouwer,
gehuwd”.


Kimi sprong als een opgejaagd hert, zonder een woord te zeggen,
langs het strand en trad haar kleine hut binnen, terwijl Sawara achter
haar aan holde en haar voortdurend bij haar naam riep. Hij zag voor
zijn oogen, hoe Kimi een mes opnam, en dat in haar hals stak; een
volgend oogenblik lag zij dood op den grond. Sawara weende, toen hij
haar in den dood aanschouwde, en lette op de vredige schoonheid van den
Dood op haar wangen, terwijl hij voor het eerst een stralenkrans zag in
haar door den wind uitgespreide haren. Zij was nu zóó
schoon en zóó liefelijk, dat hij, zoodra hij zijn tranen
had bedwongen, een schets maakte van de vrouw, die hem
zóózeer had liefgehad, maar door het lot
zóó diep was getroffen. Boven het peil van den vloed
begroef hij haar, en toen hij zijn eigen huis had bereikt, haalde hij
de ruwe schets te voorschijn, schilderde een beeld van Kimi, en hing
die als Kakemono aan den muur. 





Kimi vindt vrede.


Dienzelfden nacht werd hij wakker en ontdekte, dat het beeld op de
Kakemono tot leven was gewekt, en dat Kimi met de wond in haar hals en
met hangende haren vóór hem stond. Elken nacht keerde zij
terug, een stil en betreurenswaardig beeld, totdat ten slotte Sawara,
die niet langer in staat was, die beproeving te dragen, de 
Kakemono ten geschenke gaf aan den Tempel van Korinji, en zijn
vrouw naar haar ouders terugzond. De priesters van den tempel van
Korinji baden dagelijks voor de ziel van Kimi, en langzamerhand vond
Kimi vrede en rust, en kwelde zij ook Sawara niet meer. 







1 Zie Oude Sproken en
Folk-lore van Japan, door R. Gordon Smith.


2 Ontleend aan het No
drama, vertaald door B.H. Chamberlain.


3 Zie Oude Sproken en
Folk-lore van Japan door R. Gordon Smith. Een Kakemono is een
prent, tusschen twee houten staven bevestigd, die kan worden opgerold
of aan den muur gehangen.









Hoofdstuk VIII: De Gelieven, die elkander alleen bij
helderen hemel bezoeken, en het kleed van veeren.



De Sterrenhemel.


Een van de meest romantische der oude Japansche feesten is het feest
van Tanabata, het Wevende Meisje. Het wordt gevierd op den zevenden dag
der zevende maand, en het was gebruikelijk, dat bij die gelegenheid
versch gesneden bamboe’s werden geplaatst op de daken der huizen,
of dat zij in den grond werden gestoken, vlak bij de huizen. Gekleurde
strooken papier werden aan die bamboe’s bevestigd, en op iedere
papierstrook was een gedicht geschreven ter eere van Tanabata en haar
echtgenoot Hikoboshi, zooals bij voorbeeld het volgende: “Daar
Tanabata sluimert tot aan het aanbreken van den dageraad, terwijl haar
lange mouwen opgerold zijn, wekt haar, o ooievaars, niet door uw
geklepper”. Men zal zich van dit feest een betere voorstelling
maken, als wij de legende hebben beschreven, die daarmede
samenhangt.


De God van het Uitspansel had een bekoorlijke dochter, Tanabata
genaamd, die het grootste gedeelte van haar tijd doorbracht met het
weven van gewaden voor haar doorluchtigen vader. Op zekeren dag, toen
zij aan haar weefstoel zat, zag zij toevallig een schoonen jongeling,
die een os voortleidde, en onmiddellijk werd zij op hem verliefd. De
vader van Tanabata, die haar meest heimelijke gedachten kon raden,
stemde onmiddellijk in hun huwelijk toe. Ongelukkig echter hadden zij
elkander wel zeer innig, maar onverstandig lief, met dit gevolg, dat
Tanabata haar weven veronachtzaamde, terwijl de os van Hikoboshi vrij
kon ronddolen over de Hooge Vlakte des Hemels. De God van het
Uitspansel werd uiterst vertoornd, en beval, dat die al te vurige
gelieven in het vervolg door de Hemelsche rivier zouden gescheiden
zijn. In den zevenden nacht der zevende maand vormde, als het weer gunstig
was, een groote menigte vogels een brug over de rivier, en op die wijze
waren de gelieven in staat elkander te bezoeken. Het was zelfs niet
eens zeker, dat dit kort bezoek mogelijk was, immers als het regende,
was de Hemelsche rivier te breed, dan dat zij zelfs door een groote
brug van eksters kon worden overspannen, en de gelieven waren dan
gedwongen, weer een lang treurig jaar te wachten, voordat er weer
eenige kans was, elkander te ontmoeten.


Het is dus niet te verwonderen, dat op het Feest van het Wevende
Meisje kleine kinderen zongen ”Tenki ni
nari” (“O, weer, wees helder!”) In ons land spot
liefde met gesloten deuren, maar de Hemelsche Rivier laat, als zij
gezwollen is, niet met zich spotten. Als het helder weer is en de
Gelieven elkander dus bezoeken, na een jaar van droevig wachten,
schitteren de sterren, waarschijnlijk van de Lier en de Arend, in vijf
verschillende kleuren—blauw, groen, rood, geel en wit—en
dit is de reden, dat gedichten worden geschreven op papierstrooken in
die kleuren.





Het Kleed van Veeren.1



“O goddelijk geluid, dat klinkt in onze
ooren,


De feeën zingen. Door het luchtruim doet zich
hooren


Welluidend klokkenspel. Der englen luiten,


Cimbaal en tamboerijn en liefelijke fluiten


Weerklinken door de lucht, gekleurd door
purperrood,


Alsof Someiro’s westerglooiïng noodt


Van de ondergaande zon den glans en gloed te
voelen,


Als golven hemelsblauw ’t begroeide strand
bespoelen.


Van Yukishima’s wal jaagt de opgezweepte
storm


De bloemen door het zwerk: maar nog verkwikt de
vorm


Dier boomen sneeuwbelaân, die schittren in het
licht,


Door ’t prachtig kleurenspel des menschen
aangezicht.”




Ha-Goromo. (Naar B.H.
Chamberlain.)


Het was lente, en langs het met pijnboomen bedekte strand van Mio
werd het geluid van vogels gehoord. De blauwe zee danste en fonkelde in
den zonneschijn, en Hairukoo, een visscher, zat daar neer om van het
schitterende tooneel te genieten. Terwijl hij dit deed, zag hij bij
toeval een prachtig kleed van zuiver witte veeren aan een pijnboom
hangen.


Toen Hairukoo op het punt stond het kleed van den boom af te nemen,
zag hij, dat een buitengewoon bekoorlijk meisje uit de zee naar hem
toekwam, en hem vroeg, of hij haar het kleed wilde teruggeven.


Hairukoo keek met bijzondere bewondering naar het meisje en zeide:
“Ik vond het kleed en ben van plan het te houden, want het is een
wonder, waardig om geplaatst te worden onder de schatten van Japan.
Neen, ik kan het u bij mogelijkheid niet teruggeven.”


“Ach”, riep het meisje diep ongelukkig. “Ik kan
niet door de lucht vliegen zonder mijn kleed van veeren; als gij er dus
bij blijft, dat gij het wilt houden, kan ik nooit meer naar mijn
hemelsch verblijf terugkeeren. Ach, brave visscher, ik smeek u, geef
mij mijn kleed terug!”


De visscher, die wel een zeer hardvochtig man moet geweest zijn,
wilde zich niet laten vermurwen. “Hoe meer gij smeekt”,
zeide hij, “des te meer ben ik besloten, te houden wat ik heb
gevonden”.


Daarop antwoordde het meisje:



“O, beste visscher, spreek niet uit dat
woord;


Hebt gij dan nooit van ’t vogeltje gehoord,


Welks wieken zijn geknakt; kan ’k niet met veeren
prijken,


Dan tracht ik te vergeefs den Hemel te
bereiken”,




Na eenige verdere besprekingen over dit onderwerp werd het hart van
den visscher eenigszins verteederd. “Ik zal u uw kleed van veeren
teruggeven,” zoo sprak hij, “als gij oogenblikkelijk voor
mij wilt dansen.”


Daarop antwoordde het meisje: “Ik zal hier voor u den dans
dansen, die het Paleis van de Maan doet ronddraaien, zoodat zelfs een
arme sterveling zijn geheimen leert kennen. Maar ik kan niet dansen
zonder mijn veeren”. 


“Neen”, zeide de visscher wantrouwend. “Als ik u
dat kleed geef, zult gij wegvliegen, zonder voor mij te hebben
gedanst”.


Het meisje werd ontzettend boos over die opmerking.
“Stervelingen mogen al hun beloften breken”, zoo sprak zij,
“maar bij de Hemelsche Wezens zijn bedrog en onoprechtheid niet
bekend”.


Na het hooren van die woorden schaamde zich de visscher vreeselijk,
en zonder een woord te antwoorden, gaf hij het meisje het kleed van
veeren terug.


“Neen”, zeide de visscher wantrouwend. “Als ik u
dat kleed geef, zult gij wegvliegen, zonder voor mij te hebben
gedanst”.


Het meisje werd ontzettend boos over die opmerking.


“Stervelingen mogen al hun beloften breken”, zoo sprak
zij, “maar bij de Hemelsche Wezens zijn bedrog en onoprechtheid
niet bekend”.


Na het hooren van die woorden schaamde zich de visscher vreeselijk,
en zonder een woord te antwoorden, gaf hij het meisje het kleed van
veeren terug.





Het Gezang van het Maanmeisje.


Toen het meisje haar helder wit kleed had aangetrokken, tokkelde zij
de snaren van een luit en begon te dansen, en terwijl zij danste en
speelde, zong zij van vele vreemde en schoone dingen in verband met
haar verwijderde woning in de Maan. Zij zong van het reusachtige Paleis
van de Maan, waarin dertig vorsten heerschten, vijftien in witte
gewaden, als de maanschijf vol was, en vijftien in het zwart, als de
Maan afnam. Terwijl zij zong en speelde en danste, zegende zij Japan en
drukte den wensch uit, “dat het voortdurend meer moge bloeien en
groeien”.


De visscher mocht zich niet lang verheugen in die vriendelijke
vertooning van de bekwaamheid van het Maanmeisje, immers zeer spoedig
klopten haar lieflijke voetjes niet langer het zand. Zij steeg op in de
lucht, terwijl de witte veeren van haar kleed flikkerden tegen de
pijnboomen of tegen de blauwe lucht zelf. Zij steeg al hooger en
hooger, nog steeds spelend en zingend, tot boven de toppen der bergen,
al hooger en hooger, totdat haar gezang niet meer werd gehoord, en zij
het schitterende paleis van de Maan bereikte. 







1 Het onderwerp van dit verhaal
heeft veel overeenkomst met een Noorsche legende. Zie William Morris,
Het Land ten Oosten van de Zon en ten Westen van de Maan.








Hoofdstuk IX. Legenden van den berg Fuji.



De Berg van den Lotus en den Waaier.


De Berg Fuji, of Fuji-yama (“De Nooit Stervende Berg”),
schijnt wel typisch Japansch te zijn. Zijn groote met een sneeuw kap
gedekte kegel gelijkt op een grooten omgekeerden waaier, terwijl de
fijne strepen langs zijn helling gelijken op het geraamte van een
waaier. Een inboorling uit dit land heeft den berg zeer juist aldus
beschreven: “De Fuji beheerscht het leven door zijn rustige
schoonheid. Smart wordt gestild, verlangen tot rust gebracht, vrede
schijnt te stroomen van die onveranderlijke verblijfplaats van den
vrede, den bergtop van den witten lotus”. De vergelijking met een
witten lotus is even juist als die met den uitgespreiden waaier, want
zij heeft betrekking op de heilige bloem van Buddha, en haar acht
spitsen zijn voor den geloovigen Buddhist het symbool van de Acht
Gaven: Gewaarwording, Bedoeling, Spraak, Gedrag, Leven, Inspanning,
Oplettendheid, Overdenking. De algemeene indruk van den Fuji doet dus
eendeels aan godsdienst denken, en anderdeels aan een grooten waaier,
groot en schoon genoeg, om met sterren en snel voortvliegende wolken te
coquetteeren. Dichters en kunstenaars hebben beide in gelijke mate hun
schatting aan lof betaald aan dien onvergelijkelijken berg, en wij
geven den volgenden keurigen zang over dit blijkbaar onuitputtelijke
onderwerp:



“Fuji Yama,


Geraakt door een goddlijken adem,


Keeren wij weer tot de gedaante van God.


Uw zwijgen is zingen.


Uw zingen ’t gezang van den Hemel:


Ons land van koorts en van zorg


Wordt tot een woning van heerlijke rust.


De woning, ver van het land,


Waar menschen komen ter wereld


Alleen om te sterven. 


Wij allen, Japansche dochters en zonen,


Die zingen uw pracht en uw majesteit,


Den trots van de Godheid,


Wij sluiten onze schaduw in uw boezem,


De zachtste plaats der eeuwigheid,


O, wonder met wit gelaat,


Onovertroffen gezicht,


O, verhevenheid en schoonheid!


De duizend stroomen dragen uw heilig beeld


Op hun gelaat;


Alle bergen heffen hun hoofden tot u op


Gelijk het stroomend getijde,


Als wachtten zij op uw beslissend bevel....


Zie! hoe de zeeën, omgevend Japan,


Haar zang van hongrigen tand, wolfachtig begeeren,
verliezen,


Gekust door de wiegelied zingende rust,


Bij ’t zien van uw schaduw,


Als ware het in een droom van een lied.


Wij, u omgevend, vergeten te sterven:


Wel is lieflijk de Dood.


Maar zachter dan Dood is het leven.


Wij zijn wel sterf’lijk, maar zijn toch ook
goden,


Onschuldige makkers van u,


O eeuwige Fuji”.




Yone Noguchi.


De Fuji is honderden jaren een bedevaartsoord geweest, en Lafcadio
Hearn heeft zijn top genoemd “het Hoogste Altaar der Zon”.
Nog steeds houden een aantal pelgrims vast aan het oude Shintō
gebruik om dien heiligen berg te beklimmen, gekleed in witte gewaden en
zeer breede strooien hoeden, terwijl zij herhaaldelijk een bel luiden
en zingen: “Mogen onze zes zintuigen rein zijn, en het weer op
den eerwaardigen berg goed zijn”.


De Fuji was eertijds een bijzonder werkzame vulkaan. De laatste
uitbarsting had plaats in de jaren 1707—1708, en bedekte
Tōkyō, dat op honderd kilometers verwijderd was, met een
aschlaag van vijftien centimeters. De naam Fuji zelf is waarschijnlijk
afgeleid van Huchi of Fuchi, de Godin van het Vuur bij de Ainu’s;
“immers”, zoo schrijft Chamberlain, “tot in bijna
historische tijden vormde de streek rondom den Fuji een deel van het
land der Ainu’s, en het geheele oostelijke deel van Japan is
bezaaid met namen die aan de Ainu’s ontleend zijn”. 





De Godheden van den Fuji.


Sengen, de Godin van den Fuji, is eveneens bekend onder den naam van
Ko-no-hana-saku-ya-hime1
(“Schitterend-bloeiend-als-de-bloemen-der-boomen”), en haar
tempel is op den top gelegen. Men verhaalt, dat de Godin in oude tijden
verwijlde in een lichtende wolk boven den krater, waar zij werd bediend
door onzichtbare bedienden, die gereed stonden om alle bedevaartgangers
naar beneden te werpen, die niet rein van harte waren. Een andere
godheid van dien berg is O-ana-mochi (“Bezitter van de Groote
Opening, of Krater”). Bovendien hebben wij nog de Lichtende
Maagd, die zekeren keizer in zijn verderf lokte. Op de plaats, waar hij
verdween werd een kleine tempel opgericht, waar hij nog steeds wordt
aangebeden. Men verhaalt, dat bij zekere gelegenheid een stortvloed van
kostbare juweelen van dien berg afrolde, en dat het zand, dat over dag
wordt opgejaagd door de voeten van tallooze pelgrims, in de diepte
neervalt en des nachts weder zijn vorige plaats herneemt.





De Fuji, de verblijfplaats van het
Levenselixir.


Het is niet te verwonderen, dat een aantal legenden ten opzichte van
dien eerwaardigen en aangebeden berg zijn ontstaan. Zooals zoovele
bergen in Japan en ook in andere Oostersche landen, stond hij in
verband met het Levenselixir. De woorden van den Japanschen dichter,
“Wij, die in uw nabijheid zijn, vergeten te sterven”,
schijnen, hoewel niet lang geleden geschreven, de oude gedachte weer te
geven. Wij hebben reeds gezien in de legende van “De
Bamboesnijder en het Maanmeisje”, dat de Edele Vrouwe Kaguya had
bevolen, den Fuji te bestijgen en daar het Levenselixir te verbranden,
te gelijk met een rol papier.


De faam van den Fuji, zoo luidt een oude legende, bereikte de ooren
van een Keizer van China. Toen men hem had medegedeeld, dat die berg was
ontstaan in één enkelen nacht, vermoedde hij, dat de Fuji
het Levenselixir moest leveren. Daarvoor verzamelde hij een aantal
schoone jongelingen en meisjes om zich heen, en zette koers naar het
Land van de Rijzende Zon. De jonken vlogen voor den razenden wind als
een overvloed van gouden bloemblaadjes; maar na eenigen tijd ging de
storm liggen, en de Keizer en zijn volgelingen zagen den witten glans
van den Fuji vóór zich oprijzen. Toen de jonken op het
strand gezet waren, vormde de Keizer zijn volgelingen tot een stoet, en
ging hij hun voor naar den top van den berg, langzaam voortgaande. Uren
achtereen klom de stoet naar boven, terwijl de Keizer in zijn gouden
gewaad steeds vooraan liep, totdat het geluid van de zee niet langer
werd gehoord, en de duizend voeten zacht op de sneeuw trapten, waar
vrede en het eeuwige leven heerschten. Toen hij het einde van den tocht
naderde, ijlde de oude Keizer vroolijk vooruit, daar hij de eerste
wilde zijn, die van het Levenselixir dronk. En hij was dan ook de
eerste, die proefde van dat Leven, dat nooit oud wordt; doch toen zijn
volgelingen hem bereikten, zagen zij, dat hij op zijn rug lag met een
glimlach op het gelaat. Hij had inderdaad het Eeuwige Leven gevonden,
maar het was langs den weg van den Dood.





Bezoek van Sentaro aan het Land der Eeuwige
Jeugd.


Het verlangen om den Fuji het geheim van het Eeuwige leven te
ontworstelen, schijnt nooit met een goeden uitslag te zijn bekroond.
Een Chinees, Jofuku genaamd, bereikte den heiligen berg met dit doel
voor oogen. Hij slaagde evenmin, en keerde nooit naar zijn eigen land
terug; maar hij wordt beschouwd als een heilige, en zij, die hetzelfde
doel najagen, bidden ernstig aan zijn altaar.


Sentaro bad eens bij zekere gelegenheid aan dat altaar, en ontving
daar een kleinen papieren kraanvogel, die, zoodra hij hem in handen had
gekregen, ontzaglijke afmetingen aannam. Op den rug van dien grooten
kraanvogel vloog Sentaro naar het Land der Eeuwige Jeugd,
waar de menschen, tot zijn verbazing, verschillende vergiften innamen,
en er naar verlangden te sterven! Sentaro werd dat land spoedig moede,
keerde naar zijn eigen land terug en besloot tevreden te zijn met de
gewone spanne tijds, die den mensch is toegekend—wat hij wel
mocht zijn, als men nagaat, dat hij reeds drie honderd jaar had
doorgebracht in het land, waar niemand stierf en ook niemand werd
geboren.





De Godin van den Fuji.


De moeder van Yosoji werd, evenals een groot aantal menschen in het
dorp waar zij woonde, door de pokken aangetast. Yosoji raadpleegde den
toovenaar Kamo Yamakiko hierover, want zijn moeder werd
zóó ziek, dat hij ieder oogenblik meende, dat zij hem
door den dood zou worden ontrukt. Kamo Yamakiko beval Yosoji naar een
kleinen stroom te gaan, die afstroomde vari de zuidwestelijke helling
van den Fuji. “Dicht bij den oorsprong van die rivier”,
sprak de toovenaar, “is een altaar, gewijd aan den God van Langen
Adem. Ga daar water halen, en geef het uw moeder, want dat alleen zal
haar genezen”.


[image: Sengen, de Godin van den Fuji Berg]
Sengen, de Godin van den Fuji Berg




Yosoji spoedde zich vol nieuwen moed op reis, doch toen hij op een
plaats gekomen was, waar drie wegen elkander kruisten, was hij in
moeilijkheid, welk pad hij zou kiezen. Juist terwijl hij daarover
nadacht, trad een bekoorlijk meisje, in het wit gekleed, uit het bosch
te voorschijn, en verzocht hem haar te volgen naar de plaats, waar de
kostbare stroom vloeide in de nabijheid van het altaar van den God van
Langen Adem.


Toen zij den stroom bereikten, kreeg Yosoji het bevel, zelf te
drinken, en daarna de flesch met het parelende water voor zijn moeder
te vullen. Toen hij dit had gedaan, vergezelde hem het schoone meisje
naar de plaats, waar hij haar oorspronkelijk had gezien, en zeide:
“Kom weer over drie dagen bij mij op dezelfde plaats, want gij
zult een nieuwen voorraad van dit water noodig hebben”. 


Na vijf bezoeken aan dat gewijde altaar verheugde zich Yosoji er
over, dat zijn moeder weer geheel hersteld was, en niet alleen zijn
moeder, maar ook een aantal van de dorpelingen, die eveneens het
voorrecht gehad hadden van dat water te drinken. De dapperheid van
Yosoji werd luide geprezen, en den toovenaar werden geschenken gezonden
als belooning voor zijn op het juiste oogenblik gegeven raad; maar
Yosoji, die een fatsoenlijke jongen was, wist zeer goed, dat die lof
uitsluitend toekwam aan het schoone meisje, dat hem tot gids had
gestrekt. Hij wilde haar nog hartelijker danken dan hij tot nu toe had
gedaan, en begaf zich met dat doel nog eens op reis naar den
stroom.


Toen Yosoji het altaar van den God van Langen Adem bereikte, bleek
het hem, dat de stroom was opgedroogd. Ten hoogste verbaasd en tevens
erg bedroefd knielde hij neer en bad hij, dat zij, die zoo goed voor
zijn moeder geweest was, vóór hem zou verschijnen, opdat
hij haar zoo hartelijk kon bedanken als zij verdiend had. Toen hij
opstond, zag hij het meisje vóór zich staan.


Yosoji betuigde zijn dankbaarheid in warme en sierlijke
bewoordingen, en verzocht, den naam te mogen vernemen van haar, die
zijn geleidster was geweest en die zijn moeder haar oude gezondheid en
kracht had teruggegeven. Maar het meisje weigerde, terwijl zij hem
vriendelijk toelachte, haar naam te noemen. Nog steeds lachend, wierp
zij een cameliatak in de lucht, zoodat het scheen, dat de schoone
bloesems wenkten naar een onzichtbaren geest op grooten afstand. In
antwoord op dien wenk der bloemen kwam een wolk neder van den Fuji;
deze omsloot het bekoorlijke meisje en droeg haar naar den heiligen
berg, van waar zij gekomen was. Nu wist Yosoji, dat zijn geleidster
niemand anders was dan de Godin van den Fuji. Met verrukking boog hij
zich ter aarde, toen hij de vertrekkende gestalte nazag. Toen hij haar
nastaarde, wist hij in zijn hart, dat niet alleen dankbaarheid maar ook
liefde in hem was opgewekt. Terwijl hij nog geknield lag, wierp de Godin
van den Fuji den cameliatak neer, als een herinnering, maar misschien
ook als een teeken van haar liefde voor hem.





De Rip van Winkle van het Oude Japan.


Wij hebben reeds verhaald, hoe de Fuji in één nacht is
ontstaan, en de volgende legende deelt ons mede, hoe dit merkwaardige
feit zich heeft voorgedragen. Wij hebben bij die legende nog een tweede
gevoegd, die van Chineeschen oorsprong is, omdat die twee goed bij
elkander passen en ons merkwaardig materiaal schenken met betrekking
tot dien berg.


Vele jaren geleden leefde in de toenmaals onvruchtbare vlakte van
Suruga een houthakker, Visu genaamd. Hij was een reus van lichaamsbouw,
en woonde in een hut met vrouw en kinderen. In zekeren nacht, toen Visu
juist op het punt was in slaap te vallen, hoorde hij een zeer
eigenaardig geluid, van onder den grond afkomstig, een geluid, dat
krachtiger en verschrikkelijker klonk dan donder. Visu, die meende, dat
hij met zijn gezin door een aardbeving zou worden gedood, nam met spoed
de jongere kinderen op en ijlde naar de deur van de hut, waar hij een merkwaardig
gezicht voor oogen kreeg. In plaats van de vroeger woeste vlakte zag
hij een grooten berg, uit welks top vlammentongen opstegen en dichte
rookwolken! Het gezicht van dien berg, die onder de aarde was
voortgetrokken over een weg van honderden mijlen en zoo plotseling
verrees in de vlakte van Suruga, was zóó schitterend, dat
Visu, met vrouw en kinderen, op den grond bleef zitten onder de
betoovering. Toen de zon den volgenden morgen verrees, zag Visu, dat de
berg opalen kleederen had aangetrokken. Dit alles maakte op hem een
zóó diepen indruk, dat hij den berg Fuji-yama noemde
(“De Nooit-stervende Berg”), en zoo heet hij nog ten
huidigen dage. Een zoo volmaakte schoonheid wekte bij den houthakker
het denkbeeld op van de eeuwigheid, waardoor ook de gedachte aan het
Levenselixir is opgewekt, die zoo dikwijls met dien berg is
verbonden.


Dagen aaneen zat Visu daar op den Fuji te staren en juist dacht hij
er over na, hoe prachtig het voor een zoo indrukwekkenden berg zou
zijn, als hij zijn eigen schoonheid kon aanschouwen, toen zich
plotseling een groot meer voor hem uitstrekte, dat de vorm had van een
lint, en dat daarom Biwa genoemd werd.2





De Avonturen van Visu.


Op zekeren dag kreeg Visu een bezoek van een ouden priester, die
aldus tot hem sprak: “Brave houthakker, ik ben bang, dat gij
nooit bidt.” Visu antwoordde: “Als gij een vrouw en een
groot gezin had te onderhouden, zoudt gij ook geen tijd hebben te
bidden.” Die opmerking maakte den priester boos, en de oude man
gaf den houthakker een levendige beschrijving van het afgrijselijke
lot, te worden wedergeboren als een pad, of een muis, of een insect, en
dat wel gedurende millioenen jaren. Dergelijke sombere bijzonderheden
waren Visu niet zeer aangenaam, en daarom beloofde hij den priester,
dat hij in het vervolg zou bidden. “Werk en bid”, zeide de
priester, toen hij afscheid nam.


Ongelukkig echter was het, dat Visu niets anders deed dan bidden.
Hij bad gedurende den geheelen dag en weigerde iets te werken, zoodat
zijn rijst op het veld verrotte en zijn vrouw en kinderen gebrek leden.
De vrouw van Visu, die tot nu toe nooit een hard of bitter woord tot
haar echtgenoot had gesproken, werd nu vreeselijk boos, en riep,
terwijl zij op de uitgemergelde lichamen van haar kinderen wees: “Sta
op, Visu, neem uw bijl ter hand, en doe iets, dat voor ons nuttiger is
dan voortdurend gebeden te prevelen!”


Visu was zóó vreeselijk verbaasd over hetgeen zijn
vrouw had gezegd, 
dat het eenigen tijd duurde, eer hij een geschikt antwoord kon
vinden. Toen hij eindelijk een antwoord gereed had, kwamen zijn woorden
krachtig en driftig tot de ooren der arme, verongelijkte vrouw.
“Vrouw”, zoo sprak hij, “de Goden gaan voor. Gij zijt
een onbeschaamd schepsel, dat gij zoo tot mij durft te spreken, en ik
wil niets meer met u te doen hebben!” Visu nam zijn bijl op, en
verliet, zonder om te zien of afscheid te nemen, de hut, trok het bosch
uit, en besteeg den Fuji-Yama, waar een nevel hem voor aller blikken
verborg.


[image: Visu op den Fuji-Yama Berg]
Visu op den Fuji-Yama Berg




Toen Visu op den berg was gaan zitten, hoorde hij een zacht
ritselend geluid, en zag onmiddellijk daarna een vos in het kreupelhout
vliegen. Visu vond het nu bijzonder gelukkig, dat hij een vos zag, en
sprong op, terwijl hij zijn gebeden vergat, en holde heen en weder in
de hoop, dat hij dat kleine schepsel met zijn scherpen neus weer terug
zou vinden. Hij was juist van plan de jacht op te geven, toen hij,
zoodra hij een open ruimte in een bosch had bereikt, twee dames bij een
beek zag zitten, die zich vermaakten met go3 te spelen. De houthakker
geraakte zóó onder de betoovering, dat hij niets anders
kon doen dan zich neerzetten en haar gadeslaan. Er werd geen geluid
gehoord dan het zachte bewegen der stukken op het bord en het gezang
van den stroomenden beek. De dames letten in het geheel niet op Visu,
want zij schenen een vreemd spel te spelen, dat geen einde nam, en haar
geheele aandacht in beslag nam. Visu kon zijn oogen niet van die
bekoorlijke vrouwen afslaan. Hij beschouwde haar lange zwarte haren, en
de vlugge handjes, die telkens uit de groote zijden mouwen te
voorschijn kwamen, om de stukken te verzetten. Nadat hij daar driehonderd
jaar had gezeten, hoewel het hem niet langer was voorgekomen dan een
enkelen zomeravond, zag hij, dat één der beide dames een
verkeerden zet had gedaan. “Dat is mis, lieftallige dame!”
riep hij opgewonden uit. In een oogenblik veranderden die vrouwen in
vossen4 en
holden weg.


Toen Visu haar trachtte te achtervolgen, ontdekte hij tot zijn
schrik, dat zijn beenderen vreeselijk stijf, en zijn haren ontzettend
gegroeid waren, terwijl zijn baard den grond raakte. Tevens ontdekte
hij, dat de steel van zijn bijl, hoewel die van het taaiste hout was
vervaardigd, tot een hoopje stof was vergaan.





De Terugkomst van Visu.


Na een aantal pijnlijke pogingen was Visu weer in staat op zijn
voeten te staan en uiterst langzaam naar zijn kleine woning terug te
keeren. Toen hij de plek bereikte, was hij verbaasd, dat hij geen hut
meer zag, en toen hij een oude vrouw zag staan, zeide hij: “Beste
vrouw, ik ben verbaasd, dat mijne kleine hut verdwenen is. Ik ben in
den namiddag eerst vertrokken en nu, met den avond, is zij
verdwenen!”


De oude vrouw, die meende, dat een krankzinnige haar toesprak, vroeg
naar zijn naam. Toen zij dien hoorde, riep zij uit: “Wel, gij
zijt zeker gek! Visu leefde driehonderd jaar geleden! Hij vertrok op
zekeren dag en is nooit meer teruggekomen”.


”Driehonderd jaar!” mompelde Visu. “Dat kan
niet mogelijk zijn. Waar zijn mijn goede vrouw en kinderen?”


“Begraven!” kreet de oude vrouw uit, “en als waar
is, wat gij zegt, ook uw kleinkinderen. De Goden hebben uw ellendig
leven verlengd, als straf, omdat gij uw vrouw en jonge kinderen hebt
verwaarloosd”.


Dikke tranen rolden langs de verweerde wangen van Visu, toen hij
met heesche stem zeide: “Ik heb mijn mannelijken leeftijd laten
verloren gaan. Ik heb gebeden, toen mijn lieve vrouw en kinderen gebrek
leden en recht hadden op den arbeid van mijn eertijds krachtige handen.
Oude vrouw, herinner u mijn laatste woorden: als gij bidt, werk dan
tevens!”


Wij weten niet, hoe lang de arme, berouwvolle Visu nog leefde, nadat
hij van zijn vreemde avonturen was teruggekeerd. Men verhaalt, dat zijn
witte geest nog steeds op den Fuji-yama gezien wordt, als de maan
helder schijnt. 







1 Zij was gehuwd met Ninigi.
(Zie blz. 14).


2 Hier is eenige verwarring in
het spel, want in werkelijkheid ligt het meer Biwa een paar honderd
kilometers van den Fuji verwijderd, een afstand, die te groot is, dan
dat zelfs een wonderberg zich daarin zou kunnen spiegelen. De legende
verhaalt, dat de Fuji in één enkelen nacht uit de aarde
te voorschijn kwam, terwijl het meer Biwa gelijktijdig daalde.
Chamberlain zegt: “zouden wij hier niet een echo hebben van een
vroegere uitbarsting, die leidde tot het ontstaan, niet van het Meer
Biwa......maar van één van de tallooze kleine meren aan
den voet van den berg?”


3 Een spel, uit China
ingevoerd, en dat op het schaakspel gelijkt, doch dat iets
ingewikkelder is dan ons gewone schaakspel.


4 Over de vossenlegenden hebben
wij reeds in het Vijfde Hoofdstuk gesproken.








Hoofdstuk X. Klokken.



De Klok van Enkakuji.


Japansche klokken behooren tot de schoonste der wereld, immers
zoowel wat haar grootte, als wat haar bouw en versiering betreft, heeft
de vervaardiger van klokken te Nippon een hoogen trap van vaardigheid
verkregen. De grootste klok in Japan behoort aan den Jodo-tempel van
Chion, te Kyōto. Zij weegt vier en zeventig ton, en er zijn vijf
en zeventig man noodig, haar zóó te doen klinken, dat men
uit die kolossale metaalmassa den sterksten klank verkrijgt. De klok
van Enkakuji is de grootste klok van Kamakura. Zij dagteekent reeds van
het begin der dertiende eeuw en is anderhalve decimeter dik, heeft een
middellijn van bijna veertien decimeters, en is bijna twee en halve
meter hoog. Die klok is, in tegenstelling met onze klokken, van boven
tot beneden overal even wijd, een vorm, die aan alle Japansche klokken
gemeen is. Zij wordt geluid door middel van een balk, die van de
zoldering afhangt, en aan dien balk hangt een touw. Als de balk met
voldoende snelheid aan het slingeren gebracht wordt, slaat hij tegen
een stuk metaal ter zijde van de klok, dat de gedaante heeft van een
lotusbloem, en een krachtig geluid weerklinkt, “diep als de
donder, en vol als de lage tonen van een krachtig orgel”.





De Terugkeer van Ono-no-Kimi.


Toen Ono-no-Kimi stierf, kwam hij voor den Rechterstoel van
Emma-Ō, den Rechter over de Zielen, welke strenge godheid hem
mededeelde, dat hij te vroeg het aardsche leven had verlaten, en dat
hij onmiddellijk moest terugkeeren. Ono-no-Kimi beweerde, dat hij niet
op zijn schreden kon terugkeeren, daar hij den weg niet kende. Daarop
zeide Emma-Ō: “Als gij luistert naar de klok van Enkakuji,
zult gij in staat zijn, weder den weg naar de aarde terug te
vinden.” En Ono-no-Kimi ging weg van den Rechterstoel, en op het
geluid van de klok vond hij den weg terug naar zijn vroegere
woonplaats.





De Reuzenpriester.


Bij zekere gelegenheid werd, naar het verhaal luidt, een priester
van reusachtige gestalte in het land gezien, en niemand kende zijn naam
of wist, waar vandaan hij gekomen was. Met onuitputtelijken ijver
doorkruiste hij het land in alle richtingen, van dorp tot dorp, van
stad tot stad, met de vermaning voor de klok van Enkakuji te bidden.
Toevallig werd ontdekt, dat die reuzenpriester niemand anders was dan
een verpersoonlijking van de heilige klok zelf. Dit buitengewone nieuws
had tot gevolg, dat een groote menigte zich nu begaf naar de klok van
Enkakuji en daar bad, en dat velen terugkeerden nadat hun wenschen
waren vervuld. Bij een andere gelegenheid heeft die heilige klok van
zelf een diep geluid voortgebracht. Hen die ongeloovig waren en om het
wonder lachten, troffen rampen, en zij die in de wondermacht der
heilige klok geloofden, werden met grooten voorspoed beloond.





Een Vrouw en de Klok van Miidera.


In het oude klooster van Miidera bevond zich een groote bronzen
klok. Deze liet iederen morgen en avond een helderen, krachtigen toon
hooren, en de oppervlakte schitterde als de fonkelende dauw. De
priesters stonden niet toe, dat een vrouw de klok deed klinken, omdat
zij van meening waren, dat daardoor het metaal zou worden bezoedeld en
dof werd, en hun zelf onheil zou overkomen.


Toen een schoone vrouw, die in Kyōto woonde, dit hoorde, werd
zij bijzonder nieuwsgierig, en ten slotte, toen zij niet meer in staat
was, haar nieuwsgierigheid te bedwingen, zeide zij: “Ik ga die
wonderlijke klok van Miidera eens bekijken. Ik zal haar een zachten
toon doen voortbrengen, en in haar glinsterende oppervlakte, die grooter en
helderder is dan duizend spiegels, zal ik mijn gelaat verven en
poederen, en mijn haar opmaken.”


Eindelijk bereikte die ijdele en oneerbiedige vrouw het klokkenhuis,
waarin de groote klok was opgehangen, op een tijdstip, waarop iedereen
verdiept was in zijn heilige plichten. Zij keek in de glinsterende klok
en zag haar schoone oogen, blozende wangen en lachende kuiltjes.
Eindelijk strekte zij haar kleine vingers uit, raakte zacht het
glinsterende metaal aan, en bad, dat zij een even grooten en
schitterenden spiegel in eigendom mocht verkrijgen. Toen de klok de
vingers van die vrouw voelde, kromp het brons, dat zij had aangeraakt,
ineen, en liet het een kleine holte achter, terwijl die plek al haar
heerlijken glans verloor.





Benkei en de Klok.


Benkei1, de
trouwe volgeling van Yoshitsune, kan met grond beschreven worden als de
sterke man van het Oude Japan. Zijn kracht was wonderdadig, zooals uit
de volgende legende blijkt.


Toen Benkei nog een monnik was, verlangde hij vurig de klok van
Miidera te stelen en naar zijn eigen klooster te brengen. Daartoe
bezocht hij Miidera, en haakte op een geschikt oogenblik de groote klok
los. De eerste gedachte van Benkei was, haar den heuvel af te rollen,
en zich zoo de moeite te besparen, zulk een zwaar stuk metaal te
dragen; maar daar hij vreesde, dat de monniken het geluid zouden
hooren, was hij gedwongen zich gereed te maken, haar zelf de steile
helling af te dragen. Daarom maakte hij den dwarsbalk uit het
klokkenhuis los, hing de klok aan het ééne uiteinde,
en—vermakelijke trek—zijn papieren lantaarn aan het
andere2, en op
die manier droeg hij zijn zwaren last over een afstand van ongeveer
zeven mijlen.


Toen Benkei zijn tempel bereikte, vroeg hij onmiddellijk om voedsel.
Hij wist het klaar te spelen, een hoeveelheid voedsel te verorberen,
die een ijzeren soeppot vulde, van vijf voet in middellijn, en toen hij
daarmede klaar was, gaf hij een paar priesters verlof, de gestolen klok
van Miidera te slaan. Dit geschiedde, maar bij het wegsterven der
laatste tonen scheen het of zij riep: “Ik wil terug naar Miidera!
Ik wil terug naar Miidera!”


Toen de priesters dit hoorden, waren zij verbaasd. De abt meende
echter, dat, indien de klok werd besprenkeld met wijwater, zij met haar
nieuwe verblijfplaats verzoend zou zijn; maar in weerwil van dat
wijwater, weeklaagde de klok voortdurend door met haar klagend en
hinderlijk geluid. Niemand werd meer door het geluid geërgerd dan
Benkei zelf. Het leek wel, alsof de klok hem en zijn lastige reis
bespotte. Ten slotte vloog hij, ondragelijk gekweld, naar het touw,
trok er aan, totdat de balk ver van de metalen klok verwijderd was, en
liet hem toen vallen, in de hoop, dat de kracht van den balk, als hij
in volle vaart op de klok neerkwam, een zoo eigenzinnige en slecht
opgevoede klok zou doen barsten. De snel bewogen balk viel met een
vreeselijken slag op de klok neer; maar deze brak niet. Weer klonk door
de lucht: “Ik wil terug naar Miidera!” en of de klok al
hard of zacht geslagen werd, altijd sprak zij dezelfde woorden.


Ten slotte nam Benkei, nu razend van woede, de klok en den balk op
den schouder, en toen hij op den top van een berg was gekomen, zette
hij zijn last neer, en met een krachtigen schop liet hij die in de
vallei vallen, welke beneden hem lag. Eenige oogenblikken later vonden
de priesters van Miidera hun kostbare klok, en hingen die weer verheugd
op de gewone plaats op, en van dat oogenblik af hield zij op te
spreken, en klonk zij niet anders dan andere klokken.





Het Karma.


De macht van het Karma is één van de Buddhistische
leerstellingen, en groot is het aantal
verhalen, zoowel waar als mythisch, die in verband met dit onderwerp
worden verhaald. Van de eerste verhaalt Lafcadio Hearn in
“Kokoro” de treurige geschiedenis van een priester, die het
ongeluk had, dat hij de liefde opwekte van een groot aantal vrouwen.
Liever dan voor haar smeekingen te bezwijken, pleegde hij zelfmoord
door tusschen de spoorwegrails neder te knielen, en een sneltrein een
eind te doen maken aan zijn beproevingen.


Het verhaal van “De Bamboesnijder en het Maanmeisje”
geeft ons een andere voorstelling van de beteekenis van het Karma. De
Edele Kaguya was uit haar woning in de maan verbannen, omdat zij aan
een zinnelijken hartstocht had toegegeven. Men zal zich nog wel
herinneren, dat in haar ballingschap haar zwakheid was verdwenen, en
dat zij standvastig aan die bijzondere misdaad weerstand bood zoolang
zij op aarde vertoefde.


Het Karma stelt volstrekt niet uitsluitend de macht voor van kwade
gedachten, hoewel het gewoonlijk wordt toegepast op menschelijke
hartstochten. In zijn diepere beteekenis beteekent het oorzaak en
gevolg—alle gedachten en alle daden, die niet geestelijk zijn,
immers door de macht van het Karma wordt de wereld en alles wat die
bevat, volgens de Buddhistische leer, bestuurd. De begeerte te leven is
het Karma. De begeerte, niet te bestaan, is het verbreken van het
groote rad van geboorte en wedergeboorte, en het bereiken van het
Nirwana.


Er zijn Japansche gelieven, die, tengevolge van bijzondere
omstandigheden, niet in staat zijn te huwen; maar zij maken er de
omstandigheden geen verwijt van. Zij beschouwen hun ongeluk als het
gevolg van een dwaling in een vroeger bestaan, zooals het verbreken
hunner huwelijksbelofte, of omdat zij elkander wreed behandelden.
Dergelijke gelieven meenen, dat zij, als zij zich aan elkander
vastbinden met een lijfgordel, en in een rivier of een meer springen,
bij hun wedergeboorte vereenigd zullen worden. 


Die zelfmoord van Japansche minnaars wordt joshi genoemd, wat
beteekent “liefdesdood” of “hartstochtdood”.
Het Buddhisme verzet zich krachtig tegen zelfmoord, en even sterk tegen
een zoodanige liefde, immers joshi is er geen verlangen, de
macht van het Karma te vernietigen, maar die veeleer aan te kweeken.
Zulke minnaars mogen al vereenigd worden, maar volgens de
leerstellingen van Buddha is een verbintenis van dien aard een
begoocheling, terwijl alleen Nirwana de moeite waard is, er naar te
streven. Wij lezen in de Ratrana Sutra: “Hun oud Karma is
uitgeput, geen nieuw Karma wordt voortgebracht; hun harten zijn vrij
van verlangen naar een toekomstig leven; daar de reden van hun bestaan
verwoest is, en er in hen geen nieuw verlangen ontspringt, worden zij,
de wijzen, als deze lamp uitgebluscht.”





Een klok en de Macht van het Karma.



“Er zijn een aantal wegen, die leiden tot het
verwerven van


volmaakt geluk. Als wij ontdekken,
dat wij op den slechten


weg zijn, is het onze plicht, dien te
verlaten”.




Bakin.


Naast de oevers van de Hidaka vond men eertijds een wijd beroemd
theehuis, dat stond te midden van een liefelijk landschap naast een
heuvel, die de Drakenklauw heette. Het bekoorlijkste meisje in dat
theehuis was Kiyo, want zij was als “de geur van de witte lelies,
wanneer de wind, die neerwaait langs de hoogten der bergen, met
welriekende geuren beladen naar den reiziger afdaalt.”


Aan de overzijde der rivier stond een Buddhistische tempel, waar de
abt en een groot aantal priesters een eenvoudig en vroom leven leidden.
In het klokkenhuis van dien tempel hing een groote klok, anderhalven
decimeter dik, die een gewicht had van enkele tonnen. Het was
één van de regels van het klooster, dat geen van de
priesters visch of vleesch mocht eten of saké mocht
drinken, en het was hen uitdrukkelijk verboden, zich in theehuizen op
te houden, daar zij anders hun geestelijken aard zouden
verliezen en in de zondige gewoonten van het vleesch zouden vallen.


Één van de priesters echter zag toevallig, toen hij
van een zekeren tempel terugkeerde, de schoone Kiyo in den theetuin
heen en weer dolen, evenals een groote vlinder met helder gekleurde
vleugels. Hij bleef haar een oogenblik onbewegelijk gadeslaan, onder de
sterke verleiding den theetuin binnen te gaan en met dit bekoorlijke
wezen te spreken, maar daar hij zich zijn priesterlijke waardigheid
herinnerde, stak hij de rivier over en trad zijn tempel binnen. Hij kon
echter dien nacht niet slapen. De hartstocht van een vurige liefde was
over hem gekomen. Hij bad zijn rozenkrans en zeide stukken op uit de
Heilige Boeken van Buddha, maar dit alles bracht hem geen gemoedsrust.
Tusschen al zijn vrome gedachten kwam steeds het vriendelijke en
luchthartige gelaat van Kiyo voor den dag, en het leek hem, dat zij hem
toeriep van dien schoonen tuin uit, die aan de overzijde der rivier was
gelegen.


Zijn vurige liefde werd zóó krachtig, dat het niet
lang duurde, of hij onderdrukte zijn godsdienstige gevoelens, brak
één van de regels van den tempel en trad het verboden
theehuis binnen. Hier vergat hij volkomen zijn godsdienst, of wel vond
hij een nieuwen eeredienst bij de aanschouwing der schoone Kiyo, die
hem ververschingen aanbood. Avond aan avond sloop hij de rivier over en
kwam hij onder de bekoring van die vrouw. Zij beantwoordde zijn liefde
met evenveel hartstocht, zoodat het den dwalenden priester een
oogenblik toescheen, alsof hij in de bekoorlijkheden eener vrouw iets
veel zoeters gevonden had dan de mogelijkheid, het Nirwana te
bereiken.


Nadat de priester het meisje een aantal nachten had gezien, begon
zijn geweten aan hem te knagen, en tegen zijn onheilige liefde te
strijden. De macht van het Karma en de leerstelling van Buddha streden
met elkander in zijn borst. Het was een heftige strijd, maar ten slotte
week de liefde, hoewel, zooals wij zullen zien, de ellendige gevolgen
van den hartstocht niet waren opgeheven. Nadat de
priester zijn vleeschelijke liefde had uitgestooten, achtte hij het
verstandig, tegenover Kiyo zoo voorzichtig mogelijk op te treden, uit
vrees, dat zijn plotselinge ommekeer haar boos zou maken.


[image: Kiijo en de Priester]
Kiijo en de Priester




Toen Kiyo den priester weerzag, nadat hij het vleesch had
overwonnen, merkte zij op, dat de blik in zijn oogen in de verte
gericht was, en dat de kalmte der zelfverloochening op zijn gelaat
rustte. Zij verdubbelde haar vrouwelijke listen en verlokkingen,
vastbesloten den priester weer naar zich toe te trekken, of, als dit
niet gelukte, hem door toovenarij een wreeden dood te doen sterven.


Al de vleierijen en verlokkingen van Kiyo waren niet in staat, de
liefde weer in hart van den priester op te wekken, en daarom ging zij,
uitsluitend op wraak bedacht, naar buiten, in een wit gewaad gekleed,
en vertrok naar een zekeren berg, waar een tempel van Fudo3 stond. Fudo zat daar
neer, door vuur omgeven, met een zwaard in de ééne hand
en een kluwen touw in de andere. Hier bad Kiyo met vreeselijken
hartstocht, dat die zoo monsterachtig uitziende God haar zou laten
zien, hoe zij den priester kon dooden, die haar vroeger had
liefgehad.


Van Fudo ging zij naar den tempel van Kompira4, die alle magische kunsten kent en
in staat is de tooverkunst te onderwijzen. Hier bad zij, dat haar de
macht mocht worden geschonken, zich naar willekeur in een drakenslang
te veranderen. Na een aantal bezoeken onderwees een spook met een
langen neus (waarschijnlijk een Tengu), die bij Kompira in
dienst was, Kiyo in al de geheimen der magische en tooverkunsten. Hij
leerde dat meisje, dat eertijds zoo bekoorlijk was, hoe zij zich kon
veranderen in het vreeselijke wezen, waarin zij zich wilde veranderen,
ten einde een vurige wraak te kunnen uitoefenen.


Nog steeds bezocht de priester Kiyo, maar nu niet langer als
minnaar. Door een aantal vermaningen trachtte hij den hartstocht van
dat meisje, dat hij eertijds had liefgehad, tot staan te brengen; maar
al die priesterlijke gesprekken maakten Kiyo nog des te meer besloten,
eindelijk de overwinning te behalen. Zij weende, smeekte, sloeg haar
schoon gevormde armen om hem heen; maar geen van haar verlokkingen had
eenige uitwerking, behalve dat zij den priester voor goed wegjoeg.


Toen de priester juist op het punt stond afscheid te nemen, werd hij
doodelijk verschrikt, toen hij zag, dat de oogen van Kiyo plotseling
veranderden in die van een slang. Met een kreet van angst vloog hij uit
den theetuin weg, zwom de rivier over en verborg zich binnen in de
groote klok van den tempel.


Kiyo hief haar tooverstaf op, mompelde een tooverformulier, en in
een oogenblik veranderden het liefelijke gelaat en de schoone gestalte
van het meisje in die van een drakenslang, die siste en vuur spuwde.
Met oogen, zoo groot en lichtend als de maan, kroop zij over den tuin,
zwom de rivier over en kwam in het klokkenhuis binnen. Haar gewicht
brak de kolommen, die het steunden, en de klok, met den priester er
binnen in, viel met een oorverdoovenden slag op den grond.


Kiyo omhelsde de klok met een vreeselijke begeerte naar wraak. Zij
hield het metaal vast als in een schroef; zij omklemde de klok al
vaster en vaster, totdat het metaal gloeiend heet werd. De smeekingen
van den gevangen priester waren alle vergeefsch; en even vergeefsch
waren de ernstige smeekbeden van de andere priesters van den tempel,
die smeekten, dat Buddha den boozen geest zou verdelgen. Al heeter en
heeter werd de klok, en zij weerklonk van de deerniswaardige kreten van den
priester, die er in zat. Eindelijk werd zijn stem gesmoord, en de klok
smolt en liep samen tot een grooten plas gesmolten metaal. De groote
macht van het Karma had de klok vernield, en tevens den priester en de
drakenslang, die oorspronkelijk de bekoorlijke Kiyo geweest was. 







1 Zie Hoofdstuk
II.


2 Van daar de Japansche
uitdrukking: “Lantaarn en klok, wie van de twee is de
zwaarste?”


3 Fudo is niet, zooals men
gewoonlijk meent, de God van het Vuur, maar wordt vereenzelvigd met
Dainichi, den God der Wijsheid. Het is niet volkomen duidelijk, waarom
Kiyo Fudo opzocht, wiens heilig zwaard de wijsheid zinnebeeldig
voorstelt, terwijl zijn vuur de macht voorstelt, en het kluwen touw
dient om de hartstochten te binden.


4 Kompira was oorspronkelijk
een Indische God, die door de middeleeuwsche-Shinto-vereerders
vereenzelvigd werd met Susa-no-o, den broeder der Zonnegodin, die,
zooals wij reeds gezien hebben, er maar al te zeer behagen in schepte,
ondeugende streken uit te halen.









Hoofdstuk XI. Yuki-Onna, de Sneeuwvrouw.



“De sombre winter houdt de aarde omkneld,


Maar toch daalt uit den
hemel


Een bloesemregen.


En fladdrend komen witte
blaadjes


Op aarde neder.


Komt uit de wolken


De lente dan zoo vroeg reeds aangesneld?




Kujohara No Fukayabu. (Naar Clara A.
Walsh).



Yuki-Onna.


De sneeuwtijd heeft in Japan zijn karakteristieke schoonheid en is
een geliefkoosd onderwerp bij Japansche dichters en kunstenaars. Beiden
behandelen dit onderwerp bijzonder artistiek, wat niet te verwonderen
is, daar in Nippon de witte vlokken vallen op de sierlijke daken der
Buddhistentempels op de feeërieke bruggen, die gelijken op de
bruggen, die men wel ziet op borden, waarop wilgen zijn afgebeeld, en
op de zoo prachtig gevormde steenen lantarens, die zoovele Japansche
tuinen versieren. Er is geen schooner sneeuwlandschap te vinden dan in
Japan, en daar het zoo bijzonder prachtig is, wekt het onze verbazing
op, dat Yuki-Onna, de Sneeuwvrouw, er verre van af is, een welwillende
en aantrekkelijke geest te zijn. Al de poëzie en al het artistieke
verdwijnt in haar kwaadaardige tegenwoordigheid, immers zij
vertegenwoordigt den dood met karakteristieke eigenschappen, die niet
ongelijk zijn aan dien van een vampier. Maar, zooals wij reeds
meermalen opmerkten, Japan is vol van scherpe en verrassende
contrasten, en het sierlijke en schoone komt in botsing met het
leelijke en afzichtelijke. Er is geen belofte van lente in de lange
witte gedaante van Yuki-Onna; haar mond toch is de mond des doods, en
haar ijskoude lippen zuigen het hartebloed uit haar ongelukkige
slachtoffers.


[image: Yuki-Onna, de heerscheres van de Sneeuw (“Sneeuw-vrouw”)]
Yuki-Onna, de heerscheres van de Sneeuw
(“Sneeuw-vrouw”)







De Sneeuwbruid.


Mosaku en zijn leerling Minokichi reisden naar een bosch, dat niet
ver van hun dorp verwijderd was. Het was een bitterkoude nacht, waarin
zij hun bestemming bereikten en tegenover zich een kouden waterstroom
zagen. Zij wilden gaarne die rivier overtrekken, maar de veerman was
weggegaan, terwijl hij zijn boot aan de overzijde van het water had
achtergelaten, en daar het weer veel te ongunstig was om de rivier over
te zwemmen, waren zij blijde, dat zij een schuilplaats konden vinden in
de kleine hut van den veerman.


Mosaku viel bijna onmiddellijk in slaap, nadat hij die nederige,
maar zoo vurig begeerde hut was binnengetreden. Minokichi lag echter
een geruimen tijd wakker, terwijl hij luisterde naar het geloei van den
wind en het snerpen van de sneeuw, die tegen de deur blies.


Eindelijk viel Minokichi in slaap, maar spoedig werd hij weer
opgewekt door een sneeuwjacht, die op zijn gelaat neerviel. Het bleek
hem, dat de deur was opengewaaid en dat in de kamer eene schoone vrouw
stond in een schitterend wit gewaad. Een oogenblik bleef zij zoo staan;
daarna boog zij over Mosaku heen, terwijl haar adem te voorschijn kwam
als witte rook. Nadat zij aldus eenige minuten over den ouden man
gebogen had gestaan, draaide zij zich om naar Minokichi en hing over
hem heen. Hij trachtte het uit te schreeuwen, want de adem van die
vrouw was een ijskoude rukwind. Zij zeide hem, dat zij voornemens was
geweest hem te behandelen, zooals zij den ouden man naast hem had
behandeld, maar dat zij dit had nagelaten met het oog op zijn jeugd en
zijn schoonheid. Nadat zij Minokichi met een onmiddellijken dood had
bedreigd, als hij het waagde, eenig sterveling mede te deelen wat hij
had gezien, verdween zij plotseling.


Daarop riep Minokichi zijn geliefden meester toe: “Mosaku,
Mosuka, word wakker! Er is iets verschrikkelijks gebeurd!” Maar
hij kreeg geen antwoord. Hij raakte in het duister de hand van zijn
meester aan, en ontdekte, dat die als een blok ijs was. Mosaku was
dood! 


Den volgenden winter, toen Minokichi naar huis terugkeerde,
ontmoette hij toevallig een mooi meisje, Yuki genaamd. Zij vertelde
hem, dat zij op weg was naar Yedo, waar zij een plaats als dienstbode
zocht. Minokichi was bekoord van dat meisje, en hij ging zelfs
zóóver, dat hij haar vroeg, of zij reeds verloofd was, en
toen hij hoorde, dat dit niet het geval was, nam hij haar mede naar
zijn eigen huis, en huwde haar na verloop van tijd.


Yuki schonk haar echtgenoot tien keurige en schoone kinderen, die
lichter van huidskleur waren dan de meeste kinderen. Toen de moeder van
Minokichi stierf, waren haar laatste woorden nog een lofrede op Yuki,
en die lofrede werd herhaald door een groot aantal der landlieden in
den omtrek.


Op zekeren avond, terwijl Yuki bezig was te naaien, en het licht van
een papieren lantaarn op haar gelaat viel, bracht Minokichi de
merkwaardige ervaring ter sprake, die hij had opgedaan in de hut van
den veerman. “Yuki”, zoo sprak hij, “gij doet mij
bijzonder denken aan een schoone witte vrouw, die ik zag, toen ik
achttien jaar oud was. Zij doodde mijn meester met haar ijskouden adem.
Ik ben er zeker van, dat zij de één of andere vreemde
geest was, en toch vind ik van avond, dat gij op haar
gelijkt!”


Yuki wierp haar naaiwerk neer. Er was een afgrijselijke lach op haar
gelaat, toen zij zich dicht naar haar echtgenoot boog en schreeuwde:
“Ik was het, Yuki-Onna, die toen bij u kwam, en stil uw meester
doodde! O trouwelooze snoodaard, gij hebt uw belofte geschonden, dat
gij de zaak zoudt geheim houden, en als het niet was om onze slapende
kinderen, zou ik u nu dooden! Denk er om, als ze zich ooit hebben te
beklagen over uw gedrag jegens hen, zal ik het hooren en weten, en zal
ik in een nacht, dat de sneeuw valt, u onverbiddelijk
dooden!”


Daarna veranderde Yuki-Onna, de Sneeuwvrouw, in een witten nevel en
ging schreeuwend en huiverend door het rookkanaal, om nooit weer terug
te keeren. 





De Spookachtige Bezoeker van Kyuzaemon.


Volgens Gordon Smith, den schrijver van “Oude Sproken en
Folklore van Japan”, “worden allen, die van sneeuw en koude
omkomen, sneeuwgeesten.” Dat wil zeggen, allen die op die wijze
omkomen, worden vereenzelvigd met Yuki-Onna, de Sneeuwvrouw. De
volgende legende is ontleend aan het genoemde werk van Gordon
Smith.


Kyuzaemon, een arme landbouwer, had de blinden van zijn nederige
woning gesloten en was ter ruste gegaan.


Kort vóór middernacht werd hij gewekt door een luid
kloppen. Terwijl hij naar de deur liep, riep hij uit: “Wie zijt
gij? Wat wilt gij?”


De vreemde bezoeker deed geen poging om op die vragen te antwoorden,
maar vroeg met den meesten aandrang voortdurend om voedsel en een
schuilplaats. De voorzichtige Kyuzaemon weigerde den bezoeker verlof,
binnen te treden, en nadat hij gezien had, dat zijn woning veilig was,
zou hij juist weer naar bed gaan, toen hij een vrouw naast zich zag
staan, gehuld in witte loshangende kleederen, terwijl haar haren over
de schouders vielen.


“Waar hebt gij uw geta gelaten?” vroeg de
verschrikte landbouwer.


De witte vrouw deelde hem mede, dat zij het was, die op zijn deur
had geklopt. “Ik heb geen geta noodig”, zoo sprak
zij, “want ik heb geen voeten! Ik vlieg over de met sneeuw
bedekte boomen en zou naar het volgende dorp zijn doorgegaan, maar de
wind waaide vreeselijk tegen mij aan, en ik wenschte een korten tijd te
rusten.”


De landbouwer vertelde haar, hoe bang hij voor geesten was, waarop
de vrouw hem vroeg, of haar gastheer een butsudan
(familie-altaar) bezat. Toen het bleek, dat hij dit bezat, beval zij
hem den butsudan open te zetten en een lamp op te steken. Nadat
dit geschied was, bad de vrouw voor de opgehangen tafels der
voorouders, en vergat daarbij niet, er een gebed aan toe te voegen voor
Kyuzaemon, die nog steeds zeer geschokt was. 


Nadat zij haar gebeden voor den butsudan had volbracht,
vertelde zij den landbouwer, dat zij Oyasu heette, en dat zij bij haar
ouders en echtgenoot Isaburo had gewoond. Toen zij stierf, verliet haar
man haar ouders, en het was haar bedoeling, hem te overreden, weer
terug te gaan en zijn schoonouders te ondersteunen.


Kyuzaemon begon de zaak te begrijpen, terwijl hij bij zich zelf
mompelde: “Oyasu is in de sneeuw omgekomen, en dit is haar geest,
dien ik vóór mij zie.” In weerwil van die
herinnering was hij toch nog zeer beangst. Hij ging naar het
familie-altaar met sidderende schreden, en herhaalde voortdurend:
“Namu Amida Butsu!” (“Heil Almachtige Buddha!”).


Eindelijk ging de landbouwer naar bed en viel in slaap. Hij werd nog
even wakker, toen hij den witten geest vaarwel hoorde mompelen; maar
voordat hij kon antwoorden was zij verdwenen.


Den volgenden dag ging Kyuzaemon naar het naastbijgelegen dorp, en
bezocht Isaburo, dien hij nu weer aantrof in de woning van zijn
schoonvader. Isaburo deelde hem mede, dat hij herhaaldelijk bezoeken
had ontvangen van den geest van zijn vrouw in de gedaante van
Yuki-Onna. Na de zaak nog eens nauwkeurig te hebben nagegaan, kwam Kyuzaemon tot de
overtuiging, dat de Sneeuwvrouw voor Isaburo was verschenen bijna
onmiddellijk nadat zij hem een zoo geheimzinnig bezoek had gebracht.
Bij die gelegenheid had Isaburo haar beloofd, haar wensch te vervullen,
en noch hij, noch Kyuzaemon werden ooit weer lastig gevallen door haar,
die door de lucht trekt, als de sneeuw hard neervalt. 








Hoofdstuk XII. Bloemen en Tuinen.



“Al de vreugde van mijn bestaan is bijeengebracht rondom mijn
peluw, die mij mijn nachtrust schenkt; al de hoop van mijn leven vind
ik in de schoonheden der Natuur, die steeds mijn oogen
verkwikken.”





Japansche en Europeesche Tuinen.


Er is in de meeste Europeesche tuinen niets bijzonder aesthetisch.
Als de tijd van het planten is aangebroken, brengt een trage oude
tuinman zijn planten in den grond. Wij zien dan later een grove
kleurenschittering—roode geraniums, gele calceolaria’s,
blauwe lobelia’s, het groene gras en de okerkleurige paden. En
dit is het kleureneffect van de meeste Europeesche tuinen, een
kleureneffect, dat de oogen vermoeit, en de bloemen zelf, die
zóó onverstandig geplant zijn, tot schande maakt. De
waarheid is, dat wij de gave van rangschikking der bloemen missen. Wij
koopen bloemen, om den tuin er fraai te doen uitzien, onder den indruk,
dat fraaiheid een abstracte eigenschap is, waaronder wij onze zomersche
dagen zouden willen doorbrengen. Een Engelschman trachtte eens den tuin
van zijn buitenverblijf op Japansche manier aan te leggen. Hij was
bijzonder trotsch op het resultaat en leidde op zekeren dag een
Japanschen vriend rond, om dien te zien. De Japansche vriend riep met
bijzonder groote beleefdheid uit: “Het is prachtig; wij hebben in
Japan niets, dat daarop gelijkt!” De Engelschman was niet
geslaagd in zijn poging tot nabootsing, omdat hij het tuinieren als een
liefhebberij beschouwde, terwijl in Japan een tuin iets is, dat
onuitroeibaar met het leven in Japan verbonden is. In Japan is het een
oude eeredienst, waaraan dichters en kunstenaars jaren in hun gedachten
hebben gewijd, en waarin ontroering, herinnering en godsdienst een rol
spelen.





De Liefde voor Bloemen, haar Groei en Symbolische
Beteekenis.


Eén van de meest treffende, en zeker één van de
aangenaamste karaktertrekken der Japanners is hun innige
liefde voor bloemen en boomen. Vroolijke groepen gaan samen uit om de
azalea’s te zien bloeien, of om de schitterende schoonheid van
den kersenbloesem te bewonderen, of de scharlakenroode glorie der
ahornboomen. Dat “bloemen bewonderen” maakt een
integreerend deel uit van hun bestaan. Tot zelfs de Kimono der
lachende kinderen ziet er uit als een kleine bloementuin. Als gij hun
landschap wegneemt, dan neemt gij tevens hun zin voor poëzie weg,
en, wat wij er bijna aan kunnen toevoegen, ook het met de bloemen
samenhangende deel van hun godsdienst, immers de Japanner vereert
bloemen en boomen op een wijze, die absoluut ondenkbaar is bij den meer
prozaïschen westerling.


In de vorige lente boden de bloeiende magnolia’s in den
beroemden plantentuin, Kew Gardens, een schitterend schouwspel aan.
Maar er waren slechts weinigen gekomen om die bladerlooze boomen te
zien met hun overvloed van op lotus gelijke bloesems. De toeschouwer,
die van het schouwspel het meest van allen genoot, was een kind dat
onder de welriekende takken zat, de gevallen bruine bloemblaadjes in
haar kleine bruine handjes verzamelde en een vreemd verhaaltje daaraan
vastknoopte. Maar in Japan, waar evenzeer de Magnolia’s bloeien,
zouden een aantal kleine gedichten aan de takken worden vastgeknoopt,
en zouden er kleine gebakjes in den vorm dier bloemblaadjes worden
gemaakt. Misschien zou ook een tak van een magnolia in een vaas gezet
worden, als voorwerp van bewondering voor de leden van een
theegezelschap. En later zou het takje met bloesems zacht op een rivier
worden geplaatst of begraven worden met vreugde en met eerbied, om de
schoonheid, die het in zijn kort leven had ten toon gespreid.


De liefde voor bloemen is slechts een klein onderdeel van de liefde
der Japanners voor de natuur. In die vereering heeft een evolutieproces
plaats gegrepen, zooals in iedere andere vereering, en wij hellen over
tot de meening, dat de Japanners zeer ver in die zaak teruggaan en het
allereerst begonnen zijn, rotsen en steenen lief te
hebben. Bij ons zijn rotsen en steenen alleen van belang voor geologen
en mineralogen, uitsluitend dus uit een wetenschappelijk oogpunt, en
het lijkt ons bijna ongeloofelijk toe, dat rotsen en steenen een
poëtische beteekenis kunnen hebben. Maar bij de Japanners is de
zaak geheel anders gesteld. De Japansche tuin is in zijn wezen een
tuin, die een beeld geeft van het landschap. De eigenaar van een tuin
wordt verrukt door een bepaald landschap. Dat vervolgt hem voortdurend
en wekt in hem eenige primitieve indrukken van genot op, die niet
kunnen ontleed worden. Hij brengt het voortdurend in zijn tuin
vóór zich, wel is waar in het klein, maar toch wonderlijk
nauwkeurig. Zoo wordt zijn tuin een plaats van heerlijke herinnering,
maar niet een plekje, met opzichtige bloemen overdekt, en met
terrassen, die geen beteekenis voor hem hebben, en hem geen poëzie
voor zijn geest schenken. Ongetwijfeld zijn Japansche tuinen met hun
reusachtige bloemen, opgewekten zonneschijn en het zoete geklingel van
popperige tooverklokjes, die opgehangen zijn aan de takken der boomen,
het schoonste, wat men zich in de wereld kan denken.





Japansche Tuinen.


Er is één zaak, die ons bij Japansche tuinen treft, en
die wij in onze streken niet terugvinden, en wel de bewonderenswaardige
zuinigheid, die wij bij hun aanleg waarnemen. Bij ons wordt door de
bewoners der buitenwijken als verontschuldiging aangevoerd, dat hun
miniatuurtuintje veel te klein is, om dat mooi te maken. Te klein, om
hem mooi te maken? En de Japanner kan een allerliefst tuintje aanleggen
in een ruimte, die niet grooter is dan een soepbord? De
noodzakelijkheid is de moeder der uitvinding, en als wij de Natuur maar
wat meer liefhadden, zouden wij spoedig genoeg het middel vinden, om
zelfs de kleinste tuintjes aanlokkelijk te maken. De groote Japansche
tuinarchitect, Kobori-Enshiu, zeide eens, dat een ideale tuin moest zijn
als “de zoete eenzaamheid van een landschap, dat omwolkt is door
het maanlicht, met een waas van schemering tusschen de
boomen.”


Er is heel wat geschreven over Japansche rotsen en steenen1. Wat een poëzie
wordt uitgedrukt door de namen van enkele van die tuinsteenen—bij
voorbeeld, “De Steen der Gemakkelijke Rust”. Onder de
steenen aan de meren vindt men één, die heet “Steen
der woeste Golf,” die ons dadelijk de Matsushima voor den geest
roept, wier golven tegen ontelbare rotsen gebroken worden.


De steenen of houten lantarens zijn zeer belangrijke versierselen in
een Japanschen tuin. Het oorspronkelijke denkbeeld is ontleend aan
Korea, en zij zijn ook thans nog wel eens bekend als “Koreaansche
torens.” Zij worden slechts zelden aangestoken, behalve in de
tuinen der tempels, maar zij hebben geen schitterend licht noodig om
een prachtig gezicht op te leveren. Zij zijn rijk aan barnsteen en
groen mos, en in den winter zijn zij met sneeuw bedekt, en maken den
indruk van spooklantarens van buitengewone schoonheid. Een andere vorm
van een Japansche tuin is de Torii, een eenvoudige boog van
hout, in den vorm van een Chineesche letter. Zij hebben een
Shintō-oorsprong, maar niemand heeft tot nu toe ontdekt, wat zij
oorspronkelijk moesten voorstellen, hoewel over dit onderwerp
verschillende meeningen zijn geuit. Die poorten, die nergens
heenleiden, zijn in hooge mate betooverend, en als men er naar ziet met
de zee aan de voeten, is het alsof men droomt van een oud sprookje uit
de kinderdagen.


De meren, watervallen, kleine bruggetjes, de treden over de
slingerpaden met zilverzand bedekt, zijn inderdaad een plaats van
afzondering. En daarbij dan nog de kleur van dien Japanschen tuin!
Iedere maand levert een ander kleurentafereel op, als de pruimenboomen,
de kersen- en de perzikenboomen in bloei staan. Terwijl men door den
tuin
slentert tusschen dennenaalden, of terwijl men in het heldere blauwe
meer staart, kan men de azalea’s aanschouwen. Als er ooit een
bloem is, die een verpersoonlijking is van kleur, dan is het zeker de
azalea. Zij is de regenboog onder de bloemen, en er is nauwelijks
één nuance van kleur, die niet in haar bloesem gevonden
wordt. Als men een azalea beschouwt, dan ziet men in de verfdoos der
Natuur zelf. En in een ander jaargetijde zien wij de iris met haar
purperen, gele en witte kleuren, of de schoone rooskleurige lotusbloem,
die zich met een kleine ontploffing op de kalme wateren opent, alsof
zij openlijk wil verkondigen, dat haar volmaaktheid nadert. Het laatste
kleurenfestijn van het jaar is te genieten, als de ahornboomen in bloei
staan. Ook wij hebben een prachtig karmozijnrood te bewonderen, in de
bladeren van onze braambessen, wanneer die liggen verborgen in de
vochtige hagen van den herfsttijd. In Japan zijn de ahornen niet
verborgen. Overal schijnen zij in een schitterende omlijsting te leven.
In den herfst schijnt het, alsof de ahornboomen wedijveren met de
ondergaande zon, immers in dat jaargetijde is Japan niet het land van
de rijzende zon, maar het land van de zon, die ondergaat in een
schitterend praalvertoon van roode bladeren. En is dit dan het einde
van den arbeid der Natuur in dat jaar? Neen, waarlijk niet. Het laatst
van alles komt de sneeuw, en haar schoonheid is niet zoozeer in de
zachte vlokken gelegen, als in de wijze, waarop zij worden opgevangen
en vastgehouden op de prachtige huisjes en tempels en lantarens. Als
men dan een Japanschen tuin ziet, dan ziet men hoe de Natuur daarop den
stempel van haar goedkeuring drukt. Het sneeuwtafereel is misschien wel
de schoonste penseelstreek der Natuur in Japan; en het is een tafereel,
dat dierbaar is aan de harten der Japanners. In het midden van den
zomer liet eens een Japansche Keizer de miniatuurbergen van zijn tuinen
bedekken met witte zijde, om de gedachte te wekken aan een
sneeuwlandschap, en ongetwijfeld ook, om aan het landschap denkbeeldige
koelte te schenken. Een slechts oppervlakkige
kennis der Japansche kunst zal reeds het feit openbaren, dat de sneeuw
een geliefd onderwerp is voor den Japanschen schilder.





De Natuur in Miniatuur.


De Japanners zijn in het algemeen klein van gestalte, en hebben een
voorliefde voor kleine dingen. Lafcadio Hearn doet een allerliefst
verhaaltje omtrent een Japansche non, die met kinderen placht te spelen
en hun dan rijstkoekjes gaf niet grooter dan erwten, en thee schonk in
miniatuurkopjes. Haar liefde voor heel kleine dingen was het gevolg van
een groot verdriet, dat zij had geleden, maar wij zien in die liefde
der Japanners voor kleine voorwerpen iets pathetisch in de natie als
zoodanig. Hun liefde voor dwergboompjes, die honderden jaren oud zijn,
schijnt te zeggen: “Wees er trotsch op en blijde mede, dat gij
nooit groot wordt. Wij zijn een klein ras, en daarom houden wij van
kleine voorwerpen.” De oude pijnboom, die dikwijls niet hooger is
dan een paar decimeters, drukt ons door zijn ouderdom volstrekt niet,
en wekt ook geen vrees op, juist omdat hij zoo klein is. Wij
westerlingen hebben wel eens de neiging gehad, de Japansche dwergboomen
als iets onnatuurlijks te beschouwen; maar zij zijn niets
onnatuurlijker dan de lach op het gelaat van het Japansche meisje, en
bewijst ons, dat de natie, evenals in oude tijden de Grieken, nog
steeds in harmonie is met de Natuur.





De Pijnboom.


De pijnboom is het zinnebeeld van voorspoed en een lang leven.
Daarom zien wij dien boom bijna aan iedere tuindeur; en wij moeten
toegeven, dat een pijnboom een sierlijker talisman is dan een roestig
oud hoefijzer. In een Japansch tooneelspel vinden wij het volgende
gezegde: “Het zinnebeeld van onveranderlijkheid—geprezen
zij hun roem tot het einde der dagen—de roem van de twee pijnboomen,
die samen oud zijn geworden”. Dit slaat op de beroemde pijnboomen
van Takasago. Conder2 verhaalt ons, dat bij huwelijksfeesten “een tak
van den mannelijken pijnboom geplaatst wordt in
één vaas, en een tak van den vrouwelijken pijnboom
in de andere. De algemeene vorm van beide moet overeenkomen, maar de
tak van den vrouwelijken pijnboom, die tegenover de andere vaas
staat, moet iets beneden den overeenkomstigen tak van den 
mannelijken pijnboom zijn. Met andere woorden, hieruit blijkt, dat
het vraagstuk van het Vrouwenkiesrecht nog niet in Japan bestaat, maar
dat de Japansche vrouw nog onderworpen is aan haar heer en meester, wat
in Engeland een hoogst gevaarlijke uitdrukking zou zijn. Het
bovengenoemde symbool stelt ‘een eeuwigdurende verbintenis’
voor, en is het zinnebeeld van den trouwen liefdeband, die tusschen
oude echtelieden bestaat.”





Een Groot Liefhebber der Natuur.


Kamo No Chōmei was een Buddhistische kluizenaar der twaalfde
eeuw, die een boekje heeft geschreven, dat getiteld is
Hō-jō-ki (“Opmerkingen uit een Hut van Tien
Voet”). In dat boekje beschrijft hij, hoe hij het wereldsche
leven vaarwel zeide en zijn verblijfplaats opsloeg in een hut aan de
helling van een berg. Chōmei was gewoon te zingen, te spelen en
zijn geliefde boeken te lezen te midden der natuur. Hij schrijft:
“Toen het zestigste jaar van mijn leven, dat nu als een
dauwdroppel verdwijnt, naderde, maakte ik een nieuwe woonplaats gereed,
een soort van laatsten sprong, zooals een reiziger zich voor
één enkelen nacht een schuilplaats zoekt, of zooals een
oude zijdeworm zijn laatsten cocondraad spint.” Wij zien, hoe
hij, als gelukkige oude man, langzaam over de heuvels strompelt,
terwijl hij bloesems op zijn tocht verzamelt en voortdurend met
verheugde blikken den loop en de geheimen der Natuur nagaat. Met een
drogen humor schrijft hij: “Ik behoef het mij niet
moeilijk te maken, hoe ik de geboden streng kan opvolgen, immers hoe
zou ik, nu ik in volmaakte afzondering leef, in verzoeking komen, die
te breken?” Een geheel andere ervaring dan die van sommigen onder
de Indische kluizenaars, die in de eenzaamheid een onuitputtelijken
bron van verleiding zien! Maar Chōmei was een gelukkige ziel, en
wij maken hier van hem melding om aan te toonen, dat het hoofddoel van
zijn leven niet was de dingen der wereld, maar het werk der Natuur te
bestudeeren op de heuvelen en in de dalen, in de bloemen en de boomen,
in het stroomende water en de wassende maan. Om zijn eigen woorden aan
te halen: “Gij zijt de wereld ontvlucht, om het leven van een
kluizenaar te leiden te midden van de woeste bosschen en de heuvelen,
om aldus uw ziel vrede te brengen, en om te wandelen in de voetsporen
van Buddha.”





Het Doodenfeest.


In het Doodenfeest zien wij het krachtigste argument voor de liefde
van den Japanner voor de Natuur. Dat Doodenfeest is voortgekomen uit de
gedachte van een vrouw, en er is iets zóó teeders,
zóó klagends in, dat het alleen van een vrouw kan
afkomstig zijn. In Juli keeren de geesten van de dooden uit hun donkere
woning terug. Kleine maaltijden worden voor dat groote aantal geesten
gereed gemaakt, en de lantarens hangen op de kerkhoven en op de
pijnboomen, die als het zinnebeeld van voorspoed aan de tuindeuren
staan. De Japanners waren gewoon hara-kiri3 toe te passen, maar wij moeten
niet vergeten, dat hun zielen weer terugkomen om te wandelen in een
land, dat één groote tuin schijnt te zijn. En waarom
komen zij terug? Zij komen met hun zachte voetstappen terug over de
heuvelen en ver weg van over de zee, om nog eens naar de bloemen te
zien en te wandelen in de tuinen, waar zij zoovele gelukkige uren
hadden doorgebracht. Zij komen, die onzichtbare troep, als de zon
helder straalt, als het schijnt, alsof de bloesems, die op den wind
drijven, plotseling in vlinders veranderen, als het leven op zijn
hoogtepunt is, als zij den dood en de duistere plaats, waar Emma-Ō
heerscht, niet langer kunnen verdragen. Wat een tijd, om weer terug te
keeren! Wat een stille hulde aan de Natuur, dat die groote menigte
zielen weer in haar armen terugkeert tijdens het schitterendste
gedeelte van den zomer.





De Japansche Vlag en de Chrysanthemum.


De meesten onzer zijn bekend met de Japansche vlag, waarop een roode
zon op een witten achtergrond is geschilderd, en onze eerste gedachte
is natuurlijk, dat dit zinnebeeld oorspronkelijk samenhing met de
Zonnegodin. Doch wij zouden ons in dat geval zeer vergissen.
Astrologische voorstellingen werden in oude dagen gevonden op de
Chineesche vlaggen, en Chamberlain beschrijft ze als volgt: “De
Zon met de Kraai met Drie Pooten, die daarop woont, de Maan met haar
Haas4 en haar
Cassiaboom, de Roode Vogel, die de Zeven sterrenbeelden voorstelt van
het zuidelijke deel van den Dierenriem, de Donkere Strijder (een
Schildpad), die de zeven noordelijke sterrenbeelden omhelst, de Azuren
Draak, die de zeven oostelijke, de Witte Tijger, die de zeven
westelijke sterrenbeelden omhelst, en een zevende vlag, die den
‘Noordelijken Schepel’ (Groote Beer) voorstelt.” De Chineesche
vlaggen, waarop de zon en de maan geteekend waren, waren in het
bijzonder van belang, omdat de zon een voorstelling is van den oudsten
broeder van den Keizer en de maan van zijn zuster. In de zevende eeuw
namen de Japanners die vlaggen over; maar na verloop van tijd schaften
zij een aantal van de vreemde astrologische teekeningen af, die zoo
dierbaar waren aan het hart der Chineezen. Toen in het jaar 1859 een
nationale vlag noodzakelijk was, werd de zonnevlag zonder eenige
toevoeging aangenomen; maar een enkele bol zonder stralen was niet
voldoende, en een meer uitgewerkte teekening werd uitgevoerd,—de
chrysanthemum met zestien bloemblaadjes. Wij kunnen niet anders dan een
vermoeden uitspreken omtrent het verband tusschen de zon en de
chrysanthemum. Beide werden in het oude China vereerd, en wij mogen
aannemen, dat de Japansche kunstenaar, toen hij de stralen van de zon
wilde uitbeelden, uitstekend materiaal vond, door de bloem van een
wilden chrysanthemum na te teekenen.


De chrysanthemum is de nationale bloem van Japan, en aan Nippon
danken wij het kweeken van die bloem in onze streken. Mythologische
tooneelen, vooral dat van het schip met wonderschatten met de Goden van
het Geluk aan boord, zijn een geliefkoosde teekening, geheel gemaakt
uit tallooze chrysanthemums. Booten, kasteelen, bruggen en verscheidene
andere voorwerpen zijn met de grootste handigheid uit diezelfde bloem
gevormd. Japan is altijd gelukkig geweest in zijn keuze van namen, en
dit is nergens meer het geval geweest dan bij de namen, die het aan
zijn verschillende chrysanthemums heeft gegeven. Er is poëzie in
namen als “Slaperig Hoofd”, “Gouden Dauw”,
“Witte Draak” en “Sterrennacht”.


De chrysanthemum is ongetwijfeld een passend symbool voor de
Keizerlijke vlag. Eens heeft hij, evenals de Engelsche roos als een
herkenningsteeken dienst gedaan in den Oorlog der Chrysanthemums, een
langdurigen burgeroorlog, die de natie verdeeld hield in twee vijandige
partijen. Thans is de chrysanthemum het symbool van een vereenigd Rijk.






Vrouw Wit en Vrouw Geel.


Lang geleden groeiden in een weide een witte en een gele
chrysanthemum vlak naast elkander. Op zekeren dag kwam een oude tuinman
er langs, die een bijzondere voorliefde kreeg voor Vrouw Geel. Hij
zeide haar, dat, als zij met hem mede wilde gaan, hij haar nog veel
bekoorlijker zou maken, dat hij haar lekker voedsel zou geven en
prachtige kleederen.


Vrouw Geel was zóó verrukt over wat de oude man zeide,
dat zij haar witte zuster geheel vergat en er in toestemde, opgetild te
worden, te worden gedragen in de armen van den ouden tuinman, en in
zijn tuin te worden geplaatst.


Toen Vrouw Geel en haar meester vertrokken waren, weende Vrouw Wit
bitter. Haar eigen eenvoudige schoonheid was geminacht; maar, wat nog
veel erger was, zij was verplicht alleen in de weide achter te blijven,
zonder met haar zuster, aan wie zij zoozeer was gehecht, te kunnen
spreken.


Dag aan dag werd Vrouw Geel in den tuin van haar meester al schooner
en schooner. Niemand zou nu de gewone veldbloem meer hebben herkend;
maar hoewel haar bloemblaadjes lang en gekruld waren en haar bladeren
zoo helder en goed verzorgd, dacht zij toch somtijds aan Vrouw Wit, die
eenzaam op het veld stond, en verbaasde zij er zich over, hoe zij het
uithield gedurende al die lange en eenzame uren.


Op zekeren dag kwam een dorpshoofd in den tuin van den ouden man, om
een volmaakten chrysanthemum te zoeken, om dien naar zijn Heer te
brengen als een schets voor zijn wapen5. Hij deelde den ouden man mede,
dat hij geen mooien chrysanthemum noodig had met een
aantal lange bloemblaadjes. Wat hij noodig had, was een eenvoudige
witte chrysanthemum met zestien bloemblaadjes. De oude man nam het
dorpshoofd mede, om Vrouw Geel te zien; maar die bloem beviel hem niet,
en hij nam afscheid, na den tuinman voor zijn moeite te hebben
bedankt.


Op den terugweg kwam hij bij toeval op een veld, waar hij Vrouw Wit
zag weenen. Zij vertelde hem de droevige geschiedenis van haar
verlatenheid, en toen zij haar treurig verhaal had geëindigd,
zeide haar het dorpshoofd, dat hij Vrouw Geel had gezien, maar dat hij
die niet half zoo mooi vond als haar. Na die bemoedigende woorden
droogde Vrouw Wit haar oogen, en zij sprong zóó hoog op,
dat zij bijna van haar voetjes afbrak, toen de vriendelijke man haar
meedeelde, dat hij haar wilde hebben voor het wapen van zijn heer!


Een oogenblik later werd de gelukkige Vrouw Wit in een draagstoel
weggevoerd. Toen zij het paleis van den daimio bereikte, prezen
allen om het zeerst de merkwaardige volmaaktheid van haar vormen.
Groote kunstenaars kwamen van verre en nabij, zaten naast haar en
schetsten de bloem met de grootste bekwaamheid. Zij had spoedig geen
spiegel meer noodig, want na niet langen tijd zag zij haar schoon, wit
gelaat op de meest kostbare eigendommen van den Daimio. Zij zag
het op zijn wapenrusting en op zijn doozen, met goudlak bedekt, op zijn
dekens, kussens en kleeren. Als zij naar boven keek, kon zij haar
gelaat zien in groote gebeeldhouwde paneelen. Zij werd geschilderd, als
dreef zij een stroom af, en op alle mogelijke eigenaardige en schoone
manieren. Iedereen was het er over eens, dat de witte chrysanthemum,
met haar zestien bloemblaadjes, het mooiste wapen vormde van geheel
Japan.


Terwijl het gelukkige gelaat van Vrouw Wit voor altijd vereeuwigd
was op de bezittingen van den Daimio, was het lot, dat Vrouw
Geel trof, diep beklagenswaardig. Zij had alleen voor zich zelf
gebloeid en had den lof harer bezoekers even begeerig ingezogen als den
dauw op haar fijn gekrulde bloemblaadjes. Op zekeren dag voelde zij
echter een stijfheid in haar beenderen, en een vermindering van haar
overmaat van levenskracht. Haar vroeger zoo trotsch hoofd viel
voorover, en toen de oude man haar vond, tilde hij haar op en wierp
haar op een hoop afval.


[image: Shingé en Yosishawa bij de Violen-Bron]
Shingé en Yosishawa bij de Violen-Bron







“Chrysanthemum-Oude-Man”.6


Kikuo (“Chrysanthemum-Oude-Man”) was de trouwe
onderhoorige van Tsugaru. Op zekeren dag werd de strijdmacht van zijn
meester vernietigd, en werden zijn kasteel en schoone landgoederen door
den vijand in bezit genomen; maar gelukkig waren Tsugaru en Kikuo in
staat, naar de bergen te ontsnappen.


Kikuo, die de liefde van zijn meester voor bloemen kende, en vooral
voor den chrysanthemum, besloot die bloemen naar zijn beste vermogen te
kweeken, en door zoo te handelen het verdriet en de vernedering van
zijn meester in diens ballingschap iets te verminderen.


Die pogingen verheugden Tsugaru zeer, maar ongelukkig werd deze
spoedig daarna ziek en stierf hij; de trouwe Kikuo weende over het graf
van zijn meester. Daarna keerde hij weer naar zijn werk terug, en
plantte chrysanthemums rondom het graf van zijn meester, totdat hij een
rand van bijna dertig meter breedte gemaakt had, zoodat de roode,
witte, rose, gele en bronskleurige bloesems hun welriekende geuren in
de lucht verspreidden tot verwondering van allen, die toevallig dien
weg uitkwamen.


Toen Kikuo omstreeks twee en tachtig jaar oud was, vatte hij koude
en moest hij zijn nederige woning houden, waar hij ontzettende pijnen
leed.


Op zekeren herfstnacht, toen hij wist, dat die geliefde bloemen, die
aan zijn meester gewijd waren, op haar schoonst waren, zag hij in de
veranda een aantal jonge kinderen. Toen hij ze aandachtig gadesloeg, zag
hij, dat het geen kinderen van deze wereld waren.


Twee van die kleinen kwamen in de nabijheid van Kikuo en zeiden:
“Wij zijn de geesten van uw chrysanthemums, en zijn hier gekomen
om u te vertellen, hoezeer het ons spijt, dat gij ziek zijt. Gij hebt
ons met zoo groote zorg bewaakt en liefgehad. Er was eens een man in
China, Hozo genaamd, die achthonderd jaar oud werd door den dauw te
drinken van de bloemen der chrysanthemums. Gaarne zouden wij uw dagen
verlengen, maar helaas! de Goden hebben anders beschikt. Binnen dertig
dagen zult gij sterven.”


De oude man uitte den wensch, dat hij in vrede mocht sterven en
drukte zijn leedwezen uit, dat hij gedwongen was, al zijn
chrysanthemums achter te laten.


“Luister” zeiden de jonge geesten: “wij hebben u
allen liefgehad, Kikuo, om alles wat gij voor ons gedaan hebt. Als gij
sterft, zullen ook wij sterven.” Nauwelijks hadden zij die
woorden gesproken, of een windvlaag blies tegen de woning, en de
geesten vertrokken.


Kikuo werd erger in plaats van beter, en op den dertigsten dag
stierf hij. Toen bezoekers kwamen om de chrysanthemums te zien, die hij
had geplant, was alles verdwenen. De dorpelingen begroeven den ouden
man naast zijn meester, en in de meening, dat zij Kikuo genoegen deden,
plantten zij chrysanthemums naast zijn graf; maar deze gingen allen
dood, zoodra zij in den grond waren geplant. Over het graf groeit nu
alleen gras. De kinderzielen der chrysanthemums praten en zingen en
spelen met den geest van Kikuo.





De Violen-Bron.


Shingé en haar kameniers maakten een uitstapje naar de Vallei
van Shimizutani, die tusschen de bergen Yoshino en Tsubosaka gelegen
was. Shingé, vol van vreugde over de lente, liep naar de
Violen-Bron, waar zij purperen, welriekende viooltjes in groote menigte
ontdekte. Zij was juist op het punt de welriekende bloemen te plukken,
toen een groote slang naderde, waarna zij onmiddellijk flauw viel.


Toen haar kameniers haar vonden, zagen zij, dat haar lippen purper
gekleurd waren en dezelfde kleur hadden als de viooltjes, die haar
omgaven, en toen zij de slang zagen, die zich nog in de nabijheid
schuilhield, vreesden zij, dat haar meesteres zou sterven. Matsu had de
tegenwoordigheid van geest, om haar mand bloemen naar de slang te
werpen, die oogenblikkelijk wegkroop.


Op datzelfde oogenblik verscheen een schoone jongeling, en terwijl
hij de meisjes zeide, dat hij geneesheer was, gaf hij Matsu een
geneesmiddel, dat zij haar meesteres moest toedienen.


Terwijl Matsu Shingé de poeder in den mond bracht, nam de
dokter een stok op, verdween enkele oogenblikken en kwam daarna terug
met de doode slang in zijn handen. In dien tijd was Shingé weer
bij kennis gekomen, en vroeg zij naar den naam van den geneesheer, die
haar het leven had gered. Maar hij boog beleefd, ontweek haar vraag en
nam toen afscheid. Alleen Matsu wist, dat de naam van den redder harer
meesteres Yoshisawa was.


Toen Shingé naar huis was gebracht, werd zij erger in plaats
van beter. De knapste geneesheeren kwamen aan haar bed, maar zij konden
niets doen om haar weder gezond te maken.


Matsu wist, dat haar meesteres langzaam wegkwijnde van liefde voor
den schoonen man, die haar leven had gered, en daarom besprak zei de
zaak met haar meester Zembei. Matsu verhaalde hem, wat geschied was, en
zeide, dat, hoewel Yoshisawa van nederige afkomst was, daar hij tot de
Eta, de laagste kasten in Japan behoorde, die hun kost verdienen met
dieren te dooden en te villen, hij toch bijzonder hoffelijk en
welopgevoed was, en, wat vormen en optreden betreft, op een 
samurai geleek. “Niets”, zoo sprak Matsu, “zal uw
dochter haar gezondheid teruggeven, als zij niet met dien schoonen
geneesheer trouwt.” 


Zoowel Zembei als zijn vrouw waren door die woorden terneergeslagen,
want Zembei was een aanzienlijke daimio, en kon zelfs geen
oogenblik het denkbeeld verdragen, dat zijn dochter iemand van de
Eta-kaste zou huwen. Toch stemde hij er in toe, inlichtingen omtrent
Yoshisawa in te winnen, en Matsu keerde naar haar meesteres terug met
het bericht, dat de zaak niet geheel hopeloos stond. Toen Matsu
Shingé had verhaald, wat haar vader voornemens was ten hare
behoeve te doen, nam zij merkbaar in beterschap toe, en was zij in
staat weer voedsel tot zich te nemen.


Toen Shingé bijna hersteld was, ontbood Zembei haar en zeide,
dat hij een nauwkeurig onderzoek omtrent Yoshisawa had ingesteld, en
dat hij onder geen omstandigheden zijn toestemming kon geven tot een
huwelijk met dezen.


Shingé weende bitter, en langen tijd peinsde zij met een
treurig gemoed over haar verdriet. Den volgenden morgen was zij noch in
huis, noch in den tuin te vinden. In alle richtingen werd naar haar
gezocht; zelfs Yoshisawa zocht overal naar haar; maar zij die haar
zochten, vonden haar nergens. Geheimzinnig was zij verdwenen, beladen
met een verdriet zóó ontzettend groot, dat haar vader
zich nu eerst rekenschap gaf van zijn wreede beslissing.


Na drie dagen werd zij gevonden op den bodem der Violen-Bron, en
korten tijd daarna maakte Yoshisawa, door droefheid overstelpt, op
dezelfde wijze een einde aan zijn leven. Men verhaalt, dat men
gedurende stormachtige nachten den geest van Shingé op de bron
ziet drijven, terwijl men in de nabijheid het geluid hoort van het
kermen van Yoshisawa.





De Geest van de Lotus Lelie.




“Hernieuwing, o hernieuwing van Natuur en
Leven!


O Bron verrijs! De Lotusknoppen splijten, ’t hart
geopend,


En zingen ’t luide uit: “Namu
Amida!”




Yone Noguchi.




De lotus is de heilige bloem van het Buddhisme. Daar hij groeit uit
de modder, en zijn steel door het water opkweekt, en er uit zulk
een duister en slijkachtig begin een liefelijke bloem wordt
voortgebracht, is de lotus vergeleken met een deugdzaam man, die in
deze zondige wereld leeft. Dat de bloem voortdurend als zinnebeeld
wordt gebruikt, schijnt, zoo zegt Sir Monier Williams, het gevolg te
zijn van het feit, dat de bloem de vorm heeft van een wiel, waar de
bloemblaadjes de plaats van spaken innemen, zoodat hierin is uitgedrukt
de leer der eeuwigdurende kringen van het bestaan. Buddha wordt
dikwijls uitgebeeld zittende of staande op een gouden lotus, en de
bloem herinnert ons aan de Buddhistische sutra, die bekend staat
als de “Lotus der Goede Wet”.


Lafcadio Hearn beschrijft de lotus van het Paradijs aldus:
“Zij tuinieren, die bekoorlijke wezens!—Zij liefkoozen de
lotusknoppen, terwijl zij hun bloemblaadjes met iets hemelsch
besprenkelen, dat haar bloei bevordert. En wat voor lotusknoppen, met
kleuren niet van deze wereld. Sommige zijn opengesprongen; en in hun
lichtende harten, in een glans als dien van den dauw, zijn kleine,
naakte kindertjes gezeten, ieder met een kleinen lichtkrans. Dit zijn
Zielen, nieuwe Buddha’s, hotoke geboren tot
gelukzaligheid. Sommigen zijn zeer, zeer klein; andere zijn iets
grooter; alle schijnen zichtbaar te groeien, want hun bekoorlijke
voedsters voeden hen met iets ambrozijns. Ik zie er één
die zijn lotuswieg heeft en door een hemelschen Jizō geleid wordt
naar de hoogere verwijderde heerlijkheid”.


Tot zoover de hemelsche lotus en zijn nauwe betrekking tot het
Buddhisme. In de volgende legende zien wij, hoe de bloem de
tooverkracht bezit, om kwade geesten weg te houden.


In Kyōto brak een epidemische ziekte uit, waaraan duizenden
menschen bezweken. De ziekte verspreidde zich tot Idzumi, waar de Edele
Koriyama woonde, en Koriyama, zijn vrouw en kind, werden door de ziekte
aangetast.


Op zekeren dag ontving Tada Samon, een hooggeplaatst ambtenaar in
het kasteel van Koriyama, een bezoek van een yamabushi of
kluizenaar op een berg. Die man was zeer onder den indruk van de ziekte
van Koriyama, en zich tot Samon wendend zeide hij: “Al die
ellende is het gevolg van het binnenkomen van booze geesten in het
kasteel. Ze zijn gekomen, omdat de grachten rondom het kasteel droog
zijn en geen lotus bevatten. Als die grachten dadelijk met die heilige
bloem beplant waren, zouden de booze geesten vertrekken, en zouden uw
meester, zijn vrouw en kind weer herstellen.”


Samon was zeer getroffen door die verstandige woorden, en dien
kluizenaar werd verlof gegeven, lotus om het kasteel te planten. Toen
hij zijn taak had volbracht, vertrok hij op geheimzinnige wijze.


Binnen een week was zoowel de Edele Koriyama, als zijn vrouw en kind
in staat op te staan en hun gewone bezigheden te hervatten; immers toen
waren de wallen hersteld, de grachten gevuld met zuiver water, dat de
knikkende knoppen van tallooze lotusbloemen weerkaatste.


Vele jaren later, nadat ook de Edele Koriyama gestorven was, kwam
toevallig een jeugdige samurai langs de grachten van het
kasteel. Met bewondering zag hij naar die bloemen, toen hij plotseling
twee bijzonder schoone knapen zag spelen aan den oever van het water.
Hij was juist op het punt, hen naar een veiliger plaats te brengen,
toen zij in de lucht sprongen en bij hun val onder het water
verdwenen.


De verbaasde samurai, die in de meening verkeerde, dat hij
een paar kappa’s,7 of booze watergeesten had gezien, trok zich haastig
naar het kasteel terug en vertelde daar zijn vreemd avontuur. Toen hij
zijn verhaal had gedaan, werden de grachten afgedregd en schoongemaakt,
maar niets van de verwachte kappa’s kon worden ontdekt.


Een tijd later zag een andere samurai, Murata Ippai, bij
denzelfden lotus een aantal schoone knaapjes. Hij trok zijn zwaard en
sloeg op hen in, terwijl hij den krachtigen geur van die heilige bloem
inademde bij iederen slag van zijn zwaard. Toen Ippai om zich heen zag,
om te zien, hoeveel van die vreemde wezentjes hij had gedood, steeg een
wolk van de meest verschillende kleuren voor hem op, een wolk, die met
een fijnen straal op zijn gelaat viel.


Daar het te duister was om zich met zekerheid te vergewissen van den
aard en den omvang van zijn slachting, bleef Ippai den geheelen nacht
op die plek. Toen hij den volgenden morgen ontwaakte, zag hij met
groote afschuw dat hij alleen de koppen van een aantal lotusbloemen had
afgehakt. Daar hij wist, dat die weldadige bloem het leven van den
Edelen Koriyama had gered, en nu dat van zijn zoon beschermde, werd
Ippai met schaamte en berouw vervuld. Na een gebed gezegd te hebben aan
den oever van het water, pleegde hij hara-kiri.





De Geest van de Pioenroos.


Het was vastgesteld, dat Prinses Aya zou huwen met den tweeden zoon
van den Edelen Ako. Alle schikkingen waren overeenkomstig de gebruiken
in Japan geheel genomen zonder de goedkeuring of toestemming der beide
betrokken partijen.


Op zekeren avond wandelde Prinses Aya in den grooten tuin bij haar
woning, vergezeld van haar kameniers. De maan scheen helder op haar
geliefkoosd perk met pioenrozen naast een vijver, en hulde de
welriekende bloesems in een zilveren glans. Hier bleef zij toeven en
bukte zij om den geur van die bloemen in te ademen, toen haar voet
uitgleed, en zij zou gevallen zijn, als niet een schoone jonge man,
gekleed in een gewaad met geborduurde pioenrozen, haar bijtijds had
opgevangen. Hij verdween even snel en geheimzinnig als hij gekomen was,
voordat zij tijd had hem te danken.


Het gebeurde nu, dat Prinses Aya kort na die gebeurtenis ernstig
ziek werd, zoodat de dag van haar huwelijk moest worden uitgesteld. De
geneeskundige hulp, die werd ingeroepen, was niet in staat, het
koortsachtige meisje weer haar gezondheid te doen herwinnen.


De vader van Prinses Aya vroeg de meest geliefde kamenier van zijn
dochter, 
Sadayo, of zij op die droevige geschiedenis eenig licht kon
werpen.


Sadayo, hoewel zij tot nu toe tot geheimhouding verplicht was,
voelde nu, dat de tijd was gekomen, dat het niet alleen verstandig,
maar dringend noodzakelijk was, om alles te vertellen, wat zij omtrent
die zaak wist. Zij deelde haar meesteres mede, dat Prinses Aya in
vurige liefde was ontstoken voor den jongen samurai, die het
gewaad droeg, waarop pioenrozen geborduurd waren; en zij voegde er aan
toe, dat zij vreesde, dat, als hij niet kon worden gevonden, haar jonge
meesteres zou sterven.


Toen dien avond een beroemd muziekspeler de biwa bespeelde in
de hoop, de zieke Prinses aangenaam bezig te houden, verscheen weer
achter de pioenrozen dezelfde jonge man in hetzelfde zijden gewaad.


Ook den volgenden avond, terwijl Yae en Yakumo op de fluit en op de
koto speelden, verscheen de jonge man weer.


De vader van Prinses Aya besloot nu de zaak met groote zorg na te
gaan, en beval daartoe Maki Hiogo, zich in het zwart te kleeden en zich
den volgenden avond te verbergen in het perk met pioenrozen.


Toen de volgende avond aanbrak, verborg zich Maki Hiogo tusschen de
pioenrozen, terwijl Yae en Yakumo liefelijke muziek maakten. Niet lang
nadat de muziek weerklonk, verscheen de geheimzinnige samurai
weer. Maki Hiogo kwam uit zijn schuilplaats te voorschijn, met zijn
armen stevig om zijn vreemden bezoeker geslagen. Het scheen, alsof uit
zijn gevangene een wolk stroomde. Dit maakte hem duizelig, zoodat hij
op den grond viel; maar nog altijd hield hij den schoonen 
samurai stevig vast.


Juist toen een troep soldaten zich haastig naar die plek begaven,
kreeg Maki Hiogo het bewustzijn terug. Hij zag naar beneden, in de
verwachting zijn gevangene te zien. Maar alles wat hij in zijn armen
hield, was een groote pioenroos!


Op dat oogenblik voegden zich Prinses Aya en haar vader bij de
verbaasde groep en Vorst Naizen-no-jo begreep oogenblikkelijk den
toestand. “Ik zie nu”, zoo sprak hij, “dat de geest
van de pioenroos een oogenblik geleden en ook bij vroegere gelegenheden
de gedaante van een jongen en schoonen samurai heeft aangenomen.
Mijn dochter, gij moet die bloem nemen en haar met groote goedheid
behandelen.”


Prinses Aya behoefde geen nadere verklaring te krijgen. Zij keerde
naar huis terug, plaatste de pioenroos in een vaas, en plaatste die
naast haar bed. Met den dag werd zij beter, terwijl haar bloem prachtig
bloeide. Toen Prinses Aya volkomen hersteld was, kwam de Edele Ako naar
het kasteel, met zijn tweeden zoon bij zich, die met de Prinses zou
huwen. Na korten tijd werd het huwelijk gesloten, maar op datzelfde
oogenblik was de prachtige pioen roos dood. 







1 Men raadplege hierover,
Florence du Cane, Bloemen en Tuinen van Japan.


2 Schrijver van verschillende
werken over Bloemen in Japan.


3 Hara-kiri of 
seppuku is de uitdrukking, die onder de klasse der samurai
voor zelfmoord wordt gebruikt. Voor nadere bijzonderheden zie men 
“Sprookjes van het Oude Japan”, door A.B. Mitford (Lord
Redesdale).


4 Tot in onzen tijd gelooven de
Japansche boeren aan den Haas in de Maan. Dit dier brengt zijn tijd
door met het fijnstampen van rijst in een mortier en het maken van
koeken daarvan. De oorsprong van dit denkbeeld moet waarschijnlijk in
een woordspelling gezocht worden, immers “rijstkoek” en
“volle maan” worden beide uitgedrukt door het woord 
mochi.


5 De Chrysanthemum met zestien
bloembladeren is één van de wapens der Keizerlijke
familie, terwijl het andere de bloemen en de bladeren van de Paulownia
voorstelt. Het zijn in Japan niet alleen de aanzienlijken, die een
wapen voeren. Het wapen wordt nog altijd gedragen op het bovengedeelte
van hun oorspronkelijke kleeding, aan iederen kant van de borst, op
beide mouwen en achter op den nek. Bij voorkeur worden de teekeningen
ontleend aan vogels, het bamboe, waaiers, Chineesche letters, enz.


6 Dit verhaal en de volgende
van dit Hoofdstuk zijn ontleend aan “Oude Sproken en Folklore van
Japan,” door R. Gordon Smith.


7 Zie over kappa’s: hoofdstuk XXIX.









Hoofdstuk XIII. Boomen.



“Op zekeren dag redetwistten Kinto Fujiwara, Opperste
Raadadviseur en de minister van Uji over de vraag, welke bloem de
schoonste was onder de lente- en herfstbloemen. De minister beweerde,
dat de Kers de schoonste was van de lentebloemen, de Chrysanthemum van
de herfstbloemen. Daarop zeide Kinto, ‘hoe kan nu de
kersen-bloesem het schoonst zijn? Gij hebt de pruim vergeten.’
Hun twistgesprek beperkte zich ten slotte tot de voortreffelijkheid van
Kers en Pruim, terwijl aan andere bloemen weinig aandacht werd
geschonken. Eindelijk werd Kinto, die den minister niet wilde hinderen,
minder heftig in zijn betoog dan te voren, maar zeide: ‘Welnu,
hetzij dan zoo: nemen wij dan aan, dat de Kers de schoonste van de twee
is; maar als gij eens den bloesem van de Roode Pruim bij het aanbreken
van een lentedag in de sneeuw hebt gezien, zult gij niet langer haar
schoonheid vergeten.’ Dit was werkelijk een kiesch en vriendelijk
gezegde”.


“De Tuin van Japan”, door 
F.T. Piggott.





Kers en Pruim.


De schitterendste bloemenpracht wordt in Japan aangetroffen in de
maand April, zoodra de kersen in bloei komen, en zooals wij in de
bovenstaande aanhaling hebben gezien, zijn het de kers en de pruim, die
in de eerste plaats de gunst der Japanners genieten. De dichter
Motoöri schrijft: “Indien iemand u zou vragen naar het hart
van een echten Japanner, wijs dan naar den wilden kersenbloesem in de
zon”, en Lafcadio Hearn heeft met een echt poëtisch inzicht
den kersenbloesem van Japan vergeleken met een zachten zonsondergang,
die als het ware uit de lucht is afgedaald en om de bladerlooze takken
is blijven hangen.


De werkelijk groote wonderen der natuur zijn in staat, bij hen, die
voldoende gevoel hebben voor het schoone, een niet te omschrijven
verlangen achter te laten, een verdriet, dat zooveel liefelijkheid weer
verloren moet gaan; en dat zachte gevoel van smart, vermengd met de
verrukking, wordt gemakkelijk in veel van de Japansche poëzie
ontdekt. Het is een feit, waar wel de nadruk op mag worden gelegd,
omdat het een gemoedsgesteldheid openbaart, die rijk voorzien is van een
buitengewone liefde voor het schoone, dat smachtend verlangen naar een
bloemblaadje, dat nooit verdort, een kleur, die nooit verbleekt.
Korunushi zong aldus:



De meest verstarde mensch slaakt toch nog wel een
zucht,


Als op hem nederdaalt een dwarrelende vlucht,


Van kersenbloesems dor. Die bloesems teer en fijn.


Dat zullen zeker wel des hemels tranen zijn”!




Naar B.H. Chamberlain.


De hoogste lof, dien Japan aan de kers heeft gebracht, is deze:
“De kersenboomen in de dorpen, gelegen in het verwijderde
gebergte moesten hun bloesems terughouden totdat de bloemen in de stad
verwelkt zijn, immers dan zou het volk naar buiten trekken om ook die
te zien.” De schoonheid van een Japansche vrouw wordt
dikwijls in verband gebracht met den bloesem der kersen, terwijl haar
deugd wordt vergeleken met den bloesem der pruimen.





De Camelia.


De Kostbare-Camelia van Yaegaki, met haar dubbelen stam en
ontzaglijken top is reeds zeer oud en wordt als zóó
heilig beschouwd, dat zij omgeven is door een schutting en dat steenen
lampen daar omheen worden geplaatst. De eigenaardige gedaante van den
boom, met zijn dubbelen stam, die weer in het midden samengroeit, heeft
het aanzijn geschonken aan het geloof, dat die buitengewone boom het
symbool is van een gelukkig huwelijksleven, en bovendien, dat goede
geesten er in wonen, die altijd bereid zijn, de vurige gebeden van
minnaars te verhooren.


De cameliaboom is niet altijd goed gezind. Er is een legende omtrent
een boom van die soort, die in den nacht in den tuin van een 
samurai te Matsue rondwandelde. De vreemde en onvermoeide
wandelingen van den boom werden zóó talrijk, dat ten
laatste de boom werd neergehouwen en men zegt, dat hij, toen hij
neerviel, een stroom van bloed uitspoot. 





De Cryptomeria.


Een andere boom, die hoog vereerd wordt, is de indrukwekkende
cryptomeria, en er is een van die boomen, die zich uitstrekt van
Utsunomiya tot Nikkō, een afstand van ruim dertig kilometers.
Één van die boomen heeft een middellijn van twee meters;
men verhaalt, dat deze geplant is “door een deputatie, die
achthonderd Buddhistische nonnen uit de provincie Wakasa
vertegenwoordigde.” In een verder gedeelte van dit hoofdstuk
geven wij een legende, die met dien bijzonderen boom in betrekking
staat.





Een Pijnboom en de God der Wegen.


In den tuin van de groote hakaba (kerkhof) der Kwannondera
staat een pijnboom, die rust op vier groote wortels, welken den vorm
hebben van reusachtige voeten. In de nabijheid van dien boom vindt men
een schutting, een altaar en een aantal torii. Voor het altaar
rusten miniatuurpaardjes, van stroo vervaardigd. Dit zijn offers aan
Kōshin, den God der Wegen, als bede, dat de werkelijke paarden,
waarvan zij het symbool zijn, bewaard mogen blijven voor dood of
ziekte. De pijnboom staat echter niet altijd in verband met
Kōshin. Hij kan met recht beschreven worden als de meest
huiselijke Japansche boomen, want hij neemt een in het oog vallende
plaats in bij het Nieuwjaarsfeest1—een boom, die aan de tuindeur moet worden
geplant, omdat hij geacht wordt geluk te brengen, en vooral gelukkige
huwelijken.





Een Boomgeest.


Zooals wij in de volgende legenden zullen zien, is meer dan
één der Japansche boomsoorten bedeeld met
bovennatuurlijke macht. Er is een boomgeest, bekend als
Ki-no-o-baké, die in staat is rond te wandelen en verschillende
vormen aan te nemen. De boomgeest spreekt slechts weinig, en als hij
gestoord wordt, verdwijnt hij in den stam of tusschen de bladeren. De geest
van den God Kōjin2 huist in den enoki-boom aan dien God zijn alle
oude kinderpoppen gewijd.





De Wonderbaarlijke Kastanje.


Prinses Hinako-Nai-Shinnō verzocht, dat haar kastanjes zouden
worden voorgezet; maar zij nam er slechts één, beet
daarop en wierp die weg. Deze schoot wortel, en op alle kastanjes, die
later daaruit voortkwamen, stonden de afdrukken van de kleine tandjes
der Prinses. De kastanjeboom had, toen hij haar bij haar dood wilde
vereeren, zijn toewijding op die wijze geopenbaard.





De Stille Pijnboom.


Keizer Go-Toba, die een vreeselijken hekel had aan het kwaken van
kikvorschen, werd op zekeren dag gehinderd door een pijnboom, die door
den wind werd bewogen. Nadat Zijne Majesteit den boom luide had
bevolen, stil te zijn, bewoog zich de pijnboom nooit meer
één enkel oogenblik. Die gehoorzame boom was
zóózeer onder den indruk van het bevel, dat de hevigste
wind niet alleen de takken niet bewoog, maar zelfs de duizenden
dennenaalden volkomen onbewegelijk liet.





Wilgevrouwtje.3



“Ik hoorde van ’t magische wierook, dat
oproept de ziel van wie weg is;


Ach, kon ik wat daarvan branden, ’s nachts, als
ik eenzaam moet wachten.”




Uit het Japansch.


In een zeker Japansch dorp groeide een groote wilgeboom. Geslacht na
geslacht werd die door het volk vereerd. In den zomer was hij een
rustplaats, een plaats, waar de dorpelingen bijeen kwamen, nadat de
inspanning en de hitte van den dag voorbij waren, en waar zij bleven
praten, totdat het maanlicht door de takken
scheen. In den winter was hij als een half geopend zonnescherm, dat
bedekt was met fonkelende sneeuw.


Heitaro, een jeugdige landbouwer, woonde vlak bij den boom, en
daardoor was hij nog meer dan één van zijn makkers in
innige gemeenschap gekomen met den statigen wilgeboom. De boom was
bijna het eerst wat hij bij zijn ontwaken zag, en als hij van zijn werk
op zijn akkers naar huis terugkeerde, zag hij steeds met verlangen uit
naar zijn bekende gedaante. Dikwijls brandde hij een stuk hout onder
zijn takken, en knielde daar neder om te bidden.


Op zekeren dag kwam een oud man uit dat dorp naar Heitaro, en
vertelde hem, dat de dorpsbewoners een brug over de rivier wilden
bouwen, en dat zij er bijzonder opgesteld waren, den grooten wilgeboom
voor timmerhout te gebruiken.


“Voor timmerhout?” zeide Heitaro, terwijl hij zijn
gelaat in zijn handen verborg. “Mijn geliefde wilgeboom voor een
brug, die onophoudelijk het trappelen van voeten zal moeten dulden!
Nooit, nooit, oude man!”


Toen Heitaro eenigszins zijn kalmte had teruggekregen, bood hij den
ouden man sommige van zijn eigen boomen aan, als hij en de
dorpsbewoners die voor timmerhout wilden aannemen en den ouden
wilgeboom wilden sparen.


De oude man nam gaarne dit aanbod aan, en de wilgeboom bleef in het
dorp staan, zooals hij reeds zoovele jaren gestaan had.


Toen Heitaro op zekeren avond onder den grooten wilgeboom zat, zag
hij plotseling een prachtig meisje dicht naast hem staan, die bedeesd
naar hem keek, alsof zij hem wilde toespreken.


“Achtbare dame”, zoo sprak hij, “ik zal naar huis
gaan. Ik zie, dat gij op iemand wacht. Heitaro is niet onvriendelijk
jegens hen, die liefhebben.


“Hij komt nu niet meer”, antwoordde het meisje lachend.



“Zou zijn liefde bekoeld zijn? Ach, hoe vreeselijk is het, dat
een onechte liefde komt, en asch, en een graf achterlaat?”


“Zijn liefde is niet bekoeld, waarde heer.”


“En toch komt hij niet? Wat voor een vreemde mysterie is
dit?”


“Hij is gekomen! Zijn hart is altijd hier geweest, hier onder
dezen wilgeboom.” En met een stralenden glimlach verdween het
meisje.


Nachten achter elkander kwamen zij onder den ouden wilgeboom samen.
De bedeesdheid van het meisje was geheel verdwenen, en het scheen wel,
alsof zij van de lippen van Heitaro niet genoeg lof kon hooren over den
wilgeboom, waaronder zij zaten.


Op zekeren avond zeide hij tot haar: “Lieve kleine, wilt gij
mijn vrouwtje worden—gij, die van den boom zelf af komstig schijn
te zijn?”


“Ja,” zeide het meisje. “Noem mij Higo
(‘Wilg’) en vraag, ter wille van uw liefde voor mij, niet
verder. Ik heb noch vader, noch moeder, en de dag zal komen, dat gij
het zult begrijpen.”


Heitaro en Higo huwden, en na verloop van tijd werd hun huwelijk
gezegend met een kind, dat zij Chiyodō noemden. Hun woning was
eenvoudig, maar de bewoners van het huisje waren de gelukkigste
menschen van geheel Japan.


Terwijl dit gelukkige paar hun verschillende werkzaamheden
verrichtten, kwam er groot nieuws in het dorp. De dorpelingen waren er
vol van, en het duurde dan ook niet lang, of het bereikte de ooren van
Heitaro. De oud-Keizer Toba wilde in Kyōto een tempel bouwen
gewijd aan Kwannon4, en zij, die daarover te zeggen hadden, zonden wijd
en zijd om timmerhout. De dorpelingen zeiden, dat zij tot de oprichting
van het heilige gebouw moesten bijdragen, door hun grooten wilgeboom
aan te bieden. Alle redeneeringen, alle overreding en alle beloften,
dat hij andere boomen zou leveren, waren vruchteloos,
want noch hij, noch iemand anders kon een zóó grooten en
schoonen boom schenken als den grooten wilgeboom.


Heitaro ging naar huis en vertelde de zaak aan zijn vrouw:
“Ach, vrouwtje”, zoo sprak hij, “zij zijn op het punt
onzen dierbaren wilgeboom te vellen! Voordat ik met u gehuwd was, zou
ik het niet hebben kunnen verdragen. Naar nu ik u bezit, kleintje, zal
ik er misschien ter eeniger tijd overheen komen”.


Dien nacht werd Heitaro gewekt door het hooren van een
doordringenden kreet. “Heitaro” zeide zijn vrouw,
“het wordt donker!” De kamer is vol gefluister. Zijt gij
daar, Heitaro? Luister? Zij vellen den wilgeboom. Zie, hoe zijn schaduw
in het maanlicht siddert. Ik ben de ziel van den wilgeboom! De
dorpelingen dooden mij. O, hoe hakken en trekken zij mij in stukken!
Beste Heitaro, wat een pijn, wat een pijn! Leg uw handen hier, en hier.
Nu kunnen de slagen toch niet vallen, niet waar?”


“Mijn Wilgevrouwtje! Mijn Wilgevrouwtje!” snikte
Heitaro.


“Beste man”, zeide Higo, met zacht stem, terwijl zij
haar vochtig, met den dood worstelend gelaat tegen het zijne aandrukte:
“Ik ga u verlaten. Een liefde als de onze kan niet worden
uitgeroeid, hoe hard de slagen ook neerkomen. Ik zal op u en
Chiyodō wachten—Mijn haar valt door de lucht neer! Mijn
lichaam breekt!”


Buiten werd een luid gekraak gehoord. De groote wilgeboom lag met
zijn groene bladeren ordeloos over den grond. Heitaro keek rond naar
haar, die hij meer liefhad dan iets op de wereld. Wilgevrouwtje was
verdwenen!





De Boom van den Eenoogigen Priester.


In oude tijden stond op den top van den Oki-yama een tempel, gewijd
aan Fudo, een god, omgeven door vuur, met een zwaard in de
ééne hand en een touw in de andere. Twintig jaar lang had
Yenoki zijn taak vervuld, en één van zijn verplichtingen
was, Fudo te bewaken, die in een altaar zat, dat alleen toegankelijk
was voor den hoogepriester zelf. Gedurende al dien tijd had Yenoki
getrouw zijn verplichtingen vervuld, en had hij weerstand geboden aan
de verleiding, haastig een blik te slaan op dien bijzonder leelijken
God. Toen hij nu op zekeren morgen zag, dat de deur van het altaar niet
volkomen gesloten was, werd zijn nieuwsgierigheid hem te machtig en
sloeg hij even een blik naar binnen. Nauwelijks had hij dit gedaan, of
hij werd stekeblind aan één oog, en onderging de
vernedering, dat hij in een tengu5 veranderde.


Na die betreurenswaardige gebeurtenis leefde hij nog een jaar lang,
maar daarna stierf hij. Zijn geest ging over in een grooten
cryptomeria-boom, die aan de oostelijke helling van den berg stond, en
van dien tijd af werd de geest van Yenoki aangeroepen door de
zeelieden, die door stormen op de Chineesche Zee werden geteisterd. Als
een licht van den boom helder brandde als antwoord op hun gebeden, dan
was dat een vast teeken, dat de storm zou gaan liggen.


Aan den voet van den Oki-yama was een dorp, waar de jongelieden, het
is treurig te vermelden, slap waren in hun zedelijke opvattingen.
Gedurende het Doodenfeest voerden zij dansen uit, bekend als de Bon
Odori. Die dansen werden woest uitgevoerd en gingen vergezeld van
vurige en onzedelijke lief koozingen. Naarmate de jaren voortgingen,
werden de dansen hoe langer hoe bandeloozer, en het dorp kreeg een
slechten naam wegens de onzedelijke handelingen door het jonge volk
gepleegd.


Na een bijzonder woeste viering van de Bon trok een jong meisje,
Kimi genaamd, uit, om haar minnaar, Kurosuke, op te sporen. In plaats
van hem te zien, zag zij een jongeling, die er bijzonder goed uit zag
en haar toelachte en voortdurend wenkte. Kimi vergat Kurosuke geheel en
al; ja zelfs, van dat oogenblik af haatte zij hem en volgde zij met
innig verlangen den haar verlokkenden jongeling. Negen schoone, doch
slechte meisjes verdwenen op dergelijke wijze uit het dorp, en het was
altijd dezelfde jongeling, die haar op die geheimzinnige wijze van den
goeden weg lokte.


De ouderen van het dorp overlegden de zaak samen, en kwamen tot de
gevolgtrekking, dat de geest van Yenoki vertoornd was over de
buitensporigheden, die in verband stonden met het Bonfeest, en dat die
geest de gedaante van een schoonen jongeling had aangenomen, met het
doel een strenge vermaning toe te dienen. De Heer van Kishiwada ontbood
dus Sonobé bij zich, en beval hem te reizen naar den grooten
cryptomeria-boom op Oki-Yama.


Toen Sonobé zijn bestemming had bereikt, sprak hij den ouden
boom aldus toe: “O, verblijfplaats van den geest van Yenoki, ik
beschuldig u er van, dat gij onze dochters hebt weggevoerd. Als dit zoo
voortgaat, zal ik den boom omhakken, zoodat gij genoodzaakt zult zijn,
een andere verblijfplaats voor u te zoeken.”


Nauwelijks had Sonobé gesproken, of de regen begon te vallen,
en hij hoorde het gerommel van een hevige aardbeving. Daarna verscheen
plotseling uit den boom de geest van Yenoki. Hij vertelde, dat een
aantal van de jongelieden uit het dorp van Sonobé door hun
wangedrag hadden gezondigd tegen de Goden, en dat hij, zooals
ondersteld was, den vorm had aangenomen van een schoonen jongeling, ten
einde de voornaamste der slechte meisjes te verwijderen. “Gij
zult ze aan boomen gebonden vinden op den tweeden top van dezen
berg”, zoo voegde de geest van Yenoki er aan toe. “Ga, bevrijd ze,
en geef haar verlof, naar het dorp terug te keeren. Zij hebben niet
alleen berouw over haar dwaasheden, maar zullen ook haar invloed op
anderen uitoefenen, om een edeler en reiner leven te leiden.” En
na die woorden te hebben gesproken, verdween weer Yenoki in zijn
boom.


Sonobé begaf zich naar den tweeden top van den berg en
bevrijdde de meisjes. Zij keerden naar haar woningen terug als
deugdzame en plichtgetrouwe dochters, en van dien dag af tot heden toe
zijn de Goden zeer tevreden geweest over het gedrag der inwoners van
het dorp, dat gelegen is aan den voet van den Oki-Yama.





Het Verbranden van Drie Dwergboompjes.


Tijdens de regeering van Keizer Go-Fukakusa leefde er een beroemd
Rijksbestuurder, Saimyoji Tokiyori. Toen hij dertig jaar oud was, trok
hij zich terug naar een klooster, waar hij verscheidene jaren
vertoefde. Daar werd dikwijls zijn gemoedsvrede verstoord door verhalen
van boeren, die leden onder de behandeling, die zij van tyrannieke
ambtenaren ondervonden. Tokiyori echter voelde bijzonder veel voor de
welvaart van zijn volk, en nadat hij de zaak met groote zorg had
onderzocht, besloot hij, zich te vermommen, van de ééne
plaats naar de andere te reizen, en op de meest nauwgezette wijze te
trachten, het hart der armen te leeren kennen, en later alles in het
werk te stellen, om de slechte practijken der verschillende ambtenaren
te onderdrukken.


Dien ten gevolge vertrok Tokiyori uit op zijn uitnemende zending, en
kwam ten slotte te Sano, in de provincie Kozuki. Het was toen in den
wintertijd, en een vreeselijke sneeuwstorm was oorzaak, dat de
aanzienlijke wandelaar het spoor bijster werd. Na dood vermoeid uren
lang te hebben rondgezworven in de hoop een schuilplaats te vinden, was
hij juist van plan zich in het onvermijdelijke te schikken en onder een
boom te gaan slapen, toen hij tot zijn groote vreugde een met stroo
bedekt huisje zag, dat niet op grooten afstand aan den voet van een
heuvel stond. Hij ging naar dat huisje toe, en vertelde de vrouw, die
hem begroette, dat hij verdwaald was, en dat hij haar zeer dankbaar zou
zijn, als zij hem gedurende dien nacht een schuilplaats zou willen
verleenen. De brave vrouw zeide hem, dat het, daar haar echtgenoot van
huis was, niet gepast voor haar, als zijn echtgenoote, zou zijn, een
schuilplaats in haar woning aan een vreemdeling
te verleenen. Niet alleen dat Tokiyori dit antwoord niet kwalijk nam,
maar hij was bijzonder verheugd, niettegenstaande hij den ganschen
nacht in de sneeuw zou moeten doorbrengen, dat hij een zoo deugdzame
vrouw aantrof. Maar hij had zich nog niet ver van het huisje
verwijderd, toen hij een man hem hoorde roepen. Kokiyori bleef
stilstaan, en dadelijk zag hij, dat iemand hem wenkte. De man zeide,
dat hij de echtgenoot was van de vrouw, dien de vroegere
Rijksbestuurder juist had verlaten, en noodigde hem, dien hij voor een
rondreizend priester aanzag, uit, met hem terug te keeren, en gebruik
te maken van de slechts eenvoudige gastvrijheid, die hij hem kon
aanbieden.


Toen Tokiyori in de kleine woning gezeten was, werd hem een
eenvoudig maal voorgezet, en daar hij sedert den vorigen morgen niets
had gebruikt, deed hij het maal alle eer aan. Maar het feit, dat hem
wel gierst, maar geen rijst werd voorgezet, bewees den opmerkzamen
Tokiyori voldoende, dat in dat gezin wel armoede heerschte, maar dat
daarmede een milddadigheid gepaard ging, die hem in het hart greep. En
dit was nog niet alles, immers toen de maaltijd was afgeloopen, gingen
zij samen om het vuur zitten, dat op het punt was uit te gaan bij
gebrek aan brandstof. De brave huisheer keek in den bak, die de
brandstof moest bevatten. Maar helaas! de bak was leeg! Zonder een
oogenblik te aarzelen ging hij naar den tuin, die diep onder de sneeuw
bedolven was, en bracht drie potten met dwergboompjes mede naar binnen,
een pijnboom, een pruimeboom en een kerseboom. Nu moet men weten, dat
dwergboompjes in Japan op hooge waarde worden geschat; groote zorg en
veel tijd wordt daaraan besteed, en hun ouderdom en bijzondere
schoonheid hebben hen dierbaar gemaakt aan de bevolking van Nippon. In
weerwil van het verzet van Tokiyori, hakte zijn gastheer die boompjes
klein en maakte zoo een vroolijk vuurtje.


Dit tooneel, dat nauwelijks door een westerling op zijn juiste waarde kan
worden geschat, bracht er Tokiyori toe, zijn gastheer te ondervragen,
vooral daar het bezit van die kostbare boompjes bij hem een krachtig
vermoeden wekte, dat die edelmoedige man geen landbouwer van geboorte
was, maar dat beroep had gekozen ten gevolge van bijzondere
omstandigheden. De Oud-Rijksbestuurder bleek volkomen juist te hebben
vermoed, en zijn gastheer vertelde met eenigen tegenzin, dat hij een
samurai was, en dat hij Sano Genzalmon Tsuneyo heette. Hij was
verplicht geweest, zich aan den landbouw te wijden ten gevolge van de
oneerlijkheid van één van zijn bloedverwanten.


Tokiyori herinnerde zich inderdaad den naam van dien samurai,
en sprak de meening uit, dat hij zich tot de regeering moest wenden, om
herstel van het geleden onrecht te vragen. Sano zeide, dat, aangezien
de goede en rechtvaardige bestuurder gestorven was (dit dacht hij
namelijk) en aangezien zijn opvolger nog zeer jong was, hij het als een
hopeloos pogen beschouwde, een verzoekschrift in te dienen. “Maar
in weerwil hiervan”, zoo zeide hij tot zijn belangstellenden
gast, die met de grootste oplettendheid toeluisterde, “zal ik,
als er ooit een te wapen roepen zal plaats hebben, de eerste zijn om in
Kamakura te verschijnen. Juist die gedachte, dat misschien nog eens de
dag zal aanbreken, dat ik mijn vaderland van nut kan zijn, heeft de
dagen van mijn armoede verlicht.”


Het gesprek, dat hier door ons slechts in korte woorden is
geschetst, nam in werkelijkheid geruimen tijd in beslag en toen het
geëindigd was, was reeds een nieuwe dag aangebroken. En toen de
tochtdeuren waren opengezet, bleek, dat het zonlicht zich over een
sneeuwvlakte uitspreidde. Voordat hij afscheid nam, bedankte Tokiyori
zijn gastheer en gastvrouw hartelijk voor hun gastvrijheid. Toen de
vriendelijke bezoeker vertrokken was, herinnerde hij zich plotseling,
dat hij vergeten had, navraag te doen naar den naam van zijn gast.


Toevallig had er de volgende lente een te wapen roepen plaats door het
gouvernement te Kamakura. Zoodra Sano het verblijdende nieuws had
gehoord, begaf hij zich op weg, om aan dien oproep gehoor te geven.
Zijn wapenrusting was uiterst haveloos, zijn hellebaard was met roest
bedekt, en zijn paard verkeerde in een treurigen toestand. Hij maakte
een treurig figuur onder de schitterende ridders, die hij in Kamakura
aantrof. Een aantal van die ridders maakten onvriendelijke opmerkingen
over hem, maar Sano verdroeg die onbeschaamdheden zonder een woord te
antwoorden. Terwijl hij daar stond, een rampzalig figuur, onder de
schitterende gelederen der samurai, die bij hem stonden, naderde
een heraut, die op een prachtig paard gezeten was, en die een banier
droeg, waarop het familiewapen van den Rijksbestuurder was aangebracht.
Met luider stem en zoo duidelijk mogelijk beval hij den ridder, die de
meest havelooze wapenrusting droeg, om voor zijn meester te
verschijnen. Sano gehoorzaamde met een bezwaard gemoed aan dat bevel.
Hij dacht, dat de Rijksbestuurder hem zou berispen, dat hij onder een
zoo sierlijk uitgedost gezelschap verscheen, in zulk een armoedige
uitrusting.


De nederige ridder was verbaasd over het hartelijk welkom, dat hij
ontving, en hij was nog meer verbaasd, toen een dienaar de schermen,
die voor een aangrenzende kamer waren geplaatst, op zijde duwde, en hij
den Rijksbestuurder Saimyoji Tokiyori vóór zich zag, die
niemand anders was dan de priester, die een schuilplaats had gevonden
in zijn nederige woning. Tokiyori was het verbranden der drie
dwergboompjes, den pijnboom, den pruimeboom en den kerseboom, nog niet
vergeten. Als dank voor het offer, dat zonder eenige hoop op winstbejag
zonder aarzelen was gebracht, werden Sano de dertig dorpen
teruggegeven, waarvan hij beroofd was. Doch dit was niet meer dan Sano
van rechtswege toekwam; maar bovendien voelde de dankbare Tokiyori zich
gedrongen, dien trouwen ridder de dorpen Matsu-idu, Umeda en Sakurai aan
te bieden, een gelukkig denkbeeld, daar matsu, ume en 
sakura de Japansche namen zijn voor pijnboom, pruimeboom en
kerseboom.





De Gelieven onder den Pijnboom.



“De dageraad nadert,


En de rijp valt neer


Op de dennetakken;


Maar der blaad’ren groen


Verandert niet.


Ochtend en avond


Worden de blaadren verwijderd


Onder hun schaduw.


Toch ontbreken zij nooit.


Het is een feit,


Dat die denneboomen


Niet al hun blaadren doen vallen;


Frisch blijft hun groen,


Lange eeuwen,


Als de slepende Masaka wijnstok;


Zelfs onder altijd groene boomen—


Het beeld van ’t onveranderlijke—


Is hun roem verspreid.


Als tot het laatst der dagen een symbool—


De faam der dennen, die te zamen


Zijn oud geworden.”




Takasago (Naar W.G. Aston).


De Takasago wordt gewoonlijk beschouwd als één
der schoonste onder de Nō, of classieke drama’s. De
Nō werd opgevoerd door schoon gevormde spelers, die in een
oud dialect speelden. Het behoorde tot die periode van Japansche
vormelijkheid, zoo juist beschreven als: “Een Hemel om van te
hooren, maar een Hel om te zien.” Het onderwerp van de 
Takasago schijnt een overblijfsel te zijn van een phallusdienst,
die veelvuldig voorkomt in de geschiedenis van primitieve volken. De
pijnboom van Takasago is het symbool van een lang leven, en in het
volgende koor uit dit drama kunnen wij de groote macht van dien altijd
groenen boom leeren kennen:



“En nu, eindelooze wereld,


Zullen der dansende meisjes uitgespreide armen


In priesterlijk gewaad


Schadelijke invloeden wegjagen;


Haar handen, gevouwen, om in haar boezem te rusten,



Zullen allen het geluk omvatten;


Het loflied van duizenden herfsten


Het zal het volk geluk en zegen brengen,


En de zang van tienduizend jaren


Het leven des vorsten verlengen.


En al dien tijd


Zal de stem van het windje,


Dat waait door de dennen,


Die samen oud worden,


Vreugde ons schenken.




Nog in onzen tijd gelooft men aan de krachtdadige werking der
pijnboomen. Men ziet dit duidelijk bij het feest van San-ga-nichi, als
dennetakken gedurende de Nieuwjaarsfeesten de poorten versieren. Zoowel
dit gebruik der pijnboomen als dat van dit bijzondere Nō drama
ontleenen hun oorsprong aan den grooten pijnboom van Takasago, waarover
wij in de volgende legende zullen verhalen.


In oude tijden woonde in Takasago een visscher met zijn vrouw en
zijn dochtertje Matsue. Nergens hield Matsue meer van, dan te zitten
onder den grooten pijnboom. Zij hield in het bijzonder van de
dennenaalden, die nooit schenen op te houden op den grond te vallen.
Daarvan maakte zij een prachtig gewaad en ceintuur, terwijl zij zeide:
“Ik zal die dennekleeren niet dragen vóór mijn
trouwdag.”


Toen Matsue op zekeren dag onder den pijnboom zat, zong zij het
volgende lied:




“De meest verharde mensch slaakt toch nog wel een
zucht,


Als op hem nederdaalt een dwarrelende vlucht


Van kersebloesems dor. Die bloesems teer en fijn.


Dat zullen zeker wel des hemels tranen zijn.”




Terwijl zij zoo zong, stond, op de steile kust van Sumiyoshi, Teoyo,
die de vlucht van een reiger gadesloeg. Al hooger en hooger steeg hij
in de blauwe lucht, en Teoyo zag hem over het dorp vluchten, waar het
visschersgezin met hun dochter woonde.


Teoyo was een jongman, die belust was op avonturen; daarom dacht
hij, dat het zeer aangenaam zou zijn, de zee over te zwemmen en het
land te onderzoeken, waarover de reiger gevlogen was. Dus dook hij op
zekeren morgen in zee, en zwom hij zóó hard en
zóó lang, dat de arme jongen de golven zag dwarrelen en
dansen, en het breede hemelgewelf zich zag nederbuigen, om hem te
trachten aan te raken, daarop lag hij bewusteloos op het water; maar
toch waren de golven vriendelijk voor hem, daar zij hem vooruitdrongen,
totdat hij juist aanspoelde op de plaats, waar Matsue onder den
pijnboom zat.


[image: Matsu redt Teoyo]
Matsu redt Teoyo




Matsue trok Teoyo voorzichtig voort tot onder de beschuttende takken
en legde hem neder op een bed van dennenaalden, waar hij spoedig weer
bij kennis kwam, en Matsue hartelijk voor haar vriendelijkheid
bedankte.


Teoyo keerde niet naar zijn eigen land terug, immers nadat een paar
gelukkige maanden waren voorbijgegaan, trouwde hij met Matsue; zooals
hij gezegd had, droeg zij op haar trouwdag haar gewaad en ceintuur van
dennenaalden.


Toen de ouders van Matsue gestorven waren, deed dit verlies haar
liefde voor Teoyo nog toenemen. Hoe ouder zij werden, des te meer
hadden zij elkander lief. Iederen avond laat gingen zij bij maneschijn
hand aan hand naar den pijnboom en maakten zij met hun kleine harken
een bed voor den volgenden dag.


Op zekeren nacht keek het groote zilveren gelaat van de maan door de
takken van den boom heen en zocht te vergeefs naar de oude gelieven,
die plachten te zitten op een bed van dennenaalden. Hun kleine harken
lagen naast elkander, en nog altijd wachtte de maan op de langzame en
strompelende stappen van de Gelieven onder den Pijnboom. Maar zij
kwamen dien nacht niet. Zij waren naar huis gegaan in de eeuwigdurende
rustplaats aan de Rivier der Zielen. Zij hadden zóóveel
en zóó heerlijk liefgehad, zoowel in hun ouderdom als in
hun jeugd, dat de Goden hun zielen toestond, weer terug te keeren en
rondom den pijnboom te wandelen, die gedurende zóóveel
jaren hun liefde had gadegeslagen. Als het volle maan is, fluisteren en
lachen zij, en zingen zij, terwijl zij de dennenaalden bijeenbrengen,
en de zee zachtkens op het strand zingt. 







1 Zie Hoofdstuk
XVII.


2 Zie Hoofdstuk
XVI.


3 Dit verhaal en dat wat volgt
zijn ontleend aan Oude Sproken en Folk-lore van Japan, door R.
Gordon Smith.


4 Zie Hoofstuk
XV.


5 Een wezen met een langen
neus. Zie hierover blz. 22.








Hoofdstuk XIV. Spiegels.



“Zooals het zwaard de ziel is van een samurai, zoo is
de spiegel de ziel van een vrouw.”


“Als de spiegel dof is, is de ziel onrein.”


Japansche Spreekwoorden.





De Beteekenis der Japansche Spiegels.


De oude Japansche metalen spiegels zijn cirkelvormig, met een bol
oppervlak, terwijl de achterzijde versierd is met relieffiguren van
bloemen, vogels en andere natuurtafereelen. Professor Chamberlain
schrijft: “Een bijzondere eigenaardigheid kenmerkt sommige van
die Japansche spiegels: het zonlicht, dat op de voorzijde wordt
teruggekaatst, geeft een lichtend beeld van de figuren op de 
achterzijde! Een dergelijke vreemd verschijnsel heeft natuurlijk de
aandacht der geleerden getrokken.” Het is hier de plaats niet, de
verschillende theorieën te vermelden, hierover gegeven; het
verschijnsel zelf boezemt ons meer belang in dan verklaring van het
verschijnsel; ongetwijfeld verklaart ons dit vreemde feit eenigermate
de magische beteekenis van spiegels uit Nippon.


De groote grondgedachte, die aan de legenden omtrent Japansche
spiegels ten grondslag ligt, is deze, dat de spiegel, door het
voortdurend terugkaatsen van het gelaat van den eigenaar, de ziel zelf
van den bezitter naar zich toe trekt, en zooals wij later zullen zien,
kan men iets van datzelfde denkbeeld terugvinden, waar het oude, maar
zeer geliefde Japansche poppen betreft.





Hidari Jingorō.


De beroemde beeldhouwer Hidari Jingorō werd bij zekere
gelegenheid plotseling verliefd op een zeer bekoorlijke vrouw, die hij
op straat ontmoette, toen hij zich naar zijn atelier begaf. Hij was
zóózeer betooverd door haar zeldzame schoonheid, dat hij,
zoodra hij zijn bestemming had bereikt, een beeld van haar begon te
houwen. Tusschen de gebeitelde kleeren plaatste hij een spiegel, en
wel dien, welken de bekoorlijke vrouw had laten vallen en dien haar
ontstuimige minnaar dadelijk had opgeraapt. Omdat die spiegel duizenden
malen dat schoone lichaam had teruggekaatst, had hij in zijn
glinsterende oppervlakte lichaam en ziel van zijn eigenares opgenomen,
en ten gevolge daarvan kwam het beeld tot leven, tot groote zaligheid
zoowel van den beeldhouwer als van het meisje.





De Goddelijke Spiegel.


Reeds lang voordat de Japansche spiegel een voorwerp van dagelijksch
gebruik in het huisgezin was geworden, had hij reeds een diepe
godsdienstige beteekenis in verband met het Shintōisme. De
Goddelijke Spiegel, waarin de zonnegodin staarde, berust te Isé.
Er worden andere spiegels gevonden in Shintō-tempels; die spiegels
vormen in werkelijkheid een voornaam bestanddeel van een tempel, die om
zijn eenvoud bekend is. De spiegel “stelt een menschelijke hart
voor, dat, als het volkomen vredig en zuiver is, het beeld van de
godheid zelf weerkaatst.” Wij lezen in de Kojiki, dat
Izanagi zijn kinderen een gepolijste zilveren schijf aanbood, en hen
beval dagelijks ’s morgens en ’s avonds daarvoor te knielen
en het teruggekaatste beeld te onderzoeken. Hij beval hen ook, daarbij
te denken aan hemelsche dingen, hun hartstochten en alle slechte
gedachten te onderdrukken, opdat de schijf een reine en beminnelijke
ziel zou weerkaatsen.





De Ziel van een Spiegel.


De tempel van Ogawachi-Myōjin geraakte in verval, en de
Shintō-priester, die belast was met het toezicht op dien tempel,
Matsumura, reisde naar Kyōto, in de hoop, dat zijn verzoek aan den
Shōgun, dat hij zijn toestemming zou geven tot het herstel van den
tempel, met een gunstigen uitslag zou worden bekroond.


Matsumura en zijn gezin namen hun intrek in een huis te Kyōto, dat
den naam had bijzonder ongelukkig te zijn, en vele bewoners hadden zich
reeds in den put geworpen, die aan den noordoostelijken kant van het
huis gelegen was. Maar Matsumara trok zich van die verhalen niets aan,
en was volstrekt niet bevreesd voor booze geesten.


In den zomer van dat jaar heerschte er in Kyōto groote droogte.
Hoewel de beddingen der rivieren opdroogden en een aantal putten bij
gebrek aan regen geen water meer bevatten, was de put in den tuin van
Matsumura tot overloopens vol. De ellende, die het gevolg was van het
gebrek aan water, dwong vele arme menschen, om bij Matsumura om water
te verzoeken, en niettegenstaande zij voortdurend water schepten,
verminderde het water in dien put volstrekt niet.


Op zekeren dag vond men een lijk in den put liggen, en wel dat van
een bediende, die water was komen halen. In dit geval was zelfmoord
volkomen uitgesloten en het scheen onmogelijk, dat hij bij toeval in
het water was gevallen. Toen Matsumura van het ongeluk hoorde, ging hij
een onderzoek bij den put instellen. Tot zijn verbazing bewoog zich het
water met een vreemde schommelende beweging. Toen de beweging
verminderde, zag hij in het heldere water de gedaante van een schoone
jonge vrouw teruggekaatst. Zij raakte haar lippen aan met beni.
Eindelijk lachte zij hem toe. Het was een vreemdsoortige glimlach, die
Matsumura duizelig maakte, een glimlach, die alles uitwischte behalve
het prachtige gelaat der vrouw. Hij voelde een bijna onweerstaanbaar
verlangen, zich in het water te werpen, opdat hij toch die betooverende
vrouw mocht bereiken en vasthouden. Hij streed echter krachtig tegen
dat vreemde gevoel, en was na korten tijd in staat het huis binnen te
treden, waar hij bevel gaf, dat een schutting om den put zou worden
gebouwd, en dat van dat oogenblik af niemand, onder welk voorwendsel
ook, daar water mocht scheppen.


Korten tijd daarna hield de droogte op. Gedurende drie dagen en
drie nachten viel het water voortdurend bij stroomen neder, en een
aardbeving deed de geheele stad schudden. Den derden nacht van den
storm werd er hard geklopt op de deur van Matsumura. De priester ging
zelf onderzoeken, wie zijn bezoeker wel zou zijn. Hij opende de deur op
een kier en zag nog eens de vrouw, die hij in den put had gezien. Hij
weigerde haar toe te laten, en vroeg, waarom zij zooveel onschuldige en
argelooze menschen aan den dood had prijs gegeven.


De vrouw antwoordde hierop: “Helaas, goede priester, ik heb
nooit begeerd, menschelijke wezens in den dood te lokken. Het is de
Vergif-Draak, die in dien put huisde, en die mij tegen mijn wil dwong
de menschen in den dood te lokken. Maar nu hebben de Goden den
Vergif-Draak gedwongen, ergens anders te wonen, zoodat ik van nacht in
staat was de plaats te verlaten, waar ik gevangen zat. Er is nu maar
weinig water in den put, en als gij daarin een onderzoek doet, zult gij
mijn lichaam vinden. Zorg er ter wille van mij goed voor, en ik zal
niet in gebreke blijven, u te beloonen voor uw goedheid.” Na die
woorden te hebben gesproken, verdween zij even plotseling als zij
verschenen was.


Den volgenden dag werd de put door putten-reinigers nagezien en deze
vonden er oude haarversierselen in en een ouden metalen spiegel.


Daar Matsumura een verstandig man was, nam hij den spiegel en
reinigde hij dien, in de meening, dat deze hem een oplossing van het
geheim zou geven.


Op de achterzijde van den spiegel ontdekte hij verschillende
letterteekens. Een aantal van die eigenaardige letterteekens waren te
zeer uitgewischt om nog leesbaar te zijn, maar toch gelukte het hem,
“derde maand, de derde dag” te ontcijferen. In oude tijden
heette de derde maand Yayoi of Maand van Aangroeiïng, en daar hij
zich herinnerde, dat de vrouw zich Yayoi had genoemd, begreep
Matsumura, dat hij waarschijnlijk een bezoek had ontvangen van de Ziel
van den Spiegel. 


Matsumura droeg zooveel mogelijk zorg voor den spiegel. Hij liet
dien op nieuw verzilveren en polijsten en toen dit geschied was, legde
hij hem in een doos, die daarvoor opzettelijk was vervaardigd, en
spiegel en doos werden geplaatst in een daarvoor bestemd vertrek in het
huis.


Op zekeren dag, toen Matsumura in het vertrek gezeten was, waar de
spiegel geplaatst was, zag hij Yayoi vóór zich staan, die
er nog schooner uitzag dan ooit te voren, en de glans van haar
schoonheid was als het maanlicht in den zomer. Nadat zij Matsumura had
begroet, deelde zij hem mede, dat zij inderdaad de Ziel van den Spiegel
was, en verhaalde zij, hoe zij in het bezit geraakt was van Kamo, een
adellijke dame van het Keizerlijke Hof, en hoe zij een erfstuk geworden
was van het Huis Fujiwara, totdat zij gedurende het tijdperk van
Hōgen, toen de geslachten der Taira en Minamoto in strijd geraakt
waren in een put werd geworpen en daar vergeten was. Nadat zij al die
dingen had medegedeeld en al de gruwelen, die zij had ondergaan onder
de tyrannie van den Vergift-Draak, smeekte Yayoi, dat Matsumura den
spiegel ten geschenke zou geven aan den Shōgun, den Edelen
Yoshimasa, die een afstammeling was van haar vroegere eigenaars,
terwijl zij den priester grooten voorspoed beloofde, als hij dat deed.
Voordat Yayoi vertrok, raadde zij Matsumura aan, zijn woning
onmiddellijk te verlaten, daar het door een grooten watervloed zou
worden weggespoeld.


Den volgenden dag verliet Matsumura het huis, en zooals Yayoi had
voorspeld, werd bijna onmiddellijk daarna zijn laatste verblijfplaats
weggespoeld.


Eindelijk was Matsumura in de gelegenheid, den spiegel aan den
Shōgun Yoshimasa aan te bieden, te gelijk met een geschreven
verhaal van die vreemde gebeurtenis. De Shōgun was
zóó ingenomen met het geschenk, dat hij niet alleen
Matsumura persoonlijk een aantal geschenken gaf, maar dat hij den
priester ook een belangrijke som gelds aanbood voor het wederopbouwen
van zijn tempel. 





Een Spiegel en een Klok.


Toen de priesters van Mugenyama een groote klok voor hun tempel
noodig hadden, vroegen zij de vrouwen in de buurt, om hare oude bronzen
spiegels ten geschenke te geven, als bijdragen voor het benoodigde
metaal.


Honderden spiegels werden voor dit doel geschonken, en alle werden
gaarne aangeboden, met uitzondering van den spiegel, door de vrouw van
een landbouwer geschonken. Zoodra zij haar spiegel aan den priester had
ingeleverd, begon zij er berouw over te hebben, dat zij dien had
afgestaan. Zij herinnerde zich, hoe oud die spiegel was, hoe hij de
glimlachjes en tranen van haar moeder had weerkaatst, en zelfs die van
haar overgrootmoeder. Zoo dikwijls de vrouw van den landbouwer naar den
tempel ging, zag zij den spiegel, die zij zoo gaarne terug had, op een
grooten hoop achter een hek liggen. Zij herkende hem aan een teekening
op de achterzijde, die bekend was onder den naam van de 
Shō-Chiku-Bai, of de drie zinnebeelden van den Pijnboom, den
Bamboe en de Pruim. Zij verlangde vurig, haar arm uit te steken
tusschen de tralies, en haar geliefden spiegel weg te rukken. Haar ziel
was gelegen in de spiegelende oppervlakte, en was vermengd met de
zielen, die daarin hadden gestaard, voordat zij geboren was.


Toen men bezig was met het gieten van de klok van Mugenyama,
ontdekten de klokkengieters, dat één spiegel niet wilde
smelten. De werklieden zeiden, dat het metaal niet wilde smelten, omdat
de eigenares later berouw had gehad van haar gift, waardoor het metaal
even hard was geworden als het zelfzuchtige hart van de vrouw.


Spoedig wist iedereen, wie de geefster geweest was van den spiegel,
die niet wilde smelten, en daarom verdronk zich de vrouw van den
landbouwer uit boosheid en schaamte, nadat zij eerst het volgende had
geschreven: “Als ik dood ben, zult gij mijn spiegel kunnen
smelten en alzoo de klok kunnen gieten. Mijn ziel zal naar hem
toekomen, die de klok bij het luiden breekt, en ik zal hem groote
rijkdommen schenken.” 


Toen de vrouw gestorven was, smolt haar oude spiegel onmiddellijk,
en de klok werd gegoten en op haar gewone plaats opgehangen. Daar een
aantal personen gehoord hadden van de boodschap, door de overleden
vrouw van den landbouwer achtergelaten, kwam er een groote menigte naar
den tempel, die één voor één de klok met
ontzaglijk geweld luidden, in de hoop haar te breken en dus groote
rijkdommen te verkrijgen. Dagen aaneen duurde dat luiden voort, totdat
geraas ten slotte zóó ondragelijk was, dat de priesters
de klok in een moeras rolden, waar zij voor het gezicht verborgen
was.





De Spiegel van Matsuyama.


In oude tijden leefden in een afgelegen gedeelte van Japan een man
en zijn vrouw; zij waren gezegend met een klein meisje, dat de
lieveling en de afgod van haar ouders was. Op zekeren dag werd de man
voor zaken weggeroepen naar het verwijderde Kyōto. Voordat hij
wegging, zeide hij zijn dochter, dat hij, als zij braaf was en aan haar
moeder gehoorzaam zou zijn, haar een geschenk zou medebrengen, dat zij
op hoogen prijs zou stellen. Daarna nam de goede man afscheid, terwijl
moeder en dochter hem uitgeleide deden.


Eindelijk kwam hij weer thuis, en nadat zijn vrouw en kind hem zijn
grooten hoed hadden afgenomen en zijn sandalen hadden uitgetrokken,
ging hij op de witte matten zitten en opende hij een mand van bamboe en
lette op den verlangenden blik van zijn dochtertje. Hij nam er een
prachtige pop uit en een verlakte doos met gebak, en plaatste die in
haar uitgestrekte handen. Nog eens stak hij zijn hand in de mand en
haalde er een metalen spiegel uit voor zijn vrouw. Zijn bolle
oppervlakte was schitterend gepolijst, terwijl op de achterzijde
pijnboomen en ooievaars waren gegraveerd.


De vrouw van den goeden man had nooit te voren een spiegel gezien,
en toen zij er in keek, kreeg zij den indruk, dat een andere vrouw haar
aankeek, zoo dikwijls zij met toenemende verbazing een blik in den
spiegel sloeg. Haar man verklaarde haar het geheim, en verzocht haar,
goed voor den spiegel te zorgen.


Korten tijd na die gelukkige thuiskomst en de uitdeeling dier
geschenken, werd de vrouw ernstig ziek. Even vóór haar
dood liet zij haar dochtertje bij zich komen en zeide:
“Lieveling, zorg, als ik dood ben, goed voor uw vader, Als ik u
heb verlaten, zult gij mij zeer missen. Maar neem dien spiegel, als gij
u erg eenzaam en verlaten voelt, kijk dan in den spiegel, en gij zult
mij steeds zien.” Nadat zij die woorden had gesproken, stierf
zij.


Na verloop van tijd hertrouwde de man weer, en zijn vrouw was
volstrekt niet vriendelijk voor haar stiefdochter. Maar de kleine, die
zich de laatste woorden van haar moeder herinnerde, trok zich dan in
een hoekje terug en keek verlangend in den spiegel, waar het haar
toescheen, alsof zij het gelaat van haar dierbare moeder zag, niet door
smart verwrongen, zooals zij het op haar doodsbed had gezien, maar jong
en schoon.


Op zekeren dag zag de stiefmoeder van het kind haar toevallig in een
hoek neergehurkt over een voorwerp, dat zij niet goed kon
onderscheiden, terwijl het in zich zelf iets mompelde. Die onwetende
vrouw, die een hekel had aan het kind en meende, dat haar stiefdochter
van haar kant ook een hekel aan haar had, verbeeldde zich, dat de
kleine de ééne of andere vreemde tooverkunst
volbracht—misschien wel, dat zij een beeldje maakte en daarin
spelden stak. Vol van die gedachte ging de stiefmoeder naar haar
echtgenoot en vertelde hem, dat zijn ondeugend kind haar best deed,
haar door toovenarij te dooden.


Toen het hoofd van het gezin dit ongeloofelijke verhaal had gehoord,
ging hij onmiddellijk naar de kamer van zijn dochter. Hij overviel haar
onverhoeds, en zoodra het meisje hem zag, liet zij den spiegel in haar
mouw vallen. Voor het eerst van haar leven werd haar vader, die zooveel
van
haar hield, boos op haar, en hij vreesde, dat er werkelijk eenige
waarheid was in hetgeen zijn vrouw hem had verteld, en onmiddellijk
deelde hij haar dat mede.


Toen zijn dochter die onrechtvaardige beschuldiging had gehoord, was
zij verbaasd over de woorden van haar vader, en zij zeide hem, dat zij
hem veel te veel liefhad, om ooit te trachten zijn vrouw te dooden of
zelfs haar dood te wenschen, daar zij wist, hoeveel hij van deze
hield.


“Wat houdt gij in uw mouw verborgen” vroeg haar vader,
nog maar half overtuigd, en nog altijd niet wetende, wat hij er van
moest denken.


“Den spiegel, dien gij moeder hebt geschonken, en dien zij mij
op haar sterfbed heeft gegeven. Zoo dikwijls ik in het glinsterende
oppervlak van den spiegel staar, zie ik het gelaat van mijn lieve
moeder, jong en schoon. Als mijn hart bedroefd is—en ach! dit is
in den laatsten tijd zoo dikwijls gebeurd—dan neem ik den spiegel
in de hand, en het gelaat van mijn moeder, met haar zachten,
vriendelijken lach, brengt mij vrede, en stelt mij in staat harde
woorden en onvriendelijke blikken te verdragen”.


Toen begreep de man alles en had zijn kind nog des te meer lief om
haar kinderliefde. Zelfs de stiefmoeder van het kind was, toen zij
wist, wat werkelijk was geschied, beschaamd en vroeg vergiffenis. En
het kind, dat geloofde, dat het moeders gelaat in den spiegel had
gezien, vergaf wat geschied was, en zorgen en verdriet verdwenen uit
het huis. 









Hoofdstuk XV. Kwannon en Benten. Daikoku, Ebisu en
Hotei.



“Aanbidding aan de groote barmhartige Kwannon, die boven het
geluid van het gebed naar beneden ziet.”


Een Opschrift.





Kwannon.


Kwannon, de Godin der Barmhartigheid, gelijkt in menig opzicht op
den niet minder barmhartigen en vriendelijken Jizō; immers beiden
deden afstand van de vreugde der Nirwana, ten einde vreugde en geluk
aan anderen te brengen. Kwannon is echter een godheid van een meer
ingewikkeld karakter dan Jizō, en hoewel zij meestal wordt
uitgebeeld als een zeer schoone en heilige Japansche vrouw, neemt zij
toch een aantal verschillende gedaanten aan. Wij kennen enkel Indische
goden en godinnen met tallooze handen, en Kwannon wordt somtijds
afgebeeld als Senjiu-Kwannon, of Kwannon-met-de-Duizend-Handen.1 Iedere hand
bevat het ééne of andere voorwerp, als moest hierdoor
worden uitgedrukt, dat hier inderdaad een godin is, die in haar liefde
bereid is, al het mogelijke te schenken en zooveel als in haar vermogen
is, gebeden te verhooren.


Vervolgens is er Jiu-ichi-men-Kwannon, de Kwannon
met-de-Elf-Gezichten. Hier wordt het gelaat van Kwannon voorgesteld als
“lachend met eeuwigdurende jeugd en oneindige teederheid”,
en in haar schitterend uiterlijk wordt het ideaal van het goddelijk
vrouwelijke voorgesteld met een onbegrensde schoonheid van opvatting.
In de tiara van Jiu-ichi-men-Kwannon zijn heerlijke koppen, als het
ware een straling van kleine Kwannons. Somtijds neemt de tiara van
Kwannon een anderen vorm aan, zooals bij Batō-Kwannon, of
Kwannon-met-den-Paardekop. De naam is eenigszins misleidend, immers zulk
een sierlijk schepsel heeft in geen van de vormen, waaronder het
optreedt, iets van een paardekop. Afbeeldingen van dien bijzonderen
Kwannon doen ons een paard zien, in de tiara uitgesneden.
Batō-Kwannon is de Godin tot wie de landbouwers bidden voor de
veiligheid en de redding van hun paarden en hun vee, en men verhaalt,
dat Batō-Kwannon niet alleen stomme dieren beschermt, vooral die,
welke werken voor het menschdom, maar dat zij haar macht ook
zóóver uitstrekt, dat zij hun geesten beschermt, en hun
kalmte schenkt en een gemakkelijker leven dan zij op aarde leidden. In
scherpe tegenstelling met de Kwannons, die wij reeds hebben beschreven,
is Hito-Koto-Kwannon, de Kwannon, die slechts één enkel
gebed wil beantwoorden. De Goden der Liefde en der Wijsheid worden
dikwijls voorgesteld in verbinding met die Godin, en de “Acht en
Twintig Volgelingen” zijn personificaties van bepaalde
sterrenbeelden. Maar in alle vormen, waarin Kwannon optreedt, behoudt
zij steeds dezelfde maagdelijke schoonheid, en die Godin der
Barmhartigheid wordt zeer eigenaardig, en niet ten onrechte, wel eens
de Japansche Madonna genoemd.





Kwannon in de Chineesche Mythen.


In China staat Kwannon bekend onder den naam van Kwanjin, en als de
geestelijke zoon van Amitâbha, maar die godheid treedt steeds op
als godin, zooals haar beeltenissen zoowel in China als in Japan ons
aantoonen. De Chineezen maken er aanspraak op, dat Kwanjin van
Chineeschen oorsprong is, en dat zij oorspronkelijk de dochter was van
den Koning der Tschou-dynastie. Zij werd door haar vader ter dood
veroordeeld, omdat zij weigerde te huwen, maar het zwaard van den beul
brak af, zonder een wond te veroorzaken. Men verhaalt, dat haar geest
later weer ter helle ging. Er was iets zóó stralend
schoon in den geest van Kwanjin, dat het feit harer tegenwoordigheid de
Hel in het Paradijs veranderde. De Koning der Onderwereld zond Kwanjin terug
naar de aarde, ten einde het sombere uitzicht van zijn rijk te bewaren;
hij liet haar op wonderbaarlijke wijze op een lotusbloem overbrengen
naar het eiland Pootoo.





Een Incarnatie van Kwannon.


Chūjō Hime, een Buddhistische non, wordt meestal beschouwd
als de grootste Japansche kunstenares in het borduren, uit den ouden
tijd, en zij was, volgens de legende, een incarnatie van Kwannon.
Chūjō Hime werd door haar stiefmoeder wreed behandeld, totdat
zij zich ten slotte terugtrok in den tempel van Toema-dera, en daar
werkte zij aan het wonderbaarlijke borduursel van lotusdraden, dat het
Paradijs der Buddhisten voorstelde. De schets is zóó
voortreffelijk, dat wij ons goed kunnen voorstellen, dat de Japanners
gelooven, dat de Goden de groote kunstenares bij haar werk hielpen.





Kwannon de Moeder.


Er is nog een ander merkwaardig borduurwerk, door Kano Hogai, dat
Kwannon voorstelt als de Goddelijke Moeder, die uit een kristallen
fleschje het water der schepping giet. Als dit water in een reeks van
blaasjes neervalt, blijkt het, dat ieder blaasje een klein kindje bevat
met eerbiedig gevouwen handen. Het is een prachtig stuk werk, en als
men na de artistieke schoonheid te hebben bewonderd, de technische
uitvoering bestudeert, dan zien wij, dat de uitvoering drie jaar heeft
geduurd, en dat 12 100 verschillende nuances van zijde, en twaalf van
gouddraad zijn gebruikt.





De “Drie en dertig Plaatsen” aan Kwannon
Gewijd.


Er zijn drie en dertig tempels, aan Kwannon gewijd. Zij zijn alle
nauwkeurig genummerd, en worden gevonden in de provincies, in de
nabijheid van Kyōto. De volgende legende geeft misschien wel een
verklaring van den eerbied, die voor de Saikoku Sanjū-san Sho (de Drie
en dertig Plaatsen) gekoesterd wordt.


Toen de groote Buddhistische abt der achtste eeuw, Tokudō
Shōnin, stierf, werd hij tot voor Emma-Ō, den Heerscher over
de Dooden, geleid. Het kasteel, waarin Emma-Ō woonde, schitterde
van zilver en goud, rose paarlen en alle soorten van glinsterende
juweelen. Een licht straalde ook uit van Emma-Ō, en die
schrikwekkende God had een glimlach op zijn gelaat. Hij ontving den
uitnemenden abt met de grootst mogelijke wellevendheid, en sprak hem
aldus aan:


“Tokudō Shōnin, er zijn drie en dertig plaatsen,
waar Kwannon haar bijzondere gunst openbaart, want weet wel, in haar
grenzenlooze goedheid heeft zij zich in een aantal lichamen verdeeld,
zoodat hij, die om hulp roept, niet te vergeefs zal roepen. Helaas! de
menschen blijven op het slechte pad voortgaan, want zij weten van die
heilige tempels niets af. Zij leven hun schandelijk leven en gaan in
een groote en ontelbare menigte naar de Hel. O, hoe blind zijn zij, hoe
eigenzinnig, en hoe vol van verdwaasdheid! Als zij maar
één enkele bedevaart deden naar die drie en dertig
tempels, die aan onze Vrouw van Barmhartigheid zijn gewijd, dan zou een
rein en wonderlijk licht van hun voeten afschijnen, die geestelijk
krachtig genoeg zouden worden, om alle kwaad te verpletteren en de
honderd zes en dertig hellen tot stukken te verbrijzelen. Indien, in
weerwil van die bedevaart, iemand bij ongeluk in de Hel valt, dan zal
ik zijn plaats innemen en alle lijden op mij nemen; want, indien dit
geschiedde, zou mijn verhaal over vrede een leugen zijn, en zou ik
werkelijk verdienen te lijden. Hier is een lijst van de drie en dertig
heilige tempels van Kwannon. Breng die lijst naar de in onrust zijnde
wereld van mannen en vrouwen, en predik de eeuwigdurende barmhartigheid
van Kwannon”.


Nadat Tokudō zorgvuldig geluisterd had naar alles, wat
Emma-Ō hem mededeelde, antwoordde hij: “Gij hebt mij met een
zoodanige zending vereerd, maar stervelingen zijn vol twijfelingen en
vol vrees, en zij zouden om het ééne of andere teeken
vragen, waaruit de waarheid kan blijken van wat ik hun
vertel”.


Emma-Ō gaf den abt onmiddellijk zijn met juweelen bezet zegel,
en na afscheid van hem te hebben genomen, zond hij hem weg, na hem twee
bedienden te hebben medegegeven.


Terwijl die vreemde gebeurtenissen in de Onderwereld plaats grepen,
bemerkten de leerlingen van Tokudō, dat niettegenstaande het lijk
van hun meester reeds drie dagen en drie nachten had neergelegen, het
vleesch nog niet koud was geworden. De getrouwe volgelingen begroeven
het lijk niet, daar zij meenden, dat hun meester nog niet dood was. En
dit was inderdaad het geval, want na eenigen tijd ontwaakte Tokudō
uit zijn bewusteloosheid, en hield hij in zijn rechter hand het met
juweelen bezette zegel van Emma-Ō.


Tokudō liet er geen tijd overheen gaan, voordat hij zijn
vreemde avonturen verhaalde, en toen hij zijn verhaal had
geëindigd, ging hij met zijn leerlingen ter bedevaart naar de drie
en dertig heilige plaatsen, waarover de Godin der Barmhartigheid het
bestuur uitoefent.2





Lijst der “Drie en dertig
Plaatsen”.


Hier volgt een volledige lijst van de “Drie en dertig
Plaatsen”, aan Kwannon gewijd:



	1. Fudaraku-ji, te Nachi, in Kishū.


	2. Kimii-dera, bij Wakayama, in Kishū.


	3. Kokawa-dera, in Kishū.


	4. Sefuku-ji, in Izumi.


	5. Fujii-dera, in Kawachi. 


	6. Tsubosaka-dera, in Yamato.


	7. Oka-dera, in Yamato.


	8. Hase-dera, in Yamato.


	9. Nan-endō, te Nara, in Yamato.


	10. Mimuroto-dera, te Uji, in Yamashiro.


	11. Kami Daigo-dera, te Uji, in Yamashiro.


	12. Iwama-dera, in Ōmi.


	13. Ishiyama-dera, bij Ōtsu, in Ōmi.


	14. Miidera, bij Ōtsu, in Ōmi.


	15. Ima-Gumano, te Kyōto, in Yamashiro.


	16. Kiyomizu-dera, te Kyōto.


	17. Rokuhara-dera te Kyōto.


	18. Rokkaku-dō, te Kyōto.


	19. Kōdō te Kyōto.


	20. Yoshimine-dera, te Kyōto.


	21. Anōji, in Tamba.


	22. Sōjiji, in Settsu.


	23. Katsuo-dera, in Settsu.


	24. Nakayma-dera, bij Kōbe, in Settsu.


	25. Shin Kiyomizu-dera, in Harima.


	26. Hokkeji, in Harima.


	27. Shosha-san, in Harima.


	28. Nareai-ji, in Tango.


	29. Matsunoo-dera, in Wakasa.


	30. Chikubu-shima, eiland in het Meer Biwa, in Ōmi.


	31. Chōmeiji, in Ōmi.


	32. Kwannonji, in Ōmi.


	33. Tanigumi-dera, bij Tarui, in Mino3.







De “Zaal van de Tweede Maan”.


De Buddhistische tempel van Ni-gwarsu-dō (“Zaal van de
Tweede Maan”) bevat een klein koperen beeld van Kwannon. Het
heeft de wonderbaarlijke eigenschap, dat het warm is als levend
vleesch, en sedert het beeld is weggesloten, worden in den maand Februari bepaalde
godsdienstoefeningen gehouden ter eere van Kwannon, en den achttienden
van iedere maand wordt het heilige beeld tentoongesteld om aangebeden
te worden.





Kwannon en het Hert.


Een oude kluizenaar, Saion Zenji genaamd, koos tot verblijfplaats
den berg Nariai, opdat hij in de gelegenheid zou zijn, de schoonheid te
aanschouwen van Ama-no-Hashidate, een smalle landtong met pijnboomen
bedekt, die het Meer Iwataki en de Baai Miyazu van elkander scheidt.
Ama-no-Hashidate wordt nog steeds beschouwd als één van
de Sankei, of “Drie Groote Tafereelen” van Japan, en
nog steeds wordt de berg Nariai beschouwd als de beste plek, van waar
dit bekoorlijke tafereel kan worden bewonderd.


Op den Berg Nariai richtte die vriendelijke en heilige kluizenaar
een kleinen tempel op ter eere van Kwannon, niet ver van een eenzamen
pijnboom verwijderd. Hij bracht zijn gelukkige dagen door met neer te
zien op Ama-no-Hashidate en met de Buddhistische geschriften te zingen,
en zijn zoo vriendelijke inborst en vroom gedrag werden zeer op prijs
gesteld door het volk, dat kwam bidden in den kleinen tempel, dien hij
zoo liefdevol had opgericht voor zijn eigen genoegen en dat van
anderen.


De verblijfplaats van den kluizenaar, die bij zacht en zonnig weder
zeer liefelijk was, was in den wintertijd somber, immers als het
sneeuwde, was de man van den omgang met menschen afgesloten. Op zeker
tijdstip viel de sneeuw zóó hevig neer, dat zij op
sommige plaatsen tot een hoogte van twintig voet lag opgestapeld. Dag
aan dag bleef het strenge weer voortduren, en eindelijk bleek het den
armen kluizenaar, dat hij hoegenaamd geen voedsel meer over had. Toen
hij op zekeren morgen toevallig naar buiten keek, zag hij een hert dood
in de sneeuw neerliggen. Toen hij het arme schepsel aanschouwde, dat
doodgevroren was, dacht hij er aan, dat het
naar de opvatting van Kwannon tegen de wet was, het vleesch van dieren
te eten; maar toen hij de zaak nog eens nauwkeuriger overwoog, kwam het
hem voor, dat hij zijn medeschepselen meer goed kon doen door van dat
vleesch te eten dan door zich te houden aan de strenge letter der wet
en zich te laten verhongeren in het gezicht van den overvloed.


Toen Saion Zenji tot dit verstandige besluit was gekomen, ging hij
naar buiten en sneed een stuk van het wild af, kookte het, en at de
helft op, onder talrijke dankzeggingen voor zijn behoud. Het overige
gedeelte van het wild liet hij in zijn kookpan achter.


Eindelijk smolt de sneeuw, en een aantal menschen gingen op weg van
het naburige dorp en bestegen den Berg Nariai, in de verwachting, dat
hun goede en teerbeminde kluizenaar, voor goed van deze wereld zou zijn
verdwenen. Toen zij den drempel naderden, hoorden zij verheugd, dat de
oude man met heldere en luidklinkende stem de heilige Buddhistische
Geschriften zong.


Het volk uit het dorp verzamelde zich om den kluizenaar, terwijl hij
het verhaal van zijn redding deed. Toen zij uit nieuwsgierigheid eens
een blik sloegen in zijn kookpan, zagen zij tot hun stomme verbazing,
dat deze geen wild bevatte, maar een stuk hout, met goudblad bedekt.
Terwijl zij zich steeds nog verbaasden en niet begrepen, wat dit
beteekende, zagen zij naar het beeld van Kwannon in den kleinen tempel
en bleek het, dat een stuk uit haar lendenen was gesneden, en toen zij
het stuk hout daarin pasten, was de wond genezen. Toen begrepen de oude
kluizenaar en het volk, dat zich om hem had verzameld, dat het hert
niemand anders geweest was dan Kwannon, die in haar onbegrensde liefde
en teedere barmhartigheid haar eigen goddelijk vleesch ten offer had
gebracht.





Benten.



“De wilde bloemen worden slap, de
ahornblaadren,


Door vingers van de vorst geraakt, zij buigen zich ter
aard’; 


Maar op den boezem van de zee


Verwelken niet de bloemen uit het nat geboren


Der golven, als de bloesems op het land,


Noch voelen zij de kilheid van des Najaars
hand”,




Yasuhide (Naar Clara A. Walsh.)


Benten, de Godin der Zee, is tevens één der zeven
Godheden van het Geluk, en in romantischen zin wordt zij beschouwd als
de Godin van Liefde, Schoonheid en Welsprekendheid. In de Japansche
kunst wordt zij voorgesteld, rijdende op een draak of slang, wat wel de
verklaring kan zijn van het feit, dat in sommige streken slangen als
heilig worden beschouwd. Op afbeeldingen wordt Benten weergegeven met
acht armen. Zes handen zijn boven haar hoofd uitgestoken en houden een
boog, een pijl, een wiel, een zwaard, een sleutel en een heilig juweel,
terwijl zij haar beide overige handen eerbiedig in gebed gekruist
houdt. Zij gelijkt in menig opzicht op Kwannon, en beelden van de twee
godinnen worden dikwijls bij elkander gezien, maar de tempels van
Benten worden gewoonlijk op eilanden gevonden.





Benten en de Draak.


Wij hebben er reeds melding van gemaakt, dat Benten op een draak
rijdt, en de volgende legende kan misschien met die bijzondere
voorstelling in verband gebracht worden.


In een zeker hol leefde een geduchte draak, die de kinderen van het
dorp Koshigoe verslond. In de zesde eeuw besloot Benten een einde te
maken aan het ongepaste gedrag van het monster, en na een groote
aardbeving te hebben doen ontstaan, ging zij op de loer liggen in de
wolken boven het hol, waar de gevreesde draak zijn woonplaats had
gevestigd. Benten daalde toen uit de wolken neder, trad het hol binnen,
huwde den draak, en was zoo, door haar uitstekenden invloed, in staat,
een einde te maken aan de slachting van kleine kinderen. Bij de
aankomst van Benten verrees uit de zee het bekende eiland Enoshima4, dat op den
huidigen dag gewijd is gebleven aan de Godin der Zee.





Benten-van-het-Geboorte-Water.


Hanagaki Baishū, een jong dichter en geleerde, woonde een groot
feest bij, dat gehouden werd ter viering van den wederopbouw van den
tempel van Amadera. Hij wandelde door het schoone park en bereikte op
zijn wandeling ook de plaats van een fontein, waar hij dikwijls zijn
dorst had gelescht. Hij zag, dat wat oorspronkelijk een fontein was
geweest, nu een vijver was geworden, en bovendien, dat aan
één der hoeken van den vijver een bord stond, waarop de
woorden geschreven waren Tanjo-Sui
(“Geboorte-Water”) en tevens een kleine, maar
aantrekkelijke tempel, aan Benten gewijd. Terwijl Baishū oplettend
de veranderingen in het park van den tempel naging, voerde de wind een
prachtig geschreven minnedicht naar zijn voeten. Hij raapte het op en
ontdekte, dat het door een vrouwenhand was geschreven, dat de letters
prachtig gevormd waren, en dat de inkt nog versch was.


Baishū keerde naar huis terug en las en herlas het gedicht. Het
duurde niet lang, of hij werd verliefd op de schrijfster, en besloot
ten slotte haar te huwen. Eindelijk ging hij naar den tempel van
Benten-van-het-Geboorte-Water en riep: “O, Godin, kom mij te
hulp, en sta mij bij in mijn pogingen, de vrouw te vinden, die deze
door den wind naar mij toegevoerde verzen heeft geschreven!” Na
zoo gebeden te hebben, besloot hij een godsdienstoefening van zeven
dagen te houden, en den zevenden nacht te bestemmen aan onafgebroken
vereering vóór den heiligen tempel van Benten, in het
park van Amadera.


Gedurende den zevenden nacht van zijn nachtwake hoorde Baishū
een stem, die riep om toegelaten te worden door de hoofdpoort van het park
van den tempel. De poort werd geopend, en een oud man, in
staatsiekleederen en met een zwarte muts op zijn hoofd, kwam naar voren
en knielde zwijgend voor den tempel van Benten. Daarna werd de
buitendeur van den tempel geheimzinnig geopend, en een bamboe-gordijn
werd gedeeltelijk opgetild, waarbij een schoone knaap te voorschijn
kwam, die den ouden man aldus toesprak: “Wij hebben medelijden
met een jong man, die een liefdeband wenscht te sluiten, en wij hebben
u geroepen, om die zaak te onderzoeken, en na te gaan, of gij de jonge
lieden niet samen kunt brengen”.


De oude man boog, en trok toen uit zijn mouw een touw, dat hij om
het middel van Baishū bond, terwijl hij een uiteinde aanstak aan
een lantaarn van den tempel, en onderwijl met de hand wuifde, alsof hij
een geest wenkte, om uit den donkeren nacht te voorschijn te komen. In
een oogenblik kwam een jonge maagd het park van den tempel binnen, en
terwijl zij met haar waaier haar lief gezicht halverwege bedekte,
knielde zij naast Baishū neder.


Daarna sprak de schoone knaap Baishū aldus toe: “Wij
hebben uw gebed gehoord, en het is ons gebleken, dat gij in den
laatsten tijd veel hebt geleden. De vrouw, die gij lief hebt, is nu
naast u geplaatst”. En na die woorden te hebben gesproken,
vertrok de goddelijke jongeling, en de oude man verliet het park bij
den tempel.


Toen Baishū zijn dank had gebracht aan
Benten-van-het-Geboorte-Water, ging hij naar huis. Toen hij de straat
bereikte buiten het park, zag hij een jong meisje, en herkende hij haar
dadelijk als het meisje, dat hij liefhad. Baishū sprak haar aan,
en toen zij antwoordde, vervulden de vriendelijkheid en liefelijkheid
van haar stem den jongen man met vreugde. Zij wandelden te zamen door
de stille straten, totdat zij ten slotte aan het huis kwamen, waar
Baishū woonde. Er was een oogenblik van diep zwijgen, en daarna
zeide het meisje: “Benten heeft mij u tot vrouw gegeven”,
en de gelieven traden beiden het huis binnen. 


Het huwelijk was buitengewoon voorspoedig, en de gelukkige
Baishū ontdekte, dat zijn vrouw, behalve in andere huiselijke
deugden, ook volmaakt bedreven was in de kunst, bloemen te
rangschikken, en dat haar fijne manier van schrijven niet minder
aangenaam was te zien dan haar bekoorlijke schilderijen. Baishū
wist niets van haar familie af, maar daar zij hem geschonken was door
de godin Benten, achtte hij het onnoodig, haar daarnaar te vragen. Er
was slechts één ding, dat den verliefden Baishū
vreemd voorkwam, en dat was, dat de buren totaal onkundig schenen te
zijn van de tegenwoordigheid van zijn vrouw.


Toen Baishū op zekeren dag in een afgelegen gedeelte van
Kyōto wandelde, zag hij, dat een bediende hem van de voordeur van
een particuliere woning toewenkte. De man kwam naar hem toe, boog
eerbiedig en zeide: “Wilt gij u wel verwaardigen, dit huis binnen
te treden? Mijn meester verlangt er naar, de eer te hebben, met u te
spreken”. Baishū, die niets afwist van den bediende of van
diens meester, was niet weinig verbaasd over die vreemde begroeting,
maar hij liet zich toch naar de ontvangkamer geleiden en daar sprak de
bewoner van het huis hem aldus toe:


“Ik bied u zeer nederig mijn verschooning aan voor de weinig
vormelijke wijze, waarop ik u heb uitgenoodigd, maar ik meen gehandeld
te hebben in overeenstemming met een boodschap, die ik van de godin
Benten heb ontvangen. Ik heb een dochter, en daar ik er zeer op gesteld
ben, een goeden echtgenoot voor haar te vinden, heb ik de door haar
geschreven gedichten naar alle tempels van Benten in Kyōto
gezonden. De Godin is mij nu in een droom verschenen en heeft mij
medegedeeld, dat zij een uitnemenden echtgenoot voor mijn dochter had,
en dat hij mij den volgenden winter zou bezoeken. Ik heb eerst niet
veel gewicht gehecht aan dien droom; maar den vorigen nacht is Benten
mij weer in den droom verschenen, en zeide zij mij, dat den volgenden
dag de echtgenoot, dien zij voor mijn dochter had gekozen, mij een
bezoek zou brengen, en dat ik dan alles omtrent het huwelijk kon in
orde brengen. De Godin beschreef het uiterlijk zóó
nauwkeurig, dat ik er zeker van ben, dat gij de aanstaande echtgenoot
van mijn dochter zijt.”


Die vreemde woorden vervulden Baishū met droefenis, en toen
zijn beleefde gastheer voorstelde, hem met het meisje in kennis te
brengen, was hij niet moedig genoeg, om zijn zoogenaamden schoonvader
te vertellen, dat hij reeds een vrouw had. Baishū volgde zijn
gastheer in een ander vertrek en tot zijn verbazing en vreugde bleek
het hem, dat de dochter des huizes niemand anders was dan zijn eigen
vrouw! En toch was er een fijn onderscheid tusschen beiden, immers de
vrouw, die hem nu toelachte, was het lichaam van zijn vrouw, en zij die
hem verschenen was voor den tempel van Benten-van-het-Geboorte-Water,
was haar ziel. Men verhaalt ons, dat Benten dit wonder had volbracht
ter wille van haar vereerders, en zoo geschiedde het, dat Baishū
een vreemdsoortig dubbel huwelijksleven had met de vrouw, die hij
liefhad.





Daikoku.


Daikoku, de God van den Rijkdom, Ebisu zijn zoon, de God van den
Arbeid, en Hotei, de God van het Lachen en van de Tevredenheid,
behooren tot dien kring der godheden, die bekend staan onder den naam
van de Goden van het Geluk. Daikoku wordt voorgesteld met een
Tooverhamer, die het teeken draagt van den Juweel, die den mannelijken
en vrouwelijken geest personifieert, en beteekent een scheppende
godheid. Een slag van zijn hamer brengt rijkdom, en zijn tweede
attribuut is de Rat. Daikoku is, zooals men licht zal begrijpen, een
bijzonder populaire godheid, en hij wordt dikwijls geschilderd als een
voorspoedige Chineesche mijnheer, rijk uitgedost, terwijl hij meestal
wordt voorgesteld staande op balen rijst, met een zak vol kostbare
zaken op zijn schouder. Die vroolijke en weldadige God wordt ook wel
voorgesteld, zittende op balen rijst, of zijn schatten vertoonend aan
een of ander gretig kind, dat vol verwachting naar die schatten ziet;
ook wel wordt hij voorgesteld, de Roode Zon met de ééne
hand tegen zijn borst houdend, terwijl hij den Tooverhamer met de
andere hand vasthoudt.





De Rat van Daikoku.


Het attribuut van Daikoku, een Rat, heeft een zinnebeeldige en een
zedelijke beteekenis, in verband met den rijkdom, die in den zak van
den God verborgen is. De Rat wordt dikwijls voorgesteld òf in
een baal met rijst, waaruit zijn kop uitsteekt, of terwijl deze binnen
in den zak zit, òf terwijl hij met den Hamer speelt; somtijds
ziet men een groot aantal ratten.


Volgens een oude legende werden de Buddhisten afgunstig op Daikoku.
Zij overlegden samen, en besloten ten slotte, dat zij den te populairen
Daikoku uit den weg zouden ruimen, aan wien de Japanners gebeden en
wierook aanboden. Emma-Ō, de Heerscher der Dooden, beloofde zijn
sluwsten en verstandigsten oni, Shiro te zenden, die, zooals hij
zeide geen moeite zou hebben, den God van den Rijkdom te overmeesteren.
Shiro, wien door een musch den weg werd gewezen, ging naar het kasteel
van Daikoku, maar hoewel hij hoog en laag speurde, hij kon den eigenaar
niet vinden. Eindelijk ontdekte Shiro een groot magazijn, waarin hij
den God van den Rijkdom zag zitten. Daikoku riep zijn Rat en beval hem
te onderzoeken, wie het waagde hem lastig te vallen. Toen de Rat Shiro
zag, rende hij in den tuin en bracht een takje hulst mede, waarmede hij
den oni verjoeg. Tot op den huidigen dag blijft Daikoku
één der meest populaire Japansche Goden. Men zegt, dat
deze gebeurtenis de oorsprong is van het oudejaarsavond-toovermiddel,
dat bestaat uit een hulstblad en een vleeschpin, of een hulsttakje,
bevestigd op den drempel van de deur van een huis, om den terugkeer van
den oni te beletten. 





De Zes Daikoku’s.



	1. Makura Daikoku, de gewone vorm, met een Hamer op een
lotusblad.


	2. Ojikara Daikoku, met zwaard en vajra.


	3. Bika Daikoku, een priester met een Hamer in de rechter hand en
een zwaard met een vajra-gevest in de linker hand.


	4. Yasha Daikoku, met het Wiel der Wet in de rechter hand.


	5. Shinda Daikoku, een knaap, zittend met een kristal in de linker
hand.


	6. Mahakara Daikoku, een zittende vrouw, met een baal rijst op haar
hoofd.







Ebisu.


Ebisu en zijn vader Daikoku worden gewoonlijk te zamen uitgebeeld:
de God van den Rijkdom gezeten op balen rijst, terwijl hij de Roode Zon
met één hand tegen zijn borst drukt, en met de andere den
rijkdom schenkenden Hamer vasthoudt, terwijl Ebisu wordt uitgebeeld met
een hengel en een grooten tai visch onder den arm.





Hotei.


Hotei, de God van het Lachen en der Tevredenheid, is
één der komiekste der Japansche Goden. Hij wordt als
uitermate dik voorgesteld, terwijl hij op zijn rug een linnen zak
(ho-tei) draagt, waaraan hij zijn naam ontleent. In dien zak pakt hij
de kostbare zaken in, maar als hij in een bijzonder speelsche bui is,
gebruikt hij dien als een bewaarplaats voor vroolijke en nieuwsgierige
kinderen. Somtijds wordt Hotei voorgesteld, gezeten in een gebroken en
bijzonder haveloos rijtuig, dat wordt voortgetrokken door jongens; in
die gedaante is hij bekend als de Wagen-Priester. Ook wordt hij
geschilderd met een Chineeschen waaier in de ééne hand,
en zijn zak in de andere, of terwijl hij op het ééne
uiteinde van een stok den zak met kostbare zaken en op het andere
uiteinde een knaap laat balanceeren. 







1 De titel is niet nauwkeurig,
want in werkelijkheid heeft Kwannon in die gedaante slechts veertig
handen. Ongetwijfeld is de bedoeling van dien naam, een voorstelling te
geven van de milddadigheid dier Godin.


2 “In navolging van de
oorspronkelijke Drie en dertig Heilige Plaatsen zijn er ook drie en
dertig heilige plaatsen in oostelijk Japan gesticht, en ook in het
district Chichibu.” Murray’s Handboek van Japan,
door B.H. Chamberlain en W.B. Mason.


3 Zie Murray’s Handboek
van Japan.


4 Zie Een blik op het
Onbekende Japan, door Lafcadio Hearn, deel I, blz.
62–104.








Hoofdstuk XVI. Poppen en Vlinders.



“Ik vroeg eens een bekoorlijk Japansch meisje: ‘Hoe kan
een pop leven?’ ‘Wel,’ antwoordde zij, ‘als gij
er genoeg van houdt, zal zij leven!’”


Lafcadio Hearn.





De Engelsche en Japansche Poppen.


Onze poppen, met haar lichtblond haar, blauwe oogen en gemaakte
lachjes, strekken zeker niet tot eer en roem van de poppenmakers, als
het geacht moet worden, dat zij eenige gelijkenis dienen te vertoonen
met levende kinderen. Als zij horizontaal gehouden worden, zal er iets
in haar kopjes tikken en zullen haar blauwe oogen zich sluiten of
liever gezegd achterover rollen; knijpt men ze, dan zullen zij een
geluid geven dat eenigszins doet denken aan de woorden: “Papa!
Mama!” en toch hebben zij, in weerwil van die mechanische
kunstgrepen niets in haar voordeel dan de liefde van korten duur, haar
door een kind betoond. Spoedig breken zij, of loopen zij gevaar, dat op
ieder oogenblik een broertje ze het hoofd afbreekt of op andere wijze
voor goed beschadigt.


In Japan echter is de pop niet alleen een stuk speelgoed, waardoor
kleine meisjes zich voorstellen, moedertjes te zijn, maar in vroeger
dagen werd zij als het middel beschouwd, om van vrouwen moeders te
maken. Lafcadio Hearn schrijft hierover: “En als gij een
dergelijke, door een Japansche moeder vervaardigde pop ziet, die haar
handen kan uitsteken, haar naakte voetjes kan bewegen en haar hoofd kan
omdraaien, dan zoudt gij, al werd zij vlak bij u gehouden, er bijna
tegen opzien, een weddenschap aan te gaan, dat het maar een pop
is.” Het is die treffende gelijkenis, die waarschijnlijk de
oorzaak is van de vreemde en schoone liefde, die aan Japansche poppen
verbonden is.





Levende Poppen.


Er was een tijd, dat men meende, dat sommige poppen werkelijk levend
werden en in haar kleine lichamen een menschelijke ziel kregen, en dat
geloof is niets anders dan een echo van het oude denkbeeld, dat rijke
liefde het beeld van een levend iets tot leven kan wekken. In het Oude
Japan ging de pop over van het ééne geslacht op het
volgende, en bleef somtijds volkomen ongeschonden gedurende een periode
van meer dan honderd jaar. Een pop, die honderd jaar lang in de armen
van kleine kinderen was gekoesterd, van voedsel was voorzien, geregeld
iederen nacht naar bed was gebracht en het voorwerp van voortdurende
liefkozingen was geweest, moest ongetwijfeld wonderen doen in de
dichterlijke verbeelding van een gelukkig en kinderlijk volk.


De kleine pop, bekend als O-Hina-San valt niet binnen het gebied van
deze studie; zij was eenvoudig een stuk speelgoed en niets meer. Wij
hebben hier alleen de levensgroote poppen te bespreken, die poppen, die
zoo uitnemend kleine kinderen voorstellen van twee of drie jaar. De
meisjespop van die soort draagt den naam van O-Toku-San en de
jongenspop van Tokutarō-San. Men geloofde, dat, als die poppen,
hoe dan ook, slecht behandeld of verwaarloosd werden, zij zouden
huilen, boos zouden worden en ongeluk zouden brengen over haar
bezitters. Bovendien hadden zij nog een aantal andere bovennatuurlijke
gaven.


In een zeker gezin was er een Tokutarō-San, die bijna niet
minder vereerd werd dan Kishibōjin, de Godin, tot wie Japansche
vrouwen en kinderen bidden. Die Tokutarō-San werd door kinderlooze
echtparen geleend. Zij gaven hem nieuwe kleeren en verzorgden hem met
liefdevolle zorgen, daar zij er van overtuigd waren, dat een dergelijke
pop, die een ziel bezat, hen gelukkig zou maken, door hun gebeden om
een kind te verhooren. Tokutarō-San was volgens de legende zeer
levendig en vlug, want toen het huis in brand vloog, rende hij haastig
den tuin in, om zich te redden! 





De Laatste Rustplaats van een Pop.


Wat gebeurt er met een Japansche pop, als zij eindelijk na een lang
en gelukkig leven breekt? Hoewel zij voor goed dood wordt geacht,
worden haar overblijfselen met den grootsten eerbied behandeld. Zij
wordt niet met vuil of afval weggeworpen of verbrand, of zelfs
eerbiedig op stroomend water gelegd, zooals dikwijls met doode
Japansche bloemen geschiedt. Zij wordt niet begraven, maar aan
Kōjin gewijd, een godheid, die dikwijls wordt voorgesteld met een
aantal armen. Men stelt zich voor, dat Kōjin huist in een 
enoki-boom, en tegenover dien boom is een klein altaar en 
torii. Hier worden de overblijfselen van een oude pop eerbiedig
neergelegd. Haar klein gelaat moge al gekrabd zijn, haar zijden kleed
gescheurd en verschoten, haar armen en beenen gebroken, zij had vroeger
een ziel, en had eens de geheimzinnige begeerte het moederschap
te schenken aan haar, die het verlangden.


Op den derden Maart wordt het Feest der Meisjes gevierd. Het is
bekend als Jomi no Sekku, of Hina Matsuri, of het
Poppenfeest.





Vlinders.



“Waar bijeenverzameld liggen


Zachte bloesems, dra vergaan,


Waait daar soms een enkel blaadje


Op zijn vroeg’ren boomtak aan?


Neen, ’t was een vlinder, zoo licht als een
blad,


Die zich in ’t luchtruim verheven had.”




Arakida Mortitake.

(Naar Clara A. Walsh.)


De vlinder staat in China meer dan in Japan in betrekking met
legenden en folk-lore. De Chineesche geleerde Rōsan had, zoo wordt
gezegd, bezoek ontvangen van twee meisjesgeesten, die hem onthaalden op
spookachtige verhalen omtrent die insecten met hun prachtig gekleurde
vleugels.


Het is meer dan waarschijnlijk, dat de legenden omtrent vlinders,
die van Japan bekend zijn, aan China zijn ontleend. Japansche
dichters en kunstenaars vonden er genoegen in, als hun beroepsnaam
namen te kiezen zooals “Vlinderboom”, “Eenzame
Vlinder”, “Vlinderhulp” en dergelijke. Zulke
denkbeelden, hoewel waarschijnlijk van Chineeschen oorsprong, deden een
beroep op de aesthetische gevoelens van het Japansche volk, en het is
niet twijfelachtig, of de Japanners speelden in vroegere dagen het
romantische vlinderspel. Keizer Gensō was gewoon de vlinders te
gebruiken, om voor hem een keuze te doen voor zijn minnerijen. Bij een
wijnfeest in zijn tuin moesten schoone dames opgesloten vlinders
loslaten. Die schoongekleurde insecten vlogen dan rond en zetten zich
neer op de schoonste meisjes, en die meisjes ontvingen dan dadelijk de
gunst van den Keizer.





Vlinders, die iets goeds, en die iets slechts
voorspelden.


In Japan werd de vlinder een tijd lang beschouwd als de ziel van een
levenden man of levende vrouw. Als hij een ontvangkamer binnenkwam en
zich vastzette achter het bamboescherm, dan was dit een zeker bewijs,
dat de persoon, die hij vertegenwoordigde, binnen kort in dat huis zou
komen. De aanwezigheid van een vlinder werd als een goed voorteeken
beschouwd, hoewel natuurlijk alles afhing van den persoon, die met den
vlinder vereenzelvigd was.


De vlinder was niet altijd de voorbode van goede tijdingen. Toen
Taira-no-Masakado in het geheim een oproer voorbereidde, was Kyōto
het tooneel van een zwerm vlinders, en de bevolking, die ze zag, was
zeer verschrikt. Lafcadio Hearn geeft als zijn meening te kennen, dat
die vlinders de geesten kunnen zijn van hen, die bestemd waren in het
gevecht te sneuvelen, de geesten van de levenden, die een voorgevoel
hadden van een spoedig naderen van den dood. Vlinders kunnen ook de
zielen der dooden zijn, en zij verschijnen dikwijls onder die gedaante,
ten einde kenbaar te maken, dat zij voor goed afscheid nemen van het
lichaam. 





“De Vliegende Haarspeld van
Kochō”.


Het Japansche drama maakt herhaaldelijk van de spookachtige
beteekenis der vlinders gebruik. In het tooneelspel, dat bekend staat
als De Vliegende Haarspeld van Kochō, pleegt de heldin,
Kochō, zelfmoord, op grond van valsche beschuldigingen en wreede
behandeling. Haar minnaar tracht te ontdekken, wie de oorzaak van haar
ontijdigen dood is geweest. Op een zeker oogenblik verandert
Kochō’s haarspeld in een vlinder, welke blijft zweven boven
de schuilplaats van den misdadiger, die al die ellende heeft
veroorzaakt.





De Witte Vlinder.


Er is een vreemde en roerende Japansche legende, die in verband
staat met den vlinder. Een oude man, Takahama genaamd, woonde in een
huisje achter het kerkhof van den tempel van Sōzanji. Hij was een
uiterst beminnelijk man en bij al zijn buren dan ook zeer geliefd,
hoewel de meesten hem als eenigszins krankzinnig beschouwden. Zijn
krankzinnigheid bestond, naar het scheen, uitsluitend in het feit, dat
hij nooit was getrouwd en nooit het verlangen had uitgesproken naar
intiemen omgang met vrouwen.


Op een zekeren Zondag werd hij ernstig ziek, en wel
zóó ziek, dat hij zijn schoonzuster met haar zoon liet
ontbieden. Zij kwamen beiden, en deden alles wat in hun macht was, om
in zijn laatste levensuren zijn lijden te verzachten. Terwijl zij
waakten, viel Takahama in slaap; maar nauwelijks was hij in rust, of
een groote witte vlinder vloog de kamer binnen, en bleef stil zitten op
het hoofdkussen van den lijder. De jonge man trachtte dien met een
waaier te verdrijven, maar driemaal kwam hij terug, alsof hij er tegen
opzag, den zieke te verlaten.


Eindelijk joeg de neef van Takahama hem op naar den tuin, waarna hij
door de tuindeur naar het kerkhof vloog, dat aan den overkant gelegen
was, waar hij bleef zitten op het graf van een vrouw en daarna
geheimzinnig verdween. Toen de jonge man den grafsteen nader
beschouwde, zag hij, dat er de naam “Akiko” op was
geschreven, en tevens een beschrijving, hoe Akiko op achttienjarigen
leeftijd was gestorven. Hoewel de grafsteen met mos was bedekt en wel
vijftig jaar geleden moest zijn opgericht, zag de jonge man, dat hij
door bloemen omringd was, en dat de kleine waterbak onlangs was
gevuld.


Toen de jonge man naar huis terugkeerde, bleek het, dat in dien
tusschentijd Takahama was gestorven; hij keerde toen naar zijn moeder
terug en vertelde haar, wat hij op het kerkhof had gezien.


“Akiko?” mompelde zijn moeder. “Toen uw oom jong
was, was hij met Akiko verloofd. Zij stierf kort vóór
haar trouwdag aan de tering. Toen Akiko deze wereld verliet, besloot uw
oom, nooit te huwen en steeds in de nabijheid van haar graf te blijven
wonen. Al die jaren lang is hij zijn gelofte getrouw gebleven, en hield
zijn hart al de zoete herinneringen aan zijn eenige liefde. Dagelijks
ging Takahama naar het kerkhof, zoowel als de lucht geurig was van de
zomerzoelte, als wanneer zij bezwangerd was met vallende sneeuw.
Dagelijks ging hij naar het graf en bad voor haar heil, maakte den
grafsteen schoon en plaatste daarop bloemen. Toen Takahama stervende
was, en hij die hem zoo dierbare taak niet meer kon volbrengen, kwam
Akiko hem bezoeken. Die witte vlinder was haar vriendelijke en
liefhebbende ziel.” Voordat Takahama naar het Land van de Gele
Lente vertrok, kon hij wel woorden gemompeld hebben zooals die van Yone
Noguchi:



“Daar waar de bloemen slapen,


Slaap ik, Goddank! van avond.


O, kom, o vlinder kom.1










1 Legenden in verband met
andere insecten worden in Hoofdstuk XXIII
behandeld.








Hoofdstuk XVII. Feestdagen.



Nieuwjaar.


De San-ga-nichi, of “drie dagen” van het Nieuwe
Jaar, is één van de belangrijkste van de Japansche
feestgetijden, want de Japanners vieren het nieuwjaarsfeest veel
feestelijker dan wij. Zij beschouwen de eerste drie dagen van het jaar
als een geschikte gelegenheid, om zich voorspoed en geluk voor de
toekomst te verzekeren, en om dit gedaan te krijgen, worden een aantal
vreemde en oude gebruiken in acht genomen. Voordat de huizen worden
versierd, heeft er eerst een afdoende winterschoonmaak plaats.
“In oude tijden”, zoo schrijft Mevrouw Salwey, “werd
dit gebruik in acht genomen zoowel aan het Hof van den Keizer als in de
hut van den boer, en wel zóó nauwgezet, dat het Hof van
den Shōgun opzichters leverde, die rondgingen met versierde
stoffers, om het werk der bedienden na te zien, en die hun officieele
bezems over richels en spleten bewogen, terwijl zij daarbij hun
tooverroeden op een bepaalde wijze zwaaiden, om daarmede het Chineesche
teeken, dat water beteekende, aan te duiden.” Niet alleen wordt
het geheele huis door en door gereinigd en alles op zijn plaats gezet,
maar men wordt verlost van de booze geesten, door erwten en boonen uit
de open shoji te werpen, of ook wel papiersnippers.


Bij het Nieuwjaarfeest worden de huizen en deurposten versierd met
koorden van stroo, en deze worden dikwijls zóó gemaakt,
dat zij de getallen drie, vijf of zeven voorstellen, welke getallen bij
de Chineezen als gelukkig worden beschouwd. Het voornaamste voedsel,
dat bij die gelegenheid wordt gegeten, bestaat uit zeekreeften (wier
gebogen en oud uiterlijk op een lang leven wijst), sinaasappels en
enkele soorten van eetbaar zeegras. Bovendien zijn er spiegelkoeken, in
verband met de Zonnegodin, en die koeken, die uit rijst bestaan, worden
gegeten met de sinaasappelen en de zeekreeften, en opgediend op zuiver
witte bakken. Een andere belangrijke versiering mag niet over
het hoofd gezien worden, en wel de takken van een pijnboom. Die takken
zijn het zinnebeeld van een lang leven, en om de ééne of
andere niet bekende reden worden zij verbrand, zoodra het feest is
afgeloopen.


Één van de meest schilderachtige gebruiken, dat met
dit feest in verband staat en dat in het bijzonder op kinderen een
grooten indruk maakt, is het Spookschip met de Zeven Goden van het
Geluk aan boord, waarover wij reeds vroeger hebben gesproken.1





De Feestdag voor Jongens.


De Tango no Sekku, of Feestdag voor Jongens, wordt gevierd op
den 5den Mei, en dient, om de Japansche jeugd met
krijgshaftige eigenschappen te bezielen. Het is de dag, waarop overal
vlaggen worden gezien, waarop de daken der huizen met irisbladeren
worden versierd, zoodat de vlag der Natuur en de vlag door
menschenhanden vervaardigd, beide in het oog vallen op dien vroolijken
feestdag, die algemeen bekend staat onder den naam van het
Vlaggenfeest. De knapen krijgen dien dag kleine beeldjes ten geschenke,
die bepaalde groote helden uit het verleden voorstellen, terwijl oude
zwaarden, bogen, pijlen, speren en dergelijke van het
ééne geslacht van kinderen aan het andere worden
overgegeven.


Misschien is wel de meest op den voorgrond tredende trek van dit
feest de papieren vlag, die de gedaante heeft van een karper. Zij is
hol, en als zij met wind wordt gevuld, heeft zij het voorkomen, alsof
zij krachtig door de lucht vliegt. De karper is meer dan een gewoon
symbool van den ruwen oorlogsgeest, want hij is het zinnebeeld van
vasthoudendheid in den opzet en van ontembaren moed. Zooals de karper
tegen den stroom opzwemt, zoo wordt van de Japansche jeugd verwacht,
dat zij tegen de krachtigste stroomingen van den tegenspoed kan strijden.
Dit denkbeeld is waarschijnlijk ontleend aan de betooverende Chineesche
legende van den Drakenkarper, wien het na een langen strijd gelukte,
voorbij de watervallen van den Drakenpoort te zwemmen, en die duizend
jaar leefde, totdat hij eindelijk in de lucht opsteeg.





Het Doodenfeest.


Het Doodenfeest, of Bommatsuri, moet hier worden besproken,
omdat het veel bevat, dat mythisch is. De opvatting van den Japanschen
boer omtrent een toekomstig leven is niet bijzonder opgewekt. Na den
dood wordt het lichaam onmiddellijk gewasschen en geschoren en dan
gestoken in een helder wit gewaad—in werkelijkheid het gewaad van
een pelgrim. Om den nek wordt een zakje gehangen met drie of zes 
rin2, welk
aantal afhangt van de gewoonten der plaats, waar de overledene gewoond
heeft, en die rin worden met den overledene begraven. Het
denkbeeld, om munten met dooden te begraven, is ontleend aan het
geloof, dat allen die sterven, met uitzondering van kinderen, moeten
reizen naar de Sanzu-no-Kawa, of “De Rivier der Drie
Wegen”. Aan den oever van die sombere rivier wacht Sodzu-Baba, de
Oude Vrouw der Drie Wegen, de komst af van de zielen, te gelijk met
haar echtgenoot, Ten-Datsu-Ba. Als geen drie rin aan de Oude
Vrouw worden betaald, neemt zij de witte kleeren van den doode weg, en
hangt zij die, zonder op zijn smeekingen te letten, aan de boomen op.
Dan is er nog de niet minder angstwekkende Emma-Ō, de Heerscher
der Dooden; en als wij bij die sombere figuren nog voegen enkele van
die verschrikkingen van de hellen der Buddhisten, dan behoeft het geen
verbazing te wekken, dat de zachtzinnige en poëtische Japanner een
feest heeft ingesteld, dat een aangename, zij het dan ook slechts een
korte
vertroosting schenkt van de verschrikkingen van den Hades.


Het feest heeft plaats van 13 tot 15 Juli. In dien tijd van het jaar
zijn de meeste huizen niets dan geraamten, daar zij aan alle kanten aan
de zomerbries toegang verschaffen. Men loopt in de lichtst mogelijk
gewaden rond. De vlinders vermaken zich, in ontelbare hoeveelheden
rondvliegend over een koel lotusveld of zich neerzettend op de purperen
bloemblaadjes van een iris. De Fuji steekt zijn grooten kop in de
heldere blauwe lucht uit, en draagt als een witte sluier een strook van
snel wegsmeltende sneeuw.


Als de ochtend van den 13den Juli aanbreekt, worden
nieuwe matten van rijststroo op alle Buddhistische altaren witgespreid
en op de kleine tempels in huis. Ieder Japansch huis houdt dien dag een
eigenaardig nauwkeurig omschreven maal gereed voor de groote menigte
geesten.


Tegen het ondergaan van de zon zijn de straten helder verlicht door
de vlammen der fakkels, en de ingangen der huizen hebben een vroolijk
aanzien door de helder gekleurde lantarens. Zij, voor wie dit feest in
bijzondere mate geldt, en dus niet als voor ieder ander—dat wil
zeggen, zij, die kort geleden iemand hebben verloren, die hun dierbaar
was—gaan dien nacht naar buiten, om de kerkhoven te bezoeken,
waar zij bidden, offers brengen, wierook branden en water uitgieten.
Lantarens worden aangestoken en bamboevazen met bloemen gevuld.


Op den avond van den 15den Juli worden de geesten van den
Kring der Boetedoening of Gakidō gevoed, en bovendien al die
geesten, die onder de levenden geen vrienden hebben, die voor hen
zorgen. Er is een legende, die betrekking heeft op dit bijzonder
onderdeel van het Doodenfeest. Dai-Mokenren, een groot leerling van
Buddha, kreeg eens toestemming, de ziel van zijn moeder in de
Gakidō te bezoeken. Hij had zóó bitter verdriet over
haar ontzettend lijden, dat hij haar een kom gaf, die het meest
uitgelezen voedsel bevatte. Maar iederen keer, als zij trachtte er
van te eten, veranderde het voedsel plotseling in vuur, en eindelijk in
asch. Toen vroeg Mokenren Buddha, hem te willen mededeelen, wat hij kon
doen om het lijden van zijn moeder te verzachten. Hem werd toen
bevolen, om de schimmen der groote priesters in alle landen “op
den vijftienden dag der zevende maand” te spijzigen. Toen dit
geschied was, keerde Mokenren terug en vond zijn moeder weer,
springende van vreugde. In dien gelukkigen dans na veel beproevingen
vinden wij de sporen terug van den oorsprong der Bon-odori, die
plaats heeft in den derden nacht van het feest.


Als de avond van den derden nacht aanbreekt, worden voorbereidselen
gemaakt voor het vertrek der geesten. Duizenden bootjes worden
volgeladen met voedsel en met vriendelijke afscheidsgroeten. De
vertrekkende geesten stappen in die bootjes. Liefhebbende handen
plaatsen die brooze bark op rivier, meer of zee. Een kleine lantaren
brandt aan den voorsteven, terwijl lichtblauwe wolken van wierook van
den achtersteven opstijgen. Hearn schrijft: “Langs alle kreken,
rivieren en kanalen gaan de spookachtige vloten flikkerend naar zee; en
de geheele zee glinstert over den geheelen horizon van de lichten der
dooden, en de zeewind is welriekend door het wierook.”


Er is een pathetische bekoring in dat feest. Het is volstrekt niet
alleen in Japan, dat het gevierd wordt; immers het komt overeen met het
Indische Sraddha; maar in Japan wordt het aangeraakt door een
fijnere en meer betooverende schoonheid. Niemand is tot nu toe in staat
geweest, den oorsprong der Torii onfeilbaar vast te stellen, die
wonderlijke poort, die nergens heenleidt. Wat een bekoorlijke ingang of
uitgang voor een troep ronddolende schimmen! Wat een prachtige plaats
voor geesten is een Japansche tuin, met zijn meren en maanvormige brug,
zijn steenen lantarens, zijn paden met zilverzand, om daarin te spelen
en bij tijden te droomen! En wat een prachtige straat om daarin te
wandelen is voor geesten de Eeuwigdurende Straat, die zóó
nabij is aan de straat van Oude Mannen! In de volgende bewoordingen
geeft Yone Noguchi de tooverpracht weer van een Japansche nacht,
één van die drie nachten, als de zielen in aanraking
komen met oude aardsche herinneringen:



“De geurig purpren bries van een Japanschen
nacht!


De oude maan, die als een tooverschip vol goud


Begint te wieg’len door de zee der droomen:


(Ik hoor den nooit gehoorden Schoonheidszang in
’t schip der maan,


Ik hoor zelfs ’t zacht gefluister van hun gouden
kleed).


Die honderden lantarens, in liefde brandend en
gebed,


Bewegen zich langs weg en straat, als dolende
herinnering.


De zilveren muziek van ’t houten schoeisel der
Japansche meisjes!


Zijn dit niet kleine geesten, gekomen uit den boezem
van den ouden tijd?


Heeft hun terugkomst soms ten doel, hun duizend
wenschen, reeds vergeten, te vervullen?


Hoe groot is toch de fantaisie van den Japanschen
nacht


Geboren uit de oude liefde en onvervulde wenschen!


De droeve minnezang in den Japanschen nacht,


De samisen muziek van hartstocht en van
tranen!


De droeve harteklacht door duisternis en
liefde!”







Het Lachfeest van Wasa.


In den loop van het jaar worden er een aantal andere Japansche
feesten gevierd, en twee daarvan, het Poppenfeest en het Feest van
Tanabata, het Wevende Meisje, zijn reeds vroeger door ons besproken.
Misschien is het Lachfeest van Wasa wel het meest vreemde onder al de
Japansche feesten. Gedurende de maand October vormen een aantal oude
mannen een optocht, waarbij zij twee kisten vol met sinaasappelen
dragen, en persimonpruimen op stokken gestoken. Die oude mannen worden
gevolgd door kinderen met dezelfde vruchten op bamboestokken. Op het
oogenblik, waarop de aanvoerder den tempel nadert, draait hij zich om
en trekt een allerbespottelijkst gezicht, dat onmiddellijk gevolgd
wordt door een onbedaarlijke lachbui. Die onweerstaanbare vroolijkheid
berust op de volgende legende.


De Goden waren gewoon in de maand October bijeen te komen in een
grooten tempel te Izumo; het doel van hun bijeenkomst was, de
liefdesaangelegenheden van het volk in orde te brengen. Toen de Goden in den
tempel zaten, zeide één van hen: “Waar is Miwa
Daimyō-jin?” Alle Goden keken overal naar hem uit, maar hij kon
niet gevonden worden. Nu was Miwa Daimyō-jin erg doof, en daardoor
had hij zich vergist in den grooten dag, waarop de Goden te zamen
kwamen. Toen hij te Izumo aankwam, was de bijeenkomst reeds ontbonden
en alle Goden lachten uitgelaten, toen zij dit hoorden, een gelach, dat
jaar aan jaar wordt herhaald bij het Lachfeest, waarover wij hebben
gesproken.





De Torii.


Wij hebben in dit hoofdstuk en reeds vroeger melding gemaakt van de
torii, en hoewel de verschillende autoriteiten op dit gebied
verschillen in hun opvatting omtrent gebruik en oorsprong, is het
onderwerp zeer aantrekkelijk en de studie overwaard. Volgens de
populaire opvatting beteekent het woord torii
“hoenderplaats” of “vogelrustplaats.” Op den
top van dien indrukwekkende poort verkondigden de hoenders het
aanbreken van den dageraad, en waarschuwden door hun gekraai de
priesters om met hen morgengebeden te beginnen. In één
legende wordt ons medegedeeld, dat de zon op aarde neerdaalt in den
vorm van den Ho-Ho Vogel, den bode van liefde, vrede en welgezindheid,
en dat zij op één der torii rust.


Chamberlain is van meening, dat de afleiding van
“vogelrustplaats” en de daaraan ontleende theorieën
onjuist zijn, en gelooft, dat de torii oorspronkelijk uit
Azië afkomstig zijn. Hij schrijft in Japansche Zaken:
“De Koreanen richten daarmede veel overeenkomende poorten op in
de nabijheid van hun koninklijke paleizen; de Chineesche p’ai lou, die dienen, om de deugden van mannelijke
of vrouwelijke verdienstelijke personen te vermelden, schijnen in vorm
en in gebruik verwant te zijn; en het voorkomen van het woord 
turan in Noord-Indie en van het woord tori in
Centraal-Indië, waarmede poorten worden aangeduid met vormen, die
met de torii treffend overeenkomen, geeft ons veel te
denken.” Dr. Aston is evenzeer de meening toegedaan, dat de 
torii van buiten zijn ingevoerd, “maar is van oordeel, dat er
vroeger een andere naam aan verbonden was, die oorspronkelijk
‘drempel’ moet hebben beteekend, voordat er de
tegenwoordige gewijde begrippen aan verbonden waren.”3


Mevrouw Salway schrijft naar aanleiding van den bouw van die
poorten: “De oudste torii van Japan... waren vervaardigd
van gewoon ongevernist hout. Zij werden gemaakt van rechte, hooge
boomstammen in hun natuurlijken toestand, hoewel zij somtijds beroofd
waren van hun buitenschors. Later werd het hout geverfd in een donkere
vermiljoenkleur, misschien wel om het effect te verhoogen als de
achtergrond dicht begroeid was”. Hoewel de torii
oorspronkelijk met het Shintōïsme verbonden waren, werden zij
later ook door de Buddhisten overgenomen, die de eenvoudige maar
schoone constructie aanzienlijk wijzigden door de hoeken der
horizontale balken naar boven te buigen, en door opschriften daarop aan
te brengen en verschillende soorten van versieringen.





“Het Voetbankje van den Koning”.


Wat ook de oorsprong en de beteekenis der Shintō torii
mogen zijn, niemand zal hun bijzondere schoonheid ontkennen, en velen
zullen met ons van oordeel zijn, dat het de schoonste poort ter wereld
is. Misschien is de schoonste torii die, welke voor den tempel
van Itsukushima staat op het eiland Myajima, en deze wordt “Het
Voetbankje van den Koning”, “De Poorts des Lichts”,
of “de Waterpoort van het Heilige Eiland” genoemd.


Mevrouw Salway schrijft: “Is niet die Poort het symbool van de
Goede Richting, volgens de leerstellingen van den Shintō
Eeredienst, het Doel, waarnaar het gelaat moet gericht
worden—‘De Weg der Goden’. Zijn het niet
waarschuwers, die hun mystieke boodschap als in eigenaardige teekens
van den Heerscher der Goden voor de opkomende en ondergaande zon
schrijven, terwijl zij door hun tegenwoordigheid de dichte
weelderigheid der geheimzinnige lanen vergrooten, en zich weerspiegelen
in de donkere, stille rivieren of de zilveren rimpels der
Binnenzee?” Wij moet tevreden zijn met die liefelijke verklaring
van het symbolisme der torii, want zij voert ons door de poort
van tegenstrijdige theorieën, en geeft ons iets, dat ons meer
voldoet dan de ingewikkelde vertakkingen der woordafleiding. 







1 Hoofdstuk
VII. “Legenden in de Japansche Kunst”.


2 Japansche munt.


3 Japansche Zaken, door
B.H. Chamberlain.









Hoofdstuk XVIII. De Lantaarn met Pioenrozen.1



“Ochtenddauw”.


Tsuyu (“Ochtenddauw”) was de eenige dochter van Iijima.
Toen haar vader hertrouwde, vond zij, dat zij niet gelukkig met haar
stiefmoeder kon samenwonen, zoodat er voor haar een afzonderlijke
woning werd gebouwd, waar zij met haar dienstbode Yoné
woonde.


Op zekeren dag kreeg Tsuyu een bezoek van den huisdokter, Yamamoto
Shijō, die vergezeld was van een schoonen jongen samurai,
Hagiwara Shinzaburō genaamd. De jongelieden werden op elkander
verliefd, en bij het vertrek fluisterde Tsuyu tot Shinzaburō:
”Denk er om! als gij mij niet weer komt opzoeken, zal ik zeker
sterven!”


[image: Shinzaburō herkende Tsuyu en haar dienstmaagd Yoné]
Shinzaburō herkende Tsuyu en haar
dienstmaagd Yoné




Shinzaburō had het beste voornemen, de schoone Tsuyu zoo
dikwijls mogelijk te bezoeken. Maar de etiquette verbood hem, haar
alleen te spreken, zoodat hij verplicht was te vertrouwen op de belofte
van den ouden geneesheer, dat hij hem zou medenemen naar de villa, waar
zijn geliefde woonde. De oude dokter echter, die meer had gezien dan
het jonge volk had gemeend, onthield er zich met opzet van, zijn
belofte te houden.


Tsuyu, die meende, dat de jonge schoone samurai haar ontrouw
was geworden, kwijnde langzaam weg en stierf. Haar trouwe dienstbode
Yoné stierf eveneens kort daarna, daar zij zich niet in staat
gevoelde zonder haar meesteres te leven, en zij werden naast elkander
begraven op het kerkhof van Shin-Banzui-In.


Korten tijd nadat die droevige gebeurtenis had plaats gegrepen, bezocht
de oude dokter Shinzaburō en vertelde hem in alle bijzonderheden
den dood van Tsuyu en haar dienstbode.


Shinzaburō voelde den slag hevig. Dag en nacht was het meisje
in zijn gedachten. Hij schreef haar naam op een grafsteen, plaatste
offers daarvoor, en zegde een aantal gebeden op.





De Dooden keeren terug.


Toen de eerste dag van het Doodenfeest aanbrak, zette hij voedsel op
de Plank der Zielen en hing hij lantarens op, om de geesten gedurende
hun kort aardsch verblijf den weg te wijzen. Daar de nacht warm was en
het juist volle maan was, ging hij in zijn warande zitten en bleef hij
wachten. Hij was er van overtuigd, dat al die voorbereidselen niet
vergeefsch zouden zijn, en hij geloofde in zijn hart, dat de ziel van
Tsuyu bij hem zou komen.


Plotseling werd de stilte verbroken door het geluid van kara-kon,
kara-kon, het zachte geklepper van de geta van vrouwen. Er
was iets vreemds en spookachtigs in dat geluid. Shinzaburō stond
op en keek over de heining heen. Hij zag twee vrouwen. De
ééne droeg een langwerpige lantaarn met zilveren
pioenrozen aan den bovenkant vastgestoken; de andere droeg een mooi
kleed, bedekt met patronen van herfstbloesems. Een volgend oogenblik
herkende hij de liefelijke gedaante van Tsuyu en haar dienstbode
Yoné.


Toen Yoné had medegedeeld, dat de gemeene oude dokter beiden
had verhaald, dat Shinzaburō dood was, en de jonge samurai
zijn bezoeksters evenzoo had medegedeeld, dat hij ook uit dezelfde bron
had vernomen, dat zijn geliefde en haar dienstbode uit het leven waren
gescheiden, traden beide vrouwen het huis binnen, en brachten zij daar
den nacht door, terwijl zij even vóór het opkomen der zon
naar huis terugkeerden. Nachten achtereen kwamen zij op diezelfde
geheimzinnige wijze en altijd droeg Yoné de brandende lantaarn met
pioenrozen, terwijl beiden altijd op hetzelfde uur vertrokken.





Een Spion.


In zekeren nacht hoorde toevallig Tomozō, een der bedienden van
Shinzaburō, die naast zijn meester huisde, het geluid van een
vrouwenstem in het vertrek van zijn meester. Hij loerde door een spleet
in één der schuifdeuren, en zag bij het licht der
lantaarn, die binnen de kamer brandde, dat zijn meester met een vreemde
vrouw sprak onder het muskietennet. Hun gesprek had iets
zóó eigenaardigs, dat Tomozō besloot, te trachten
het gelaat der vrouw te aanschouwen. Toen dit hem eindelijk gelukte,
rezen zijn haren te berge en beefde hij vreeselijk, daar hij het gelaat
van een doode vrouw zag, een vrouw, die reeds lang gestorven was. Er
was geen vleesch op haar vingers, immers wat vroeger haar vingers
geweest waren, was nu een bos rammelende beenderen. Alleen het
bovengedeelte van haar lichaam was stoffelijk; beneden haar middel was
niets dan een flauwe, zich bewegende schaduw. Terwijl Tomozō met
afschuw op een zoo afschrikwekkend tafereel staarde, sprong de gestalte
van een tweede vrouw binnen in de kamer op. Zij vloog af op de spleet
en op het oog van Tomozō daarachter. Met een kreet van schrik
vluchtte de spionneerende Tomozō naar het huis van
Hukuōdō Yusai.





De Raad van Yusai.


Yusai was een man, doorkneed in alle soorten van mysteries; maar
toch maakte de geschiedenis van Tomozō een diepen indruk op hem,
en hij luisterde naar iedere bijzonderheid met de groote verbazing.
Toen de bediende de toedracht der zaak volledig had verteld, deelde
Yusai hem mede, dat zijn meester een veroordeeld man was, als het
bleek, dat de vrouw een geest was, daar liefde tusschen een levende en
een doode steeds eindigde met den ondergang van den levende. 


Doch onafhankelijk van die critische beoordeeling van die vreemde
gebeurtenis, deed Yusai bovendien practische stappen, om den jongen 
samurai voor een zoo droevig lot te bewaren. Den volgenden morgen
besprak hij de zaak met Shinzaburō, en vertelde hem tamelijk
duidelijk, dat hij een geest had liefgehad, en dat het, hoe eer hij
zich van dien geest had losgemaakt, des te beter voor hem zou zijn. Hij
eindigde zijn gesprek, met den jongen man den raad te geven, naar het
district Shitaya, in Yanaka-no-Sasaki, te gaan, de plaats, waar die
vrouwen volgens haar bewering woonden.





Het Geheim wordt onthuld.


Shinzaburō volgde den raad van Yusai, maar nergens in
Yanaka-no-Sasaki kon hij de woonplaats van Tsuyu vinden. Toen hij op de
terugreis was, liep hij toevallig door den tempel Shin-Banzui-In. Daar
zag hij twee graven naast elkander, het ééne zonder eenig
bijzonder kenteeken en zeer eenvoudig, het andere echter groot en
schoon, versierd met een lantaarn met pioenrozen, die zachtjes door den
wind werd bewogen. Shinzaburō herinnerde zich, dat die lantaarn
volkomen gelijk was aan die, welke door Yoné werd gedragen, en
een altaardienaar deelde hem mede, dat die graven die van Tsuyu en
Yoné waren. Toen begreep hij de vreemde beteekenis van de
woorden van Yoné: ”Wij gingen weg, en vonden een zeer
kleine woning in Yanaka-no-Sasaki. Wij kunnen daar nauwelijks leven,
door eenigen privaten arbeid te verrichten.” Haar huis was
dus een graf. De geest van Yoné droeg de lantaarn met
pioenrozen, en de geest van Tsuyu sloeg haar vleeschlooze armen om den
hals van den jeugdigen samurai.





Heilige Toovermiddelen.


Shinzaburō, die nu ten volle bewust was van het afgrijselijke
van den toestand, keerde haastig naar huis terug en vroeg raad aan den
wijzen, verzienden Yusai. Die geleerde man bekende, dat hij niet in staat
was, hem verder in die zaak te helpen, maar raadde hem aan, naar
Ryōseki den hoogepriester van den tempel Shin-Banzui-In, te gaan,
en gaf hem een brief mede, waarin was uitgelegd, wat er was
geschied.


Onbewogen luisterde Ryōseki naar het verhaal van
Shinzaburō, daar hij zooveel verhalen had gehoord, die op
hetzelfde onderwerp, de noodlottige macht van Karma, betrekking hadden.
Hij gaf den jongen man een klein gouden beeld van Buddha, en zeide hem,
dat hij dit op zijn bloote lichaam moest dragen, daar het dan den
levende tegen den doode zou beschermen. Ook gaf hij hem een heilige 
sutra, “Schatten-Regenende Sutra” genaamd, terwijl hij
hem aanbeval, die iederen avond in huis op te zeggen; en ten slotte gaf
hij hem een pakje heilige teksten. Hij moest iedere heilige strook over
een opening in zijn huis plakken.


Tegen den nacht was alles in het huis van Shinzaburō in orde
gebracht. Alle openingen waren met heilige teksten beplakt, en de lucht
weerklonk van het opzeggen der “Schatten-Regenende Sutra”,
terwijl het kleine gouden beeld van Buddha zich op de borst van den 
samurai heen en weer bewoog. Maar toch keerde de vrede dien nacht
niet terug in het gemoed van Shinzaburō. Geen slaap sloot zijn
vermoeide oogen, en juist op het oogenblik, dat een klok uit den tempel
ophield te luiden, hoorde hij weer op nieuw het oude karan-koron,
karan-koron, het zacht geklepper der spookachtige geta!
Daarna hield het geluid op. Vrees en vreugde streden met elkander in
het hart van Shinzaburō. Hij hield op met het opzeggen der heilige
sutra en keek naar buiten in het donker. Weer zag hij Tsuyu en
haar dienstbode met de lantaarn met pioenrozen. Nooit had Tsuyu er zoo
schoon en verlokkelijk uitgezien; maar een namelooze vrees hield hem
terug. Met doodelijken angst hoorde hij de vrouwen samen spreken. Hij
hoorde Yoné vertellen, dat zijne liefde verdwenen was, daar zijn
deuren gesloten waren, om hem tegen haar te beveiligen; en hij hoorde
Tsuyu klagen en weenen. Eindelijk liepen de vrouwen rond naar de
achterzijde van het huis. Maar noch van achteren noch van voren konden
zij het huis binnentreden, zóó groot was de macht van de
heilige woorden van Buddha.





Het Verraad.


Toen alle pogingen van Yoné, om in het huis van
Shinzaburō binnen te komen, vruchteloos waren, ging zij nacht aan
nacht naar Tomozō en smeekte hem, de heilige teksten uit de woning
van zijn meester te verwijderen. Telkens op nieuw beloofde Tomozō
uit ontzetttende vrees, dit te doen, maar bij het aanbreken van den dag
werd hij weer moedig en besloot hij den man niet te bedriegen, die
altijd zoo goed voor hem was geweest, en wien hij zooveel verschuldigd
was. In zekeren nacht weigerde Yoné echter, nog langer zich voor
den gek te laten houden. Zij bedreigde Tomozō met haar
afschuwelijken haat, als hij niet één der heilige teksten
verwijderde, en bovendien trok zij een zóó
verschrikkelijk gezicht, dat Tomozō bijna van schrik bezweek.


Toevallig werd Miné, de vrouw van Tomozō, wakker en
hoorde zij een vreemde vrouw met haar man spreken. Toen de vrouwelijke
geest verdwenen was, gaf Miné haar echtgenoot den listigen raad,
dat hij er in zou toestemmen, aan het verzoek van Yoné te
voldoen, als deze hem met honderd ryō zou willen
beloonen.


Twee nachten later, toen die slechte dienaar zijn belooning had
ontvangen, gaf hij Yoné het gouden beeldje van Buddha, nam
één van de heilige teksten uit het huis van zijn meester
weg, en verbrandde op een akker de sutra, die zijn meester
placht op te zeggen. Dit stelde Yoné en haar meesteres in staat,
nog eens het huis van Shinzaburō binnen te treden, en van dat
oogenblik af begon weer die afgrijselijke liefde voor de doode, onder
den invloed van de geheimzinnige macht van Karma. 


Toen Tomozō den volgenden ochtend het huis betrad, om zooals
gewoonlijk zijn meester te roepen, kreeg hij op zijn kloppen geen
antwoord. Eindelijk trad hij het vertrek binnen en daar lag zijn
meester dood onder het muskietennet, en naast hem lagen de witte
beenderen van een vrouw. De beenderen van “Morgendauw”
waren gestrengeld om den nek van hem, die haar te zeer had bemind, van
hem, die haar zóó hartstochtelijk had liefgehad, dat het
ten slotte zijn verderf was geweest. 







1 Dit verhaal, hoewel door een
Chineesch sprookje ingegeven, is, wat de locale kleur betreft,
Japansch, en maakt op huiveringwekkende wijze de macht van Karma of het
menschelijke verlangen duidelijk, waarover in Hoofdstuk
X is gesproken. Wij hebben de voorstelling van Lafcadio Hearn
gevolgd, zooals die voorkomt in ”In Spookachtig
Japan”.








Hoofdstuk XIX. Kōbō Daishi, Nichiren, en
Shodo Shohin.



“Toen hij stierf, was het alsof een helder licht in het midden
van een donkeren nacht was uitgegaan.”


Namudaishi (Naar Arthur Lloyd).





De “Namudaishi”.


Kōbō Daishi1 (“Eer aan den Grooten Leeraar”), die in
het jaar 774 na Christus geboren was, was de heiligste en beroemdste
van de Japansche Buddhistische heiligen. Hij stichtte de
Shingon-Shū, een Buddhistische secte, die bekend was om haar
tooverformulieren en om haar duistere en geheimzinnige leerstellingen,
en men verhaalt ook, dat hij de uitvinder is van het Hiragana
lettergrepenschrift, een vorm van loopend schrift. In de 
Namudaishi, een Japansch gedicht over het leven van dien grooten
heilige, lezen wij, dat Kōbō Daishi uit China een molensteen
medebracht, en enkele zaden van de theeplant, en zoo weer het gebruik
van dien drank deed herleven, die in onbruik was geraakt. In hetzelfde
gedicht wordt ook vermeld, dat het Kōbō Daishi was, die de
wereld het gebruik van steenkool leerde. Hij was vermaard als een groot
prediker, maar was niet minder beroemd als schoonschrijver, schilder,
beeldhouwer en reiziger.





“Een Goddelijk Wonder.”


Kōbō Daishi is echter voornamelijk bekend wegens de
buitengewone wonderen, die hij volbracht heeft, en talloos is het
aantal legenden, waarbij hij betrokken is. Reeds bij zijn geboorte
werden wonderen waargenomen, immers toen hij geboren werd, scheen er
een helder licht, en hij kwam ter wereld, met gevouwen handen, als in
gebed. Toen hij slechts vijf jaar oud was, zat hij
reeds onder de lotusbloemen en hield hij gesprekken met Buddha en hij
hield alle wijsheid, die hij zoo verwierf, geheim. Zijn hart werd
bewogen door de droefheid en pijnen der menschheid. Toen hij op den
berg Shashin stond, trachtte hij zijn eigen leven op te offeren als
zoenoffer, maar werd daarin verhinderd door een aantal engelen, die
niet wilden, dat die vurige ziel door den dood onderging, voordat hij
zijn bestemming had bereikt. Bij zekere gelegenheid bouwde hij een
pagode van klei, en onmiddellijk werd hij omringd door de Vier
Hemelsche Koningen (oorspronkelijk Hindu-godheden). De Keizerlijke
Bode, die juist voorbijkwam, toen dit wonder geschiedde, was uiterst
verbaasd, en beschreef den jongen Kōbō Daishi als “een
goddelijk wonder”. Terwijl hij te Muroto was in Tosa, en met zijn
gebeden bezig was, viel, zooals ons in de Namudaishi wordt
medegedeeld, een heldere ster uit den Hemel en kwam in zijn mond,
terwijl tegen middernacht een kwaadaardige draak op hem aanviel,
“maar hij spuwde daarop, en doodde hem met zijn
speeksel.”


In zijn negentiende jaar droeg hij de zwarte zijden kleeren van een
Buddhistenpriester, en met een ijver, die hem nooit in den steek liet,
zocht hij naar meer licht. “Velen zijn de wegen”, zoo sprak
hij, “maar het Buddhisme is de beste weg van alle.”
Gedurende zijn mystieke studiën kreeg hij een boek in handen, dat
de Shingon-leer bevatte, een leer, die treffende overeenkomst heeft met
oude Egyptische bespiegelingen. Het boek was zóó duister,
dat het zelfs Kōbō Daishi niet gelukte, het volkomen meester
te worden; maar volstrekt niet afgeschrikt, kreeg hij van den Keizer
verlof naar China te reizen, waar hij ten slotte de diepe geheimen van
dat boek ontwarde, en een zóódanigen trap van heiligheid
bereikte, dat deze aan het wonderbaarlijke grensde.





Gohitsu-Oshō.


Toen Kōbō Daishi in China was, ontbood hem de Keizer,
die
van zijn roem gehoord had, en vroeg hem, of hij den naam van
één der kamers in het Keizerlijk paleis nog eens wilde
schrijven, daar die naam was weggevaagd door den uitwisschenden vinger
van den Tijd. Kōbō Daishi schreef, met een penseel in iedere
hand, één in zijn mond en twee tusschen de teenen, de
verlangde letters op den muur, en naar aanleiding van die buitengewone
verrichting noemde de Keizer hem Gohitsu-Oshō (“De Priester,
die met vijf penseelen schrijft”).





Het schrijven op de Lucht en op het Water.


Terwijl Kōbō Daishi nog in China was, ontmoette hij een
jongen knaap, die aan den oever van een rivier stond. “Als gij
Kōbō Daishi zijt”, zoo sprak deze, “wees dan wel
zoo goed en schrijf op de lucht, want ik heb gehoord dat geen wonder
boven uw macht is.”


Kōbō Daishi tilde zijn penseel op; dit bewoog zich snel in
de lucht, en in de blauwe lucht werd schrift gezien, en wel
letterteekens, volmaakt van vorm en verwonderlijk schoon.


Toen de knaap eveneens op de lucht had geschreven en daarbij geen
mindere vaardigheid had getoond, zeide hij tot Kōbō Daishi:
“Wij hebben beiden op de lucht geschreven. Nu verzoek ik u, te
willen schrijven op die stroomende rivier.”


Kōbō Daishi stemde onmiddellijk toe. Weer bewoog zich het
penseel, en nu kwam er een gedicht op het water te voorschijn, en wel
een gedicht tot lof van die bijzondere rivier. De letters bleven een
oogenblik staan en werden toen door den snellen stroom weggevoerd.


Er schijnt een wedstrijd in tooverkracht te hebben bestaan tusschen
de beide bewerkers van wonderen, immers nauwelijks waren de letters uit
het gezicht verdwenen, of ook de knaap schreef op het stroomende water
het teeken van den Draak en dit bleef stil staan.


Kōbō Daishi, die een groot geleerde was, bemerkte
onmiddellijk, dat de knaap de ten had vergeten, een punt, die bij dit
teeken behoorde. Toen Kōbō Daishi hem op die vergissing
opmerkzaam maakte, erkende de knaap, dat hij de ten had
vergeten, en vroeg, of de beroemde heilige die er in wilde plaatsen.
Nauwelijks had Kōbō Daishi dit gedaan, of het teeken van den
Draak veranderde in een werkelijken Draak. Zijn staart zweepte de
wateren, donderwolken ijlden door de lucht en de bliksem flikkerde. Een
volgend oogenblik rees de Draak uit het water op en steeg ten
hemel.


Hoewel de toovermacht van Kōbō Daishi die van den knaap
overtrof, vroeg hij hem, wie hij toch was en de knaap antwoordde:
“Ik ben Monju Bosatu, de Meester der Wijsheid”. Na die
woorden te hebben gesproken, werd hij verlicht door een stralend licht;
de schoonheid der Goden scheen op zijn gelaat, en evenals de Draak
steeg hij ten hemel.





Hoe Kōbō Daishi de Ten schilderde.


Bij zekere gelegenheid vergat Kōbō Daishi de ten op
een tegel, die boven één der poorten van het paleis des
Keizers was geplaatst2. De keizer beval, dat ladders zouden worden gebracht,
maar Kōbō Daishi bleef op den grond staan, zonder van de
ladders gebruik te maken en wierp zijn penseel in de hoogte, dat de 
ten teekende en toen weer in zijn hand terugviel.





Kino Momoye en Onomo Toku.


Kino Momoye maakte zich eens vroolijk over enkele van de
letterteekens van Kōbō Daishi, en zeide, dat
één van die karakters geleek op een verwaanden
worstelaar. Den nacht, nadat hij die flauwe grap had verteld, droomde
Momoye, dat een worstelaar hem slag op slag toediende, en zelfs dat
zijn tegenstander op zijn lichaam sprong en hem vreeselijke pijnen
berokkende. Momoye werd wakker, en schreeuwde hard in zijn doodsangst;
terwijl hij schreeuwde, zag hij, dat de worstelaar plotseling
veranderde in het letterteeken, waarover hij zoo onverstandig had
gelachen. Het steeg in de lucht en keerde terug naar de plaats, waar
het vandaan was gekomen.


Momoye was niet de eenige, die onvoorzichtig spotte met het werk van
den grooten Kōbō Daishi. De legende verhaalt, dat een zekere
Onomu Toku zeide, dat het letterteeken Shu van den heilige veel
meer had van het letterteeken “rijst”. Dien nacht was er
voor Onomu Toku alle reden, berouw te hebben over zijn dwaasheid,
immers in zijn droom kreeg het letterteeken Shu een menschelijke
gedaante en werd het een reiniger van rijst, die het lichaam van den
boosdoener op en neer bewoog op de wijze van hamers, die gebruikt
werden om de rijst te kloppen. Toen Onomu Toku ontwaakte, bleek het,
dat zijn lichaam met builen bedekt was, en dat zijn vleesch op
verschillende plaatsen bloedde.





De Terugkeer van Kōbō Daishi.


Toen Kōbō Daishi op het punt stond China te verlaten en
naar zijn eigen vaderland terug te keeren, ging hij naar het strand der
zee en wierp hij zijn vajra3 over de golven der zee, en men vond die later
hangen aan den tak van een pijnboom te Takano, in Japan.


Wij weten geen bijzonderheden omtrent de reis van Kōbō
Daishi naar zijn eigen land; maar onmiddellijk na zijn aankomst bracht
hij dankoffers voor de goddelijke bescherming, die hij gedurende zijn
reizen had genoten. Op den Naakten Berg maakte hij gebruik van
zóó krachtige tooverformulieren, dat de vroeger geheel
dorre berg overdekt werd met bloemen en boomen.


Kōbō Daishi werd, naarmate de tijd voortschreed,
voortdurend heiliger. Gedurende een godsdienstig twistgesprek vloeide
het Goddelijke Licht van hem uit, en steeds bleef hij voortgaan, een
aantal wonderen te volbrengen. Hij maakte brak water zuiver, gaf de
dooden het leven weder, en bleef in gemeenschap en in overleg met
enkele goden. Bij een zekere gelegenheid verscheen Inari4, de God van de Rijst,
op den berg Fushimé, en nam uit de handen van den grooten
heilige het offer in ontvangst, dat hij opdroeg. “Wij samen, gij
en ik”, zoo sprak Kōbō Daishi, “zullen dit volk
beschermen”.





De Dood van Kōbō Daishi.


Die merkwaardige heilige stierf in het jaar 834 na Christus, en
volgens de berichten weende een groote menigte, zoowel leeken als
priesters, op het kerkhof te Okunoin, in Kōya, waar hij begraven
is. Zijn dood maakte echter volstrekt niet plotseling een einde aan de
wonderen, die door hem werden verricht; immers toen Keizer Saga stierf,
“werd zijn doodkist op geheimzinnige wijze door de lucht naar
Kōya gebracht en Kōbō zelf verrichtte, na uit zijn graf
te zijn verrezen, de begrafenis-ceremoniën.” En ook dit was
nog niet het einde van de door hem verrichte wonderen, immers Keizer
Uda ontving van Kōbō Daishi den heiligen Doop. Toen de
Keizerlijke Boodschapper, die den tempel bezocht, waar Kōbō
Daishi vereerd werd, niet in staat was, het gelaat van dien grooten
heilige te zien, “leidde Kōbō de hand van den
aanbidder, en liet hem zijn knie aanraken. Nooit, zoolang hij leefde,
vergat de Boodschapper dat gevoel!”





Het Wonderdadige Beeld.


In Kawasaki is een tempel, aan Kōbō Daishi gewijd. De
legende van die plaats schrijft haar roep van heiligheid toe aan een
beeld van Kōbō Daishi, dat door dien heilige zelf was
gesneden tijdens zijn verblijf in China, en dat door hem aan de golven
was toevertrouwd. Het dreef naar de kust, waar het gevangen werd in
het net van een visscher, en verrichtte, toen het aan land was
gebracht, een aantal buitengewone wonderen. De boomen in het park om
den tempel, die gekweekt zijn in de gedaante van jonken onder zeil,
zijn een getuigenis van de vereering, door de zeelieden aan dit heilige
beeld bewezen.5





Nichiren.


Nichiren was de stichter der Buddhistische secte, die naar hem heet.
Zijn naam beteekent Zonnelotus, en werd hem gegeven, omdat zijn moeder
droomde, dat de zon op een lotus rustte, toen hij verwekt werd.
Nichiren was een beeldenstormer van een zeer geprononceerd karakter.
Hij had door openbaring een volledige kennis van Buddhistische
mysteriën gekregen, hoewel men, als men de geschiedenis van zijn
leven leest, zou hebben ondersteld, dat hij zijn merkwaardige
godsdienstige kennis door inspannende studie had verworven. Tijdens
zijn leven werd Japan geteisterd door een vreeselijke aardbeving,
gevolgd door een verwoestenden orkaan, door pest en hongersnood. Die
rampen waren zóó verschrikkelijk, dat men bad, liever te
mogen sterven dan te midden van zulk een algemeene ellende te moeten
leven. Nichiren zag in die groote rampen de hand van het Noodlot. Hij
zag, dat godsdienst en politiek verdorven waren geworden, en dat de
Natuur in opstand was gekomen tegen het groote aantal ongerechtigheden,
die toen bestonden. Nichiren zag in, dat het Buddhisme niet langer uit
de eenvoudige leerstellingen van Buddha bestond. Hij had
zóó ijverig gestudeerd in de boeken der verschillende
Buddhistische secten, dat het hem bleek, dat de priesters Shaka Muni
(den Buddha) hadden verwaarloosd en in zijn plaats Amida aanbaden, een
vorm, waarin zich Buddha openbaarde. En dit was nog niet het einde van
hun ketterij, want het bleek hem, dat priesters en bevolking ook
Kwannon en andere godheden aanbaden. Nichiren wenschte die godheden aan
kant te zetten en het Buddhisme in zijn oude zuiverheid en eenvoud van
opvatting te herstellen. Hij riep in één van zijn
leerredenen uit: “Ontwaakt, mannen, ontwaakt! Ontwaakt en ziet om
u heen. Niemand is geboren met twee vaders of met twee moeders. Ziet
naar den hemel boven u: er zijn geen twee zonnen aan den hemel. Ziet
naar de aarde aan uw voeten: geen twee koningen kunnen gelijktijdig
over een land regeeren.” Met andere woorden, hij duidde hiermede
aan, dat niemand twee meesters kan dienen, en de eenige meester, dien
hij waardig achtte gediend en aanbeden te worden, was Buddha zelf. Door
dit geloof trachtte hij de gewone mantra, Namu Amida
Butsu weer te vervangen door Namu Myōhō Renge
Kyō (“O, de Schrift van den Lotus der Wonderbaarlijke
Wet!”)


Nichiren schreef Risshō Ankōku Ron (“Boek om
het Land tot Rust te Brengen”), dat de voorspelling bevatte van
een Mongoolschen inval en een aantal heftige aanvallen tegen de andere
Buddhistische secten. Eindelijk was Hōjō Tokiyori verplicht
hem voor den tijd van dertig jaar naar Ito te verbannen. Hij ontsnapte
echter en hernieuwde zijn heftige aanvallen op de andere secten. De
vijanden van Nichiren zochten hulp bij den Regent Tokimune, die
besloot, dat de monnik onthoofd moest worden, en de wraakgierige
Nichiren werd ten slotte naar de kust van Koshigoye gezonden, om ter
dood te worden gebracht. Terwijl hij den noodlottigen slag afwachtte,
bad Nichiren tot Buddha en het zwaard brak, toen het zijn hals
aanraakte. En dit was niet het eenige wonder, want onmiddellijk na het
breken van het zwaard trof een bliksemschicht het paleis te Kamakura,
en een hemelsch licht omgaf den heiligen Nichiren. De beambte, die met
de terechtstelling was belast, kwam sterk onder den indruk van die
bovennatuurlijke gebeurtenissen, en hij zond een bode naar den Regent,
om uitstel der terechtstelling te vragen. Tokimune had echter reeds
iemand te paard gezonden, die het bericht bracht, dat aan Nichiren
genade was geschonken, en beide mannen kwamen elkaar te gemoet bij een
rivier, die thans Yukiai genoemd wordt
(“Ontmoetingsplaats.”)


De wondervolle redding van Nichiren werd gevolgd door een nog
heviger aanval op hen, die hij beschouwde als niet tot den waren
godsdienst te behooren. Weer werd hij verbannen, en eindelijk koos hij
den berg Minobu tot verblijfplaats. Men zegt, dat een schoone vrouw
naar dien berg kwam, terwijl Nichiren bezig was te bidden. Toen de
groote heilige haar zag, zeide hij: “Neem weer uw natuurlijke
gedaante aan.” Nadat de vrouw water had gedronken, veranderde zij
in een slang van omstreeks twintig voet lengte, met ijzeren tanden en
gouden schubben.





Shōdō Shonin.


Shōdō Shonin was de stichter van den eersten
Buddhistischen tempel te Nikko, en de volgende legende heeft, naar men
meent, geleid tot den bouw der heilige brug van Nikko. Toen
Shōdō Shonin op zekeren dag op reis was, zag hij vier wolken
van een vreemden vorm van de aarde in de lucht opstijgen. Hij haastte
zich voort, ten einde ze duidelijker te kunnen zien, maar kon niet ver
voorttrekken, daar het hem bleek, dat zijn weg versperd werd door een
woesten bergstroom. Terwijl hij bad om een middel, om zijn reis voort
te zetten, verscheen een reusachtige gestalte vóór hem,
gekleed in blauwe en zwarte kleederen, met een halsband van
doodshoofden. Het geheimzinnige wezen schreeuwde hem van den overkant
deze woorden toe: “Ik zal u helpen, zooals ik vroeger Hiuen heb
geholpen.” Na die woorden te hebben gesproken, wierp de Godheid
twee blauwe en groene slangen over de rivier heen en zoo was de
priester in staat over de brug van slangen den bergstroom over te
trekken. Toen Shōdō Shonin de andere oever had bereikt,
verdwenen de God en zijn blauwe en groene slangen. 







1 De naam van den heilige was
bij zijn leven Kukai. Kōbō Daishi was een titel, die hem na
zijn dood was gegeven, en onder dien naam is hij meestal bekend.


2 Van daar het Japansche
spreekwoord: “Zelfs Kōbō Daishi schreef wel eens
verkeerd.”


3 Een werktuig, dan dient als
betooveringsmiddel, en dat eenigszins op een bliksemflits gelijkt.


4 In een later tijdperk was
Inari bekend als de Vossengod. Zie Hoofstuk V.


5 Murray, Handboek van
Japan, door B.H. Chamberlain en W.B. Mason.








Hoofdstuk XX. Waaiers.



De Beteekenis van den Japanschen Waaier.



“Hare wapenen zijn een glimlach en een kleine
waaier.” Die aanhaling uit Yone Noguchi geeft slechts een beeld
van één gedaante van den Japanschen waaier, de gedaante,
waarmede wij, Europeanen, bekend zijn. De Japanschen waaier is niet
alleen een sierlijk vrouwelijk speelgoed, dat gebruikt moet worden te
zamen met een glimlach of met oogen, die van achter het
ééne of andere voortreffelijk bloemenpatroon te
voorschijn gluren. De waaier van Nippon heeft een bekoorlijke
geschiedenis, die geheel valt buiten de innemende kunst van
coquetteeren, en zij die in dit onderwerp belangstellen, doen goed, het
werk van Mevrouw C.M. Salwey, Japansche Waaiers te bestudeeren.
Daarin zal de lezer vinden, dat de waaier uit het Land der Rijzende Zon
een aantal belangrijke diensten heeft bewezen. Hij is door oude
krijgslieden op het slagveld gebruikt als een middel, hun bevelen
kracht bij te zetten. Bij één gelegenheid was hij het
mikpunt van den boog van Nasu no Yoichi, en hoewel de door de zon
duidelijk uitkomende waaier in den wind wapperde, gebonden aan een
stok, die aan den dolboord van één der schepen van de
Taira bevestigd was, wist Yoichi hem neer te halen.



“Helaas, de waaier!


Nu wrakhout op zee.


De naam van vorst Nasu


Yoichi, bekwaam met den boog.


Is overal verspreid.”




Een bepaalde Japansche waaier van reusachtige grootte wordt gebruikt
bij het feest der Zonnegodin in Ise. Er wordt een aardige geschiedenis
verhaald omtrent de weduwe van Atsumori, die non was geworden, en die
een priester had genezen, door hem te verkoelen door middel van den
eersten dichtslaanden waaier, die door haar zou zijn uitgevonden.
Één der meest belangrijke gedeelten van de Japanschen
waaiers, zooals trouwens van de waaiers in het algemeen, is de haak, en
daarover is de volgende legende bekend. Kashima stak bij zekere
gelegenheid zijn zwaard door de aarde, met het doel de wereld te doen
stilstaan, en aldus aardbevingen te voorkomen, een verschijnsel, dat
nog steeds in Japan ontzettend veel voorkomt. Daarop veranderde het
zwaard in steenen, en werd het Kanamé ishi of de Haakrots
genoemd, en dit zou de oorsprong zijn van den naam 
Kanamé, die op Japansche waaiers wordt toegepast.


Mevrouw C.M. Salwey verhaalt ons in een artikel, dat tot titel
draagt: Over symboliek en symbolische ceremoniën der
Japanners1, dat de dichtslaande waaier een symbool is van het
leven. Zij schrijft: “De haak aan het uiteinde is het symbool van
den aanvang, de daarvan straalsgewijze uitgaande leden drukken den
levensweg uit... De uitwendige deelen van het raam stellen de ouders
voor, de inwendige de kinderen, om aan te toonen, dat kinderen hun
geheele leven onder toezicht moeten staan.” Op het raam is
dikwijls het oog van een kat aangebracht, wat een beeld is van het snel
voortschrijden van den tijd, of ook wel vindt men er een reeks cirkels
op, de ééne in den anderen geschakeld—een niet
volledig patroon, dat moet aantoonen, dat “leven en wijsheid
nooit kunnen worden uitgeput.”


Er is een legende met betrekking tot den Japanschen waaier, die
allerliefst is, en waarbij noch van oorlog, noch van wijsbegeerte
sprake is. Hoewel de verhalen van den Japanschen waaier wijd verspreid
en van zeer afwisselenden aard zijn, de meer teedere zijde spreekt het
sterkst tot ons. De Japansche waaier, waarop een liefdedicht is
geschreven en waarbij een liefdeshistorie op den achtergrond staat, is
de waaier, die altijd het dierbaarst zal zijn voor hen, die nog steeds
in hun hart een plaatsje vrij hebben voor het romantische. De volgende
legende is ontleend aan het Dagboek van een Winde. 





De Liefde van Asagao.



“De morgenstralen


Hebben met bloemblad en bloemkelk in ’t ronde


Het hengsel van mijn emmer omwonden.


Ik wil niet gaarne verbreken de banden


Van die zachte lieflijke handen.


Den put en den emmer liet ik dus staan,


Ach, bied mij, beroofde, wat water aan”.




Uit het Japansch. (Naar Sir Edward
Arnold.)


Komagawa Miyagi, een onderhoorige van één der 
daimio’s, kwam in een voorstad van Kyōto. Daar het een
warme zomeravond was, huurde hij een boot, en terwijl hij al zijn
zorgen op zijde zette, volgde hij met den blik een aantal meisjes met
licht gekleurde kleeren, die bezig waren glimwormen te vangen. Die
heldere insecten glinsterden in de lucht en op het gras, zoodat de
lachende meisjes gelegenheid te over hadden, die levende juweelen te
vangen, en ze een oogenblik in het haar te plaatsen, op haar opgehouden
vinger, of tegen een zijden bloem op een kimono.


Terwijl Komagawa dit aardige tooneel gadesloeg, zag hij, dat
één der dames moeite had met haar boot. Komagawa kwam
haar onmiddellijk te hulp en dadelijk werd hij smoorlijk op haar
verliefd. Zij bleven samen in een koelen inham der rivier toeven, en
bekommerden zich niet langer om glimwormen, daar beiden vurig begeerden
elkander hun liefde te betuigen.


Om hun huwelijksbeloften te bezegelen, ruilden beide gelieven,
volgens een oud gebruik, hun waaiers. Op den waaier van Miyuki was een
winde geteekend. Komagawa schreef een gedicht over die liefelijke bloem
op zijn eigen waaier, voordat hij dien aanbood aan het meisje, dat hij
beminde. Zoo wisselden zij niet alleen hun huwelijksbeloften, maar ook
hun waaiers, en de winde zoowel in beeld als in vers werd het pand van
hun trouw.


Na een tijd gingen de gelieven van elkander weg, om eenige dagen
later elkander weer te Akasha te ontmoeten, waar hun booten toevallig vlak
langs elkander heen voeren. Toen zij heel wat vriendelijke en lieve
woordjes hadden gewisseld, keerden zij ieder naar hun eigen woning
terug.


Toen Miyuki haar woning bereikte, nog stralend van geluk bij het
denken aan haar trouwe liefde, ontdekte zij, dat haar ouders reeds een
huwelijk voor haar hadden in orde gemaakt met iemand, dien het arme
meisje nooit te voren had gezien.


Miyuki hoorde dat bericht met een droevig hart. Zij wist, dat
kinderen verplicht waren, hun ouders te gehoorzamen, en toen zij op
haar futon neerlag, deed zij haar uiterste best aan den wensen
harer ouders te gehoorzamen. Maar de strijd bleek vruchteloos te zijn,
immers het beeld van haar minnaar kwam haar voortdurend voor den geest,
en evenzoo de rivier en de flikkerende glimwormen. Zij stond dus op,
kroop het huis uit en wandelde naar een bepaalde stad, in de hoop
Komagawa te vinden, doch bij haar aankomst bleek het haar, dat hij
vertrokken was, niemand wist waarheen.


Die bittere teleurstelling trof Miyuki ontzettend, en dagen
achtereen weende zij. Haar zilte tranen stroomden zóó
aanhoudend, dat zij spoedig stekeblind werd, een even hulpeloos wezen
als “een vogel zonder veeren of een visch zonder
vinnen”.


Nadat Miyuki eenigen tijd aan haar smart had toegegeven, kwam zij
tot de overtuiging, dat zij, als zij niet van gebrek wilde omkomen,
iets moest doen, om in haar levensonderhoud te voorzien. Zij besloot
gebruik te maken van haar uitstekende stem, en op straat of in
theehuizen te zingen. Haar stem, verbonden met haar schoon en roerend
gelaat, vond onmiddellijk erkenning. Het publiek weende over haar
droevig gezang zonder te weten waarom. Zij zong met voorliefde het
kleine gedicht over de winde, dat Komagawa op zijn waaier had
geschreven, daarom noemde het publiek, dat haar hoorde zingen, haar
Asagao (“Winde”). 


Het blinde meisje werd van de ééne plaats naar de
andere geleid door haar vriendin Asaka (“Zachte Geur”)
totdat deze door iemand vermoord werd, en Asayo dus alleen achterbleef,
om haar duistere tochten te volbrengen, zonder een vriendelijke hand om
haar te geleiden. Er was slechts één gedachte, die Asagao
troostte, en dat was deze, dat zij misschien tijdens haar zwerftochten
toevallig haar minnaar zou ontmoeten.


Toen een paar jaren voorbij waren gegaan, wilde het toeval, dat
Komagawa, vergezeld van Iwashiro Takita, door zijn Daimiō voor
zaken was uitgezonden. Op hun reis kwamen zij een theehuis binnen.
Iwashiro Takita was knorrig en uit zijn humeur, en zat in somber
stilzwijgen neder, zonder dat hij zich verwaardigde, op zijn omgeving
te letten. Komagawa echter keek rond, en zag op een scherm het gedicht,
dat hij op de winde had vervaardigd, hetzelfde gedicht, dat hij zoo
liefdevol voor Asagao had opgeteekend. Terwijl hij over die zaak
nadacht, kwam de eigenaar van het theehuis het vertrek binnen. Komagawa
ondervroeg hem over dit kleine minnedicht, en de eigenaar van het
theehuis deed het volgende verhaal:


“Het is een uiterst treurige geschiedenis”, zoo sprak
hij. “Het gedicht werd gezongen door een arm blind meisje. Zij
liep weg uit haar huis, omdat zij niet kon huwen met den man, dien haar
ouders voor haar hadden gekozen. Zij was niet in staat in die
verbintenis toe te stemmen, omdat zij reeds een minnaar had ‘en
dien minnaar’ zoekt zij over het geheele land, steeds dit liedje
over de winde zingend, in de hoop, dat zij te eeniger tijd het geluk
mag hebben, hem te ontmoeten. Edele Heer, zij is juist op dit oogenblik
in mijn theetuin!”


Komawaga kon nauwelijks zijn vreugde verbergen, terwijl hij
verzocht, dat de eigenaar van het theehuis de blinde vrouw zou binnen
brengen.


Een oogenblik later stond Asagao vóór hem. Hij zag in
haar fijn en teer gelaat nog een nieuwe schoonheid, en wel die van de
hoop, de schoonheid van een liefde, die helder en rein was gebleven
gedurende de lange, droevige jaren van wachten.


Asagao tokkelde de samisen2. Liefelijk en zacht zong zij:



“De stroom van zilvren regen viel, zij
bevochtigde d’arme winde,


De zachte dauw op de blaadjes en bloemen werd door de
afgunstige zonne verwijderd.”




Komagawa luisterde gespannen toe, verlangend te mogen spreken,
verlangend zijn liefde te openbaren, maar hij bleef zwijgen, omdat zijn
slecht opgevoede reisgenoot in de kamer bleef. Hij keek naar haar
donkere oogen, die naar hem toe gekeerd waren, maar zij waren zonder
uitdrukking, daar zij niets konden zien. Nog steeds tokkelde zij de 
samisen, en nog steeds klonk haar stem liefelijk en zacht en
onuitsprekelijk aandoenlijk in het vertrek. Met een diep bedroefd hart
en zonder een woord van liefde stuurde hij haar weg met de
gebruikelijke gave. Zij vertrok uit het vertrek, als het ware bewust
van een nieuwe, bittere smart. Er was iets in de stem van haar
begunstiger, dat bijzonder teeder was, iets dat haar diep trof, en dit
deed haar hart pijn, en deed haar smartelijk aan, zonder dat zij wist
waarom.


Den volgenden dag gaf Komagawa den eigenaar van het theehuis een
waaier, terwijl hij zeide: “Geef dezen waaier met dit geld aan
Asagao. Zij zal het wel begrijpen.” Na die woorden gesproken te
hebben, vervolgde Komagawa met zijn metgezel zijn reis.


Toen Asagao den waaier had ontvangen, betastte zij dien heftig met
haar kleine, witte vingers. “Wie heeft mij dien waaier en dat
geld gegeven?” vroeg zij. “Ach, vertel mij, hoe de waaier
er uit ziet. Is er ook een teekening van een winde op?” 


De eigenaar van het theehuis keek haar vriendelijk aan. “Hij,
voor wien gij gisterenavond gezongen hebt, gaf u dien waaier,”
zeide hij. “Er is een teekening van een winde op”.


Asagao gaf een kreet van vreugde. “Gisterenavond,” sprak
zij zacht, “was ik weer samen met mijn minnaar! En nu, en nu
......”


Op datzelfde oogenblik kwam een bediende uit de oude woning van
Asagao, die zeide, dat hij door haar ouders was gezonden, om haar weer
terug te brengen. Maar Asagao, die haar oude liefde getrouw bleef,
besloot ook nu nog in haar tegenstand te volharden.


Nu wilde het toeval, dat de eigenaar van dit theehuis vroeger in
dienst was geweest bij den vader van Asagao. Hij had in die
hoedanigheid een groote misdaad gedaan, die den dood verdiende; maar de
vader van Asagao had medelijden met hem gehad. Hij had hem met een som
gelds ontslagen, waardoor de misdadiger in staat werd gesteld, een zaak
voor zichzelf op te zetten. Bij deze gelegenheid dacht de eigenaar van
het theehuis na over de goedheid, die hem betoond was, en besloot hij
seppuki te plegen, opdat het kind van zijn vroegeren meester
haar gezicht zou herkrijgen door middel van zijn lever.3


Zoo pleegde dus de eigenaar van het theehuis zelfmoord, en Asagao
kreeg haar gezicht weer terug. Dienzelfden nacht trok zij, hoewel een
vreeselijke storm was losgebroken, op weg, om haar minnaar te zoeken,
vergezeld door een trouwe kleine schaar bedienden. Den geheelen nacht
reisde het meisje over ruwe en hobbelige wegen. Zij lette nauwelijks op
den heftigen regen of op haar bloedende voeten. Zij werd aangezet door
een gelukkige liefde, door de zoete hoop, haar minnaar terug te
zien.


Toen zij een berg beklom, die nu in het zonlicht baadde, verbeeldde
zij zich een stem te hooren, die haar naam riep. Zij keek om zich heen
en ontdekte Komagawa. Toen daalde vrede over haar neer. Al de ellende
van een langdurig zoeken en bijna eindeloos wachten was voorgoed
vergeten, en binnen korten tijd huwden de gelieven. De winde, of de
glorie van den morgen, is een bloem, die slechts enkele uren bloeit;
maar de liefde van Asagao had de schoonheid der winde, verbonden met de
kracht en den langen levensduur van den pijnboom. In hun huwelijksleven
bleven zij trouw aan de gelofte, die zij op hun waaiers hadden
afgelegd, en na haar blindheid en na veel lijden kon Asagao haar
liefelijk hoofd opheffen naar den dauw en den zonneschijn der
beschermende armen van haar minnaar. 







1 Asiatic Quarterly
Review, October 1894.


2 “De samisen of
‘drie snaren’, dat nu het geliefkoosde muziekinstrument is
van de zangmeisjes en van de lagere standen in het algemeen, schijnt
eerst omstreeks 1700 uit Manilla te zijn ingevoerd”. Japansche
Zaken, door B.H. Chamberlain.


3 De lever, zoowel van een
mensch als van een dier, had, zoo meende men in Japan, merkwaardige
geneeskundige eigenschappen. Er wordt dikwijls in Japansche legenden
melding van gemaakt, maar het denkbeeld is waarschijnlijk ontleend aan
de vreemdste pharmacopee der geheele wereld, die van China.









Hoofdstuk XXI. Donder.



“De aarde is vol salpeter en zwavel, die opstijgen in den vorm
van nevel, en die, na zich in de lucht te hebben verbonden, een damp
worden, die de eigenschap van buskruit heeft. Als die damp de hevige
hitte der zon bereikt, ontploft hij, als een natuurlijk gas; en het
ontzettende geluid wordt over de geheele wereld gehoord. De schok, die
dieren treft en vogels, die door de wolken trekken, slingert ze op den
grond. Daarom zijn donder en bliksem, en de schepselen, die uit de
wolken neerslaan, niet één en dezelfde zaak.”


”Shin-rai-ki.” (Verslag van den
Donder).





Raiden.


Er zijn een aantal vreemdsoortige legenden met betrekking tot den
donder, en in Bakins Kumono Tayema Ama Yo No Tsuki1 (“De Maan, die door een
Scheur in een Wolk schijnt in een Regenachtigen Nacht”), heeft de
beroemde Japansche romanschrijver, die een innig geloof heeft in een
aantal bijgeloovigheden van zijn land, heel wat te vertellen met
betrekking tot Raiden, den God van den Donder, en de bovennatuurlijke
wezens, die met hem in betrekking staan. Raiden wordt gewoonlijk
uitgebeeld met een roode huid, met het gelaat van een boozen geest, met
twee klauwen aan iederen voet, terwijl hij op zijn rug een groot wiel
van trommels draagt. Men vindt hem dikwijls in gezelschap van Fugin of
van zijn zoon Raitaro. Toen de Mongolen een inval trachtten te doen in
Japan, werd hun dat belet door een grooten storm, en volgens de legende
ontsnapten slechts drie man om de gebeurtenis te verhalen. De bijstand
van Raiden ten gunste van Japan wordt in de Japansche kunst dikwijls
uitgebeeld. Hij wordt voorgesteld als zittende op de wolken, terwijl
hij den bliksem uitzendt, en een stortvloed van pijlen op de invallers
afschiet. In China wordt de Dondergod beschouwd als een wezen, dat
steeds op den uitkijk staat naar slecht volk. Als hij die vindt, schiet
de Godin van den bliksem een spiegel af op hen, die de God wil treffen.






Het Donderdier.


Raijū, of het Donderdier, blijkt nauwer verbonden te zijn met
den bliksem dan met den donder. Hij wordt gezien in vormen, die
gelijken op een wezel, das of aap. In de Shin-rai-ki
(“Verslag van den Donder”) lezen wij het volgende:
“Op den twee en twintigsten dag der zesde maand van het tweede
jaar van Meiwa (Juli 1766), viel een Donderdier te Oyama (Groote Berg)
in de provincie Sagami. Het werd door een landbouwer gevangen, die het
naar Yedo bracht en het voor geld op de Riyo-goku Brug liet zien. Het
schepsel was iets grooter dan een kat, en geleek op een wezel: het had
zwart haar, en vijf klauwen aan iederen poot. Als het goed weer was,
was het zeer zacht en tam; maar vóór en tijdens een storm
was het vreeselijk woest en onhandelbaar.” In China wordt het
Donderdier beschreven als een dier met “den kop van een aap,
hoogroode lippen, oogen als spiegels en twee scherpe klauwen aan
iederen poot.” Tijdens een storm springt het Japansche Donderdier
van den éénen boom op den anderen, en als het blijkt, dat
enkele van die boomen door den bliksem zijn getroffen, dan meent men,
dat dit het woeste werk is van de klauwen van het Donderdier. Dat wezen
heeft, naar men zegt, evenals de Dondergod zelf, een bepaalde
voorliefde voor menschelijke navels, zoodat dan ook om die reden vele
bijgeloovige menschen tijdens een onweersbui trachten zoo mogelijk op
hun buik te liggen. Boomschors, door het Donderdier afgescheurd, wordt
zorgvuldig bewaard, en is, naar men meent, een uitstekend geneesmiddel
tegen kiespijn.





De Dondervogel en de Dondervrouw.


Raicho, de Dondervogel, gelijkt op een kraai, maar hij heeft sporen
van vleesch, die, zoodra zij hard tegen elkander geslagen worden,
geluid voortbrengen. Het is de vogel, op wien de Keizer van Goto-bain
doelde in het volgende gedicht: 



“In de schaduw van den pijnboom van
Shiro-Yama


Rusten dondervogels, die den nacht daar
doorbrengen.”




Die vogels voeden zich met den boomkikker rai (donder
genaamd), en vliegen altijd tijdens een onweer in de lucht rond.


Er is omtrent Kaminari (Dondervrouw) weinig bekend, behalve dat zij
bij zekere gelegenheid moet verschenen zijn in de gestalte van een
Chineesche Keizerin.





Vreemde Denkbeelden.


Bakin maakt de opmerking, dat bij hen, die bevreesd zijn voor den
donder, de In, of het vrouwelijke beginsel de overhand heeft,
terwijl bij hen, die niet bevreesd zijn, de Yo of het mannelijke
beginsel overheerschend is. Dezelfde schrijver wijst op het volgende
gebruik ten opzichte van hen, die ziek zijn ten gevolge van een
donderbui, en wij vestigen er de aandacht op, dat de nadruk gelegd
wordt op donder als de verwoestenden kracht—dus eer een
heftig geluid dan een fel licht: “Als iemand door den donder is
getroffen, laat hem dan op zijn rug liggen en leg een levenden karper
in zijn boezem. Als de karper zich beweegt en springt, zal de
patiënt herstellen. Dit is onfeilbaar waar. Als de donder het
vleesch verschroeit, brand dan Ko (wierook) onder den neus van
den lijder. Dit zal hem aan het hoesten maken, en de betoovering van
den Dondergod verbreken.”





Het Kind van den Dondergod.


De meeste legenden, die met Raiden en zijn verwante geesten in
betrekking staan, zijn van een kwaadaardige natuur; maar in het
volgende verhaal zien wij, dat het kind van den Dondergod grooten
voorspoed aanbracht.


Dicht bij den Berg Hakuzan leefde eens een zeer arme landbouwer,
Bimbo genaamd. Zijn stukje land was bijzonder klein, en hoewel hij
daarop werkte van den vroegen morgen tot laat op den avond, kostte het
hem groote moeite, voor zich en zijn vrouw genoeg rijst
daarvan binnen te halen.


Op zekeren dag zag Bimbo na een langdurige droogte treurig naar zijn
verdorde rijsthalmen. Toen hij daar zoo stond, en vreesde voor gebrek
in de naaste toekomst, daalde plotseling de regen neder, vergezeld van
heftige donderslagen. Toen Bimbo op het punt was een schuilplaats te
zoeken tegen den storm, werd hij bijna verblind door een bliksemstraal,
en hij bad vurig tot Buddha om bescherming. Nadat hij dit had gedaan,
keek hij om zich heen, en tot zijn verbazing zag hij een klein
jongetje, dat lachte en kraaide, terwijl het op den grond lag.


Bimbo nam het knaapje in zijn armen, en droeg het teeder naar zijn
nederige woning, waar zijn vrouw het met verrassing en genoegen
begroette. Het kind werd Raitaro, het Kind van den Donder, genoemd, en
leidde bij zijn pleegouders een gelukkig leven, terwijl het zich
tegenover hen zeer gehoorzaam gedroeg. Hij speelde nooit met andere
kinderen, want hij vond het heerlijk in de velden rond te dolen en den
stroom gade te slaan en de snelle vlucht der wolken boven zijn
hoofd.


Met de komst van Raitaro kwamen ook welvaart en voorspoed in
Bimbo’s woning binnen, immers Raitaro kon de wolken naar zich toe
wenken en ze bevelen, regendroppels uitsluitend te doen neervallen op
het veld van zijn pleegvader. Toen Raikaro tot een schoonen jongeling
van achttien jaar was opgegroeid, bedankte hij het echtpaar nog eens
voor alles wat zij voor hem gedaan hadden, en deelde hun mede, dat hij
nu afscheid van hen moest nemen.


Bijna voordat de jongeling had uitgesproken, veranderde hij
plotseling in een kleinen witten draak, bleef nog een oogenblik talmen
en vloog toen weg.


Het oude paar rende naar de deur. Naarmate de witte draak in den
hemel opsteeg, werd hij al grooter en grooter, totdat hij achter een
groote wolk was verdwenen.


Toen Bimbo en zijn vrouw gestorven waren, werd een witte draak op
hun graftombe gebeeldhouwd ter herinnering aan Raitaro, het Kind van
den Donder.





Shokuro en de Dondergod.


Shokuro, die op goeden voet wilde staan met Torū, het hoofd van
zijn district, beloofde hem den Dondergod te zullen pakken.
“Indien ik”, zoo sprak Shokuro, “den navel van een
mensch zou kunnen vastbinden aan het uiteinde van een vlieger, en dien
op een stormachtigen dag zou oplaten, zou ik Raiden zeker kunnen
pakken, daar de Dondergod niet in staat zou zijn aan zulk een maaltijd
weerstand te bieden. Het is echter moeilijk een navel meester te
worden.”


Met dit doel ging Shokuro op reis, om voedsel voor den Dondergod te
zoeken. Toen hij een boschje bereikte, zag hij een schoone vrouw, Chiyo
genaamd. Zonder de minste gewetenswroeging doodde hij het meisje, en na
zijn doel te hebben bereikt, wierp hij haar lijk in een diepe gracht.
Hij ging toen met een verlicht gemoed op weg.


Raiden zag, terwijl hij op een wolk gezeten was, het lijk van het
meisje in een gracht liggen. Hij daalde snel neer, en daar hij onder de
bekoring kwam van de schoonheid van Chiyo, nam hij een navel uit zijn
mond, en gaf haar het leven terug, waarna zij samen de lucht in
vlogen.


Eenige dagen later was Shokuro buiten, terwijl hij jacht maakte op
den Dondergod, en zijn vlieger met zijn afgrijselijk aanhangsel hoog
over de boomen heen en weer vloog in den krachtigen wind. Chiyo zag den
vlieger, en daalde hoe langer hoe meer. Eindelijk pakte zij hem en zag
zij, wat er aan bevestigd was. Ten diepste verontwaardigd keek zij naar
beneden, om te zien wie den vlieger opliet, en was zij ten hoogste
verbaasd, toen zij haar moordenaar herkende. Op dat oogenblik daalde
Raiden woedend neer, doch alleen om zwaar gekastijd te worden door
Shokuro, die daarna vrede sloot met Chiyo, en later een beroemd man in
zijn dorp werd. Dit is inderdaad een vreemde geschiedenis! 







1 Vertaald door Edward Greey,
onder den titel ”Een gevangene der Liefde”.








Hoofdstuk XXII. Dierenlegenden.



Dieren met Tooverkracht.


Een aantal van de volgende verhalen zijn sprookjes, die een
Japansche moeder aan haar kind vertelt, want verhalen van dieren maken
over de geheele wereld een diepen indruk op het gemoed van het kind.
Wel werden zij in het algemeen beschouwd als sprookjes, maar er zit
toch een zóó groote legendarische achtergrond achter, dat
het noodzakelijk is, ze op te nemen in een boek als het onze, daar zij
er toe bijdragen, ons onderwerp in een lichtere gemoedsstemming te
illustreeren, waar het wonderbaarlijke met het humoristische vermengd
is. Wij hebben een afzonderlijk hoofdstuk gewijd aan vossenlegenden,
omdat dit onderwerp zoo belangrijk is, maar wij moeten toch in het oog
houden, dat de bovennatuurlijke karakteristieke eigenschappen van dat
dier evenzeer van toepassing zijn op den das en de kat, immers in de
Japansche legenden worden alle drie dieren in verband gebracht met
onnoemelijk veel kattekwaad en boosaardigheid.





De Haas.


Men neemt aan, dat de haas, evenals de vos, de schildpad, de
kraanvogel en de tijger, een fabelachtig hoogen leeftijd bereikt, die
zich tot niet minder dan duizend jaar uitstrekt. In Taoïstische
legenden wordt vermeld, dat de haas in de maan woont, en dat hij met
stamper en vijzel de kruiden fijnstampt, waaruit het Levenselixir
bestaat, terwijl hij volgens andere legenden, zooals wij vroeger hebben
gezien, rijst fijnstampt. Shaka Muni (Buddha) zou zich volgens de
legenden in den vorm van een haas hebben opgeofferd, ten einde den
honger van Indra te stillen, die het dier naar de maan sleepte, ten
einde zijn bewondering te toonen. Het vel van den haas wordt wit,
zoodra hij vijfhonderd jaar oud is. Wij geven hieronder de beroemde
legende uit de Kojiki, bekend als “De Witte Haas van
Inaba”. 





De Witte Haas van Inaba.


In oude dagen waren er één en tachtig broeders, die
Prinsen van Japan waren. Met uitzondering van één broeder
waren zij twistziek van aard, en brachten zij hun tijd door met zich
jegens elkander op allerlei manieren kinderachtig jaloersch te
betoonen. Ieder wenschte over het geheele rijk te heerschen, en
bovendien had ieder het ongeluk, dat hij met Prinses van Yakami, in
Inaba, wilde trouwen. Hoewel die tachtig Prinsen het in bijna alles
oneens waren, in één opzicht waren zij eensgezind, en dat
wel in hun hardnekkigen haat tegen den éénen broeder, die
in ieder opzicht zachtmoedig en vredelievend was.


Eindelijk besloten, na heel wat nijdige woorden, de tachtig
broeders, de Prinses van Yakami te gaan bezoeken, terwijl ieder der
broeders het vaste besluit had genomen, de gelukkige minnaar te zullen
zijn. De zachte en vriendelijke broeder vergezelde hen, niet om naar de
hand der Prinses te dingen, maar als een bediende, die een grooten en
zwaren zak op zijn rug droeg.


Eindelijk kwamen de tachtig Prinsen, die hun zoo slecht behandelden
broeder ver achter zich hadden gelaten, bij kaap Keta aan. Zij waren op
het punt, hun reis te vervolgen, toen zij een witten haas op den grond
zagen liggen, die er ellendig uitzag, en die geheel van zijn haren was
beroofd.


De tachtig Prinsen, die bijzonder schik hadden in den treurigen
toestand van den haas, zeiden: “Als gij wilt, dat uw haren weer
aangroeien, dan moet gij in zee gaan baden, en als gij dat hebt gedaan,
loop dan naar den top van een hoogen berg, en laat den wind over u
waaien.” Na dit gezegd te hebben, vervolgden de tachtig
hartelooze Prinsen hun weg.


De haas ging onmiddellijk in zee, verheugd over het vooruitzicht,
dat hij zijn mooi wit vel weer zou terugkrijgen. Na gebaad te hebben,
liep hij naar den top van een berg en ging daar liggen; maar spoedig
begreep hij, dat de koude wind, die blies op een vel, dat pas in
zout water was ondergedompeld geweest, dat vel deed barsten en aan
stukken springen. Bij de vernedering, dat hij geen haren meer had,
voegde zich nu de lichamelijke pijn, en hij kwam tot de ontdekking, dat
de tachtig Prinsen hem schandelijk hadden bedrogen.


Terwijl de haas daar onder ondragelijke pijnen op den berg lag, kwam
de vriendelijke en zachtaardige broeder aanstappen met loome schreden,
moeilijk vooruitkomend, omdat hij zulk een zwaren zak had te dragen.
Toen hij den weenenden haas zag, vroeg hij, hoe het kwam, dat het arme
dier er zoo ongelukkig aan toe was.


“Wees zoo vriendelijk, even te blijven stilstaan,” sprak
de haas, “en ik zal u vertellen, hoe dat alles is geschied. Ik
wilde van het eiland Oki naar Kaap Keta oversteken, daarom zeide ik aan
de krokodillen: ‘Ik zou zoo gaarne willen weten, hoeveel
krokodillen er in zee, en hoeveel hazen er op het land zijn. Staat mij
toe, dat ik begin met u te tellen.’ Na deze woorden te hebben
gesproken, plaatsten de krokodillen zich op een lange rij, die zich
uitstrekte van het eiland Oki tot Kaap Keta. Ik liep over hun harde
lichamen heen, en telde ieder afzonderlijk, terwijl ik overstapte. Toen
ik den laatsten krokodil bereikt had zeide ik: ‘O dwaze
krokodillen, het kan mij niets schelen, hoeveel krokodillen er in zee
zijn, of hoeveel hazen op het land! Ik had u alleen als een brug
noodig, om mijn bestemming te kunnen bereiken.’ Helaas! mijn
ellendige pocherij kwam mij duur te staan, want de laatste krokodil
tilde zijn kop op en beet mijn geheele vel af!”


“Nu”, zoo sprak de zachtmoedige broeder, “ik moet
zeggen, dat gij ongelijk hadt en verdiendet voor uw dwaasheid gestraft
te worden. Is dit het einde van uw verhaal?”


“Neen,” zoo vervolgde de haas. “Nauwelijks had ik
die onwaardige behandeling ondergaan, of de tachtig Prinsen kwamen bij
mij, en maakten mij wijs, dat ik zou kunnen worden genezen door zout
water en wind. Helaas! Daar ik niet wist, dat zij mij voor den gek hielden,
volgde ik hun voorschriften op, met het ellendige gevolg, dat mijn
lichaam gebarsten is en mij vreeselijk pijn doet.”


“Baad u in helder zoet water, arme vriend”, zoo sprak de
goede broeder, “en als gij dat gedaan hebt, strooi dan het
stuifmeel van duinhelm over den grond en rol u daar in. Dit zal zeer
zeker uw pijn stillen, uw vel genezen en uw haren weer doen
groeien.”


De haas wandelde langzaam naar de rivier, baadde in het water en
rolde zich in het stuifmeel van duinhelm. Nauwelijks had hij dit
gedaan, of zijn vel was genezen, en weer was hij bedekt met een dik
haren kleed. De dankbare haas rende naar zijn weldoener. “Die
tachtig gemeene en wreede broeders van u”, zoo sprak hij,
“zullen nooit de hand van de Prinses van Inaba winnen. Gij zijt
het, die met haar zult huwen, en die over het land zult
regeeren.”


De voorspelling van den haas werd vervuld, immers de tachtig Prinsen
slaagden niet in hun zending, terwijl de broeder, die goed en
vriendelijk was geweest voor den witten haas, met de schoone Prinses
trouwde en de Koning van het land werd.





De Knetterende Berg.


Een oude man en zijn vrouw hielden een witten haas. Op zekeren dag
kwam een das, die het voedsel opat, dat voor het troetelkind bestemd
was. Het boosaardige dier was op het punt de plaat te poetsen, toen de
oude man, die zag wat er gebeurd was, den das aan een boom vastbond, en
daarna naar een naburig bosch ging, om hout te hakken.


Toen de oude man vertrokken was, begon de das te huilen en de oude
vrouw te smeeken, het touw los te maken. Nauwelijks had de vrouw dat
gedaan of de das zwoer wraak over de behandeling, hem door den ouden
man aangedaan, en holde weg.


Toen de goede witte haas hoorde, wat geschied was, ging hij op weg,
om zijn meester te waarschuwen; maar tijdens zijn afwezigheid kwam de
das terug, doodde de oude vrouw, nam haar gedaante aan, en veranderde
haar lichaam in soep. “Ik heb een heerlijke soep klaar
gemaakt,” zoo sprak de das, toen de oude man van den berg was
teruggekeerd. “Gij zult wel honger hebben en vermoeid zijn: ga
zitten en eet smakelijk!”


De oude man, die volstrekt niet op verraad bedacht was, at de soep
op en zeide, dat zij heerlijk was.


“Heerlijk?” zoo bespotte hem de das. “Ge hebt uw
eigen vrouw opgegeten! Haar beenderen liggen daar ginds in den
hoek”, en na die woorden gesproken te hebben, verdween hij.


Terwijl de oude man overstelpt was door smart, en terwijl hij weende
en zijn lot betreurde, keerde de haas terug, begreep onmiddellijk den
toestand, en liep snel naar den berg, vast besloten den dood van zijn
ongelukkige oude meesteres te wreken.


Toen de haas den berg bereikte, zag hij den das, die een bundel
stokken op zijn rug droeg. Zachtjes kroop de haas nader en stak, zonder
dat de das het merkte, de stokken in brand, die onmiddellijk begonnen
te knetteren. “Wat een vreemd geluid is dit,” zeide de das.
“Wat is het?”


“De Knetterende Berg”, antwoordde de haas.


Het vuur begon den das te branden, daarom sprong hij in een rivier
en bluschte de vlammen uit; maar toen hij weer uit het water kwam,
bleek het, dat zijn rug deerlijk verbrand was, en de pijn, die hij
leed, veroorzaakt was door een pap met peper er in, die de verheugde
haas voor dat doel had klaargemaakt.


Toen de das weer genezen was, zag hij toevallig den haas bij een
boot staan, die deze had vervaardigd.


“Waar gaat gij in dat vaartuig naar toe?” vroeg de
das.


“Naar de maan,” antwoordde de haas, “Hebt ge
misschien lust met mij mede te gaan?”


“Niet in 
jouw boot!” zeide de das. “Ik ken uw streken op
den
Knetterenden Berg maar al te goed. Maar ik zal een boot van klei voor
mij zelf bouwen, en wij zullen naar de maan reizen.”


De houten boot van den haas en de boot van klei van den das dreven
de rivier af. Maar spoedig begon de boot van den das te breken. De haas
lachte hem hoonend uit en doodde zijn vijand met zijn roeispaan. Toen
het trouwe dier later naar den ouden man was teruggekeerd, ontving hij
veel lof en ondervond hij de meest liefderijke verzorging van zijn
dankbaren meester.





De Das.


De das heeft in de legenden veel gemeen met den vos. Hij kan zoowel
de gedaante van een mensch aannemen als die der maan; maar in een
aantal legenden wordt hij beschreven als een wezen vol humor, dat
genoegen schept in een oolijke grap. De das wordt in de legende en in
de kunst dikwijls uitgebeeld terwijl hij een taptoe slaat op
zijn vooruitstekenden buik, die den vorm heeft van een trommel, en om
die reden worden Japansche clowns in Engeland dikwijls dassen
genoemd.





Kadzutoyo en de Das.


Op zekeren dag gingen Kadzutoyo en zijn onderhoorige uit visschen.
Zij hadden heel wat visch gevangen, en waren op het punt naar huis
terug te keeren, toen een vreeselijke regenbui losbarstte, zoodat zij
gedwongen waren te schuilen onder een wilgenboom. Nadat zij een tijd
geschuild hadden, bleek het, dat er nog geen sprake van was dat de
regen zou ophouden, en daar het reeds donker werd, besloten zij, in
weerwil van het ongunstige weder, hun reis te vervolgen. Zij waren nog
niet veel verder voortgetrokken, toen zij een jong meisje zagen, dat
bitter weende. Kadzutoyo keek haar met argwaan aan, maar zijn
onderhoorige was bekoord door de groote schoonheid van het meisje en
vroeg wie zij was, en waarom zij in zulk een stormachtigen nacht buiten
bleef toeven. 


“Ach! goede heer,” zeide het meisje, nog steeds
weenende, “mijn verhaal is erg droevig. Ik heb langen tijd de
beleedigingen en wreedheden van mijn slechte stiefmoeder verdragen, die
mij bitter haat. Maar van daag spuwde zij mij en sloeg zij mij. Ik kon
die bittere vernedering niet langer verdragen, en ik was op weg naar
mijn tante, die in gindsch dorp woont, om daar rust en een schuilplaats
te vinden, toen ik neergeveld werd door een vreemde ziekte, en
gedwongen werd hier achter te blijven, totdat de pijn was
bedaard.”


Deze woorden maakten op den goedhartigen onderhoorige een
vreeselijken indruk, en hij werd smoorlijk verliefd op het schoone
meisje, maar Kadzutoyo trok, na de zaak met groote zorgvuldigheid te
hebben overwogen, zijn zwaard en sloeg haar het hoofd af.


“Ach! heer,” zeide de onderhoorige, “wat een
vreeselijke daad is dit! Hoe kunt ge een onschuldig meisje dooden?
Geloof mij, gij zult voor uw dwaasheid moeten boeten”.


“Gij begrijpt het niet,” antwoordde Kadzutoyo,
“maar het eenige wat ik vraag, is dat gij over de zaak het
stilzwijgen bewaart”.


Toen zij thuiskwamen, viel Kadzutoyo spoedig in slaap; maar zijn
onderhoorige ging, nadat hij had liggen tobben over den moord op het
schoone meisje, naar de ouders van zijn heer en vertelde hun de geheele
treurige geschiedenis.


De vader van Kadzutoyo was woedend van drift, toen hij het droevige
verhaal hoorde. Hij ging dadelijk naar de kamer van zijn zoon, maakte
hem wakker, en zeide: “O, ellendige moordenaar! Hoe is het
mogelijk, dat gij een onschuldig meisje hebt kunnen dooden, zonder dat
zij daartoe eenige aanleiding heeft gegeven! Gij hebt den eervollen
naam van een Samurai te schande gemaakt, een naam, die een
waarborg moet zijn voor ware ridderlijkheid en voor de verdediging van
zwakken en hulpeloozen. Gij hebt schande over ons huis gebracht, en het
is
mijn plicht, u het leven te benemen.” Na die woorden gesproken te
hebben, trok hij zijn zwaard.


“O Heer”, antwoordde Kadzutoyo, zonder bij het
flikkerende wapen een spier te vertrekken, “gij, evenmin als mijn
onderhoorige begrijpt de zaak. Het is mij gegeven, enkele geheimen op
te lossen, en gewapend met die wetenschap, verzeker ik u, dat ik mij
niet schuldig heb gemaakt aan een dergelijke misdaad als gij u
voorstelt, maar dat ik mij den eervollen naam van samurai
waardig heb gemaakt. Het meisje, dat ik met mijn zwaard onthoofdde, was
niet sterfelijk. Ga morgen, dit verzoek ik u, met een bediende naar de
plaats, waar dit tooneel zich heeft afgespeeld. Als gij het lijk van
een meisje vindt, behoeft gij mij het leven niet te benemen, want dan
zal ik mij zelf de buik opensnijden”.


Den volgenden morgen vroeg, toen de zon nauwelijks aan den hemel was
verschenen, trok de vader van Kadzutoyo, te gelijk met zijn bedienden,
op reis. Toen zij de plaats bereikten, waar het drama zich had
afgespeeld, zag de vader niet, zooals hij gemeend had, het lijk van een
mooi meisje op den weg liggen, maar het lijk van een grooten das,
waarvan de kop was afgesneden.


Toen de vader weer thuis kwam, ondervroeg hij zijn zoon: “Hoe
komt het dat, wat aan uw onderhoorige een meisje toescheen, aan u een
das leek te zijn?”


“O Heer”, antwoordde Kadzutoyo, “het schepsel, dat
ik verleden nacht zag, leek mij een meisje, maar haar schoonheid was
een vreemde, en volstrekt niet zooals de schoonheid van aardsche
vrouwen. Bovendien bemerkte ik, dat hoewel het hard regende, de kleeren
van dat wezen niet nat werden, en toen ik dat vreemde verschijnsel had
opgemerkt, begreep ik dadelijk, dat de vrouw niemand anders was dan de
ééne of andere kwade geest. Het schepsel nam de gedaante
aan van een lieftallig meisje, ten einde mij door haar tallooze
bekoringen te betooveren, in de hoop, dat zij onze visch zou
krijgen.”


De oude vorst was met bewondering vervuld over de slimheid van zijn
zoon. Toen hij zooveel scherpzinnigheid en voorzichtigheid had ontdekt,
besloot hij afstand te doen van de regeering en Kadzutoyo in zijn
plaats tot Vorst uit te roepen.





De Wonderbaarlijke Theeketel.


Op zekeren dag zette een priester van den Morinji-tempel zijn ouden
theeketel op het vuur, om een kop thee te zetten. Nauwelijks had de
ketel het vuur aangeraakt, of hij veranderde plotseling in den kop, den
staart en de pooten van een das. De jonge priesters werden in den
tempel geroepen om dat buitengewone verschijnsel te aanschouwen.
Terwijl zij in stomme verbazing toekeken, sprong de das op met het
lichaam van een ketel, vloog de kamer door en vloog eindelijk door de
lucht. De uitgelaten das vloog voortdurend de kamer rond, en de
priesters slaagden er eerst na een aantal pogingen in, het dier te
vangen en het in een doos op te bergen.


Korten tijd nadat dit geschied was, kwam een ketellapper in den
tempel, en de priester meende, dat het een uitstekend denkbeeld zou
zijn, als hij den goeden man er toe kon brengen, zijn merkwaardigen
theeketel te koopen. Daarom haalde hij den ketel uit zijn doos, want
deze had nu weer zijn gewonen vorm aangenomen, en begon hij te
onderhandelen, met het gevolg, dat de niets vermoedende ketellapper den
ketel kocht en met zich meenam, in de overtuiging dat hij dien dag
goede zaken had gemaakt bij den koop van een zoodanig artikel voor een
zoo redelijken prijs.


Dien nacht werd de ketellapper wakker bij het hooren van een vreemd
geluid dicht bij zijn hoofdkussen. Hij keek van onder de dekens uit en
zag, dat de ketel, dien hij gekocht had, volstrekt geen ketel was, maar
een slimme en levende das.


Toen de ketellapper zijn vrienden van zijn merkwaardigen metgezel
verhaalde, zeiden zij: “Gij zijt een gelukkige kerel en wij raden
u aan, dien das in het openbaar te vertoonen, want hij is verstandig
genoeg om te springen en op het koord te dansen. Onder de begeleiding
van muziek en zang kunt gij ongetwijfeld met dat vreemde wezen een
reeks van nieuwe vermakelijkheden op touw zetten, die overal de
aandacht zullen trekken, en heel wat meer geld zullen inbrengen dan gij
met al uw ketellappen bij mogelijkheid zoudt kunnen
verdienen.”


De ketellapper volgde dien voortreffelijken raad, en de roep van
zijn kunstenmakenden das verspreidde zich wijd en zijd. Vorsten en
vorstinnen kwamen de vertooning bezoeken, en hij verwierf zich door de
vorstelijke bescherming en de gunst van het gewone publiek een groot
vermogen. Toen de ketellapper dat vermogen had bijeengegaard, gaf hij
den ketel weer terug aan den Morinji-tempel, waar hij als een kostbare
schat werd vereerd.





De Kat.



“Voed een hond drie dagen, en hij zal zich uw vriendelijkheid
drie jaar herinneren; voed een kat drie jaar, en zij zal uw
vriendelijkheid binnen drie dagen vergeten.”


Een Japansch Spreekwoord.




De Japansche kat, met of zonder staart, is lang niet populair, want
dit dier en de venijnige slang waren de eenige twee schepsels, die niet
weenden bij den dood van Buddha. De katten uit Nippon schijnen onder
een vloek te staan, en grootendeels moeten zij zich zelf weten te
helpen, en moeten zij dus op haar bovennatuurlijke macht vertrouwen.
Evenals vossen en dassen, kunnen zij menschelijke wezens betooveren.
Chamberlain schrijft in zijn Japansche Zaken: “Onder
Europeanen kan men dikwijls hooren, hoe een oneerbiedig mensch een
leelijke, humeurige oude vrouw een kat noemt. In Japan, het land waar
alles onderste boven is gekeerd, wordt in het dagelijksch leven die
naam dikwijls gegeven aan de jongsten en bekoorlijksten van het
vrouwelijk geslacht—de zangmeisjes”. De vergelijking komt
ons vreemd voor, maar de toespeling hangt ongetwijfeld samen met de
gaven der betoovering, die zoowel het zangmeisje als de kat bezitten.
De Japansche kat wordt echter door de zeelieden met een gunstig oog
aangezien, en de mike-neko, of de driekleurige kat, wordt op
hooge waarde geschat. Zeelieden hebben over de geheele wereld den naam
van bijgeloovig te zijn, en de Japansche zeelieden doen alle mogelijke
moeite een scheepskat machtig te worden, in de overtuiging, dat dit
dier den geest der diepte van hun schip zal afhouden. Vele zeelieden
koesteren de meening, dat de zielen van hen, die op de zee verdrinken,
nooit rust zullen vinden; zij gelooven, dat zij eeuwigdurend in de
golven op de loer liggen en schreeuwen en jammeren, als jonken
passeeren. Voor hen is de branding, die op het strand slaat, niets
anders dan de witte, grijpende handen van ontelbare geesten, en zij
gelooven, dat de zee gevuld is met O-baké, achtbare
geesten. De Japansche kat heeft, naar men beweert, het toezicht over de
dooden.





De Vampierkat.


Prins Hizen, een aanzienlijk lid van het geslacht Nabéshima,
dwaalde in den tuin met O Toyo, de gunstelinge onder zijn dames. Toen
de zon onderging, gingen zij naar het paleis terug, doch letten er niet
op, dat zij door een groote kat werden gevolgd.


O Toyo ging naar haar kamer en viel in slaap. Tegen middernacht werd
zij wakker en keek om zich heen, daar zij een gevoel had, alsof er een
akelige verschijning in het vertrek aanwezig was. Eindelijk zag zij,
dat een reusachtige kat in haar onmiddellijke nabijheid lag
neergehurkt, en voordat zij om hulp kon roepen, sprong het dier op haar
lichaam en worgde haar. Daarna maakte het dier een gat onder de
veranda, begroef het lijk en nam den vorm aan van de schoone O
Toyo.


De Prins, die niets afwist van hetgeen geschied was, bleef de
valsche O Toyo liefhebben, zonder te weten, dat hij een walgelijk dier
liefkoosde. Langzamerhand kwam hij tot de ontdekking, dat zijn krachten
afnamen en het duurde niet lang, of hij werd gevaarlijk ziek. Er werden
geneesheeren ontboden, maar zij konden niets doen om den koninklijken
lijder te genezen. Men merkte op, dat hij het meest leed gedurende den
nacht, en dat hij door vreeselijke droomen gekweld werd. Daar dit het
geval was, besloten zijn raadslieden, dat honderd dienaren bij hun
meester zouden zitten en gedurende zijn slaap de wacht zouden
houden.


De wacht ging de ziekenkamer binnen, maar even vóór
tienen werd zij overvallen door een geheimzinnige slaperigheid. Toen
allen in slaap waren, kroop de zoogenaamde O Toyo in het vertrek en
maakte den Prins onrustig tot aan het aanbreken van den dag. Nacht aan
nacht kwamen de dienaren bij hun meester de wacht houden, maar steeds
vielen zij op hetzelfde uur in slaap, en zelfs drie bijzonder getrouwe
raadslieden ondergingen eveneens dat lot.


Gedurende dien tijd werd de Prins hoe langer hoe zieker, en ten
slotte werd een priester, Ruiten genaamd, aangesteld om te zijnen
behoeve te bidden. In zekeren nacht, toen hij met zijn smeekingen bezig
was, hoorde hij een vreemd geluid, dat van den tuin uitging. Toen hij
uit het raam keek, zag hij, dat een jonge soldaat zich stond te
wasschen. Nadat hij zich gewasschen had, ging hij vóór
een Buddhabeeld staan, en bad zoo ijverig mogelijk voor het herstel van
den Prins.


Ruiten, die zich er in verheugde, zooveel ijver en trouw waar te
nemen, verzocht den jongen man, zijn huis binnen te treden, en toen hij
dit gedaan had, vroeg hij naar zijn naam.


“Ik ben Ito Soda,” sprak de jonge man, “en ben als
infanterist in Nabéshima in garnizoen. Ik heb van de ziekte van
den Prins vernomen en verlang er naar, de eer te hebben, hem op te
passen; maar daar ik een lagen rang bekleed, is het niet voegzaam, dat
ik in zijn tegenwoordigheid verschijn. Toch heb ik Buddha gebeden, dat
het leven van den Prins gespaard blijve. Ik ben van oordeel, dat Prins
Hizen
betooverd is, en als ik bij hem mocht blijven, zou ik mijn uiterste
best doen, den kwaden geest te ontdekken en te verpletteren, die de
oorzaak is van zijn ziekte.”


Ruiten kreeg van dit optreden een zóó gunstigen
indruk, dat hij den volgenden dag één der raadslieden
ging raadplegen, en na langdurige besprekingen werd het
zóó geschikt, dat Ito Soda met de honderd dienaren de
wacht zou houden.


Toen Ito Soda het koninklijke vertrek binnentrad, zag hij, dat zijn
meester in het midden van het vertrek sliep, en tevens merkte hij op,
dat de honderd dienaren kalm in de kamer zaten te keuvelen, in de hoop,
dat zij in staat zouden zijn de naderende slaperigheid te verdrijven.
Tegen tien uur waren alle dienaren, in weerwil van hun pogingen, in
slaap gevallen. Ito Soda trachtte zijn oogen open te houden, maar een
zwaar gevoel overviel hem langzamerhand, en hij begreep, dat hij, als
hij wilde wakker blijven, zijn toevlucht moest nemen tot de uiterste
maatregelen. Nadat hij zorgvuldig geolied papier over de matten had
uitgespreid, stak hij zijn dolk in zijn dij. De heftige pijn, die hij
voelde, hield een tijdlang den slaap uit zijn oogen, maar na een tijd
voelde hij, dat zijn oogen weer dichtvielen. Besloten de betoovering te
ontdekken, die de dienaren de baas was geweest, draaide hij zijn mes in
zijn dij, en vermeerderde zoo de pijn, terwijl hij trouw de wacht bleef
houden, en het bloed voortdurend op het geoliede papier droop.


Terwijl Ito Soda de wacht hield, zag hij, dat de schuifdeuren zich
openden en dat een schoone vrouw zacht het vertrek binnensloop. Met een
glimlach zag zij, hoe de dienaren in slaap waren, en zij was op het
punt den Prins te naderen, toen zij Ito Soda bemerkte. Nadat zij hem
kortaf had toegesproken, naderde zijn den Prins en vroeg hem, hoe het
met hem was, maar de Prins was te ziek, om daarop te antwoorden. Ito
Soda lette op iedere beweging en meende, dat zij den Prins trachtte te
betooveren, maar haar kwade bedoelingen werden voortdurend verijdeld
door
de onbevreesde blikken van Ito Soda, en ten slotte was zij verplicht
weg te gaan.


Des morgens ontwaakten de dienaren, en waren van schaamte vervuld,
toen zij vernamen, hoe Ito Soda de wacht had gehouden. De raadslieden
prezen den jongen soldaat luide om zijn trouw en zijn zeldzame
heldhaftigheid, en hem werd bevolen dien nacht weder de wacht te
houden. Dit deed hij, en weer trad de zoogenaamde O Toyo de ziekenkamer
binnen, en evenals den vorigen nacht was zij gedwongen te vertrekken
zonder in staat geweest te zijn haar betoovering over den Prins te
werpen.


Men ontdekte ook, dat zoodra de trouwe Soda de wacht had betrokken,
de Prins in staat was een rustigen slaap te genieten, en tevens, dat
hij begon te herstellen; immers de zoogenaamde O Toyo bleef, nadat zij
bij twee gelegenheden in haar pogingen had gefaald, voor goed weg, en
de wacht werd niet meer door geheimzinnige slaperigheid overvallen.
Soda ging onder den indruk van die vreemde omstandigheden naar
één der raadsleden en deelde hem mede, dat de zoogenaamde
O Toyo de ééne of andere soort van booze geest was.


Dien nacht vatte Soda het plan op, zich naar het vertrek van dit
wezen te begeven en te trachten haar te dooden, terwijl hij alles
zóó regelde, dat er, indien zij zou ontsnappen, acht
dienaren buiten op wacht zouden staan, om haar te pakken en
onmiddellijk te verslaan.


Op het vastgestelde uur ging Soda naar het vertrek van het schepsel,
onder voorwendsel, dat hij een boodschap namens den Prins bracht.


“Wat is uw boodschap?” vroeg de vrouw.


“Wees zoo beleefd dezen brief te lezen,” antwoordde
Soda, en na die woorden gesproken te hebben, trok hij zijn dolk en
wilde hij haar dooden.


De zoogenaamde O Toyo greep een hellebaard en trachtte haar
tegenstander te treffen. De slagen volgden elkaar op, maar toen zij
eindelijk begreep, dat de vlucht beter voor haar was dan het volharden in
den strijd, wierp zij haar wapen weg, en in een oogenblik veranderde
het bekoorlijke meisje in een kat en sprong op het dak. De acht man,
die buiten op wacht stonden, om in geval van nood op te treden, schoten
op de kat, maar het gelukte het dier, hun te ontsnappen.


De kat rende in volle vaart naar de bergen en hinderde de bevolking,
die in de nabijheid woonde, geweldig, doch werd ten slotte gedood
tijdens een jacht, die door Prins Hizen was geregeld. De Prins werd
weer beter, en Ito Soda ontving de eerbewijzen en de belooning, die hij
zoo rijkelijk had verdiend.





De Hond.


In het algemeen gesproken, wordt de hond in Japan beschouwd als een
goedgezind dier, en in de meeste legenden gedraagt hij zich goed; maar
op de Oki-eilanden gelooven een aantal inwoners, dat alle honden de
bovennatuurlijke macht hebben, die op andere plaatsen aan de vossen
worden toegeschreven. Chamberlain zegt: “De menschelijke wezens,
die met de honden een verbond hebben gesloten, worden 
inu-gami-mochi genoemd—wat beteekent ‘eigenaars van een
hondgod’. Als de geest van zulk een met magische eigenschappen
bedeelden hond er op uitgaat om kwaad te doen, blijft zijn lichaam
achter, en wordt hoe langer hoe zwakker, terwijl het zelfs somtijds
uitteert en sterft. Als dit het geval is, kiest de geest bij zijn
terugkomst zijn woning in het lichaam van een toovenaar, die daarna
machtiger wordt dan ooit te voren.”





Shippeitarō en de Spookkatten.


Een ridder zocht eens een schuilplaats in een eenzamen en vervallen
tempel op een berg. Tegen middernacht werd hij gewekt door het hooren
van een vreemd geluid. Toen hij rondkeek zag hij een aantal katten, die
dansten en gilden en schreeuwden, en herhaaldelijk hoorde hij de
woorden: ”Vertel het niet aan Shippeitarō”



Tegen middernacht verdwenen de katten plotseling, er heerschte
stilte in den vervallen tempel, en onze krijgsman was in staat zijn
slaap te hervatten.


Den volgenden morgen verliet de jonge ridder het spookhuis, en kwam
aan één of twee kleine gebouwen in de nabijheid van een
dorp. Toen hij één van die huizen voorbijkwam, hoorde hij
een luid gejammer en geklaag, en vroeg hij naar de oorzaak van het
verdriet.


“Helaas!” zeiden zij, die zich in de nabijheid van den
ridder bevonden, “gij moogt wel vragen, waarom wij zoo diep
bedroefd zijn. Van nacht zal de berggeest onze schoonste maagd in een
groote kooi naar den vervallen tempel dragen, waar gij den nacht hebt
doorgebracht, en tegen den morgen zal zij door den boozen berggeest
worden verslonden. Ieder jaar verliezen wij op die wijze een meisje, en
er is niemand om ons te helpen.”


De ridder, door die treurige woorden diep bewogen, en begeerig van
dienst te zijn, zeide: “Wie of wat is Shippeitarō? De booze
geesten in den vervallen tempel gebruikten herhaaldelijk dien
naam.”


“Shippeitarō”, zoo sprak één der
omstanders, “is een dappere en prachtige hond, en is het eigendom
van den hoogsten ambtenaar van onzen Vorst.”


De ridder spoedde zich voort, terwijl het hem gelukte
Shippeitarō voor één nacht in zijn bezit te krijgen,
en nam den hond met zich mede terug naar het huis van de weenende
ouders. Reeds was de kooi voor het meisje gereed gezet, en in die kooi
plaatste hij Shippeitarō, en zoo bereikte hij met een aantal jonge
mannen, die hem moesten bijstaan, den door spoken bezochten tempel.
Maar de jonge mannen wilden niet op den berg blijven, daar zij
doodelijk bevreesd waren, en na hun taak te hebben volbracht, gingen
zij weer terug, zoodat de ridder en de hond alleen achterbleven.


Tegen middernacht kwamen de spookkatten terug, terwijl zij een kater
in hun midden hadden van ontzaglijke grootte, die vreeselijke woest
was. Zoodra het monster de kooi zag, sprong hij met kreten van vreugde
er om heen, door zijn makkers vergezeld.


Toen de ridder een gunstig oogenblik had gevonden, opende hij de
kooi; Shippeiratō sprong er uit en hield de groote kat in zijn
tanden. Een oogenblik later trok zijn meester zijn zwaard en doodde het
boosaardige monster. De andere katten waren te zeer verbaasd over wat
zij zagen, dan dat zij er aan dachten te ontsnappen, en de flinke
Shippeitarō maakte korte metten met die dieren. Zoo werd het dorp
niet langer verontrust door de plunderingen van den berggeest, en
getrouw aan zijn ridderplicht gaf de ridder al de eer aan den flinken
Shippeitarō.





De oude Man die de boomen deed bloeien.


Toen eens een oude man en zijn vrouw in den tuin bezig waren, werd
hun hond plotseling zeer opgewonden terwijl hij zijn kop boog en op
één bepaalde plaats den grond besnuffelde. De oude
menschen, die in de meening verkeerden, dat hun lieveling iets lekkers
had gevonden om te eten, brachten een spade en begonnen te graven, en
tot hun verbazing groeven zij een groot aantal goudstukken en
zilverstukken op, en bovendien een groote hoeveelheid kostbare
schatten. Met dien zooeven verworven rijkdom in hun bezit, liet het
oude paar geen tijd verloren gaan, om aalmoezen onder de armen te
verdeelen.


Toen de naaste buren hoorden, welk fortuintje de oude lieden gehad
hadden, lokten zij den hond en spreidden zij alle soorten van
lekkernijen voor hem uit, in de hoop, dat het dier ook hun groote
diensten zou bewijzen. Maar de hond, die bij vroegere gelegenheden door
zijn gastheeren slechts was behandeld, weigerde te eten, en op het
laatst sleepte het paar den hond nijdig in den tuin. Onmiddellijk begon
de hond te snuffelen, en juist waar hij snuffelde, begon het
hebzuchtige volk te graven; maar zij groeven geen schatten op, en al
wat zij vonden was niets dan waardelooze afval. Het oude paar doodde in hun
nabijheid en onder hun teleurstelling den hond en begroeven hem onder
een pijnboom.


De brave oude man hoorde toevallig later, wat zijn trouwen hond was
overkomen, en erg bedroefd ging hij naar de plek, waar zijn lieveling
begraven was, en plaatste voedsel en bloemen op zijn graf, onder het
vergieten van heete tranen.


Dien nacht kwam de geest van den hond naar zijn meester, en zeide:
“Hak den boom om, waar ik begraven ben, en maak van het hout een
mortier, en denk aan mij, zoo dikwijls gij dien gebruikt.”


De oude man voerde de instructies uit, en hij ontdekte, dat, zoodra
hij de rijstkorrels in den houten mortier fijnstampte, iedere korrel in
een kostbaren schat veranderde.


De slechte buren, die den hond hadden geleend, hadden niet de minste
gewetenswroeging, om ook den mortier te leenen, maar bij dat slechte
volk veranderde de rijst onmiddellijk in vuil, zoodat zij in hun
nijdigheid den kostbaren mortier stuksloegen en verbrandden.


Ten tweeden male verscheen de geest van den hond vóór
zijn meester, en deelde hem mede, wat er gebeurd was, terwijl hij er
aan toevoegde: “Als gij de asch van den mortier over verdorde
boomen strooit, zullen zij onmiddellijk vol bloesems komen”, en
na die woorden te hebben gesproken, verdween de geest.


De goedhartige oude man verzamelde de asch, en na die in een mand te
hebben geplaatst, reisde hij van dorp tot dorp en van stad tot stad, en
wierp de asch over verdorde boomen; zooals de hond had beloofd, kwamen
die plotseling in bloei. Een prins hoorde van die wonderen, en beval
den ouden man vóór hem te verschijnen, bij welke
gelegenheid hij hem verzocht zijn wondermacht te laten zien. Dit deed
de oude man, en innig verheugd verdween hij met de talrijke vorstelijke
geschenken, die hij had gekregen.


De buren van den ouden man, die van die wonderen hadden gehoord,
verzamelden de overgebleven asch van den wonderbaarlijken mortier, en
de slechte man trok zelf het land door, terwijl hij beweerde, dat hij
in staat was verdorde of doode boomen te doen herleven. Evenals de
oorspronkelijke bewerker van wonderen, verscheen de hebzuchtige oude
man in het paleis; hem werd opgedragen een verdorden boom weer levend
te maken. De oude man klom in een boom en verstrooide de asch, maar de
boom bleef nog steeds dor en de asch verblindde den Prins en deed hem
bijna stikken. Daarop werd de oude bedrieger half doodgeslagen, en hij
vertrok in een hoogst ongelukkigen toestand.


De vriendelijke oude man liet, na zijn buren over hun slechtheid te
hebben berispt, hen toch in zijn rijkdom deelen, en het echtpaar, dat
vroeger gemeen, wreed en slim geleefd had, leidde in het vervolg een
goed en deugdzaam leven.





De Zeekwal en de Aap.1


Rin-Jin, de Koning der Zee, koos als vrouw een jonge, schoone
Drakenprinses. Zij waren nog niet lang getrouwd, toen de schoone
Koningin ziek werd, en alle adviezen en alle zorgen van de beste
geneeskundigen van het land waren vruchteloos.


“Ach”, snikte de Koningin, “er is maar
één ding, dat mij van mijn ziekte kan genezen”.


“Wat is dat?” vroeg Rin-Jin.


“Als ik de lever van een levenden aap eet, zal ik onmiddellijk
genezen. Zie, wat ik u bidden mag, dat gij een lever van een aap voor
mij krijgt, want ik weet, dat niets anders mijn leven zal
redden.” 


Daarom riep Rin-Jin een zeekwal naar zich toe, en zeide: “Ik
wensch, dat gij aan land zwemt en met een levenden aap op uw rug
terugkeert, want ik wil zijn lever gebruiken, opdat onze Koningin haar
gezondheid herkrijge. Gij zijt het eenige schepsel, dat die taak kan
volbrengen, want gij alleen hebt voeten en zijt in staat op het strand
te loopen. Om den aap te overreden, te komen, moet gij hem vertellen
van de wonderen der diepte en van de zeldzame schoonheden van mijn
groot paleis, met zijn parelen op den bodem en zijn muren van
koraal”.


De zeekwal, die zich verheugde, dat de gezondheid en het geluk van
haar meesteres van den goeden uitslag van haar onderneming afhing,
verloor geen tijd met naar een eiland te zwemmen. Nauwelijks was zij
aan land gestapt, of zij zag een prachtigen aap, die in de takken van
een pijnboom speelde.


“Zeg eens!” sprak de zeekwal, “ik vind dit eiland
erg leelijk. Wat een vervelend en ellendig leven moet gij hier leiden!
Ik kom uit het Rijk der Zee, waar Rin-Jin regeert in een groot en
prachtig paleis. Misschien zoudt gij er lust in hebben, een nieuw land
te zien, waar overvloed van vruchten is en waar het altijd prachtig
weer is. Als gij dat prettig vindt, klim dan op mijn rug, en ik zal u
met veel genoegen naar het Rijk der Zee medenemen”.


[image: De Zeekwal en de Aap]
De Zeekwal en de Aap




“Ik neem gaarne uw uitnoodiging aan”, zeide de aap,
terwijl hij uit den boom nederdaalde, en rustig op den rug van de
zeekwal ging zitten.


“Tusschen twee haakjes”, zeide de zeekwal, toen hij
ongeveer de helft van de terugreis had afgelegd, “Ik onderstel,
dat gij uw lever hebt medegebracht, niet waar?”


“Wat een persoonlijke vraag!” antwoordde de aap.
“Waarom vraagt gij dit?”


“Onze Zeekoningin is gevaarlijk ziek”, zeide de dwaze
zeekwal, “en alleen de lever van een levenden aap kan haar leven
redden. Als wij in het paleis komen, zal een dokter uw lever gebruiken
en mijn meesteres zal weer herstellen”. 


“Ach kom!” riep de aap uit, “ik had gewild, dat
gij mij dit hadt medegedeeld, voordat wij het eiland hadden verlaten.
Geloof mij, gij vergist u, waarde zeekwal. Ik heb een aantal levers op
een pijnboom hangen, en ik had u gaarne een willen afstaan, om het
leven van uw Koningin te sparen. Als gij mij naar het eiland wilt
terugbrengen, zal ik er een halen. Het is bijzonder ongelukkig, dat ik
vergeten heb een lever mede te brengen.”


De lichtgeloovige zeekwal draaide om en zwom weer naar het eiland
terug. Oogenblikkelijk nadat de zeekwal het strand had bereikt, sprong
de aap van haar rug en sprong rond op de takken van een boom.


”Lever”, zeide de aap grinnikend, “spraakt
ge van lever? Jij, dwaze oude zeekwal, je zult nooit mijn lever
krijgen!”


Eindelijk bereikte de zeekwal het paleis, en vertelde Rin-Jin zijn
treurig verhaal. De Zeekoning werd razend van drift. “Slaat haar
murw!” riep hij tot zijn omgeving. “Slaat die dwaze kwal
zóólang, totdat zij geen bot meer in haar lichaam
heeft!”


Zoo verloor de zeekwal na dat ongelukkige uur haar schaal, en alle
zeekwallen, die na haar dood in zee geboren zijn, missen haar schaal,
en zijn tot op den huidigen dag niets anders dan gelei gebleven.





Het Bronzen Paard.


Op den feestdag van de Minige, of “Het ontsnappen van
het Lichaam”, rijdt, zooals men zegt, de Godheid van Kitzuki,
Oho-Kuninushi, door de straten op het Bronzen Paard. De ceremonies, aan
dat feest verbonden, zijn van een zóó geheimzinnigen
aard, dat alleen de dienstdoende priester het geheim na zijn dood aan
zijn zoon kan mededeelen door tusschenkomst van den geest van den
overledene. De groote gesneden draak van Kitzuki kroop, naar men
meende, bij zekere gelegenheid over de daken van een aantal huizen,
maar toen zijn houten strot was doorgesneden, bleef hij eenvoudig een
kunstwerk, dat de bewoners niet langer last veroorzaakte. Ook
bronzen wild uit Matsue, een hert en een hinde, had wonderbaarlijke
macht, en kon des nachts door de straten rennen. Die bezoeken waren
zóó talrijk en zóó lastig, dat eindelijk
hun koppen werden afgesneden, en zoo kwamen hun dolle sprongen tot een
einde. De reusachtige schildpad van den Gesshōji tempel, een
steenen kolos, omstreeks zestien voet hoog, werd herhaaldelijk
aangetroffen, terwijl zij pogingen aanwendde, een vijver, met lotus
bedekt, over te zwemmen. Dit wezen werd evenals dat, wat wij zooeven
hebben vermeld, verminkt, en zijn middernachtelijke tochten werden voor
goed gestuit. 







1 De drie mystieke Apen spelen
een rol in de Japansche legenden. Mizaru wordt voorgesteld met zijn
handen voor zijn oogen, Kikazaru met zijn handen over zijn ooren, en
Iwazaru met zijn handen op zijn mond. Die mystieke apen zijn een
zinnebeeld van “Hem die geen kwaad ziet, hem die geen kwaad
hoort, hem die geen kwaad spreekt.”









Hoofdstuk XXIII. Legenden omtrent Vogels en
Insecten.



Vogels.


Wij hebben reeds gewezen op enkele vogels, waarvan in Japansche
legenden melding wordt gemaakt, den fazant in het verhaal van Momotaro,
den Ho-Ho Vogel, de Brug van Eksters in het verhaal van
Tanabata, het geheimzinnige licht, dat van den blauwen reiger zou
hebben uitgestraald, den Dondervogel, enz. De Sekirei of
kwikstaartjes zijn gewijd aan Izanagi en Izanami, immers het was door
die vogels, dat die godheden voor het eerst de kunst der liefde leerden
kennen, en zelfs niet de God der Vogelverschrikkers kan hen
verschrikken. Toen de groote held Yamato-take stierf, veranderde hij,
naar men meent, in een witten vogel, en wij lezen in de
Hō-jōki1, dat Chōmei zich verbeeldde, dat hij in het
geluid van een goudfazant de kreten van zijn moeder hoorde. Mythische
schepselen, zooals de Tengu, hebben bepaalde eigenschappen van
vogels, maar toch kunnen zij niet onder de vogels gerangschikt worden,
en om die reden worden zij op een andere plaats in dit boek
behandeld.





De Haan.


De God van Mionoseki heeft een hekel aan hanen en hennen en aan
alles wat met die vogels samenhangt, de bevolking eerbiedigt dien
duidelijk uitgesproken weerzin. Bij zekere gelegenheid werd een
stoomboot, kort nadat zij in volle zee was gekomen, door een hevigen
storm overvallen, en de meening was, dat de God van Mionoseki, die God
der zeelieden is, ernstig moet beleedigd zijn geweest. Ten slotte
ontdekte de kapitein, dat één van zijn passagiers een
pijp rookte, versierd met een afbeelding van een kraaienden haan. De pijp
werd onmiddellijk in zee geworpen, en de storm ging liggen.


Wij zijn in staat de reden van de haat van den God tegen den haan
uit de volgende legende af te leiden. In de Kojiki lezen wij,
dat de zoon van de Godheid van Kitsuki menig uur in Mionoseki
doorbracht met het vangen van vogels en visschen. In die dagen was de
haan zijn vertrouwde vriend, en het was de plicht van dien vogel, hard
te kraaien, als de tijd voor den God was aangebroken, om van de jacht
terug te keeren. Eens op een keer vergat de haan echter te kraaien; ten
gevolge daarvan verloor de God, in zijn haast om in zijn boot terug te
keeren, één van zijn roeiriemen, zoodat hij verplicht
was, het schip met zijn handen voort te drijven, die hevig door
visschen gebeten werden.





Hoe Yoritomo door twee duiven werd gered.


Toen Yoritomo in een gevecht tegen Oba-Kage-chika verslagen was,
werd hij gedwongen zich met zes van zijn volgelingen terug te trekken.
Zij holden in volle vaart door een bosch, en toen zij een langen hollen
boom vonden, kropen zij daar in, om daar een schuilplaats in te
vinden.


Te gelijker tijd zeide Oba Kage-chika aan zijn neef Oba Kagetoki:
“Ga naar Yoritomo zoeken, want ik heb alle reden te gelooven, dat
hij in dit bosch verborgen is. Ik zal mijn manschappen
zóó opstellen, dat het onmogelijk is voor onzen vijand,
te vluchten.”


Oba Kagetoki vertrok, volstrekt niet ingenomen met de zending, want
hij was eertijds met Yoritomo zeer bevriend geweest. Toen hij den
hollen boom bereikte en door een gat in den stam zag, dat zijn oude
vriend daarin verborgen was, kreeg hij medelijden met hem, en keerde
hij naar zijn neef terug, terwijl hij zeide: “Ik geloof, dat
Yoritomo, onze vijand, niet in het bosch is.”


Toen Oba-Kage-chika die woorden hoorde, riep hij woedend: “Je
liegt! Hoe is het mogelijk, dat Yoritomo zoo spoedig is kunnen
ontsnappen, terwijl mijn manschappen om het bosch gelegerd waren en op
wacht stonden? Wijs mij den weg, en ik zal u met enkelen van mijn
manschappen volgen. Geen listen of kunsten dezen keer, beste neef, of
ge zult er streng voor gestraft worden.”


Na verloop van tijd bereikte de troep den hollen boom, en Kage-chika
was op het punt, den boom binnen te gaan, toen zijn neef uitriep:
“Blijf hier staan! Wat is dat voor dwaasheid? Kunt ge niet zien,
dat er een spinneweb over de opening gesponnen is? Hoe zou iemand in
den boom kunnen zijn gekropen, zonder het web te breken? Laat ons
ergens anders onzen tijd nuttiger besteden”.


Maar Kage-chika was nog altijd achterdochtig tegenover zijn neef, en
hij stak zijn boog in den hollen stam. Deze raakte bijna den
ineengedoken Yorikomo aan, toen twee witte duiven plotseling uit de
holte vlogen.


“Helaas!” riep Kage-chika uit, “gij hebt gelijk,
onze vijand kan hier niet verborgen zijn, want duiven en een spinneweb
zouden dit niet mogelijk maken”.


Door de tijdige hulp van twee duiven en een spinneweb was het den
grooten held Yoritomo mogelijk gemaakt, te ontsnappen, en toen hij in
latere jaren Shōgun werd, liet hij tempels bouwen voor Hachiman,
den Oorlogsgod, uit dankbaarheid voor zijn bevrijding, immers de duiven
worden in Japan beschouwd als de boden van den oorlog en niet van den
vrede, zooals dit bij ons het geval is.





De Hototogisu.



Een eenzame stem!


Riep soms de maan?


’t Was slechts de Hototogisu.




Uit het Japansch.


Er is een geheimzinnige vogel, de Hototogisu, die op
klagenden toon zijn eigen naam roept, terwijl hij dien aldus in losse
lettergrepen verdeelt: ho-to-to-gi-su. Volgens de legende is het
geen aardsche vogel, maar trekt hij weg uit het Rijk van den Dood op
het einde van Mei, en waarschuwt alle boeren, die hem zien, dat de
tijd gekomen is, de rijst te zaaien. Sommigen verklaren het geluid van
den vogel als beteekende het: “Is de Kakemono
opgehangen?” anderen, dat het zachtkens herhaalt: “Het is
nu bepaald beter naar huis terug te keeren.” Die laatste
verklaring is typisch Japansch, want als men meent, dat de zielen in
den zomer terugkeeren, dan is het niet vreemd te meenen, dat ten minste
één der vogels naar de oude bosschen en stroomen en
heuvelen van Nippon terugvliegt.





De Musch, waarvan de tong is uitgesneden.


Een nijdige oude vrouw was aan haar waschtobbe, toen de
lievelingsmusch van haar buurman al de stijfsel opat, daar zij die voor
gewoon voedsel aanzag. De oude vrouw was zóó boos over
het gebeurde, dat zij de tong van de musch uitsneed, en de ongelukkige
vogel vloog weg naar een berg. Toen het oude paar, aan hetwelk de musch
toebehoorde, vernomen had, wat geschied was, verlieten zij hun huis en
ondernamen zij een groote reis, totdat de fortuin hun zóó
gunstig was, dat zij hun lievelingsmusch terugvonden.


De musch was niet minder verheugd, toen zij haar meester en
meesteres had terugvonden, en verzocht hen, haar woning binnen te
treden. Toen zij dit gedaan hadden, werden zij onthaald op een groote
hoeveelheid visch en saké, en werden zij bediend door de
vrouw, de kinderen en kleinkinderen van de musch, en niet tevreden met
die daden van gastvrijheid, danste het gevederde dier een hopsasa, de
Musschendans genaamd.


Toen het tijd was voor het oude paar, om naar huis terug te keeren,
bracht de musch twee rieten manden en zeide: “De
ééne is zwaar, en de andere is licht. Welke zoudt gij
liefst willen hebben?”


“O, de lichte”, antwoordde het oude paar, “want wij zijn
oud en de reis is lang”.


Toen de oude lieden hun huis hadden bereikt, openden zij de mand, en
tot hun vreugde en verbazing ontdekten zij goud en zilver, juweelen en
zijde. Zoo snel konden zij de kostbare zaken niet uit de mand halen, of
een onuitputtelijke voorraad kwam daarvoor in de plaats, zoodat de
wonderbaarlijke mand met schatten niet kon geledigd worden; het
gelukkige oude paar werd rijk en voorspoedig.


Het duurde niet lang, of de oude vrouw, die de tong van de musch had
uitgesneden, hoorde van den voorspoed van haar buren; zij haastte zich
dan ook te informeeren, waar die wonderbaarlijke musch te zien was.


Nadat zij daaromtrent zekerheid had gekregen, kostte het haar geen
moeite de musch te vinden. Toen de vogel haar zag, vroeg hij, welke der
twee manden zij het liefst zou willen medenemen, de zware of de lichte.
De wreede en hebzuchtige oude vrouw koos de zware, daar zij meende, dat
daarin meer schatten waren dan in de lichte; maar toen zij, hijgende
van inspanning haar huis had bereikt, en de mand opende, sprongen
duivels op haar toe, die haar in stukken trokken.





Een edel Offer.


Er was eens een man, die er dol op was, vogels te schieten. Hij had
twee dochters, trouwe volgelingen van Buddha, en ieder op haar beurt
wees op de dwaasheid van die wreede liefhebberij van haar vader, en
smeekte hem niet roekeloos het leven van een schepsel te verwoesten.
Maar de man was koppig en wilde niet luisteren naar de smeekingen van
zijn dochters. Eens verzocht een buurman hem, twee ooievaars te
schieten, en hij beloofde dit te doen. Toen de vrouwen hoorden, wat
haar vader voornemens was te doen, zeiden zij: “Laten wij ons in
heldere witte kleeren kleeden en van nacht naar het strand gaan, want
het is een plaats, die druk door ooievaars bezocht wordt. Indien vader
één van ons bij ongeluk doodt in plaats van de ooievaars,
zal het een goede les voor hem zijn, en zal hij zeker berouw hebben
over zijn snood gedrag, dat in strijd is met de zachtmoedige
leerstellingen van Buddha.”


Dien nacht ging de man naar het strand, en de bewolkte lucht maakte
het voor hem moeilijk, ooievaars te herkennen. Eindelijk zag hij echter
twee witte voorwerpen in de verte. Hij schoot; onmiddellijk vielen de
lichamen neer, en hij liep naar de plaats waar zij lagen, maar hij
ontdekte, dat hij zijn beide edele, zelfopofferende dochters had
getroffen. Door smart terneergeslagen, richtte hij een brandstapel op
en verbrandde hij de lijken van zijn arme kinderen. Na dit alles
verricht te hebben, schoor hij zijn hoofd, ging in de bosschen en werd
een kluizenaar.





Een paar vogels Phoenix.


Een handig meisje, Saijosen genaamd, was bezig met borduren. Op
zekeren dag bezocht haar een oud man, en zeide: “Borduur voor mij
op een stuk doek een paar vogels phoenix”. Saijosen willigde
gaarne dit verzoek in; toen nu de vogels geborduurd waren, sloot de
oude man zijn oogen en wees met zijn vinger naar de vogels.
Onmiddellijk werden de vogels levend, en het meisje en de oude man
stegen op hun rug en verdwenen in de lucht.





Insecten.


Er is reeds veel geschreven over de Japansche Semi, of
boomkrekeltjes, en het lijkt ons vreemd, dat die kleine schepseltjes
zouden worden gekocht en in kleine kooien geplaatst, waar zij op
bijzonder liefelijke wijze zingen. Lafcadio Hearn doet ons in
Kottō een pathetisch verhaal over één van die
insecten. Hij vertelt ons, dat zijn bediende vergat het diertje voedsel
te geven, en dat het langzamerhand ophield te zingen, en ten slotte
genoodzaakt was zijn eigen teere ledematen op te eten.


Het gezang van de minminzemi gelijkt op dat van een
Buddhistischen priester, terwijl de groene Semi of 
higurashi een geluid maakt als van een zacht klinkend klokje. Als
men een gedroogden kever bij zich draagt, neemt, zoo meent men,
iemands voorraad kleeren toe. Bij de legenden, die hier volgen, moet
men er aan denken, dat naar de leerstellingen der Buddhisten ieder
leven heilig is, en bovendien dat de Buddhisten gelooven, dat de ziel
van een man of vrouw om de ééne of andere zonde zelfs in
het kleine lichaam van een insect kan binnentreden.





Waterjuffers.



“De gouden middagzon, die licht en warmte
geeft,


Zij werpt haar stralen, waar de waterjuffer zweeft,


Die, roodgekleurd, doorklieft de ijle lucht,


Waar niets verstoort der dagen kalme vlucht!”




Naar Clara A. Walsh.


De waterjuffer wordt dikwijls in de Japansche poëzie vermeld,
maar nergens meer pathetisch dan in de volgende regels, door Chiyo
geschreven na den dood van haar zoontje:



“Hoe ver zou hij wel hebben rondgedwaald,


En op zijn tocht de waterjuffer ingehaald?”




Chiyo geeft in die schoone regels veel te denken, want in haar
moederliefde is er geen droevige voorstelling van den Dood. Zij
beschouwt het toekomstige leven van haar kind als den gelukkigsten
speeltijd. Ook in deze regels vindt men het Japansche denkbeeld van de
terugkomst van de ziel.


De bekoorlijkste Japansche waterjuffer wordt 
Tenshi-tombō, “de Waterjuffer van den Keizer”
genoemd. Er is een grootere soort, die bij voorkeur door kinderen wordt
gezocht, en van die soort zijn er veel meer wijfjes dan mannetjes.
Jongens binden een wijfje aan een boom, en zingen: “Gij,
mannetje, Koning van Korea, schaamt gij u niet, om van de Koningin van
het Oosten weg te vluchten?” Dit vreemde gezang is een toespeling
op de verovering van Korea, zooals de legende, waarnaar wij later
zullen wijzen, vermeldt; het gevolg van dit gezang is, dat het mannetje
er op afkomt. Men gelooft ook, dat wanneer de ééne of andere
figuur in de lucht wordt geteekend, dit de macht heeft, de waterjuffer
te verlammen, die men wenscht te vangen.


[image: De strijd der Vuurvliegen]
De strijd der Vuurvliegen







De Terugkeer van Tama.


Kazariya Kyūbei, een koopman, had een dienstbode, Tama genaamd.
Tama werkte goed en opgewekt, maar zij was slordig op haar kleeren. Op
zekeren dag, toen zij vijf jaren in dienst van Kyūbei was geweest,
zeide haar meester tot haar: “Tama, hoe komt het, dat gij in
afwijking van de meeste meisjes geen verlangen schijnt te hebben, er op
zijn voordeeligst uit te zien? Als ge uitgaat, draagt ge uw
werkkleeren. Bij dergelijke gelegenheden moest ge eigenlijk een mooi
gewaad dragen.”


“Goede meester”, zeide Tama, “gij hebt gelijk, dat
gij mij berispt, daar gij niet weet, waarom ik gedurende al die jaren
oude kleeren heb gedragen, en geen poging heb in het werk gesteld, mij
zoo goed mogelijk te kleeden. Toen mijn vader en mijn moeder stierven,
was ik nog een kind, en daar ik geen broers of zusters had, was het
mijn taak Buddhistische godsdienstplechtigheden te doen verrichten ten
behoeve van mijn ouders. Opdat dit zou kunnen geschieden, heb ik het
geld gespaard, dat gij mij hebt gegeven, en voor mij zelf zoo weinig
mogelijk uitgegeven. Nu zijn de grafsteenen in den Jōrakuji tempel
geplaatst en daar ik de priesters mijn geld heb gegeven, zijn de
godsdienstige plechtigheden volbracht. Mijn wensch is vervuld, en
terwijl ik u om vergiffenis vraag, beloof ik u, dat ik mij in het
vervolg beter zal kleeden.”


Voordat Tama stierf, vroeg zij haar meesteres, het overgebleven
geld, dat zij gespaard had, te bewaren. Korten tijd na haar dood kwam
een groote waterjuffer het huis van Kyūbei binnen. Het was in dat
jaargetijde, het tijdperk der grootste koude, heel iets bijzonders, als
waterjuffers gezien werden, en de meester van het huis was dan ook
bijzonder verbaasd. Met de grootste zorg zette hij het insect buiten de
deur; maar onmiddellijk vloog het terug, en zoo dikwijls het werd
verwijderd, kwam het weer binnen. “Die waterjuffer”, zoo
sprak de vrouw van Kyūbei, “zou wel Tama kunnen zijn.”
Kyūbei sneed een klein stukje uit de vleugels van het insect, en
droeg toen het diertje een heel eind ver buiten zijn woning. Maar den
volgenden dag keerde het weer terug, waarop Kyūbei de vleugels van
het lichaam van het insect rood verfde, en het nog veel verder buiten
zijn woning droeg. Twee dagen later kwam het insect weer terug, en de
kerf in zijn vleugels, en het rood, waarmede het bedekt was, lieten
geen twijfel over den geest van Kyūbei en zijn vrouw, dat dit
volhardende insect inderdaad Tama was.


“Ik meen”, zeide de vrouw van Kyūbei, “dat
Tama naar ons is teruggekeerd, omdat zij verlangt, dat wij iets voor
haar zullen doen. Ik heb het geld, dat zij mij verzocht te houden.
Laten wij het aan de priesters geven, opdat deze voor haar ziel kunnen
bidden.” Toen zij deze woorden had gesproken, viel het insect
dood op den grond.


Kyūbei en zijn vrouw plaatsten de waterjuffer in een doos, en
gingen met het geld van Tama naar de priesters. Een sutra werd
over het lijk van het insect uitgesproken, waarna het behoorlijk in den
tuin van tempel werd begraven.





Sanemori en Shiwan.


Sanemori, die een groot krijgsman was, was eens, op een paard
gezeten, bezig een vijand te bevechten. Tijdens het gevecht gleed zijn
paard uit en rolde in een rijstveld. Het gevolg van dit ongeluk was,
dat zijn tegenstander in de gelegenheid was hem te dooden, en van dat
oogenblik af werd Sanemori een insect, dat de rijst opat, en bekend was
onder de landbouwers van Izumo als Sanemori-San. Gedurende bepaalde
zomernachten steken de boeren in hun rijstvelden vuren aan, om het
insect aan te trekken; zij spelen op fluiten en slaan op tamboerijnen,
onder den uitroep: “O, eerwaardige Sanemori,
verwaardig u, hierheen te komen!” Daarna worden godsdienstige
ceremonies volbracht, en een nabootsing in stroo van een ruiter te
paard wordt òf verbrand òf in het water geworpen. Men
gelooft, dat die ceremonie het gunstige gevolg heeft, dat de velden
verlost worden van het insect, dat de rijst opeet.


Van den Skiwan, een klein geel insect, dat leeft van
komkommers, wordt verhaald, dat hij eertijds een geneesheer is geweest.
Die geneesheer was, daar hij in een samenzwering betrokken was,
gedwongen zijn woonplaats te verlaten, maar toen hij trachtte te
ontsnappen, raakte zijn voet verward, in de kronkelende ranken van een
komkommerbed, en werd door zijn vervolgers gedood. Zijn vertoornde
geest werd een shiwan, en van dien dag af tot op onzen tijd
leeft dat insect van komkommers.





Glimwormen.



“Voor dezen wilgeboom schijnt de tijd van uitbotten in de de
duisternis te zijn teruggekeerd—zie naar de
glimwormen.”




In de oude dagen was het jachtmaken op glimwormen één
van de uitspanningen van aanzienlijke edelen, doch tegenwoordig is het
alleen het tijdverdrijf van kinderen. Maar die jachtpartijen hebben
niets van haar schilderachtigheid verloren, en dat lichtgevende insect
is het onderwerp geweest van menig schoon gedicht, zooals: “O,
die slimme glimwormen! als zij worden opgejaagd, verbergen zij zich in
het maanlicht!”


Maar ook volwassen personen gaan er met denzelfden ijver op uit,
glimwormen te bewonderen, als zij bloemen gaan bekijken. Voor den geest
van die groote minnaars der Natuur gelijken de glimwormen op de
schitterende bloemblaadjes van een vreemde lichtgevende bloem, of op
een aantal flikkerende sterren, die de lucht hebben verlaten, om op
aarde te wandelen. In den zomertijd bezoeken duizenden menschen Uji, om
de Hotani-Kassen, of strijd der glimwormen te zien. Van den
oever der rivier vliegen myriaden van die glinsterende insecten heen en
weer, en in een oogenblik vormen zij een groote zilverkleurige wolk. De
wolk breekt en de stroomende rivier, die een oogenblik te voren zoo
donker was als zwart fluweel, wordt een kronkelende streep glinsterende
juweelen. Het is dan ook geen wonder, dat de Japansche dichter
uitroept: “Zie ik alleen glimwormen, die met den stroom
wegdrijven? Of drijft de Nacht zelf weg, met zijn wemelende
sterren?”


Er is een legende verbonden aan dit betooverende schouwspel. Men
meent, dat de Minamoto-Glimworm en de Taira-Glimworm de geesten zijn
van de oude krijgslieden der Minamoto- en Taira-stammen. In den nacht
van den twintigsten dag van de vierde maand leveren zij een hevig
gevecht op de Uji Rivier. In dien nacht worden alle opgesloten
glimwormen losgelaten, opdat zij weder de oude gevechten der stammen
uit de twaalfde eeuw zouden leveren. De beteekenis der glimwormen als
geesten wordt bovendien versterkt door het feit, dat die insecten bij
voorkeur ronddwalen rondom wilgeboomen—de boomen, die in Japan
het meest met geestverschijningen samenhangen. In oude tijden meende
men, dat glimwormen geneeskundige eigenschappen bezaten. Zalf van
glimwormen maakte, zoo beweerde men, alle vergiften onschadelijk, en
bovendien had die zalf de macht, booze geesten te verdrijven en een
woning te behoeden tegen de aanvallen van roovers.





Een vreemde Droom.


Een jonge man uit Matsue keerde van een bruiloft terug, toen hij
vlak voor zijn huis een glimworm zag. Hij bleef een oogenblik
stilstaan, verbaasd, dat hij in een kouden winternacht een dergelijk
insect zag, terwijl er sneeuw op den grond lag. Toen hij daar stond na
te denken, vloog een glimworm naar hem toe; de jonge man sloeg er naar
met zijn stok, maar het insect vloog weg en ging naar den tuin, die aan
den zijnen grensde. Den volgenden dag begaf hij zich naar het huis van
zijn buurman, en was hij op het punt zijn ervaringen van den vorigen
nacht te vertellen, toen de oudste dochter van het gezin de kamer
binnenkwam, en uitriep: “Ik had niet het minste vermoeden, dat
gij hier waart, en toch waart gij een oogenblik te voren in mijn
gedachten. Den vorigen nacht droomde ik, dat ik een glimworm werd. Het
leek alles heel echt en heel mooi, en terwijl ik heen en weer vloog,
zag ik u en vloog naar u toe, met het plan, u te vertellen, dat ik had
leeren vliegen, maar gij duwdet mij met uw stok op zij, en dat voorval
maakt mij nog altijd zenuwachtig.”


Toen de jonge man die woorden van de lippen van zijn verloofde had
gehoord, zweeg hij over het voorgevallene.





De “Wraak van Kanshiro.2


In het dorp Funakami woonde een godvruchtige oude boer, Kanshiro
genaamd. Ieder jaar deed de oude man verschillende bedevaarten naar
bepaalde tempels, waar hij bad en den zegen der goden afsmeekte.
Eindelijk echter werd hij zóó zwak en hulpeloos, dat hij
overtuigd was, dat zijn aardsche dagen geteld waren, en dat hij
waarschijnlijk nog juist de kracht zou hebben, om één
bezoek te brengen aan de groote tempels te Ise. Toen de dorpsbewoners
dit edele besluit vernamen, gaven zij hem met groote milddadigheid een
som geld, opdat de hooggewaardeerde oude boer die aan de heilige
tempels zou schenken.


Kanshiro ging op zijn pelgrimstocht met het geld in een zak, dien
hij om zijn nek droeg. Het weer was bijzonder heet, en de hitte en de
vermoeienis van de reis maakten den ouden man zóó ziek,
dat hij verplicht was enkele dagen in het dorp Myojo te blijven. Hij
ging naar een kleine herberg en vroeg Jimpachi den herbergier, zijn
geld voor hem te bewaren, terwijl hij er bij voegde, dat het een
offerande was, die hij bracht aan de Goden te Ise. Jimpachi nam het
geld,
en beloofde den ouden man, dat hij er goed voor zou waken, en dat hij
bovendien voor hem zou zorgen.


Den zesden dag betaalde de oude man, hoewel nog ver van hersteld,
zijn rekening, nam den zak van den herbergier terug, en ging verder op
reis. Daar Kanshiro een aantal bedevaartgangers in de nabijheid zag,
keek hij niet in den zak, maar verborg dien zorgvuldig in den grooten
zak, die een geringe hoeveelheid kleeren en voedsel bevatte.


Toen Kanshiro ten slotte onder een pijnboom ging rusten, haalde hij
den zak met geld te voorschijn en keek er in. Helaas! Het geld was
gestolen, en steenen van hetzelfde gewicht waren daarvoor in de plaats
gelegd. De oude man keerde snel naar den herbergier terug, en verzocht
hem het geld terug te geven. Jimpachi werd ontzettend boos, en ranselde
hem flink af.


De arme oude man kroop weg uit het dorp, en bereikte drie dagen
later met zeldzame krachtsinspanning de heilige tempels te Ise. Hij
verkocht zijn eigendommen, om het geld terug te betalen, dat zijn brave
buurlieden hem hadden gegeven, en met geld, dat overgebleven was, zette
hij zijn pelgrimstocht voort, totdat hij tenslotte verplicht was, om
voedsel te bedelen.


Drie jaar later ging Kanshiro naar het dorp Myoto, en vond dat de
herbergier, die hem zoo slecht had behandeld, er nu betrekkelijk goed
aan toe was, en in een groot huis woonde. De oude man ging naar hem toe
en zeide: “Gij hebt heilig geld van mij ontvangen, en ik heb mijn
geringe bezittingen verkocht, ten einde het terug te betalen aan hen,
die het mij hadden gegeven. Van dat oogenblik af ben ik een bedelaar
geweest, maar wees er zeker van, dat de wraak u zal
bereiken!”


Jimpachi vervloekte den ouden man en vertelde hem, dat hij zijn geld
niet had gestolen. Toen de twist op zijn hevigst was, greep een
politieagent hem aan, en sleepte hem weg uit het huis, terwijl hij hem
zeide, dat hij gevangen genomen zou worden, als hij durfde terug
keeren. Aan het uiteinde van het dorp stierf de oude
man, en een vriendelijke priester bracht zijn lijk naar een tempel,
verbrandde het eerbiedig, en droeg een aantal heilige gebeden op voor
zijn goede en trouwe ziel.


Onmiddellijk na den dood van Kanshiro werd Jimpachi bang voor wat
hij had gedaan, en werd hij zóó ziek, dat hij gedwongen
was het bed te houden. Toen hij volkomen hulpeloos ter neder lag,
vlogen een aantal glimwormen uit het graf van den boer, en omgaven het
muskieten-gordijn van Jimpachi, terwijl zij het trachtten door te
breken. Een aantal dorpelingen kwamen Jimpachi te hulp en doodden vele
glimwormen, maar de stroom van glinsterende insecten, die uit het graf
van Kanshiro vlogen, verminderde in het geheel niet. Honderden werden
gedood, maar duizenden kwamen daarvoor in de plaats. De kamer was
helder verlicht door den glans der glimwormen, en het muskietengordijn
zonk onder voortdurend toenemende gewicht. Bij dit merkwaardigen
gezicht fluisterden sommigen der dorpsbewoners: “Jimpachi zal dan
toch wel het geld van den ouden man hebben gestolen. Dit is de wraak
van Kanshiro.”


Juist terwijl zij spraken, brak het gordijn door, en de glimwormen
vlogen in de oogen, ooren, mond en neus van den verschrikten Jimpachi.
Twintig dagen lang schreeuwde hij luid om vergiffenis; maar hem werd
geen vergiffenis geschonken. De stroom van glinsterende, nijdige
insecten werd al dikker en dikker, totdat zij ten slotte den
boosaardigen Jimpachi doodden; van dat oogenblik af verdwenen zij voor
goed. 







1 Vertaald door F. Victor
Dickens.


2 Ontleend aan Oude Sproken en
Folklore van Japan door R. Gordon Smith.








Hoofdstuk XXIV. Over thee.1



“De eerste kop bevochtigt mijn lippen en keel, de tweede kop
verbreekt mijn eenzaamheid, de derde kop doorzoekt het diepste van mijn
wezen.... De vierde kop wekt een lichte uitwaseming op—al het
kwade van het leven gaat door mijn poriën weg. Bij den vijfden kop
ben ik gezuiverd; de zesde kop roept mij naar het rijk der
onsterfelijken. De zevende kop—ach, maar ik kon niet meer tot mij
nemen! Ik voel alleen den adem van den koelen wind, die in mijn mouwen
opstijgt. Waar is Horaisan2 Laat mij op die zachte bries voortrijden en daarheen
voortdrijven.”


Lotung.





Theedrinken in Europa en in Japan.


In Europa beschouwen wij de thee eenvoudig als een drank, een
verfrisschend en zacht opwekkingsmiddel, waarbij dames met haar
vriendinnen plegen te babbelen. Er is niets romantisch in onze
theepotten en theeketels en lepeltjes; zij komen uit de keuken en
worden weer in de keuken teruggebracht met voorgeschreven
regelmatigheid. Wij maken eenige stereotiepe opmerkingen over thee, en
kunnen nauwkeurig den prijs opgeven, dien onze grootouders voor dien
drank betaalden. Wij hebben onze vaste meening, in hoeverre thee liever
met of zonder suiker moet genomen worden, en hebben het dikwijls een
krachtig middel gevonden, om hoofdpijn te verdrijven.


Toen de thee omstreeks 1650 tot Europa doordrong, werd er melding
van gemaakt als van “dien uitstekenden en door alle geneesheeren
aanbevolen Chineeschen drank, door de Chineezen Tcha, en door andere
naties Tay, ook wel Tee genaamd.” In 1711 merkte de Spectator op:
“Ik zou deze mijn overpeinzingen op een bij zondere wijze
aanbevelen aan alle ordelijke gezinnen, die elken morgen een uur aan
hun thee, brood en boter besteden; en zou hen ernstig willen aanraden
in hun eigen belang, om te bevelen, dat dit blad hun stipt wordt
uitgereikt en door hen als een deel van hunne uitrusting bij de thee
wordt beschouwd.” Dr. Johnson gaf van zich zelf een beschrijving
als van een “verstokt en schaamteloos theedrinker, die gedurende
twintig jaar zijn maaltijden verdunde alleen met dit afgietsel van den
betooverenden drank; die zijn avonden met thee verkortte, in den
middernacht troost vond in thee, en met thee den ochtend
verwelkomde.” Maar er is niets romantisch, geen oude traditie aan
ons theedrinken verbonden. Misschien is het maar goed, dat de dames,
die in onze deftige salons zitten, niet bekend zijn met de sombere en
pathetische legende, die verhaalt hoe een Buddhistische priester
tijdens zijn overpeinzingen in slaap viel. Toen hij wakker werd, sneed
hij zijn oogleden af, die zoozeer gezondigd hadden, en wierp ze op den
grond, waar zij onmiddellijk veranderden in de eerste theeplant.


In Japan is het theedrinken een godsdienstige handeling geworden.
Het is evenzeer een maatschappelijke handeling als een tijd voor
rustige overpeinzing. De uitgewerkte ceremonies bij de thee, 
cha-no-yu, hebben haar thee-ceremoniemeesters, etiquette en
talrijke plechtigheden. Een kop Japansche thee is verbonden met
geestelijke en artistieke beschaving. Maar voordat wij deze zeer
belangwekkende ceremonies bespreken, moeten wij iets leeren omtrent de
beteekenis van thee in China, want het drinken van dien drank in het
Hemelsche Rijk, verbonden met het kostbaarste en zeldzaamste porcelein
en met aesthetische en godsdienstige gedachten, heeft tot de vereering
van de thee in het Land der Goden geleid.





Thee in China.


De theeplant, afkomstig uit Zuidelijk China, werd oorspronkelijk als
een geneesmiddel beschouwd. Bij de classieke schrijvers komt zij voor
onder de namen Tou, Tseh, Chung, Kha en 
Ming, en werd op hoogen prijs gesteld om haar geneeskrachtige
eigenschappen. Zij werd als een uitnemend waschmiddel beschouwd, om de oogen
te versterken, en zij had bovendien de macht, vermoeienis te bannen, den wil
te sterken, en de ziel te verheugen. Somtijds werd er een deeg van
gemaakt, en men meende, dat het een afdoend middel was tegen
rheumatische pijnen. De Taoïsten gingen zelfs
zóóver, dat zij beweerden, dat thee één van
de bestanddeelen was van het Levenselixer, terwijl de
Buddhistenpriesters die dronken, zoo dikwijls zij het noodig achtten om
gedurende de lange uren van den nacht te peinzen en te overdenken.





Luwuh en de Chaking.


In de vierde en vijfde eeuw blijkt de thee een zeer geliefkoosde
drank te zijn geweest onder de bevolking der Yangtse-Kiang Vallei. In
dien tijd ook werden de dichters welsprekend bij het verkondigen van
haar lof. Maar in die dagen was de thee een walgelijk brouwsel, want
het werd gekookt met rijst, zout, gember, sinaasappel-schillen, en niet
zelden met uien! Lawuh echter, die in de achtste eeuw leefde, keurde
het vreemde brouwsel af, dat wij zooeven genoemd hebben. Hij was de
eerste Chineesche theemeester, en niet alleen, dat hij de thee
idealiseerde, maar met een helder poëtisch inzicht begreep hij,
dat de plechtigheden bij het drinken bevorderlijk waren aan de harmonie
en de orde in het het dagelijksch leven.


In zijn Chaking (“De Heilige Schrift van Thee”)
beschrijft hij den aard der theeplant, en hoe haar bladeren moeten
worden verzameld en uitgezocht. Hij was van oordeel, dat de beste
bladeren plooien moesten hebben als de leeren laarzen van Tartaarsche
ruiters, gekruld moesten zijn als de keellap van een krachtigen os,
moesten worden losgevouwen als een nevel, die uit een ravijn opstijgt,
moesten glinsteren als een meer, door den westenwind bewogen, en
vochtig en zacht moesten zijn als fijne aarde, juist te voren door den
regen bespoeld. Luwuh beschrijft de verschillende
gereedschappen, die met de plechtigheid van het theedrinken verbonden zijn,
en beweert, dat de groene drank moet worden gedronken uit blauwe
porceleinen koppen. Hij behandelt in bijzonderheden de keuze van het
water, en de wijze, hoe het gekookt moet worden. In poëtische
bewoordingen beschrijft hij de drie trappen van koken. Hij vergelijkt
de kleine belletjes bij het begin van het koken met de oogen van
visschen, de kleine belletjes bij het tweede koken met een fontein,
gekroond met opgehoopte kristallenknopjes, en het laatste kooksel wordt
beschreven als gelijkend op het verrijzen van kleine golven. De laatste
hoofdstukken van de Chaking behandelen de gewone en
niet-orthodoxe methoden van theedrinken, en de vurige meester geeft een
lijst van beroemde theedrinkers, en somt de beroemde Chineesche
theeplantages op. Het bekoorlijke werk van Luwuh werd als een
meesterstuk beschouwd. Hij was in hoog aanzien bij Keizer Taisung, trok
een aantal leerlingen naar zich toe, en werd beschouwd als de grootste
autoriteit op het gebied van thee en theedrinken. Zijn roem hield niet
op bij zijn dood, immers sedert zijn dood is hij door Chineesche
handelaars in thee als een beschermgod vereerd.





De Japansche Theeceremonies.


Men meent, dat de groote Buddhistische heilige, Dengyō Daishi,
de thee uit China in Japan invoerde in het jaar 805. In ieder geval
stond het theedrinken in Nippon in verband met het Buddhisme, en
voornamelijk met de Zen-secte, die zoovele van de Taoïstische
leerstellingen had overgenomen. De priesters van die orde dronken thee
uit één enkelen kom voor het beeld van Bodhi Dharma
(Daruma). Zij deden dit in den geest van aanbidding en beschouwden het
theedrinken als een heilig sacrament. Het was die plechtigheid bij de
Zen-secte, die uitsluitend van godsdienstigen aard was, welke zich ten
slotte ontwikkelde tot de Japansche theeceremonies.


“De theeceremonies”, zoo schrijft Professor B.H.
Chamberlain, “hebben gedurende de zes of zeven honderd
jaren van haar bestaan drie gedaanteverwisselingen ondergaan. Zij
hebben een geneeskundig godsdienstigen trap, een wellustigen, en ten
slotte een aesthetischen trap doorloopen. Op den godsdienstigen trap
schreef de Buddhistische priester Eisai een korte verhandeling, die tot
titel droeg De Heilige Invloed van het Theedrinken, waarin hij
beweerde, dat die drank de macht had, kwade geesten te verdrijven. Hij
voerde een godsdienstige plechtigheid in, in verband met de vereering
der voorouders, vergezeld met het slaan van trommen en het verbranden
van vuurwerk. Eisai schreef zijn verhandeling met de bedoeling,
Minamoto-no-Sanetomo te bekeeren van zijn misdadige liefde voor den
wijnbeker, en trachtte de voortreffelijkheid der theeplant boven het
druivensap aan te toonen.” Het blijkt dat de theeceremonies in den loop
der tijden haar godsdienstige beteekenis verloren. “De
Daimio’s”, zoo schrijft Chamberlain, “die daaraan
deelnamen lagen op rustbanken, bedekt met tijgervellen en vellen van
luipaarden. De muren der ruime vertrekken, waarin de gasten waren
verzameld, waren niet alleen behangen met Buddhistische teekeningen,
maar met damasten brokaat, met gouden en zilveren vaatwerk, en zwaarden
met schitterende scheeden. Kostbare reukwerken werden gebrand, zeldzame
visschen en vreemde vogels werden opgedischt met suikerwerk en wijn, en
de aardigheid van het feest bestond hierin, dat men moest raden, waar
de grondstof voor iederen kop thee was voortgebracht; want er werden
zooveel mogelijk soorten binnengebracht, om als gezelschapsspel
of als raadsel dienst te doen.... Voor iederen keer, dat men goed
geraden had, ontving de oplosser één der schatten ten
geschenke, die rondom het vertrek hingen. Maar hij mocht die niet zelf
medenemen. De regels der theeceremonies, zooals zij toen beoefend
werden, eischten, dat alle kostbare en zeldzame dingen, die
tentoongesteld waren, door de winners ten geschenke werden gegeven aan
de zang- en dansmeisjes, van wie steeds een groot aantal
tegenwoordig waren, om het gezelschap bij hun feest bij te staan.”


Die vorm van theeceremonies, die inderdaad een vreeselijk
onzedelijke slemppartij blijkt geweest te zijn, gaf een beeld van het
weelderige en losbandige tijdperk, waarin die theeceremonies plaats
hadden. De theeceremonie, in haar meer blijvenden en karakteristieken
vorm, was bestemd, alle gemeene vertooningen op zijde te zetten, een
zeker bedrag aan godsdienst en wijsbegeerte te omvatten, en bovenal een
middel te schenken, om de kunst en de schoonheid der Natuur te
bestudeeren. De theesalon werd niet een plaats voor drinkgelagen, maar
een plaats, waar de reiziger vrede zou kunnen vinden in plechtige
overpeinzing. Zelfs het tuinpad, dat naar de theekamer leidt, had zijn
symbolische beteekenis, want het beteekende den eersten trap naar
zelf-verlichting. De volgende regels geven een denkbeeld van de
voorstelling, die Kobori Enshiu zich maakt van het pad, dat naar de
theekamer leidt:



“Een groep zomerboomen,


Een deel van de zee,


Een bleeke avondmaan”.




Zulk een tafereel was bestemd, den reiziger een denkbeeld te geven
van geestelijk licht. De boomen, de zee en de maan wekten oude droomen,
en hun aanwezigheid was de reden, dat de gast verlangend was, over te
gaan naar de grootere vreugden van den theesalon. Geen samurai
mocht met zijn zwaard in het geurige heiligdom van den vrede
binnentreden, en in een aantal theesalons was er een lage deur,
waardoor de gasten binnenkwamen met gebogen hoofd, als een teeken van
nederigheid. In stilte maakten de gasten een diepe buiging
vóór een kakomono of vóór een
eenvoudige schoone bloem op de tokonoma (alkoof), en gingen dan
op de matten zitten. Als zij dit gedaan hadden, kwam de gastheer
binnen, en hoorde men het water in den ketel met een muzikaal geluid
koken, het gevolg van enkele stukken ijzer, die daarin lagen. Zelfs het
koken van het water in den ketel was verbonden met een poëtische
gedachte, want het gezang van water en metaal moest een voorstelling
geven van “de echo’s van een waterval, door wolken bedekt,
van een verwijderde zee, die tegen de rotsen breekt, van een
regenvlaag, die door een bamboebosch vliegt, of van het suizen van
pijnboomen op den één of anderen verwijderden
heuvel”. Er was een gevoel van harmonie in den theesalon. Het
licht was als het zachte licht van den avond, en de kleederen van het
gezelschap waren even rustig en stemmig als de grijze vleugels van een
nachtvlinder. In dat rustige vertrek dronken de gasten hun thee en
peinsden, en keerden weder beter en krachtiger in de wereld terug,
nadat zij in stilte het schoone en het edele in godsdienst, kunst en
natuur hadden overdacht en beschouwd. “Daar zij voortdurend in
harmonie trachtten te zijn met den grooten rhythmus der natuur, waren
zij steeds voorbereid, het onbekende binnen te treden.”





De Dood van Rikiu.


Rikiu was één der grootste theemeesters, en langen
tijd bleef hij de vriend van Taiko-Hideyoshi; maar de tijd waarin hij
leefde, was vol verraad. Er waren velen, die afgunstig waren op Rikiu, velen, die
op zijn dood loerden. Toen een verkoeling ontstond tusschen Hideyoshi
en Rikiu, maakten de vijanden van den grooten theemeester gebruik van
die verkoeling en verspreidden het gerucht, dat Rikiu van plan was,
vergif te doen in een kop thee, en dat aan zijn edelen beschermer aan
te bieden. Spoedig vernam Hideyoshi dat gerucht, en zonder de moeite te
nemen, de zaak nader te onderzoeken, veroordeelde hij Rikiu, zelfmoord
te plegen.


Den laatsten dag, dat de beroemde theemeester leefde, noodigde hij
een aantal van zijn leerlingen uit, hem te bezoeken bij zijn laatste
theeceremonie. Terwijl zij in het tuinpad wandelden, leek het, alsof geesten
in de ritselende paden fluisterden. Toen de leerlingen den theesalon
binnentraden, zagen zij een kakemono in de tokonoma
hangen, en toen zij hun bedroefde oogen ophieven, zagen zij, dat het
geschrift het voorbijgaan van alle aardsche dingen beschreef. Er was
poëzie in het gezang van den theeketel, maar het was een droevig
gezang, als het klagende geluid van een insect. Rikiu kwam kalm en
waardig in den theesalon, volgens de gewoonte liet hij den voornaamsten
gast de verschillende voorwerpen bewonderen, die met de thee-ceremonie
in verband stonden. Toen alle gasten die hadden beschouwd, met een
bloedend hart hun schoonheid bewonderend, bood Rikiu iederen leerling
een aandenken aan. Hij nam zijn eigen theekop in de hand en zeide:
“Nooit meer zal die kop, bezoedeld door de lippen van het
ongeluk, door een mensch gebruikt worden”. Na die woorden
gesproken te hebben, brak hij den kop ten bewijze, dat de
thee-ceremonie geëindigd was, en de gasten namen een droevig
afscheid. Slechts één bleef achter, om getuige te zijn,
niet van het drinken van nog een kop thee, maar van den dood van Rikiu.
De groote meester trok zijn bovenkleeren uit, en toen kwam het reine
witte Doodskleed voor den dag. Nog altijd even kalm en waardig, keek
hij naar zijn dolk, en zeide hij met onbewogen stem het volgende vers
op:




“Een welkom zij u gewijd,


O zwaard der eeuwigheid!


Door Buddha


En ook door Daruma


Hebt gij uw weg gebaand.”




Hij, die het oude gedicht placht aan te halen, “aan hen, die
alleen naar bloemen verlangen, zou ik gaarne de in vollen bloei staande
lente willen laten 
zien, die woont in de zwellende knoppen op de heuvelen met
sneeuw bedekt”, heeft de Japansche thee-ceremonie met een
onsterfelijke bloem gekroond. 





De Legende der Theeplant.3


Daruma was een Indische wijze, wiens beeld, zooals wij reeds gezien
hebben, in verband stond met het theedrinken als godsdienstig gebruik
door de Zen-secte in Japan. Men zegt, dat hij de zoon was van een
Hindoe-koning, en onderwijs had genoten van Panyatara. Toen hij zijn
studies had voleindigd, trok hij zich terug naar Lo Yang, waar hij
gedurende negen jaar in gepeins bleef zitten. In die periode werd de
wijze in verzoeking gebracht op de wijze van den Heiligen Antonius, Hij
worstelde tegen die verzoekingen, door aanhoudend de heilige
geschriften op te zeggen; maar het telkens herhalen van het woord
“juweel” verloor zijn geestelijke beteekenis, en werd in
verband gebracht met den edelsteen, die gedragen werd in het oor van
zekere bekoorlijke vrouw. Zelfs het woord “lotus”, dat alle
ware Buddhisten zoo heilig is, was niet langer het symbool van Buddha,
en deed Daruma denken aan het openen van den schoonen mond van een
meisje. Zijn verzoekingen namen toe, en hij werd overgebracht naar een
Indische stad, waar hij zich bevond onder een groote menigte
aanbidders. Hij zag vreemde godheden met afschuwelijke symbolen op hun
voorhoofd, en Rajah’s en Prinsen, die op olifanten reden, en die
omringd waren door een groot gezelschap dansmeisjes. De groote
menschenmassa trok voort en daarbij ook Daruma, totdat zij aan een
tempel kwamen met tallooze tinnen, een tempel bedekt met een menigte
onreine gedaanten, en het leek Daruma, dat hij de vrouw zag en kuste,
die de beteekenis van den juweel en den lotus had veranderd. Daarop
verdween de verschijning plotseling, en Daruma werd wakker, en
ontdekte, dat hij onder den Chineeschen hemel zat. De wijze, die
tijdens zijn overpeinzing in slaap was gevallen had ernstig berouw, dat
hij zijn godsdienstige plichten had verwaarloosd, en na een mes uit
zijn gordel te hebben genomen, sneed hij zijn oogleden af en wierp die
op den grond, terwijl hij zeide: “O Gij Volkomen
Ontwaakte!” De oogleden veranderden in de theeplant, waarvan een
drank werd vervaardigd, die den slaap kon verdrijven en vrome
Buddhistische priesters in staat stelde hun nachtwaken te houden.





Daruma.


Daruma wordt meestal voorgesteld zonder beenen, want volgens een
andere lezing der legende, die wij zooeven hebben medegedeeld, verloor
hij zijn beenen door de negenjarige overpeinzing. Netsuke4-snijders
stellen hem voor in een plechtig, zakvormig gewaad, met een zuur
gezicht en oogen zonder oogleden. Somtijds wordt hij in de Japansche
kunst voorgesteld, omgeven door spinnewebben, en er is een schalksche
wijziging van den heilige, waar hij is voorgesteld als een vrouwelijke
Daruma, wat een speelsche hatelijkheid is op Japansche vrouwen, van wie
niet kan worden verwacht, dat zij negen jaar lang kunnen zwijgen!
Dikwijls wordt een uil in verband gebracht met Daruma, en op zijn tocht
naar Japan wordt hij uitgebeeld, op de golven staande, gesteund door
een gierststengel. Drie jaar na den dood van Daruma zag men hem
wandelen over de westelijke bergen van China, en men zag, dat hij
één schoen in zijn rechter hand droeg. Toen het graf van
Daruma op bevel van den Keizer werd geopend, bleek dit slechts
één schoen te bevatten, dien de heilige vergeten had mede
te nemen.5








1 Het grootste gedeelte van de
stof, in dit hoofdstuk behandeld, is ontleend aan het Theeboek,
door Okakura-Kakuzo, en wij bevelen dit aardige boek aan allen aan, die
in dat onderwerp belangstellen.


2 Het Chineesche Paradijs.


3 Een volledig verhaal van die
schoone legende vindt men in Lafcadio Hearn, Sommige Chineesche
geesten.


4 “Oorspronkelijk een
soort knop voor de medicijndoos of den tabakszak, van hout of ivoor
gesneden.” Japansche Zaken, door 
B.H.Chamberlain.


5 Een verwijzing naar
Yuki-Daruma, of Sneeuw-Daruma, en speelgoed-Daruma, 
Okiagari-koboshi, (“De Opstaande Kleine Priester”) zal
men vinden in Lafcadio Hearn, Een Japansch Mengelwerk.









Hoofdstuk XXV. Legenden uit de Spokenwereld.1



“Hōïchi zonder Ooren.”


In de verhalen omtrent Yoshitsune en zijn trouwen dienaar Benkei
hebben wij reeds melding gemaakt van den slag bij Dan-no-ura, den
laatsten strijd tusschen de Taira en de Minamoto stammen.2 In dat groote
zeegevecht kwamen de Taira om, en tevens hun jonge Keizer Antoku Tenno.
Het merkwaardige tafereel wordt in de Heike Monogatari
(vertaling van W.G. Aston) aldus beschreven:


“Deze wereld is het gebied der smart, een verwijderde plek,
klein als een gierstkorrel. Maar onder de golven is een prachtige stad,
het Reine Land van Volmaakt Geluk genoemd. Daarheen voer ik u.”
Met zoodanige woorden kalmeerde zij hem. Het kind bond toen zijn strik
op het hoofd vast aan het Keizerlijke kleed dat de kleur had van een
bergduif en treurig vouwde hij zijn vriendelijke handjes samen. Eerst
wendde hij zich naar het Oosten, en nam afscheid van den tempel van den
grooten God van Ise en den tempel van Hachiman. Daarna wendde hij zich
naar het Westen, en riep den naam van Buddha aan. Toen hij dit had
gedaan, nam Niidono hem moedig in haar armen, en na hem te hebben
gevleid met de woorden, ‘Er is een stad ver weg onder de
golven,’ zonk zij op den bodem ter diepte van duizend vademen.


Men zegt, dat zevenhonderd jaar na dien grooten zeestrijd de zee en
de kust in de nabijheid door de geesten van den Taira stam werden
bezocht. Geheimzinnige vuren schenen op de golven, en de lucht was
gevuld met het geluid van strijd. Om de ongelukkige geesten tot rust te
brengen, werd de tempel van Amidaji te Akamagaséki gebouwd, en
werd
er dichtbij een kerkhof aangelegd, en daarop verschillende
gedenksteenen geplaatst, waarop de namen van den verdronken keizer en
zijn voornaamste volgelingen waren gegrift. Die tempel en dat kerkhof
brachten de spookverschijningen tot op zekere hoogte tot rust, maar van
tijd tot tijd geschiedden er een aantal vreemde dingen, zooals wij uit
de volgende legende zullen zien.


Er leefde eens in den tempel van Amidaji een blinde priester
Hōïchi genaamd. Hij was beroemd om zijn voordragen en zijn
wonderbaarlijke bekwaamheid in het spelen op de biwa (een luit
met vier snaren), en hij had er bijzonder veel genoegen in, verhalen
voor te dragen, die in verband stonden met den langdurigen oorlog
tusschen de Taira en de Minamoto stammen.


Eens op een avond was Hōïchi alleen in den tempel
achtergelaten, en daar het een zeer warme avond was, bleef hij op de
veranda zitten, waar hij herhaaldelijk op zijn biwa speelde.
Terwijl hij daarmede druk bezig was, hoorde hij iemand naderen, die den
kleinen achtertuin van den tempel overstak.


Daarna riep een diepe stem van onder de veranda:
“Hōïchi!” En nog eens klonk de stem:
“Hōichi!”


Hōïchi, die daardoor zeer ontsteld werd, antwoordde, dat
hij blind was, en gaarne wilde weten, wie zijn bezoeker was.


“Mijn meester,” zoo sprak de vreemdeling, “houdt
zich thans te Akamagaséki op met een aantal volgelingen, en hij
is daarheen gegaan, om het tooneel van den slag bij Dan-no-ura te
aanschouwen. Hij heeft gehoord, hoe voortreffelijk gij het verhaal van
den strijd voordraagt, en heeft mij bevolen, u vóór hem
te geleiden, opdat gij hem uw bekwaamheid kunt toonen. Breng uw 
biwa mede en volg mij. Mijn meester en zijn doorluchtig gezelschap
wachten op uw geëerde tegenwoordigheid.”


Hōïchi, die meende, dat de vreemdeling de
één of andere edele samurai was, gehoorzaamde
onmiddellijk. Hij trok zijn sandalen aan en nam zijn 
biwa mede. Met ijzeren hand geleide hem de vreemdeling, en zij
liepen haastig voort. Hōïchi hoorde wapengekletter naast
zich; maar hij was geen oogenblik bevreesd, en hij verheugde zich in
het vooruitzicht van de eer, zijn bekwaamheid te kunnen toonen voor een
uitgezocht gezelschap.


Toen hij aan de poort kwam, riep de vreemdeling luide:
”Kaimon!” Onmiddellijk werden de grendels van de
poort verwijderd en werd deze geopend, waarna beide mannen naar binnen
gingen. Daarna werd het geluid gehoord van een aantal voeten, die
naderden, en een geritsel als van schermen, die geopend werden.
Hōïchi werd geholpen bij het beklimmen van een aantal
trappen, en toen hij boven was gekomen, werd hem bevolen, zijn sandalen
achter te laten. Een vrouw leidde hem toen bij de hand voort, totdat
hij zich in een groot vertrek bevond, waar hij meende, dat een groot
gezelschap bijeen was. Hij hoorde het onderdrukt gefluister van stemmen
en de zachte beweging van zijden gewaden. Toen Hōïchi had
plaats genomen op een kussen, verzocht hem de vrouw, die hem geleid
had, de geschiedenis te vertellen van den grooten slag bij
Dan-no-ura.


Hōïchi begon te zingen onder begeleiding van zijn 
biwa. Zijn bekwaamheid was zóó groot, dat de snaren
van zijn muziekinstrument het geluid van roeiriemen, de beweging van
schepen, het geschreeuw der bemanning, het geluid der zich verheffende
baren en het snorren van pijlen schenen na te bootsen. Een zacht
gemompel van goedkeuring begroette Hōïchi’s prachtige
voordracht. Aangemoedigd door die bewijzen van tevredenheid, zong en
speelde hij nog prachtiger en kunstiger voort. Toen hij begon te zingen
van den dood der vrouwen en kinderen, het zich in zee storten van
Niidono met den jeugdigen keizer in haar armen, begon het gezelschap te
weenen en te jammeren.


Toen Hōïchi geëindigd had, zeide hem de vrouw, die
hem had geleid, dat haar meester zeer ingenomen was met zijn voordracht,
en dat hij verlangde, dat hij ook de zes volgende nachten voor hem zou
spelen. “De bediende,” voegde zij er aan toe, “die u
van nacht hier bracht, zal morgen op hetzelfde uur uw tempel bezoeken.
Gij moet die bezoeken geheim houden, en kunt nu naar huis
terugkeeren”.


Weer geleidde de vrouw Hōïchi door het vertrek, en na de
trappen bereikt te hebben, werd hij door denzelfden bediende
teruggeleid naar de veranda aan de achterzijde van den tempel waar hij
woonde.


Den volgenden nacht werd Hōïchi weer weggeleid, om het
gezelschap te onderhouden, en weer werd zijn voordracht bewonderd. Maar
nu werd ook zijn afwezigheid ontdekt, en bij zijn terugkomst vroeg hem
zijn medepriester er naar. Hōïchi ontweek de vraag van zijn
vriend, en zeide hem, dat hij alleen maar even uit was geweest, om een
private aangelegenheid te behandelen.


Zijn collega was volstrekt niet voldaan. Hij betreurde de
stilzwijgendheid van Hōïchi en vreesde, dat er iets niet in
den haak was, en dat misschien wel de blinde priester door booze
geesten was betooverd geworden. Hij beval daarom de mannelijke
bedienden, streng de wacht te houden over Hōïchi, en hem te
volgen, als hij den volgenden nacht weer den tempel zou verlaten.


[image: Hōïchi de Man zonder ooren]
Hōïchi de Man zonder ooren




Weer verliet Hōïchi zijn woning. De mannelijke bedienden
staken haastig hun lantarens aan en volgden hem zoo haastig mogelijk;
maar hoewel zij snel liepen, overal rondzagen en voortdurend onderzoek
deden, gelukte het hun niet Hōïchi te ontdekken, of iets
omtrent hem gewaar te worden. Op hun terugtocht schrikten zij echter,
toen zij het geluid van een biwa hoorden op het kerkhof van den
tempel, en toen zij die sombere plaats binnentraden, zagen zij den
blinden priester zitten. Hij zat op het graf van Antoku Tenno, den
jeugdigen keizer, waar hij zijn biwa luid deed klinken en
tegelijk met luider stem het verhaal zong van den slag bij Dan-no-ura.
Aan weerszijden van hem fonkelden geheimzinnige vlammen, als
een groote menigte brandende kaarsen.


“Hōïchi! Hōïchi!” riepen de mannen.
“Houd onmiddellijk op met spelen! Gij zijt betooverd,
Hōïchi!” Maar de blinde priester bleef doorspelen en
zingen, naar het scheen, in een vreemden en ijselijken droomtoestand
verkeerend.


De mannelijke bedienden gingen toen tot krachtiger maatregelen over.
Zij schudden hem heen en weer, en riepen in zijn oor:
“Hōïchi, kom dadelijk met ons terug!”


De blinde priester berispte hen, en zeide, dat een dergelijke
stoornis door het aanzienlijke gezelschap, waar hij zich bevond, niet
zou worden geduld.


De mannen sleepten nu Hōïchi met geweld mede. Toen hij den
tempel bereikte, werden hem zijn natte kleeren uitgetrokken, en werd
hem spijs en drank voorgezet.


Hōïchi’s ambtgenoot was toen vreeselijk boos, en
volkomen terecht drong hij aan op een volledige verklaring van zijn
vreemd gedrag. Na langdurige aarzeling verhaalde Hōïchi zijn
vriend alles, wat hem was overkomen. Toen hij zijn vreemde avonturen
had verhaald, zeide de priester:


“Arme vriend! Ge hadt mij dit eer moeten verteld hebben. Gij
hebt niet het deftige huis van een aanzienlijk man bezocht, maar gij
hebt op gindsch kerkhof gezeten voor het graf van Antoku Tenno. Uwe
groote gaven hebben de geesten van den Tairastam opgeroepen.
Hōïchi, gij verkeert in groot gevaar, want gij hebt u, door
aan die geesten te gehoorzamen, ongetwijfeld in hun macht geplaatst, en
vroeg of laat zullen zij u dooden. Het is ongelukkig, dat ik tegen den
nacht ontboden ben, om een godsdienstplechtigheid te vervullen, maar
voordat ik wegga, zal ik er voor zorgen, dat uw lichaam met heilige
teksten bedekt wordt.”


Vóór het aanbreken van den nacht werd Hōïchi
ontkleed, en een tempeldienaar schreef met penseelen op zijn lichaam de
tektsten van de sutra, die bekend staat als 
Hannya-Shin-Kyō. Die tektsten werden geschreven op zijn borst,
hoofd, rug, gelaat, nek, beenen, armen en voeten, ja zelfs op de zolen
van zijn voeten. Daarna sprak de priester: “Hōïchi, gij
zult van nacht weer weggeroepen worden. Blijf stil zitten, zeg niets,
en blijf voortdurend peinzen. Als gij die dingen doet, zal u geen kwaad
overkomen.”


Dien nacht zat Hōïchi alleen in de veranda, terwijl hij
nauwelijks een spier bewoog en zeer zacht adem haalde.


Weer hoorde hij het geluid van voetstappen.
“Hōïchi!” riep een diepe stem. Maar de blinde
priester antwoordde niet. Hij bleef doodstil zitten, in den grootsten
angst.


Telkens werd zijn naam weer gehoord, doch zonder eenig resultaat.
“Dit geeft niets”, bromde de vreemdeling. “Ik moet
zien, waar de kerel is”. De vreemdeling sprong in de veranda en
ging vóór Hōïchi staan, die over zijn geheele
lichaam beefde, ontzet over den toestand.


“Ha!” riep de vreemdeling. “Dit is de biwa,
maar in plaats van den speler zie ik—niets dan twee ooren! Nu
begrijp ik, waarom hij niet antwoordde. Hij heeft geen mond, alleen
zijn beide ooren! die ooren zal ik naar mijn meester
brengen!”


Een oogenblik later werden Hōïchi de ooren van het hoofd
getrokken, maar in weerwil van de vreeselijke pijn gaf de blinde
priester geen geluid. Daarna vertrok de vreemdeling, en toen zijn
voetstappen waren weggestorven, was het eenige geluid, dat
Hōïchi hoorde, het druppelen van het bloed op de veranda, en
zoo vond de priester bij zijn terugkomst den ongelukkigen man.


“Arme Hōïchi!” riep de priester. “Het is
mijn eigen schuld. Ik vertrouwde erop, dat mijn tempeldienaar heilige
teksten
op ieder deel van uw lichaam zou schrijven. Hij verzuimde dit echter op
uw ooren te doen. Ik had er op moeten letten, dat hij mijn bevelen
behoorlijk uitvoerde. Maar gij zult in het vervolg niet meer door die
geesten gehinderd worden.” Sedert dien tijd was de blinde
priester bekend onder den naam van Mimi-nashi-Hōïchi,
“Hōïchi de Man zonder ooren.” 





De Lijken-eter.


Musō Kokushi, een priester, verdwaalde, toen hij door de
provincie Mino zwierf. Daar hij er aan wanhoopte, een menschelijke
woning te vinden, was hij op het punt, in de open lucht te gaan slapen,
toen hij toevallig een kleine kluizenaarswoning (anjitsu)
ontdekte.


Een oude priester begroette hem, en Musō verzocht, dat hij hem
voor één nacht een schuilplaats zou willen geven.
“Neen”, antwoordde de oude priester nijdig, “ik
verleen nooit iemand een schuilplaats. In gindsche vallei zult gij een
gehucht vinden; zoek daar een schuilplaats voor één
nacht.”


Met deze tamelijk onbeleefde woorden vertrok Musō, en toen hij
het gehucht bereikt had, werd hij gastvrij opgenomen in de woning van
het dorpshoofd. Zoodra hij het voornaamste vertrek binnentrad, zag de
priester, dat daar een aantal menschen verzameld waren. Hem werd een
afzonderlijk vertrek aangewezen, en hij was op het punt in slaap te
vallen, toen hij klagende geluiden hoorde, en korten tijd daarna
verscheen een jonge man vóór hem, die een lantaarn in
zijn hand hield.


“Goede priester”, zeide deze, “ik moet u zeggen,
dat mijn vader onlangs gestorven is. Wij wilden u dit niet bij uw komst
mededeelen, omdat gij vermoeid waart en veel rust noodig hadt. Al de
menschen, die gij in het voornaamste vertrek bijeen zaagt, waren
gekomen, om den doode eer te bewijzen. Nu moeten wij allen weggaan,
want dit is de gewoonte in ons dorp als iemand sterft, omdat vreemde en
vreeselijke dingen met lijken gebeuren, als zij alleen gelaten worden;
maar misschien zult gij, die een priester zijt, niet bang zijn om
achter te blijven bij het lijk van mijn armen vader.”


Musō antwoordde, dat hij volstrekt niet bang was, en zeide den
jongen man, dat hij een lijkdienst zou houden en bij den gestorvene den
wacht zou houden, zoolang het gezelschap afwezig was. Daarop verliet de
jonge man te zamen met de overige rouwdragers het huis, en
Musō bleef achter, om zijn eenzame nachtwake te houden.


Nadat Musō den lijkdienst had verricht, bleef hij verscheidene
uren peinzen. Toen de nacht ver gevorderd was, zag hij, dat een vreemde
gedaante in het vertrek was, die er zóó verschrikkelijk
uitzag, dat de priester zich noch kon bewegen noch kon spreken. De
gedaante kwam naderbij, tilde het lijk op en verslond het snel. Niet
tevreden met dit afgrijselijke maal, at de geheimzinnige gedaante ook
de doodenoffers op, en verdween daarna.


Den volgenden morgen keerden de dorpsbewoners terug, en zij waren
volstrekt niet verbaasd, toen zij hoorden, dat het lijk verdwenen was.
Nadat Musō zijn vreemd avontuur had verhaald, vroeg hij, of de
priester op den heuvel niet somtijds den lijkdienst verrichtte.
“Ik bezocht hem den vorigen nacht in zijn anjitsu, en
hoewel hij mij een onderkomen weigerde, zeide hij mij, waar ik een
rustplaats zou kunnen vinden.”


De dorpsbewoners waren over die woorden zeer verbaasd, en vertelden
Musō, dat er volstrekt geen priester of anjitsu op
gindschen heuvel was. Zij waren zoo positief mogelijk in hun
beweringen, en verzekerden, dat Musō door den één of
anderen boozen geest hieromtrent moest zijn bedrogen. Musō
antwoordde niet, en korten tijd later vertrok hij, vast besloten zoo
mogelijk het geheim te onthullen.


Het kostte
Musō volstrekt geen moeite de anjitsu terug te vinden. De
oude priester kwam naar buiten, en trad hem tegemoet, boog, en zeide,
dat hij spijt had van zijn vroegere onbeleefdheid. “Ik schaam
mij,” voegde hij er aan toe, “niet alleen, omdat ik u geen
schuilplaats heb verleend, maar ook omdat gij mij in mijn ware gedaante
hebt gezien. Gij hebt mij een lijk en de doodenoffers zien verslinden.
Ik ben, helaas, goede man, een jikininki (menschenetend spook),
en als gij mij wilt aanhooren, zal ik u mijn ellendigen toestand
duidelijk maken.


“Jaren geleden was ik in dit district priester, en ik
volbracht een groot aantal lijkdiensten; maar ik was geen
trouwe priester, want het was niet uit waren godsdienstzin, dat ik mijn
taak verrichtte, en ik dacht alleen aan de goede en schoone kleeren,
die ik door mijn beroep kon verdienen. Om die reden werd ik als 
jikininki herboren, en heb daarom de lijken verslonden van allen,
die in dit district gestorven zijn. Ik smeek u, heb toch medelijden met
mijn ellendig lot, en zeg ten mijnen behoeve enkele gebeden op, opdat
ik spoedig weer vrede vinde en opdat mijn groote slechtheid een einde
neme.”


Onmiddellijk nadat die woorden gesproken waren, verdwenen de
kluizenaar en zijn kluis plotseling, en Musō bleek geknield te
zijn voor een met mos bedekt graf, dat waarschijnlijk het graf was van
den ongelukkigen priester.





De Spookmoeder.


Een bleeke vrouw strompelde een straat af, Nakabaramachi genaamd;
zij ging een winkel binnen en kocht een geringe hoeveelheid 
midzu-ame3. Elken avond kwam zij tegen den nacht terug, steeds
bleek en verwilderd, en zonder ooit een woord te zeggen. De winkelier,
die een welwillende belangstelling voor haar koesterde, volgde haar
eens op een avond, maar toen hij zag, dat zij een kerkhof binnenging,
keerde hij terug, verbaasd en beangst.


Weer kwam de geheimzinnige vrouw in den kleinen winkel, maar nu
kocht zij geen midsu-ame, maar wenkte zij den winkelier haar te
volgen. De bleeke vrouw liep de straat af, gevolgd door den koopman in
barnsteenstroop en enkelen van zijn vrienden. Toen zij het kerkhof
bereikten, verdween de vrouw in een graf, en zij, die er buiten
stonden, hoorden kindergehuil. Toen het graf geopend was, zagen zij het
lijk van de vrouw, die zij gevolgd hadden, en naast haar lag een levend
kind, dat lachte bij het licht van de lantarens, en dat zijn kleine
handjes uitstrekte naar een kop midzu-ame. De vrouw was in
der tijd te vroeg begraven en haar kind in het graf geboren. Iederen
avond ging de stilzwijgende moeder van het kerkhof weg, om voedsel voor
haar kind te halen.





De Futon van Tottori.


In Tottori was een kleine en eenvoudige herberg. Het was een nieuwe
herberg, en daar de herbergier arm was, was hij verplicht, die te
voorzien van goederen, die afkomstig waren uit een tweedehandswinkel in
de buurt. Zijn eerste gast was een koopman, die met buitengewone
beleefdheid werd behandeld, en die veel warme saké kreeg.
Toen de koopman den verfrisschenden rijstwijn had gedronken, ging hij
rusten en viel hij in slaap. Hij had nog niet lang gesluimerd, of hij
hoorde het geluid van kinderstemmen in zijn kamer en hoorde hen op
treurigen toon roepen: “Is mijn oudste Broeder niet erg
koud?” “Neen, jij bent zeker koud?” Telkens
herhaalden de kinderen die klagende woorden. De koopman, die dacht, dat
bij ongeluk kinderen in zijn kamer verdwaald waren, berispte hen
zachtmoedig en maakte zich gereed weer in slaap te gaan. Na een
oogenblik stilte riepen de kinderen weer: “Is mijn oudste Broeder
niet erg koud?” “Neen, jij bent zeker koud?” Die
woorden werden telkens herhaald en de gast bemerkte verstijfd van
schrik, dat de stemmen uit zijn futon (deken) afkomstig
waren.


Haastig ging hij den trap af en vertelde den herbergier, wat
geschied was. De herbergier was boos. “Gij hebt te veel warme 
saké gedronken,” zeide hij. “De warme 
saké heeft u kwade droomen gebracht.” Maar de gast
betaalde zijn rekening en zocht ergens anders een onderkomen.


Den volgenden nacht sliep een andere gast in de betooverde kamer, en
ook hij hoorde dezelfde geheimzinnige stemmen, betaalde den herbergier
en vertrok haastig. De herbergier kwam toen zelf het vertrek binnen.
Hij hoorde de treurige kinderkreten, die uit de futon te
voorschijn kwamen, en was nu wel verplicht de vreemde
geschiedenis te gelooven, die zijn twee gasten hem hadden verteld.


Den volgenden dag ging de herbergier naar de tweedehandswinkel, waar
hij de futon had gekregen, en deed navraag naar de zaak. Nadat
hij van den eenen winkel naar den anderen was gegaan, hoorde hij
eindelijk het volgende verhaal over de geheimzinnige futon:


Er woonde eens in Tottori een arme man, met zijn vrouw en twee
kinderen, die zes en acht jaar oud waren. De ouders stierven, en de
arme kinderen waren verplicht hun weinige bezittingen te verkoopen,
totdat zij eindelijk niets anders over hadden dan een dunne en
versleten futon, om hen des nachts te dekken. Ten slotte hadden
zij geen geld om de huishuur te betalen, of zich eenig voedsel te
verschaffen.


Toen de tijd der ergste koude was gekomen, hoopte de sneeuw zich
zóó dik om de nederige woning op, dat de kinderen niets
anders wisten te doen, dan de futon om zich heen te trekken, en
elkander op hun gewone vriendelijke, pathetische wijze toe te
fluisteren: “Is mijn oudste Broeder niet erg koud?”
“Neen, jij bent zeker koud?” En terwijl zij snikkend die
woorden spraken, omvatten zij elkander, bevreesd voor de duisternis en
den snerpenden, ijskouden wind.


Terwijl hun arme lichaampjes elkander omvat hielden, ten einde
elkander te verwarmen, kwam de hardvochtige huisheer binnen, en toen
hij zag, dat er niemand was, om de huishuur te betalen, joeg hij de
kinderen het huis uit, met niet anders gedekt dan met een dunne 
kimono. Zij trachtten den tempel van Kwannon te bereiken, maar de
sneeuw lag te dik, en zij verborgen zich achter hun oud huis. Een deken
van sneeuw bedekte hen, en zij vielen in slaap aan den barmhartigen
boezem der Goden, en werden begraven op het kerkhof van den Tempel van
Kwannon-met-de-Duizend-Armen.


Toen de herbergier die droevige geschiedenis had gehoord, gaf hij de
futon aan de priesters van den tempel van Kwannon, gebeden
werden opgezegd voor de zielen der kinderen, en van dat uur af hield de
futon op, de genoemde klagende geluiden voort te brengen.





De Terugkeer.


In het dorp Mochida-no-ura woonde een boer. Hij was vreeselijk arm,
maar toch bracht zijn vrouw zes kinderen ter wereld. Onmiddellijk nadat
een kind was geboren, wierp de wreede vader het in de rivier en
beweerde, dat het bij de geboorte gestorven was, zoodat al zijn zes
kinderen op die verschrikkelijke manier vermoord werden.


Na verloop van jaren geraakte de boer in betere omstandigheden, en
toen hem een zevende kind, een jongen, geboren werd, was hij bijzonder
gelukkig en had hij het kind innig lief.


Op zekeren avond nam de vader het kind in zijn armen, en wandelde er
mede in den tuin, terwijl hij in verrukking fluisterde: “Wat een
heerlijke zomeravond!”


Het kind, dat toen eerst vijf maanden oud was, nam een oogenblik de
wijze van uitdrukking van een volwassene over, en zeide: “De maan
schijnt precies zóó, als toen gij mij laatst in het water
wierpt!”


Toen het kind die woorden had gesproken, werd hij weer gelijk aan
andere kinderen; maar de boer, die nu eerst doordrongen was van het
verschrikkelijke van zijn misdaad, werd onmiddellijk daarna
priester.





De Liefde op de proef gesteld.


Er was eens een mooi meisje, wie, in strijd met de Japansche
gewoonte, was toegestaan, haar eigen echtgenoot te kiezen. Een aantal
vrijers dongen naar haar hand, en brachten haar geschenken en schoone
gedichten, en spraken veel lieve woordjes tot haar. Zij sprak
vriendelijk tot iederen vrijer en zeide: “Ik zal trouwen met den
man, die dapper genoeg is, om een bepaalde proef te doorstaan, die ik
hem zal opleggen, en wat die proef ook moge zijn, ik verwacht, dat hij,
op de onschendbare eer van een samurai, het geheim niet zal
openbaren.” De vrijers aanvaardden onmiddellijk die voorwaarden,
maar één voor één verlieten zij haar, met
afschuw op hun gelaat, lieten hun vrijerij in den steek, maar repten
met geen enkel woord van het vreemde en vreeselijke geheim.


Eindelijk kwam een arme samurai, wiens eenige rijkdom in zijn
zwaard bestond, bij het meisje, en zeide haar, dat hij bereid was,
iedere proef te doorstaan, hoe zwaar ook, om haar als zijn vrouw te
krijgen.


Toen zij ’s avonds het avondmaal hadden gebruikt, verliet het
meisje het vertrek, en keerde lang na middernacht terug, in een wit
gewaad gekleed. Zij gingen samen het huis uit, door tallooze straten,
waar honden blaften, en toen naar buiten, totdat zij op een groot
kerkhof kwamen. Hier ging het meisje vooraan, terwijl de samurai
volgde, met de hand op zijn zwaard.


Toen de vrijer in staat was, door de duisternis heen te zien, zag
hij, dat het meisje den grond met een spade weggroef. Zij groef met
groote haast, en tilde eindelijk het deksel op van een kist. Het
volgende oogenblik haalde zij het lijk van een kind er uit, trok er een
arm af, brak dien, en begon er een stuk van op te eten, terwijl zij
haar vrijer een ander stuk toewierp en uitriep: “Als gij mij lief
hebt, eet dan wat ik eet!”


Zonder een oogenblik te aarzelen, ging de samurai aan den
rand van het graf zitten, en begon zijn helft van den arm op te eten.
“Heerlijk!” riep hij uit, “geef mij nog een
stukje!” Op dit punt verdwijnt gelukkig plotseling het
huiveringwekkende der legende, want noch de samurai noch het
meisje hadden van een lijk gegeten—de arm was gemaakt van het
heerlijkste gebak!


Het meisje sprong met een kreet van vreugde overeind, en zeide:
“Eindelijk heb ik een dapper man gevonden! Ik zal met u trouwen,
want gij zijt de echtgenoot, naar wien ik altijd heb verlangd, en dien
ik tot van nacht nooit heb gevonden.” 







1 De Legenden in dit hoofdstuk
zijn ontleend aan verhalen uit Lafcadio Hearn, Kwaidan en 
Blikken in het Onbekende Japan.


2 Zie Hoofdstuk
II.


3 Een stroop, uit mout
vervaardigd, die aan kinderen wordt gegeven als melk niet beschikbaar
is.








Hoofdstuk XXVI. Drie Meisjes.



Het Meisje van Unai.


Het Meisje van Unai woonde bij haar ouders in het dorp
Ashinóya. Zij was bijzonder mooi, en zij had twee vurige en
volhardende minnaars—Mubara, die uit dezelfde landstreek
afkomstig was, en Chinu, die uit Izumi kwam. Die twee minnaars konden
even goed tweelingen geweest zijn, want zij kwamen met elkander overeen
in leeftijd, uiterlijk, gelaat en lichaamsbouw. Ongelukkig hadden
beiden haar met denzelfden hartstocht lief, zoodat het onmogelijk was,
tusschen beiden eenig verschil te ontdekken. Hun geschenken waren
dezelfde, en er scheen geen verschil te zijn in de wijze, waarop zij
hun liefde betuigden. Wij krijgen een goed denkbeeld van het geheele
uiterlijk van die twee minnaars, als wij kennis maken met het volgende
fragment uit het gedicht van Mushimaro over dit onderwerp:



“Jaloersch bemint dit dappere paar


De liefelijke maagd:


Elk met de hand op ’t gevest van zijn zwaard


Terwijl hij een pijlkoker
draagt.





“Die pijlkoker hangt op den rug van den held;


En een sneeuwwitte houten
boog


Rust in beider krachtige, stevige hand;


Zoo hielden ze elkander
vijandig in ’t oog.”




Naar B.H. Chamberlain.


Intusschen werd het Meisje van Unai droevig van gemoed. Zij nam de
gaven van Mubara of Chinu nooit aan, en toch deed het haar leed, dat
zij hen maand aan maand zag staan aan de poort, terwijl zij geen
oogenblik in de vurige uitdrukking van hun gevoelens van liefde voor
haar verslapten.


De ouders van het Meisje van Unai schenen het ingewikkelde van den
toestand niet te hebben ingezien, want zij zeiden haar: “Het is
droevig voor ons, om den last van uw ongepast gedrag te moeten dragen,
nu gij van maand tot maand en van jaar tot jaar op de meest zorgelooze
wijze anderen smart doet lijden. Als gij het aanzoek van den
één aanneemt, zal de liefde van den ander na korten tijd
ophouden.”


Die goed bedoelde woorden brachten het arme Meisje van Unai geen
troost of geen hulp; daarom ontboden de ouders de minnaars, legden den
treurigen toestand bloot en besloten, dat hij, die een watervogel zou
schieten, welke zwom in de rivier Ikuta, die langs het platvorm
stroomde, waarop het huis was gebouwd, hun dochter ten huwelijk zou
verkrijgen.


De minnaars waren met die beslissing ten zeerste ingenomen, en
verlangden er naar, dat er een einde zou komen aan die wreede
onzekerheid. Op hetzelfde oogenblik spanden zij hun bogen, en te gelijk
troffen hun pijlen den vogel, de ééne in den kop en de
andere in den staart, zoodat geen van beiden er zich op kon beroemen de
beste schutter te zijn. Toen het Meisje van Unai zag, hoe hopeloos de
zaak stond, riep zij uit:



“Het is genoeg! De golf, die ik ginds zie
naken,


Zal aan mijn zielestrijd een droevig einde maken:


Wel noemt men Settsu’s stroom den stroom van
’t leven,


Maar mij zal die rivier een laatste rustplaats
geven.”




Naar B.H. Chamberlain.


Na die melodramatische woorden wierp zij zich van het platvorm in de
golvende wateren beneden haar.


De ouders van het meisje, die het tooneel bijwoonden, schreeuwden en
raasden op het platvorm, terwijl de trouwe minnaars in de rivier
sprongen. De één hield den voet van het meisje, de ander
haar hand vast, en oogenblikkelijk zonken alle drie in de diepte weg.
Het meisje werd daarna begraven tusschen haar beide minnaars, en tot op
den huidigen dag is de plaats bekend als “Het Graf van het
Meisje”. In het graf van Mubara was een holle bamboe-stok gelegd, met
een boog, een pijlkoker en een lang zwaard; maar in het graf van Chinu
was niets geplaatst.


Eenigen tijd daarna kwam een vreemdeling in de nabijheid van het
graf en werd plotseling opgeschrikt door het geluid van een hevig
gevecht. Hij zond zijn dienaren er heen, om de zaak te onderzoeken,
maar zij kwamen terug met de mededeeling, dat zij niets buitengewoons
konden hooren of zien. Terwijl de vreemdeling over de
liefdesgeschiedenis van het Meisje van Unai zat te peinzen, viel hij in
slaap. Dit was nauwelijks geschied, of hij zag vóór zich,
op den grond geknield, een man met bloed bevlekt, die hem mededeelde,
dat hij zeer lastig gevallen werd door de vervolgingen van een vijand,
en die hem vroeg, of de vreemdeling hem zijn zwaard wilde leenen. Met
eenige aarzeling werd dit verzoek toegestaan. Toen de vreemdeling
ontwaakte, helde hij over tot de meening, dat de geheele zaak een droom
was geweest; maar het was geen voorbijgaand nachtelijk droombeeld, want
niet alleen miste hij zijn zwaard, maar hoorde hij ook in zijn
onmiddellijke nabijheid het geraas van een hevig gevecht. Daarna hield
het wapengekletter plotseling op, en weer stond de met bloed bevlekte
man vóór hem, die aldus sprak: “Door uw welwillende
hulp heb ik den vijand verslagen, die mij al die jaren heeft
onderdrukt.” Hieruit kunnen wij afleiden, dat in de geesteswereld
Chinu zijn mededinger bevocht en versloeg, en na een aantal jaren van
bittere jaloezie was hij eindelijk in staat het Meisje van Unai de
zijne te noemen.


[image: Het Meisje van Unai]
Het Meisje van Unai







Het Graf van het Meisje Unai.



“Ik sta bij het graf, waar nu rust


Van Unai de lieflijke
maagd,


Die een aantal jaloersche minnaars


Bij haar leven zoozeer had
behaagd.





“Dat graf moet tot ’t laatst van de
jaren


Verkonden het lot van de
maagd,


Die zelfs nog na eeuwen en eeuwen


Toekomstige mannen
behaagt.






“En stapelt op den straatweg


Men steenen tot bergen zoo
hoog,


Die zoolang als de wolken drijven,


Daar blijven voor ons
oog.





“Als een pelgrim dit pad mocht betreden,


Laat hem dan naar die
steenblokken zien,


En bij ’t graf van de maagd droevig weenen;


De bewoners van ’t
dorp bovendien





“Nooit stillen hun bittere tranen


Maar scharen zich om haar
graf.


Laat de eeuwen haar noodlot verkonden,


En de smart, die haar
sterven ons gaf.





“Tot ook ik op het laatst hier zal staren


Op het graf, dat haar bergt
voor mijn oog,


En ik droevig terug zal denken,


Aan den tijd, die
zóó snel vervloog.”




Sakimaro (Naar B.H.
Chamberlain).





Het Meisje van Katsushika.



“Daar waar in ’t verre oostersch land,


Bij ’t ochtendgloren
kraait de haan,


Vertelt het landvolk een verhaal,


Uit tijden, dood en lang
vergaan.





“Van ’t meisje uit Katsushika,


Wier gordel,
helderblauw,


Het grofste linnen kleed omsloot,


En rok van arme vrouw.





“Wier voet geen schoen ooit had omklemd


Of kam geraakt het haar.


Geen koningin, hoe rijk getooid


Te vergelijken waar.





“Met ’t meisje, dat daar lachend stond,


Een bloem in lentetijd,


In schoonheid, liefheid zóó volmaakt


Als maanlichts
heerlijkheid.





“Gelijk een zwerm van motten, die


Om ’t helder
kaarslicht dwaalt,


Gelijk een boot de haven zoekt,


Als ’s avonds schaduw
daalt.





“Zoo kwamen zwermen vrijers aan,


Doch zij sprak: ‘Laat
mij gaan,


k Ben slechts een nederige maagd


En kort is mijn
bestaan’.






“Daar waar de golven met geweld


Luid beuken ’t kale
strand,


Heeft ’t meisje van Katsushika


Voor goed haar
vaderland.





“Ja! ’t is een lied uit ouden tijd;


Maar als ’t mijn ooren
streelt,


Dan rijst voor mij of ’t gisteren was,


Haar vriendlijk, lieflijk
beeld.”




Naar B.H. Chamberlain.


Chamberlain voegt de volgende opmerking bij de vertaling van deze
Japansche ballade: “Bij de weinig vaststaande overlevering, die
echter ongetwijfeld zeer oud is, en die in bovenstaande ballade is
behouden gebleven, kan uit authentieke bron niets worden gevoegd. De
fantasie van het volk heeft echter de leemten aangevuld, en voert een
wreede stiefmoeder ten tooneele, die, zonder dat zij iets gevoelt voor
de toewijding van het meisje, dat dagelijks water voor haar schept uit
de eenige bron, waarvan zij het water wenscht te drinken,
zóó boos op haar is, omdat zij door haar schitterende
schoonheid minnaars naar het huis lokt, dat het arme meisje zich ten
slotte verdrinkt, waarna de buren haar als een godin beschouwen en een
tempel ter harer eere oprichten. Zoowel de tempel als de bron behooren
tot de merkwaardigheden in de omstreken van Tōkyō, die nog
steeds worden bezocht.”





Het Meisje met de houten Kom.


In lang vervlogen tijden leefde een oud echtpaar met hun eenig kind,
een meisje van merkwaardige bekoorlijkheid en schoonheid. Toen de oude
man ziek werd en stierf, werd zijn weduwe hoe langer hoe meer bezorgd
over het toekomstige geluk van haar dochter.


Op zekeren dag riep zij haar kind bij zich en sprak: “Mijn
lieve, uw vader ligt op gindsch kerkhof, en ik moet, daar ik oud en
zwak ben, hem spoedig volgen. De gedachte, dat ik u alleen in de wereld
moet achterlaten, baart mij veel zorg, want gij zijt schoon, en
schoonheid is een verleiding en een verstrikking voor
mannen. Al de reinheid van een witte bloem kan niet beletten, dat zij
wordt geplukt en in het slijk wordt gescheurd. Mijn kind, uw gelaat is
al te schoon. Het moet voor de begeerige oogen der mannen verborgen
worden, daar het anders de oorzaak zal zijn, dat gij van uw goed en
rein leven vervalt in een leven van schande.”


Na die woorden gesproken te hebben, plaatste zij een verlakte kom op
het hoofd van het meisje, zoodat het haar bekoorlijkheden bedekte.
“Draag die kom altijd, mijn lieve,” sprak de moeder,
“want dit zal u beschermen als ik dood ben.”


Korten tijd nadat zij die liefderijke daad had volbracht, stierf de
oude vrouw, en het meisje was verplicht haar brood te verdienen met op
de rijstvelden te werken. Het was een zwaar en onaangenaam werk, maar
het meisje hield zich dapper en zwoegde van den morgen tot den avond
zonder een oogenblik te morren. Telkens gaf haar vreemd uiterlijk
aanleiding tot veel besprekingen, en over het geheele land stond zij
bekend als het “Meisje met de Kom op het Hoofd.” De jonge
mannen lachten haar uit en trachtten onder de kom te kijken, en niet
weinigen zelfs trachtten het houten hoofddeksel van haar hoofd te
trekken, maar het kon niet worden verwijderd, en de jongelieden moesten
zich onder gelach en spotternij tevreden stellen met een enkele blik op
het benedengedeelte van het gelaat. Het arme meisje verdroeg die ruwe
behandeling met een geduldig, maar bezwaard gemoed, daar zij meende,
dat door de liefde en de wijsheid van haar moeder later een dag van
vreugde zou aanbreken, die een ruime vergoeding zou zijn voor al haar
droefheid.


Op zekeren dag sloeg een rijke landbouwer het meisje gade, dat op
zijn rijstvelden werkte. Hij werd getroffen door haar ijver en de
snelle en uitnemende wijze, waarop zij haar taak volbracht. Hij had
schik in die gebogen en vlijtige kleine gestalte, en lachte niet om de
houten kom op haar hoofd. Na haar gedurende korten tijd te
hebben gadegeslagen, kwam hij op het meisje af en sprak: “Ge
werkt goed en babbelt niet met uw makkers. Ik wensch, dat ge op mijn
rijstvelden werkt tot aan het einde van den oogst.”


Toen de oogst was binnengehaald en de winter was aangebroken, vroeg
haar de rijke landbouwer, die een hoe langer hoe gunstiger indruk van
het meisje had gekregen, en die verlangde haar van dienst te zijn, zijn
huisgenoote te willen worden. “Mijn vrouw is ziek,” voegde
hij er aan toe, “en ik zou gaarne willen, dat gij haar voor mij
kwaamt oppassen.”


Het meisje nam dankbaar dit voor haar zoo geschikte aanbod aan. Zij
verpleegde de zieke vrouw met de grootste zorg, want dezelfde rustige
ijver, dien zij op het rijstveld openbaarde, kenmerkte ook haar
vriendelijk werk in de ziekenkamer. Daar de landbouwer en zijn vrouw
geen dochter hadden, hechtten zij zich zeer aan die wees en beschouwden
zij haar als hun eigen kind.


Na eenigen tijd keerde de oudste zoon van den landbouwer naar zijn
oude woning terug. Hij was een verstandig jongmensch, die in het
vroolijke Kyōto ijverig had gestudeerd en een afkeer had van een
vroolijk leven vol feesten en lichtzinnige vermaken. Zijn vader en
moeder verwachtten, dat hun zoon zich spoedig in het ouderlijke huis en
in die omgeving zou vervelen, en dagelijks vreesden zij, dat hij bij
hen zou komen, om afscheid te nemen en weer terug te keeren naar de
residentie van den Mikado. Maar tot ieders verbazing gaf de zoon van
den landbouwer volstrekt niet het verlangen te kennen, zijn oude woning
te verlaten.


Op zekeren dag kwam de jonge man bij zijn vader en vroeg: “Wie
is dat meisje in ons huis, en waarom draagt zij een leelijke kom op het
hoofd?”


Toen de landbouwer het droevige verhaal van het meisje had gedaan,
was zijn zoon diep bewogen; maar toch kon hij niet nalaten, een weinig
om de kom te lachen. Het lachen van den jongen man duurde echter niet
lang. Dag aan dag werd hij meer door het meisje bekoord. Telkens
gluurde hij naar het half verborgen gelaat van het meisje, en kwam hij
al meer en meer onder den indruk van haar vriendelijke manieren en haar
edel karakter. Het duurde niet lang, of zijn bewondering ging in liefde
over, en hij besloot dat hij zou trouwen met het “Meisje met de
Kom op het Hoofd”. De meesten van zijn familieleden verzetten
zich tegen die verbintenis. Zij zeiden: “Zij is in haar soort
inderdaad uitstekend, maar zij is niets anders dan een gewone
dienstbode. Zij draagt die kom, om hen die onverstandig zijn, te
verlokken, en wij gelooven niet, dat die kom schoone gelaatstrekken
bedekt, maar juist dient, om haar leelijkheid te verbergen. Zoek ergens
anders een vrouw, want wij zullen dat eerzuchtige en intrigeerende
meisje niet in onzen kring toelaten.”


Van dat oogenblik af had het meisje veel te lijden. Bittere en
hatelijke toespelingen kreeg zij te hooren, en zelfs haar meesteres,
die vóór dien tijd zoo lief en vriendelijk was geweest,
koos tegen haar partij. Maar de landbouwer veranderde niet in zijn
goede gezindheid jegens haar. Hij hield nog altijd van het meisje, en
had er volstrekt niets op tegen, dat zij de vrouw van zijn zoon zou
worden, maar ten gevolge van de heftige opmerkingen van zijn vrouw en
zijn bloedverwanten durfde hij zijn wenschen in die zaak niet bekend te
maken.


Al die tegenwerking, die daarenboven op zeer onvriendelijke wijze
werd geuit, maakte den jongen man nog begeeriger zijn doel te bereiken.
Eindelijk gaven zijn moeder en zijn bloedverwanten, toen zij zagen, dat
op hun wenschen geen acht geslagen werd, hun toestemming tot het
huwelijk, maar op onvriendelijke wijze.


De jonge man, die meende, dat nu alle moeilijkheden waren uit den
weg geruimd, ging verheugd naar het meisje met de Kom op het Hoofd toe,
en zeide: “Alle lastige tegenwerking is geëindigd, en nu
verhindert ons niets, te trouwen.” 


“Neen”, antwoordde het vrome meisje, terwijl zij bitter
weende, “ik kan niet met u trouwen. Ik ben niets dan een
dienstbode in het huis van uw vader, en daarom zou het ongepast zijn,
als ik uw bruid werd.”


De jonge man sprak vriendelijk met haar. Herhaaldelijk gaf hij
uiting aan zijn zoo vurige liefde voor haar, hij trachtte haar te
overreden, hij smeekte; maar het meisje wilde niet toegeven. Haar
houding maakte de bloedverwanten erg boos. Zij zeiden, dat het meisje
hen allen voor den gek had gehouden, daar zij volstrekt niet begrepen,
dat zij den zoon van den landbouwer innig liefhad, en dat zij in haar
trouw hart overtuigd was, dat dit huwelijk alleen tweedracht kon
brengen in het gezin, dat haar in haar armoede een schuilplaats had
aangeboden.


Dien nacht huilde het meisje zich in slaap, en in haar slaap
verscheen haar moeder vóór haar, en sprak: “Mijn
lief kind, laat uw goed hart niet langer verdriet hebben. Trouw met den
zoon van den landbouwer, en alles zal weer in orde komen.” Het
meisje ontwaakte de volgenden morgen, het hart vol vreugde, en toen
haar minnaar bij haar kwam en haar nog eens vroeg, of zij zijn bruid
wilde worden, stemde zij er met een liefelijken glimlach in toe.


Er werden groote toebereidselen voor de bruiloft gemaakt, en toen de
gasten bijeengekomen waren, meende men, dat het hoog tijd was, dat zij
de houten kom van haar hoofd verwijderde. Zij zelf trachtte die af te
nemen, maar de kom bleef op haar hoofd vastzitten. Toen enkelen van de
familieleden met herhaalde onvriendelijke opmerkingen haar te hulp
kwamen, uitte de kom vreemde kreten en zuchtte. Ten slotte naderde de
bruidegom het meisje en zeide: “Laat die behandeling u geen
verdriet aandoen. Gij zijt mij even lief met als zonder kom”, en
na die woorden te hebben gesproken, beval hij, dat de plechtigheid
voortgang zou hebben.


Daarna werden de bekers met wijn in het met gasten gevulde vertrek
gebracht, en in overeenstemming met de gebruiken werd van de bruid en den
bruidegom verwacht, dat zij samen de “Driemaal drie” zouden
drinken ter eere van hun verbintenis. Op het oogenblik waarop het
meisje den beker aan haar lippen bracht, brak de kom op haar hoofd met
groot geraas, en viel er goud en zilver uit, en tevens allerlei soorten
van edelgesteenten, zoodat het meisje, dat eens doodarm was geweest, nu
een rijke huwelijksgift bezat. De gasten waren verbaasd, toen zij de
groote hoeveelheid schitterende juweelen, goud en zilver zagen, maar
nog meer verbaasd waren zij, toen zij opkeken en zagen, dat de bruid
het mooiste meisje uit geheel Japan was. 









Hoofdstuk XXVII. Legenden van de Zee.



“Ach! dat de witte golven,


Die Ise’s zee beroeren,


Toch niets dan bloemen waren,


Opdat ik ze kon plukken,


Als gave voor mijn liefste.”




Prins Aki (Naar W.G. Aston).



Het Getijde der terugkeerende Geesten.


Op den laatsten dag van het Feest der Dooden is de zee bedekt met
tallooze shōryōbune (geestenschepen), immers op dien
dag, Hotoke-umi, wat Buddha-vloed beteekent, of het Getijde der
terugkeerende Geesten, gaan de geesten weer naar hun geestenwereld
terug. De zee glinstert van het licht der gestorven geesten, en van
over de golven komt het geluid van geesten, die samen fluisteren. Geen
sterfelijk wezen zou er een oogenblik aan denken, te midden van een zoo
heilig gezelschap zee te kiezen; immers dien nacht behoort de zee de
dooden toe; het is hun lange weg naar het rijk, waar Emma-Ō
oppermachtig regeert.


Somtijds echter geschiedt het, dat een schip de haven niet bereikt
vóór het vertrek der geestenschepen, en bij die
gelegenheid komen de dooden uit de diepte te voorschijn, steken hun
armen uit, en smeeken, dat hun emmers worden uitgereikt. De zeelieden
geven aan dit verzoek toe, maar geven de geesten een bodemloozen emmer,
immers als zij de dooden emmers geven met een bodem er in, zouden de
booze geesten die gebruiken, om het schip te doen zinken.





Urashima.



“Suminóye heeft lente; op zijn
stranden,


Daar dalen de nevelen
neer,


Ik sta aan den oever te peinzen,


En denk aan den tijd van
weleer. 


Ik denk aan de wereld van vroeger,


Bij het glijden van boot aan
boot,


Aan den visschersknaap Urashima,


Die zoo van het visschen
genoot.”




Naar B.H. Chamberlain.


“De legende van Urashima,” zoo schrijft Chamberlain in
zijn Japansche poëzie, “is één van de
oudste Japansche legenden, en sporen daarvan worden zelfs in de
officieele gedenkboeken gevonden.” In de populaire lezing, die
wij hieronder geven, komt het “Eeuwiggroene land”, dat
genoemd wordt in de Japansche Ballade “De Visschersknaap
Urashima”, voor als het Drakenpaleis. Chamberlain zegt:
“Het woord Drakenpaleis is in het Japansche ryukyu, ook
wel ryugū, wat eveneens de Japansche uitspraak is van den
naam der eilanden, die wij Luchu, en de Chineezen Liu-Kiu noemen, en
men heeft ook wel beweerd, dat het Drakenpaleis niet anders zou zijn
dan een fantastischen naam, door den een of anderen schipbreukeling
gegeven aan die zonnige zuidelijke eilanden, waarvan de bewoners zich
nog altijd zelfs boven hun Japansche en Chineesche naburen
onderscheiden door hun groote liefde voor den draak als een artistieke
en bouwkundige versiering. Er is één ode in de 
Man-Yōshū, die aan dit denkbeeld eenige
waarschijnlijkheid geeft, daar die van den sinaasappel zegt, dat deze
het eerst in Japan zou zijn ingevoerd uit het ‘Eeuwiggroene
Land’, dat in het zuiden is gelegen.”





Urashima en de Schildpad.


Urashima, die in een klein visschersdorp woonde, Midzunoe genaamd,
in de provincie Tango, ging eens uit visschen. Onder zijn vangst
behoorde ook een schildpad, en daar, naar men beweert, schildpadden
duizenden jaren leven, liet de bedachtzame Urashima het dier weder in
zee terugkeeren, deed nieuw aas aan zijn haak, en wachtte geduldig af,
totdat een visch toebeet. Doch alleen de zee deed zijn hengel zachtkens
op en neer gaan. De zon brandde op zijn hoofd, totdat Urashima
eindelijk in slaap viel. 


Hij had nog niet lang geslapen, toen hij iemand hoorde roepen:
“Urashima, Urashima!”


Het was een zóó liefelijke, zóó
verlokkende stem, dat de visschersknaap in zijn boot opstond en in
iedere richting rondkeek, totdat hij dezelfde schildpad zag, die hij
zoo vriendelijk aan haar vochtige woning had teruggegeven. De
schildpad, die de gave had, zeer vloeiend te spreken, dankte Urashima
uitbundig voor zijn vriendelijkheid, en bood aan, hem te brengen naar
de ryūkyū, of het Paleis van den Drakenkoning.


De uitnoodiging werd dankbaar aanvaard, en na op den rug van de
schildpad te zijn geklommen, gleed Urashima over de zee voort met een
geweldige vaart, en het merkwaardigste feit was, dat het hem bleek, dat
zijn kleeren volkomen droog bleven.





In het Paleis van den Zeekoning.


Toen hij in het Paleis van den Zeekoning gekomen was, kwamen brasem,
bot, tong en inktvisch naar buiten, om Urashima hartelijk welkom te
heeten. Nadat zij hun vreugde over zijn komst hadden te kennen gegeven,
geleidden die vazallen van den Drakenkoning den visschersknaap naar een
binnenvertrek, waar de schoone Prinses Otohime met haar dienststoet
gezeten was. De Prinses was gekleed in schitterende kleeren, rood en
goudgekleurd, alle tinten van golven, waarop het zonlicht schijnt.


De Prinses vertelde toen, dat zij de vorm van een schildpad had
aangenomen, om de vriendelijkheid van zijn gemoed op de proef te
stellen. Gelukkig was de proef uitnemend uitgevallen, en tot belooning
voor zijn deugd bood zij aan, zijn bruid te worden in een land, waar
eeuwige jeugd en voortdurende zomer heerschten.


Bedeesd aanvaardde Urashima de hooge eer, die hem ten deel viel.
Nauwelijks had hij zijn toestemming gegeven, of een groote menigte
visschen kwam voor den dag, gekleed in lange, plechtige gewaden,
terwijl hun vinnen groote koralen bakken droegen, die met zeldzame
lekkernijen waren beladen. Daarop dronk het gelukkige bruidspaar den
huwelijksbeker met saké gevuld, en terwijl zij dronken, speelden
sommige visschen een zachte en liefelijke muziek, terwijl andere
zongen, en een aantal van hen, met zilveren schubben en gouden
staarten, vreemde dansen uitvoerden op het witte strand.


[image: Urashima en de Dochter van den Zeekoning]
Urashima en de Dochter van den Zeekoning




Nadat de feestelijkheden geëindigd waren, liet Otohime haar
echtgenoot al de schoonheden en wonderen zien van het paleis haar
vaders. Het grootste wonder van alle was, dat daar een land was, waar
alle jaargetijden te zamen vertoefden.1 Als hij den blik naar het oosten
sloeg, zag Urashima pruimen- en kersenboomen in vollen bloei, terwijl
vlinders met heldere vleugels over de bloesems heenstreken, en in de
verte scheen het, alsof de heldere bloemblaadjes en de vlinders
plotseling waren overgegaan in het gezang van een wonderschoonen
nachtegaal. In het zuiden zag hij boomen in de volle glorie van den
zomer, en hoorde hij het liefelijke geluid van den krekel. Sloeg hij
het oog naar het westen, dan glinsterden de ahornboomen in de takken
van den herfst, zoodat Urashima, als hij een ander geweest was dan een
eenvoudige, nederige visscher, zich het volgende gedicht zou hebben
voor den geest geroepen:



“O, zeg mij toch, Godin van ’t vliedend
najaarslicht,


Aan hoeveel weefgetouwen gij uw taak verricht,


Als gij bekwaam van hand, vuurroode blaadren weeft,


Van d’ ahornboom in ’t beeld, dat gij ons
vriendlijk geeft,


En alle heuvelen met kleurenpracht bezaait,


Een wellust voor het oog, bij iedren wind, die
waait!”




Naar Clara A. Walsh.


Het was inderdaad een “rijk borduurwerk”, want toen
Urashima zich naar het noorden richtte, zag hij een groote
uitgestrektheid, onder sneeuw bedolven, en een ontzaglijken vijver, met
ijs bedekt. Alle jaargetijden vertoefden te gelijker tijd in het
schoone land, waar de Natuur haar onbegrensde rijkdommen aan schoonheid ten
volle had ten toon gespreid.


Nadat Urashima drie dagen in het Paleis van den Zeekoning had
vertoefd en een aantal wonderbaarlijke zaken had gezien, herinnerde
hij zich
plotseling zijn bejaarde ouders en gevoelde hij een sterk verlangen,
dezen te gaan opzoeken. Toen hij naar zijn vrouw toeging en haar op de
hoogte stelde van zijn verlangen, om naar huis terug te keeren, begon
Otohime te weenen, en trachtte zij hem te overreden, nog een dag te
wachten. Maar Urashima wilde in die zaak niet toegeven. “Ik moet
gaan,” zeide hij, ”maar ik zal u slechts één dag alleen
laten. Ik zal weer terugkomen, mijn lieve vrouw.”





De thuiskomst van Urashima.


Toen gaf Otohime haar echtgenoot een geschenk ter herinnering aan
hun liefde. Het heette de Tamate-Bako (“Doos van de
Juweelen Hand”). Zij zeide hem, dat hij onder geen omstandigheden
de doos mocht openen, en Urashima nam afscheid, na beloofd te hebben
haar wensch te volbrengen, besteeg een groote schildpad, en was spoedig
in zijn eigen land teruggekeerd. Te vergeefs zag hij uit naar het huis
van zijn vader. Geen spoor was daarvan meer te bekennen. De hut was
verdwenen, alleen de kleine rivier was overgebleven.


Zeer verbaasd vroeg Urashima een voetganger naar bijzonderheden, en
hij vernam van dezen, dat een visschersknaap, Urashima genaamd, drie
honderd jaar geleden in zee was gevallen en was verdronken, en dat zijn
vader, broeders en hun kleinkinderen reeds lang ter ruste gegaan waren.
Daarna herinnerde zich Urashima plotseling, dat het rijk van den
zeekoning een goddelijk land was, waar een dag naar menschelijke
berekening drie honderd jaar duurde.


De gedachten van Urashima waren uiterst somber, want allen, die hij
op aarde had liefgehad, waren gestorven. Daarna hoorde hij het ruischen der
zee, en herinnerde zich de liefelijke Otohime, en het land, waar de
jaargetijden zich vereenigden en een viervoudig praalvertoon van hun
schoonheid maakten—het land, waar boomen smaragden tot bladeren
en robijnen tot bessen hadden, waar de visschen lange gewaden droegen
en zongen, dansten en speelden. De zee klonk luider in de ooren van
Urashima. Riep Otohime hem? Maar geen weg opende zich voor hem, geen
welwillende schildpad kwam op het tooneel, om hem te dragen naar de
plaats, waar zijn vrouw hem wachtte. “De doos! de doos!”
zeide Urashima zacht, “als ik dat geheimzinnige geschenk van mijn
vrouw open, kan het misschien wel den weg openbaren.”


Urashima maakte den roodzijden draad los, en langzaam, met vrees in
het hart, tilde hij het deksel van de doos op. Plotseling kwam er een
kleine witte wolk uit; deze bleef een oogenblik toeven, en rolde toen
ver weg over de zee. Maar een heilige belofte was verbroken, en
Urashima veranderde van een schoonen jongeling in een gerimpelden
grijsaard. Hij strompelde vooruit, terwijl zijn witte haren en baard in
den wind fladderden. Hij keek uit naar de zee, en viel toen dood op het
strand.


Chamberlain schrijft: “Het graf van Urashima, met zijn hengel,
de doos, hem door het meisje geschonken, en twee steenen, die groote
waarde moeten bezitten, worden nog altijd in één der
tempels te Kanagawa vertoond.”





Het Land van de Ochtendkalmte.


Chosen, het Land van de Ochtendkalmte, was de oude naam voor Korea2, en hoe
poëtisch die naam moge zijn, zij was volstrekt niet van toepassing
op den feitelijken toestand. In zijn vroegere geschiedenis was het een
land, tegen zich zelf verdeeld, en later ondervond het de ellende van
de invallende legers van China en Japan, daargelaten nog de kleine
schermutselingen met andere landen. Ongetwijfeld is er een zekere
pathetische kalmte in het Korea van onzen tijd, maar het is de kalmte
van een reeds lang overwonnen en vervolgde natie. Het ligt nu in de
hand van Japan, of de Koreanen weer uit de lijfeigenschap zullen
verrijzen en weer iets van die oude kloekmoedigheid zullen
terugkrijgen, die eertijds een zoo op den voorgrond tredend kenmerk was
van de mannen uit het noorden van dat land.


Reeds lang geleden kwam Korea onder de betoovering van de Chineesche
beschaving, en nog steeds gevoelt het volk de nawerking daarvan. Japan
ontleende aan Korea, wat Korea aan China had ontleend. Omdat Japan,
toen het alles had uitgeput, wat het van Korea en China kon leeren,
zijn blikken naar het westen richtte, werd het na verloop van tijd, nu
ook de voortgaande stroom van gedachten en daden krachtig door de
Japanners bleef vloeien, een wereldmacht, terwijl Korea een rampzalig
voorbeeld bleef van een bijna volkomen stilstaand land.


Toen Japan er in geslaagd was Korea te overtuigen, dat alleen Japan
haar trouwe gids kon zijn, kwam Rusland als een dief in den nacht en
plaatste een militaire voorpost te Wiju. Daaruit kwam de
Russisch-Japansche oorlog voort, en Korea werd een Japansche kolonie,
een proefveld voor sociale en politieke hervormingen. Japan had langen
tijd op Korea gewacht. Moge het tenslotte blijken, niet een woelig en
oproerig land, maar inderdaad het Land van de Ochtendkalmte te zijn.
Korea heeft in het verleden meegewerkt aan de grootheid van Japan, door
het in aanraking te brengen met den godsdienst, de kunst en de
letterkunde van China. Het is nu de beurt van Japan, een verarmd land
te helpen, en als de Ochtendkalmte verbonden is met de Rijzende Zon,
moet er vrede en voorspoed in het nieuwe grondgebied van Japan
heerschen.


Longford schrijft in De Geschiedenis van Korea met betrekking
tot den inval van Keizerin Jingo: “Dr Aston.... zet met
minachting het geheele verhaal als een mythe op zijde, en zegt, dat het
berust op twee geheel verschillende geschiedkundige feiten—dat er
ten tijde van den beweerden inval een Keizerin van Japan was, een vrouw
met een krachtigen wil en met groote bekwaamheid, en dat er niet
één, maar verschillende Japansche invallen in Korea
plaats grepen, hoewel in latere tijdperken, toen de Japanners niet meer
steeds zoo voortreffelijk slaagden, als zij beweren, dat bij die
Keizerin het geval was.” Wij geven hier de schilderachtige
legende van Japans eersten inval in Korea.





De getijde-juweelen.


In zekeren nacht had Keizerin Jingo, toen zij in haar tent lag te
slapen, een vreemden droom. Zij droomde, dat een geest haar naderde en
haar vertelde van een wonderbaarlijk land, een land in het westen, dat
rijk was aan schatten van goud en zilver, een oogverblindend land,
schoon te aanschouwen, als een prachtige vrouw. De geest vertelde haar,
dat de naam van dat land Chosen (Korea) was, en dat het aan Japan zou
kunnen toebehooren, als dit wilde optrekken en dat rijke land wilde
veroveren.


Den volgenden dag stelde Keizerin Jingo haar echtgenoot op de hoogte
van haar droom; maar de Keizer, een onverstandig man, en laag bij den
grond, geloofde niet in droomen. Daar zijn vrouw hem echter bleef
voortdrijven in de richting van dat in zijn oog dwaze plan, beklom hij
een hoogen berg, en ziende in de richting der ondergaande zon, zag hij
in het westen geen land. Toen de Keizer van den berg was neergedaald,
deelde hij zijn vrouw mede, dat hij in geen geval zijn toestemming
wilde geven, om een inval te doen in een land en dat te trachten te
veroveren, waarvan het bestaan alleen zou moeten blijken uit een
verwarden droom. Maar de Goden waren vertoornd op den Keizer, en
spoedig nadat hij zijn toestemming had geweigerd, sneuvelde hij in een
veldslag. 





Het Geschenk van Drakenkoning.


Toen de Keizerin Jingo alleenheerscheres werd, besloot zij het land
op te zoeken, waarvan zij in haar droom had gehoord; maar daar zij
besloten was haar krijgstocht niet tot een onbeduidende en tamme zaak
te maken, deed zij een beroep op den Berggeest, om haar hout en ijzer
voor haar schepen te leveren. De Geest der Velden schonk haar rijst en
granen voor haar leger, terwijl de Geest van het Gras haar hennep voor
touwen schonk. De God van den Wind was haar plan welgezind, en
beloofde, haar schepen naar Korea te blazen. Al de geesten kwamen voor
den dag in overeenstemming met de wenschen van Keizerin Jingo, behalve
Isora, de Geest van het Zeestrand.


Isora was een luie knaap, en toen hij eindelijk boven de golven der
zee voor den dag kwam, deed hij dit zonder een rijke toerusting, want
hij was bedekt met slijk en schelpen, en zeegras bedekte zijn
onoogelijke persoonlijkheid. Toen de Keizerin hem zag, beval zij hem,
naar den Drakenkoning te gaan en hem te vragen, haar de
Getijde-Juweelen te schenken.


Isora gehoorzaamde, dook in het water neer, en stond dadelijk voor
den Drakenkoning, wien hij zijn verzoek deed. De Drakenkoning nam de
Getijde-Juweelen uit een mand, plaatste die op een groote schelp, en
beval Isora, dadelijk met dit kostbare geschenk naar Keizerin Jingo
terug te keeren.


Isora sprong uit het paleis van zijn meester naar de oppervlakte der
zee, en Keizerin Jingo plaatste de Getijde-Juweelen in haar gordel.





De Tocht.


Toen nu de Keizerin den Juweel van het Rijzende Water en dien van
het Vallende Water had gekregen, liet zij drieduizend schepen bouwen en
van stapel loopen, en aanvaardde zij in de tiende maand haar grooten
tocht. Haar vloot was nog niet ver van de kust, toen een hevige storm
opstak, zoodat de schepen tegen elkander
botsten en naar alle waarschijnlijkheid op den bodem der zee zouden
zinken. De Drakenkoning beval echter groote zeemonsters, ter hulp te
snellen; sommigen tilden de schepen op hun groote ruggen, anderen
stutten hun koppen tegen de achterstevens van een aantal schepen, of
duwden ze zoo door een bewogen zee voort, die de schepen bijna zou
hebben teruggedreven naar de plaats van vertrek. Machtige
drakenvisschen verleenden daarbij hun hulp, door van achteren te duwen
en te blazen, door de scheepskabels in hun bek te houden en zoo de
schepen met verbazende snelheid voort te sleepen. Zoodra de storm
bedaard was, verdwenen de zeemonsters en de drakenvisschen.





Het wegwerpen der Getijde-Juweelen.


Eindelijk zagen Keizerin Jingo en haar leger de verwijderde bergen
van Korea boven den horizon verrijzen. Toen zij de kust naderden,
bemerkten zij, dat het geheele Koreaansche leger op het strand stond
met hun schepen, gereed om van stapel te loopen op het eerste bevel.
Zoodra de Koreaansche schildwachten de Japansche vloot zagen, gaven zij
bevel aan boord te gaan, en onmiddellijk schoot een groote menigte
oorlogsschepen over het water.


De Keizerin zag dit alles met ongestoorde kalmte aan. Zij wist, dat
de overwinning of de nederlaag van haar leger geheel in haar macht lag.
Toen de Koreaansche schepen haar vloot naderden, wierp zij den juweel
van het Vallende Water in zee. Zoodra deze het water had aangeraakt,
liep het water van onder de kielen der Koreaansche schepen weg, zoodat
zij op droog land strandden. De Koreanen, die aan geen toovenarij
dachten en die meenden, dat hun toestand het gevolg was van de eb, en
bovendien, dat de Japansche schepen moesten te gronde gaan, sprongen
van hun schepen en vlogen over het zand. Doch nu spanden de Japansche
boogschutters hun bogen, en een dichte wolk van pijlen vloog door de
lucht, en doodde honderden vijanden. Toen de Koreanen in de onmiddellijke
nabijheid van de Japansche schepen gekomen waren, wierp de Keizerin den
Juweel van het Rijzende Water in het water. Onmiddellijk kwam een
groote golf aanrollen, en verwoestte bijna het geheele Koreaansche
leger. Het was nu voor de Japanners gemakkelijk, te landen en het land
te veroveren. De koning van Korea gaf zich over, en de keizerin keerde
naar haar eigen land terug, beladen met zijde en juweelen, boeken en
schilderijen, tijgervellen en kostbare gewaden. Toen de
Getijde-Juweelen door de Keizerin waren weggeworpen, bleven zij niet
lang op den bodem van den oceaan liggen. Isora nam ze haastig op en
bracht ze terug naar den Drakenkoning.





Prins Ojin.


Kort na den terugkeer van Keizerin Jingo, schonk zij het leven aan
een zoon, Ojin genaamd. Toen Ojin was opgegroeid tot een schoonen en
verstandigen jongen, deed zijn moeder hem het verhaal van de
wonderbaarlijke Getijde-Juweelen, en drukte den wensch uit, dat ook hij
ze in zijn bezit zou krijgen, opdat hij eer en roem aan Japan zou
brengen.


Op zekeren dag nam de Eerste Minister, van wien verhaald werd, dat
hij driehonderd zestig jaar oud was en de raadgever van niet minder dan
vijf Mikado’s was geweest, Ojin met zich mede in een keizerlijk
oorlogsschip. Het schip gleed over de zee met zijn goudzijden zeilen.
De Eerste Minister riep met luider stem den Drakenkoning toe, den
jeugdigen Ojin de Getijde-Juweelen te geven.


Onmiddellijk begonnen de golven rondom het schip vreeselijk te
schuimen, en onder donderend geweld verscheen de Drakenkoning zelf, met
een levend schepsel van een vervaarlijk uiterlijk, tot helm. Daarna
verrees uit het water een ontzaglijke schelp, waarin de
Getijde-Juweelen in de diepte glinsterden. Na die juweelen te nebben
aangeboden onder het houden van een korte toespraak, keerde hij weer
naar zijn machtig groen koninkrijk terug. 





Het Dooden van de Zeeslang.3


Oribe Shima had den grooten vorst Hojo Takatoki beleedigd en was ten
gevolge daarvan naar Kamishina, één der Oki-eilanden
verbannen, en gedwongen zijn schoone dochter Tokoyo te verlaten, die
hij innig lief had.


Eindelijk kon Tokoyo de scheiding niet langer uithouden, en besloot
zij haar vader op te zoeken. Daarom ondernam zij een groote reis, en
toen zij te Akasaki, in de provincie Hoki, was gekomen, van welke
kustplaats de Oki-eilanden bij helder weder zichtbaar waren, smeekte
zij verschillende visschers, haar naar haar bestemming te roeien. Maar
de visschers lachten haar uit, en raadden haar aan, haar dwaas plan op
te geven en naar huis terug te keeren. Het meisje wilde echter niet
naar hun raad luisteren, en tegen het invallen van den nacht besteeg
zij het kleinste vaartuig, dat zij kon vinden, en door middel van een
gunstigen wind en voortdurend roeien, kwam het dappere meisje eindelijk
in één der rotsachtige inhammen der Oki-eilanden.


Dien nacht sliep Tokoyo vast, en des morgens nam zij voedsel tot
zich. Toen zij haar maaltijd had geëindigd, vroeg zij een
visscher, waar zij haar vader kon vinden. “Ik heb nooit van Oribe
Shima hooren spreken”, antwoordde de visscher, “en als hij
verbannen is, raad ik u aan, u van verder onderzoek te onthouden, daar
het anders wel uw beider dood ten gevolge zou kunnen hebben.”


Dien nacht sliep de treurige Tokoyo aan den voet van een altaar, aan
Buddha gewijd. Haar slaap werd spoedig verstoord door handgeklap, en
toen zij opkeek, zag zij een weenend meisje gekleed in een wit gewaad,
terwijl een priester naast haar stond. Op het oogenblik waarop de
priester het meisje over de rotsen in de bulderende zee wilde werpen,
sprong Tokoyo op en hield het meisje bij den arm. 


De priester vertelde, dat in dien nacht, den dertienden Juni, de
Slangengod, bekend onder den naam van Yofuné-Nushi, een jong
meisje als offer opeischte, en dat, als dit jaarlijksche offer niet
werd gebracht, de God vertoornd werd en vreeselijke stormen
veroorzaakte.


“Goede Heer,” zoo sprak Tokoyo, “ik ben blijde,
dat ik de gelegenheid heb gehad het leven van het arme meisje te
redden. Gaarne bied ik mij zelf in haar plaats aan, want ik ben droevig
van gemoed, omdat ik niet in staat ben geweest mijn vader te vinden.
Geef hem dezen brief, want mijn laatste woorden van liefde en afscheid
zijn aan hem gewijd.”


[image: Tokoyo en de Zee-Slang]
Tokoyo en de Zee-Slang




Na aldus te hebben gesproken, nam Tokoyo het witte gewaad van het
meisje, en hulde zich daarin, en nadat zij gebeden had tot het beeld
van Buddha, plaatste zij een kleinen dolk tusschen de tanden en wierp
zij zich in de stormachtige zee. Zij zonk neer in het door de maan
verlichte water, totdat zij kwam in een groot hol, waar zij een
standbeeld zag van Hojo Takatoki, die haar armen vader in ballingschap
had gezonden. Zij was op het punt het beeld op haar rug te binden, toen
een groote witte slang uit het hol kroop, met nijdig glinsterende
oogen. Tokoyo, die begreep, dat dit schepsel niemand anders was dan
Yofuné-Nushi, trok haar dolk en stak dien in het rechter oog van
den God. Die onverwachte aanval was oorzaak, dat de slang zich in het
hol terugtrok, maar de dappere Tokoyo ging de slang achterna en bracht
haar een tweeden steek toe, en wel nu in het hart van het dier. Een
oogenblik strompelde Yofuné-Nushi blindelings voort, maar
onmiddellijk daarna viel het dier met een kreet van pijn dood op den
bodem van het hol neer.


Tijdens dit avontuur stonden de priester en het meisje op de rotsen,
en keken naar de plek, waar Tokoyo verdwenen was, terwijl zij innig
baden voor den vrede van haar droevige ziel. Toen zij daar stonden te
bidden, zagen zij Tokoyo aan de oppervlakte van het water komen,
terwijl zij een beeld droeg en een ontzaglijk monster,
dat op een visch geleek. De priester kwam haastig het meisje te hulp,
trok haar op het strand, plaatste het beeld op een hooge rots en maakte
zich meester van het lichaam van de Witte Zeeslang.


Na verloop van tijd werd die merkwaardige geschiedenis ter kennis
gebracht van Tameyoshi, den bestuurder van dit eiland, die op zijn
beurt het vreemde avontuur aan Hojo Takatoki mededeelde. Takatoki
echter had geruimen tijd geleden aan een ziekte, die de bekwaamheid der
geleerdste geneesheeren had getart; het bleek nu, dat hij zijn
gezondheid terugkreeg juist op het oogenblik, waarop zijn beeld, dat
door den één of anderen balling was vervloekt geworden en
in zee geworpen, weer te voorschijn was gekomen. Toen Hojo Takatoki
vernam, dat het dappere meisje de dochter was van den verbannen Oribe
Shima, zond hij hem met den grootsten spoed naar zijn eigen woonplaats
terug, waar hij nog langen tijd met zijn dochter in vrede en voorspoed
leefde.





De Geest van het Zwaard.


In zekeren nacht ging een jonk voor anker liggen bij Kaap Fudo, en
nadat verschillende voorbereidselen gemaakt waren, vielen zoowel de
kapitein, Tarada genaamd, als de bemanning op dek in slaap. Tegen het
uur van middernacht werd Tarada gewekt door een vreemd stommelend
geluid, dat van den bodem der zee scheen voort te komen. Toen hij
toevallig keek in de richting van den boeg van het schip, zag hij een
mooi meisje, gekleed in het wit, terwijl van haar een glinsterend licht
uitstraalde.


Toen Tarada zijn bemanning had gewekt, naderde hij het meisje, dat
zeide: “Mijn eenige wensch is weer naar de aarde terug te
keeren.” Na die woorden te hebben gesproken, verdween zij
tusschen de golven.


Den volgenden dag ging Tarada aan land, en vroeg aan verscheidene
personen, die in Amakura woonden, of zij wel eens gehoord hadden van
een prachtig meisje, als het ware badend in een phosphoresceerend
licht. Één der dorpsbewoners antwoordde het volgende:
“Wij hebben het meisje, dat gij beschrijft, nooit gezien, maar
eenigen tijd geleden werden wij verontrust door stommelende geluiden,
die afkomstig schenen te zijn van Kaap Fudo, en van dat oogenblik af
hebben die geheimzinnige geluiden veroorzaakt, dat geen visch onze baai
is binnengekomen. Het is mogelijk, dat het meisje, dat gij gezien hebt,
de geest van het ééne of andere arme meisje is geweest,
dat in zee is verdronken, en dat het geluid, dat wij hoorden, niets
anders is dan de toorn van den Zeegod over het feit, dat een lijk of
menschelijke beenderen het water verontreinigen”.


Daarop werd besloten, dat de stomme Sankichi in zee zou duiken, en
elk lijk, dat hij daar zou vinden, naar boven zou brengen. Daarop ging
Sankichi aan boord van de jonk van Tarada, en na van zijn vrienden
afscheid te hebben genomen, dook hij in het water onder. Hij zocht
nauwlettend, maar kon geen spoor van een lijk of van menschelijke
beenderen ontdekken. Eindelijk echter ontdekte hij iets, dat geleek op
een zwaard, in zijde gewikkeld, en toen hij het omhulsel losmaakte,
vond hij, dat het inderdaad een zwaard was, schitterend helder en
zonder een enkele vlek of eenig gebrek. Sankichi kwam naar de
oppervlakte terug en werd dadelijk aan boord opgenomen. De arme man
werd voorzichtig op het dek gelegd, maar hij viel van uitputting flauw.
Zijn koud lichaam werd haastig gewreven en vuren werden aangestoken. Na
zeer korten tijd kwam Sankichi weer bij kennis, en kon hij het zwaard
laten zien, en bijzonderheden omtrent zijn avonturen mededeelen.


Een ambtenaar, Naruse Tsushimanokami genaamd, was van meening, dat
het zwaard een heilige schat was, en op zijn aanbeveling werd het
geplaatst in een tempel, en aan Fudo gewijd. Sankichi bewaakte het
kostbare wapen met de grootste trouw, en Kaap Fudo werd
bekend onder den naam van de Kaap van het Zwaard der Vrouw. Tot vreugde
der visschersbevolking, kwamen de visschen, nu de geest van het wapen
was tevreden gesteld, weer in de baai terug.





De Liefde van O Cho San.



”’t Is vandaag de tiende Juni. Vall’
in stroomen neer de regen!


Want ik zou mijn teer beminde O Cho San zoo gaarne
ontmoeten.”




Naar R. Gordon Smith.


Op het afgezonderde eiland Hatsushima, dat beroemd is om zijn 
suisenn (narcissen), leefde eens een prachtig schoon meisje, Cho
genaamd, en al de jongelieden van het eiland verlangden vurig, met haar
te huwen. Op zekeren dag ging de schoone Shinsaku, die vrijmoediger was
dan de overige jongelieden, naar Gisuke, den broeder van Cho, en zeide
hem, dat hij zoo vurig verlangde, diens schoone zuster te huwen. Gisuke
maakte geen tegenwerpingen, en nadat de vrijer vertrokken was, liet hij
Cho bij zich komen en zeide: “Shinsaku wenscht uw echtgenoot te
worden. Ik houd van den visscher en ben van meening, dat ge, als gij
met hem trouwt, een goed huwelijk zult doen. Ge zijt nu achttien jaar
oud, en het is dus hoog tijd dat ge trouwt.”


O Cho San kon zich volkomen vereenigen met de meening van haar
broeder, en afgesproken werd, dat het huwelijk drie dagen later zou
worden voltrokken. Ongelukkig waren die dagen juist dagen van
tweedracht op het eiland, immers toen de overige vrijers onder de
visschers het nieuws hoorden, begonnen zij den vroeger zoo populairen
Shinsaku te haten, en bovendien verwaarloosden zij hun werk door hun
voortdurende onderlinge gevechten. Die betreurenswaardige tooneelen
wierpen een zóó donkere schaduw op het eertijds zoo
gelukkige eiland Hatsushima, dat O Cho San en haar minnaar besloten,
dat zij ter wille van den algemeenen vrede liever niet zouden trouwen.



Dit edele offer had echter niet de gewenschte uitwerking, immers de
dertig minnaars bleven elkander nog bevechten en verwaarloosden nog
altijd hun beroep. O Cho San besloot toen, een nog grooter offer te
brengen. Zij schreef teedere afscheidsbrieven aan haar broeder en aan
Shinsaku, en na dien bij den slapenden Gisuke te hebben achtergelaten,
sloop zij stil het huis uit in een stormachtigen nacht op den
10den Juni. Zij deed groote steenen in haar schoone mouwen,
en wierp zich toen in zee.


Den volgenden dag lazen Gisuke en Shinsaku de brieven, die zij van O
Cho San hadden ontvangen, en door smart overweldigd, zochten zij het
strand af, waar zij de strooien sandalen van Cho vonden. De beide
mannen waren toen overtuigd, dat het schoone meisje zich werkelijk van
het leven had beroofd, en korten tijd daarna werd haar lichaam uit de
zee aangespoeld, waarna het begraven werd. Op haar graf plaatste
Shinsaku veel bloemen, terwijl hij voortdurend weende.


Op zekeren avond besloot Shinsaku, die niet in staat was langer zijn
smart te dragen, zich van het leven te berooven in de meening, dat hij
dan den geest van O Cho San zou ontmoeten. Terwijl hij een tijd lang
toefde bij het graf van het meisje, meende hij haar witten geest te
zien, en terwijl hij herhaaldelijk haar naam fluisterde, rende hij naar
haar toe. Op dit oogenblik kwam Gisuke, door het leven wakker geschrikt
het huis
uit, en vond hij Shinsaku, die zich vastklemde aan het graf van zijn
geliefde.


Toen Shinsaku zijn vriend verhaald had, dat hij den geest van O Cho
San had gezien, en van plan was zich van het leven te berooven, ten
einde voor eeuwig met haar vereenigd te zijn, antwoordde Gisuke aldus:
“Shinsaku, uw liefde voor mijn arme zuster is groot, maar gij
kunt haar het best beminnen, door haar in deze wereld te dienen. Als de
groote Goden u roepen, zult gij haar ontmoeten, maar wacht met
vertrouwen en moed dat oogenblik af, want alleen een dapper en tevens
liefhebbend hart is O Cho San waardig. Laat ons samen een tempel
bouwen en dien aan mijn zuster wijden, en houd uw liefde krachtig en
rein, door nooit met iemand anders te huwen.”


De dertig vrijers, die zoo weinig mannelijk gevoel hadden getoond,
kwamen nu tot het volle bewustzijn van de smart, die zij hadden
veroorzaakt, en om hun berouw te toonen, hielpen zij mede aan den bouw
van den tempel voor het ongelukkige meisje, waar nog tot heden ten dage
den 10den Juni een plechtigheid plaats heeft, waarbij de
geest van O Cho San in den regen verschijnt.





De Geest van den Grooten Awabi.


Den ochtend nadat een groote aardbeving het visschersdorp Nanao had
geteisterd, bleek het, dat op een afstand van enkele mijlen van de kust
een rots was te voorschijn gekomen als het resultaat van de beroering
in de aardkorst, en dat bovendien de zee vreeselijk modderachtig was
geworden. In zekeren nacht voeren een aantal visschers langs de rots,
toen zij vlak bij zich een hoogst merkwaardig licht zagen, dat scheen
naar boven te komen van den bodem der zee, met een glans, die de
helderheid der zon evenaarde. De visschers haalden de roeiriemen binnen
en staarden met ontzaglijke verbazing op het wonderbare schouwspel,
maar toen het licht plotseling vergezeld werd van een dof gerommel,
werden de zeelieden beangst voor een nieuwe aardbeving en keerden zij
met grooten spoed naar Nanao terug.


Den derden dag daarna namen de prachtige stralen uit de diepte in
helderheid toe, zoodat zij, die op het strand van Nanao stonden, ze
duidelijk konden zien, en de bijgeloovige visschers werden al meer en
meer bevreesd. Alleen Kansuke en zijn zoon Matakichi waren moedig
genoeg, om uit visschen te gaan. Op den terugweg bereikten zij het
Rotseiland, en trokken hun vischnet in, toen Kansuki zijn evenwicht
verloor en in zee viel.


Hoewel de oude Kansuke een goed zwemmer was, zakte hij als een steen en
kwam hij niet meer aan de oppervlakte. Matakichi, die dit vreemd vond,
dook in het water, bijna verblind door de geheimzinnige stralen, die
wij reeds beschreven hebben. Toen hij eindelijk den bodem bereikte,
ontdekte hij tallooze awabi (parelschelpen), en in het midden
der groep één van zeer groote afmeting. Van al die
schelpen straalde een schitterend licht uit, en hoewel het onder water
even helder was als in het volle daglicht, kon Matakichi geen spoor van
zijn vader vinden. Eindelijk was hij gedwongen weer naar de oppervlakte
op te stijgen, doch ontdekte toen, dat de ruwe zee zijn boot had
gebroken. Ten slotte echter bereikte hij, zich voortwerkend op een stuk
wrakhout, met behulp van een gunstigen wind en een gunstige strooming,
de kust van Nanao, en deed hij de dorpsbewoners een verslag van zijn
merkwaardige avonturen en van het verlies van zijn ouden vader.


Matakichi, die diep bedroefd was over den dood van zijn vader, ging
naar den ouden dorpspriester en verzocht dien waardigen geestelijke,
dat hij hem als één van zijn leerlingen zou aannemen,
opdat hij met des te beter resultaat voor den geest van zijn vader zou
kunnen bidden. De priester stemde daarin gaarne toe, en ongeveer drie
weken later stevenden zij naar het Rotseiland, waar beiden vurig baden
voor de ziel van Kansuke.


Dien nacht werd de oude priester met een schok wakker en zag hij een
ouden man naast zijn bed zitten. Met een diepe buiging sprak de
vreemdeling aldus: “Ik ben de geest van den Grooten Awabi, en ik
ben meer dan duizend jaar oud. Ik woon in de zee naast het Rotseiland,
en van morgen hoorde ik u bidden voor de ziel van Kansuke. Helaas!
goede priester, uw gebeden hebben een diepen indruk op mij gemaakt,
maar met schaamte en smart beken ik, dat ik Kansuke heb verslonden. Ik
heb mijn volgelingen bevolen ergens anders heen te trekken, en ten
einde te boeten voor mijn misdaad, zal ik mij van mijn ellendig
leven berooven, opdat de parel, die binnen in mij zit, aan Matakichi
kan worden gegeven.” Na die woorden te hebben gesproken, verdween
de geest van den Grooten Awabi plotseling.


Toen Matakichi den volgenden morgen ontwaakte en de blinden opende,
ontdekte hij den ontzaglijken awabi, dien hij bij het Rotseiland
had gezien. Hij nam dien mede naar den ouden priester, die, na het
verhaal van zijn leerling te hebben aangehoord, een verslag gaf van
zijn eigen ondervindingen. De groote parel en de schelp van den 
awabi werden in den tempel geplaatst, en het lichaam werd eerbiedig
begraven. 







1 Zie “De Droom van
Rosei” in Hoofdstuk VII, blz. 101.


2 Zie de Geschiedenis van
Korea, door Joseph H. Longford.


3 Deze legende, en die, welke
in dit hoofdstuk volgen, zijn ontleend aan Oude Sproken en Folklore
van Japan door R. Gordon Smith.








Hoofdstuk XXVIII. Bijgeloof.



Japansch Bijgeloof.


Het hier genoemde onderwerp is van bijzondere beteekenis, daar het
dient, ons aan te wijzen, langs welken weg een aantal mythen en
legenden en meer in het bijzonder folklore, zich hebben ontwikkeld.
Bijgeloof is als het ware het ruwe materiaal, waaruit tallooze vreemde
godsdienstige begrippen zich tot sprookjes hebben ontwikkeld, en een
onderzoek van het onderwerp zal ons doen zien, hoe de geest van den
landman bepaalde bovennatuurlijke krachten tracht tegen te gaan of ze
in het dagelijksch leven tot zijn voordeel tracht te doen strekken. In
deze bladzijden zijn reeds een aantal vormen van bijgeloof vermeld, en
in dit hoofdstuk zullen wij diegene bespreken, welke nog niet elders
behandeld zijn. Het is nauwelijks noodig er op te wijzen, dat al die
voorbeelden van bijgeloof, gekozen uit een rijke bron van vreemde
godsdienstige opvattingen, uit den aard der zaak uiterst primitief
zijn, misschien echter met uitzondering van die, welke in betrekking
staan met de classieke kunst van waarzeggen, die eigen is aan de minder
ontwikkelde standen van Japan.





Menschenoffers.


In voorhistorische tijden bezat de boog, naar men meende,
bovennatuurlijke macht. Op wonderbaarlijke wijze zou hij op het dak in
iemands huis komen, als een teeken, dat de oudste ongehuwde dochter
moest worden opgeofferd. Zij werd dus levend begraven, opdat haar
vleesch door de Godheid der Wilde Dieren kon worden verslonden. Later
echter was de boog niet langer de boodschap van een wreede godheid,
want hij verloor langzamerhand zijn afschuwelijke beteekenis, en is nu
het symbool van veiligheid geworden. Tot op onzen tijd kan men hem
bevestigd zien aan den nok van een dak, en wordt hij beschouwd als een
geluk brengend toovermiddel. 


Wij kennen nog een tweede voorbeeld van menschenoffers in de oude
afstootende gewoonten, om iemand levend te begraven, in de meening, dat
hierdoor de stevigheid van een brug of een kasteel wordt vergroot. In
den ouden tijd, toen gedwongen arbeid aan de orde van den dag was, had
men ongelukkig slechts weinig ontzag voor de heiligheid van het
menschelijke leven. Zij die zonder belooning arbeidden, stonden onder
toezicht van een meedoogenloos opziener, die aan zijn bevelen kracht
bijzette door middel van een speer. Hij was ieder oogenblik gereed
allen te dooden, die lui of in eenig opzicht weerspannig waren, en heel
wat lijken werden in het metselwerk geworpen. Als een rivier moest
worden afgedamd, of een vesting met grooten spoed moest worden gebouwd,
was dit betreurenswaardige gebruik voortdurend in zwang.


Als een nieuwe brug gebouwd werd, waren haar nut en langdurig
bestaan verzekerd, niet alleen door menschenoffers of door smart, maar
somtijds ook door geluk. Het waren alleen menschen van een bijzonder
gelukkige gemoedsstemming, wien werd toegestaan, over een nieuwe brug
te loopen. Het verhaal is bekend, dat de Matsue-brug het eerst werd
overgetrokken door twee vroolijke, oude mannen, die ieder een gezin van
twaalf kinderen hadden, bij welken overtocht zij vergezeld waren van
hun vrouwen, kinderen, kleinkinderen en achterkleinkinderen. Die
vroolijke optocht had plaats onder veel vreugdebetoon en het afsteken
van vuurwerk. Het denkbeeld, dat geluk bijdraagt tot den gelukkigen
bouw en de stevigheid van een Japansche brug, is een aardige gedachte,
maar ongelukkig is de oude brug van Matsue, die nu vervangen is door
een andere, die veel minder schilderachtig is, verbonden met een zeer
onaangename overlevering.


Toen Horiō Yoshiharu Daimio van Izumo werd, vatte hij
het plan op een brug te bouwen over de onstuimige rivier bij Matsue.
Hoewel er heel wat menschen aan werkzaam waren, om zijn wenschen ten
uitvoer te brengen, wilde het werk niet vlotten. Tallooze groote
steenen werden in het voortsnellende water geworpen met de bedoeling,
daardoor een stevigen grondslag te leggen, waarop de pijlers moesten
worden opgetrokken, maar een groot aantal steenen spoelden weg, en
zoodra de brug een tastbaren vorm begon aan te nemen, werd hij door den
bruisenden stroom vernield. Men meende, dat de geesten van den stroom
vertoornd waren, en men achtte het noodig, ten einde die te verzoenen,
een menschenoffer te brengen. Daarom werd een man levend begraven onder
de middelsten pijler, waar het water het onstuimigst was. Toen dat
geschied was, vorderde het werk voorspoedig, en gedurende driehonderd
jaar bleef de brug ongeschonden. Het ongelukkige slachtoffer was
Gensuke, en dit was dan ook de naam, aan den middelsten pijler gegeven.
Men verhaalt, dat in nachten, waarin de maan niet schijnt, een
geheimzinnig rood licht van dien pijler uitstraalt—de
spookachtige uitstroomingen van den armen Gensuke.





Classieke waarzeggerij.


Een der meest populaire vormen van Japansch bijgeloof hangt samen
met waarzeggerij, en de leer van Confucius heeft niet weinig
bijgedragen tot haar populariteit. De Yih-King, of “Boek
der Veranderingen”, is de voornaamste bron dier kunst, en
Confucius besteedde zóóveel tijd aan de studie van dit
geheimzinnige werk, dat, naar men verhaalt, de lederen riemen, die
gebruikt werden om de bladen bijeen te houden, tijdens zijn leven
driemaal moesten worden hernieuwd. Die Yih-King werd begonnen
door Fu Hsi, tweeduizend jaar vóór de geboorte van
Christus, en Confucius voegde daar veel nieuwe bouwstoffen aan toe. Een
meer ingewikkelde wijze, om de toekomst te lezen dan door middel van
een groot aantal verschillende figuren, kan men zich niet voorstellen.
Een zóó ingewikkeld stelsel van waarzeggen werd uit den
aard der zaak uitsluitend de wetenschap van enkele uitverkoren
geleerden, maar na verloop van tijd onderging het verschillende
wijzigingen. Het verloor tot op zekere hoogte zijn meest classiek
uiterlijk, en een groot aantal Japansche waarzeggers traden in het land
op, die voor een gering loon in de toekomst lazen, en dat wel zonder
den stempel te dragen van een diepe studie in den Yih-King. Een
betrekkelijk eenvoudige vorm van waarzeggen is die, waarbij vijftig
staafjes gebruikt worden, die op een bijzondere wijze worden door
elkander geschud, en de wijze, waarop ten slotte de staafjes
gerangschikt liggen, geeft het antwoord op de gestelde vragen. Een
aantal van de tegenwoordige waarzeggers in Japan zijn niets anders dan
kwakzalvers, die gebruik maken van de lichtgeloovigheid van hen, die
hun diensten inroepen, zonder dat zij goed op de hoogte zijn van de
kunst, die zij uitoefenen. Maar in oude tijden stond het waarzeggen met
gewijde ceremonies in verband. Het was voor den waarzegger, evenals
voor den ouden wapensmid, noodzakelijk zich voor zijn taak voor te
bereiden. Van hem werd geëischt, dat hij zijn lichaam met de
grootste zorg reinigde, dat hij in een afgezonderd vertrek ging zitten
en het ingewikkelde proces van het schudden der staafjes met
eerbiedigen geest volbracht. Op een bepaald oogenblik moest hij zijn
oogen sluiten, een tijdlang den adem inhouden en zijn gedachten
concentreeren op het waarzeggen; de oude waarzegger toch meende,
evenals de oude Shinto priester, dat hij het bovennatuurlijke te hulp
riep.





Andere vormen van waarzeggerij.


Bij andere vormen van waarzeggerij, die geen deskundige verklaring
vereischen, meent men, dat de toekomst kan worden geopenbaard door de
barsten en lijnen van het bot van een eenigszins verbranden reebout,
een methode, die veel overeenkomst heeft met de oude Engelsche gewoonte
van voorspellen uit botten van dieren. Het was niet altijd gemakkelijk,
een reebout te krijgen, en daar de barsten en andere teekenen van meer
belang waren dan het bot zelf, gebruikte men na verloop van tijd
gebrande schalen van schildpadden. Daar haarkammen meestal van dat
materiaal waren vervaardigd, was een vrouw, door haar kam te laten
verkolen, in staat de lijnen te lezen en zoo de trouw en andere
eigenschappen van haar minnaar te leeren kennen. Meisjes waren gewoon
in de toekomst te lezen, en na te gaan, wat deze voor haar in den
schoot had, door laat in den avond uit te gaan en de losse opmerkingen
van voorbijgangers met elkander te verbinden. Deze wijze van
voorspellen is bekend onder den naam van tsuji-ura, maar zij is
volstrekt niet uitsluitend aan Japan eigen, want zij wordt ook nog
dikwijls in Europa, voornamelijk in Engeland, door bijgeloovige
menschen toegepast. Een verliefd meisje trachtte te ontdekken, of haar
liefde wel of niet beantwoord werd, door een stok in den grond te
plaatsen, en dien met verschillende offers te omgeven, ter wijl zij
lette op de gesprekken van reizigers, welke dien kant uitkwamen.1 Een latere en
meer uitgewerkte ontwikkeling van dien vorm van waarzeggen vereischte
drie meisjes, en de gebruikte methode was deze: De jonge meisjes gingen
naar een kruispunt van wegen, en herhaalden driemaal een smeekbede aan
den God der Wegen. Als zij die Godheid hadden aangeroepen, wierpen zij
rijst op den grond, immers rijst heeft de macht, kwade geesten te
verdrijven. De meisjes wreven daarna haar vingers tegen de tanden van
een borstel van beukenhout, omdat tsuge, het Japansche woord
voor beukenhout, tevens “vertellen” beteekent. Na die
voorbereidselen ging ieder van haar in een verschillenden stand staan,
en voegden zij de opmerkingen der voorbijgangers tot één
geheel samen. Somtijds werd ook een tijding omtrent de toekomst
ontvangen, terwijl hij, die iets omtrent de toekomst wilde weten, onder een
brug stond en luisterde naar het getrappel der voeten, en somtijds ook
meende men, dat een priester die al inademend floot, het
ééne of andere voorteeken kon openbaren.





Ongelukkige Jaren en Dagen.


Men meent, dat bepaalde levensperioden bijzonder ongelukkig zijn.
Het vijf en twintigste, twee en veertigste en één en
zestigste jaar in het leven van een man worden als ongelukkig
beschouwd, terwijl de ongelukkige jaren van het leven eener vrouw het
negentiende, drie en dertigste en zeven en dertigste zijn. Ten einde
gedurende die perioden rampen te voorkomen, is het noodzakelijk veel
tijd te besteden aan godsdienstige oefeningen. Mannen en vrouwen wordt
afgeraden, een reis te ondernemen tijdens het zestiende, vijf en
twintigste, vier en dertigste, drie en veertigste, twee en vijftigste
en één en zestigste jaar. Als bijgeloovige vrouwen een
nieuw kleedingstuk wenschen te vervaardigen, spreken zij een
tooverspreuk uit en strooien zij later drie snuifjes zout op de mouw
bij den schouder. Geen vrouw kon zonder nadeel haar naald gebruiken op
een “apen” dag, maar veel liever moest zij daarvoor een
“vogel” dag gebruiken. Indien het werk op den
eerstgenoemden dag ondernomen wordt, is er gevaar voor, dat het kleed
scheurt of verbrandt; maar als het gewaad op den laatstgenoemden dag
wordt vervaardigd, zal het de schoonheid en duurzaamheid hebben van de
veeren van een vogel.





Kinderen.


Als een tand van een kind uitvalt, wordt die onder de dakpannen
weggeworpen, met den wensch, dat hij vervangen wordt door dien van een
boozen geest. Somtijds wordt de tand van een kleinen jongen of een jong
meisje op den grond geworpen met het verzoek, dat die vervangen wordt
door dien van een rat. Kinderen zijn tegen nachtmerrie beveiligd, als
het woord “hondje” op hun voorhoofd wordt geschreven; en als
aan die voorzorg nog is toegevoegd een teekening van den Baku,
Eter van Droomen, zal het zeker zijn, dat de slaap van den kleinen van
rustigen aard zal zijn. Het woord “hond” op het voorhoofd
van een kind geschreven, is een beveiliging tegen de betoovering door
vossen en dassen.


Sommige kunstmiddeltjes, die den roep hebben kinderziekten te
genezen, zijn hoogst merkwaardig. Bloed, uit een hanekam getapt,
geneest een slechte spijsvertering, terwijl uitslag op het hoofd kan
verdreven worden door herhaaldelijk de volgende woorden uit te spreken:
“In de lange lentedagen kan het onkruid verwijderd worden, maar
in den tuin moet het oogenblikkelijk uitgeroeid worden.” Zelfs
een Japansche zuigeling huilt van tijd tot tijd, maar als een rood
zakje, dat hondenhaar bevat, aan zijn rug is vastgemaakt, zal het
oogenblikkelijk ophouden te huilen en zal het klagende geween plaats
maken voor glimlachjes. Blindheid is dikwijls het gevolg van pokken,
maar die ramp kan vermeden worden, door zeven erwten in een put te
werpen, onder het opzeggen van zeven gebeden, en daarna al het water
uit den put te scheppen.





Toovermiddelen.


Een groot aantal Japansche toovermiddelen bestaan uit stukjes
papier, die een opschrift dragen, dat ten doel heeft rampen af te
weren. Een ander middel is een papier, beschreven met den naam van een
godheid. Men geeft het den vorm van een lange strook, die door de arme
lieden aan den buitenkant van hun woningen wordt bevestigd, terwijl
zij, die niet tegen armoede hebben te kampen, het beschouwen als een
deel van het huiselijk altaar. De afdruk van de hand van een kind, die,
zooals Chamberlain schrijft, verkregen wordt door de hand eerst met
inkt te bevochtigen en haar daarna op een vel papier te drukken, weert,
zooals gezegd wordt, kwade invloeden af. Brokstukken van tempels,
rijstkorrels, die zóó gesneden zijn, dat zij de Geluksgoden
voorstellen, kleine sutra’s, copieën van den
voetafdruk, van Buddha, en een aantal ander vreemde invallen, behooren
tot de veelvuldige Japansche toovermiddelen.





Het wenkende Blad.


Er is een zekere Japansche boom, tegashiwa genaamd, waarvan
de bladeren in vorm eenige overeenkomst hebben met een hand. In oude
tijden kreeg een samurai, als hij verplicht was zijn huis te
verlaten, onmiddellijk vóór zijn vertrek een tai
(baars), die werd opgediend op een blad van een tegashiwa-boom.
Dit was zijn afscheidsmaal, en als de samurai den visch had
gegeten, werd het blad boven de deur gehangen, waarbij de gedachte
voorzat, dat dit hem op reis zou doen behouden blijven en hem weer
veilig naar huis zou doen terugkeeren. Het was niet zoozeer de vorm als
wel de beweging van het tegashiwa-blad, die aanleiding gaf tot
die aardige gedachte, want het blad scheen, als het door den wind werd
bewogen, op de gewone bekoorlijke Japansche wijze te wenken.





Bimbogami.


Gewoonlijk ziet men, dat droge erwten een afdoend middel zijn om
booze geesten te verdrijven, maar Bimbogami, de God der Armoede, is
niet zoo gemakkelijk te overwinnen. Er is iets pathetisch in het
denkbeeld, dat de armoede beschouwd moet worden als een koppige en
ongewenschte knaap, want hier komen wij op het terrein der
werkelijkheid. Hoewel Bimbogami geen aandacht slaat op de droge erwten,
kan hij toch door andere middelen verjaagd worden.


Het houtskoolvuur in een Japansche keuken wordt tot een heerlijken
gloed aangeblazen door middel van een werktuig, hifukidake
genaamd, een bamboebuis—een meer artistieken en eenvoudigen vorm
van blaasbalg, waar de opgeblazen wangen de plaats innemen van onzen
door de hand bewogen leeren zak. Spoedig reeds knapt de bamboebuis door
de ontzettende hitte. Zoodra dit het geval is, wordt een koperen munt
binnen in de buis geplaatst, een tooverformulier wordt uitgesproken, en
daarna wordt de “blaaspijp” òf op de straat
òf in een rivier geworpen. Men meent steeds, dat het wegwerpen
van de onbruikbare bamboebuis het gedwongen vertrek van Bimbogami
beteekent. De meesten van ons kennen wel het Doodskloppertje, dat als
een horloge in onze meubels tikt. In Japan wordt het Bimbomushi,
of “Armoede-Insect” genoemd. Zijn tikken voorspelt niet den
naderenden dood, zooals in ons land het geval is, maar het is een
teeken van de ongewenschte aanwezigheid van den God der Armoede in de
Japansche woning. 







1 Deze wijze van voorspellen is
van bijzonder belang, immers de stok is het symbool van den God der
Wegen, de Godheid, die uit den staf van Izanagi was gevormd, dien hij,
zooals men zich zal herinneren, achter zich wierp, toen hij in de
Onderwereld vervolgd werd door de Acht Leelijke Vrouwen.









Hoofdstuk XXIX. Bovennatuurlijke Wezens.



De Kappa.


De Kappa is een riviermonster, een harig schepsel met het
lichaam van een schildpad en met schubbige beenderen. Zijn kop gelijkt
eenigszins op dien van een aap, en boven op den kop is een holte, die
een geheimzinnige vloeistof bevat, welke de bron moet zijn van de
groote macht van het schepsel. Het grootste genot van den Kappa
is, menschelijke wezens uit te dagen tot een tweegevecht, en de
ongelukkige man, die een zoodanige uitnoodiging krijgt, kan die niet
afslaan. Hoewel de Kappa woest en twistziek is, is hij niettemin
uiterst beleefd. De reiziger, die zijn onverbiddelijke oproeping
krijgt, maakt voor het monster een diepe buiging. De beleefde Kappa
beantwoordt de buiging, en terwijl hij zijn kop buigt, stroomt de
vloeistof, die hem zijn kracht verleent, uit de holte in zijn schedel,
en daar hij dan zwak wordt, verdwijnen zijn oorlogszuchtige
karaktertrekken onmiddellijk. Maar het is even ongelukkig den 
Kappa te overwinnen, als door hem te worden afgeranseld, immers de
tijdelijke roem der overwinning wordt spoedig gevolgd door het
wegkwijnen van den ongelukkigen reiziger. De Kappa heeft de
neigingen van een vampier, want hij slaat de menschen in het water, als
zij in de rivier of in het meer baden, en zuigt hun bloed uit. In een
bepaald gedeelte van Japan heet het, dat hij ieder jaar twee
slachtoffers eischt. Als hij uit het water naar boven komt, wordt zijn
huid bleek, en langzamerhand verkwijnt hij, alsof hij lijdt aan een
vreeselijke ziekte.


In Izuma noemen de dorpsbewoners den Kappa gewoonlijk 
Kawako (“Het kind der Rivier”). Bij Matsue is een klein
gehucht gelegen, Kawachi-mura genoemd, en aan den oever der rivier is
een kleine tempel, bekend onder den naam van Kawako-no-miya, dat wil
zeggen de tempel van den Kawako of Kappa,
welke tempel een geschrift bevat, dat door dat riviermonster
onderteekend is. Omtrent dat geschrift wort de volgende legende
verhaald.


[image: De Kappa en zijn Slachtoffer]
De Kappa en zijn Slachtoffer







De belofte van den Kappa.


In oude tijden leefde in de rivier de Kawachi een Kappa, die
er zijn gewoonte van maakte, een aantal dorpsbewoners te pakken en te
dooden en bovendien een aantal van hun huisdieren. Op zekeren dag ging
een paard de rivier in, en de Kappa verrekte op de
één of andere wijze zijn nek, toen hij het paard trachtte
te pakken, maar in weerwil van de ondragelijke pijn wilde hij zijn
slachtoffer niet loslaten. Het beangste paard sprong op den oever der
rivier en holde in een naburige weide, terwijl de Kappa nog
steeds het verschrikte paard vasthield. De eigenaar van het paard bond,
geholpen door een aantal dorpsbewoners, het Kind der Rivier stevig
vast. “Laat ons dat afgrijselijke schepsel dooden,” zoo
spraken de boeren, “want hij heeft zeker een aantal afschuwelijke
misdaden gepleegd, en wij zouden verstandig handelen, als wij ons van
zulk een afschuwelijk monster verlosten.” “Neen,”
antwoordde de eigenaar van het paard, “wij zullen hem niet
dooden. Wij zullen hem laten zweren, dat hij nooit één
van de bewoners of van de huisdieren van dit dorp zal dooden.”
Een geschrift werd dus gereedgemaakt, en den Kappa werd gevraagd
het door te lezen, en na dit gedaan te hebben, het met zijn naam te
onderteekenen. “Ik kan niet schrijven,” antwoordde de
berouwvolle Kappa, “maar ik zal mijn hand in inkt doopen
en die op het geschrift drukken.” Toen het schepsel zijn merk op
het stuk had gedrukt, werd hij losgelaten en werd hem toegestaan naar
de rivier terug te keeren, en van dien tijd af tot heden toe is de 
Kappa getrouw gebleven aan zijn belofte.





De Tengu.


Wij hebben reeds vroeger melding gemaakt van den Tengu, en
wel in het verhaal van Yoshitsune en Benkei.1 Men zal zich herinneren, dat in
die legende Yoshitsune, één der grootste krijgslieden van
het Oude Japan, de krijgskunst leerde van den Koning der Tengu.
Chamberlain beschrijft de Tengu als “een soort van
aardgeesten, die rondwaren over de bergen en in de bosschen, en die een
aantal guitenstreken uithalen. Zij hebben eenige verwantschap met
vogels; want zij hebben vleugels en een snavel, en somtijds klauwen.
Maar dikwijls wordt de snavel een breede en ontzaglijk lange
menschelijke neus, en het geheele schepsel wordt als menschelijk
voorgesteld, daar er niets vogelachtigs overblijft dan de waaier van
veeren, waarmede het dier zich verkoelt. Dikwijls is het in bladeren
gehuld, en draagt het een kleine muts op zijn kop. In één
woord, de Tengu zijn goden van minderen rang, en zijn volleerd
in de schermkunst en in het gebruik van wapenen in het algemeen. De
teekens, waarmede de naam wordt geschreven, beteekenen ‘hemelsche
hond’, doch deze naam leidt op een dwaalspoor, daar het schepsel
geen gelijkenis heeft met een hond, en zooals wij reeds beschreven
hebben, voor een deel er uitziet als een mensch, voor een deel als een
vogel.” Er zijn nog andere overleveringen omtrent het
woord Tengu, die van geheel anderen aard zijn; men verhaalt
immers, dat Keizer Jomei dien naam gaf aan een meteoor, “die het
luchtruim doorkliefde van oost naar west, onder een krachtige
ontploffing.” Bovendien is er een nog oudere lezing, volgens
welke de Tengu uitgevloeid waren uit Susa-no-o, den Ontstuimigen
Jongeling, en ook nog, dat er vrouwelijke booze geesten waren met
koppen van dieren en groote ooren en neuzen van een zóó
ontzaglijke lengte, dat zij daarop menschen konden voortdragen en met
dien last duizenden mijlen zonder vermoeienis konden voortvliegen,
terwijl bovendien hun tanden zóó sterk en
zóó scherp waren, dat die vrouwelijke demonen zwaarden en
speren konden doorbijten. Nog steeds gelooft men, dat
de Tengu bepaalde bosschen bewoont, en de schuilplaatsen van
hooge bergen. In het algemeen gesproken is de Tengu geen
kwaadaardig wezen, want hij heeft een sterk gevoel voor humor en is er
dol op, iemand goedmoedig in het ootje te nemen. Somtijds echter
verstopt de Tengu menschelijke wezens op geheimzinnige wijze, en
als zij eindelijk naar huis terugkeeren, zijn zij volslagen krankzinnig
geworden. Dit vreemde verschijnsel is bekend onder den naam van 
Tengu-kakushi, of door een Tengu verstopt.





Tobikawa bootst een Tengu na.


Tobikawa, die in zijn jonge jaren een worstelaar geweest was en in
Matsue woonde, bracht zijn tijd door met het jagen en dooden van
vossen. Hij hechtte geen geloof aan de verschillende bijgeloovige
opvattingen omtrent het dier, en algemeen was men van meening, dat zijn
groote kracht hem beveiligde tegen de toovenarij van vossen. Er waren
echter onder de bewoners van Matsue enkelen, die voorspelden, dat
Tobikawa tot een ontijdig einde zou komen ten gevolge van zijn
vermetele daden en zijn ongeloof in bovennatuurlijke krachten. Tobikawa
hield er bijzonder van, de menschen voor den gek te houden; hij had
zelfs eens de brutaliteit de gedaante van een Tengu in
hoofdzaken na te bootsen, zooals de veeren, den langen neus, de klauwen
enz. Nadat hij zich zoo had vermomd, klom hij in een boom, die in een
heilig boschje stond. Dadelijk zagen de boeren hem, en daar zij
dachten, dat het wezen, dat zij zagen, een Tengu was, begonnen
zij hem te aanbidden, en heel wat offeranden rondom den boom te
plaatsen. Doch helaas! de treurige voorspelling werd vervuld, want
terwijl de vroolijke Tobikawa de acrobatische kluchten van een 
Tengu nadeed, gleed hij van een tak af en werd hij gedood.





De Avonturen van Kiuchi Heizayemon.


Wij hebben reeds gesproken van den Tengu-kakushi, en de
volgende legende geeft een goed geteekende beschrijving van die
bovennatuurlijke gebeurtenis.


Op zekeren avond verdween plotseling een zekere ondergeschikte
bediende, Kiuchi Heizayemon. Toen de vrienden van Kiuchi gehoord
hadden, wat gebeurd was, gingen zij in alle richtingen naar hem zoeken.
Na langdurige nasporingen vonden zij zijn klompen, zijn scheede en zijn
zwaard; maar de scheede was gebogen als het gekromde hengsel van een
theeketel. Nauwelijks hadden zij die treurige ontdekking gedaan, of zij
zagen ook den gordel van Kiuchi, die in drie stukken was gesneden.
Tegen middernacht hoorden zij, die aan het zoeken waren, een vreemd
geschreeuw, een stem, die om hulp riep. Suzuki Shichiro,
één van den troep, zag juist op, toen hij een vreemd,
gevleugeld wezen zag staan op het dak van een tempel. Toen de overige
deelgenooten aan den tocht zich bij hun makker hadden gevoegd, zagen
zij allen op naar die vreemde figuur, waarop één zeide:
“Ik geloof, dat het niets anders is dan een zonnescherm, dat zich
in den wind heen en weer beweegt.” “Laat ons trachten
hieromtrent zekerheid te krijgen”, antwoordde Suzuki Shichiro, en
na dit gezegd te hebben, verhief hij zijn stem en riep hij zoo hard
mogelijk: “Zijt gij de verdwenen Kiuchi?” “Ja”,
was het antwoord, “en ik verzoek u, dat gij mij zoo spoedig mogelijk
van boven dezen tempel weghaalt”.


Toen Kiuchi van het dak van den tempel naar beneden was gebracht,
viel hij flauw, en bleef drie dagen lang bewusteloos. Toen hij
eindelijk weer bij kennis was gekomen, gaf hij het volgende verslag van
zijn vreemd avontuur.


“Den avond waarop ik verdween, hoorde ik iemand herhaaldelijk
hardop mijn naam roepen, en toen ik naar buiten ging, ontdekte ik een
monnik, in het zwart gekleed, die luidkeels ‘Heizayemon!’
riep. Naast den monnik stond een man van ontzaglijken lichaamsbouw;
zijn gelaat was rood, en zijn hangende haren vielen tot op den grond.
‘Klim op gindsch dak’ riep hij woest. Ik weigerde een spitsboef
met zulk een ongunstig uiterlijk te gehoorzamen, en trok mijn zwaard,
maar in een oogenblik boog hij het lemmer om en brak hij de scheede in
stukken. Daarna werd mijn gordel ruw afgetrokken en in drie stukken
gesneden. Toen die zaken waren geschied, werd ik op een dak gedragen en
daar hard afgeranseld. Maar nog was het einde van mijn ellende niet
bereikt, want nadat ik was afgeranseld, werd ik gedwongen op een ronden
bak te gaan zitten. In een oogenblik werd ik in de lucht rondgedraaid,
en de bak droeg mij in razende vaart door een aantal landstreken heen.
Toen het mij bleek, dat ik tien dagen lang door het luchtruim was
voortgedreven, bad ik tot Buddha, en bevond mij, zooals ik dacht, op
den top van een berg, maar in werkelijkheid was het niet anders dan het
dak van den tempel, van waar gij, mijn makkers, mij hebt
bevrijd.”





Een geloof in den Tengu uit onzen tijd.


Kapitein Brinkley deelt ons in Japan en China mede, dat tot
zelfs nog in het jaar 1860 de ambtenaren van het Gouvernement te Yedo
openlijk voor hun geloof in bovennatuurlijke wezens uitkwamen. Voordat
de Shōgun Nikko zou bezoeken, werd op hun bevel de volgende
kennisgeving aangeplakt in de nabijheid der praalgraven:





“Aan den Tengu en overige
Demonen


“Daar onze Shōgun voornemens is in April van het
volgende jaar de praalgraven te Nikko te bezoeken, moeten gij, 
Tengu en andere Demonen, die op deze bergen woont, u van hier
verwijderen totdat de Shōgun zijn bezoek heeft
volbracht.


”(Geteekend) Mizuno, Heer van Dewa.


“Juli 1860.”








De plaatselijke autoriteiten waren nog niet tevreden met een
dergelijke kennisgeving. Nadat zij behoorlijk de Tengu en
overige demonen in kennis hadden gesteld met de komst van den
Shōgun, werden de juiste bergen, waar die wezens mochten verwijlen
tijdens het bezoek van den vorst, bij name aangeduid.





De Bergman en de Bergvrouw.


Het lichaam der Bergvrouw is bedekt met lange witte haren. Zij wordt
beschouwd als een menscheneetster (Kijo), en is als zoodanig bekend in
de Japansche mythen. Zij heeft behalve haar kannibalen-neigingen, ook
de eigenschap als een mot te kunnen rondvliegen en ongebaande bergen
gemakkelijk door te trekken.


De Bergman gelijkt, naar beweerd wordt, op een grooten, zwartharigen
aap. Hij is bijzonder sterk, en vindt er absoluut geen bezwaar in,
voedsel uit de dorpen te stelen. Hij is echter steeds gereed,
houthakkers te hulp te komen, en wil gaarne hout dragen in ruil voor
een baal rijst. Het is vergeefsche moeite, hem te pakken of te dooden,
want elken aanval, van welken aard ook, op den Bergman, brengt ongeluk,
en somtijds zelfs den dood aan de aanvallers.





Sennin.


De Sennin zijn bergkluizenaars, en groot is het aantal
legenden, dat omtrent hen bekend is. Hoewel zij een menschelijke
gedaante hebben, zijn zij toch tevens onsterfelijk, en ingewijd in de
tooverkunst. De eerste groote Japansche sennin was Yosho, die in
het jaar 870 n.C. te Noto geboren was. Even vóór zijn
geboorte droomde zijn moeder, dat zij de zon had ingeslikt, een droom,
die de wonderbare macht van haar kind voorspelde. Yosho was vlijtig en
vroom, en bracht het grootste gedeelte van zijn tijd door met het
bestudeeren van de “Lotus van de Wet”. Hij leefde hoogst
eenvoudig en wist zijn dagelijksch rantsoen terug te brengen tot
één gierstkorrel. Hij vertrok van de aarde in het jaar
901, na groote bovennatuurlijke macht te hebben verkregen. Zijn mantel
liet hij aan den tak van een boom hangen met een rol, waarop deze
woorden geschreven waren: “Ik laat mijn mantel na aan Emmei van
Dogen-ji”. Na verloop van tijd werd ook
Emmei een sennin, en was hij in staat, evenals zijn meester een
aantal wonderen te verrichten. Korten tijd na het verdwijnen van Yosho
werd zijn vader ernstig ziek, en hij bad vurig, dat hij zijn beminden
zoon terug mocht zien. Als antwoord op zijn gebeden, werd de stem van
Yosho gehoord, die de “Lotus van de Wet” opzegde. Toen hij
daarmede klaar was, zeide hij tot zijn diep bedroefden vader:
“Indien op den 18den van iedere maand bloemen worden
geofferd en wierook wordt verbrand, zal mijn geest neerdalen en u
begroeten, aangetrokken door den geur der bloemen en den blauwen rook
van den wierook.”





De Sennin en de Kunst.


Dikwijls worden de Sennin in de Japansche kunst uitgebeeld:
Chokoro, die zijn tooverpaard van een reusachtigen pompoen losmaakt;
Gama met zijn tooverpadde; Tekkai, die zijn ziel in de ruimte
wegblaast; Roko, die zich op een vliegende schildpad in evenwicht
houdt; en Kumé, die van zijn wolkenwagen viel, omdat hij, in
strijd met zijn heilig beroep, het beeld van een schoon meisje liefhad,
dat in de rivier werd teruggekaatst.





Wonderbaarlijke Lichten.


Er zijn verschillende soorten van vuurverschijningen in Japan. Zoo
vindt men de geestenvlam, het demonenlicht, de vossenvlam, den
flikkerenden pilaar, de dassenvlam, de drakentoorts en de lamp van
Buddha. Bovendien zegt men, dat van sommige vogels, zooals de blauwe
reiger, bovennatuurlijk licht uitstraalt door de huid heen, uit den
mond en uit de oogen. Er zijn ook vuurwielen, of boden uit den Hades,
behalve de vlammen, die uit het kerkhof te voorschijn komen.





Een Vuurbol.


Van het begin van Maart tot het einde van Juni kan men in de provincie
Settsu een vuurbol zien rusten op den top van een boom, en in dien
vuurbol is een menschelijk gelaat. In oude dagen leefde er in Nikaido,
een district van Settsu, een priester, Nikōbō genaamd,
beroemd om zijn macht, kwade geesten en allerlei soorten van kwade
invloeden uit te bannen. Toen de vrouw van den plaatselijken gouverneur
ziek werd, werd Nikōbō verzocht haar te bezoeken en te zien,
wat hij kon doen, om haar weer haar gezondheid terug te geven.
Nikōbō willigde dit verzoek gaarne in, en bracht verscheidene
dagen door naast het bed der lijdende dame. Met grooten ijver paste hij
zijn kunst van geesten uitbannen toe, en na verloop van tijd genas de
vrouw van den gouverneur. Maar de vriendelijke en goedhartige
Nikōbō ontving geen dank voor wat hij had gedaan;
integendeel: de gouverneur werd jaloersch op hem, beschuldigde hem van
een lage misdaad en liet hem ter dood brengen. De ziel van
Nikōbō vlamde in woede op en nam den vorm aan van een
wonderbaarlijken vuurbol, die bleef zweven over de woning van den
moordenaar. Het vreemde licht, met het terecht woedende gelaat, dat
daaruit voor den dag kwam, had de gewenschte uitwerking, daar de
gouverneur door een hevige koorts werd aangetast, die hem ten slotte
doodde. Ieder jaar, op den reeds genoemden tijd, brengt de geest van
Nikōbō een bezoek aan de plaats van zijn lijden en zijn
wraak.





De worstelende Geesten.


In de provincie Omi, aan den voet der Katadaheuvels, is een meer.
Tijdens de bewolkte nachten in het begin van den herfst verrijst een
vuurbol aan den oever van het meer, die zich, als hij naar de heuvelen
drijft, uitzet en weer inkrimpt. Als hij tot manshoogte gestegen is,
vertoont hij twee lichtgevende gezichten, die zich langzaam ontwikkelen
tot de lichamen van twee naakte worstelaars, die aan elkander zijn
vastgehecht en die woedend strijden. De vuurbol met zijn woeste
worstelaars drijft langzaam weg naar een eenzame plek in de Katada-heuvels.
Hij is volkomen onschadelijk zoolang niemand er zich mede bemoeit, maar
hij duldt niet, dat hij in zijn voortgang wordt gestuit. Volgens een
legende in verband met dit verschijnsel zou een zekere worstelaar, die
nooit een nederlaag had geleden, tegen middernacht de komst van dien
vuurbol hebben afgewacht. Toen de vuurbol hem bereikte, trachtte hij
dien met geweld naar beneden te halen, maar de lichtende bol vervolgde
zijn weg, en sleepte den dwazen worstelaar een heel eind met zich
mede.





Baku.


Bijgeloovige menschen in Japan zijn er van overtuigd, dat booze
droomen het gevolg zijn van booze geesten, en het bovennatuurlijke
wezen, Baku genoemd, staat bekend als de Eter van Droomen. De
Baku is, zooals zooveel mythologische wezens, een merkwaardig
mengsel van verschillende diersoorten. Hij heeft den kop van een leeuw,
den romp van een paard, den staart van een koe en de pooten van een
tijger. In een oud Japansch boek vindt men een aantal booze droomen
vermeld, zooals twee slangen, ineengestrengeld, een vos met de stem van
een man, kleeren met bloed bevlekt, een sprekenden rijstpot en nog meer
andere. Als een Japansche boer uit een nare nachtmerrie wakker wordt,
roept hij: “O Baku! verslind mijn boozen droom.” Er
was een tijd, dat men afbeeldingen van den Baku in de Japansche
huizen ophing en diens naam op de kussens schreef. Men geloofde, dat,
als de Baku er toe kon gebracht worden, een naren droom op te
eten, het wezen de macht had, dien in geluk te veranderen.





De witte Saké van den Shōjō.2


De Shōjō is een zeemonster met vuurrood haar, en
die bijzonder gaarne groote hoeveelheden heilige witte saké
drinkt. De volgende legende zal ons een denkbeeld geven
van dat schepsel en van den aard van zijn geliefkoosden drank.


Wij hebben reeds melding gemaakt van de wonderbaarlijke verschijning
van den Fuji.3
Op den dag, waarop dit wonder had plaats gegrepen, werd een arm man,
Yurine genaamd, die in de nabijheid woonde, gevaarlijk ziek, en toen
hij voelde, dat zijn dagen geteld waren, wenschte hij
vóór zijn dood nog een kop saké te drinken.
Maar in de kleine hut was geen rijstwijn, en zijn jongen, Koyuri, die
zoo mogelijk den laatsten wensch van zijn vader wilde vervullen, liep
langs het strand met een flesch in zijn hand. Hij was nog niet ver van
huis, toen hij hoorde, dat iemand hem bij zijn naam riep. Toen hij
rondzag, ontdekte hij twee wezens, vreemd van uiterlijk, met lang rood
haar en een huid, die de kleur had van rooden kersenbloesem, terwijl
zij gordels van groen zeegras om de lendenen droegen. Toen hij naderbij
kwam, bemerkte hij, dat die wezens witte saké dronken uit
breede platte kommen, die zij voortdurend uit een groote steenen kruik
vulden.


“Mijn vader is stervende,” zeide de knaap, “en hij
zou vóór zijn dood nog zoo gaarne een kop 
saké willen drinken. Maar helaas! wij zijn arm, en ik weet
niet, hoe ik dien laatsten wensch van hem kan vervullen.”



“Ik zal uw flesch met deze witte saké
vullen,” zoo sprak één der beide schepsels, en toen
hij dit gedaan had, ijlde Koyuri naar zijn vader terug.


De oude man dronk gretig de witte saké. “Breng
mij nog wat, want dit is geen gewone wijn. De drank heeft mij kracht
geschonken, en reeds nu voel ik nieuw leven door mijn oude aderen
stroomen.”


Koyuri keerde dus naar het strand der zee terug, en de roodharige
wezens gaven hem gaarne nog meer van hun wijn, ja zelfs gaven zij hem
voldoende saké voor vijf dagen, en toen die tijd
verloopen was, was Yurine weer geheel hersteld.


Yurine had echter een buurman, Mamikiko genaamd; toen deze hoorde,
dat Yurine onlangs een flinke hoeveelheid saké had
gekregen, werd hij jaloersch, want hij hield zeer veel van een kop
rijstwijn. Eens bezocht hij Koyuri en ondervroeg hem naar aanleiding
van die zaak, terwijl hij zeide: “Laat mij de saké
proeven.” Met ruwe hand ontrukte hij den knaap de flesch, en
begon te drinken, doch trok dadelijk bij het drinken een vies gezicht.
“Dit is geen saké”, riep hij woedend uit:
“het is vuil water,” en na die woorden te hebben gesproken,
begon hij den jongen te slaan, terwijl hij uitriep: “Breng mij
naar dat roode volk, waarvan ge mij verteld hebt. Ik wil van hen goede
saké hebben, en laat het pak slaag, dat ik je gegeven
heb, een waarschuwing voor je zijn, om mij nooit meer voor den gek te
houden.”


Koyuri en Manikiko gingen samen langs het strand, en kwamen spoedig
op de plaats, waar de roodharige wezens bezig waren te drinken. Toen
Koyuri hen zag, begon hij te weenen.


“Waarom huilt gij?” sprak één der beide
wezens. “Uw vader heeft toch niet reeds al de saké
opgedronken?”


“Neen”, antwoordde de knaap, “maar mij heeft een
ongeluk getroffen. De man, dien ik heb meegebracht, Mamikiko genaamd,
dronk wat van de saké, spuwde het onmiddellijk uit, en
wierp het overige weg, terwijl hij zeide, dat ik hem voor den gek hield
en hem vuil water te drinken had gegeven. Wees zoo goed, mij nog wat
saké voor mijn vader mede te geven.”


De roodharige man vulde de flesch, en verkneuterde zich in de
onaangename ervaring, die Mamikiko had opgedaan.


“Ik zou ook wel een kop saké willen
hebben”, zeide Mamikiko. “Wilt gij mij ook wat laten
nemen?”


Nadat hem daartoe verlof was gegeven, vulde Mamikiko den grootsten
kop dien hij kon vinden, terwijl hij genoot van den heerlijken geur.
Maar nauwelijks had hij de saké geproefd, of hij werd
misselijk en maakte het wezen een vreeselijk standje.


De roode man antwoordde toen: “Gij weet zeker niet, dat ik een
Shojō ben, en dat ik woon naast het paleis van den
Zeedraak. Toen ik hoorde van de plotselinge verschijning van den Fuji,
kwam ik hier om den berg te zien, er van overtuigd, dat een zoodanige
gebeurtenis een goed voorteeken was en een voorspelling van den
voorspoed en het eeuwig bestaan van Japan. Toen ik genoot van de
schoonheid van dien prachtigen berg, ontmoette ik Koyuri en had het
geluk het leven van zijn braven vader te redden door hem wat te geven
van onze heilige witte saké, die de jeugd aan
menschelijke wezens teruggeeft en hun een langer leven schenkt, terwijl
zij den Shojō onsterfelijkheid schenkt. De vader van Koyuri
is een braaf man, en de saké was dus in staat haar volle
weldadige werking op hem uit te oefenen; maar gij zijt gierig en
zelfzuchtig, en voor al dergelijke menschen is saké
vergif.


”Vergif?” kermde Mamikiko, die nu dood ongelukkig
was. “Goede Shojō, heb medelijden met mij en red mijn
leven!”


De Shojō gaf hem een poeder en zeide: “Neem dit in
saké in, en heb berouw over uw slechtheid.”


Mamikiko deed wat hem bevolen was, en vond de saké nu
verrukkelijk. Hij liet geen tijd verloren gaan met vriendschap te
sluiten met Yurine, en eenige jaren later vestigden zij zich aan de
zuidelijke helling van den Fuji, brouwden de witte saké
van den Shojō, en leefden nog driehonderd jaar.





De Draak.


De Draak is ongetwijfeld het beroemdste der mythische dieren, maar
hoewel hij van Chineeschen oorsprong is, is hij langzamerhand nauw
verbonden met de Japansche mythologie. Het wezen leeft grootendeels in
een oceaan, rivier of meer, maar het heeft ook het vermogen te vliegen,
en heerscht over wolken en stormen. De Draak van China en die van Japan
gelijken op elkander, met dit verschil, dat de Japansche Draak drie
klauwen, en die van het hemelsche Rijk vijf klauwen heeft. Men beweert,
dat de Chineesche Keizer Yao de zoon van een draak was, en zeer veel
heerschers van dat rijk werden in overdrachtelijken zin
“van een drakengezicht voorzien” genoemd. De Draak heeft
den kop van een kameel, het gewei van een hert, de ooren van een haas,
de schubben van een karper, de pooten van een tijger, en klauwen, die
op die van een arend gelijken. Bovendien heeft hij bakkebaarden, een
schitterenden juweel onder zijn kin, en een toestel boven op den kop,
dat hem in staat stelt naar willekeur naar den Hemel op te stijgen. Dit
is slechts een algemeene beschrijving en is niet toepasselijk op alle
draken; sommige 
draken toch hebben zóó merkwaardige koppen, dat
zij niet kunnen worden vergeleken met iets, dat in het dierenrijk
gevonden wordt. De adem van den draak verandert in wolken, waaruit
òf regen òf vuur te voorschijn komt. Hij kan zijn lichaam
uitzetten of inkrimpen, en kan verschillende gedaanteverwisselingen
ondergaan en zich onzichtbaar maken. Zoowel in de Chineesche als in de
Japansche mythologie staat het water in nauw verband met den draak,
zooals wij reeds gezien hebben in de geschiedenis van Urashima,
Keizerin Jingo en de avonturen van Hoori.


De Draak (Tatsu) is één der teekens van den
Dierenriem, en de vier zeeën, die volgens de oud-Chineesche
opvatting de bewoonbare aarde begrensden, werden geregeerd door vier
Drakenkoningen. De Hemelsche Draak heerschte over de verblijfplaatsen
der Goden, de Onstoffelijke Draak heerschte over den regen, de
Aarddraak wees de rivieren haar loop aan, en de Draak der Verborgen
Schatten bewaakte de edele metalen en edelgesteenten.


Een witte Draak, die in een vijver te Yamashiro verblijf hield,
veranderde zich om de vijftig jaar in een vogel, O-Goncho
genaamd, met een stem, die geleek op het huilen van een wolf. Zoo
dikwijls die vogel verscheen, bracht hij een grooten hongersnood met
zich mede. Bij zekere gelegenheid bood de Gele Draak, Fuk Hi, terwijl
deze aan de Gele Rivier stond, hem een rol aan met geheimzinnige
letterteekens. Volgens die legende zou dit de oorsprong zijn van het
Chineesche letterschrift. 







1 Zie Hoofdstuk
II.


2 Ontleend aan Oude Sproken
en Folk-lore van Japan, door R. Gordon Smith.


3 Zie 
Hoofdstuk IX.








Hoofdstuk XXX. De gedaanteverwisseling van
Issunboshi, en Kintaro, de gouden knaap.



Een Gebed tot Keizerin Jingo.


Een oud gehuwd paar ging naar het altaar der tot godheid verheven
Keizerin Jingo1, en bad, dat zij met een kind gezegend mochten
worden, zelfs al was het niet grooter dan één van hun
vingers. Een stem werd vernomen van achter het bamboegordijn van het
altaar, en de oude lieden kregen de mededeeling, dat hun wensch zou
worden verhoord.


Na verloop van tijd bracht de oude vrouw een kind ter wereld, en
toen zij en haar echtgenoot ontdekten, dat dit miniatuurschepseltje
niet grooter was dan een lid van hun vinger, werden zij vreeselijk boos
en dachten, dat Keizerin Jingo hen zeer gemeen had behandeld, hoewel
deze inderdaad hun gebed letterlijk had verhoord.





Een “Één-Duims
Priester”.


De kleine knaap kreeg den naam van Issunboshi
(“Één-Duims Priester”), en dagelijks
verwachtten zijn ouders, dat hij plotseling zou opgroeien zooals andere
jongens; maar op zijn dertiende jaar was hij nog even klein als bij
zijn geboorte. Langzamerhand werden zijn ouders razend, daar het hun
ijdelheid kwetste, als zij hoorden, hoe de buren hun zoon Duimpje of
Graankorrel noemden. Zij hadden er zóóveel verdriet van,
dat zij ten slotte besloten, Issunboshi weg te zenden.


De jongen klaagde volstrekt niet. Hij verzocht zijn moeder, hem een
naald, een soepkommetje en een eetstokje te geven, en met die zaken
ging hij op avontuur uit.





Issunboshi wordt page.


Zijn soepkommetje diende hem als boot, die hij met zijn eetstokje
voortstuurde langs de rivier. Op die wijze bereikte hij eindelijk
Kyōto. Issunboshi zwierf door die stad, totdat hij een groote
overdekte poort zag. Zonder de geringste aarzeling liep hij naar
binnen, en na den ingang van een huis te hebben bereikt, riep hij met
een zwak stemmetje: “Ik zou gaarne beleefd inlichtingen willen
ontvangen.”


Prins Sanjo hoorde zelf het stemmetje, en het duurde eenigen tijd,
eer hij kon ontdekken, waar het geluid van daan kwam. Zoodra dit het
geval was, was hij zeer verheugd met zijn ontdekking, en toen de kleine
man vroeg, of hij in het huis van den Prins mocht wonen, werd zijn
verzoek gaarne ingewilligd. De knaap werd spoedig ieders lieveling en
werd aangesteld als page van Prinses Sanjo. In die hoedanigheid
vergezelde hij zijn meesteres overal, en hoe klein hij ook was, hij
wist de eer en de waardigheid van zijn positie naar waarde te
schatten.





Een ontmoeting met Oni.


Eens gingen Prinses Sanjo en haar page naar den Tempel van Kwannon,
de Godin der Barmhartigheid, “onder wier voeten draken van de
elementen en de lotussen der Reinheid geplaatst zijn.” Toen zij
den tempel verlieten, sprongen twee oni (booze geesten) op hen
af. Issunboshi nam zijn naald-zwaard uit het holle strootje, waarin het
geplaatst was, en na zoo luid mogelijk de oni te hebben
bedreigd, zwaaide hij zijn kleine wapen voor hun leelijk gelaat heen en
weer.


Één dier wezens lachte. “Wel”, zoo sprak
hij minachtend, “ik zou je kunnen opslokken, zooals een vischdief
een forel opslokt, en wat nog meer zegt, mijn grappige kleine
zaadkorrel, ik zal het werkelijk doen.”


De oni opende zijn mond, en Issunboshi gleed door een
ontzaglijk keelgat, totdat hij eindelijk was afgezakt in de groote
donkere maag van het schepsel. Issunboshi, volstrekt niet uit het veld
geslagen, begon met zijn zwaard in de maag te boren. De booze geest
schreeuwde het uit van de pijn en hoestte verschrikkelijk, waardoor de
kleine man weer in de zonnige wereld terugkeerde.


De tweede oni, die den nood van zijn makker had bijgewoond,
was vreeselijk boos, en trachtte ook den merkwaardigen kleinen page op
te slokken, maar dat lukte hem niet. Dezen keer klom Issunboshi in
één der neusgaten van het schepsel, en toen hij het einde
had bereikt van wat hem een groote en donkere tunnel toescheen, begon
hij door de oogen van den oni heen te boren. Het schepsel liep
woedend van pijn, zoo hard hij loopen kon, weg, gevolgd door zijn
gillenden makker.


Wij behoeven nauwelijks te zeggen, hoe verheugd de Prinses was over
de dapperheid van haar page, en het is niet te verwonderen, dat zij hem
zeide, er van overtuigd te zijn, dat haar vader hem zou beloonen,
zoodra hij de tijding van de vreeselijke ontmoeting zou hebben
vernomen.





De Tooverhamer.


Op weg naar huis nam de Prinses toevallig een houten hamertje op.
“O!” zeide zij, “dit moet één der booze
oni hebben laten vallen, en het is ongetwijfeld een geluk
brengende hamer. Gij hebt slechts een wensch uit te spreken, en daarna
met den hamer op den grond te slaan, en welken wensch gij ook
uitspreekt, die wensch wordt steeds verhoord. Mijn dappere Issunboshi,
zeg mij, wat gij het liefst zoudt willen, en ik zal met den hamer op
den grond slaan.”


Na een oogenblik nadenken zeide de kleine man: “Edele Prinses,
ik zou wel zoo groot willen zijn als de andere menschen.”


De Prinses sloeg met den hamer op den grond, terwijl zij den wensch
van haar page luide herhaalde. In een oogenblik tijd was Issunboshi van
een aardig dwergje veranderd in een knaap van dezelfde gestalte als
andere jongens van zijn leeftijd.


Die wonderbaarlijke gebeurtenissen wekten de belangstelling op van
den Keizer, en Issunboshi werd ontboden om vóór hem te
verschijnen. De Keizer was zóó ingenomen met den knaap,
dat hij hem een aantal geschenken gaf en hem een hoog staatsambt
opdroeg. Na verloop van tijd werd Issunboshi een aanzienlijk edelman en
huwde hij met de jongste dochter van Prins Sanjo.





Kintaro, de Gouden Knaap.


Sakata Kurando was officier van de lijfwacht des Keizers, en hoewel
hij een dapper man was, ten zeerste bekwaam in de krijgskunst, had hij
een bijzonder vriendelijk karakter; hij nu werd tijdens zijn militaire
loopbaan verliefd op een schoone dame, Yaégiri genaamd. Na
eenigen tijd viel Kurando in ongenade en was hij verplicht het Hof te
verlaten en een reizend koopman in tabak te worden. Het gelukte
Yaégiri, die zich de vlucht van haar minnaar zeer aantrok, uit
haar huis te ontvluchten, en zij reisde het land heen en weer, in de
hoop Kurando te ontmoeten. Eindelijk vond zij hem, maar de ongelukkige
man, die ongetwijfeld zijn vernedering diep gevoelde en zeer onder den
indruk was van het weinig deftige van zijn beroep, maakte aan zijn
vernedering een einde door zich het ongelukkige leven te benemen.





Dieren als Makkers.


Toen Yaégiri haar minnaar had begraven, ging zij naar den
Berg Ashigara, waar zij het leven schonk aan een kind, Kintaro of de
Gouden Knaap genaamd. Nu had Kintaro een merkwaardig groote
lichaamkracht. Toen hij nog slechts een paar jaar oud was, schonk zijn
moeder hem een bijl, waarmede hij even snel en even gemakkelijk boomen
velde als de meest geoefende houthakker. De Ashigara was een eenzame
troostelooze plek, en daar er geen kinderen waren, met wie Kintaro kon
spelen, koos hij zich de beren, herten, hazen en apen tot makkers, en
in korten tijd was hij in staat hun vreemde taal te spreken.


Toen Kintaro eens op den berg zat met zijn gunstelingen om zich heen,
trachtte hij zijn makkers te overreden om onderling een
vriendschappelijken worstelwedstrijd te houden. Een vriendelijke oude
beer was met dit voorstel ten zeerste ingenomen, en begon onmiddellijk
den grond uit te graven, en de aarde op te hoopen tot een soort kleinen
troonhemel. Toen dit geschied was, worstelden een haas en een aap
samen, terwijl een hert er bij stond om beiden aan te moedigen en toe
te zien, dat de strijd op eerlijke wijze geleverd werd. Het bleek, dat
beide dieren tegen elkander waren opgewassen, en Kintaro beloonde hen
beiden op tactvolle wijze met aanlokkelijke rijstkoeken.


Na op die wijze een heerlijken namiddag te hebben doorgebracht, nam
Kintaro den terugtocht aan, gevolgd door zijn verknochte vrienden.
Eindelijk kwamen zij aan een rivier, doch nu waren de dieren
nieuwsgierig, hoe zij een zoo breede strook water zouden overtrekken;
maar zie, Kintara sloeg zijn krachtige armen om een boom, die aan den
oever groeide, en sloeg dien zóó over de rivier, dat hij
een brug vormde. Toevallig was de beroemde held Yorimitsu met zijn
onderhoorigen getuige van dit bewijs van ongeloofelijke kracht; het is
dus niet te verwonderen, dat hij aan Watanabé Isuna zeide:
“Die knaap is iets heel bijzonders. Tracht uit te vinden waar hij
woont, en zie alles omtrent hem te weten te komen.”





Een beroemd Krijgsman.


Watanabé Isuna volgde na dit bevel Kintaro en trad het huis
binnen, waar hij met zijn moeder woonde. “Mijn meester”,
zoo sprak hij “de edele Yorimitsu, draagt mij op te trachten te
weten te komen, wie uw zoo bewonderenswaardige zoon eigenlijk
is.” Toen Yaégiri haar levensgeschiedenis had verhaald en
haar bezoeker had medegedeeld, dat haar jongen de zoon was van Sakata
Kurando, vertrok de dienaar van Yorimitsu en vertelde zijn meester al
wat hij had gehoord. 


Yorimitsu was zóózeer ingenomen met wat
Watanabé Isuna hem had verteld, dat hij zelf naar Yaégiri
ging en zeide: “Als gij mij uw jongen afstaat, zal ik hem in mijn
dienst nemen.” De vrouw stemde gaarne daarin toe, en de Gouden
Knaap ging met den grooten held weg, die hem den naam gaf van Sakata
Kintoki. Hij werd na verloop van tijd een beroemd krijgsman, en zijn
bewonderenswaardige daden zijn nog altijd een geliefkoosd onderwerp
voor verhalen. De kinderen beschouwen hem als hun geliefkoosden held,
en de kleine jongens, die zoo gaarne de kracht en de dapperheid van
Sakata Kintoki zouden willen evenaren, dragen zijn portret bij zich.








1 Het onder de goden opnemen
van aanzienlijke dooden is één van de instellingen van
het Shintoïsme.








Hoofdstuk XXXI. Legenden van verschillenden aard.



Kato Sayemon.


Kato Sayemon woonde in het paleis van den Shogun Ashikaga, waar hij
zijn afzonderlijke vertrekken had, en daar er in die dagen geen oorlog
was, leefde hij rustig met zijn vrouw en bijwijven. Kato Sayemon was
een man, die van weelde en gemak hield, en hij beschouwde huiselijken
vrede als de grootste van alle aardsche zegeningen. Hij was in gemoede
overtuigd, dat er onder al zijn lachende, wellevende vrouwen niets dan
harmonie was, en die gedachte maakte voor hem het leven bijzonder
aangenaam.


Op zekeren avond ging Kato Sayemon naar den tuin van het paleis en
was verrukt over de zich voortdurend voortbewegende wolk van glimwormen
en was nauwelijks minder verheugd over het liefelijke gezang van
sommige visschen. “Wat een bekoorlijk tafereel”, mompelde
Sayemon, “en wat leven wij in een verrukkelijke wereld! Buigingen
en glimlachjes en slaafsche nederigheid bij mijn vrouwen. O, het is
alles wonderschoon en heerlijk! Ik wilde wel, dat het leven voortdurend
zoo bleef.”


Nadat hij zoo op de meest zelfvoldane wijze uiting had gegeven aan
zijn gedachten, kwam hij toevallig langs het vertrek van zijn vrouw, en
keek hij met een liefhebbend en welwillend oog naar binnen. Hij zag,
dat zijn vrouw go speelde met één van zijn
bijwijven. “Wat een beleefde welvoegelijkheid,” mompelde
Sayemon. “Maar wacht even! Wat is dit voor een vreemde
geschiedenis? De haren van mijn vrouw en die van mijn bijwijf zijn in
slangen veranderd, die haar koppen in woede opheffen en
dooreenstrengelen. Voortdurend lachen en buigen die vrouwen en bewegen
zij haar stukken met goed gemanierde bekoorlijkheid en gratie.
Vriendelijke woorden komen van haar lippen, maar de slangen van haar
haren bespotten haar, immers die ineengestrengelde reptielen spreken van
bittere jaloezie in haar hart.”


De schoone droom van huiselijk geluk was bij Sayemon voor goed uit.
“Ik zal weggaan”, zoo sprak hij, “en een Buddhistisch
priester worden. Ik zal de woedende kwaadaardigheid en den nijd van
mijn vrouw en bijwijven achterlaten en ik zal in het onderwijs van den
Gezegenden Buddha den waren vrede vinden.”


[image: Kato Sayemon in zijn Paleis van den Shōgun Ashikaga]
Kato Sayemon in zijn Paleis van den Shōgun
Ashikaga




Den volgenden ochtend verliet Sayemon heimelijk het paleis, en
hoewel men overal naar hem zocht, kon hij niet worden gevonden.
Omstreeks een week later vereenvoudigde de vrouw van Sayemon de
inrichting van het huisgezin en bleef rustig wonen met haar zoontje,
Ishidomaro. Twee jaren gingen voorbij, zonder dat er tijding kwam van
haar echtgenoot.


Eindelijk ging de vrouw van Sayemon met het kind uit, om den
verdwenen man te zoeken. Vijf jaar lang zwierven zij door het land,
totdat zij ten slotte in een dorpje in Kishu kwamen, waar een oude man
de vermoeide en door de reis vreeselijk uitgeputte reizigers
mededeelde, dat Sayemon tegenwoordig priester was, en dat hij een jaar
geleden nog altijd in den tempel van Kongobuji woonde op den Berg
Koya.


Den volgenden dag, toen de vrouw en haar kind aan den tempel van
Kongobuji gekomen waren, bleek het, dat geen vrouwen den tempel mochten
binnentreden; daarom beklom Ishidomaro, na met zorg naar de bevelen van
zijn moeder te hebben geluisterd, alleen den berg. Toen de knaap na een
langen steilen tocht den tempel bereikte, zag hij een monnik en zeide;
“troont hier een priester, Kato Sayemon genaamd? Ik ben zijn
zoontje en mijn moeder wacht mij in gindsche vallei. Vijf jaar lang
hebben wij naar hem gezocht, en de liefde, die in onze harten leeft,
zal hem ons zeker doen vinden.”


De priester, die niemand anders was dan Sayemon zelf, sprak zijn
zoon aldus aan: “Het spijt mij, dat ik u moet zeggen, dat uw
reis vergeefsch is geweest, want niemand van den naam van Kato Sayemon
woont in dezen tempel.”


Sayemon sprak uiterlijk kalm, maar in zijn hart was er strijd
tusschen zijn godsdienst en de liefde voor zijn zoon.


Daar hij echter wist, dat hij zijn vrouw en kind goed verzorgd had
achtergelaten, onderwierp hij zich aan de leerstellingen van Buddha, en
onderdrukte hij zijn vaderlijk gevoel.


Ishidomaro was echter niet voldaan, want instinctmatig voelde hij,
dat de man, die vóór hem stond, in werkelijkheid zijn
vader was, en daarom sprak hij den priester nog eens aldus aan:
“Goede priester, op mijn linker oog is een wrat, en mijn moeder
heeft mij verteld, dat mijn vader op zijn linker oog een dergelijke
wrat heeft, waaraan ik hem onmiddellijk kan herkennen. Gij hebt
diezelfde wrat, en in mijn ziel ben ik overtuigd, dat gij mijn vader
zijt.” En na die woorden te hebben gesproken, weende de knaap
bitter, terwijl hij verlangde naar de armen, die zich niet openden om
het ongelukkige kind te liefkoozen en te vertroetelen.


Sayemons gevoelens werden weer op de proef gesteld, maar met een
krachtige poging om zijn aandoening te bedwingen, zeide hij: “Het
kenteeken, waarvan gij spreekt, komt zeer algemeen voor. Ik ben bepaald
uw vader niet, gij zoudt verstandig doen uw tranen te drogen en hem
ergens anders te zoeken.” Na die woorden te hebben gesproken,
liet de priester den knaap achter, ten einde een avonddienst te
verrichten.


Sayemon bleef in den tempel leven. Hij had in den dienst van Buddha
vrede gevonden, en wat er met zijn vrouw en kind gebeurde, liet hem
koud.





Hoe een oud Man zijn gezwel verloor.


Er was eens een oud man, die een gezwel op zijn rechter wang had.
Dat gezwel, dat hem zeer mismaakte, veroorzaakte hem heel wat
onaangenaamheid, en hij had dan ook veel geld besteed, om er van
verlost te worden. Hij nam verschillende geneesmiddelen in en gebruikte
heel wat waschwatertjes, maar in plaats dat het gezwel
verdween of zelfs kleiner werd, nam het in grootte toe.


Op zekeren avond laat, toen de oude man naar huis terugkeerde, met
brandhout beladen, werd hij door een vreeselijke onweersbui overvallen
en was hij verplicht, een schuilplaats te zoeken in een hollen boom.
Toen de storm was gaan liggen en toen hij juist op het punt was, zijn
reis voort te zetten, was hij verbaasd, toen hij een vroolijk gejuich
in zijn onmiddellijke nabijheid hoorde. Nadat hij uit zijn schuilplaats
naar buiten keek, zag hij tot zijn groote verbazing een aantal demonen
dansen en zingen en drinken. Hun dansen was zóó
vreemdsoortig, dat de oude man alle voorzichtigheid uit het oog
verliezend, begon te lachen, en eindelijk den boom verliet, om de
uitvoering des te beter te kunnen zien. Terwijl hij daar stond toe te
zien, zag hij, dat een der geesten alleen stond te dansen, en
bovendien, dat de aanvoerder van het gezelschap volstrekt niet
ingenomen was met zijn lompe hansworsterijen. Eindelijk sprak de
aanvoerder dier geesten: “Genoeg! Is er dan niemand, die beter
kan dansen dan die kerel?”


Toen de oude man die woorden hoorde, scheen het alsof zijn jeugd
weer terugkeerde, en daar hij in vroeger dagen een volleerd danser
geweest was, bood hij zich aan, om zijn bekwaamheid te toonen. Zoo
danste de oude man dan voor die vreemde verzameling van demonen, die
hem met zijn uitvoering gelukwenschten, hem een kop saké
aanboden, en verzochten, dat hij hun het genoegen zou doen, nog een
aantal andere dansen te vertoonen.


De oude man was bijzonder verheugd over de wijze, waarop hij was
ontvangen, en toen de aanvoerder der geesten hem verzocht den volgenden
nacht nog eens weer voor hem te dansen, stemde hij daar bereidwillig in
toe. “Dat is goed”, zeide de aanvoerder, “maar gij
moet een pand achterlaten. Ik zie, dat gij een gezwel op uw rechter
wang hebt, en dat is een uitnemend pand. Laat mij het van u
wegnemen.” Zonder eenige pijn te veroorzaken, verwijderde het
hoofd der troep het gezwel, en na dat buitengewone kunststuk te hebben
verricht, verdwenen hij en zijn makkers plotseling.


Toen de oude man naar zijn huis terugkeerde, voelde hij telkens met
zijn hand naar zijn rechter wang, en kon zich nauwelijks voorstellen,
dat hij ten slotte, na jaren lang mismaakt te zijn geweest, zoo
gelukkig was, van zijn lastig en onooglijk gezwel bevrijd te zijn.
Eindelijk trad hij zijn nederige woning binnen, en zijn oude vrouw was
niet minder gelukkig met wat er gebeurd was.


Een booze en norsche oude man woonde vlak naast dit oude paar.
Jarenlang had hij een gezwel op zijn linker wang gehad, dat voor geen
enkele geneeskundige behandeling had willen wijken. Toen hij van het
fortuintje van zijn buurman hoorde, ging hij naar hem toe en luisterde
naar diens vreemde avonturen bij de geesten. De goede oude man deelde
zijn buurman mede, waar hij den hollen boom kon vinden, en raadde hem
aan, zich daar vóór zonsondergang in te verbergen.


De booze oude man vond den hollen boom en ging daar binnen in. Hij
was daar nauwelijks langer dan enkele minuten in verborgen geweest,
toen hij met vreugde de geesten zag verschijnen. Dadelijk zeide
één van het gezelschap: “Het duurt lang, eer de
oude man komt. Ik was er anders van overtuigd geweest, dat hij zijn
belofte zou houden.”


Bij die woorden kroop de oude man uit zijn schuilplaats, bewoog zijn
waaier op en neer en begon te dansen, maar, ongelukkig, kon hij
volstrekt niet dansen, en zijn gekke bokkesprongen wekten dan ook de
ontevredenheid der geesten ten zeerste op. “Gij danst vreeselijk
slecht”, zeide één van den troep, “en hoe eer
gij ophoudt, hoe liever het ons zal zijn; maar voordat gij vertrekt,
zullen wij u het pand teruggeven, dat gij gisteren avond bij ons hebt
achtergelaten.” Na die woorden te hebben gesproken, wierp de
geest het gezwel naar den rechter wang van den ouden man, waar het
dadelijk stevig bleef vastzitten, en niet meer kon worden verwijderd.
Zoo ging de slechte oude man, die de demonen had trachten te bedriegen,
weg, met een gezwel op iederen kant van zijn gelaat.





Een Japansche Gulliver.1


Shikaiya Wasōbiōye, was een inwoner van Nagasaki, en was
ontzaglijk geleerd, maar had een afschuw van bezoekers. In de achtste
maand vertrok hij in zijn boot om de bewonderaars der volle maan te
ontvluchten, en was reeds een eind ver voortgegaan, toen de lucht een
dreigend aanzien aannam; daarom trachtte hij terug te keeren, maar de
wind scheurde zijn zeilen en brak zijn mast. De arme man werd gedurende
drie maanden op de golven heen en weer bewogen, totdat hij ten slotte
aan de Modderzee kwam, waar hij bijna van honger omkwam, daar in die
buurt geen visschen konden worden gevangen.


Eindelijk bereikte hij een bergachtig land, waar de lucht liefelijk
was van den geur van verscheidene bloemen, en op dat eiland vond hij
een bron, waarvan de wateren hem nieuw leven schonken. Eindelijk
ontmoette Wasōbiōye Jofuku, die hem door de straten der
hoofdstad geleidde, waar al de bewoners hun tijd doorbrachten met het
najagen van genoegens. Op dat eiland bestond noch dood noch ziekte;
maar het feit, dat het leven hier eeuwig duurde, werd door velen als
een last beschouwd, dien zij trachtten van zich af te schudden door de
magische kunst van den dood te bestudeeren, en de macht van vergiftig
voedsel, zooals sommige vischsoorten, die besprenkeld waren met roet,
en het vleesch van meerminnen.


Nadat er twintig jaar verstreken waren, kreeg Wasōbiōye
een tegenzin tegen het eiland, en toen zijn pogingen, zich het leven te
benemen, geen resultaat hadden, ging hij op reis naar de Drie Duizend
Werelden, die in de Buddhistische Geschriften vermeld worden. Daarna
bezocht hij het Land van den Eindeloozen Overvloed, het Land van het
Bedrog, het Land van de Volgelingen van het Oude, het Land van de
Paradoxen, en ten slotte het Land van de Reuzen.


Nadat Wasōbiōye vijf maanden lang op den rug van een
ooievaar in volslagen duisternis was voortgetrokken, bereikte hij
eindelijk een land, waar de zon weer scheen, waar boomen honderd voet
in omtrek waren, waar het onkruid zoo hoog was als bamboe en de
menschen zestig voet hoog. In dat vreemde land nam een reus
Wasōbiōye op, droeg hem naar zijn huis, en voedde hem met
één enkelen monsterachtig groote rijstkorrel, door middel
van eetstokjes, die zoo groot waren als een kleine boom. Een paar weken
lang trachtte Wasōbiōye zijn gastheer te onderwijzen in de
leerstellingen der oude wereld, waar hij van daan kwam, maar de reus
lachte hem uit en zeide hem, dat zulk een dwerg niet kon geacht worden
de gebruiken van groote menschen te begrijpen, daar hun verstand in
overeenstemming moest zijn met hun grootte.





De Juweelen-tranen van Samébito.


Toen Tōtarō eens de Lange Brug van Séta overtrok,
zag hij een wezen, dat er vreemd uitzag. Het had het lichaam van een
man, met een huid zwarter dan die van een neger; zijn oogen glinsterden
als smaragden, en zijn baard was als die van een draak.
Tōtarō was niet weinig verschrikt, toen hij zulk een
buitengewoon monster zag; maar in zijn groene oogen lag
zóóveel pathos, dat Tōtarō het waagde, eenige
vragen tot hem te richten, waarop het vreemde wezen antwoordde:


“Ik ben Samébito” (“een Haaimensch”),
“en
tot voor korten tijd was ik in dienst van de Acht Groote Drakenkoningen
als een ondergeschikt beambte van het Drakenpaleis. Ik werd om een
kleine overtreding uit dat heerlijke verblijf weggezonden, en werd
zelfs uit de zee verbannen. Van dat oogenblik af heb ik mij vreeselijk
ongelukkig gevoeld, zonder een schuilplaats, en niet in staat voedsel
te krijgen. Heb medelijden met mij, brave Heer!
Vind een schuilplaats voor mij, en geef mij wat te eten.”


Het gemoed van Tōtarō werd bewogen door den ootmoed van
Samébito, en hij bracht hem naar een vijver in zijn tuin en gaf
hem een ruimen voorraad voedsel. Op die rustige en afgezonderde plek
bleef het vreemde wezen uit de zee omstreeks een halfjaar.


In den zomer van dat jaar was er een groote bedevaartstocht van
vrouwen naar den tempel van Miidera, gelegen in de naburige stad
Ōtsu. Tōtarō woonde het feest bij en zag daar een
buitengewoon bekoorlijk meisje. “Haar gelaat was schoon en rein
als sneeuw; en de liefelijkheid van haar lippen gaven den aanschouwer
duidelijk te kennen, dat wat over die lippen kwam, zoo zoet zou klinken
als de stem van een nachtegaal, die op een pruimenboom
zingt.”


[image: Tōtarō en Samébito]
Tōtarō en Samébito




Tōtarō ontbrandde plotseling in liefde voor het meisje.
Hij ontdekte, dat zij Tamana heette, dat zij ongehuwd was, en dit zou
blijven, totdat een jonge man haar als huwelijksgift een mandje met
niet minder dan tienduizend juweelen zou aanbieden. Toen
Tōtarō vernam, dat dit schoone meisje alleen kon worden
gewonnen door wat hem een onmogelijk geschenk toescheen, keerde hij met
een bezwaard gemoed naar huis terug. Hoe meer hij echter over de
schoone Tamana nadacht, des te meer werd hij op haar verliefd. Maar
helaas! niemand, minder rijk dan een prins, kon zulk een huwelijksgift
bij elkander krijgen—tienduizend juweelen!


Tōtarō tobde zóó lang, totdat hij ziek werd,
en toen een dokter hem kwam bezoeken, schudde deze het hoofd en zeide:
“Ik kan niets voor u doen, want geen geneesmiddel is in staat de
ziekte der liefde te genezen.” En na die woorden te hebben
gesproken, verliet hij hem.


Samébito ontving het bericht van de ziekte van zijn meester;
zoodra hem nu dat treurige nieuws bereikte, verliet hij den vijver in
den tuin en kwam de kamer van Tōtarō binnen.


Tōtarō sprak niet meer over zijn eigen ellende. Hij was
vol belangstelling voor het heil van dat schepsel uit de zee. 


“Wie zal u, Samébito, voedsel geven, als ik dood
ben?” zoo sprak hij droevig.


Toen Samébito zag, dat zijn brave meester stervende was,
slaakte hij een vreemden kreet en begon hij te weenen. Hij weende
groote tranen bloed, maar zoodra deze den grond hadden aangeraakt,
veranderden zij plotseling in glinsterende robijnen.


Toen Tōtarō die juweelen-tranen zag, schreeuwde hij het
uit van vreugde, en van dat uur af keerde nieuw leven in hem terug.
“Ik zal in het leven blijven! Ik zal in het leven blijven!”
zoo riep hij opgewonden van vreugde, uit. “Mijn beste vriend, gij
hebt mij ruimschoots het voedsel en de beschutting vergoed, die ik u
heb gegeven. Uw wonderbaarlijke tranen hebben mij onbeschrijfelijk veel
geluk gebracht.”


Daarop hield Samébito op met weenen, en hij vroeg zijn
meester, hem wel de oorzaak van zijn spoedig herstel te willen
mededeelen.


Daarop vertelde Tōtarō den Haaimensch zijn
liefdesgeschiedenis en deelde hij hem mede, welke huwelijksgift de
familie van Tamana eischte. “Ik dacht,” zoo voegde
Tōtarō er aan toe, “dat ik nooit in staat zou zijn,
tienduizend juweelen bijeen te krijgen, en het was die gedachte, die
mij zoozeer den dood nabij heeft gebracht. Nu zijn uw tranen in
juweelen veranderd, en daarmede zal het meisje mijn vrouw
worden.”


Tōtarō ging gretig voort met het tellen der juweelen.
“Niet genoeg! Niet genoeg!” riep hij met ontzaglijke
teleurstelling uit. “Ach, Samébito, wees zoo goed en huil
nog wat langer!”


Die woorden maakten Samébito boos. “Denkt ge, dat ik
als een vrouw kan huilen, zoo dikwijls als ik wil? Mijn tranen komen
uit mijn hart en zijn het uiterlijke teeken van diepe en ware
droefenis. Ik kan niet meer huilen, want ge zijt genezen. De tijd is
thans aangebroken om te lachen en vroolijk te zijn, niet om te
huilen.” 


“Als ik geen tienduizend juweelen heb, kan ik de schoone
Tamana niet huwen,” sprak Tōtarō. “Wat moet ik
beginnen? Ach, beste vriend, huil voor mij, huil!”


Samébito was een vriendelijk schepsel. Na een korte
tusschenpooze zeide hij: “Ik kan van daag geen tranen meer
storten; laat ons morgen naar de lange brug van Séta gaan, en
een goeden voorraad wijn en visch mede nemen. Misschien dat ik, als ik
op de brug zit en naar het Drakenpaleis staar, weer zal weenen, als ik
aan mijn verloren woning denk, waarheen ik zoo gaarne zou willen
terugkeeren.”


Den volgenden morgen gingen zij naar de brug van Séta, en
nadat Samébito een groote hoeveelheid wijn had medegenomen,
staarde hij in de richting van het Drakenrijk. Terwijl hij dit deed,
vulden zijn oogen zich met tranen, roode tranen, die in robijnen
veranderden, zoodra zij de brug aanraakten. Tōtarō raapte,
zonder zich ernstig om de smart van zijn vriend te bekommeren, de
juweelen op, en vond eindelijk, dat hij tienduizend schitterende
robijnen bij elkander had.


Op datzelfde oogenblik hoorden zij den klank van liefelijke muziek,
en uit het water verrees een op wolken gelijkend paleis, waarop al de
kleuren der ondergaande zon schitterden. Samébito gaf een kreet
van vreugde en sprong op de leuning van de brug, terwijl hij zeide:
“Vaarwel mijn meester! De Drakenkoningen roepen mij”! Met
die woorden sprong hij van de brug, en keerde weer naar zijn oude
woning terug.


Tōtarō liet geen tijd voorbijgaan met het aanbieden van
het mandje met tienduizend juweelen aan de ouders van Tamana, en na
eenigen tijd trouwde hij met hun liefelijke dochter.







1 Ontleend aan de vertaling van
Prof. B.H. Chamberlain in de Handelingen van het Aziatisch
Genootschap van Japan, Deel VII.













Goden en Godinnen.


Aizen-Myō-ō. De God der
Liefde.


Aji-shi-ki. Een Shintō God, die
aangezien werd voor zijn overleden vriend Ame-waka.


Ama-no-ho. De eerste der Goddelijke
Boden, die gezonden werden om den weg voor de komst van Ninigi
voor te bereiden.


Ama-terasu. De Zonnegodin.


Ame-waka. Hemel-jonge Prins, en
één der Goddelijke Boden.


Amida. Een Buddhistische godheid,
oorspronkelijk een abstractie, het ideaal van het onbegrensde licht. De
Daibutsu te Kamakura vertegenwoordigt dien God.


Anan. Een neef van Buddha, en,
evenals Bishamon, begiftigd met groote kennis en een wonderbaarlijk
geheugen.


Benten. Eén der Zeven Goden
van het Geluk.


Bimbogami. De God der Armoede.


Binzuru. Een leerling van Buddha, en
door de lagere standen vereerd om zijn wonderbaarlijke macht, alle
menschelijke ziekten te genezen.


Bishamon. De God van den Rijkdom en
eveneens van den Oorlog.


Bosatsu. Een uitdrukking, gebezigd
voor Buddhistische heiligen.


Buddha. Zie Shaka.


Daikoku. De God van den Rijkdom.


Dainichi Nyorai. Een personificatie
van reinheid en wijsheid. Eén der Buddhistische
Drie-eenheid.


Daishi. “Groote Leeraar”,
een uitdrukking, toegepast op een aantal Buddhistische heiligen.


Daruma. Een volgeling van Buddha.


Dōsojin. De God der wegen.


Ebisu. Een God van Geluk en
Dagelijksch Voedsel. Hij is de beschermer van eerlijken arbeid, en
wordt voorgesteld als een visscher met een tai-visch in de
hand.


Ekibiogami. De God van de Pest. 


Emma-Ō. De Heerscher van de Hel
en de Rechter van de Dooden.


Fu Daishi. Een onder de Goden
opgenomen Chineesche priester.


Fudō. De God der Wijsheid.


Fugen. De beschermgod van hen, die in
een bijzonderen vorm van geestverrukking hun overpeinzingen verrichten.
Gewoonlijk wordt hij afgebeeld zittende aan de rechterhand van 
Shaka.


Fukurokuju. Een Geluksgod, die een
lang leven en wijsheid voorspelt.


Gaki. Kwade Goden.


Go-chi Nyorai. De Vijf Buddha’s
van Overpeinzing: Yakushi, Tahō, Dainichi,
Ashuku en Shaka.


Gongen. Een algemeene naam voor de
incarnaties van Buddha’s volgens de Shintō-leer. Ook
toegepast op onder de goden opgenomen helden.


Gwakkō Bosatsu. Een
Buddhistische maangod.


Hachiman. De Oorlogsgod. Hij is de
onder de Goden opgenomen Keizer Ōjin, de beschermer van den
Minamoto stam.


Hoderi. “Schijnend Vuur”,
zoon van Ninigi.


Hoori. “Uitdoovend Vuur”,
zoon van Ninigi.


Hoso-no-kami. De God der Pokken.


Hotei. Een God van het Geluk, het
type van Tevredenheid.


Hotoke. De naam van alle
Buddha’s, en meestal toegepast op de dooden in het algemeen.


Ida Ten. Een beschermer van het
Buddhisme.


Iha-naga. “Prinses
Lang-als-de-Rotsen”, oudste dochter van den Geest der Bergen.


Inari. De Godin van de Rijst, ook in
verband met den Vossengod.


Isora. De Geest van de Zeekust.


Izanagi en 
Izanami. De Scheppers van Japan, van wie de godheden uit het
Shintō Pantheon zijn voortgekomen.


Jizō. De God der Kinderen.


Jurōjin. Een God van het
Geluk.


Kami. Algemeene naam voor alle
Shintō godheden.


Kashō. Eén der grootste
leerlingen van Buddha. 


Kaze-no-Kami. De God van den Wind en
der Verkoudheden.


Kengyū. De landbouwende minnaar
van het Wevende Meisje.


Ken-ro-ji-jin. De Aardgod.


Kishi Bojin. Een Indische Godin, door
de Japanners vereerd als de beschermster van Kinderen.


Kōbō Daishi. Een onder de
goden opgenomen Buddhistische wijze.


Kodomo-no-inari. De Vossengod der
Kinderen.


Kōjin. De God van de Keuken.
Versleten poppen worden aan die godheid geofferd.


Kokuzō Bosatsu. Een vrouwelijke
Buddhistische heilige.


Kompira. Een Buddhistische godheid
van duisteren oorsprong, vereenzelvigd met Susa-no-o en andere
Shintō-Goden.


Kōshin. De God der Wegen. Een
vergoding van den dag van den Aap, voorgesteld door de Drie Mystieke
Apen.


Kuni-toko-tachi. “De Aardsche
Eeuwig Staande.” Een zelf geschapen Shintō-God.


Kwannon. De Godin der Barmhartigheid,
in verschillende vormen voorgesteld:



	1. Shō-Kwannon. (Kwannon de Wijze).


	2. Jū-ichi-men Kwannon (met Elf Gezichten.)


	3. Sen ju Kwannon (met Duizend Handen).


	4. Ba-tō-Kwannon (met Paardenkop).


	5. Nyo-i-rin Kwannon (Almachtig).




Marishiten. Zij is in het Japansche
en Chineesche Buddhisme voorgesteld als de Koningin des Hemels. Zij
heeft acht armen, waarvan twee de symbolen van zon en maan vasthouden.
In de Brahmaansche godgeleerdheid is zij de verpersoonlijking van het
Licht, en tevens een naam van Krishna.


Maya Bunin. De moeder van Buddha.


Miroku. De opvolger van Buddha, en
bekend als de Buddhistische Messias.


Miwa-daimyō-jin. De godheid, die
in verband staat met het Lachfeest van Wasa.


Monju Bosatu. De Heer der
Wijsheid.


Musubi-no-Kami. De God van het
Huwelijk. 


Nikkō Bosatsu. Een Buddhistische
Zonnegod.


Ninigi. De Kleinzoon van Ama-terasu,
de Zonnegodin.


Ni-Ō. Twee reusachtige en woeste
Koningen, die de buitenpoorten van tempels bewaken.


Nominosukune. De beschermgod der
worstelaars.


Nyorai. Een eeretitel van alle
Buddha’s.


O-ana-mochi. “Bezitter van de
Groote Opening” van den Fuji.


Oho-yama. De Geest der Bergen.


Ōnamuji of Ōkuni-nushi. Zoon van Susa-no-o. Hij
regeerde in Izumo, maar trok zich terug ten gunste van 
Ninigi.


Oni. Een algemeene naam voor booze
geesten.


Otohime. De dochter van den
Drakenkoning.


Raiden. De Dondergod.


Raitaro. De zoon van den
Dondergod.


Rakan. Een naam, gebruikt om den
volmaakten heilige en eveneens de onmiddellijke leerlingen van Buddha
uit te drukken.


Roku-bu-ten. Een gemeenschappelijke
naam voor de Buddhistische Goden Bonten, Tai-shaku en den
Shi-Tennō.


Rin-jin. De Draak of Zeekoning.


Saruta-hiko. Een aardsche godheid,
die Ninigi begroette.


Sengen. De Godin van den Fuji. Ook
bekend als Asama of Ko-no-Hana-Saku-ya-Hime, “De
Prinses, die de Bloemen der Boomen laat bloeien.”


Shaka-muni. De stichter van het
Buddhisme, ook wel Gautama genoemd, maar meestal bekend als Buddha.


Sharihotsu. De wijste van
Buddha’s tien voornaamste leerlingen.


Shichi-fukujin. De Zeven Goden van
het Geluk: Ebisu, Daikoku, Benten, 
Fukurokuju, Bishamon, Jurōjin en 
Hotei.


Shita-teru-hime.
“Mindere-glans-Prinses” en vrouw van Ame-waka.


Shi-tennō. De Vier Hemelsche
Koningen, die de aarde tegen Booze Geesten beschermen, en die ieder een
vierde gedeelte van den horizon verdedigen. Hun namen zijn, Jikoku,
Oosten; Kōmoku, Zuiden; Zōchō, Westen; en
Tamon, ook Bishamon, Noorden genoemd. Hun beeltenissen
zijn geplaatst in de binnenpoort van den tempel.


Shōden. De Indische Ganesa, de
Godin der Wijsheid.


Sohodo-no-kami. De God der
Vogelverschrikkers.


Sukuna-bikona Een godheid, uit den
hemel gezonden, om Ōnamuji bij te staan, om zijn rijk tot
rust te brengen.


Susa-no-o. “De onstuimige
Jongeling”, broeder der Zonnegodin.


Taishaku. De Brahmaansche God
Indra.


Tanabata of 
Shokujo. Het Wevende Meisje.


Ten. Een titel, overeenkomend met het
Sanskrit Dêva


Tenjin. De God van het
Schoonschrift.


Tennin. Vrouwelijke Buddhistische
Engelen.


Tōshōgū De naam, als
godheid, van den grooten Shōgun Ieyasu of Gongen Sama.


Toyokuni. De naam, als godheid, van
Hideyoshi.


Toyo-tama. De dochter van den
Drakenkoning.


Toyo-uke-hime. De Shintō-godin
van de Aarde of het Voedsel.


Tsuki-yumi. De Maangod.


Uzume. De Godin van het Dansen.


Yakushi Nyorai. “De Genezende
Buddha.”


Yofuné Nushi. De Slanggod.


Yuki-Onna. De Sneeuwvrouw. 







Register der eigennamen.



A.


Aarde en Hemel. Nog niet gescheiden
elementen, 1.


Abe no Miushi. De Sadaijin Dainaggon,
één van de vijf vrijers van Kaguya, 
47–52.


Acht en Twintig Volgelingen.
Personificaties van sommige sterrenbeelden, 
185.


Acht-Arm-Lange-Speer. Aan Yamato
gegeven, 34.


Adem, God van Langen Adem. Yosoji
bezoekt, altaren, 116.


Aino Godin van het Vuur. De naam van
den Berg Fuji waarschijnlijk afgeleid van Fuchi, de, 
113.


Aino-Land. Professor B.H. Chamberlain
schrijft over, 113.


Ainoe, of 
Aino. Waarschijnlijk eerste bewoners van Japan, 
XI; opstand der, bedwongen door, 34–37.


Aji-shi-ki. Vriend van Ame-waka, 31, 32.


Akamagaséki. Tempel van
Amidaji gebouwd te, 289.


Akasaki. Tōkōyo komt te, in
de provincie Hoki, 323.


Ako, De Heer van. Prinses Aya trouwt
met den tweeden zoon van, 158.


Amadera Tempel. Hanagaki Baishū
bezoekt een feest in, 193.


Ama-no-Hashidate. Een met pijnboomen
bedekt voorgebergte, dat het Meer Iwataki en de Baai Miyazu scheidt, 190; Eén van de “Drie Groote
Uitzichten” van Japan, 190; Saion Zenji
staart naar, 190–192.


Ama-no-ho. Afgezant, gezonden om den
weg voor Ninigi voor te bereiden, 11.


Ama-terasu. Dochter van Izanagi en
Izanami, de Zonnegodin, 3; bestijgt de Ladder des
Hemels, 3; vervolgd door Susa-no-o, 
7; vlucht in een donkere grot, 7; door, naar den
Hemel gelokt, 8; Ninigi, kleinzoon van, 13; haar geschenken aan Ninigi, 13;
Prins Yamato smeekt om den zegen van, 32.


Ame-waka. Afgezant gezonden om den
weg voor Ninigi voor te bereiden, 11; trouwt met
Shitu-teru-hime, 11; door de Goden gestraft, 11, 12.


Amida Butsu. Geschiedenis van, en den
walvisch, 63.


Amidaji. Tempel van, gebouwd te
Akamagaséki, 289.


Amitâbha. Kwanjin (Chineesche
Kwannon), de geestelijke zoon van, 185.


Anderson, Dr. William. Legende, uit
den Catalogus van Japansche en Chineesche schilderwerken in het
Britsche Museum, 30, noot.


Anoji. Plaats in Tamba;
één der drie en dertig plaatsen, gewijd aan Kwannon, 189.


Antoku Tenno. Zie Tenno, 289.


Armoede, Japansch Bijgeloof en
Bimbogami, de God van, 339, insecten, Bimbomushi,
Japansche naam voor, 339.


Arnold, Sir Edwin. Verwijzing naar
zijn Zeeën en Landen, IX.


Asagao. Legende uit Het Dagboek
van een Winde omtrent de liefde van, 
232–237; anders genaamd Miyuki, 232, 233; haar liefde voor Komagawa
Miyagi, 233–237.


Asaka (“Zachte Geur”)
Vriendin van Asagao, 234.


Ashigara Berg. Yaégiri gaat
naar, en schenkt daar het leven aan Kintaro, 
358.


Ashi-Nadzuchi.
(“Voet-slag-oude”). Een aardsche godheid, echtgenoot van
Tenadzuchi, en vader van Kushi-nada-hime, 9; huwt
zijn dochter uit aan Susa-no-o, 10.


Ashinóya. Dorp, waar het
Meisje van Unai woonde, 302–304.


Aston, Dr. W.G. Verwijzing naar de
torii, door, 212; beschrijving in de 
Heike Monogatari van een groot zeegevecht tusschen Taira en
Minamoto stammen vertaald door, 289.


Atsumori. Verhaal omtrent de wijze,
waarop zij haar waaier gebruikte, 230.


Awabi, De Groote. Een groep van, 330, 331; de Geest van,
verschijnt aan Kansuke, 330.


Aya, Prinses. De Geest van de
Pioenroos en, 156–158;
liefde voor den Geest der Pioenroos in de gedaante van een jongen en
schoonen samurai, 157,158; Sadayo, dienares van, 157.


Ayame, De Edele. Gehuwd met Yorimasa,
19.





B.


Baelz, Dr., van de Keizerlijke
Universiteit van Japan. Meening van, in zake de Japanners en Mongolen,
XI; verwezen naar, 75.


Baishū, 
Hanagaki. Zie Hanagaki Baishū, 
193–194.


Bakin. Een beroemd Japansch
romanschrijver; Zijn Kumono Tayema Ama Yo No-Tsuki en
donderlegenden, 238; de In (vrouwelijk
beginsel) en de Yo (mannelijk beginsel) in verband met donder,
opmerkingen daarover door, 240.


Baku, Een bovennatuurlijk wezen,
bekend als de eter van Droomen, 350.


Banko, Admiraal; Kokaku Jo zendt
schatten door middel van, naar den tempel van Kofukuji, 70.


Barmhartigheid, Godin der, Kwannon,
de; vergeleken met Jizō, 85.


Bato-Kwannon, Zie Kwannon, 185.


Benkei, Een der beminnelijkste der
Japansche helden, XV; vergeleken met Little John,
Will Scarlett en Friar Tuck, in één vereenigd, 19; tegenstrijdige trekken in zijn karakter, 20; werd op zeventienjarigen leeftijd priester, 20; avontuur met Tamamushi, 21; breekt
los van het priesterschap en wordt een vogelvrij verklaard krijgsman,
21; zijn gedrag op den berg Hiei, 
22; belaagt ridders bij de Gojō Brug van Kyōto, 22; wordt overwonnen door Yoshitsune, 
23; staat ten slotte Yoshitsune bij, om de Taira te verjagen, 24; voert de klok van Miidera weg, 
125, 126; verwijzing naar, 
343.


Benten, Eén der Zeven Godheden
van het Geluk, 96, 192; de
Godin der Zee, Schoonheid, Liefde en Welsprekendheid, 
96, 97; gelijkt op Kwannon, 
192; de Draak en, 192; beroemd Eiland van
Enoshima en de komst van, 193; tempel van het
“Geboortewater” gewijd aan, 193;
Hanagaku Baishū en, 193–195.


Berg I, Vrouw, 
347; II. Man, 
347.


Berg, de Geest van den, 320.


Berg, De Knetterende. De Geschiedenis
van den haas en den das op den, 246–248.


Bezitter van den Grooten Berg.
Dezelfde als Oho-Yama, de Geest van de Bergen, 
14.


Bijgeloof, Japansch, verschillende
vormen van, 332–340
menschenoffers in verband met, 332–334; vormen van
waarzeggerij, 334–336;
ongelukkige jaren en dagen, 337; in verband met
kinderen, 337, 338;
toovermiddelen bij de Japanners, 338; het Wenkende
Blad, 339; Bimbogami (de God der Armoede) en, 339; Bimbomushi (“Armoede-insect”)
en, 340; de Baku, 
350.


Bimbo. Raitaro (Het kind van den
Donder) en, 240, 241.


Bimbogami, De God der Armoede;
Japansch bijgeloof en, 339.


Bimbomushi
(“Armoede-insect”), 340.


Bishamon, Eén der Zeven Goden
van het Geluk, 96.


Biwa, Meer. Hidesato’s
ontmoetingen met den Drakenkoning van, 42–45. Visu ziet het meer, dat den naam draagt van, 119. De meening van Professor Chamberlain omtrent, 119.


Bliksem, De Godin van den, 238.


Bloemen, De liefde voor, de groei en
de symboliek der, 138–140; legenden over, 148–158.


Bon Odori. Een dans op het
Doodenfeest, 166; oorsprong van, 
209; komt overeen met de Indische sraddha, 
209.


Boomen. Verband met de kleine
gestalte der Japanners, 143; de Camelia, legende
over de, 160; de cryptomeria, 
161; de God der Wegen en de Pijnboom, 161; de
geest van den God Kōjin zetelt in den enoki boom, 162; het Wilgenvrouwtje, 162–165; Yenoki, de boom van den Eenoogigen Priester, 165–167; het verbranden
der Drie Dwergboompjes, 168–169; de gelieven onder den pijnboom, 
172–174.


Boven-Horikané, Tokutaro Te,
80.


Brinkley, Kapitein. Hij verwijst in
Japan en China naar het geloof der rijksambtenaren te Yedo in
Tengu, 346.


Bron. De Violen-. Zie
Shingé, 151.


Bronzen Buddha, Zie Buddha, 63.


Buddha. Bedelnap van, 48; de legende van den Gouden Lotus en, 
61–63; de Bronzen, van Kamakura en de
walvisch, 63–67; het
Kristal van, 67–73; heeft
medelijden met den Geest van den Steen des Doods, 
79; de Witte Lotus, de heilige bloem van, 112;
de Acht Gaven: Gewaarwording, Bedoeling, Spraak, Gedrag, Leven,
Inspanning, Oplettendheid, Overdenking, 112; kat
en slang de eenige dieren, die niet weenden bij den dood van, 252; afdrukken van voetstappen van, als toovermiddelen, 339; lamp van, 348.


Buddhisme. Zijn invloed op Japanschen
godsdienst en kunst, XI; resultaten in Japan, niet
door de Shintō-goden uit te roeien, maar door verstandig overnemen
uit China en Indië, 61; Japan heeft haar kust
te danken aan het, 95; de schilderkunst aan Nippon
geschonken door, 95; de macht van het Karma,
één der grootste leerstellingen van het, 126; de lotus, de heilige bloem van het, 
153; de torii aangenomen door het, 211,
212; Nichiren tracht het in zijn oorspronkelijke
zuiverheid te herstellen, 227, 
228.


Buddhisten. Shingon-shū, een
secte gesticht door Kōbō Daishi, 221;
Nichiren-secte, gesticht door Nichiren, 227;
eerste tempel te Nikko, Shōdō Shonin stichter van, 229; de heilige Dengyō Daishi voerde de thee in Japan
in, 282.


Buddhistische Godheden. Jizō, de
beminnelijkste der, 85; afgunst van, jegens
Daikoku, 197. 





C.


Cathay. Groot. Geest van den Steen
des Doods nam de gedaante aan van Hōji in, 
79.


Chamberlain, Professor B.H. Legende
van den Steen des Doods vertaald door, 76;
verwijzing naar zijn vertaling van Ha-Goromo, 
109; zijn verwijzing naar den berg Fuji, 113;
voorstellingen op Chineesche vlaggen beschreven door, 
146; Japansche spiegels beschreven door, 175;
verwijzing naar de torii door, 211;
verwijzing naar den tempel van Kawasaki gewijd aan Kōbō
Daishi, in Murray’s Handboek voor Japan, door, 227; bespreking van de Samisen, het geliefkoosde
muziekinstrument van de zangmeisjes, door 235;
bespreking van de katten in Japansche Zaken 
252; Japansche honden, 257; over
theeceremonies, 283; zijn vertaling van de ballade
“het Meisje van Katsushika”, 306, 307; de legende van Urashima en, 
312, 313; zijn verklaring van den Japanschen
naam voor Drakenpaleis, 313; zijn verwijzing naar
het graf van Urashima, 317; Japansche
toovermiddelen, 338; beschrijving van de 
Tengu door, 343; verhaal van Shikaiya
Wasōbiōye ontleend aan zijn vertaling in de Handelingen
van het Aziatisch Genootschap van Japan, 
366.


Chikubu-shima. Eiland in het Meer
Biwa, in Ōmi, één der drie en dertig plaatsen,
gewijd aan Kwannon, 189.


China. Keizer Koso dingt naar de hand
van Kohaku Jo, de dochter van Kamatari, en huwt haar, 
68–71; vlinder in betrekking met folklore
in, 201; Dondergod in, 239;
donderdier in, 239; theedrinken in, 280, 281; Draak van, 353.


Chineezen. Japan, Jih-pén
genaamd door, XII; vlaggen, beschreven door, 146; mythen, Kwannon bekend als Kwanjin bij de, 185.


Chinu. Van Izumi, één
van de minnaars van het Meisje van Unai, 
302–304.


Chiyo. Een schoone vrouw door Shokuro
gedood, 242; door Raiden weer tot leven gewekt, 242; Shokuro verzoent zich met, 
242; een dichteres van dien naam maakt op pathetische wijze melding
van een waterjuffertje, 271.


Chiyodo. Kind van Heitaro en Higo
(Wilg), 164.


Chokoro. Maakt zijn tooverpaard los
van een reusachtige pompoen, 348.


Chōmei. Buddhistische kluizenaar
uit de twaalfde eeuw, schrijver van de Hō-jō-Ki, 144.


Chōmeiji. Plaats in Omi;
één der drie en dertig plaatsen, aan Kwannon gewijd, 189.


Chosen. Ook genoemd het Land der
Ochtendkalmte, de oude naam voor Korea, 317.


Chow of 
Tschou Dynastie. Kwanjin, oorspronkelijk de dochter van den
Koning der, 185.


Chrysanthemum. De Japansche vlag en
de, 146, 147; Japans
nationale bloem, 147; poëtische namen voor,
147; Vrouw Wit en Vrouw Geel, geschiedenis van, 148–150; Kikuo
(“Chrysanthemum-Oude-Man”) onderhoorige van Tsugaru,
geschiedenis van, 150, 
151.


Chūjō Hime. Een
Buddhistische non, de grootste der vroegere kunstenaressen in
borduurwerk, een vleeschwording van Kwannon, 186;
trekt zich terug naar den tempel van Toemadera, 
186.


Conder, Josiah. Vertelt van de
gebruiken, die samenhangen met pijnboomen bij bruiloftsfeesten, 144.


Confucius. Bracht nieuwe bouwstoffen
bij voor de Yih-King (“Boek der Veranderingen”), 334.





D.


Daibutsu, De. Zie Buddha (de
Bronzen), 63.


Daikoku. Eén der Zeven Goden
van het Geluk, 96; verbonden met Ebisu (zijn zoon)
en Hotei, den God van het Lachen, 196; zijn
wonderbaarlijke Hamer, 196; een Rat is het tweede
attribuut van, 196; oude legende omtrent de
jaloezie van Buddhistische goden op, 197; de zes
vormen, waaronder hij wordt voorgesteld, 198;
gewoonlijk met zijn zoon Ebisu uitgebeeld, 
198.


Dai-Mokenren. Een groot leerling van
Buddha; ziet de ziel van zijn moeder in de Gakidō, 208.


Daimiō. Vrouw Wit komt in het
paleis van, 149.


Dandoku, Berg. De overpeinzingen van
Buddha op, 61.


Dan-no-ura. De Taira stam voor goed
in zee gejaagd door Benkei en Yoshitsune, 24;
Hoïchi ontvangt een vreemdeling, die het tooneel van den slag bij
Dan-no-ura wenscht te bezoeken, 290, 291.


Daruma. Zoon van een Hindoe-koning,
287; evenals de Heilige Antonius in verzoeking
gebracht, 287; Indische wijze, wiens beeld in
verband stond met het drinken van thee als godsdienstige ceremonie door
de Zen-secte in Japan, 287; men vindt er melding
van gemaakt in Enkele Chineesche Geesten en Een Japansch
Mengelwerk door Latcadio Hearn, 287, 288.


Das. Verhaal van den haas en den, op
den Knetterenden Berg, 246, 
247; beschrijving van, in legenden, 248;
Kadzutoyo en de, 248, 
249.


Davis, F. Hadland. Verwijzing naar
Land van de Gele Lente, door, 74.


Dengyō Daishi. Buddhistische
heilige, die het eerst de thee in Japan ingevoerd heeft, 282.


Dieren. Legenden, daarop betrekking
hebbende, 243–264.


Dierenriem. De Draak (Tatsu),
één van de teekenen van den, 
354.


Dierkunde. Lafcadio Hearn en
spoken-dierkunde, 75.


Donder. Legenden in verband met, 238–242; Bakins Kumono
Tayema Ama Yo No Tsuki in zake den God van, 
238; Donderdier (Raijū) 239; Wondervogel
(Raicho), 239; Dondervrouw (Kaminari), 240; Raitaro, zoon van den Dondergod, 
241; Shinraiki, verslag van den, 
239.


Dondergoden. Acht verschillende
soorten rusten op Izanami, 4; Zie Raiden, 238; Zie legenden, 
238–242; Shokuro en de, 242.


Dooden, Heer der, 
91, 187.


Doodskloppertje. In het Japansch 
Bimbomushi, 340.


Door den Duivel Bezeten.
Toegeschreven aan den kwaden invloed van vossen, 
75.


Doos der Juweelen Hand. Zie
Tamate-Bako, 316.


Draak. Nauw verbonden met Japansche
mythologie, 353; van Japan en van China, 353; één der teekens van den Dierenriem, 354; volgens de oude opvatting der aarde werden vier
zeeën beheerscht door vier Drakenkoningen, den Hemelschen, den
Onstoffelijken, den Aarddraak en den Draak der Verborgen Schatten, 354; een vogel, O-Goncho genaamd, in een
witten Draak veranderd, 354.


Drakenkoning (der Zee). Steelt het
kristal van Buddha, 71; Urashime in het paleis van,
314–316; Otohime, de
dochter van, 314; zendt de Getijden juweelen naar
Keizerin Jingo door tusschenkomst van Isora, 320;
biedt de Getijden juweelen aan Ojin aan, 322;
Mamakiko ontmoet een Shojō, die woont bij het paleis van,
352.


Drakenpaleis. Het Eeuwiggroene land
komt in de ballade “De Visschersknaap Urashima” voor als,
313; Samébito en het, 
370.


Drakenrijk. Samébito en, 367–370.


Drijvende Brug des Hemels. Uzume en
haar metgezellen rusten op, 13.


Droomen Verslinder. De Baku
bekend als de, 340.







E.


East, Sir Alfred. Japansche kunst
beschreven door, 93.


Eb-getijde Juweel. Zie
Juweelen, 319 enz.


Ebisu. Eén der Zeven Goden van
het Geluk, 96; zoon van Daikoku, 
196; de God van den Arbeid, 196; meestal
afgebeeld met zijn vader Daikoku, 198.


Echte Sakaki Boom. Met Juweelen
behangen en versierd door Uzume, om Ama-terasu weer naar den Hemel te
lokken, 8.


Eeuwig Groen Land. Zie
Drakenpaleis, 313; sinaasappels het eerst gebracht
uit, naar Japan, 313.


Eeuwigheid. Haar beteekenis voor den
beroemden kunstenaar Hokusai, 99.


Eeuwig Land. De God “de
Gedachten bijeen roepende”, brengt vogels van, 
8.


Egyptisch. Verhalen omtrent het
ontstaan der Wereld, 1; voorstelling van een
toekomstig leven, 99.


Eisai. Een Buddhistische Priester,
die een verhandeling schreef, welke tot titel draagt “De
Heilzame Invloed van het Theedrinken,” 
283; poging, om Minamoto-no-Sanetomo van den wijn te bekeeren, 283.


Emma-Ō. De God en de Rechter van
de dooden, 91, 92; Jizō is
de voorspraak van Soga Sadayoshi bij, 91, 92; Doodenfeesten, 99; Ono-no-Kimi
verschijnt voor, 123; Tokudō Shōnin
geleid in de tegenwoordigheid van, 187; Shiro door
hem gezonden, om den God van den Rijkdom te overweldigen, 197, 198; Doodenfeest en, 207, 312.


Emmei van Dogen-Ji. Wordt een 
sennin, 348.


Enkakuji. De groote klok van, 123.


Enoshima. Een beroemd eiland, in
verband met de komst van Benten, 193.





F.


Feest. Dooden, 
99, 145, 166; van
Tanabata, 109; Nieuwjaars, 
161, 205; der Meisjes, 
205; der Poppen, 201; der Jongens, 206; Lachfeest van Wasa, 210; der 
Minige, en Ohokuninushi, het Bronzen Paard, 
263.


Feest van Tanabata, of het Wevende
Meisje; meest romantische van alle Japansche Feesten, 
109.


Feesten der Dooden. Beste gelegenheid
om vroolijk de wereld van Emma-Ō te verlaten, 
99; het beste bewijs van de liefde der Japanners voor de Natuur, 145; Bon Odori, een dans bij, 
166; plechtigheden en gebruiken in verband met, 
207–210; het Getijde der Terugkeerende
Geesten en, 312.


Firmament, God van het, Tanabata,
dochter van, 109.


Fudaraku-Ji. Plaats te Nachi in
Kishū; één der drie en dertig plaatsen aan Kwannon
gewijd, 188.


Fudo. I. God. Dezelfde als Dainichi,
de God der Wijsheid; Kiyo bezoekt den tempel van, 
130; tempel op den Oki-Yama, gewijd aan, 166,
167; de éénoogige priester in den
tempel van, 166, 167. II.
Kaap. Bekend als de Kaap van het Zwaard der vrouw, 
326.


Fugin. Raiden, de Dondergod, dikwijls
gevonden in gezelschap van, 238.


Fuji (Fuji-yama, Nooit
Stervend). Naam van den hoogsten berg in Suruga, 
60; Schijnt typisch Japansch te zijn, 112; de
berg van den Lotus en den Waaier, 112; reeds
honderden jaren lang een bedevaartsoord, 113; zijn
top, door Lafcadio Hearn het Hoogste Altaar der Zon genoemd, 113; een uitgebrande vulkaan, 113;
naam afgeleid van Huchi of Fuchi, de Godin van het Vuur bij de
Aino’s, 113; de verblijfplaats van het
Levenselixir, 114; Jofuku op den, 115; Sentaro bezoekt den, 115; de
Godin van den, 116, 120;
avonturen van Visu bij den, 119–121; Yurine woonde bij den, 351.


Fujii-dera. Plaats in Kawachi,
één der drie en dertig plaatsen, aan Kwannon gewijd, 188.


Fukurokuju. Eén der Zeven
Goden van het Geluk, 97.


Fusago. Door den Mikado naar Kaguya
gezonden, 54.


Futon (Deken), De, van Tottori, 298, 299.





G.


Gama, met zijn tooverpadde,
beschreven als een sennin in de Japansche kunst, 348.


Gaven. De Acht, van het Buddhisme, 112.


Gedachten-bijeenvoegend. Een God, die
vogels uit het Eeuwige Land medebrengt, om de Zonnegodin weer naar den
Hemel terug te lokken, 8.


Geest. Van den Berg, 320; van de Velden, 320; van het
Gras, 320; van het Zeestrand, 
320; van het Zwaard, 325.


Geesten, van den kring der
Boetedoening, gevoed in verband met het Doodenfeest, 
208; de spookmoeder, 297; het Getijde van den
Terugkeer en het Doodenfeest, 312.


Geesten en Spoken, 
99, 100.


Gele Draak. Zie Gele Rivier, 354.


Gele Rivier. Fuk Hi ontvangt van den
Gelen Draak een geheimzinnige rol aan de, 354.


Geluk, Land van het Volmaakte. Zie
Land. De jeugdige Keizer, Antoku Tenno, gebracht naar, 289.


Gelukkige Regenjas. Deel der lading
van het schip met Wonderschatten, 97.


Geluksgoden. Benten,
één van de Zeven, 192; ook wel
beschouwd als de Godin der Zee, der Liefde, der Schoonheid, der
Welsprekendheid, 192; toovermiddelen om de
Geluksgoden voor te stellen, 339.


Genno. Een Buddhistische priester;
waarschuwing van den Geest van den Steen des Doods aan, 76; geschiedenis van het juweeltje verteld aan, 76–79.


Gensuke. Slachtoffer bij den bouw van
een brug over een rivier te Matsue, 334.


Gesshōji Tempel, De. De
reusachtige schildpad van den, 264.


Getijde-Juweelen. Door Isora gezonden
als een gift van den Drakenkoning aan Keizerin Jingo, 
321.


Gilbert en Sullivan. Verwijzing naar
hun De Mikado, IX.


Gisuke. Broeder van O Cho San, 327, 328; begunstigt het aanzoek
van Shinsaku, 327; bouwt een tempel voor, 328.


God der Wegen. De pijnboom en de, 161; liefdeproef, door den God der Wegen aan te
roepen, 336.


God der Zee. Hoori bezoekt het paleis
van den, 15 16; vader van
Toyotama (“Rijk-Juweel”), 16; schenkt
Hoori den Juweel van het Rijzende Water en van het Vallende Water, 17.


Go-Fukakusa, Keizer. Saim-Yoji
Tokiyori, een beroemd Regent tijdens de regeering van, 168.


Gohitsu Oshō. Naam aan
Kōbō Daishi gegeven door Chineesch keizer, 
223.


Gojo Brug in 
Kyōto. Benkei’s slechte handelingen tegenover
ridders, die de brug overtrokken, 22.


Gongen. Twee van de ridders van Raiko
bezoeken den tempel van, 26.


Go-Toba. De Stille Pijnboom en de
Keizer, 102.


Gouden Lotus, Legende van den, 61–63.


Graf van het Meisje. Begraafplaats
van het Meisje van Unai, 304, 
305.


Gras. De Geest van het, 320.


Gras-Klievende Zwaard, Aan Yamato
geschonken, 35; de oorsprong van den naam, 35.


Greey, Edward. De Legende van den
Gouden Lotus bewerkt door, 61.


Groote-Berg-Bezitter. Dezelfde als
Oho-yama, de Geest der Bergen, 14.


Gulliver. Shikaiya
Wasōbiōye van Nagasaki, een Japansche, 
366, 367.





H.


Haas, Legenden in betrekking tot den,
243–246;
Taoïstische legenden en de, 243; geschiedenis
van haas en das, op den Knetterenden Berg, 
246–248.


Hachiman, De Oorlogsgod; twee der
metgezellen van Raiko bezoeken den tempel van, 26;
tempel van, bestaat nog, 63; Yoritomo richt tempels
op voor, 267; de jeugdige keizer, Antoku Tenno bij
den tempel van, 289.


Hades (zie Yomi), 
3; tijdingen van, 348.


Hanagaki Baishū, Een jong
dichter, en Benten-van-het-Geboorte-Water, 
193–196.


Harakiri of 
Seppuku. Uitdrukkingen voor zelfmoord onder de samurai’s,
145.


Hase-Dera. Plaats in Yamato;
één der drie en dertig plaatsen aan Kwannon gewijd, 189.


Hatsushima Eiland. Beroemd om zijn
Narcissen, 327; Cho woont op, 
327.


Hazoku, Prins. Bewijst eer aan een
boozen geest in Ind, 78. 


Hearn, Lafcadio. De vos in Japan
beschreven door, 75; Jizō, de God der
Kinderen, en, 86; verwijzing naar het Hol van de
Geesten der Kinderen, en Jizō, 90; beschrijft
den top van den Fuji als het Hoogste Altaar der Zon, 
113; zijn verhaal, dat de macht van het Karma duidelijk maakt, 127; zijn verhaal van een Japansche non met haar
voorliefde voor kleine dingen, 142; beschrijft den
Lotus van het Paradijs, 154; Japansche poppen
beschreven door, 199; de opvatting van Hearn over
vlinders; 202; bespreking van de Bon-odori
door, 209; verhaal van den Japanschen semi
(boom-krekel) in Kottō, 270;
verwijzing naar Yuki-Daruma in Een Japansch Mengelwerk, door, 288; Spooklegenden ontleend aan sprookjes door, in
Kwaidan en Een Blik op het Onbekende Japan, 289.


Heilige Man. Andere naam voor Buddha,
61.


Heilige Sleutel. Gedeelte van de
lading van het schip met wonderschatten, 97.


Heitaro. Een landbouwer, die met het
Wilgevrouwtje trouwde, 162–165.


Hel. Kwannon bekommert zich om hen,
die in de hel komen, zooals Emma-Ō aan Tokudō Shonin
mededeelt, 187.


Hemel. Ladder van den, 3; Vlakte van den Hoogen Hemel, 6; Rivier
van den Hemel, 8; de os van Hikoboshi wandelt over
de Vlakte van den Hoogen Hemel, 108.


Hemel en Aarde. Elementen die hemel
en aarde vormden, 1.


Hemelsche Rivier. Hikoboshi en
Tanabata, gescheiden door de, 108.


Hi. Rivier in de provincie Idzumo;
Susa-no-o komt aan de, 9.


Hidaka. Een rivier, aan de oever
waarvan Kiyo woonde, 128.


Hidari Jingorō. De beroemde
beeldhouwer; legende van, herinnert ons aan de geschiedenis van
Pygmalion, 97; wordt verliefd op een schoone vrouw,
175.


Hidesato. Ook wel genaamd Tawara
Toda, “Mijn Heer Zak met Rijst”; zijn ontmoeting met den
Drakenkoning van het Meer Biwa, 42–45.


Hiei, Berg. Yoshitsune hoort, dat de
priester Benkei woont op, 22.


Higo (“Wilg”). Vrouw van
Heitaro, 162–165.


Hikoboshi. Echtgenoote van Tanabata,
108.


Hinako-Nai-Shinnō. De
Wonderbaarlijke Kastanje en de Prinses, 162.


Hinokawa. Rivier, waarin Yamato zwemt
met Idzumo Takeru, 34.


Hiroshige. Denkbeeld voor
één van zijn schilderijen ontleend aan de Heike
Monogatari, 100.


Hito-Koto-Kwannon. Zie
Kwannon, 185.


Hizen, Prins van. Verhaal van zijn
liefde voor een kat in den vorm van een vrouw, O Toyo genaamd, 253–257; de priester Ruiten
bidt voor, 254; Ito Soda ontdekt de oorzaak der
ziekte van, 255.


Hodori (“Schijnend
Vuur”). Zoon van Ninigi en Ko-no-Hana, 15;
twist met zijn broeder Hoori, 15; verzoent zich met
zijn broeder, 17.


Hoed der Onzichtbaarheid. Deel der
lading van het schip met wonderschatten, 97.


Hōïchi, De Man Zonder
Ooren. Een blinde priester, die woonde in den
Amidaji-tempel, 290; zijn voordrachten over den
oorlog tusschen de Taira en Minamoto stammen, 290;
bezoekt zonder het te weten het graf van Antoku Tenno, 292; waaraan hij zijn naam ontleende, 
294.


Hōji. Geest van den Steen des
Doods neemt den vorm aan van, in Groot-Cathay, 
79.


Hōjō. Kamakura, de zetel
der Regenten uit het geslacht van, 63.


“Hō-jō-ki”.
Vertaling van, door F. Victor Dickins, 144.


Hōjō Takatoki. Een groot
heerscher, door Oribe Shima beleedigd, 323.


Hōjō Tokiyore. Nichiren
naar Ito verbannen door, 228.


Hokkeji. Plaats in Harima;
één der drie en dertig plaatsen, aan Kwannon gewijd, 289.


Hokusai. Een beroemd kunstenaar; en
zijn “Honderd Gezichten op den Fuji”, 
98; de Eeuwigheid en haar beteekenis, 99.


Hond. In Japan als een goedgezind
dier beschouwd, 257.


Hoori (“Uitdoovend
Vuur”). Zoon van Ninigi en Ko-no-Hana, 15;
grootvader van den eersten Mikado van Japan, 15;
gevoerd naar het Paleis van den Zeegod door Shiko-tsutsu no Oji
(“Zoute-zee-oude”), 15; trouwt met
Toyo-tama (“Rijk-Juweel”), de dochter van den Zeegod, 16; krijgt den Juweel van het Stijgende Water en dien
van het Vallende Water, 17; vertrekt uit het Paleis
van den Zeegod, 17.


Horai. Berg, Kuramochi krijgt de
opdracht, daarheen te gaan, 48; de Tak, die
Juweelen droeg. 49, 50.


Horiō Yoshiharu. Daimiō van
Izumo; bouwt een brug bij Matsue, 333.


Hotei. Eén der Zeven Goden van
het Geluk, 96; de God van het Lachen en de
Tevredenheid, 198; bekend als de Wagenpriester, 198.


Huchi, zie Fuji en Aino, Godin
van het Vuur, 113.





I.


Ichijo, Keizer. Verhalen, in
Kyōtō in omloop over een boozen geest van Oyeyama, tijdens de
regeering van, 25; Raiko uitgezonden door, om den
boozen geest op te sporen en te dood en, 25, 26.


Ihanaga, ook wel Prinses
Lang-als-de-Rotsen genoemd; dochter van Oho-yama, 
14.


Iijima. Vader van Tsuyu
(“Ochtenddauw”), 214.


Ima-Gumano. Plaats te Kyōto in
Yamashiro; één der drie en dertig plaatsen aan Kwannon
gewijd, 189.


“In” en “Yo”.
Mannelijke en vrouwelijke beginsels, nog niet verdeeld, 
1; komen overeen met de Chineesche Yang en Yin, 1; volgens Bakin in verband met den donder, 240.


Inaba. Legende van den Witten Haas
van, 244–246.


Inari. Oorspronkelijk de God van de
Rijst, en later (elfde eeuw) verbonden met den Vossengod, 74, 226; verhoort het gebed van een
vrouw, 82; verschijnt aan Kōbō Daishi, 226


Ind. Plaats waar den boozen geest
door Hazoku eer werd bewezen, 79.


Indische Sraddha. Komt overeen
met het Japansche Doodenfeest, 209. 


Insecten. Legenden over, 270–278; de Buddhisten
gelooven, dat de ziel van een man of vrouw in een insect kan
binnendringen, 270; Sanemori, een insect, dat
rijst verslindt, 274; de shiwan beschreven,
274.


Ippai, Murata. Slaat in zijn
onwetendheid een aantal lotusbloemen stuk en pleegt harakiri, 155, 156.


Isaburo. Kyuzaemon bezoekt, naar
aanleiding van de geheimzinnige verdwijning van Oyasu, 137.


Isé. Prins Yamato bidt aan de
altaren van, 32; De Goddelijke Spiegel, waarin de
Zonnegodin staart, berust te Isé, 176;
reusachtige waaier gebruikt bij het feest te Isé, 230; de jeugdige Keizer Antoku Tenno bij het altaar van,
289.


Ishidomaro. Zoon van Kato Sayemon, 362, 363.


Ishiyama-dera. Plaats bij Ossu, in
Ōmi, één der drie en dertig plaatsen, aan Kwannon
gewijd, 189.


Ishizukuri, Prins. Eén der
vijf vrijers van Kaguya, 47–53


Isora. De Geest van het Zeestrand;
brengt de Getijde-Juweelen naar Keizerin Jingo als een geschenk van den
Drakenkoning, 320.


Issunboshi
(“Eénduims-priester”) ook wel Duimpje of Graankorrel
genoemd, 355; trouwt met de jongste dochter van
Prins Sanjo, 355.


Itsukushima. Tempel op het Eiland
Myajima, 212; torii genaamd “Het
Voetbankje van den Koning”, voor, 212.


Iuwao, Keizer. Geest van den
Doodensteen, de echtgenoote van, in Groot Cathay, 
79.


Iwama-Mera. Plaats in Omi;
één der drie en dertig plaatsen aan Kwannon gewijd, 189.


Iwazaru. De drie geheimzinnige Apen,
die in de Japansche legenden voorkomen, zijn Mizaru, Kikazaru en, 261.


Izanagi en Izanami (“De man,
die uitnoodigt” en “De vrouw, die uitnoodigt”). Twee
belangrijke godheden, 1; eiland Onogoro Jima gevormd
door de speer van, 2; hoewel broeder en zuster,
willen zij met elkander huwen, 2; hun huwelijk, 2; uit het huwelijk komen eilanden, zeeën,
rivieren, kruiden en boomen voort, 2; wenschen een
Heer van het Heelal voort te brengen, 2; hun wensch
vervuld door de geboorte van Ama-terasu, de Zonnegodin, 
3; zenden Ama-terasu de Ladder des Hemels op, 3;
de ouders van Tsuki-yumi, den Maangod, die de Ladder des Hemels wordt
opgezonden om met Ama-terasu te huwen, 3; Susa-no-o
(“de Onstuimige Jongeling”), zoon van, 
3; Kagu-tsuchi, de God van het Vuur, geboren aan, 
3; Izanami sluipt weg naar het Land van Yomi (Hades), 3; Izanagi volgt zijn vrouw naar het land van Yomi (Hades),
3; Izanami boos op Izanagi, omdat hij schande over
haar gebracht heeft, 4; Izanagi ontsnapt uit de
onderwereld, 4; wordt vervolgd door de Acht Leelijke
Vrouwen, 4; hij bereikt den Effen Doorgang van Yomi,
4; scheidt van Izanami, 4; bouwt
zich een verblijfplaats op het eiland Ahaji, 5;
kwikstaartjes gewijd aan, 265.


Izumi. Plaats, waar Chinu vandaan
kwam, 302.


Izumo. Vreemd gebruik in, in verband
met Jizō, 86, 87;
verzameling van Goden in October in den tempel te, 
211; de Kappa Kawako genoemd door de
dorpsbewoners van, 341.







J.


Jachtpartij, Keizerlijke. De Mikado
beveelt een jachtpartij te houden, 55; de Mikado
overvalt Kaguya op de, 55.


Japan. Ook genaamd “Land van de
Rijzende Zon”, IX; haar overwinning op
Rusland, IX; ontwikkeling van, 
X; eerste bewoners van, XI; Ainu, Mongoolsche
en Maleische elementen vormden één natie tegen het jaar
500, XI; nationale karaktertrekken van, XI; door de Chineezen Jih-pén genoemd, XII; Kama-Yamato-Iware-Biko eerste menschelijke keizer
van, 17; Buddhisme in Indië en China ontleend
aan, ten opzichte van de godsdienstige leerstellingen, 
61; de Bronzen Buddha van Kamakura één der meest
merkwaardige beelden van, 63; Vossen-legenden in,
74; Hol in, waarin het beeld van Jizō te zien
is, 90; kunst van, ontleend aan het Buddhisme, 95; Buddha’s onderwijs geeft de tuinbouwkunst
aan, 95; kunst ontwikkeld onder Chineeschen
invloed, 95; gelukkig in de namen voor
chrysanthemums, 147; Ama-no-Hashidate,
één der “Drie Groote Tafereelen” van, 190; vlinder in verband met folklore in, 201; legende over den inval der Mongolen in, 238; Donderdier van, 239; theedrinken
in Europa en in, 279, 280;
sinaasappels ingevoerd uit het “Eeuwig-Groene Land” naar,
313; reden, waarom Japan een wereldmacht is
geworden, 318; invloed op Korea, toen Rusland een
militairen voorpost te Wiju plaatste, 318; Korea
een kolonie van, 318; Draak van, 
353.


Japansch. Karakter niet westersch, X; vaderlandsliefde, bron van, XI;
kunst en godsdienst onder den invloed van het Buddhisme, XI; invloed van het Shintoïsme op, 
XI; theorieën over den oorsprong van het ras, 
XI; bijgeloof over de Kappa (riviermonster), XII; godheden en helden bij de, 
XIII–XVII; hun kunst, beschreven door
Sir Alfred East, 93; kunstenaars, werk van, 93; kunst, het gelaat in, 93;
kunstenaars, de Zeven Goden van het Geluk, een geliefkoosd onderwerp
voor, 96; Feest van Tanabata, 
108; klokken, algemeene beschrijving van, 123;
vrouw, kersen- en pruimenbloesems in verband met schoonheid en deugd
van, 159; spiegels, beteekenis van, 175–183; onze poppen vergeleken
met, 199, 200; waaier,
beteekenis van, 230, 231;
oorsprong van den naam Kanamé, toegepast op waaiers, 231; kat, 252, 
253; kunst, sennin in, 348.


Jeugd. Het Land der Eeuwige. Sentaro
bezoekt het, 116.


Jih-pén. Chineesche naam voor
Japan, XII.


Jimmu Tennō. Andere naam van
Kamu-Yamato-Iware-Biko; eerste menschelijke Keizer van Japan, 17.


Jimpachi. Kanshiro en, 276–278.


Jingo, Keizerin. Longford schrijft
over, 318; legenden van den eersten Japanschen
inval in Korea door, 319–322; geboorte van haar zoon Ojin, 
322; gebed van een oud paar om een kind, gericht tot, 355.


Jizō. De God van Kinderen, 75, 85; vergeleken met Kwannon, de
Godin der Barmhartigheid, 85; de schepping van
de
Japansche moeders, 85; kleine kinderen spelen in de
Sai-no-Kawara (“Droge Bedding van de Rivier der Zielen”)
met, 87; loflied op, 88, 89; Hol van de Geesten der Kinderen, 
90; Fontein van, 90; Soga Sadayoshi beloond
door, 91, 92; afbeelding van,
tegenover die van een Japanschen boozen geest, 
96.


Jofuku. Tracht het geheim van het
Eeuwige leven aan den Fuji te ontworstelen, 115;
Shikaiya Wasōbiōye ontmoet, 366.


Jōshi. Naam voor den zelfmoord
door minnaars gepleegd, ook wel “liefdesdood” genoemd, 128.


Jurōjin. Eén der Zeven
Goden van het Geluk, 97.


Juweelen. Kostbare, 
8; De Juweel van het Stijgende water en het Vallende water, 17; de Juweelen dragende Tak van den Berg Horai, 49, 50; de Juweel in den
Drakenkop, 52, 53; de Juweel
van het Stijgende Water en die van het Vallende Water door den
Drakenkoning aan Keizerin Jingo aangeboden, 320;
de Juweelen-tranen van Samébito, 
367–370.


Juweeltje. De geschiedenis van het,
77–79.





K.


Kaibara, Verhandeling van, bekend als
Onna Daigaku, 94.


Kadzusa, Zeeëngte van. Prinses
Otatachibana verdrinkt bij het oversteken van, 36,
37.


Kadzutoyo. Verhaal van den das en, 248–251.


Kagu-Tsuchi. De God van het Vuur,
kind van Izanagi en Izanami, 3.


Kaguya, De Edele (“Kostbaar
Slank-Bamboe-van-het-Herfstveld”). Ontdekt en opgevoed door
Sanugi no Miyakko, 46; Prins Ishizukuri, Prins
Kuramochi, de Sadaijin Dainagon Abe no Miushi, de Chiunagon Otomo no
Miyuki, en Morotada, de Heer van Iso, vrijers van, 
46–52; haar plan, de vrijers op de proef
te stellen, 48–54; de
roem der schoonheid van, bereikt den Mikado, die Fusago naar haar
toezendt, 54; de hoofdstad van Maanland, de
geboorteplaats van, 56; vertrekt naar Maanland, 60.


Kamakura, Een tijdlang de hoofdstad
van Nippon, 63; zetel der Shoguns, 
63; de Bronzen Buddha van, en de Walvisch, 
63–67; de stad gebouwd door Generaal
Yoritomo, 64; de klok van Enkakuji, de grootste in,
123.


Kamatari. Een Minister van Staat in
Japan; vader van Kohaku Jo, 67.


Kami-Daigo-Dera. Plaats te Uji in
Yamashiro; één van de drie en dertig plaatsen, aan
Kwannon gewijd, 189.


Kaminari. Dondervrouw, 240.


Kamishama. Eén der
Oki-eilanden, waarheen Oribe Shima was verbannen, 
323.


Kamo, De Edele De. Ziel van den
Spiegel (Yayoi) komt in het bezit van, 179.


Kamo No Ch Mei. Een Buddhistisch
kluizenaar uit de twaalfde eeuw; uit zijn boek 
Hō-jō-ki blijkt, dat hij een groot liefhebber der Natuur
was, 144.


Kamo Yamakiko. Een toovenaar, door
Yosoji geraadpleegd, 116.


Kamu-Yamato-Iware-Biko. Afstammeling
van Hoori, als eerste menschelijke Keizer van Japan Jimmu Tennō
genoemd, 17. 


Kakagawa. Graf van Urashima, nog
steeds aanwezig in een tempel te, 317.


Kanasoka. Een groot kunstenaar;
legende over het geschilderde paard van, 98.


Kano Hogai.Borduurwerk, waarop
Kwannon is afgebeeld als de Goddelijke Moeder door, 
186.


Kanshiro. De wraak van, 276–278.


Kansuke. Vader van Matakichi, 330.


Kantans Kussen. Rosei rust op, 101.


Kappa, De. Een riviermonster;
beschrijving van, 341; de dorpsbewoners van Izumo
noemen hem Kawako (“Het Kind der Rivier”), 341; het verhaal van de belofte van, 
342.


Karma. De macht van,
één der belangrijkste Buddhistische leerstellingen, 126; beteekent het verlangen om te leven, in
tegenstelling met Nirwana, het verlangen om niet te leven 127; betrekking tot, in de Ratana Sutra, 128; Kiyo en macht van, 128–132; de macht van, duidelijk gemaakt door de
geschiedenis van Tsuyu, 214, 
219.


Karper. Legende van den Draak 206; vlag in den vorm van, 206;
symbolische beteekenis van, 206; Bakin over den,
240.


Kashima. Oorsprong van 
kanamé, naam voor Japansche waaiers, en 
231.


Katsuo-Dera. Plaats in Settsu,
één van de drie en dertig plaatsen, aan Kwannon gewijd,
189.


Katsushika. Het meisje van, Ballade
van, 305, 306.


Katten. De Japansche, niet populair,
250; de slang en de, weenden niet toen Buddha
stierf, 252; verhaal van den vampier, 253–257; Shippeitarō en
het spook, 257–259.


Kawachi. Rivier, in de nabijheid van
den tempel Kawako-no-miya, 341.


Kawachi-Mura. Gehucht bij Matsue, 341.


Kawako (“Het Kind der
Rivier”). Zie Kappa, 341.


Kawako-no-miya. De tempel van den 
Kawako, of Kappa, 341.


Ken-cho-ji. Bezoek van Soga Sadayoshi
aan den tempel van, 91.


Kenkō-Hōshi. Legende over
Kaiko en den Boozen Geest door, 30–32.


Kikazaru. De drie mystieke apen, die
in de Japansche legenden voorkomen, zijn Mizaru, Iwazaru en, 261.


Kiku (“Chrysanthemum”).
Sawara huwt, 105; Sawara zendt haar terug naar
haar ouders, 107.


Kikuo
(“Chrysanthemum-Oude-Man”). Onderhoorige van Tsugaru;
verhaal van, 150, 151.


Kimi. Verhaal van haar trouweloos
gedrag jegens Kurosuke, 166.


Kimi-Dera. Plaats bij Wakayama, in
Kishū, één van de drie en dertig plaatsen aan
Kwannon gewijd, 188.


Kimitaka. De booze geest van den berg
Oye rooft de dochter van, 25.


Kinderen. Jizō, de God der, 85–92; het Hol van de
Geesten der, 90; bijgeloof in verband met, 337, 338.


Ki-no-o-baké. Een boomgeest,
161.


Kintaro. Ook wel de Gouden Knaap, 358, 359; door Yorimitsu Sakata
Kintoki genoemd, 360.


Kishiwada, De Heer van. Zendt
Sonobé naar den grooten cryptomeria-boom op den Oki-yama, 167. 


Kitzuki. De Godheid van
(Oho-kuninushi) en het Bronzen Paard, 263; de
Godheid van brengt een groot deel van zijn tijd door met het vangen van
visschen en vogels, 266.


Kiuchi Heizayemon. Avonturen van, die
een voorstelling geven van de Tengu-kakushi, 
234.


Kiyo. Het schoonste meisje in het
theehuis bij den heuvel “de Drakenklauw”, 
128; haar liefde voor een Buddhistischen priester en zijn
noodlottige dood, 128–132.


Kiyomizu-Dera. Plaats te Kyōto,
één van de drie en dertig plaatsen aan Kwannon gewijd, 189.


Kiyomori. Aanvoerder van den
Tairastam, 21; Tokiwa, de weduwe van Yoshitomo,
trouwt met, 21.


Kleed. Het Hemelsche Kleed. Kleed van
Vederen. Aan Kaguya gebracht door het Maanvolk, 
58.


Klokken, Japansche, 
123; de grootste in den Jodo-tempel van Chion te Kyōto, 123; de klok van Enka Kuji, de grootste in Kamakura,
123; de klok van Miidera, 
124, 125.


Kōbō Daishi. (“Eere
den Grooten Leeraar”). De beroemdste der Japansche
Buddhisten-heiligen, 221; bij zijn leven
Kūkai genaamd; Kōbō Daishi een titel na zijn dood, 223; stichtte een Buddhistische secte, de
Shingon-shū genaamd, 223; door een
Chineeschen Keizer Gohitsu-Osho (“De Priester, die met vijf
borstels schrijft”) genoemd, 223; Monju
Bosatsu, de Heer der Wijsheid, en, 224; schildert
de ten door zijn borstel omhoog te werpen, 
224; zijn werk belachelijk gemaakt door Kino Momoye en Onomo Toku,
224, 225; zijn reis naar
Japan, 225; Inari, de God van de Rijst en, 226; zijn dood, 226; tempel te
Kawasaki gewijd aan, 226.


Kobori-Enshiu. De groote Japansche
tuinarchitect, 140.


Kochō. Komt voor in het
tooneelspel “De Vliegende Haarspeld van Kochō”,
203.


Kōdō. Plaats te
Kyōtō, één van de drie en dertig plaatsen aan
Kwannon gewijd, 189.


Kofukuji. Tempel van, 68, 69.


Kohaku Jo. Dochter van Kamatari, 67; Keizer van China hoort van de schoonheid van, 68; Keizer van China wil haar huwen, 
68; zeilt weg naar China, 99; huwt den Keizer
van China, 69; zendt schatten naar den tempel van
Kofukuji, 70.


Kojiki. Bevat het verhaal, dat
Izanagi aan zijn kinderen spiegels schonk, 
176.


Kōjin. De God. Geest van, woont
in den enoki-boom; de God, aan wien zeer oude poppen gewijd
zijn, 162, 201.


Kokawa-Dera. Plaats in Kishū;
één der drie en dertig plaatsen, aan Kwannon gewijd, 188.


Kom. Het Meisje met de kom op het
Hoofd, 306–311.


Komagawa Miyagi. Een onderhoorige van
één der daimio’s; zijn liefde voor Miyuki,
232–237.


Kompira. Oorspronkelijk een Indische
God, vereenzelvigd met Susa-no-o; de tempel van, bezocht door Kiyo, 130.


Koning der Booze Geesten. Shutendoji,
de; zijn woning op den Berg Oye, 25–28.


Ko-no-Hana-Saku-ya-Hime, “De
Prinses, die de Bloemen en boomen doet bloeien”; dochter van Oho-yama, 14; trouwt met Ninigi, 14; moeder
van Hoderi en Hoori, 15; zie Sengen, 114.


Korea. Legendarische verovering van,
271; Chosen, het Land der Ochtendkalmte, 317; legers van China en Japan tegen, 
317; onder de betoovering der Chineesche beschaving, 318; wordt een Japansche Kolonie, 
318; legende van den eersten overval van, door Japan, 319–322; Koning van, geeft zich
over aan Keizerin Jingo, 323.


Koreaansche Torens. Lampen in
Japansche tuinen, nog wel bekend als, 141.


Korinji. De priesters van den tempel
van, baden voor Kimi, 107.


Koriyama, De Edele. Idzumi, plaats
waar hij leefde, 154; hij werd met vrouw en kind
aangetast door een vreemde ziekte, 154; genezen
door het planten van lotusbloemen voor het kasteel, 
155.


Kōshin, De God der Wegen, 161.


Koso, Keizer van China; trouwt met
Kohaku Jo, 69.


Koyuri. Zoon van Yurine, 351–353.


Kostbare Zaken. Zie Hotei, 96.


Kristal, Het, van Buddha, 67–73.


Kronieken van Japan
(“Nihongi”), XIII.


Kumaso. Roover, door Yamato
verslagen, 33.


Kumé, Eén der 
sennin, die uit zijn wolkenwagen valt, in de Japansche Kunst
beschreven, 348.


Kuni-toko-tachi. Een Japansche God.
Oorsprong van, 1.


Kunst. Japansche. Een uitvloeisel van
het Buddhisme, 95; Chineesche invloed, 95; buitengewone schoonheid en leelijkheid in, 96; het schip met wonderschatten, 97;
het wonderdadige in, 97; geesten en spoken in, 99; sennin in, 348.


Kuramochi. Prins. Eén van de
vijf vrijers van Kaguya, 46–60.


Kurando, Sakata. Een officier van de
lijfwacht des Keizers, 358; wordt verliefd op
Yaégiri, 358; zie Kintaro, 359.


Kurosuke. Hoe hij door Kimi vergeten
werd, 166.


Kushi-nada-hime.
(“Bewonderenswaardige-Inada-Prinses”); Dochter van
Ashi-nadzuchi en Te-nadzuchi, 9; huwt met Susa-na-o,
10.


Kwanjin. Chineesche naam voor
Kwannon, 185.


Kwannon. De Godin der Barmhartigheid;
twee der metgezellen van Raiko bezoeken den tempel van, 26; de oud-keizer Toba wenscht een tempel te bouwen voor,
164; gelijkt op Jizō, 
184; somtijds beschreven als Senjiu-Kwannon of
Kwannon-met-de-Duizend-Handen, 184; beschrijving
van Jiu-ichi-men-Kwannon (de Kwannon-met-de-Elf-Gezichten), 184; de tiara van, dikwijls Batō-Kwannon
(Kwannon-met-den-Paardekop), 184; Bato-Kwannon, de
Godin, die stomme dieren beschermt, 185;
Hito-Koto-Kwannon, de Kwannon, die slechts één gebed wil
beantwoorden, 185; de Goden der Liefde en der
Wijsheid worden dikwijls voorgesteld in verbinding met, 185; zeer eigenaardig de Japansche Madonna genoemd, 185; in de Chineesche mythen als Kwanjin bekend, 185; is in China de geestelijke zoon van
Amitâbha, 185; Chūjō Hime, een
Buddhistische non, een incarnatie van Buddha, 186;
de Goddelijke Moeder, 186; drie en dertig tempels
aan Kwannon gewijd, 186–189; Onze vrouw van Barmhartigheid, 
187; Godin der Barmhartigheid, 188; koperen
beeld van, in den tempel van Ni-gwarsu-dō, 
189; offer van, in den vorm van een hert, ten behoeve van Saion
Zenji, 190, 191; Prinses
Sanjo bezoekt den tempel van, 356.


Kwannonji. Plaats in Omi;
één van de drie en dertig plaatsen, aan Kwannon gewijd,
189.


Kyōto. Verhalen verspreid in,
betrekking hebbende op den Boozen Geest van Oyeyama, 
25; Matsumura reist naar, 177; drie en dertig
tempels aan Kwannon gewijd, 186.


Kyu-Kukedo-San. Een oud hol in Japan,
in verband met Jizō, 90.


Kyuzaemon, de Sneeuwvrouw, 136.







L.


Lachen, God van het. Zie
Hotei, 196, 198.


Ladder des Hemels. Ama-terasu, de
Zonnegodin, klimt langs de, 3; Tsuki-yumi, de
Maangod, klimt ook langs de, 3.


Land van den Eindeloozen Overvloed.
Shikaiya Wasōbiōye bezoekt de, 367.


“Land, Het Eeuwige
Groene.” Komt voor in de Japansche ballade “De
Visschersknaap Urashima” als het Drakenpaleis, 
313.


Land van de Ochtendkalmte. Chosen, de
oude naam voor Korea, 367.


Land van de Paradoxen. Shikaiya
Wasōbiōye bezoekt het, 367.


Land van de Reuzen. Shikaiya
Wasōbiōye bezoekt het, 367.


Land van de Volgelingen van het Oude.
Shikaiya Wasōbiōye bezoekt het, 367.


Land van Bedrog. Shikaiya
Wasōbiōye, bezoekt het, 367.


Land van het Volmaakte Geluk. De
jeugdige Keizer, Antoku Tenno, gebracht naar, 
289.


Lang-als-de-Rotsen, Prinses. Andere
naam voor Iha Naga, 14.


Legenden. Vlinder, 
201–204; uit Het Dagboek van een
Winde, 231–237;
Donder, 238–242; over
Tooverdieren, 243–264;
de Kojiki (“De Witte Haas van Inaba”), 245–248; de drie geheimzinnige
Apen in, 261; vogels in, 
265–270; over waterjuffers, 271; over glimwormen, 274–278; over de theeplant, 287, 288; over het afschuwelijke, 
289–294; over de zee, 
312–331; over Urushima,312; Japansch bijgeloof, de bron van, 
332; over het zeemonster Shōjō, 
350–353; gemengde, 
361–370.


Levenselixir. Door het Maanvolk aan
de Edele Kaguya gebracht, 59; Rosei drinkt van, 102; de Fuji, de plaats van het, 
115.


Lichten. Wonderbaarlijke.
Verschillende, in Japan, 348.


Liefde. Meisje legt een proef op van,
als lijkeneter, 300, 301; de
Godin van de, 192.


Lijkeneter. Zie Musō Kokushi, 295–297; meisje, dat de
liefde harer vrijers op de proef stelde als, 300,
301.


Liu-Kiu-eilanden. Chineesche naam
voor den Japanschen naam Luchi-eilanden, 313.


Longford, Joseph H. In verband met
De Geschiedenis van Korea door, 317.


Lotus, De Gouden. Legende van den, 61–63; de heilige bloem van
het Buddhisme, 153.


“Lotus der Wet”.
Yōshō studeert, 348.


Luchu-eilanden. De Japansche uitspraak
voor de, 313; Chineesche naam, Liu-kiu, 313.


Luwuh. De eerste Chineesche
theemeester, 281; zijn Chaking (“De
Heilige Schrift der Thee”), 281; door Keizer
Taisung gezocht, 282.





M.


Maan. Geloof der Japansche boeren aan
den Haas in de, 146.


Maangod. Tsuki-yumi, de zoon van
Izanagi en Izanami, 3.


Maanland. De hoofdstad van, de
geboorteplaats van Kaguya, 56; Kaguya vertrekt
naar, 60.


Maanmeisje. De visscher vindt het
kleed van vederen van het, 110, 
111.


Maan, Paleis van de. De dans, die
veroorzaakt, dat het ronddraait, 110.


Maanvolk. De Edele Kaguya en het, 56–60.


Madonna, De Japansche. De Godin der
Barmhartigheid zeer eigenaardig genoemd, 185.


Maki. Moeras, waar Tokutari
uitgedaagd werd, heen te gaan, 80.


Maki Hiogo. Beproeft den Geest der
Pioenroos te grijpen, 157.


Maleische elementen. Hun invloed op
Japansche karakteristieke eigenschappen, XI.


Mamikiko. Buurman van Yurine, zijn
onvriendelijkheid tegen Koyuri, 351–353.


Mason, W.B. In verband met den tempel
te Kawasaki, gewijd aan Kōbō Daishi, in Murray’s
Handboek voor Japan, door, 227.


Matakichi. Zoon van Kansuke, 329, 330.


Matsu. Kamenier van Shingé, 152.


Matsue. I. Dochter van een visscher
te Takasago, 173; bevrijdt Teoyo, hun liefde, 174; II. Brug. Offers in verband met, 333, 334; Horiō Yoshiharu en, 333. III. Het Bronzen Hert van, 
264.


Matsumura. Een Shintō priester,
belast met het toezicht op den tempel van Ogawachi-Myōjin, 176; het vreemde verschijnsel, dat hij het gelaat van
een schoone vrouw in een put zag, 177; de
Vergif-Draak en, 178; de Ziel van den Spiegel en,
176–179.


Matsunoo-Dera. Plaats in Wakasa,
één van de drie en dertig plaatsen aan Kwannon gewijd, 189.


Matsuyama. De Spiegels van, 181–183.


Meisje. “Graf van het”,
Begraafplaats van het Meisje van Unai, 304, 305.


Meisje van Katsushika, Het. Het
verhaal van, vertaald door Prof. B.H. Chamberlain, 
305.


Meisje van Unai, Het. En haar
minnaars, 302, 303; het graf
van, 304, 305.


Meisje met de Houten Kom. Het vreemde
verhaal van, 306–311.


Miidera. I. De Klok van, 124. II. Plaats bij Oshu, in Omi, één van de
drie en dertig plaatsen, aan Kwannon gewijd, 
189.


Midzunoe. Dorp in de provincie Tango,
waar Urashima woonde, 313.


Mimuroto-Dera. Plaats te Uji, in
Yamashiro; één van de drie en dertig plaatsen, aan
Kwannon gewijd, 189.


Minamoto Stam. Groot zeegevecht
tusschen den Taira Stam en den, 290.


Miné. Vrouw van Tomozō,
219.


Minokichi. Bemind door de
Sneeuwbruid, 133–135.


Mio. Strand van, waarop het Kleed van
Vederen van het Maanmeisje door Hairukoo werd gevonden, 110.


Mionoseki. De God van, is de God der
Zeelieden, 265; heeft een afschuw van hanen en
hennen, 265.


Mitford, A.B. (Lord Redesdale). In
betrekking tot zijn oude sprookjes van Oud Japan, 
145.


Miushi. De Sadaijin Dainagon Abe no,
één van de vijf vrijers van Kaguya, 
46–52.


Miwa Daimjojin. Japansche God, in
verband met wien het Lachfeest werd ingesteld, 
211.


Miyadzu, Prinses. Prins Yamato
ontmoet en huwt, 36.


Miyuki. De Chiunagon Otomo no,
één der vijf vrijers van Kaguya, 
46–54.


Mizaru. De drie mystieke apen in de
Japansche legenden zijn Kikazaru, Iwazaru en, 
261.


Mochida-no-ura. Boer van een dorp,
die zijn kinderen in een rivier wierp, 300.


Modder, Zee van. Door Shikaiya
Wasōbiōye bezocht, 366.


Moeder, De Spook. 
297.


Momotaro (“zoon van een
Perzik”). Zijn romantische ontdekking, 39;
zijn avonturen in de Noord-Oostelijke Zee, 
39–42.


Momoye, Kino. Het werk van
Kōbō Daishi belachelijk gemaakt door, 
224.


Mongolen. Hun invloed op Japansche
karaktertrekken, XI; legende in verband met hun
inval in Japan, 238.


Monju Bosatsu. De God der Wijsheid;
Kōbō Daishi en, 224.


Morokoshi, Het Land van. Miushi
krijgt het bevel, te gaan naar, 48.


Morotada. De Heer van Iso;
één van de vijf vrijers van Kaguya, 
46—52.


Morris, William. Verhaal van
“het Kleed van Vederen”. Gelijkt op een Noorsche legende.
Zie Het Land ten Oosten van de Zon en ten Westen van de Maan, 109.


Mosaku. Zijn dood door de
Sneeuwvrouw, 135.


Mubara. Eén der minnaars van
het Meisje van Unai, 302–304.


Mugenyama. De priesters van,
verlangen een klok, 180; één
spiegel, die gebruikt wordt voor de vervaardiging van de klok, kan niet
smelten, 180.


Murakumo-no-Tsurugi. Een heilig
zwaard, ontdekt door Susa-no-o, en door hem aan de Goden van den Hemel
gegeven, 10; zwaard van, aan Yamato gegeven, 35.


Mushimaro. Een dichter, die schreef
over de minnaars van het Meisje van Unai, 302.


Musō Kokushi. Een priester; zijn
ijzige ervaring met den lijkeneter, 295–297.


Myokei. Een beroemd schilder, onder
wien Sawara studeerde, 104.


Mythologie. De Draak, nauw verbonden
met Japansche, 353; de Draak in de Chineesche en
Japansche mythologie, 354.





N.


Naizen-no-jo, Vorst. De vader van
Prinses Aya, 155.


Nakayma-Dera. Plaats bij Kōbe in
Settsu; één van de drie en dertig plaatsen, aan Kwannon
gewijd, 189.


“Namudaishi.” Een
Japansch gedicht, waarin het leven van den beroemden heilige
Kōbō Daishi wordt beschreven, 221.


Nanao. Visschersdorp, door een
aardbeving verwoest, 329; wat Kansuke en zijn zoon
Matakichi bij het visschen in de nabijheid van, overkwam, 330. 


Nan-endō. Plaats te Nara in
Yamato, één van de drie en dertig plaatsen, aan Kwannon
gewijd, 189.


Nap. De bedelnap van Buddha. 
Zie Buddha, 48, 49.


Nareai-ji. Plaats in Tango;
één van de drie en dertig plaatsen, aan Kwannon gewijd,
189.


Nariai, Berh. Saion Zenji en Kwannon
op, 190, 191.


Naruse Tsushimanokami. Een beambte,
die het zwaard, door Sankichi medegebracht, als een heiligen schat
beschouwde, 326.


Nasu. Genno komt bij het moeras van,
76.


Nasu no Yoichi. Een waaier, in den
vorm van een boog, 230.


Natuur. Liefde der Japanners voor, 145.


Nichiren. De stichter der
Buddhistische secte van dien naam, 227; naam van,
beteekent Zonnelotus, 227; zijn pogingen om het
Buddhisme in zijn oude zuiverheid te herstellen, 
228; gedurende dertig jaar naar Ito verbannen door Hojō
Tokiyori, 228; zijn ontsnapping aan den dood, 228; weer verbannen, en houdt verblijf op den berg
Minobu, 229; tracht de gewone mantra te
vervangen, 228; schrijft “Boek om het Land
tot Rust te brengen”, 228.


Nieuwjaar. Pijnboom en het
Nieuwjaarsfeest, 161; Daikoku en oorsprong van het
toovermiddel, verbonden aan, 197; vreemde
gebruiken op, 205, 206.


Ni-gwarsu-do (“Zaal van de
Tweede Maan”). De Buddhistische tempel van, 
189; klein koperen beeld van Kwannon in den tempel van, 189.


“Nihongi”
(“Kronieken van Japan”). Geschreven in het Chineesch en
voltooid in 720 n.C.; het behandelt de mythen, legenden enz., van de
oudste tijden tot 697 n.C; mannelijke en vrouwelijke beginsels,
besproken in, 1.


Niidono. Neemt den jeugdigen Keizer,
Antoku Tenno, mede naar het Reine Land van Volkomen Geluk, 289.


Nikko. Eerste Buddhistische tempel
te, gesticht door Shōdō Shonin, 229;
mededeeling aan Tengu en andere geesten, vóór het
bezoek van den Yedo Shogun naar, 346.


Nikōbō. Een priester,
beroemd om zijn macht kwade geesten uit te bannen, 
349.


Ninigi. Kleinzoon van Taka-mi-musubi;
gezonden om het Middenland van Riet-Vlakten te bestudeeren, 10; begiftigd met geschenken door Ama-terasu, 13; geeft Uzume tot vrouw aan den God der Veldwegen, 14; ontmoet en huwt Ko-no-Hana, 
14; Hoderi (“Schijnend-Vuur”) en Hoori
(“Uitdoovend-Vuur”), zonen van, 15.


Nippon. Kamakura, eertijds de
hoofdstad van, 63; de schilderkunst geschonken aan,
door het Buddhisme, 95; de No of het
lyrische drama van, 101; klokkenmaker, bekwaamheid
van, 123; waaier van, 230;
theedrinken in, in verband met het Buddhisme, 
282.


Nipponsche. Vrouwen; gekleurde
prenten, die haar afbeelden, doen weinig gemoedsbeweging zien, 94; spiegels, beteekenis van, 175.


Nirwana. Genno bidt, dat het
Juweeltje Nirwana moge bereiken, 78; het verlangen
naar niet-bestaan, ten slotte bereikt in, 90;
beteekenis tegenover Karma, 127. 


“No”. Het lyrische drama
van Nippon, 101; de Takasago,
één der schoonste onder de, 172.


Noguchi, Yone. Zie Yone Noguchi.


Noodlot. Jizō aan de voeten van
het, 90.


Noto. Yōshō, geboren te, 347.





O.


O-ana-mochi. Een godheid van den
Fuji, 114.


Oba Kage-chika. Yoritomo bevrijd van
de macht van, door twee duiven, 266.


O Cho San. Woont op het eiland
Hatsushima, 327; Gisuke, de broeder van, 327; Shinsaku, de begunstigde vrijer van, 328; dood van, 328; tempel, opgericht
voor, 328.


Ochtendkalmte. Het Land der. Ook wel
Chosen, de oude naam voor Korea, 317.


Offer. Menschen. Zie
Bijgeloof.


Ogawachi-Myōjin. Tempel van, 176; Matsumura de Shintō-priester, belast met
het toezicht op den tempel, 176.


O-Hina-San. Kleine pop, genaamd, 200.


Oho-Kuninushi. De Godheid van
Kitzuki; het Bronzen Paard en, 263.


Oho-yama. Ook wel Bezitter van den
Grooten Berg en Geest van de Bergen; vader van Ko-no-Hane en Iha-Naga,
14; biedt zijn dochter aan Ninigi aan, 14.


Ojin. Zoon van Keizerin Jingo, 322; De Drakenkoning biedt de Getijde-juweelen aan
Ojin aan, 322.


Oka-dera. Plaats in Yamato;
één van de drie en dertig plaatsen aan Kwannon gewijd, 189.


Okakura Kakuzo. Het Boek over
Thee, 279.


Oki-Eilanden. Oribe Shima verbannen
naar Kamishima, één der, 323.


Oki-yama. Sonobé, gezonden
naar den grooten cryptomeriaboom op den, 167.


Omi. Provincie. Yamato Take doodt een
slang, 37.


Onderwereld. Kwanjin gezonden naar en
uit de, 185, 186; Vreemde
gebeurtenissen in de, 188.


“Onna Daigaku”,
(“Grootere kennis voor vrouwen”). Een verhandeling van
Kaibara, 94.


Onomo Toku. Het werk van
Kōbō Daishu belachelijk gemaakt door, 
224.


Ono-no-Kimi, Verschijnt voor den
Rechterstoel van Emma-Ō, den Rechter over de Zielen, 123.


Onstuimige Jongeling. Zie Susa-no-o,
3.


Onuitputtelijke Beurs. Gedeelte der
lading van het schip met Wonderschatten, 97.


Oribe Shima. Beleedigt Hojo Takotoki
en wordt verbannen naar Kamishima, 323, 324; zijn smart, toen hij zijn dochter, Tokoyo verliet, 323; door Tokoyo opgezocht, 324,
325; door Hojo Takatoki vrijgelaten, 325.


Otohime, Prinses. De dochter van den
Drakenkoning der Zee, 314; wordt de bruid van
Urashima, 314; schenkt de “Doos der Juweelen
Hand” (Tamate Bako) aan Urashime, 
316.


O-Toku-San. Meisjespop, levensgroot,
200.


Ototachibana, Prinses. Vrouw van
Prinses Yamato, 31; verdronk, toen zij de zee-engte
van Kadzusa overstak, 37.


O Toyo. Gunstelinge van Prins Hizen,
253; een kat in den vorm van een vrouw doet Prins
Hizen ernstig kwaad, 255–257.


Oud Japan. Poppen van het
ééne geslacht op het andere, 200.



Owari, Provincie. Yamato Take trekt
door, 37.


Oyama, Generaal. Een Japansch held,
X.


Oyasu. Aangenomen naam van de
Sneeuwvrouw, waaronder zij zich aan Kyuzaemon bekend maakt, 137.


Oyeyama. De Booze Geest van, 25–28.


Ozaki, Madame. Verhaal van, over Koso
en Kohaku, Jo, 69, 70.





P.


Paard. De Godheid van Kitzuki
(Oho-Kuninushi) en het Bronzen, 263.


Paleis, Draken. “Eeuwig groen
Land”, zooals dit in de ballade “De Visschersknaap
Urashima” voorkomt, 314.


Paradijs, Het Buddhistische.
Borduursel, vervaardigd door Kwannon, dat het Buddhistische Paradijs
beschrijft, 136.


Pierre Loti. In verband met zijn 
Madame Chrysanthème, IX.


Piggott, Sir F.T. De Tuin van
Japan in verband met Kersen- en Pruimenbloesems, 
159.


Polynesische Mythologie. Rangi
(Hemel) en Papa (Aarde) komen overeen met de Japansche In en 
Yo, 1.


Pootoo. Kwanjin overgebracht naar het
eiland, 186.


“Priester,
Eén-duims”. Ook wel Issunboshi, en eveneens
Klein-Duimpje of Graankorrel, 355.


Purperen Zaal van de Noordster. De
Keizer ziek in de, 18.





R.


Raiden. De Dondergod, 238; dikwijls in gezelschap van Fugin of Raitaro, 238; zijn goede gezindheid jegens Japan, 
238.


Raijū. Het Donderdier, 239.


Raiko. I. Een onverschrokken Ridder,
die den Boozen Geest op den berg Oye uitdaagt en doodt, 25–28; hem wordt een kruik met
tooversaké aangeboden (Shimben-Kidoku-Shu), 
26; geeft saké aan den Boozen Geest, 
26; doodt den Boozen Geest, 28; keert naar
Kyōto terug, 28; zijn ziekte, 
28; herstelt, nadat de Tooverspin gedood was, 
29; een andere lezing, 30–32. II. Een rijk, maar gierig man, die door Inari van zijn
gierigheid wordt genezen, 83, 
84.


Raitaro. Raiden, de Dondergod, wordt
dikwijls gevonden in gezelschap van, 238; Bimbo
en, 240, 241.


Rat. Het uur van de, 
57. De Rat van Daikoku, 197.


“Ratana Sutra”, De. In
verband met het Karma, 128.


Redesdale, Lord. Zie Milford, 145.


Rein. Meening van, over Japanners en
Mongolen, XI.


Rendai, Vlakte van, 
30.


Rijst, God van de. Zie
Inari.


Rijzende, Zon. Geest van den Steen
des Doods, in de gedaante van den Juweel aan het Hof der, 79.


Rikiu. De grootste onder de
theemeesters, 285; de vriend van Taiko-Hideyoshi,
285.


Rin-Jin, Koning der Zee. Yamato wekt
den toorn op van, 36; toorn van, gestild door
Prinses Ototachibana, 37; huwt een Drakenprinses,
260; de Zeekwal, de aap en, 
261–263.


Rip van Winkle. Visu, de, van het
Oude Japan, 118.


Rivier, Kind der. Zie Kappa,
341.


Rokkaku-dō. Plaats te
Kyōto; één van de drie en dertig plaatsen, aan
Kwannon gewijd, 189. 


Roko. Als een vliegende schildpad
afgebeeld als één der sennin in de Japansche
kunst, 348.


Rokuhara-dera. Plaats te Kyōto,
één van de drie en dertig plaatsen, aan Kwannon gewijd,
189.


Rōsan. Chineesch geleerde,
onthaald op spookachtige verhalen over vlinders, 
201.


Rosei. Zijn Tooverkussen der Droomen,
101–103.


Rotseiland. Kansuke en Matakichi zien
den Geest van den Grooten Awabi op, 330


Ruiten. Een priester, die bidt voor
Prins Hizen, 253.


Rusland. Een militaire voorpost, te
Wiju gevestigd, is de oorzaak van den oorlog met Japan, 318.


Ryōseki. Hoogeprisster van
Shin-Banzui-In; Shinzaburō door Yusai gezonden naar, 217.







S.


Sadayo. De meest geliefde kamenier
van Prinses Aya, 157.


Saga, Keizer. Kōbō Daishi
verricht de begrafenisplechtigheden van, 226.


Saijosen. De Phoenix en, 270.


Sai-no-kawara. “De Droge
Bedding van de Rivier der Zielen”, 87; plaats
waar alle kinderen bij hun dood heengaan, 87; de
legende van het Gonzen der, 88.


Saion Zenji. Offer van Kwannon ten
behoeve van, op den Berg Nariai, 190, 191.


Sakata Kintoki. Naam door Yorimitsu
aan Kintaro gegeven, 270.


Salwey, Mevrouw C.M. Nieuwjaarsfeest
beschreven door, 205; wat zij zegt over de 
torii, 212; over de Japansche Waaiers,
230; over symboliek en symbolische
ceremoniën der Japanners, 231.


Sambétio. (“Een
Haaimensch”.) Totaro helpt hem vriendelijk, 
367; de juweelen-tranen, 367–370.


Sanemori. Een groot krijgsman, wordt
een rijstetend insect, Sanemori-San genaamd, 
273.


San-ga-nichi. Pijnboom bij het feest
van, 173.


Sanjo, Prinses. Issunboshi wordt page
van, 356; de tooverhamer en, 
357.


Sankichi. Duikt uit de jonk van
Tarada en brengt het Zwaard der Vrouw naar boven, 
326.


Sano Genzalmon Tsuneyo. Landbouwer,
die drie dwergboompjes verbrandt, om Tokiyori te verwarmen, 168, 169; gaat naar Kamakura, 170; wordt beloond door Tokiyori, die hem de dorpen
Matsu-idu, Umeda, Sakurai schenkt, 171.


Sanugi no Miyakko. Ontdekt de Edele
Kaguya (“Kostbaar-Slank-Bamboe-van-het-Herfstveld”), 46.


Sanzu-no-Kawa. “De Rivier der
Drie Wegen” waarlangs de dooden reizen, 
207.


Sawara. Leerling van den kunstenaar
Tenko, 103; bemint Kimi, de nicht van Tenko, 103–106.


Saeymon, Kato. Een rijk man, die
woonde in het paleis van den Shōgun Ashikaga, 
361; Ishidomaro, zoon van, 362; wordt priester
in den tempel van Kongobuji, op den Berg Koya, 
362.


Schip met Wonderschatten. De 
Takarabune, Zeven Goden van het Geluk als passagiers op, 97.


Schrift. Legendarische oorsprong van
het Chineesche, 8.


Sefukuji. Plaats in Izumi,
één van de drie en dertig plaatsen aan Kwannon
gewijd, 188.


Sengen. Ook wel
Ko-no-hana-saku-ya-hime; als Ko-no-hana, de vrouw van Ninigi, 14; de Godin van den Fuji, 114.


Sennin = bergkluizenaars, 347; Yōshō. de eerste groote japansche, 347; Emmei wordt een, 347; Japansche
kunst en, 348; Chokoro een, 
348; Gama een, 348; Tekkai een, 348; Kumé een, 348; Roko een,
348.


Sentaro. Zijn bezoek aan het Land der
Eeuwige Jeugd, (Berg Fuji), 115, 
116.


Sesshiu. Een groot kunstenaar;
legende over zijn bevrijding uit de gevangenschap door ratten te
schilderen, 98.


Séta. Samébito en
Tōtarō bij de Lange Brug van, 
367—370.


Shaka Muni. Buddha; legende omtrent
zijn opoffering als haas, 243.


Shidoji. Tempel genoemd, gebouwd te
Shido-no-ura door Kamatari, 73.


Shido-no-ura. Baai van, 70; Kamatari bouwt een tempel, Shidoji genaamd, te, 73.


Shiko-Tsutsu no Oji
(“Zoute-zee-oude”), Brengt Hoori naar het Paleis van den
Zeegod, 15.


Shin Kiyomizu-dera. Plaats in Harima;
een van de drie en dertig plaatsen, aan Kwannon gewijd, 189.


Shingé. Door een slang gebeten
in de Vallei van Shimizutani, 151; gered door
Yoshisawa, 152; dood gevonden op den bodem van de
Violen-Bron. 153.


Shingon-Shū. Buddhistische secte
door Kōbō Daishi gesticht, 221.


Shinsaku. De door O Cho San gekozen
vrijer, 327; richt een tempel op voor O Cho San,
328.


Shintō. Tempels, in
tegenstelling met de Buddhistische, 95; oud gebruik
ten opzichte van den Fuji, 113; dienst, “De
Weg der Goden”, symbool van de Goede Richting, volgens de
Shintō-dogma’s, 213.


Shintōïsme. Eerbied voor de
dooden onderwezen door, X; legenden in betrekking
tot Japansche helden, verrijkt door, XII; de 
torii oorspronkelijk in verband met, 212.


Shinzaburō, Hagiwara. Wordt
verliefd op Tsuyu, 214; het droeve verhaal over
het lot der gelieven, 214–220; Tomozō, dienaar van, 216;
Hakuōdō, Yusai geeft raad, 216; gaat
naar den hoogepriester Ryōseki, 217.


Shippeitarō, De spookkatten en,
257–259.


Shiro. Door Emma-Ō gezonden, om
den God van den Rijkdom te overmeesteren, 197.


Shita-Teru-Hime.
(“Mindere-glans-Prinses”), wordt door Ame-waka ten huwelijk
genomen, 11.


Shō-Chiku-Bai. De drie
zinnebeelden van den Pijnboom, den Bamboe en de Pruim, 180.


Shōguns. Kamakura, de zetel der,
en van de Regenten uit het geslacht der Hōjō’s, 63; het Gouvernement van Yedo vaardigt kennisgeving
uit aan Tengu en andere booze geesten vóór het bezoek aan
Nikko van de, 346.


Shojō. Een zeemonster, dat dol
is op heilige saké, 350; legende
over Yurine en, 350–353.


Shokuro. De Dondergod, Raiden, en, 242; Chiyo gedood door, 242;
verzoent zich met Chiyo, nadat deze weer in het leven was terug geroepen,
242.


Shonin, Shōdō. Stichter van
den eersten Buddhistentempel te Nikko, 220;
legende over de heilige brug van Nikko, 229.


Shosha-San. Plaats in Harima,
één van de drie en dertig plaatsen aan Kwannon gewijd, 189.


Shutendoji. De Koning der Booze
Geesten van Oyeyama, 25; zijn gedrag op den Oye, 25–28; de dochter van
Kimitaka geroofd door, 25; Raiko op een feest bij,
27; tooversaké gedronken door, 27; aangevallen en gedood door Raiko, 
28.


Slang. De kat en de slang weenden
niet bij den dood van Buddha, 252; de Witte Zee,
ook wel Yofuné Nishi, 324.


Smith, R. Gordon. Legende der
Sneeuwbruid in zijn Oude Sproken en Folklore van Japan, 103, 136, 150,
162.


Sneeuw, De Sneeuwvrouw. Yuki-Onna is
de, 133; Mosaku en, 133, 134; Minokichi en, 133–135; Gordon Smith beschrijft in zijn Oude Sproken
en Folklore van, 136; Kyuzaemon en 136, 137.


Soda, Ito. Een jonge soldaat, die de
reden van de ziekte van Prins Hizen ontdekt, 
255–257.


Sodzu-baba. De Oude Vrouw der Drie
Wegen, in verband met het Doodenfeest, 207; Ten
Datsu-Ba, de echtgenoot van, 207.


Soga Sadayoshi. Bezoekt den tempel
van, 91; verschijnt voor Emma-Ō, 91; Jizō herinnert zich, 91.


Sōjiji. Plaats in Settsu;
één van de drie en dertig plaatsen aan Kwannon gewijd, 189.


Sonobé. Door den Heer van
Kishiwada ontboden naar den cryptomeriaboom op den Oki-yama, 167, 168.


Spiegels. Beteekenis van Japansche,
175–183; De Goddelijke,
waarin de Zonnegodin staart, berust te Isé, 
176; de ziel van een spiegel, 178; oude
bronzen spiegels bijeengebracht om een klok te gieten, 180; de spiegel van Matsuyama, 
181–183.


Steen des Doods. Waarschuwing van den
Geest van den, aan den Buddha-priester Genno, 76;
legende van den, 76–79.


Steenen. Poëzie, uitgedrukt door
de namen gegeven aan, 141.


Sterrenminnaars. Sterren (misschien
wel de Lier en de Arend) schijnen in vijf kleuren bij de ontmoeting der
sterrenminnaars, 108, 
109.


Straat, Eeuwigdurende. Plaats, waarin
Geesten wandelen, 209.


Straat van oude Mannen. Bij de
Eeuwigdurende straat, 210.


Sullivan, Sir Arthur. In betrekking
tot ”De Mikado”, IX.


Suruga. Het Levenselixir gezonden
naar den hoogsten berg, door den Mikado, 60; (Zie
Fuji); Vizu woonde in, 118–120.


Susa-no-o (“De Onstuimige
Jongeling”). Zoon van Izanagi en Izanami, 3;
broeder der zonnegodin, Ama-terasu, 5; wreed en
lastig karakter, 5; door zijn ouders naar het land
Yomi verbannen, 5; verzoekt eerst de Vlakte van den
Hoogen Hemel te bezoeken, 6; zijn zuster Ama-terasu,
maakte zich gereed hem weerstand te bieden, 6; hij
bedriegt haar door listen, 6, 7;
Ama-terasu ontvlucht hem om zijn wreedheid, 7;
eindelijk naar Yomi verbannen, 8; komt aan de Rivier
Hi, 9; dingt naar de hand van Kushi-nada-hime, 9, 10; wint haar door de
acht-takkige slang te dooden, 10; de 
Tengu, uitwasemingen van, 343.


“Sutra, 
Schatten-regenende”. Een heilige sutra
gegeven door Ryōseki aan Shinzaburō, 
218.


Suzuki Shichiro. Ontdekt Kiuchi
Heizayemon, 345.





T.


Tachtig Myriaden Goden. Bespreken,
hoe zij Ama-terasu, de zonnegodin, weer naar den Hemel zullen krijgen,
8.


Taiko-Hideyohsi. De vriend van Rikiu,
285.


Taira. Yoshitomo gedood in een slag
tegen de, 21; Kiyomori, de wreede aanvoerder van
de, 21; eindelijk overwonnen en in zee gejaagd te
Dan-no-ura door Benkei en Yoshitsune, 24.


Taira Stam. Groot zeegevecht tusschen
den Tairastam en den Minamotostam, 280.


Taira-no-Masakado. Zwerm vlinders,
terwijl hij een oproer voorbereidde, 202.


Takachichi. Uzume met haar makkers
bereiken den top van den, 13.


Takahama. De Witte Vlinder en, 203, 204.


Taka-mi-musubi. De God, die Nigigi
afzendt om het Middenland van Riet-vlakten te besturen, 11.


“Takasago”. I. De
beroemde pijnboomen van, 144; Matsue, de dochter
van een visscher te, 173–175. II. Eén van de schoonste No of
classieke drama’s, 172.


Takeru, Roover, door Yamato gedood,
33.


Takeru, Idzumo. Bandiet, door Yamato
gedood, 34.


Tama, Vrouwelijke dienstbode van
Kazariya Kyübei, 272; bezoekt haar meester en
meesteres na haar dood, in den vorm van een vlieg, 
273.


Tamana. Bemind door Tōtarō,
368–370;
Tōtarō huwt, 370.


Tamate-Bako. Ook wel genaamd
“De Doos van de Juweelen Hand”, geschenk door Prinses
Otohime aan Urashima gegeven, 316.


Tamba, Provincie. Raiko en zijn
makkers bereiken, 26.


Tameyoshi. Dood van de Zeeslang,
Yofune-Nushi, medegedeeld aan, 325.


Tanabata. Ook wel het Wevende Meisje;
dochter van den God van het Uitspansel, 108; vrouw
van Hikoboshi, 108, 109.


Tango. Dorp Midzunoe, in de
provincie, 313.


Tanigumi-dera. Plaats in de nabijheid
van Tarui, in Mino; één van de drie en dertig plaatsen
aan Kwannon gewijd, 189.


Tarada, Kapitein. Het Zwaard der
Vrouw en, 325.


Tawara Toda. (“Mijn Heer Zak
met Rijst”). Zie Hidesato, 42–45.


Te-nadzuchi
(“Hand-slag-oude”). Vrouw van Ashi-Nadzuchi, en moeder van
Kushi-nada-hime, 9.


Ten Datzu-Ba. Echtgenoot van
Sodzu-Baba, 207.


Tengu. Koning der, zijn
vriendelijkheid jegens Yoshitsune, 22; onderwijst
Yoshitsune de krijgskunst, 343; Tobikawa bootst
een, na, 344; geloof in de, nog in onzen tijd, 346; ambtenaren van het gouvernement te Yedo en hun
geloof in de, 346.


“Tengu-kakush” beteekent
door een Tengu verstopt, 344; legende over
den, 344–346.


Tenjiku. Prins Ishizukuri wordt
opgedragen te reizen naar, om den Bedelnap van Buddha te zoeken, 48.


Tenko. Leermeester van Sawara in de
kunst; oom van Kimi, 104.


Tenno Antoku. Jeugdige keizer, die
omkwam in den grooten zeeslag tusschen de Taira en de Minamoto stammen,
289


Teoyo. Door Matsue verlost, en door
haar bemind, 174.


Thee. Oorsprong der eerste plant 280; in China, 279–282; Luwuh, de eerste Chineesche theemeester, 281; Chaking, Het Heilige Geschrift over, 281; door Zenpriesters gedronken vóór
het beeld van Bodhi Dharma (Daruma), 282;
Chamberlain over, 282; geschrift over, door den
Buddhistischen priester Eisai, 283; Rikiu de
grootste onder de theemeesters, 385.


Theedrinken. In Europa en in Japan,
verschil, 180; de Spectator over, 279; Dr Johnson en zijn verslaafdheid aan, 280; is een godsdienstige plechtigheid in Japan, 280.


Theeketel. Geschiedenis van den
Wonderbaarlijken Theeketel, 252, 
253.


Toba. I. Keizer. Het Juweeltje, de
bijzit van, 79; II. Oud-Keizer. Wil een tempel voor
Kwannon in Kyōto bouwen, 164.


Tobikawa. Een oud-worstelaar uit
Matsue, die een Tengu nabootst, 344.


Tochi. Ishizukuri ontdekt een beker
in, dien hij Kaguya aanbiedt, 49.


Toema-Dera. Chūjō Hime, een
Buddhistische non, trekt zich terug in den tempel van, 186.


Toeneming. De Maan van. Yayoi,
de, 178.


Togo, Admiraal. Een Japansch held, X.


Tokimune, Regent. Nichiren wordt, om
onthoofd te worden door, naar de baai van Koshigoye gezonden.


Tokiwa. Vrouw van Yoshitomo, moeder
van Yoshitsune; na den dood van haar echtgenoot trouwt zij met
Kiyomori, 21; zij wekt Yoshitsune op, zijn vader te
wreken, 21.


Tokiyori Saimyoji. Een beroemd Regent
tijdens de regeering van Keizer Go-Fukakusa, 168;
zijn zending om de boeren te verlossen van de slechte handelingen der
tyrannieke ambtenaren, 168.


Tokoyo. Dochter van Oribe Shima, 324; zij zoekt haar vader, 323,
324; doodt Yofuné-Nushi (de Witte Zee
Slang), 325.


Tokudō Shonin. De groote
Buddhistische abt der achtste eeuw, 187.


Tokutaro. Zijn ongeloof ten opzichte
van vossen, en hoe hij door hen werd misleid, 
79–81.


Tokutarō-san. Een levensgroote
jongenspop, 200.


Tōkyō. Met asch van den
Fuji bedekt, 113.


Tomozō. Eén van de
bedienden van Shinzaburō, 216; Miné,
de vrouw van, 219.


Toovermiddelen. Zie Bijgeloof,
338.


“Torii”. De beteekenis
der = “Hoenderplaats” of “Vogelrustplaats”, 211; “Het Voetbankje van den Koning” de
schoonste poort ter wereld, 212.


Tōtarō. Samébito
geholpen door, 368; wordt verliefd op Tamana, 368; huwt met Tamana, 370.


Tottori. De futon (deken) van,
298–300.


Toyo-Tama.
(“Rijk-Juweel”). Dochter van den Zeegod; trouwt met Hoori,
16; schenkt het leven aan een zoon, neemt den vorm
aan van een draak, en vertrekt van Hoori, 17.


Tsubosaka-dera. Plaats in Yamato;
één van de drie en dertig plaatsen aan Kwannon gewijd, 189.


Tsugaru. Kikuo, de onderhoorige van,
150.


Tsuki-Yumi. De Maangod. Zoon van
Izanagi en Izanami, bestijgt de Ladder des Hemels, om de echtgenoot van
de Zonnegodin, Ama-terasu te worden, 3.


Tsuna. De meest waardige van de
volgelingen van Raiko, 30.


Tsure-Dzure-Gusa. Kroniek door
Kenkō in de veertiende eeuw geschreven, 
IX.


Tsuki no Iwaksa. Rol van het
Levenselixir gegeven aan, om het te brengen naar den top van den
hoogsten berg in Suruga, 60.


Tsuyu (“Ochtenddauw”). De
eenige dochter van Iijima, 214; het verhaal van,
als bewijs van de macht van het Karma, 
214–220; wordt verliefd op Hagiwara
Shinzaburō, 214; het verhaal van hun treurig
lot, 214–220.


Tuin met Doodshoofden. Fantastische
voorstelling, door Hiroshige ontleend aan Heike Monogatari, 100.


Tuinen. Europeesche en Japansche, 138; algemeene beschrijving der Japansche, 140; Kobori-Enshiū, de groote Japansche
tuinarchitect, 140; de torii of boog, een
karakteristieke vorm in Japan, 141.





U.


Uda, Keizer. Gedoopt door
Kōbō Daishi, 226.


Uji, Rivier. De glimwormen leveren
daar de oude gevechten tusschen de Taira en de Minomoto, 274.


Urashima. De legende van, 313–317; ballade van “De
Visschersknaap”, van, 314; de schildpad en,
313; in het paleis van den Drakenkoning, 314–316; huwt Otohime, de
dochter van den Drakenkoning, 314; krijgt van
Otohime tot geschenk “de Doos van de Juweelen-Hand”, 316; het graf van, nog steeds aanwezig in den tempel
van Kanagawa, 317.


Uzume.
(“Hemel-Verontrustende-vrouw”). Danst om de Zonnegodin
(Ama-terasu) weer naar den hemel te lokken, 8;
vergezelt Ninigi, 13; spreekt de Godheid der
Veldwegen aan, 13; bereikt den top van Takachichi,
13; door Ninigi aan de Godheid der Veldwegen tot
vrouw gegeven, 14.







V.


Velden. De Geest der, 320.


Veldwegen. De God der. Aangesproken
door Uzume, 13.


Vergifdraak. De. Zijn slechte
invloed, 178.


Visu. De Rip van Winkle van het Oude
Japan; zijn avonturen bij den Fuji, 118–122.


Vlag Japansche. De Chrysanthemum en
de, 146, 147.


Vlakte van den Hoogen Hemel.
Susa-no-o bezoekt zijn zuster Ama-terasu, 5–8.


Vlinders. In verband met folklore, 201; legende over, door Japan aan China ontleend, 201; romantisch vlinderspel, 
202; Keizer Gensō en, 202; in verband met
goede en kwade voorteekenen, 202; meening van
Lafcadio Hearn, 202; Japansche drama’s en,
203; legende van “de Witte Vlinder”, 203, 204.


Voetbankje, Van den Koning. 
Torii vóór den tempel van Itsu Kushima op het eiland
Myajima; ook wel genaamd “De Poort des Lichts” of “De
Waterpoort van het Heilige Eiland”, 212.


Vogels. Legenden over, 265; de hototogisu, een geheimzinnige, 267; de musch met uitgesneden tong, 
268; het dooden van, in strijd met de leer van Buddha, 269; Saijosen en de Phoenix, 270; 
O-Goncho genaamd.


Vossengod. Zie Inari.


Vossenlegenden. De Steen des Doods,
één der merkwaardigste, 76.


Vrouw, De, in de Japansche kunst, 93; de Bergvrouw, 347.


Vrouw van Barmhartigheid. Kwannon
genoemd de, 184.


Vuurgod. Kagu-Asuchi, zoon van
Izanagi en Izanami, de, 3.


Vuurverschijningen. Verschillende in,
348, 349.





W.


Waaier, Japansche. Beteekenis van, 230; gebruik van, 230; gebruik
bij het feest der Zonnegodin in Isé, 230;
symboliek der, 231; legende, “De Liefde van
Asagao”, uit het Dagboek van een Winde, 
232–237.


Waarzeggerij, In verband met Japansch
Bijgeloof, 334; Yih-King (“Boek der
Veranderingen”); voornaamste bron der kunst, 
334; verschillende vormen van, 334–337.


Wagenpriester. Zie Hotei, 198.


Wasa. Het Lachfeest van, 210.


Wasōbiōye, Shikaiya. Een
man uit Nagasaki, een Japansche Gulliver, 366, 367; komt in de Modderzee, 366;
ontmoet Jofuku, 366; gaat op reis naar de Drie
duizend werelden, genoemd in Buddhistische geschriften, 366; bezoekt het Land van den Eindeloozen Overvloed van
het Bedrog, van de Volgelingen van het Oude, van de Paradoxen en van
Reuzen, 376.


Watanabé, Isuna. Ontdekt alle
bijzonderheden uit het leven van Kintaro, 369.


Wegen. De pijnboom en de God der, 161


Werelden, Drie Duizend. In
Buddhistische geschriften vermeld, 366; Shikaiya
Wasōbiōye reist naar, 366.


Wevend Meisje. Het Feest van Tanabata
of het, 108.


Wiel van het Bestaan, Het Groote, 89.


Wilgenvrouwtje, Het. Ontleend aan 
Oude Sproken en Folklore van Japan door R. Gordon Smith, 162–165. Heitaro, de man van
Higo, 163–165.


Williams, Sir Monier. Zijn
beschrijving van de lotusbloem, 154.


Windgod, De, 
320.


Worstelaars, De Spoken, in de
Provincie Omi, 349.





Y.


Yaegaki. De kostbare Camelia van, 160.


Yaégiri. Een dame, op wie
Sakata Kuronda verliefd raakt, 358; schenkt het
leven aan Kintaro of “den Gouden Knaap”, 
358.


Yakami, Prinses van. Eén en
tachtig broeders, Prinsen in Japan, die haar wenschen te huwen, 244–246.


Yama Fuji. Zie Fuji.


Yamato Take, Prins. Jongste zoon van
Koning Keiko, 32; Prinses Ototachibana, vrouw van,
32; zijn tocht naar het Zuidelijke Eiland Kiushiu,
32; vermomd als vrouw, ontmoet Kurhaso en Takeru,
32, 33; doodt Kumaso en Takeru,
33; ontmoet en doodt Idzumo Takeru, 33; Acht-Arm-Lange-Speer gegeven aan, 
34; het “Gras-Klievende-Zwaard” van Murakumo, gegeven
aan, 35; ontmoet en huwt Prinses Miyadzu, 36; Ainu-opstand bedwongen door, 34, 35; trekt door de provincie Owari, 
37; bereikt de provincie Omi, 37; doodt de
slang in, 38.


“Yang” en
“Yin”. Chineesch voor In en Yo, 1.


Yao, Keizer. Waarschijnlijk een zoon
van een draak, 353.


Yayoi. De Maand van Aangroeiing, 178; de Ziel van den Spiegel, 
179.


Yedo Gouvernement. Ambtenaren van
het, en hun geloof in de Tengu, 346.


Yenoki. De Eénoogige Priester,
die diende in den tempel van Fudo op den Oki-yama, 
165–168; geest van, verandert in een
grooten cryptomeriaboom, 167; lokt in den vorm van
een schoonen jongeling een aantal meisjes van haar minnaars af, 166–168.


Yih-King (“Boek der
Veranderingen”). De hoofdbron der Japansche Waarzeggerij, 334; begonnen door Fu Hsi, 2000 v.C. en aangevuld
door Confucius, 334.


Yofuné-Nushi. De Slangengod;
ook wel de Witte Zeeslang, gedood door Tokoyo, 
324.


Yomi, Land van (Hades). Izanami
sluipt weg naar, 3; Izanagi gaat naar, 3; Acht Leelijke Vrouwen, 4; de Effen
Doorgang van, 4; Susa-no-o verbannen naar, 5–8.


Yoné. Trouwe dienstbode van
Tsuyu, 214–220.


Yone Noguchi. Behandelt de
betoovering van een Japanschen nacht in verband met het Doodenfeest, 210; aanhaling in verband met een Japanschen waaier
uit, 230.


Yorimasa. Ridder, ontmoet en doodt
kwaad monster buiten het paleis van den keizer, de Purperen Zaal van de
Noordster, 18, 19; ontvangt het
zwaard Shishiwo als belooning, en trouwt met de Edele Ayame, 19.


Yorimitsu. Een beroemd held, die
Kintaro tot zijn onderhoorige aanstelt, 360.


Yoritomo. Generaal, die de stad
Kamakura gebouwd had, 64; na een nederlaag gered
uit de macht van Oba Kage-chika door twee duiven, 
266, 267.


Yorozuya. Echtgenoot voor Kimi
bestemd, 104.


Yoshimasa, De Edele. De Shōgun.
Spiegel aangeboden aan, 179.


Yoshimine-dera. Plaats in Kyōto;
één van de drie en dertig plaatsen, aan Kwannon gewijd,
189.


Yoshisawa. Bevrijdt Shingé van
de slang, 152; verdrinkt zich in de Violen-Bron,
152.


Yoshitomo. Vader van Yoshitsune, in
een slag tegen de Taira gedood, 21; Tokiwa, de
vrouw van, 21; verband met het verhaal van, 343.


Yoshitsune. Vergeleken met den
Zwarten Prins en Hendrik V, 19; zijn vader,
Yoshitōmo, gedood in een slag tegen de Taira, 
21; zijn moeder, Tokiwa, dringt er op aan, den dood van zijn vader
te wreken, 21; zijn omgang met den Koning der
Tengu, 22; nieuws om trent de slechte gedragingen van
Benkei, bereikt Benkei, 22, 23;
geholpen door Benkei, verdrijft hij de Taira, 23,
24.


Yōshō. De eerste groote
Japansche sennin, 347, 
348.


Yosoji. Raadpleegt den toovenaar Kamo
Yamakiko, 116; bezoekt den Fuji, 
116, 117.


Yuki-onna. De Sneeuwvrouw, 133.


Yurine. Een arm man, die bij den Fuji
woonde; verhaal van, 351; Koyuri, zoon van, 351–353.


Yusai, Hakuōdō. Geeft raad
aan Shinzaburō, 216–218.





Z.


Zee. Legenden van de, 312–331; Urashima in het paleis
van den Zeekoning, 314–316; Modderzee, bezocht door Shikaija Wasōbiōye,
366.


Zeegod. Zie God der Zee.


Zeestrand, De Geest van het. Is
slecht gezind jegens Keizerin Jingo, 320.


Zelfmoord. Van Japansche gelieven
heeft Jōshi “liefdesdood” of
“hartstochtsdood”, 128; Zie ook 
hara-kiri, of seppuku, 145.


Zembei. Vader van Shingé, 152, 153.


Zen. Secte; theedrinken in verband
met het Buddhisme, door, 282.


Zeven Goden van het Geluk. Het
geliefkoosde onderwerp van den Japanschen kunstenaar, 
96; Shintōisme, Taōisme, Buddhisme en Brahmanisme, de
bron van de, 97.


Zonnegodin. Ama-terasu, dochter van
Izanagi en Izanami, de, 3; de dooden zijn bevreesd
te staren op de, 90; de spiegel, waarin zij ziet,
berust te Isé, 176; spiegelkoeken in
verband met de, bij het Nieuwjaarsfeest, 205.


Zwaard. “Het
Gras-Klievende”, een heilig wapen ontdekt door Sasa-no-o, 10; gegeven als een geschenk aan Prins Yamato, 34; de Geest van het, 325. 









In deze serie zijn verschenen:


H.A. Guerber. Mythen en Legenden uit de
Middeleeuwen. Haar oorsprong en invloed op letterkunde en kunst.
Bewerkt door Dr H.W.Ph.E. v.d. Bergh v.
Eysinga. Met 64 fraaie platen. Derde druk. Ing. ƒ 3.90,
Geb. ƒ 4.60.


H.A. Guerber. Mythen van Griekenland en
Rome. Bew. d. Dr B.C. Goudsmit.
Met 64 fraaie platen. Tweede druk. Ing. ƒ 3.90, Geb. ƒ
4.60.


H.A. Guerber. Noorsche Mythen. Uit de
Edda’s en de Sagen. Bewerkt door Dr
H.W.Ph.E. van den Bergh van Eysinga. Met 64 fraaie platen.
Tweede druk. Ing. ƒ 3.90, Geb. f 4.60.


T. Hadland Davis. Mythen en Legenden van
Japan. Bewerkt door Dr B.C.
Goudsmit. Met 32 prachtige gekleurde platen. Tweede druk. Ing.
ƒ 3.90, Geb. ƒ 4.60.


Woislav M. Petrovitch. Heldensagen en Legenden van de
Serviërs. Met een voorbericht van Chedo Miyatovich, gewezen Servische Gezant aan het
Engelsche Hof. Bewerkt door Mevr. J.P.
Wesselink-v. Rossum. Met 32 prachtige gekleurde platen. Ing.
ƒ 3.90, Geb. ƒ 4.60.


T.W. Rolleston. Keltische Mythen.
Bewerkt door Dr B.C. Goudsmit. Met 65
prachtige platen. Ing. ƒ 3.90, Geb. ƒ 4.60.


Uitgaven van W.J. Thieme & Cie te
Zutphen. 


Bij W.J. Thieme & Cie te Zutphen Verschenen


E.M. Tappan. De Geschiedenis van het
Romeinsche Volk


Bewerkt door Dr B.C. Goudsmit


Met vele illustratiën Ing.
ƒ 1.90 Geb. ƒ 2.60


Het is een populair boek in den besten zin des woords. Het is
populair en toch niet oppervlakkig; het geeft zonder geleerden omhaal
een juiste beschrijving. Het is niet maar een verhaal van vechten en
veroveren, maar ook wordt de lezer bekend gemaakt met alles wat met de
beschaving in verband staat, En toch gaat alles zoo eenvoudig, zoo
vanzelfsprekend, dat de lezer geen oogenblik er zelfs aan denkt hoeveel
deze schrijver wel over zijn onderwerp gelezen moet hebben, om zoo
klaar en duidelijk en juist te schrijven. De schrijver heeft een
register der eigennamen en een chronologische tabel achteraan in het
boek gevoegd. Dat is een uitstekend ding en kan den lezer van veel nut
zijn. “De Bode.”


E.M. Tappan. De Geschiedenis van het
Grieksche Volk


Bewerkt door Dr B.C. Goudsmit


Met vele illustratiën Ing.
ƒ 1.90 Geb. ƒ 2.60


Het is op een buitengewoon aantrekkelijke wijze geschreven. De
bewerking mag bijzonder gelukkig geslaagd heeten.


“Nieuwe Gron. Courant.”


Men kan het aan kinderen in handen geven en het voor volwassenen
aanschaffen. De lezing van dit boek moet de kleinen en de grooten
bekoren. Het Grieksche volk leeren kennen in zijn schitterende geest,
zijn opofferende vaderlandsliefde, zijn aesthetischen smaak en
zijn ontzaglijke veelzijdigheid is een leerzaam genot.


“Delftsche Courant.”





Inhoudsopgave



	Inhoud.


	Lijst van Illustraties.


	Inleiding.


	Hoofdstuk I. Het tijdperk der goden.

	In het begin.


	Izanagi en Izanami.


	Ama-terasu en Susa-no-o.


	Susa-no-o en de Slang.


	De Goddelijke Boden.


	De komst van het Verheven Kleinkind.


	In het Paleis van den Zeegod.


	Hoderi en Hoori verzoenen zich.






	Hoofdstuk II. Helden en Krijgslieden.

	Yorimasa.


	Yoshitsune en Benkei.


	Yoshitsune en de Taira.


	Yoshitsune en Benkei vechten.


	De Booze Geest van Oyeyama.


	Raiko doodt den Boozen Geest.


	De Tooverspin.


	Een andere Lezing.


	De Avonturen van Prins Yamato Take.


	Het Houten Zwaard.


	Het
“Gras-Klievende-Zwaard”.


	Het Offer van Ototachibana.


	Het Dooden van de Slang.


	De Avonturen van Momotaro.


	De Zege van Momotaro.


	“Mijn Heer Zak met Rijst”.






	Hoofdstuk III. De Bamboesnijder en het
maanmeisje.

	De komst van de Edele Vrouwe Kaguya.


	Het Vrijen naar de Edele Vrouwe
Kaguya.


	De Bedelnap van den Buddha.


	De Tak van den Berg Horai, die Juweelen
droeg.


	Het Kleed van Bont, dat tegen het Vuur bestand
was.


	De Juweel in den Drakenkop.


	De Keizerlijke Jachtpartij.


	Het Hemelsche Kleed van Vederen.






	Hoofdstuk IV. Legenden omtrent Buddha.

	De Legende van den Gouden Lotus.


	De Bronzen Buddha van Kamakura en de
Walvisch.


	Het kristal van Buddha.






	Hoofdstuk V. Legenden over vossen.

	Inari, de Vossengod.


	Door den Duivel bezeten.


	De Steen des doods.


	Hoe Tokutaro door Vossen werd misleid.


	De dankbaarheid van een Vos.


	Inari verhoort het gebed van een
Vrouw.


	De Gierigheid van Raiko.






	Hoofdstuk VI. Jizō, de god van Kinderen.

	De beteekenis van Jizō.


	Aan het altaar van Jizō.


	Jizō en Lafcadio Hearn.


	“De Droge Bedding van de Rivier der
Zielen”.


	De Legende van het Gonzen der
Sai-no-Kawara.


	Het Hol van de Geesten der Kinderen.


	De Fontein van Jizō.


	Hoe Jizō zich een goede daad
herinnerde.






	Hoofdstuk VII. De Legende in de Japansche
Kunst.

	De Beteekenis der Japansche Kunst.


	De Goden van Geluk.


	Het Schip met Wonderschatten.


	Het Wonderdadige in de Japansche
Kunst.


	Hokusai.


	Geesten en Spoken.


	Een Tuin met Doodshoofden.


	De Droom van Rosei.


	Een Kakemono Geestverschijning.


	Kimi vindt vrede.






	Hoofdstuk VIII: De Gelieven, die elkander alleen
bij helderen hemel bezoeken, en het kleed van veeren.

	De Sterrenhemel.


	Het Kleed van Veeren.


	Het Gezang van het Maanmeisje.






	Hoofdstuk IX. Legenden van den berg Fuji.

	De Berg van den Lotus en den Waaier.


	De Godheden van den Fuji.


	De Fuji, de verblijfplaats van het
Levenselixir.


	Bezoek van Sentaro aan het Land der Eeuwige
Jeugd.


	De Godin van den Fuji.


	De Rip van Winkle van het Oude Japan.


	De Avonturen van Visu.


	De Terugkomst van Visu.






	Hoofdstuk X. Klokken.

	De Klok van Enkakuji.


	De Terugkeer van Ono-no-Kimi.


	De Reuzenpriester.


	Een Vrouw en de Klok van Miidera.


	Benkei en de Klok.


	Het Karma.


	Een klok en de Macht van het Karma.






	Hoofdstuk XI. Yuki-Onna, de Sneeuwvrouw.

	Yuki-Onna.


	De Sneeuwbruid.


	De Spookachtige Bezoeker van
Kyuzaemon.






	Hoofdstuk XII. Bloemen en Tuinen.

	Japansche en Europeesche Tuinen.


	De Liefde voor Bloemen, haar Groei en
Symbolische Beteekenis.


	Japansche Tuinen.


	De Natuur in Miniatuur.


	De Pijnboom.


	Een Groot Liefhebber der Natuur.


	Het Doodenfeest.


	De Japansche Vlag en de Chrysanthemum.


	Vrouw Wit en Vrouw Geel.


	“Chrysanthemum-Oude-Man”.


	De Violen-Bron.


	De Geest van de Lotus Lelie.


	De Geest van de Pioenroos.






	Hoofdstuk XIII. Boomen.

	Kers en Pruim.


	De Camelia.


	De Cryptomeria.


	Een Pijnboom en de God der Wegen.


	Een Boomgeest.


	De Wonderbaarlijke Kastanje.


	De Stille Pijnboom.


	Wilgevrouwtje.


	De Boom van den Eenoogigen Priester.


	Het Verbranden van Drie Dwergboompjes.


	De Gelieven onder den Pijnboom.






	Hoofdstuk XIV. Spiegels.

	De Beteekenis der Japansche Spiegels.


	Hidari Jingorō.


	De Goddelijke Spiegel.


	De Ziel van een Spiegel.


	Een Spiegel en een Klok.


	De Spiegel van Matsuyama.






	Hoofdstuk XV. Kwannon en Benten. Daikoku, Ebisu en
Hotei.

	Kwannon.


	Kwannon in de Chineesche Mythen.


	Een Incarnatie van Kwannon.


	Kwannon de Moeder.


	De “Drie en dertig Plaatsen” aan
Kwannon Gewijd.


	Lijst der “Drie en dertig
Plaatsen”.


	De “Zaal van de Tweede
Maan”.


	Kwannon en het Hert.


	Benten.


	Benten en de Draak.


	Benten-van-het-Geboorte-Water.


	Daikoku.


	De Rat van Daikoku.


	De Zes Daikoku’s.


	Ebisu.


	Hotei.






	Hoofdstuk XVI. Poppen en Vlinders.

	De Engelsche en Japansche Poppen.


	Levende Poppen.


	De Laatste Rustplaats van een Pop.


	Vlinders.


	Vlinders, die iets goeds, en die iets slechts
voorspelden.


	“De Vliegende Haarspeld van
Kochō”.


	De Witte Vlinder.






	Hoofdstuk XVII. Feestdagen.

	Nieuwjaar.


	De Feestdag voor Jongens.


	Het Doodenfeest.


	Het Lachfeest van Wasa.


	De Torii.


	“Het Voetbankje van den
Koning”.






	Hoofdstuk XVIII. De Lantaarn met Pioenrozen.

	“Ochtenddauw”.


	De Dooden keeren terug.


	Een Spion.


	De Raad van Yusai.


	Het Geheim wordt onthuld.


	Heilige Toovermiddelen.


	Het Verraad.






	Hoofdstuk XIX. Kōbō Daishi, Nichiren, en
Shodo Shohin.

	De “Namudaishi”.


	“Een Goddelijk Wonder.”


	Gohitsu-Oshō.


	Het schrijven op de Lucht en op het
Water.


	Hoe Kōbō Daishi de Ten
schilderde.


	Kino Momoye en Onomo Toku.


	De Terugkeer van Kōbō
Daishi.


	De Dood van Kōbō Daishi.


	Het Wonderdadige Beeld.


	Nichiren.


	Shōdō Shonin.






	Hoofdstuk XX. Waaiers.

	De Beteekenis van den Japanschen
Waaier.


	De Liefde van Asagao.






	Hoofdstuk XXI. Donder.

	Raiden.


	Het Donderdier.


	De Dondervogel en de Dondervrouw.


	Vreemde Denkbeelden.


	Het Kind van den Dondergod.


	Shokuro en de Dondergod.






	Hoofdstuk XXII. Dierenlegenden.

	Dieren met Tooverkracht.


	De Haas.


	De Witte Haas van Inaba.


	De Knetterende Berg.


	De Das.


	Kadzutoyo en de Das.


	De Wonderbaarlijke Theeketel.


	De Kat.


	De Vampierkat.


	De Hond.


	Shippeitarō en de Spookkatten.


	De oude Man die de boomen deed
bloeien.


	De Zeekwal en de Aap.


	Het Bronzen Paard.






	Hoofdstuk XXIII. Legenden omtrent Vogels en
Insecten.

	Vogels.


	De Haan.


	Hoe Yoritomo door twee duiven werd
gered.


	De Hototogisu.


	De Musch, waarvan de tong is
uitgesneden.


	Een edel Offer.


	Een paar vogels Phoenix.


	Insecten.


	Waterjuffers.


	De Terugkeer van Tama.


	Sanemori en Shiwan.


	Glimwormen.


	Een vreemde Droom.


	De “Wraak van Kanshiro.






	Hoofdstuk XXIV. Over thee.

	Theedrinken in Europa en in Japan.


	Thee in China.


	Luwuh en de Chaking.


	De Japansche Theeceremonies.


	De Dood van Rikiu.


	De Legende der Theeplant.


	Daruma.






	Hoofdstuk XXV. Legenden uit de Spokenwereld.

	“Hōïchi zonder
Ooren.”


	De Lijken-eter.


	De Spookmoeder.


	De Futon van Tottori.


	De Terugkeer.


	De Liefde op de proef gesteld.






	Hoofdstuk XXVI. Drie Meisjes.

	Het Meisje van Unai.


	Het Graf van het Meisje Unai.


	Het Meisje van Katsushika.


	Het Meisje met de houten Kom.






	Hoofdstuk XXVII. Legenden van de Zee.

	Het Getijde der terugkeerende Geesten.


	Urashima.


	Urashima en de Schildpad.


	In het Paleis van den Zeekoning.


	De thuiskomst van Urashima.


	Het Land van de Ochtendkalmte.


	De getijde-juweelen.


	Het Geschenk van Drakenkoning.


	De Tocht.


	Het wegwerpen der Getijde-Juweelen.


	Prins Ojin.


	Het Dooden van de Zeeslang.


	De Geest van het Zwaard.


	De Liefde van O Cho San.


	De Geest van den Grooten Awabi.






	Hoofdstuk XXVIII. Bijgeloof.

	Japansch Bijgeloof.


	Menschenoffers.


	Classieke waarzeggerij.


	Andere vormen van waarzeggerij.


	Ongelukkige Jaren en Dagen.


	Kinderen.


	Toovermiddelen.


	Het wenkende Blad.


	Bimbogami.






	Hoofdstuk XXIX. Bovennatuurlijke Wezens.

	De Kappa.


	De belofte van den Kappa.


	De Tengu.


	Tobikawa bootst een Tengu na.


	De Avonturen van Kiuchi Heizayemon.


	Een geloof in den Tengu uit onzen
tijd.


	De Bergman en de Bergvrouw.


	Sennin.


	De Sennin en de Kunst.


	Wonderbaarlijke Lichten.


	Een Vuurbol.


	De worstelende Geesten.


	Baku.


	De witte Saké van den
Shōjō.


	De Draak.






	Hoofdstuk XXX. De gedaanteverwisseling van
Issunboshi, en Kintaro, de gouden knaap.

	Een Gebed tot Keizerin Jingo.


	Een “Één-Duims
Priester”.


	Issunboshi wordt page.


	Een ontmoeting met Oni.


	De Tooverhamer.


	Kintaro, de Gouden Knaap.


	Dieren als Makkers.


	Een beroemd Krijgsman.






	Hoofdstuk XXXI. Legenden van verschillenden
aard.

	Kato Sayemon.


	Hoe een oud Man zijn gezwel verloor.


	Een Japansche Gulliver.


	De Juweelen-tranen van
Samébito.






	Goden en Godinnen.


	Register der eigennamen.

	A.


	B.


	C.


	D.


	E.


	F.


	G.


	H.


	I.


	J.


	K.


	L.


	M.


	N.


	O.


	P.


	R.


	S.


	T.


	U.


	V.


	W.


	Y.


	Z.












Colofon


Beschikbaarheid


Dit eBoek is voor kosteloos gebruik door iedereen overal, met
vrijwel geen beperkingen van welke soort dan ook. U mag het
kopiëren, weggeven of hergebruiken onder de voorwaarden van de
Project Gutenberg Licentie bij dit eBoek of on-line op www.gutenberg.org.


Dit eBoek is geproduceerd door het on-line gedistribueerd correctie
team op www.pgdp.net.


Project Gutenberg catalogus pagina: 16043.


Codering


Dit bestand is in een verouderde spelling. Er is geen poging gedaan
de tekst te moderniseren. Afgebroken woorden aan het einde van de regel
zijn stilzwijgend hersteld. Kennelijke zetfouten in het origineel zijn
gecorrigeerd. Dergelijke correcties zijn gemarkeerd met het
corr-element.


Hoewel in het origineel laag liggende aanhalingstekens openen
gebruikt, zijn deze in dit bestand gecodeerd met “. Geneste
dubbele aanhalingstekens zijn stilzwijgend veranderd in enkele
aanhalingstekens.


Documentgeschiedenis



	2005-06-04 TEI tagging aangebracht.


	2009-07-17 Verschillende kleine wijzigingen.




Externe Referenties


Dit Project Gutenberg eBoek bevat externe referenties. Het kan zijn
dat deze links voor u niet werken.


Verbeteringen


De volgende verbeteringen zijn aangebracht in de tekst:




	Bladzijde
	Bron
	Verbetering




	VII
	et
	en




	XII
	[Niet in bron]
	”




	XIII
	[Niet in bron]
	”




	XVII
	[Niet in bron]
	”




	4
	”
	[Verwijderd]




	7
	Ama-terusa
	Ama-terasu




	10
	waard
	zwaard




	11
	[Niet in bron]
	“




	12
	valeien
	valleien




	14
	Iha-naga
	Iha-Naga




	14
	[Niet in bron]
	”




	15
	[Niet in bron]
	“




	15
	[Niet in bron]
	“




	17
	[Niet in bron]
	”




	17
	[Niet in bron]
	”




	27
	booze booze
	booze




	31
	Raike
	Raiko




	32
	Ame-terasu
	Ama-terasu




	33
	[Niet in bron]
	.




	34
	haar
	naar




	34
	[Niet in bron]
	”




	37
	[Niet in bron]
	”




	42
	et
	en




	43
	lotosbladeren
	lotusbladeren




	46
	Kostbaar-Slank-Bamboe-van het Herfstveld
	Kostbaar-Slank-Bamboe-van-het-Herfstveld




	46
	[Niet in bron]
	“




	48
	[Niet in bron]
	”




	54
	[Niet in bron]
	”




	68
	zijn
	zij




	69
	[Niet in bron]
	”




	77
	[Niet in bron]
	”




	77
	[Niet in bron]
	“




	78
	[Niet in bron]
	”




	85
	,
	.




	87
	[Niet in bron]
	”




	89
	[Niet in bron]
	;




	109
	[Niet in bron]
	“




	113
	sterfllijk
	sterf’lijk




	118
	bij
	hij




	120
	dan
	dat




	125
	[Niet in bron]
	”




	128
	[Niet in bron]
	”




	128
	van
	[Verwijderd]




	136
	ven
	van




	137
	[Niet in bron]
	“




	137
	een
	eens




	144
	[Niet in bron]
	”




	146
	[Niet in bron]
	’




	150
	[Niet in bron]
	”




	152
	[Niet in bron]
	”




	155
	[Niet in bron]
	”




	157
	Sadaya
	Sadayo




	160
	[Niet in bron]
	”




	164
	[Niet in bron]
	”




	167
	[Niet in bron]
	“




	173
	[Niet in bron]
	“




	188
	[Niet in bron]
	“




	190
	en
	den




	211
	,
	.




	211
	[Niet in bron]
	”




	223
	[Niet in bron]
	”




	224
	[Niet in bron]
	”




	230
	[Niet in bron]
	“




	238
	[Niet in bron]
	”




	238
	[Niet in bron]
	”




	238
	[Niet in bron]
	“




	239
	[Niet in bron]
	”




	246
	[Niet in bron]
	”




	247
	jou
	jouw




	255
	[Niet in bron]
	”




	256
	[Niet in bron]
	zij




	257
	[Niet in bron]
	”




	268
	antwoorde
	antwoordde




	281
	banen
	bannen




	281
	”
	[Verwijderd]




	283
	[Niet in bron]
	”




	284
	[Niet in bron]
	”




	285
	Kikiu
	Rikiu




	286
	[Niet in bron]
	“




	286
	zie
	zien




	289
	”
	[Verwijderd]




	293
	[Niet in bron]
	”




	294
	tektsten
	teksten




	295
	[Niet in bron]
	”




	296
	Met
	Het




	316
	zij
	hij




	316
	[Niet in bron]
	”




	328
	[Niet in bron]
	het




	329
	[Niet in bron]
	”




	343
	[Niet in bron]
	”




	345
	[Niet in bron]
	“




	351
	[Niet in bron]
	“




	352
	[Niet in bron]
	”




	354
	dragen
	draken




	361
	XXVII
	XXXI




	367
	[Niet in bron]
	“




	381
	[Niet in bron]
	”




	390
	[Niet in bron]
	”




	401
	Schatien-regenende
	Schatten-regenende




	406
	[Niet in bron]
	”




	408
	aestetischen
	aesthetischen


















*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK MYTHEN & LEGENDEN VAN JAPAN ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/4732541587760143216_p292.jpg





OEBPS/3399938628919486185_16043-cover.png
Mythen & Legenden van Japan

F. Hadland Davis






OEBPS/4732541587760143216_p304.jpg





OEBPS/4732541587760143216_p038.jpg





OEBPS/4732541587760143216_p314.jpg





OEBPS/4732541587760143216_p088.jpg





OEBPS/4732541587760143216_p062.jpg





OEBPS/4732541587760143216_p010.jpg





OEBPS/4732541587760143216_p150.jpg





OEBPS/4732541587760143216_p362.jpg





OEBPS/4732541587760143216_p014.jpg





OEBPS/4732541587760143216_p022.jpg





OEBPS/4732541587760143216_p078.jpg





OEBPS/4732541587760143216_p272.jpg





OEBPS/4732541587760143216_p174.jpg





OEBPS/4732541587760143216_p008.jpg





OEBPS/4732541587760143216_p130.jpg





OEBPS/4732541587760143216_p262.jpg





OEBPS/4732541587760143216_p342.jpg





OEBPS/4732541587760143216_p026.jpg





OEBPS/4732541587760143216_p032.jpg





OEBPS/4732541587760143216_p106.jpg





OEBPS/4732541587760143216_p120.jpg





OEBPS/4732541587760143216_p018.jpg





OEBPS/4732541587760143216_p116.jpg





OEBPS/4732541587760143216_p030.jpg





OEBPS/4732541587760143216_p324.jpg





OEBPS/4732541587760143216_p000.jpg





OEBPS/4732541587760143216_p056.jpg





OEBPS/4732541587760143216_p214.jpg
P e L

P






OEBPS/4732541587760143216_p134.jpg





OEBPS/4732541587760143216_p368.jpg





OEBPS/4732541587760143216_p042.jpg





