
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Heinrich von Kleist und die Kantische Philosophie

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Heinrich von Kleist und die Kantische Philosophie


Author: Ernst Cassirer



Release date: February 15, 2010 [eBook #31276]

                Most recently updated: January 6, 2021


Language: German


Credits: Produced by Jana Srna, Norbert H. Langkau, Alexander Bauer

        and the Online Distributed Proofreading Team at

        https://www.pgdp.net




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK HEINRICH VON KLEIST UND DIE KANTISCHE PHILOSOPHIE ***





Anmerkungen zur Transkription:




Der Text wurde originalgetreu übertragen. Lediglich einige offensichtliche Fehler wurden korrigiert.
Sämtliche vorgenommenen Änderungen sind markiert, der Originaltext erscheint beim Überfahren mit der Maus.
Eine Liste aller Korrekturen befindet sich am Ende des Textes.



	PHILOSOPHISCHE VORTRÄGE	[image: Verzierung]



	VERÖFFENTLICHT VON DER KANTGESELLSCHAFT.



	UNTER MITWIRKUNG VON HANS VAIHINGER UND MAX FRISCHEISEN-KÖHLER



	HERAUSGEGEBEN VON ARTHUR LIEBERT.
	Nr. 22.




Heinrich von Kleist

und die

Kantische Philosophie

von

Ernst Cassirer


[image: Verlagslogo]


Berlin

Verlag von Reuther & Reichard

1919

Kantgesellschaft.












	Vorstand:
	 
	 
	Gottfried Meyer, Dr. med. (h. c.), Geh. Oberreg.-Rat,
Kurator der Universität Halle a. S., Reilstr. 53.



	Übrige
Mitglieder
des
Verwaltungs-Ausschusses:
	 
	 
	Max Frischeisen-Köhler, Dr., a. o. Professor an der
Universität Halle a. S., Mozartstr. 24.



	 
	 
	Karl Gerhard, Dr., Geh. Reg.-Rat, Direktor d. Univ.-Bibliothek
Halle a. S., Karlstr. 36.



	 
	 
	Berthold von Kern, Exz., Dr. med. et phil. (h. c.), Prof.,
Obergeneralarzt, Berlin-Steglitz, Hohenzollernstr. 6.



	 
	 
	Heinrich Lehmann, Dr. phil. (h. c.), Dr. med. (h. c.),
Geheimer Kommerzienrat, Halle a. S., Burgstr. 46.



	 
	 
	Paul Menzer, Dr., o. ö. Professor an der Universität
Halle a. S., Fehrbellinstr. 2.



	 
	 
	Rudolf Stammler, Dr. jur. et phil. (h. c.), Geh. Reg.-Rat,
o. ö. Prof. an der Universität Berlin, Charlottenburg,
Knesebeckstr. 20–21.



	 
	 
	Theodor Ziehen, Dr., Geh. Med.-Rat, o. ö. Professor an
der Universität Halle a. S., Ulestr. 1.



	 
	 
	Hans Vaihinger, Dr., Geh. Reg.-Rat, o. ö. Prof.
a. d. Universität Halle a. S., Reichardtstr. 15.
	 
	 
	Geschäftsführer.



	 
	 
	Arthur Liebert, Dr., Dozent a. d. Berl. Handels-Hochschule,
Berlin W. 15, Fasanenstr. 48.
	 
	 






Die Kantgesellschaft ist gelegentlich der hundertsten Wiederkehr
des Todestages Immanuel Kants (12. Februar 1904) von Prof Dr. Hans
Vaihinger begründet worden. Sie verfolgt den Zweck, von der Grundlage
der Kantischen Philosophie aus die Weiterentwicklung der Philosophie
überhaupt zu fördern. Ohne ihre Mitglieder irgendwie zur Gefolgschaft
gegenüber der Kantischen Philosophie zu verpflichten, hat die Kantgesellschaft
keine andere Tendenz als die von Kant selbst ausgesprochene,
durch das Studium seiner Philosophie philosophieren zu lehren.

Ihren Zweck sucht die Kantgesellschaft in erster Linie zu verwirklichen
durch die »Kantstudien«; die Mitglieder der Kantgesellschaft
erhalten diese Zeitschrift (jährlich 4 Hefte im Umfang von
ca. 35 Bogen = 560 Seiten) unentgeltlich zugesandt; dasselbe ist der
Fall mit den »Ergänzungsheften« der »Kantstudien«, welche jedesmal
eine größere geschlossene Abhandlung enthalten (gewöhnlich
3–5 im Jahre im Gesamt-Umfang von ca. 450–550 Seiten). Außerdem
erhalten die Mitglieder kostenlos jährlich 1–2 Bände der »Neudrucke
seltener philosophischer Werke des 18. und 19. Jahrh.«, sowie die
von der Gesellschaft veröffentlichten »Philosophischen Vorträge«,
ebenfalls 3–5 in einem Jahre.

Das Geschäftsjahr der Kantgesellschaft ist das Kalenderjahr; der
Eintritt kann aber jederzeit erfolgen. Die bis dahin erschienenen
Veröffentlichungen des betr. Jahrganges werden den Neueintretenden
nachgeliefert. Satzungen, Mitgliederverzeichnis u. s. w. sind
unentgeltlich durch den stellv. Geschäftsführer Dr. Arthur Liebert,
Berlin W. 15, Fasanenstr. 48, zu beziehen, an den auch die Beitrittserklärungen
sowie der Jahresbeitrag (Mark 20.—) zu richten sind.

Vortrag,

gehalten in der Berliner Abteilung der Kantgesellschaft
am 15. November 1918.

(Für den Zweck der Veröffentlichung sind die Ausführungen um
den 2. Teil ergänzt worden).


1.

Goethes Wort, daß »alles Lebendige eine Atmosphäre um
sich her bilde«, gilt in ganz besonderem Maße auch von den
großen philosophischen Gedankenbildungen. Sie alle stehen
nicht lediglich abgelöst im leeren Raume des Begriffs und der
Abstraktion, sondern sie bewähren sich nach den verschiedensten
Seiten hin als lebendige geistige Triebkräfte. Ihr wahrhafter
Bestand tritt erst in dieser Mannigfaltigkeit der Wirkungen,
die sie auf ihre Zeit und auf die großen Individuen üben,
ganz hervor. Aber in dieser Breite der Wirkung liegt freilich
zugleich für die Schärfe und Bestimmtheit ihres Begriffs eine
unmittelbare Gefahr. Je mächtiger der Strom anschwillt, um so
schwerer wird es, in ihm und seinem Laufe die Reinheit der
ursprünglichen Quelle wieder zu erkennen. So sieht sich hier
der Historiker der Philosophie und der allgemeinen Geistesgeschichte
häufig vor ein eigentümliches methodisches Dilemma
gestellt. Er kann nicht darauf verzichten, einen philosophischen
Grundgedanken von systematischer Kraft und Bedeutung in
seine geschichtlichen Verzweigungen und Weiterbildungen zu
verfolgen: denn erst in dieser Form des Wirkens erfüllt sich
sein konkret geschichtliches Sein. Aber auf der anderen Seite
scheint damit die charakteristische Bestimmtheit, die Einheit
und Geschlossenheit, die der Gedanke im Geiste seines ersten
Urhebers besaß, mehr und mehr verloren zu gehen. Indem
der Gedanke fortzuschreiten scheint, rückt er damit leise von
Ort zu Ort. Die Fülle der geschichtlichen Wirksamkeit scheint
er nur auf Kosten seiner logischen Klarheit gewinnen zu können;
der anfänglich feste Umriß des Begriffs verwischt sich
mehr und mehr, je weiter wir seinen mittelbaren und abgeleiteten
historischen Folgen nachgehen.

Nirgends tritt dieser Sachverhalt und dieses Schicksal der
großen philosophischen Systeme deutlicher als in der Entwicklung
der Kantischen Philosophie zutage. Die Kantische Lehre
hat von ihrem ersten Auftreten an ihre innere Lebendigkeit dadurch
erwiesen, daß sie die verschiedenartigsten geistigen Elemente
und Kräfte an sich zog und mit ihnen und aus ihnen eine
neue eigentümliche Atmosphäre um sich herum schuf. Aber
immer unkenntlicher scheint durch diesen Dunstkreis, der sich
um ihn lagert, der eigentliche gedankliche Kern des Kantischen
Systems zu werden. Die Philosophiegeschichte wie die allgemeine
Geistesgeschichte zeigen hier die gleiche typische Entwicklung.
Ebenso heterogen und widerstreitend wie die theoretisch-spekulative
Auslegung der Kantischen Grundlehren bei
Fichte und Schelling, bei Schopenhauer, Fries und Herbart gewesen
ist, ist auch der Eindruck gewesen, den Geister wie
Herder und Goethe, Schiller und Kleist von ihr empfangen
haben. Sie alle suchten in ihr nicht in erster Linie eine abstrakt-begriffliche
Doktrin, sondern sie empfanden sie als unmittelbare
Lebensmacht. Aber indem sie sie in dieser Weise aufnahmen,
teilten sie ihr zugleich das eigene charakteristische Lebensgefühl
mit. Im positiven und im negativen Sinne, in dem Widerstand,
den sie der Kantischen Lehre leisten und in der Gewalt, mit der
sie sich durch sie ergreifen und bestimmen lassen, sprechen
alle diese Männer zugleich die eigene Gesamtanschauung vom
Inhalt und Sinn des Daseins aus und bringen sich die Grundrichtung
ihres Strebens zu subjektiver Bewußtheit und Klarheit.

Keiner hat diese Bedeutung der Kantischen Lehre tiefer und
innerlicher erfahren, als Heinrich von Kleist – und sie tritt gerade
deshalb bei ihm um so eindringlicher hervor, als er sich
ihr mit der ganzen Kraft und Leidenschaft, mit der ganzen persönlichen
Energie seines Wesens widersetzt hat. Wenn Goethe
der Kantischen Philosophie von Anfang an mit einer gewissen
heiteren Gelassenheit und Sicherheit gegenübersteht, um dann
doch durch Motive, die in seiner eigenen Entwicklung lagen, mehr
und mehr in ihren Bannkreis zu geraten, wenn Schiller sich ihr,
nach der ersten genaueren Kenntnis, mit unbedingtem Eifer hingibt
und nicht eher ruht, als bis er sie in eindringendem methodischen
Studium ganz durchdrungen und bewältigt hat; – so
scheint Kleist weder zu dem einen noch zum andern die Kraft zu
besitzen. Er sträubt sich gegen den Gedanken, daß auch er
eines von den »Opfern der Torheit« werden solle, deren die
Kantische Philosophie schon so viele auf dem Gewissen habe, aber
er fühlt sich andererseits ohnmächtig, das dialektische Netz, das
sich dichter und dichter um ihn legt, mit einem raschen Entschluß
zu zerreißen. Er unterliegt einer geistigen Gewalt, die
er sich nicht zu deuten weiß, – die er seinem eigenen Wesen
und seiner Natur als fremd empfindet. Und damit ist für ihn das
Ganze seines geistigen Seins vernichtet. »Mein einziges und
höchstes Ziel – so klagt er – ist gesunken; ich habe keines
mehr.« Denn es ist nicht dieses oder jenes Resultat der
Weltbetrachtung, das ihm durch Kant geraubt ist, sondern das
Ganze dessen, was er bisher an rein inneren Forderungen, an
logischen und ethischen Postulaten in sich trug. Der Wahrheitsbegriff
selbst hat seinen Sinn und Gehalt verloren. »Ich
hatte schon als Knabe« – so schreibt Kleist in jenem bekannten
Brief an Wilhelmine – »mir den Gedanken angeeignet, daß die
Vervollkommnung der Zweck der Schöpfung wäre. Ich glaubte,
daß wir einst nach dem Tode von der Stufe der Vervollkommnung,
die wir auf diesem Sterne erreichten, auf einem andern
weiter fortschreiten würden, und daß wir den Schatz von Wahrheiten,
den wir hier sammelten, auch dort einst brauchen könnten.
Aus diesem Gedanken bildete sich so nach und nach eine
eigene Religion und das Bestreben, nie auf einen Augenblick hienieden
still zu stehen, und immer unaufhörlich einem höhern
Grade von Bildung entgegenzuschreiten, ward bald das einzige
Prinzip meiner Tätigkeit. Bildung schien mir das einzige
Ziel, das des Bestrebens, Wahrheit der einzige Reichtum, der
des Besitzes würdig ist.« Nun aber zeigt ihm die Kantische
Philosophie, wie er sie begreift, wie in diesem Ziele sich eine
bloße Illusion des Verstandes verbirgt. »Wir können nicht entscheiden,
ob das, was wir Wahrheit nennen, wahrhaft Wahrheit
ist, oder ob es uns nur so scheint. Ist das letzte, so ist die
Wahrheit, die wir hier sammeln, nach dem Tode nicht mehr –
und alles Bestreben, ein Eigentum sich zu erwerben, das uns
auch in das Grab folgt, ist vergeblich ... Seit diese Ueberzeugung,
nämlich, daß hienieden keine Wahrheit zu finden ist,
vor meine Seele trat, habe ich nicht wieder ein Buch angerührt.
Ich bin untätig in meinem Zimmer umhergegangen, ich habe
mich an das offene Fenster gesetzt, ich bin hinausgelaufen ins
Freie, eine innerliche Unruhe trieb mich zuletzt in Tabagien
und Kaffeehäuser, ich habe Schauspiele und Konzerte besucht,
um mich zu zerstreuen – – – und dennoch war der einzige
Gedanke, den meine Seele in diesem äußeren Tumulte mit glühender
Angst bearbeitete, immer nur dieser: dein einziges, dein
höchstes Ziel ist gesunken.«

Mit der Gegenständlichkeit und Bestimmtheit, die schon
den großen Dichter kennzeichnet, ist hier der innere Kampf
dargestellt, den die Kantische Lehre in Kleist erregt hat. Und
doch: wenn man die Briefe Kleists an die Braut und an die
Schwester aus dieser Zeit wieder und wieder liest, wenn man
sie früheren brieflichen Aeußerungen gegenüberstellt und sie
mit der Gesamtheit dessen vergleicht, was uns über seine Jugend
und Bildungsgeschichte bekannt ist, so knüpfen sich hier immer
neue Rätsel und Probleme. Zunächst nämlich besteht kein
Zweifel daran, daß es nicht der überhaupt erste Eindruck der
Kantischen Philosophie ist, der in diesen Kleistischen Briefen
zum Ausdruck kommt. Die Briefe an Wilhelmine und Ulrike
sind am 22. und 23. März 1801 geschrieben; aber schon im
August 1800 hatte ein Brief an die Schwester eine eigene Schrift
Kleists über die Kantische Philosophie, die noch in Frankfurt
abgefaßt sein muß, erwähnt und um ihre Zusendung gebeten.
Und er hatte um diese Zeit Kants Lehre nicht nur flüchtig kennen
gelernt, sondern er hatte ihr bereits in seinem eigenen
»Lebensplan« – man weiß, welches Gewicht dieses Wort für
dem jungen Kleist besitzt, – eine bestimmte Stelle zugewiesen.
Im November 1800 spricht er zu Wilhelmine von dem Plan,
nach Paris zu gehen, um die neueste Philosophie nach Frankreich,
wo man bisher von ihr noch gar keine Kenntnis habe, zu
verpflanzen. Konnte Kleist einen solchen Plan fassen, noch ehe
er selbst mit den Grundzügen der Kantischen Lehre vertraut
war? Und in der Tat hatte er sich, wie eine genauere Betrachtung
des Briefwechsels zeigt, damals mit der Kantischen
Lehre wenigstens insoweit vertraut gemacht, daß ihm die Kantische
Begriffssprache und Terminologie in den Hauptzügen geläufig
geworden war. Eine Stelle in einem Schreiben an Wilhelmine
vom Mai 1800 ordnet eine Frage, die er ihr vorlegt und
die er in der bekannten pedantischen Umständlichkeit dieser
Jugendbriefe entwickelt, den drei Gesichtspunkten unter, was
der Verstand, was die Urteilskraft und was die Vernunft
an ihr zu erfassen vermöge; wobei diese drei Funktionen
genau nach der Weisung, die eine Stelle der Kantischen
Anthropologie gibt, gegen einander abgegrenzt und einander
gegenübergestellt werden. Noch bedeutsamer und charakteristischer
aber ist es, daß Kleist um diese Zeit in seinen religionsphilosophischen
Ueberzeugungen völlig auf Kantischem Boden
steht. Mit Recht hat man auf die vielfachen wörtlichen Anklänge
verwiesen, die seine Briefe an einzelne Stellen der Kantischen
»Religion innerhalb der Grenze der bloßen Vernunft« enthalten.[1]
Der Gedanke des reinen moralischen Vernunftglaubens,
wie Kant ihn entwickelt und wie er ihn allem religiösen
Afterdienst entgegengesetzt hatte, war in Kleist völlig lebendig
geworden. Auf Grund dieses Gedankens schiebt er auch die
Frage nach der individuellen Fortdauer des Individuums als bloße
spekulative Grübelei beiseite. Weder in transzendenten Glaubensvorstellungen
über einen Gott und ein Jenseits, noch in der
Erfüllung äußerlicher religiöser Gebräuche – so erklärt er –
kann der eigentliche Kern der Religion bestehen; denn sonst
würde die Religion selbst zu einem zweideutigen und wandelbaren
Dinge, das in jedem Augenblick und an allen Orten der
Erde verschieden wäre. »Aber in uns flammt eine Vorschrift
– und die muß göttlich sein, weil sie ewig und allgemein ist,
sie heißt: erfülle Deine Pflicht; und dieser Satz enthält
die Lehren aller Religionen. Alle anderen Sätze folgen aus
diesem und sind in ihm gegründet, oder sie sind nicht darin begriffen,
und dann sind sie unfruchtbar und unnütz. Daß ein
Gott sei, daß es ein ewiges Leben, einen Lohn für die Tugend,
eine Strafe für das Laster gebe, das alles sind Sätze, die in
jenem nicht gegründet sind, und die wir also entbehren können.
Denn gewiß sollen wir sie nach dem Willen der Gottheit selbst
entbehren können, weil sie es uns selbst unmöglich gemacht hat,
es einzusehen und zu begreifen. Würdest Du nicht mehr tun,
was recht ist, wenn der Gedanke an Gott und Unsterblichkeit
nur ein Traum wäre? Ich nicht. Daher bedarf ich zwar zu
meiner Rechtschaffenheit dieser Sätze nicht; aber zuweilen, wenn
ich meine Pflicht erfüllt habe, erlaube ich mir, mit stiller Hoffnung
an einen Gott zu denken, der mich sieht und an eine frohe
Ewigkeit, die meiner wartet ... Aber dieser Glaube sei irrig
oder nicht – gleichviel! Es warte auf mich eine Zukunft oder
nicht – gleichviel! Ich erfülle für dieses Leben meine Pflicht,
und wenn Du mich fragst, warum?, so ist die Antwort leicht:
eben weil es meine Pflicht ist. Ich schränke mich daher mit
meiner Tätigkeit ganz für dies Erdenleben ein. Ich will mich
nicht um meine Bestimmung nach dem Tode kümmern, aus
Furcht darüber meine Bestimmung für dieses Leben zu vernachlässigen ...
Dabei bin ich überzeugt, gewiß in den großen
ewigen Plan der Natur einzugreifen, wenn ich nur den Platz
ganz erfülle, auf den sie mich in dieser Erde setzte. Nicht umsonst
hat sie mir diesen gegenwärtigen Wirkungskreis
angewiesen und gesetzt, ich verträumte diesen und forschte
dem zukünftigen nach – ist denn nicht die Zukunft eine
kommende Gegenwart und will ich denn auch diese
Gegenwart wieder verträumen?«

Wir mußten diese beiden Briefstellen – die eine aus einem
Brief vom 19. September 1800, die andere aus einem Brief vom
22. März 1801 – bestimmt und ausführlich einander gegenüberstellen:
denn in dieser Entgegensetzung tritt mit voller Schärfe
das Problem hervor, das Kleists inneres Verhältnis zur Kantischen
Lehre in sich schließt. Was vermochte den Schüler
Kants, der Kleist schon im September 1800 gewesen ist, an der
Kantischen Lehre so zu ergreifen, daß er jetzt seine gesamte
Vergangenheit und all sein bisheriges Streben plötzlich vor sich
versinken sah? Welches neue Moment ist es gewesen, das
in ihm diese Erschütterung aller seiner früheren Grundüberzeugungen
bewirkte? War es der Fortgang von Kants ethischen
und religionsphilosophischen Schriften zu seinen theoretischen
Hauptwerken, war es das intensive Studium der »Kritik der
reinen Vernunft«, wodurch dieser plötzliche Umschwung sich in
Kleist vollzog? Man hat es allgemein behauptet, ohne daß doch
hierfür, soviel ich sehe, ein wirklich bündiger Beweis erbracht
worden wäre. Denn das traditionelle Schlagwort von dem »Alleszermalmer«
Kant, dessen Gewalt nun auch Kleist an sich erfahren
hätte – ein Schlagwort, das in diesem Zusammenhang regelmäßig
wiederzukehren pflegt – besagt und erklärt im Grunde
nicht das mindeste. Als der »Alleszermalmer« mochte Kant der
älteren Generation, der Generation Mendelssohns erscheinen, die
sich nach und nach daran gewöhnt hatte, in den Lehrsätzen des
herrschenden Wolffischen Schulsystems und in den Dogmen
der rationalistischen Metaphysik, nicht nur Wahrheit, sondern
die Wahrheit schlechthin zu sehen. Seither aber waren
zwei Jahrzehnte vergangen, in denen die positive Kraft und
der positive Gehalt der Kantischen Lehre nach allen Seiten hin
unverkennbar hervorgetreten war. »Was Kleist im besonderen
an der Kantischen Lehre abstieß« – so schreibt Wilhelm
Herzog, der das Verhältnis Kleists zu Kant von allen Biographen
Kleists am eingehendsten behandelt hat – »war die fragwürdige
Relativität aller Dinge, war die eisige Skepsis, die ihm aus jener
nüchternen Beschränkung angrinste. Er ersehnte das Absolute
und Kant lehrte ihn, daß nichts feststeht.« Aber wo und wann
hätte Kant, hätte die »Kritik der reinen Vernunft« etwas derartiges
gelehrt? Man mag allenfalls, obwohl äußerst ungenau
und irreführend, die kritische Philosophie als die Lehre von der
Relativität aller Dinge bezeichnen: aber eine Relativierung des
Wahrheitsbegriffs ist offenbar das genaue Gegenteil von
dem, was sie geschichtlich und systematisch erstrebt hat. Hatte
nicht Kant selbst mit wachsendem Nachdruck, mit leidenschaftlicher
Heftigkeit seinen »transzendentalen« Idealismus dem
psychologischen Idealismus Berkeleys gegenübergestellt und hatte
er den Unterschied beider Lehrbegriffe nicht darein gesetzt, daß
Berkeleys Idealismus die Sinnenwelt und die Erfahrung in lauter
Schein verwandle, während seine Absicht umgekehrt darauf
gehe, die Wahrheit der Erfahrung zu begreifen und zu
begründen? Oder war es eine Wahrheit von anderer Form
und Herkunft, als die empirische Wahrheit, die Kleist durch
Kants Lehre vernichtet fand? Was die sogenannte »metaphysische«
Wahrheit, was den Versuch betrifft, aus reiner
theoretischer Vernunft über transzendente Probleme und Gegenstände
zu urteilen, so war ihm freilich durch Kants Kritik der
Boden entzogen. Aber auf sie hatte auch Kleist selbst, wie seine
Beurteilung der religiösen Fragen im Brief vom September 1800
beweist, innerlich bereits Verzicht geleistet. Und wie immer
er über sie urteilen mochte: das eine stand für ihn jedenfalls
fest, daß unser Urteil über den Sinn und Wert des Lebens selbst
von der Entscheidung dieser Frage in keiner Weise abhängig
sein könne und dürfe. Denn dieser Wert – das hatte Kleist
noch eben in echt Kantischen Wendungen betont – kann nicht
auf die Annahme dieses oder jenes Lehrsatzes, nicht auf ein
Wissen gegründet sein, das zu erreichen nicht in unserer
Macht steht, sondern er muß sich auf den Wert gründen, den
die Persönlichkeit sich selbst gibt und den nur sie allein, unabhängig
von allen fremden Stützen und Hilfen, sich zu geben vermag.
Und was diesen ethischen Selbstwert als solchen und
seine Gewißheit betrifft, so war nicht der geringste Zweifel
daran möglich, daß Kant ihn immer und überall, in seinen theoretischen
wie in seinen ethischen und religionsphilosophischen
Schriften, mit der gleichen unerschütterlichen Sicherheit behauptet
hatte – daß er ihn als allgemeingültig und notwendig,
daß er ihn in jedem Sinne als schlechthin »unbedingt«, ja als
den eigentlichen Ausdruck des Unbedingten überhaupt, ansah.
So blieb hier nur die Wahrheit der Wissenschaft: die Wahrheit
der Mathematik und Physik übrig, die Kleist durch die kritische
Lehre als bedroht und als vernichtet hätte ansehen können.
Aber konnte er übersehen, daß die Mathematik in der »Kritik der
reinen Vernunft« überall als der »Stolz der Vernunft« bezeichnet
und gerühmt war, und daß gerade der Anteil an ihr es ist, der
im kritischen System auch den Wahrheits- und Wissenschaftswert
aller anderen theoretischen Disziplinen begründet? Mußte
Kleist, der sich selber damals um die Physik und ihr wissenschaftliches
Verständnis bemühte, nicht die gewaltige theoretische
Arbeit begreifen und würdigen, die Kant daran gesetzt
hatte, die ersten »apriorischen« Gründe dieser Wissenschaft zu
finden und ihr erst dadurch die Festigkeit eines geschlossenen
Systems zu geben? Wies nicht eben die Grundfrage der »Kritik
der reinen Vernunft«: die Frage, wie synthetische Urteile apriori
möglich seien, immer wieder auf dieses Ziel, auf das Ziel der
objektiven Begründung des physikalischen Wissens in allgemeinen
und notwendigen Vernunftsätzen hin? Aber auch wenn
man annimmt, daß Kleist, der Kant nicht mit kühler sachlicher
Kritik, sondern mit der höchsten subjektiven Leidenschaft und
mit subjektiver Befangenheit las, über alle diese feinen methodischen
Unterschiede hinwegging und daß er sich lediglich dem
Gesamteindruck des Lehrbegriffs des transzendentalen Idealismus
überließ, so sind damit keineswegs alle Schwierigkeiten beseitigt.
Denn eben dieser Lehrbegriff mußte Kleist seinen allgemeinen
Grundzügen nach schon vor dem entscheidenden Brief an Wilhelmine
bekannt sein. Er wird in Kants ethischen und religionsphilosophischen
Schriften überall vorausgesetzt und er bildet den
latenten Mittelpunkt, auf den alles andere immer wieder zurückführt.
Man kann in Kants Schriften, welches Thema sie immer
behandeln mögen, keinen Schritt vorwärts tun, ohne dieser, die
gesamte Gedankenwelt Kants beherrschenden Voraussetzung
allenthalben zu begegnen. Die Lehre Kants vom Intelligiblen,
vom »Noumenon« der Freiheit bleibt unverständlich, ohne ihr
notwendiges, methodisches Korrelat – ohne die Lehre von der
Phänomenalität der sinnlich-empirischen Wirklichkeit. Wenn
also Kleist jetzt durch diese Lehre in einem ganz neuen Sinne
ergriffen und wenn er durch sie überwältigt wurde, so muß es
ein neues gedankliches Motiv gewesen sein, das ihm aus ihr
entgegentrat; – so muß es eine völlig neue Beleuchtung
gewesen sein, in der er nunmehr das Ganze der kritisch-idealistischen
Lehren erblickte.

Wir sehen somit: je weniger wir uns mit bloßen allgemeinen
Schlagworten begnügen, je tiefer wir in den geistigen
Prozeß einzudringen suchen, der sich in Kleist vollzogen hat,
und je konkreter wir die Anschauung dieses Prozesses in uns
zu gestalten suchen, um so mehr häufen sich die Rätsel und
Schwierigkeiten. Wie aber, wenn sich ein anderes Werk, als
die »Kritik der reinen Vernunft« namhaft machen ließe, aus welchem
Kleist seine neue Ansicht vom Wesen des transzendentalen
Idealismus geschöpft haben könnte, und aus dem auch die
neue Stellungnahme, die er jetzt zu ihm einnimmt, unmittelbar
verständlich würde? Kleist spricht in seinem Bericht an Wilhelmine
von »der neueren sogenannten Kantischen Philosophie«,
mit der er seit kurzem bekannt geworden sei. Ein
Ausdruck, der gewiß auffallen muß, denn von Kant und seiner
Lehre wußte damals in Deutschland – wie ein oft zitierter
Vers besagt – »jedes Kind« oder glaubte davon etwas zu
wissen. Was bedeutete also diese merkwürdige Umschreibung?
Man würde sie sofort verstehen, wenn das Werk, auf das
Kleist sich hier bezieht, sich selbst zwar als getreuen Ausdruck
der Kantischen Lehre bezeichnete und ausgab – wenn
aber die Frage, ob dieser Anspruch zu Recht bestand, noch
unentschieden und strittig war. Nun war im Jahre 1800 – kaum
ein Jahr vor dem Briefe Kleists an Wilhelmine – eine Schrift
erschienen, die schon in ihrer Vorrede aussprach, daß sie all
das, was außerhalb der Schule von der »neueren Philosophie«
brauchbar sei, vollständig darstellen wolle: – »vorgetragen in
derjenigen Ordnung, in der es sich dem kunstlosen Nachdenken
entwickeln müßte«. »Die tieferen Zurüstungen, welche gegen
Einwürfe und Ausschweifungen des verkünstelten Verstandes
gemacht werden, das, was nur Grundlage für andere positive
Wissenschaften ist, endlich, was bloß für die Pädagogik in
weitestem Sinne, d. h. für die bedachte und willkürliche Erziehung
des Menschengeschlechtes gehört, sollte von dem Umfange derselben
ausgeschlossen bleiben ..... Das Buch ist sonach nicht
für Philosophen von Profession bestimmt .. Es sollte verständlich
sein für alle Leser, die überhaupt ein Buch zu verstehen
vermöchten .. Es sollte anziehen und erwärmen und den Leser
kräftig von der Sinnlichkeit zum Uebersinnlichen fortreißen ..«
Wer mit der Denkweise, mit den Bildungsidealen und der inneren
Bildungsgeschichte des jungen Kleist vertraut ist, der wird sich
sagen müssen, wie sehr ihn schon die Ankündigung eines
derartigen Zieles ergreifen mußte. Und daß sein Interesse auf
das Buch, dem sie angehörte, gelenkt wurde, dafür mußte, wenn
nichts anderes, so schon der bloße Titel sorgen, der über
dem Buch stand. Die »Bestimmung des Menschen«
sollte in ihm gelehrt werden. Das aber war das große Thema,
das in Kleists Jugendbriefen fort und fort wiederkehrte, das ihn
selbst unablässig beschäftigte und das er mit ermüdender Hartnäckigkeit
immer von neuem mit den Freunden, mit der
Schwester, mit der Braut erörterte. »Laß uns beide, liebe Wilhelmine,
– so schrieb er z. B. im Jahre 1800 aus Würzburg –
unsere Bestimmung ganz ins Auge fassen, um sie künftig einst
ganz zu erfüllen. Dahin allein wollen wir unsere ganze Tätigkeit
richten. Wir wollen alle unsere Fähigkeiten ausbilden, eben
nur um diese Bestimmung zu erfüllen .. Urteile selbst, wie
können wir beschränkte Wesen, die wir von der Ewigkeit nur
ein so unendlich kleines Stück, unser spannenlanges Erdenleben
übersehen, wie können wir uns getrauen, den Plan, den die
Natur für die Ewigkeit entwarf, zu ergründen. Und wenn dies
nicht möglich ist, wie kann irgend eine gerechte Gottheit von
uns verlangen, in diesen ihren ewigen Plan einzugreifen, von
uns, die wir nicht einmal imstande sind, ihn zu denken. Aber
die Bestimmung unseres irdischen Daseins, die können wir
allerdings unzweifelhaft herausfinden, und diese zu erfüllen, das
kann daher die Gottheit auch wohl mit Recht von uns fordern.«
Nehmen wir an, daß Kleist in der intellektuellen Stimmung, die
aus diesem Brief spricht, einen Monat später in Berlin wieder
eintraf: mußte er in ihr nicht fast notwendig und mit lebendigstem
Anteil nach einem Buche greifen, das damals soeben
erschienen war und das die Bestimmung des Menschen zum
Thema und Fichte zum Verfasser hatte? Fichte stand damals
– von allem andern abgesehen – im Mittelpunkt des allgemeinen,
des öffentlich-politischen und des öffentlich-literarischen Interesses.
Der Atheismusstreit, der ihn gezwungen hatte, sein
Lehramt in Jena aufzugeben, war überall noch in frischer Erinnerung.
Berlin war das erste Asyl gewesen, das er gegenüber
der fortdauernden Verfolgung der kursächsischen Regierung
gefunden hatte und das Haus Friedrich Schlegels und Dorothea
Veits bot ihm die erste gastliche Aufnahme. Erwägt man
weiterhin, daß Kleist, als er von seiner Würzburger Reise nach
Berlin zurückkehrte, bereits die erste Fühlung mit den dortigen
literarischen Zirkeln gewann – ein Brief an Ulrike aus dieser
Zeit berichtet, daß er wenig in Gesellschaften komme, daß aber
von allen Kreisen die jüdischen ihm die liebsten sein würden,
wenn sie nicht so pretiös mit ihrer Bildung täten – so muß
man es von vornherein für sehr unwahrscheinlich halten, daß
er an einer Erscheinung wie Fichte und an einem Werk, auf
das er sich so vielfältig hingewiesen sah und das sich ihm zudem
durch die versprochene populäre Form der Darstellung
empfahl, achtlos vorübergegangen sein sollte.

Aber freilich besitzen alle diese äußeren Momente für sich
allein keine Beweiskraft. Zu einer Entscheidung können wir nur
aus dem sachlichen Inhalt des Fichteschen Werks heraus und
aus dem Vergleich dieses Inhalts mit den Kleistischen Briefen
gelangen. Die »Bestimmung des Menschen« ist für Fichtes
eigene literarische und philosophische Entwicklung von entscheidender
Bedeutung: sie bezeichnet genau und scharf den
Wendepunkt, an welchem die »Wissenschaftslehre« jene neue
Richtung nimmt, durch welche sie schließlich in die spätere
religionsphilosophische Fassung des Systems übergeht.
Fichte steht in dieser Wendung unter dem bestimmenden
Einfluß von Fr. Heinr. Jacobis Glaubenslehre. Der gesamte
dritte positiv-aufbauende Teil des Fichteschen Werkes ist der
Entwicklung des Glaubensbegriffs und dem Nachweis gewidmet,
daß alle wahrhafte Realität, die uns zugänglich sei, uns nur im
Glauben gegeben und durch ihn allein vermittelt werde.
Jacobis Wort, daß wir alle im Glauben geboren werden, wird
hierbei ausdrücklich zitiert und verstärkt. Welche Gestalt aber
nimmt nun, von diesem Punkte aus gesehen, der theoretische
Lehrbegriff des transzendentalen Idealismus an? Er bildet von
jetzt ab nicht mehr das endgültige, schlechthin abschließende
Resultat, sondern nur einen Durchgangspunkt der
Betrachtung, der freilich als solcher unentbehrlich ist. Aus dem
Standpunkt des Zweifels, wie ihn der erste Teil der Schrift,
und aus dem Standpunkt des Wissens, wie ihn der zweite
Teil der Schrift entwickelt, leuchtet erst die Notwendigkeit
jenes Glaubens hervor, zu dem sie uns als letztes Ergebnis der
philosophischen Reflexion hinführen will. Der Zweifel entsteht
und er verschärft sich mehr und mehr, indem wir unsern
Begriff der »Natur«, mit welchem unsere unbefangene Betrachtung
notwendig beginnt, mit den sittlichen Postulaten, mit dem
Gedanken der Freiheit und Selbstverantwortung vergleichen,
die wir gleichfalls als unabweisliche Forderung in uns tragen.
Die Natur kann, sofern sie überhaupt gedacht wird, nur als
schlechthin lückenloser Zusammenhang von Dingen und Kräften,
nur als eine in sich geschlossene Abfolge von Ereignissen gedacht
werden, in der jeder spätere Zustand durch den voraufgehenden
vollständig und eindeutig bedingt ist. Auch alle Erscheinungen
des menschlichen Bewußtseins, auch all das, was wir Willensentscheidung
und Willensäußerung nennen, müssen wir diesem
Zusammenhang eingeordnet und untergeordnet denken. Der Wille
ist selbst nur eine spezielle Form der wirkenden Naturkräfte,
die mit der Gesamtheit ihrer übrigen Formen in genauester Verknüpfung
steht und von ihnen im strengsten Sinne abhängig
bleibt. Nicht ich wirke, sondern jene allgemeine Potenz, jenes
System von Kräften, das wir mit dem Namen »Natur« bezeichnen,
wirkt in mir: und dem Ich bleibt nur das Zusehen, nur das
abbildliche Bewußtsein dieser Wirksamkeit. Alles was da ist,
ist durchgängig bestimmt; es ist, was es ist, und schlechthin
nichts anderes. »In jedem Teil des Seins lebt und wirkt das
Ganze, weil jeder Teil nur durch das Ganze ist, was er ist; durch
dieses aber notwendig das ist.« »Gib der Natur den Lauf eines
Muskels, die Biegung eines Haares an einem bestimmten Individuum,
und sie wird dir, wenn sie im Ganzen denken und dir
antworten könnte, daraus alle guten Taten und alle Untaten
seines Lebens von Anbeginn bis an sein Ende angeben. Der
Tugendhafte ist eine edle, der Lasterhafte eine unedle und verwerfliche,
jedoch aus dem Zusammenhange des Universums notwendig
erfolgende Natur.«

Umsonst erhebt gegen dieses festgefügte System des Determinismus
das sittliche Gefühl und der sittliche Wunsch in uns
Einspruch: der Determinismus, der nichts anderes als der Ausdruck
des Denkens selbst und seines obersten Prinzips: des
»Satzes vom Grunde« ist, »erklärt« zuletzt auch diese ihm
scheinbar widerstreitenden Wünsche und vermag auch ihre
Notwendigkeit einzusehen und zu deduzieren. Auf dem Boden
des Naturbegriffs ist somit schlechterdings keine andere Lösung
möglich; hier gibt es kein Ausweichen vor der letzten entscheidenden
Konsequenz. Wie aber, wenn wir uns gerade über
dieses Fundament in unserer Reflexion zu erheben vermöchten,
wenn wir einsehen, daß es keine absolute, sondern nur eine
relative Geltung besitzt? Ist denn das, was wir Natur, was
wir das Sein und die Wirklichkeit der Dinge nennen, ein feststehendes,
für uns nicht weiter auflösbares undurchdringliches
Faktum – oder ist es nicht vielmehr ein Begriff, den wir
selbst, den unser Intellekt und unser Wissen an die Betrachtung
der Phänomene heranbringt? Und wenn dem so wäre: – so
wären wir freilich mit einem Schlage von dem unentrinnbaren
Zwange, mit dem die Dinge uns bisher bedrohten, befreit. Man
setze an die Stelle der Dinge an sich die Vorstellung von
den Dingen, man entwickle die Regeln, nach denen diese Welt
der Vorstellung aus ursprünglichen Elementen, aus den ersten
Anfangsdaten der Empfindung sich entwickelt und aufbaut: und
die ganze Frage nimmt sofort eine andere Gestalt an. Der
Zwang des Seins zerrinnt und löst sich auf, in dem Maße, als
wir das Sein selbst als ein bloßes Bild begreifen, das der
Gedanke vor sich hinstellt. Und eben in der Vermittlung dieser
Einsicht besteht die charakteristische Aufgabe des Wissens. Das
Wissen ist keine Wiedergabe und Repräsentation eines für sich
bestehenden absoluten Seins: sondern es zeigt umgekehrt, daß
dieses angeblich absolute Sein ein Trugbild ist, das unsere
Reflexion und unsere Einbildungskraft vor uns hinstellen. Der
Trug ist bewältigt, sobald er einmal durchschaut ist; – sobald
wir eingesehen haben, wie er entsteht und nach den Gesetzen
des denkenden Bewußtseins entstehen muß. Jetzt fühlen wir
uns der fatalistischen Notwendigkeit der Welt und des Weltzusammenhangs
entrückt: denn wir begreifen, daß es nur die
selbständigen und dennoch unwillkürlichen und insofern notwendigen
Akte der Intelligenz, daß es ihre ursprünglichen Setzungen
und Tathandlungen sind, auf denen die Möglichkeit jeder Vorstellung
von einem Dasein der Dinge beruht. Die Freiheit wird uns
zurückgegeben, indem gleichzeitig die absolute, die dogmatische
Substantialität der Welt versinkt. –

Kehren wir nunmehr, ehe wir der weiteren Ausführung
dieses Grundgedankens bei Fichte nachgehen, wieder zu Kleist
und zu seinem Brief zurück. Es ist bekannt, daß Kleist, um
Wilhelmine die Grundlehren des transzendentalen Idealismus
zu verdeutlichen, von einem populären Vergleich und Beispiel
ausgeht. »Wenn alle Menschen statt der Augen grüne Gläser
hätten, so würden sie urteilen müssen, die Gegenstände, welche
sie dadurch erblicken, sind grün – und nie würden sie entscheiden
können; ob ihr Auge ihnen die Dinge zeigt, wie sie sind,
oder ob es nicht etwas zu ihnen hinzutut, was nicht ihnen, sondern
dem Auge gehört. So ist es mit dem Verstande.« Wenn dieser
Vergleich die Summe der Lehren der »Kritik der reinen Vernunft«
ziehen wollte, so wäre er seltsam genug; denn gerade
Kant hatte immer von neuem davor gewarnt, das, was er die
»Subjektivität« der Anschauungsformen und der Kategorien
nannte, durch »ganz unzulängliche Beispiele«, die dem Gebiet
der Subjektivität der Sinnesqualitäten entnommen sind, belegen
und verdeutlichen zu wollen. Für ihn, als Kritiker der Erkenntnis,
besteht hier eine schlechthin nicht zu verwischende
methodische Grunddifferenz; denn von Farben und Tönen lassen
sich, wie er prägnant und nachdrücklich betont, keine synthetischen
Urteile apriori, keine wahrhaft allgemeingültigen und
notwendigen Erkenntnisse und Wahrheiten gewinnen. So steht
insbesondere die Raumanschauung für Kant mit der Farbenempfindung
niemals auf der gleichen Linie, sondern bleibt ihrem
Wahrheitscharakter nach von ihr durchaus verschieden. Anders
aber war das Verhältnis, wie es sich nunmehr bei Fichte darstellte.
Zwar den Vergleich mit dem Sehen durch grüne Gläser
werden wir bei ihm nicht anzutreffen glauben; denn hier handelt
es sich, wie Kleist selbst in einem späteren Briefe an Wilhelmine
erklärt, um eine eigene Zutat Kleists, die er nur vorübergehend
zur populären Verdeutlichung des Gedankens benutzte. »Ich
habe mich« – So schreibt er – »nur des Auges in meinem
Briefe als eines erklärenden Beispiels bedient, weil ich Dir
selbst die trockene Sprache der Philosophie nicht vortragen
konnte.« Aber was nun in dieser Sprache bei Fichte wirklich
vorgetragen wurde: das war nicht nur die Lehre von der Subjektivität
der Farben und Töne, sondern von der ebenso unbedingten
und ausschließlichen Subjektivität unserer gesamten
Wahrnehmungs- und Anschauungswelt. »In aller Wahrnehmung«
– so belehrt in der »Bestimmung des Menschen« der Fichtesche
»Geist« das »Ich«, mit dem er seine Zwiesprache hält – »nimmst
du zunächst nur dich selbst und deinen eigenen Zustand wahr;
und was nicht in dieser Wahrnehmung liegt, wird überhaupt
nicht wahrgenommen. Ich würde nicht müde werden, es in allen
Wendungen zu wiederholen, wenn ich befürchten müßte, daß du
es noch nicht begriffen, dir noch nicht unvertilgbar eingeprägt
hättest. – Kannst du sagen: ich bin mir äußerer Gegenstände
bewußt? – Keineswegs – erwidert das Ich – wenn ich es
genau nehme; denn das Sehen und Fühlen usw., womit ich die
Dinge umfasse, ist nicht das Bewußtsein selbst, sondern nur dasjenige,
dessen ich mir am ersten und unmittelbarsten bewußt
bin. Der Strenge nach könnte ich nur sagen: ich bin mir
meines Sehens oder Fühlens der Dinge bewußt ....
Nun so vergiß denn nie wieder, was du jetzt
klar eingesehen hast. In aller Wahrnehmung nimmst
du lediglich deinen eigenen Zustand wahr.«

Und an dieser prinzipiellen Entscheidung wird nicht das
mindeste geändert, wenn wir nun von den sinnlichen Qualitäten
zu den Gegenständen des mathematisch-physikalischen Wissens,
wenn wir von der Welt der Tastempfindungen, des Geruchs und des
Geschmacks, der Gesichts- und Gehörsempfindungen zu der Welt
des Raumes und der Körper im Raume übergehen. Der Raum
ist freilich kein Empfindungsinhalt; denn jeder Empfindungsinhalt
ist als solcher ein schlechthin Unausgedehntes, auf einen bloßen
unfehlbaren Punkt Bezügliches. Aber daß wir nun über diesen
bloßen Punkt hinausgehen – daß wir ihn zur Linie und Fläche
und daß wir schließlich die Fläche zum Körper erweitern, das
ist ebenfalls eine Notwendigkeit, die lediglich in den Gesetzen
des Bewußtseins, in den Gesetzen unserer anschauenden Intelligenz
und in nichts anderem gegründet ist. Nicht die absolute
Existenz einer »äußeren« Sache ergreifen wir hierin, sondern
nur die Notwendigkeit unserer eigenen Anschauung, der aber
kraft ihrer Natur diese Kraft des »Hinausgehens« über den bloßen
punktuellen Empfindungsinhalt innewohnt. Was wir die Gewißheit
der »Außenwelt« zu nennen pflegen, das ist also auch
hier nichts anderes als die Gewißheit jener objektivierenden Bedeutung,
die der Anschauung selber eigen ist. Wir erfassen den
Raum und die Körperwelt nicht dadurch, daß wir sie passiv
in unser Bewußtsein aufnehmen und sie als ein für sich Vorhandenes
in ihm nur abspiegeln; sondern wir schauen in beiden
nur unsere eigene Funktion der Verknüpfung von Punkten,
Linien und Flächen an. Es handelt sich nicht um eine Abbildung
des »Aeußern« durch das »Innere«, sondern um eine Projektion
des Innern zum Aeußern. So gilt es auch hier ohne jede Einschränkung:
»das Bewußtsein des Gegenstandes ist nur
ein nicht dafür erkanntes Bewußtsein meiner Erzeugung
einer Vorstellung vom Gegenstande«. »Du
siehst sonach ein, daß alles Wissen lediglich ein Wissen von
dir selbst ist, daß dein Bewußtsein nie über dich selbst hinausgeht,
und daß dasjenige, was du für ein Bewußtsein des Gegenstandes
hältst, nichts ist als ein Bewußtsein deines Setzens
eines Gegenstandes, welches du nach einem inneren
Gesetze deines Denkens mit der Empfindung zugleich notwendig
vollziehst.« »Und nun« – so fährt wiederum der »Geist« in
seiner Belehrung des »Ich« fort – »nun wird dir vollkommen
klar sein, wie etwas, das doch aus dir selbst hervorgeht, dir
als ein Sein außer dir erscheinen könne, ja notwendig erscheinen
müsse. Du bist zur wahren Quelle der Vorstellungen von Dingen
außer dir hindurchgedrungen ... Du selbst bist das Ding; du
selbst bist durch den innersten Grund deines Wesens, deine
Endlichkeit vor dich selbst hingestellt, und aus dir selbst hinausgeworfen;
und alles, was du außer dir erblickst, bist immer
du selbst. Man hat dieses Bewußtsein sehr passend Anschauung
genannt ... (Er ist) ein tätiges Hinschauen dessen,
was ich anschaue, ein Herausschauen meiner selbst aus mir
selbst – – –. Darum ist auch dieses Ding dem Auge deines
Geistes durchaus durchsichtig, weil es dein Geist selbst ist.
Du teilst, du begrenzest, du bestimmst die möglichen Formen
der Dinge und die Verhältnisse dieser Formen vor aller Wahrnehmung
vorher .... Es gibt keinen äußeren Sinn, denn es gibt
keine äußere Wahrnehmung. Wohl aber gibt es eine äußere
Anschauung – nicht des Dinges – sondern diese äußere Anschauung
– dieses, außerhalb des subjektiven und ihm als vorschwebend
erscheinende Wissen – ist selbst das Ding, und
es gibt kein anderes.«

Das also ist der Kreis, in welchen nach Fichte das Ich und
sein Wissen gebannt ist; – und in welchem freilich beide zugleich
als unumschränkte Herrscher walten. Denn der Gedanke
von einem blinden Zwange der Natur, der das Ich gefangen
hielte, ist jetzt zugleich mit dem Gedanken von dem
absoluten Dasein einer solchen Natur beseitigt. Das Ich ist frei
geworden; denn wenn es in der realistischen Grundansicht als
ein bloßer Teil und als ein Produkt der Natur erschien, so erscheint
jetzt vielmehr die Natur als sein Werk, als das Werk
seines Wissens und seines Verstandes. Die Bedingung freilich,
an welche diese Selbstbefreiung geknüpft bleibt, ist, daß der neu
errungene Welt- und Wissensbegriff nicht verändert; daß also
das Wissen nicht als ein Wissen von der Realität selbst, sondern
als ein Wissen von Vorstellungen, ein Wissen von Bildern
erkannt wird. Abermals wird dieses Resultat in Fichtes »Bestimmung
des Menschen« in unerbittlicher Schroffheit hingestellt.
Vergebens lehnt sich das Ich noch einmal gegen alle
Konsequenzen, die in diesem Gedanken liegen, auf: es muß sie
hinnehmen und anerkennen. »Es gibt überall kein Dauerndes,
weder außer mir, noch in mir, sondern nur einen unaufhörlichen
Wechsel. Ich weiß überall von keinem Sein, und auch nicht von
meinem eigenen. Es ist kein Sein ... Bilder sind: sie sind das
Einzige, was da ist, und sie wissen von sich nach Weise der
Bilder: – Bilder, die vorüberschweben, ohne daß etwas sei,
dem sie vorüberschweben, die durch Bilder von den Bildern
zusammenhängen, Bilder ohne etwas in ihnen Abgebildetes, ohne
Bedeutung und Zweck .... Alle Realität verwandelt sich in
einen wunderbaren Traum.« Verzweifelnd sucht das Ich bei
dem Geiste, von dem es diese Lehre empfangen, irgend eine
Hilfe und Rettung gegen dieses völlige Versinken ins Nichts:
es wird nur um so tiefer und erbarmungsloser in dieses Nichts
zurückgestoßen. »Du wolltest wissen von deinem Wissen.
Wunderst du dich, daß du auf deinem Wege auch nichts weiter
erfuhrst, als – wovon du wissen wolltest, von deinem Wissen
selbst; und möchtest du, daß es anders sei? .. Alles Wissen
aber ist nur Abbildung, und es wird in ihm immer etwas gefordert,
das dem Bilde entspreche. Deine Forderung
kann durch kein Wissen befriedigt werden, und
ein System des Wissens ist notwendig ein
System bloßer Bilder, ohne alle Realität, Bedeutung
und Zweck .... Und das ist denn das einzige
Verdienst, das ich an dem Systeme, das wir soeben mit einander
gefunden, rühme: es zerstört und vernichtet den Irrtum. Wahrheit
geben kann es nicht; denn es ist in sich selbst absolut leer.
Nun suchst du denn doch etwas außer dem bloßen Bilde liegendes
Reelles – mit deinem guten Rechte, wie ich wohl weiß –
und eine andere Realität, als die soeben vernichtete .... Aber
du würdest dich vergebens bemühen, sie durch dein Wissen
und aus deinem Wissen zu erschaffen, und mit deiner Erkenntnis
zu umfassen. Hast du kein anderes Organ, sie zu ergreifen, so
wirst du sie nimmer finden.«

Denken wir uns Kleist als Leser dieser Sätze – welchen
Eindruck mußte er von ihnen empfangen! Sein Schmerz, seine
Verzweiflung und Vernichtung wären jetzt völlig erklärt. In der
Vorrede zur »Bestimmung des Menschen« hatte sich Fichte einen
Leser gewünscht, der alles, was in der Schrift gesagt werde, nicht
nur historisch fasse, sondern der wirklich und in der Tat
während des Lesens mit sich selbst rede, hin und her überlege,
Resultate ziehe, Entschließungen fasse und durch eigene Arbeit
und Nachdenken, wie aus sich selbst, diejenige Denkart entwickle
und sie in sich aufbaue, deren bloßes Bild ihm im Buche
vorgelegt werde. Wenn es irgend einen Leser gab, der dazu
bestimmt war, diese Forderungen bedingungslos zu erfüllen, so
war es Heinrich von Kleist. Er hat niemals einen Gedanken,
der ihm nahe trat, bloß historisch aufgenommen; er lebte in den
großen gedanklichen Entscheidungen, in die er die ganze Glut
und die ganze Kraft seiner Seele hineinlegte. Und er drang
überall auf unbedingte Wahrhaftigkeit: auf ein rücksichtsloses
Entweder – Oder. Wenn wirklich das Wissen als solches
absolut leer, wenn es ein »System bloßer Bilder ohne alle
Realität, Bedeutung und Zweck« war, so hatte es für ihn jeglichen,
auch nur relativen und mittelbaren Wert, mit dem sich
ein weniger aufs Unbedingte gestellter Geist hätte begnügen und
trösten können, verloren. »Ich habe mich zwingen wollen zur
Arbeit« – so schreibt er an die Schwester – – »aber mich
ekelt vor allem, was Wissen heißt. Ich kann nicht einen Schritt
tun, ohne mir deutlich bewußt zu sein, wohin ich will?« –
Zwar war die Vernichtung des Wissens bei Fichte selbst nicht
das letzte Ergebnis, mit dem er seine Schrift beschloß; zwar
war hier, wie wir gesehen haben, auf ein anderes geistiges
»Organ« hingedeutet, kraft dessen die Welt des Seins, die soeben
durch die philosophische Reflexion zerstört worden war, auf
einer neuen Grundlage und mit neuen Mitteln wieder aufgebaut
werden sollte. Aber selbst wenn wir annehmen, daß Kleist
diesen weiteren Entwicklungen noch mit der gleichen gedanklichen
Intensität und Energie gefolgt ist, so begreifen wir doch,
daß sie ihm keine wahrhafte Beruhigung und Befriedigung zu
geben imstande waren. Die besondere Form und Eigenart von
Fichtes Glaubensbegriff, der hier als die letzte Lösung
erschien, vermochte er zweifellos nicht völlig zu durchschauen.
Dieser Begriff ist in den Darlegungen des Schlußteils der »Bestimmung
des Menschen« noch nicht zu wahrhafter Schärfe und
Klarheit entwickelt: – auch der moderne Leser würde Mühe
haben, ihn nach seiner Eigentümlichkeit zu würdigen, wenn er
nicht Fichtes spätere religionsphilosophischen Werke zum Vergleich
und zur Erläuterung heranziehen könnte. So mochte
Kleist in Fichtes Entscheidung, die die Frage dem Wissen entzog,
um sie dem »Glauben« zuzuweisen, nur eine Flucht in das
religiöse Gefühl sehen, die er als bloßes Kompromiß verschmähte
und von sich wies. Gewiß: sein Wunsch und seine
Sehnsucht weisen auch ihn, nachdem er einmal den Zusammenbruch
des Wissens in sich erfahren hatte, oft genug auf einen
solchen Ausweg hin. »Ach, Wilhelmine,« so schreibt er kurz
darauf aus Dresden, indem er von seiner Teilnahme an einem
katholischen Gottesdienst erzählt – »unser Gottesdienst ist
keiner. Er spricht nur zu dem kalten Verstande, aber zu allen
Sinnen ein katholisches Fest. Mitten vor dem Altar, an seiner
untersten Stufe, kniete jedesmal, ganz isoliert von den andern,
ein gemeiner Mensch, das Haupt auf die höheren Stufen gebückt,
betend mit Inbrunst. Ihn quälte kein Zweifel, er glaubt. –
Ich hatte eine unbeschreibliche Sehnsucht mich neben ihm niederzuwerfen
und zu weinen. – Ach, nur einen Tropfen Vergessenheit,
und mit Wollust wollte ich katholisch werden.« Aber der
unbedingte Wahrheitssinn und der unbedingte Wahrheitsmut, den
Kleist bis zur inneren Selbstvernichtung festhält, siegt immer
wieder über jede derartige Stimmung und Anwandlung. Auch
als Wilhelmine ihn auf seinen ersten Brief hin mit Gefühlsgründen
zu trösten versuchte, weist er dies ruhig und bestimmt
von sich. Er weiß, daß der Konflikt, der auf dem Boden des
Denkens entstanden ist, auch auf eben diesem Boden gelöst
und zum Austrag gebracht werden muß. »Ich ehre dein Herz
und deine Bemühung mich zu beruhigen« – so erwidert er –
»aber der Irrtum liegt nicht im Herzen, er liegt im Verstande und
nur der Verstand kann ihn heben. – – Liebe Wilhelmine, ich
bin durch mich selbst in einen Irrtum verfallen, ich kann mich
auch nur durch mich selbst wieder heben.« Und in der
Tat: welche innere Beruhigung hätte es Kleist gewähren können,
wenn die Lösung des Problems einfach vom Gebiet des Wissens
ins Gebiet des Glaubens verschoben wurde? Das Verdikt über
die Nichtigkeit des Wissens selbst blieb dem ungeachtet in
aller Schärfe bestehen. Auf das Wissen aber, auf die rein
theoretische Erkenntnis war der »Lebensplan« Kleists, wie er
ihn damals begriff, ausschließlich gestellt. Wenn dieses Wissen
für das höchste Ziel der menschlichen Bestimmung als unzulänglich
erkannt war, so hatte, so bedurfte er kein anderes Ziel
mehr. Er warf es von sich, da ihm sein wesentlicher Gehalt
verloren war. Wir stehen hier vor einem Prozeß, der nicht
nur als ein äußerliches Schicksal Kleists zu begreifen und zu
beurteilen ist, sondern der tief in seinem Charakter und seiner
ganzen seelischen Grundrichtung wurzelt. Wir finden hier die
gleiche typische Form wieder, die allen großen innerlichen Krisen
im Leben Kleists eigentümlich ist. Wie hier vor dem Wissen,
so stand er später, als er nach jahrelangem Ringen den
»Guiscard« endgültig verworfen hatte, vor seinem dichterischen
Beruf. Und wie später, so kannte er hier keine Schranke, kein
Begnügen mit einem Mehr oder Weniger. »Ich habe in Paris
– so schreibt er – mein Werk, so weit es fertig war, durchlesen,
verworfen und verbrannt; und nun ist es aus. Der
Himmel versagt mir den Ruhm, das größte der Güter der Erde;
ich werfe ihm, wie ein eigensinniges Kind, alle übrigen hin.«
Für eine Natur wie diese gab es im Denken so wenig wie im
Leben ein bloßes Kompromiß, gab es, wenn er über eine bestimmte
Grenze des Begreifens vorgedrungen war, kein Zurück
mehr, wie zerstörend auch die Folgen sein mochten, die er für
sich selbst voraussah. –

Noch auf ein äußeres Moment kann hier zuletzt hingewiesen
werden, das immerhin im Ganzen unserer Betrachtung
nicht ohne Bedeutung ist. In dem ersten Brief an Wilhelmine
berichtet Kleist, daß er sich in seiner Verzweiflung über das
Ergebnis, zu welchem er sich durch die »Kantische Philosophie«
hingeführt sah, zuerst seinem Freunde Rühle mitgeteilt und
anvertraut und daß dieser ihn auf einen vor kurzem erschienenen
Roman »Der Kettenträger« verwiesen habe. »Es herrscht in
diesem Buche – so sagte er ihm – eine sanfte freundliche
Philosophie, die Dich gewiß aussöhnen wird mit allem, worüber
Du zürnst«. »Es ist wahr – so fährt Kleist in seiner Erzählung
fort – er selbst hatte aus diesem Buche einige Gedanken
geschöpft, die ihn sichtbar ruhiger und weiser gemacht hatten.
Ich faßte den Mut, diesen Roman zu lesen. Die Rede war von
Dingen, die meine Seele schon längst selber bearbeitet hatte.
Was darin gesagt ward, war von mir schon längst im voraus
widerlegt ... Und das soll die Nahrung sein für meinen brennenden
Durst?« Der sehr seltene »Kettenträger« ist mir bisher
leider nicht zugänglich gewesen: aber nach einem Referat, das
Minde-Pouet in seiner Ausgabe von Kleists Briefen von
ihm gegeben hat, handelt es sich in ihm um einen »krausen, mit
unmöglichen Geister-, Zauber- und Liebesgeschichten durchsetzten
Roman, der dartun will, daß jedes Menschen Bestreben,
sein Schicksal zu lenken, fruchtlos sei, da wir unfrei und gebunden
sind.« Und eine solche Schrift konnte Rühle Kleist als Heilung
gegen die Wirkung der Lektüre der »Kritik der reinen Vernunft«
empfehlen? Was in aller Welt hatte die »freundliche Philosophie«
dieses »Kettenträgers« mit der Kantischen Erkenntniskritik, mit
der transzendentalen Aesthetik und der transzendentalen
Analytik zu tun? Nimmt man dagegen an, daß
Kleist von Fichtes »Bestimmung des Menschen« herkam
und daß er den Inhalt und Gedankengang dieses Buches in großen
Zügen vor Rühle entwickelte – so würde auch dieser Umstand
sich klären. Denn wir erinnern uns, daß alle Deduktionen Fichtes
über Wert und Unwert der Erkenntnis vom Problem der Willensfreiheit
ihren Ausgang genommen hatten. Um die Möglichkeit
der menschlichen Freiheit zu retten, mußte die Welt der Dinge
in eine Welt der Bilder aufgelöst werden, die der Verstand nach
eigenen Gesetzen selbsttätig entwirft. Wie aber, wenn man
auf dieses Ziel verzichtete; – wenn es einen Weg gab, sich mit
den Gedanken der Willensunfreiheit zu versöhnen und ihn in
einem milderen und freundlicheren Lichte erscheinen zu lassen?
Dann fiel – so schien es – mit dem Ziel auch das Mittel fort;
dann konnte die realistische Ansicht behauptet und mit ihr auch
dem Wissen die Rolle, ein Ausdruck der absoluten Wirklichkeit
zu sein, erhalten werden. Kleist freilich war bereits zu tief in
den Kern des Problems eingedrungen, als daß er sich mit einer
derartigen Scheinlösung hätte begnügen können. Immer tiefer
grübelte er gerade in dieser Zeit nicht nur der Möglichkeit des
Wissens, sondern auch der Möglichkeit des Wollens, der freien
sittlichen Entscheidung nach. Und auch hier sah er sich alsbald
vor eine Grenze des Begreifens geführt. Wir glauben frei zu
sein – aber ist nicht auch dieser Glaube eine leere Illusion?
Werden wir nicht hin- und hergetrieben von dem unberechenbarsten
Zufall, der täglich und stündlich in unser Geschick eingreifen
und ihm eine völlig neue Wendung geben kann? Als
Kleist, weil Ulrike ihm halb wider seinen Willen ihre Begleitung
nach Paris angeboten hat, gezwungen ist, Pässe für sich und die
Schwester zu fordern; als er, um diese Pässe zu erhalten,
wissenschaftliche Studien als Zweck der Reise angeben und
sie zum Teil wirklich auf sich nehmen muß, während er entschlossen
war, der Wissenschaft auf dieser Reise für immer zu
entfliehen, da wird in ihm wieder die Empfindung mächtig, wie
das blinde Verhängnis mit dem Menschen spielt. »Ach Wilhelmine
– so schreibt er – wir dünken uns frei und der Zufall
führt uns allgewaltig an tausend feingesponnenen Fäden fort. –«
Auch in den Briefen von der Reise kehrt fort und fort diese
Reflexion und die Stimmung, die sie in ihm weckt, wieder. Mit
Recht hat man hier einen der frühesten wesentlichen Keime
zu der ersten tragischen Dichtung Kleists, zu der Konzeption
der »Familie Schroffenstein« gesehen.[2] Und auch weiterhin
wurzelt die Tragik bei Kleist in diesem seinen Grundgefühl.
Was Goethe in seiner Straßburger Rede von Shakespeare gesagt
hat, daß alle seine Dichtungen sich um den »geheimen Punkt«
drehen, an dem die Eigentümlichkeit unseres Ich, die prätendierte
Freiheit unseres Willens, mit dem notwendigen Gang des Ganzen
zusammenstößt: das gilt auch für die Dichtung Kleists. Von
diesem »geheimen Punkt« aus lassen sich die Kleistschen Gestalten,
lassen sich Alkmene und Robert Guiscard, Penthesilea
und Käthchen, Kohlhaas und die Marquise von O ... erst wahrhaft
deuten. Wenn wirklich Fichtes Schrift es gewesen ist, die das
Problem der Willensfreiheit zuerst in seiner ganzen Schärfe und
Klarheit vor Kleist hingestellt hat, so ließe sich begreifen, daß
sie für Kleist von Anfang an mehr als eine abstrakte theoretische
Spekulation bedeuten mußte: denn die abstrakte begriffliche Erörterung
berührte hier in ihm selbst ein seelisches Motiv, das
für seine gesamte dichterische Gefühlsauffassung des Welt- und
Lebenszusammenhangs entscheidend war. –

2.

Wichtiger jedoch als die Frage, aus welcher Quelle Kleist
seine Kenntnis vom Lehrbegriff des transzendentalen Idealismus
geschöpft hat, ist die andere Frage, welche innere Wendung
sich, unter dem Einfluß dieses Lehrbegriffs, nunmehr in Kleist
vollzieht und welche Bedeutung die intellektuelle Krise, die er
hier durchlebt hat, für das Ganze seiner Künstlerschaft
gewinnt. Und hier läßt sich – so paradox es zunächst erscheinen
mag – in der Tat behaupten, daß Kleist in dieser Krise
nicht nur zu einer neuen theoretischen Weltansicht gelangt
ist, sondern daß er erst in ihr und durch sie seine künstlerische
Grundrichtung wahrhaft begriffen hat. Das ist das Eigentümliche
in Kleists Entwicklung, was in dieser Form vielleicht in
der Lebensgeschichte keines anderen großen Dichters wiederkehrt,
daß es ein gedankliches Erlebnis ist, das gleichzeitig die
produktiven dichterischen Kräfte in ihm gelöst und befreit und
das ihm selbst erst zum vollen Bewußtsein dieser Kräfte verholfen
hat.

Die theoretische und ethische Lebensansicht des jungen
Kleist ist vor der entscheidenden Einwirkung des transzendentalen
Idealismus durch die Grundanschauungen des achtzehnten
Jahrhunderts, durch die Philosophie der deutschen Aufklärung
bestimmt. Mit altkluger Weisheit entwickelt der erste philosophische
Aufsatz, den wir von Kleist besitzen, seine Anweisung
»den sicheren Weg des Glücks zu finden und ungestört, auch
unter den größten Drangsalen des Lebens, ihn zu genießen,« diese
Auffassung. Man hat schon in dieser Abhandlung und in den
Spekulationen über das Verhältnis von Glück und Tugend, die
sie enthält, Anklänge an Kant und Spuren einer ersten Lektüre
Kantischer Schriften zu finden geglaubt: – aber im Ganzen ist
die unbedingte und unmittelbare Identität von Glück und
Tugend, von Glückseligkeit und Glückwürdigkeit, die hier gelehrt
wird, den ethischen Grundlehren Kants weit eher entgegengesetzt
als verwandt. Will man hier nach irgend einer literarischen
Quelle und Anregung suchen, so könnte sie nur in der
durch Kant bekämpften und verdrängten Popularphilosophie des
achtzehnten Jahrhunderts oder aber in antiken, insbesondere in
stoischen Lehren gefunden werden. Reminiszenzen an solche
Lehren, an Ciceros oder Senecas moralphilosophische Schriften
sind in dem Aufsatz unverkennbar – und auch sein Gesamtergebnis
fällt mit dem klassischen Resultat der stoischen Ethik,
mit dem Gemeinspruch, daß das wahre Glück keine Folge
der Tugend, sondern daß es vielmehr die Tugend selbst sei,
zusammen. In jedem Fall bedeutet dieser Aufsatz des Zweiundzwanzigjährigen
kaum mehr als eine verspätete Schulübung,
die aber noch keinerlei Hinweis auf die spätere originale Grundanschauung
enthält. Auch die pädagogischen Bildungsideale, die
Kleist in den Briefen dieser Zeit entwickelt, greifen über
diesen Kreis nicht hinaus. Daß auch alle sittliche, alle Persönlichkeits-
und Charakterbildung im wesentlichen durch die Aufklärung
des Verstandes bedingt sei, gilt hier überall als feststehend.
Nur von einer derartigen Ansicht aus erklärt sich
die Pedanterie, der trockene Ernst und die abstrakte Gründlichkeit,
mit denen Kleist in seinen Briefen die »Fragen zu Denkübungen«
für die Schwester und für die Braut formuliert und
sie unerbittlich bis zur vollständigen befriedigenden Lösung durchnimmt.
Ueberall herrscht die Ueberzeugung, daß nur durch
solche bewußte Arbeit des abstrakten Denkens der Mensch zu
seinem eigentümlichen, ihm wahrhaft zukommenden Wert
emporgehoben werden kann. »Welcher andern Herrschaft« –
so apostrophiert Kleist die Schwester – »bist du unterworfen,
als allein der Herrschaft der Vernunft? Aber dieser sollst du
dich auch vollkommen unterwerfen. Etwas muß dem Menschen
heilig sein. Uns beiden, denen es die Zeremonien der
Religion und die Vorschriften des konventionellen Wohlstandes
nicht sind, müssen um so mehr die Gesetze der Vernunft heilig
sein ... Wer sichert uns .. unser inneres Glück zu, wenn
die Vernunft es nicht tut?« Nur kraft der fortschreitenden
Aufklärung des Verstandes und der immer weitergehenden
»Verdeutlichung« der Begriffe vermag das Ich die Stelle, die
ihm im großen Plan der Welt zugewiesen ist, zu erkennen
und zu erfüllen, – vermag es weiterhin, sich über sich
selber zu einer höheren Stufe der Geistigkeit zu erheben.
»Dich, mein geliebtes Mädchen ausbilden« – so
schreibt Kleist an Wilhelmine, indem er ihr seinen Entschluß
mitteilt, frei von jeder äußeren amtlichen oder gesellschaftlichen
Bindung zu leben, – »ist das nicht etwas Vortreffliches?
Und dann, mich selbst auf eine Stufe näher der
Gottheit zu stellen – – o laß mich, laß mich! Das Ziel ist
gewiß hoch genug und erhaben, da gibt es gewiß Stoff genug
zum handeln – und wenn ich auch auf dieser Erde nirgends
meinen Platz finden sollte, so finde ich vielleicht auf einem
anderen Sterne einen um so besseren.«

In alledem ist nichts enthalten, was nicht Gemeingut der
deutschen Geistesbildung des achtzehnten Jahrhunderts gewesen
wäre. Ueberall klingt jene metaphysische Ansicht von der Stellung
des Ich zur Welt und zur Gottheit hindurch, die ihren
vollendeten systematischen Ausdruck in der Leibnizischen Monadologie
gefunden hatte. Weit über den Kreis der philosophischen
Schulen hinaus hatte diese Ansicht sich als wirksam erwiesen.
Sie bildet für Lessings »Erziehung des Menschengeschlechts«
das eigentliche gedankliche Fundament, wie sie andererseits in
der dithyrambischen Jugendphilosophie Schillers, in den Gedichten
der »Anthologie« und in der »Theosophie des Julius«
fortwirkt. Alles, was wir das Sein, was wir die Wirklichkeit der
Dinge nennen, löst sich für die Betrachtung der Vernunft in
ein einziges Geisterreich auf, das nach Stufen intellektueller
Klarheit und Vollkommenheit geordnet ist. Aus dem Kelch dieses
Geisterreiches schäumt auch dem höchsten göttlichen Wesen
erst seine wahrhafte Unendlichkeit: es erkennt und weiß sich
selbst, indem es sich in der Fülle und Mannigfaltigkeit der »geschaffenen
Geister« als ebensoviel lebendigen Spiegeln seiner
selbst beschaut. Das Universum bildet einen einzigen großen
Zweckzusammenhang, der sich der menschlichen, sinnlich-eingeschränkten
und sinnlich-»verworrenen« Ansicht zwar
nur fragmentarisch und unvollkommen darstellt, der sich aber der
fortschreitenden Einsicht des Verstandes immer reiner und
bestimmter offenbart. Was wir von unserem beschränkten
Standpunkt aus Mängel der Welt zu nennen pflegen, das sind
daher in Wahrheit nur Mängel unserer Einsicht in die Welt
und ihre teleologische Gesamteinheit. Sie würden verschwinden,
wenn wir es vermöchten, unser Auge – ebenso wie es Copernicus
für seine Umbildung der gewöhnlichen kosmologischen
Ansicht gefordert hatte – ganz in die Sonne, in das Licht der
reinen Vernunfterkenntnis zu stellen. Leibniz stellt es einmal
als Grundsatz dieses intellektualistischen Optimismus auf:
daß die Dinge, je mehr sie in ihre wahrhaften Grundelemente zerlegt
werden, dem Verstand um so mehr Genüge bieten. Die
gleiche Grundüberzeugung gibt auch der frühesten Philosophie
des jungen Kleist ihr Gepräge. Die wahre Fähigkeit des
»Weisen« – so führt der Aufsatz den sicheren Weg des Glücks
zu finden aus – besteht darin, »Honig aus jeder Blume zu
saugen«; »er kennt den großen Kreislauf der Dinge, und freut
sich daher der Vernichtung, wie des Segens, weil er weiß, daß
in ihr wieder der Keim zu neueren und schöneren Bildungen
liegt.«

Auch durch den Einfluß Rousseaus, den Kleist offenbar
früh erfahren hat, ist in seiner Gesamtansicht zunächst keine
entscheidende Aenderung eingetreten. Mit Berufung auf Rousseau
kämpft er jetzt gegenüber den einseitigen und konventionellen
Forderungen des Verstandes für die unveräußerlichen Rechte
des Gefühls und des Herzens – aber die geistige Struktur
seines Weltbildes und sein intellektualistischer Unterbau werden
dadurch nicht berührt. Dies ist geschichtlich durchaus verständlich:
denn Rousseaus Kritik des Verstandes ist politisch und
sozial, nicht aber erkenntnistheoretisch und metaphysisch
gerichtet. Sie wendet sich gegen willkürliche gesellschaftliche
Satzungen; – aber es ist das Recht der »Natur«, es ist das
ursprüngliche Recht der »Vernunft« selbst, das sie gegen diese
Satzungen ins Feld führt. Auf der Grundlage der Vernunft soll
eine neue soziale Ordnung errichtet werden, wie andererseits die
innere Welt des Einzelnen von der Gebundenheit durch das
religiöse Dogma befreit werden und sich aus sich selbst heraus
nach eigenem Gesetz gestalten soll. Wenn Kleist, in seinem
Würzburger Religionsbrief an Wilhelmine ausführt, daß die Gottheit
zwar das Tun des Menschen in Anspruch nehmen, nicht
aber gerechter Weise von ihm einen Glauben an Dinge
fordern könne, deren Erkenntnis sie selbst ihm ein für allemal
versagt habe –: so spricht aus der Gesamtheit dieser Betrachtungen
nicht nur die Kantische Religionsansicht, sondern es
ist zugleich das »Glaubensbekenntnis des savoyischen Vikars«,
das hier ersichtlich nachwirkt. Dieses Glaubensbekenntnis
ordnet sich der Gesamtheit seiner Weltbetrachtung lückenlos ein.
Denn der Satz »Le tout est bien« gilt für Rousseau, wie er für
Leibniz gegolten hatte. Auch er glaubt an einen durchgängigen
teleologischen Grundplan der »Vorsehung«, den die Vernunft
seinem Bestand und seinen inhaltlichen Hauptzügen nach zu
erfassen vermag; auch er glaubt an die ursprüngliche, durch
keine »Erbsünde« befleckte Güte der menschlichen Natur –
und dieser doppelte Glaube bildet die Voraussetzung, von der
aus er die Enge und Beschränktheit der gesellschaftlichen Kultur,
der willkürlichen menschlichen Satzungen bekämpft.

Der transzendentale Idealismus bildet auch an diesem Punkte
die Grenzscheide der Zeiten und die Grenzscheide der Geister.
Wie er in theoretischer Hinsicht eine »Revolution der Denkart«
in sich schließt, so entzieht er auch dem praktisch-metaphysischen
Begriff der »Vollkommenheit«, der bisher die gemeinsame Grundlage
der philosophischen Systeme gebildet hatte, den Boden. Beide
Leistungen gehören in ihrer allgemeinen geistesgeschichtlichen
Tendenz zusammen. Der Kritik der theoretischen Erkenntnis
entspricht die Kritik der theoretischen Gottesbeweise, insbesondere
des bekanntesten und populärsten unter ihnen: des teleologischen
Beweises. Das »Mißlingen aller philosophischen Versuche
in der Theodizee« ist damit ein für allemal festgestellt.
Die theoretische Vernunft kann sich mit ihren Begriffen nicht
mehr vermessen, ein Bild der »besten Welt« zu entwerfen
und dem Ich seine Stelle in dieser Welt anzuweisen. Diese
Konsequenz der kritischen Lehre ist Kleist freilich, als er mit
den Schriften Kants zuerst bekannt wurde, nicht sogleich zu
deutlichem Bewußtsein gekommen. Er entnimmt aus diesen
Schriften – aus der »Anthropologie« und der »Religion innerhalb
der Grenzen der bloßen Vernunft« – bezeichnender Weise
zunächst diejenigen Lehrstücke, in denen Kant eher als der
Vollender, wie als der Zerstörer der Aufklärungsphilosophie
erscheinen konnte. Kants Lehre vom »praktischen Vernunftglauben«
und seine Abweisung aller transzendenten Begründung
der sittlichen Gebote schienen in dieser Richtung zu liegen.
Aber in dem Maße, als Kleist nun weiterhin – gleichviel von
welcher Seite her und auf wessen Anregung hin – zu dem
eigentlichen originalen Sinn und Gehalt des kritischen Idealismus
vordrang, mußte auch die Kluft zwischen dieser Lehre und
seiner bisherigen Welt- und Lebensansicht ihm deutlich werden.
Was jetzt von ihm gefordert wurde, war der Verzicht auf jene
unmittelbare Einheit des Theoretischen und Praktischen, des
Denkzusammenhangs und des sittlichen Weltzusammenhangs,
die bisher die naive Voraussetzung all seines Denkens gebildet
hatte. Man begreift, wie diese Forderung, nachdem er sie einmal
in ihrer vollen Schärfe erfaßt hatte, Kleist aufs tiefste
erschüttern mußte. Denn nun war für ihn die moralische Begreiflichkeit
der Welt überhaupt aufgehoben. Die »Wahrheit«,
die wir mit unserem Verstande theoretisch einzusehen vermögen,
hatte zum mindesten ihren universellen, ihren kosmischen
Sinn eingebüßt. Die Struktur des Alls, der »Plan
der Vorsehung« bleibt für uns in undurchdringliches Dunkel
gehüllt. Der Geist, der über die Welt herrscht – so schreibt
Kleist später einmal an Rühle – kann im tiefsten Grunde seines
Wesens kein böser Geist sein; aber er ist und bleibt ein unbegriffener
Geist. Die Last dieser Unbegreiflichkeit hat Kleist
von nun ab tiefer und tiefer empfunden. Der traditionelle
Optimismus seiner Jugendphilosophie wandelt sich jetzt in die
ihm eigene dichterische, in die eigentlich tragische Weltanschauung.
In allen seinen Dichtungen, in den Schroffensteinern
und im Kohlhaas, in der Penthesilea, in der Marquise von O ...,
im Erdbeben von Chili ist dieser neue Ton vernehmbar. Die
Menschen bei Kleist, die dichterischen Gestalten, in denen er
sein eigenes Wesen am tiefsten ausgeprägt hat, streben alle
leidenschaftlich nach Klarheit; – sie fordern diese Klarheit
als ihr sittliches Grundrecht. »Gott der Gerechtigkeit« – so ruft
Sylvester in den »Schroffensteinern« aus – »Sprich deutlich mit
dem Menschen, daß er 's weiß auch, was er soll!« Aber dieser
Ruf bleibt ungehört, Sylvester muß erfahren, daß ein grausiger
Zufall, ein sinnlos-tückisches Geschick mit ihm gespielt hat:
»'s ist abgetan, wenn ihr euch totschlagt, ist es ein Versehen!« ...
Die Welt wird dem Menschen, der Mensch wird sich selbst zum
Rätsel, weil Gott es ihm geworden ist. Keine Anstrengung des
Denkens vermag dieses Rätsel zu entwirren: wir können nur
versuchen, ins Unbewußte hinabzugleiten und in ihm Vergessenheit
zu finden, »Sonst waren die Augenblicke« – so
schreibt Kleist in der Zeit der intellektuellen Krise, im Mai 1801
– »wo ich mich meiner selbst bewußt ward, meine schönsten –
jetzt muß ich sie vermeiden, weil ich mich und meine Lage
fast nicht ohne Schaudern denken kann.« Aber dieses Bestreben,
ins Unbewußte unterzutauchen und in ihm vor den unlöslichen
Widersprüchen des Seins und des Denkens Rettung zu
finden, bleibt bei Kleist von den eigentlich romantischen
Tendenzen nichtsdestoweniger klar geschieden. Auch die
Romantik verkündet die Lehre von der Irrationalität des Seins,
von der Ohnmacht des Denkens, die Wirklichkeit zu erfassen.
Aber was Kleist als einen harten Verzicht empfand, der ihn im
Innersten erschütterte: – das bedeutet für sie nur die Gelegenheit,
sich in freier Ironie über die Welt der Dinge und ihre
angebliche Notwendigkeit zu erheben. Sie schwelgt in dem
Gefühl der Unbegreiflichkeit des Seins, sie sucht es auf und
steigert es, – weil sie darin erst der ganzen Macht der künstlerischen
Phantasie bewußt zu werden glaubt. Von solchem
ästhetischen Illusionismus ist Kleist weit entfernt. Was den
Romantikern nur die willkommene Handhabe zu einem überlegenen
Spiel der Einbildungskraft war: – das führt ihn zu
einem tragischen Zusammenbruch seiner selbst und seiner
inneren Welt. Es ist bezeichnend, daß die Romantik, trotz aller
theoretischen Bemühungen und Spekulationen über die Tragödie,
kein wahrhaft großes tragisches Kunstwerk geschaffen hat. Sie
liebte es auf die unergründliche Dialektik des Seins, auf die
»Lehre vom Gegensatz« hinzuweisen; aber sie hat eben durch
diese ihre ironisch-skeptische Gesamthaltung dem Gegensatz
selbst seine Schärfe und seinen tragischen Ernst genommen. Kleist
hingegen ist ganz erfüllt von diesem Ernst. Er sucht nicht die
mystischen Schauer des Unbegreiflichen, nicht das Ineinanderspielen
und das Verschwimmen aller Formen der äußeren und
inneren Welt: sondern er stellt beide Welten in klarem und
scharfen Umriß gegeneinander, um darin freilich ihre Unvereinbarkeit
und Unversöhnlichkeit um so tiefer und leidvoller zu
empfinden. In diesem Verhältnis des Innern und Aeußern, in
dieser Stellung von »Seele« und »Welt«, liegt erst der abschließende
Zug von Kleists gedanklicher und dichterischer
Gesamtansicht. Die romantische Phantasie drängt dahin, nicht
nur das objektive, sondern auch das subjektive Sein aufzulösen;
nicht nur die reale Bestimmtheit der Welt, sondern auch die
Bestimmtheit des Ich preiszugeben. Wie in einer schwebenden
und traumhaften Dämmerung gehen hier die Gestalten des
Außen und Innen, die Bilder des Seins und die Bilder des
seelischen Geschehens ineinander über. Die Bestimmtheit des
Tragischen aber fordert die volle Bestimmtheit des Ich, fordert
die Einheit und Geschlossenheit des Charakters und der Persönlichkeit.
Diese Geschlossenheit ist es, die der Dichtung
Kleists ihre Eigenheit gibt. Gegenüber aller Verwirrung des
Weltlaufs, gegenüber aller unbegriffenen und im letzten Grunde
unbegreiflichen Gewalt des Schicksals behauptet sich hier die
innere Welt in ihrer Klarheit, ihrer Reinheit und Sicherheit.
In dieser Hinsicht stellen alle dichterischen Gestalten Kleists
den Kampf dar, den er selbst unablässig gegen Welt und Schicksal
geführt hat. Von ihnen allen gilt, was er einmal von der
Penthesilea gesagt hat: daß in ihr sein innerstes Wesen, der
ganze Schmerz zugleich und der ganze Glanz seiner Seele liege.
Die unbedingte und unbeirrbare Gewißheit des Gefühls, das sich
niemals völlig im Wirrsal des äußeren Geschehens verliert,
sondern sich aus diesem Chaos immer wieder in seinem eigenen
unverbrüchlichen Gesetz herstellt, gibt die durchgängige und
einheitliche Richtung des tragischen Grundprozesses bei
Kleist. Auch der Erzähler Kleist verweilt mit Vorliebe bei
dieser Dialektik; bei diesem Gegensatz zwischen der Verwirrung
der äußeren und der unaufheblichen und unzerstörbaren
Ordnung der inneren Welt. Als Kohlhaas die letzte
Bestätigung des Unrechts, das ihm widerfahren ist, erhalten hat,
da zuckt in ihm »mitten durch den Schmerz die Welt in einer
so ungeheuren Unordnung zu erblicken, die innerliche Zufriedenheit
empor, seine eigene Brust nunmehr in Ordnung zu sehen«.
Die tragische Rückwendung aber liegt darin, daß er in dem
Augenblick, da er dieser inneren Ordnung äußere Geltung zu
verschaffen sucht, wieder der Gewalt, dem Unrecht und der
unbegreiflichen Verkettung des Aeußeren verfällt. Statt die
Welt zu retten und einzurenken, verwirrt und vernichtet er
das eigene innere Sein. Sein Rechtgefühl, »das einer Goldwage
glich« wird jetzt zu einer »Schwärmerei krankhaftester
und mißgeschaffener Art«, die ihn und die Welt um ihn her
zerstört.


Von einer anderen Seite her erblicken wir den gleichen
tragischen Prozeß dort, wo er sich uns nicht im Tun, sondern
im Leiden darstellt – wo die innere Welt, statt zu versuchen,
ihre Regel dem äußeren Sein und Geschehen aufzuprägen, sich
rein in sich selbst zurückzieht und sich damit in sich selbst
herstellt. Wir legen diesen Gegensatz nicht bloß durch eine
äußerliche begriffliche Reflexion in die dichterischen Gestalten
Kleists hinein: sondern er selbst hat ihn empfunden und mit
überraschender Schärfe ausgesprochen. Vom Käthchen von
Heilbronn sagt er einmal, daß es die »Kehrseite der Penthesilea«
sei: ein Wesen, das eben so mächtig sei durch gänzliche Hingebung,
als jene durch Handeln. Und er wiederholt diese
Aeußerung und gibt ihr eine noch bestimmtere begrifflich-epigrammatische
Zuspitzung in einem Briefe an Collin: »wer
das Käthchen liebt, dem kann die Penthesilea nicht ganz unbegreiflich
sein; sie gehören ja wie das + und − der Algebra
zusammen und sind ein und dasselbe Wesen, nur unter entgegengesetzten
Bezeichnungen gedacht«. Diese Entgegensetzung
ist keine einmalige und zufällige, sondern sie geht durch
die gesamte Kleistische Dichtung hindurch. So gewinnt die
Marquise von O ... bei allem Unbegreiflichen, das sie umgibt,
die innere Ruhe und Sicherheit wieder, indem ihr Verstand,
»stark genug, in ihrer sonderbaren Lage nicht zu reißen, sich
ganz unter der großen, heiligen und unerklärlichen Einrichtung
der Welt gefangen gibt«. Hierin erst offenbart sich ihr wahrhaftes,
rein innerlich gerichtetes Heldentum. Und derselbe Zug
ist es, der offenbar ein Grundmotiv für Kleists Konzeption der
Erzählung »der Zweikampf« gebildet hat. Den Stoff für diese
Novelle hat Kleist aus der Chronik Froissards geschöpft – und
er hat ihn in der »Geschichte eines merkwürdigen Zweikampfs«,
in den »Berliner Abendblättern« in wesentlich unveränderter
Gestalt nacherzählt. Aber eigentliche dichterische Form gewann
für ihn dieser Stoff erst durch das neue Moment, das die
Kleistische Erzählung hinzubringt: durch die Kraft, mit der
Littegarde das Gefühl, das in ihrer Brust lebt, »wie einen Felsen
emportürmt« und es gegen Himmel und Erde, gegen den vernichtenden
Schuldbeweis des göttlichen Urteils selbst behauptet.
Auch das Gottesurteil gewährt keine zweifellose und sichere
Antwort; sondern es wird, als Rekurs auf ein äußeres Beweismittel,
selbst in die Fragwürdigkeit und Zweideutigkeit alles
Aeußeren verstrickt. Aber indem, auch dieser höchsten Macht
und Autorität gegenüber, die innere Welt nicht an sich selber
irre wird, entdeckt sich ihr damit der wahrhafte Mittelpunkt
von dem aus sich nun die Klarheit über Inhalt und Sinn des
Geschehens wiederherstellt. Nicht dem Verstande, nicht der
Abwägung der »Beweisgründe«, gibt sich der unbegriffene Geist,
der in der Welt waltet, zu erkennen. »Wo liegt die Verpflichtung
der höchsten göttlichen Weisheit« – so sagt Friedrich im
›Zweikampf‹ zu Littegarde – »die Wahrheit, im Augenblick
der glaubensvollen Anrufung selbst, anzuzeigen und auszusprechen?«
Die geheimnisvolle innere Ordnung läßt sich durch
kein zudringliches Fragen und Forschen enträtseln; – dem Menschen
muß es genügen, wenn er, indem er sich unter sie
gefangen gibt, die Sicherheit des eigenen Selbst bewahrt.
Auch Alkmenes Gestalt und Alkmenes Geschick stellt sich
für Kleist im Lichte dieser Gesamtanschauung dar: – und von
ihr aus empfängt seine Behandlung des Amphitryon-Stoffes erst
ihr unverkennbar eigenes Gepräge, gewinnt sie dasjenige, was
Kleist von Molière scheidet und was den Kleist'schen
»Amphitryon« zum Werk eines großen tragischen Dichters
macht.

Auch das Verhältnis Kleists zu Goethe und der Gegensatz
zwischen beiden läßt sich von diesem Punkt aus genauer verstehen.
Wenn Nietzsche sagt, daß Goethe sich von Kleist abgewandt
habe, weil er an ihm das Tragische, die »unheilbare
Seite der Natur« empfand, während er selbst »konziliant und
heilbar« war, so ist in diesem Urteil nur der Gegensatz
selbst, nicht das geistige Motiv, aus dem er zuletzt stammt,
bezeichnet. Dieses Motiv liegt vielleicht darin, daß Goethe
nicht nur in der Zeit des vollendeten Klassizismus, sondern von
den ersten Anfängen seiner dichterischen Entwicklung an der
Welt und der »Natur« von einer ganz anderen Seite her naht,
als Kleist. Ihm wird die Welt im pantheistischen Naturgefühl
des Lyrikers lebendig und von innen her verständlich: – und
was dieses Gefühl ihm gegeben hat, das wird ihm später in
der Arbeit der wissenschaftlichen Forschung, in der fortschreitenden
Vertiefung der »scientia intuitiva« die er vom Ganzen
des Seins und Werdens erringt, Zug für Zug bestätigt. So
empfindet er alles, was ihm als Dichter oder als Forscher
gelingt, als die unmittelbare Bewährung jenes ersten Grundgefühls:
als eine »aus dem Innern am Aeußern sich entwickelnde
Offenbarung, die den Menschen seine Gottähnlichkeit erahnen
läßt. Es ist eine Synthese von Welt und Geist, welche von
der ewigen Harmonie des Daseins die seligste Versicherung
gibt«. Und diese Harmonie des Goetheschen Weltgefühls wird
nun in der klassischen Zeit zu einer Forderung, zu einem unbedingten
Postulat der ästhetischen Theorie Goethes erhoben.
Die Kraft und Größe, wie die sachliche Schranke dieser Theorie
liegt in diesem Zusammenhang begründet. »Suchet in euch« –
so ruft Goethe einmal den jungen Künstlern zu – »so werdet
ihr alles finden, und erfreut euch, wenn da draußen, wie ihr es
immer heißen möget, eine Natur liegt, die Ja und Amen zu
allem sagt, was ihr in euch gefunden habt!« Eine solche Natur,
ein »Draußen« zu finden, das seiner inneren Forderung wahrhaft
entsprochen hätte: dies bleibt Kleist versagt. Er sieht,
seit er auf die ersten unreifen Versuche einer theoretischen
Theodizee verzichtet hat, nur die unüberbrückbare Kluft
zwischen dem Gesetz der inneren und dem der äußeren Welt,
zwischen dem Gefühl und der »gebrechlichen Einrichtung der
Welt«. Denn was ihn fesselt, ist nicht das Bild der Natur,
zu deren Fülle und deren »großartiger Konsequenz« sich Goethe
aus aller Verworrenheit des menschlichen, des sozialen Seins
immer wieder geflüchtet hatte; sondern ihn bewegt von Anfang
an das menschliche Geschick in seiner Unbegreiflichkeit, in
seiner Irrationalität und seinem Widerspruch. Mit so vollendeter
gegenständlicher Deutlichkeit Kleist in seinen Briefen
und seinen Erzählungen jeden Zug seiner Menschen und jeden
kleinsten Zug des objektiven Geschehens hervortreten läßt, so
sparsam, so verschlossen und kärglich ist er mit jedem Ausdruck
unmittelbarer lyrischer Naturempfindung. Wenn er einmal
– wie im Erdbeben von Chili – ein vollendetes landschaftliches
Gemälde schafft, so soll auch dies ihm nur einen
augenblicklichen lichten Hintergrund bilden, von dem sich die
tragische Verwirrung menschlicher Schicksale um so schärfer
abhebt. Aber wenn Goethe sich von diesem Kleistischen
Bilde des Seins abwandte, – wenn er in ihm nur Hypochondrie
und selbstquälerische Störung der »ewigen Harmonie des
Daseins« sah, so war dieses Urteil freilich einseitig und ungerecht;
denn es ahnte nichts von dem seelisch-geistigen Gesamtzusammenhange,
aus welchem die dichterische Welt Kleists
herauswuchs und durch den sie bestimmt bleibt.

Wir betrachten indes hier diese Grundform der Kleistschen
Dichtung nur insoweit, als sich in ihr zugleich der fundamentale
Wandel in seiner theoretischen Grundanschauung widerspiegelt.
Man begreift jetzt, was die Erschütterung, die Kleist
durch die Kantische Philosophie erfahren hat, auch für seine
dichterische Entwicklung bedeuten mußte. Hier erst war er
an dem einheitlichen Telos der Welt, das seine erste jugendliche
Philosophie noch unbekümmert vorausgesetzt hatte, irre geworden:
hier erst sah er sich, auch von der Seite der theoretischen
Reflexion her, zu jenem durchgängigen Dualismus geführt,
der bei ihm das tragische Grundmotiv bildet. Seine Gedankenwelt
wird erst jetzt zum adäquaten Ausdruck seiner ursprünglichen
seelischen Stimmungswelt. Auch seine Sprache und sein
Stil gewinnen von nun ab eine neue Prägung. Noch verwertet
er in seinen Briefen, in den Bildern, die er braucht, die
Aufzeichnungen seines »Ideenmagazins«; aber die bewußte verstandesmäßige
Absichtlichkeit, mit der er zuvor versucht hatte,
wissenschaftlich-theoretisches Material in Material der Anschauung
und der bildenden Phantasie umzumünzen, tritt von
jetzt ab mehr und mehr zurück. In dem Maße, als das Gefühl
sich des eigenen Gesetzes und der eigenen Unergründlichkeit
bewußt wird, gewinnt es auch seine eigene Sprache und Ausdrucksform.
Was Kleist erfahren hatte, schien den völligen
Zusammenbruch seiner intellektuellen Welt zu bedeuten: aber
aus ihm rang sich nun seine Gefühls- und Phantasiewelt erst
wahrhaft durch und stellte sich in ihrer Bestimmtheit und
individuellen Eigentümlichkeit in objektiven künstlerischen Gestalten
dar.

3.

Ist Kleist nach der Epoche, in der er enttäuscht und verzweifelt
alles Wissen von sich warf, nochmals zu Kant und
seinen Schriften zurückgekehrt? Es gibt dafür, soviel ich sehe,
keinen unmittelbaren und zweifellosen Beweis; aber eine Reihe
äußerer und innerer Anzeichen deutet in der Tat darauf hin.
Die Briefe Kleists werden freilich in bezug auf allgemeine
theoretische Fragen immer schweigsamer und bieten immer
geringeren Ertrag. Die breite Diskussion theoretischer Einzelprobleme,
die den ersten Jugendbriefen Kleists eigentümlich ist,
verschwindet in dem Maße, als Kleist sich mehr und mehr als
Dichter erkennt und die neuen künstlerischen Pläne und Aufgaben
von ihm Besitz nehmen. Immerhin zeigen seine kleineren
Prosa-Aufsätze – von denen insbesondere die in Königsberg
verfaßte Abhandlung »Ueber die allmähliche Verfertigung
der Gedanken beim Reden« auch ein wahrhaft theoretisches
Meister- und Kabinettstück ist, – daß allgemein-psychologische
und philosophische Fragen ihn noch vielfach beschäftigen. Eine
Stelle des letzteren Aufsatzes, in der, unter Berufung auf Kant,
auf die Sokratische »maieutische« Kunst, auf die »Hebeammenkunst
der Gedanken« hingewiesen wird, zeigt, daß Kleist damals
die kurz zuvor erschienenen, von Rink herausgegebenen Kantischen
Vorlesungen über Pädagogik gelesen haben muß.[3]
Später wird in einer Rezension der »Berliner Abendblätter« eine
Kantische, angeblich der »Kritik der Urteilskraft« entnommene
Aeußerung erwähnt, daß der menschliche Verstand und die
Hand des Menschen zwei auf notwendige Weise zueinander
gehörige und aufeinander berechnete Dinge seien. Reinhold
Steig hat in seiner Ausgabe von Kleists kleinen Schriften,
dieser Stelle, die in der »Kritik der Urteilskraft« tatsächlich nicht
aufzufinden ist, die Kantische Herkunft überhaupt absprechen
wollen: – in Wahrheit handelt es sich jedoch um eine bekannte
Aeußerung Kants in der Anthropologie, die Kleist hier in freier
Weise wiedergibt.[4] Das Zitat ist daher als solches freilich
irrig; aber schon dieser Irrtum spricht dafür, daß Kleist die
»Kritik der Urteilskraft« wirklich gekannt haben muß. Auch aus
seinem äußeren Lebensgang wird man es für sehr wahrscheinlich
halten müssen, daß er zur Kantischen Lehre im einzelnen und
im ganzen, noch oft zurückgeführt wurde. Der Kreis, in den er,
im Jahre 1805, in Königsberg eintrat, mußte für ihn eine solche
Rückkehr fast unvermeidlich machen. Kant selbst war im
Jahre zuvor gestorben; aber noch lebten diejenigen, die bis in
sein höchstes Alter hinein, mit ihm in vertrautem Verkehr
gestanden und die seine Persönlichkeit und Lehre noch aus
unmittelbarer eigener Anschauung kannten. Mit dem Kriegsrat
Scheffner trat Kleist, wie in Scheffners Selbstbiographie
berichtet wird, kurz nach seiner Ankunft in Königsberg in
näheren Verkehr; – und sein Studium der Staats- und Kommunalwissenschaften
führte ihn dem Manne zu, der von allen
Freunden Kants das tiefste Verständnis für sein geistiges Wesen
und für das Ganze seiner Lehre besaß. Christian Jakob Kraus
war von Kant selbst stets als eines der ersten spekulativen
Genies geschätzt worden; Kants Biographen berichten, daß er
ihn an Schärfe und Tiefe des Geistes mit Kepler zu vergleichen
liebte. Nur Kraus' peinliche Gründlichkeit und die bis zum
Hypochondrischen gesteigerte Gewissenhaftigkeit, mit der er
alle seine Arbeiten immer von neuem nachprüfte und umformte,
ehe er sich zu ihrer Herausgabe entschloß, haben ihn an der
Abfassung größerer theoretischer Werke gehindert und ihn
schließlich ganz ins praktische Feld gedrängt. Gewohnt auf
intellektuellem Gebiet stets mit den höchsten Maßstäben zu
messen, war er für sich selbst mehr und mehr jener »Misologie«
verfallen, die Kant schon frühzeitig an ihm bemerkt und beklagt
hatte.[5] Immerhin wird man annehmen dürfen, daß Kleist aus
den Vorlesungen eines solchen Lehrers auch manche tiefere
und allgemeinere intellektuelle Anregung empfangen hat. Auch
zu dem Manne, der jetzt in Königsberg den philosophischen Lehrstuhl
Kants inne hatte, war Kleist, kurz nachdem er dort eingetroffen,
in nahe Beziehungen getreten. Durch eine eigentümliche
Verkettung der Umstände fand er in Traugott Wilh. Krug
den Gatten seiner früheren Verlobten, Wilhelminens v. Zenge;
– und nach Ueberwindung der ersten Befangenheit kam es
zwischen ihm und dem Krug'schen Hause bald zu einem täglichen
vertrauten Verkehr. Daß hierbei zwischen Kleist und
Krug auch philosophische Fragen zur Sprache kamen und daß
Kleist dadurch mehr als bisher in die Einzelheiten der Kantischen
Lehre eingeführt wurde, darf man vielleicht vermuten.
Denn Krug war zwar in keiner Hinsicht ein selbständiger und
schöpferischer Denker; aber er war immerhin ein getreuer
Hüter des Kantischen geistigen Erbguts, das er festzuhalten
und als Ganzes gegenüber den Spekulationen der Nachfolger zu
behaupten suchte.

Bedeutsamer freilich als alle diese Erwägungen, die sich
nur auf äußere Beziehungen stützen und die daher lediglich
hypothetischen Wert besitzen, sind alle jene Momente, die in
Kleists Schriften auf ein näheres Verhältnis zur Philosophie
und insbesondere zur idealistischen Lehre hinweisen. Daß er
der Entwicklung dieser Lehre gefolgt ist, ja daß er in sie mit
einer eigenen und originalen gedanklichen Wendung eingegriffen
hat: dafür enthalten namentlich Kleists spätere Abhandlungen
aus den »Berliner Abendblättern« mancherlei Belege.
»Du schreibst mir« – so heißt es z. B. in dem bekannten »Brief
eines Malers an seinen Sohn« – »daß du eine Madonna malst
und daß dein Gefühl dir, für die Vollendung dieses Werkes, so
unrein und körperlich dünkt, daß du jedesmal, bevor du zum
Pinsel greifst, das Abendmahl nehmen möchtest, um es zu
heiligen. Laß dir von deinem alten Vater sagen, daß dies eine
falsche, dir von der Schule, aus der du herstammst anklebende
Begeisterung ist ... Der Mensch, um dir ein Beispiel zu
geben, das in die Augen springt, gewiß, er ist ein erhabenes
Geschöpf; und gleichwohl in dem Augenblick, da man ihn
macht, ist es nicht nötig, daß man dies mit vieler Heiligkeit
bedenke. Ja derjenige, der das Abendmahl darauf nähme, und
mit dem bloßen Vorsatz ans Werk ginge, seinen Begriff
davon in der Sinnenwelt zu konstruieren, würde
unfehlbar ein äußerliches und gebrechliches Wesen hervorbringen;
dagegen derjenige, der in einer heitern Sommernacht ein Mädchen
ohne weitere Gedanken küßt, zweifelsohne einen Jungen
zur Welt bringt, der nachher auf rüstige Weise zwischen Erde
und Himmel herumklettert und den Philosophen zu schaffen
gibt.« Hier ist neben dem Spott über eine verfehlte Tendenz
in der bildenden Kunst die ironische Wendung gegen Fichtes
Philosophie unverkennbar; wie denn in der Abwehr des Versuchs
»den Begriff vom Menschen in der Sinnenwelt konstruieren«
zu wollen, sogar die Fichte'sche Terminologie,
in parodistischer Nachahmung, sich vernehmen läßt. Bestimmter
und in einem weit positiveren Sinne tritt sodann der Zusammenhang
mit der gleichzeitigen Philosophie zutage, wenn
Kleist, in der gedanklich-tiefsten und originellsten Abhandlung,
die er geschaffen, in dem Aufsatz »Ueber das Marionettentheater«
seine eigene ästhetische Grundansicht entwickelt. Es
sind Motive und Grundzüge der Kantischen und der Fichte-Schellingschen
Philosophie, die hier überall die latente Voraussetzung
bilden und denen Kleist freilich in der Anwendung
auf das ästhetische Sonderproblem, das ihn beschäftigt, eine
neue Bedeutung und eine überraschende Konsequenz abgewinnt.[6]
Kants »Analytik des Schönen«, wie sie sich in der »Kritik der
Urteilskraft« darstellt, findet ihren letzten Abschluß in
der Lehre vom Genie. Das »Genie« ist für die
transzendentale Kritik der Ausdruck der ästhetischen
Gesetzlichkeit selbst. In ihm herrscht nicht Willkür,
sondern die höchste Regel; aber eine Regel, die nicht in der
Reflexion und im abgezogenen Wissen, sondern nur im Schaffen
selbst hervortritt. Es waltet unbewußt gleich der Natur selbst
– während das, was es hervorbringt, doch ein in jedem kleinsten
Teile zweckvolles Ganze ist und daher als Werk der
höchsten künstlerischen »Absicht« erscheint. Es herrscht in
ihm eine eigene Notwendigkeit – aber diese Notwendigkeit
wird sofort zerstört, sobald wir versuchen, sie in die Form
des Begriffs zu bringen und sie in abstrakt-allgemeinen
Vorschriften auszusprechen. So treten in ihm Individualität und
Allgemeingültigkeit, Freiheit und Notwendigkeit, Bewußtes und
Unbewußtes in ein durchaus neues Verhältnis. Die Lehre, die
Kant hier in methodischer Absicht aufstellt, um die transzendentale
Eigengesetzlichkeit des Schönen und der Kunst von
der Gesetzlichkeit der Erkenntnis und des Willens kritisch abzugrenzen,
wird für Schelling sodann zum eigentlichen Anfangs- und
Endpunkt, zum A und O der idealistischen Spekulation.
Er verknüpft sie mit dem Gedanken der »produktiven Einbildungskraft«,
aus dem heraus Fichte den Gegensatz von »Ich«
und »Nicht-Ich« zu deduzieren und in all seiner Bestimmtheit
genetisch zu entwickeln versucht hatte. Auch das, was wir das
Sein, was wir die Welt der Dinge nennen, entsteht uns nach
Fichte nur in einer unbewußten Schöpfertätigkeit. Diese
Tätigkeit ist notwendig, sofern sie in unbedingten Gesetzen
der Intelligenz gegründet ist und jegliche Einmischung der Willkür,
die nur im eingeschränkten empirischen Ich ihre Stelle hat,
schlechterdings ausschließt: – aber sie ist zugleich im höchsten
Sinne als frei zu bezeichnen, da es nur das eigene ursprüngliche
Wesen der Intelligenz ist, das sich in ihr ausprägt. In einer
gesetzlichen Stufenfolge entsteht auf diese Weise für das Ich der
Inhalt seiner Empfindungswelt, entstehen die Formen von
Raum und Zeit, entsteht die Welt der Körper, als der materiellen
Objekte und die Mannigfaltigkeit der empirisch-psychologischen
Subjekte. Fichte selbst hatte bereits – wenngleich nur in einem
gelegentlichen Aperçu – von diesem Punkte aus eine Brücke zur
ästhetischen Spekulation zu schlagen versucht. Die Eigenart
der Kunst – so spricht es eine Bemerkung im »System der
Sittenlehre« aus –[7] besteht darin, daß sie »den transzendentalen
Standpunkt zum gemeinen« (d. h. zum natürlichen) macht. In
der Kunst ist das, was auf dem Gebiete der Theorie und der
begrifflichen Erkenntnis, auf dem Gebiet der eigentlichen
Wissenschaftslehre, das eigentliche Problem bildet, unmittelbar
aufgedeckt und aufgelöst. Die Eigentümlichkeit des
theoretischen Ich, die die Wissenschaftslehre als solche
zu begreifen und die sie als notwendig einzusehen sucht, besteht
darin, daß sich ihm sein unbewußtes Produzieren
in das fertige Produkt einer Welt verwandelt: in ein Produkt,
das uns, so lange die transzendentale Reflexion uns noch nicht
über seinen Ursprung aufgeklärt hat, als ein absolut selbständiges
und fremdartiges Sein erscheinen muß. In der Kunst
hingegen stellen wir zwar gleichfalls eine Welt der Anschauung
objektiv vor uns hin: aber dies geschieht derart, daß wir sie
dabei zugleich als die unsere, als ein Werk der produktiven
Einbildungskraft wissen. Und von hier führt nun unmittelbar
der Weg zu jener spekulativen Umgestaltung des Geniebegriffs
weiter, die wir in Schellings »System des transzendentalen
Idealismus« vollzogen sehen. Die genetische Methode des
Schellingschen Idealismus zeigt uns, wie die »Natur« sich stufenweise
zum »Geist« entfaltet, wie das »Unbewußte« zum »Bewußtsein«
sich emporringt. Aber nachdem nun dieser Gesamtprozeß
durchlaufen ist, stellt sich auf der obersten Stufe des
Geistes selbst wieder eine eigentümliche Rückwendung ein.
Die höchste geistige Tätigkeit erhebt sich ebenso hoch über das
bloß reflektierende Bewußtsein, wie dieses reflektierende Bewußtsein
sich über die bewußtlose Natur erhob. Das Ende des
Prozesses kehrt zum Anfang zurück: das Schaffen des Genies
steht, als unbewußtes, wieder der Natur gleich, während es sich
als vollendeter Ausdruck des spezifisch-geistigen Tuns von ihr
zugleich charakteristisch unterscheidet. –

Von diesen allgemeinen Prämissen aus begreift man erst
ganz die besondere These, die Kleists Aufsatz über das Marionettentheater
durchführt. Auch Kleist scheidet das Wesen
der künstlerischen Tätigkeit scharf und bestimmt von allem
begrifflichen, allem bloß reflektierenden Bewußtsein. Dieses
letztere wirkt freilich, so lange wir uns gleichsam in der Mitte
des ästhetischen Gebiets halten, so lange wir das künstlerische
Durchschnittstalent und seine Leistung betrachten, überall als
Faktor mit. Aber weit entfernt, den eigentlichen Gehalt der
künstlerischen Leistung zu begründen, greift es in sie vielmehr
störend und verwirrend ein. Alle echte künstlerische »Grazie«
beruht auf der Naivität, beruht also auf dem Ausschluß der
Reflexion. Wir müssen unter oder über ihr stehen, wir müssen
die Reflexion entweder noch nicht erreicht oder sie wieder
hinter uns gelassen haben, um der höchsten ästhetischen Forderung
zu genügen. Das mechanisch-unbewußte Tun und die
höchste geistige Spontaneität, – die Marionette und das Genie,
sind in dieser Hinsicht für uns Ausprägungen ein und derselben
Wahrheit. In dem Maße, als in der organischen Welt die
Reflexion dunkler und schwächer wird, tritt die Grazie darin
immer strahlender und herrschender hervor. »Doch so wie
sich der Durchschnitt zweier Linien, auf der einen Seite eines
Punkts, nach dem Durchgang durch das Unendliche plötzlich
wieder auf der andern Seite einfindet, oder das Bild des Hohlspiegels,
nachdem es sich in das Unendliche entfernt hat, plötzlich
wieder dicht vor uns tritt: so findet sich auch, wenn die
Erkenntnis durch ein Unendliches gegangen ist, die Grazie
wieder ein; so daß sie zu gleicher Zeit in demjenigen menschlichen
Körperbau am reinsten erscheint, der entweder gar keins
oder ein unendliches Bewußtsein hat; d. h. in dem Gliedermann
oder in dem Gott.« Hier liegt der Punkt, wo die beiden Enden
der ringförmigen Welt ineinander greifen. Wir müssen vorwärts,
wir müssen die ganze Bahn der Erkenntnis durchmessen,
um zuletzt wieder in den Stand der Unschuld zurückzukehren.
»Das Paradies ist verriegelt und der Cherub hinter uns; wir
müssen die Reise um die Welt machen, und sehen, ob es vielleicht
von hinten irgendwo wieder offen ist«. –

Freilich mußte sich in eben dieser epigrammatischen Wendung
für Kleist wiederum das Unbefriedigende zeigen, das jeder
bloß dialektischen Bezeichnung und Lösung der fundamentalen
geistigen Probleme anhaftet. Die Antithese zur Reflexion, die
hier aufgestellt ist, gehört selber noch ganz dem Gebiet und den
Mitteln der Reflexion an. Ueber dies Gebiet scheinen wir uns
erst wahrhaft erheben zu können, indem wir die Frage vom
Denken in das Tun verlegen. Immer bestimmter nimmt Kleist,
von dem Augenblick an, als die großen politischen Aufgaben der
Zeit ihn ergreifen, diese Richtung. An die Stelle des Grübelns
und Spekulierens, an die Stelle der theoretischen Besinnung
über allgemeine Ziele und Aufgaben, soll das entschlossene, auf
das nächste praktische Ziel gerichtete Handeln treten. Hier
wenn irgendwo muß die eigentliche Lösung der Konflikte des
Daseins gesucht werden. Immer wieder wird in den »Berliner
Abendblättern« dieses Thema variiert: es findet sich ebenso
in den »Betrachtungen über den Weltlauf«, wie in der Paradoxe
»von der Ueberlegung«, in der parodistischen Aufstellung eines
»allerneusten Erziehungsplans« wie in der Betrachtung über
»Wissen, Schaffen, Zerstören, Erhalten« wieder.[8] Im Tun
allein liegt die Rettung; das Tun aber kann nicht warten, bis
das Wissen mit seinen Erwägungen und Bedenken zu Ende
gelangt ist. Es muß glauben und wagen; es muß in den Gang
der Dinge eingreifen, unbekümmert darum, ob sich die Wirkung
und der Erfolg dieses Eingreifens im voraus berechnen
läßt. Das aber ist eben das Grundübel der Deutschen, daß sie
dieses unmittelbar befreiende Tun mehr und mehr verlernt
haben. Ihr Verstand hat – wie es im »Katechismus der
Deutschen« heißt –, durch einige scharfsinnige Lehrer einen
Ueberreiz bekommen; sie reflektieren, wo sie empfinden oder
handeln sollten. Daß auch diese Bemerkung Kleists – so befremdlich
dies vielleicht auf den ersten Blick erscheinen mag
– in erster Linie auf Fichte zielt, kann kaum zweifelhaft
sein; es wird durch die Epigramme, die Kleist im »Phoebus«
gegen den »Pädagogen« Fichte und seinen Plan einer neuen
Nationalerziehung gerichtet hat, unmittelbar bestätigt. Alle
»Pädagogik« erschien Kleist jetzt nur noch wie ein beschwerlicher
Umweg. Der Mensch braucht nicht erst durch eine ausgeklügelte
Erziehung »gebildet«, er braucht nicht durch irgendwelches
philosophische System, das doch stets von fragwürdigem
Wert bleibt, künstlich gemodelt zu sein: es genügt,
ihm die Bahn des entschlossenen Handelns zu weisen
und ihn alsdann getrost den eigenen Kräften zu überlassen.
Auf welch schwankender Grundlage stünde auch das
Gebäude des menschlichen Glückes und die Zukunft des menschlichen
Geschlechts, wenn es auf der Wahrheit irgendwelcher
abstrakter Theorien beruhte! »Wie mißlich würde es mit der
Sittlichkeit aussehen, wenn sie kein tieferes Fundament hätte,
als das sogenannte gute Beispiel eines Vaters oder einer Mutter,
und die platten Ermahnungen eines Hofmeisters oder einer französischen
Mamsell. – Aber das Kind ist kein Wachs, das sich
in eines Menschen Händen zu einer beliebigen Gestalt kneten
läßt: es lebt, es ist frei; es trägt ein unabhängiges und eigentümliches
Vermögen der Entwicklung und ein Muster aller
innerlichen Gestaltung in sich.« Man sieht, bis zu welchem
Grade Kleist, der einst selbst ein so fanatischer Pädagoge gewesen
war, jetzt allen Theorien gram geworden ist, sofern sie
beanspruchen, den Vorrang vor dem Leben und Tun zu besitzen
und beides nach ihrem Muster zu bilden. Daher bot ihm
auch die so energische und aktive Richtung der Fichteschen
Lehre kein Genüge. Fichtes System wollte im eigentlichen und
radikalen Sinne Philosophie der Tat sein, aber es schien
eben darum die Tat wieder durch die Philosophie zu ersetzen;
es schien das Reflektieren über das Tun zum Ausgangspunkt
und zur Bedingung des Tuns selbst zu machen. Der Politiker
Kleist war es, der sich jetzt gegen diese Forderung des Theoretikers
einer nationalen Politik wandte. Nehmen wir übrigens
an, daß Kleist schon früher mit Fichte bekannt geworden war
– daß die »Bestimmung des Menschen« es gewesen war, die
einst in ihm die entscheidende geistige Krise hervorgerufen
hatte, so würde dadurch auch auf seine spätere Haltung gegen
Fichte neues Licht fallen. Er hätte dann an sich selbst die
zerstörende Kraft erfahren, die der theoretische Radikalismus
besitzt, wenn er unmittelbar ins Leben eingreift und die Gesamtrichtung
des Lebens zu bestimmen sucht: – und aus
diesem Erlebnis heraus wandte er sich nun immer energischer
gegen die bloße Spekulation und verwies ihr gegenüber, auf den
unmittelbaren praktischen Entschluß und die praktische Tat als
einziges Heilmittel.

Aber eben die nationalen und politischen Tendenzen, die
Kleist jetzt ganz erfüllten, scheinen ihm nun auf der andern Seite
ein neues Verständnis für die Ethik Kants und für ihren
entscheidenden Grundgedanken: für die Gleichsetzung von
Autonomie und Freiheit eröffnet zu haben. Für diese
letzte eingreifende Wandlung, die Kleists Verhältnis zu Kant
erfahren zu haben scheint, läßt sich freilich aus den Briefen
Kleists kein unmittelbares Zeugnis anführen. Aber die Dichtung
Kleists spricht hier eine um so deutlichere und überzeugendere
Sprache. Nur wer den Stil und Charakter dieser
Dichtung völlig verkennt, könnte freilich daran denken ihr irgendwelche
allgemeine philosophische »Ideen« unterlegen und sie aus
ihnen »erklären« zu wollen. Aber wie der »Prinz von Homburg«
verglichen mit Kleists früheren dramatischen Werken, mit dem
Guiscard und den Schroffensteinern, mit Käthchen und Penthesilea,
einen völlig eigenen und neuen Stimmungsgehalt besitzt – so
spricht sich in ihm unverkennbar auch eine neue geistige
Gesamthaltung aus. Die tragische Problematik selbst hat sich
hier vertieft und erweitert. Auch die Tragik des Prinzen
von Homburg geht, wie die aller Kleistischen Gestalten, auf
die »Verwirrung des Gefühls« zurück, die er in sich erlebt.
In dem Augenblick, in dem er sich im höchsten Triumphgefühl
des Sieges und in leidenschaftlicher Liebe und Hingebung
dem Kurfürsten naht, sieht er sich von diesem zurückgestoßen
– sieht er sich der starren und fühllosen Strenge des
Gesetzes überantwortet. Vergebens versucht er, in der Unterredung
mit Hohenzollern, dem Unbegreiflichen den Glauben zu
versagen, – versucht er, den Tatsachen zum Trotz, sich auf
sein innerstes Gefühl vom Kurfürsten zurückzuziehen: im Anblick
des offenen Grabes bricht die Selbstgewißheit dieses Gefühls
zusammen. Und nun ist alles andere, was seinem Leben Wert
und Gehalt gab, zugleich vernichtet. Es ist ein tragisches
Paradoxon, aber ein Moment von höchster psychologischer
Wahrheit und Kraft, daß in diesem Augenblick, in
welchem er allen ideellen Gehalt des Daseins versinken
sieht, das Gefühl des Daseins selbst, der bloße Lebenstrieb
als solcher in ihm um so mächtiger hervorbricht.
Er klammert sich an die nackte Existenz, als das einzige, was ihm
geblieben ist; er begehrt nur noch das Leben, ohne Inhalt und
Zweck, im Kreis herumzujagen, bis es am Abend niedersinkt
und stirbt. Denn noch begreift er die Macht, die ihm gegenübersteht,
nur als eine physische Macht, der er seinen ungebrochenen
und unbedingten physischen Lebenswillen entgegenstellt.
Der Brief des Kurfürsten erst bringt die Peripetie.
In dem Moment, da der Prinz sich selber zur Entscheidung
aufgerufen fühlt, ist diese Entscheidung bereits gefallen.
Denn jetzt naht ihm sein Geschick nicht mehr als ein
dunkler Zwang, gegen den er sich mit allen Kräften des individuellen
Seins und der individuellen Empfindung zur Wehr setzt.
Er versteht die Gewalt, der er unterliegt; und dieses Verständnis
ist mit ihrer freien Anerkennung gleichbedeutend. In dem
Gegensatz zwischen Ich und Welt, wie er sich sonst in der
Dichtung Kleists darstellte und entfaltete, ist jetzt ein neues
Motiv zur Geltung gelangt. Den Kleist'schen Helden war,
gleichviel ob sie diesen Gegensatz leidend oder tätig auffaßten,
ob sie sich gegen die »Einrichtung der Welt« leidenschaftlich
erhoben oder sich ihr unterwarfen, dennoch der eine Zug gemeinsam:
daß sie sich der Welt als einem durch und durch
Rätselvollen und Irrationalen gegenüber fanden. Sie konnten
sich ihr mit ihrem Verstand gefangen geben und sich ihr in
schweigender Duldung unterordnen; aber der unbedingten Klarheit
und Sicherheit des Innern blieb doch stets das Aeußere,
blieben Schicksal und Welt als dumpfe und unbegriffene Mächte,
die den Menschen bestimmen, gegenüberstehen. Im Prinzen
von Homburg aber stellt sich ein neues Verhältnis der Grundmomente
her, aus denen der tragische Gegensatz und die
tragische Entscheidung hervorwachsen. Auch hier steht die
individuelle Welt des Gefühls gegen eine »objektive« Macht; aber
diese Macht gehört selbst einer anderen Ordnung, als bisher, an.
Es ist nicht die Objektivität des Seins und Geschehens, sondern
die des Sollens, die den einzelnen bestimmt und bindet. Diese
Objektivität aber kann nicht anders überwunden werden, als
indem das Individuum sie frei anerkennt und sie damit in ihrem
wahrhaft notwendigen Grunde begreift. »Des Gesetzes strenge
Fessel bindet nur den Sklavensinn, der es verschmäht«: wo die
Forderung, die an den Willen des Individuums ergeht, in diesen
Willen selbst aufgenommen wird, da hat sie ihre äußerliche
zwingende Gewalt verloren.

Und nicht nur im Prinzen von Homburg selbst, sondern auch
im Kurfürsten vollzieht sich eine analoge, wenngleich entgegengerichtete
Entwicklung: und aus dem Gegeneinander dieser beiden
inneren Bewegungen geht erst der eigentliche dramatische
Grundprozeß hervor. Wie der Kurfürst zuerst dem Prinzen
gegenübertritt, – da ist er nichts anderes als der Hüter und
der Vollstrecker des objektiven Gesetzeswillens. Nur von dem
reinen Inhalt des Gesetzes selbst, nur von seiner unbedingten
und unbeugsamen Forderung ist die Rede; – nicht von dem
Subjekt, an welches die Forderung ergeht. Nun aber,
in dem Gespräch mit Natalie, offenbart sich mit einem Male,
wie in dieser rein-sachlichen Haltung, in diesem Richterspruch,
der ohne Ansehen der Person ergeht, auch der Anspruch und
das tiefere Recht der freien Persönlichkeit verletzt ist.
Und von dieser Einsicht erfährt nun auch die so geschlossene
und festgefügte Welt des Kurfürsten eine innere Erschütterung.
»Verwirrt« und »im äußersten Erstaunen« hört er den
Bericht Nataliens an. In diesem Moment begreift und fühlt er,
wie die Aufgabe des Rechts erst zur Hälfte erfüllt ist, wenn
nur die objektiv rechtliche Ordnung als solche hergestellt und
ihrem Gebot genügt wird. Wie er den Sieg verwarf, den Zufall
und Willkür ihm errungen haben, so verwirft er jetzt auch eine
Form des Rechtsspruchs, die auf Willkür gegründet scheint,
weil sie sich an den passiven Gehorsam, statt an die eigene Einsicht
und an das subjektive Gefühl des Rechts selbst wendet.
Hier erfaßt er die neue Aufgabe, die er von jetzt ab sich selbst
und dem Prinzen gegenüber durchführt. Der eigentlich sittliche,
nicht der physische Vollzug des Gesetzes liegt nicht in der
tatsächlichen Vollstreckung des Urteilsspruches; er gehört nicht
der Welt des Geschehens und Daseins, sondern der Welt des
Bewußtseins an. Sobald im Bewußtsein des Prinzen die
klare und sichere Entscheidung gefallen ist, bedarf es keiner
weiteren rechtlichen Zurüstungen mehr: denn nur aus dem
Mittelpunkt des Willens und der freien Persönlichkeit geht
der wahrhafte, der eigentlich gesicherte Bestand der Gesetzesordnung
selbst hervor.

Zwischen dem Kurfürsten und dem Prinzen aber steht Kottwitz,
– und für ihn freilich gilt jene dialektisch-dramatische
Entwicklung nicht, die sich in beiden vollzieht. Denn er ist
ganz aus einem Guß: er ist am Anfang, was er am Ende
ist. Für ihn gibt es keinen Gegensatz zwischen dem, was sein
Gefühl, was sein Herz und dem, was das Gesetz ihm gebietet:
denn was er als seine Pflicht erkennt, das ist zugleich der Inhalt
seiner Liebe und seiner freien Hingabe. So stellt sich hier, in
der unmittelbar-konkreten Einheit der Persönlichkeit, die wahrhafte
Synthese zwischen der objektiven Notwendigkeit des
Pflichtgebots und dem Recht der freien Subjektivität her. Das
Gesetz stellt die allgemeine Regel des Handelns auf; aber die
Anwendung dieser Regel, die letzte Entscheidung darüber, was
sie im gegebenen einzelnen Fall erheischt, kann nur aus der
Kraft und aus der Selbstverantwortung des Individuums heraus
erfolgen. Kein bloßes Schema, keine ein für allemal feststehende
Schablone kann das Ich dieser ursprünglichen selbstverantwortlichen
Entschließung entheben. Die Szene, in der Kottwitz vor
dem Kurfürsten diese Grundanschauung verteidigt, ist ganz
individuell, ganz dramatisch gestaltet; – sie entspringt aus der
konkreten Anschauung der Situation und der besonderen
Charaktere. Aber nichtsdestoweniger gewinnt diese Szene
zugleich eine allgemeine ideelle Prägung. Die Rechtfertigung
des Prinzen und seiner Tat geht wie von selbst in die Darlegung
jenes »spitzfindigen Lehrbegriffs der Freiheit« über, den Kottwitz nun
vor dem Kurfürsten entfaltet. Von neuem zeigt sich
darin, wie stark und einheitlich das dramatische Grundthema
des »Prinzen von Homburg« in den mannigfachsten Variationen
durch alle besonderen Gestalten hindurchwirkt:


»Willst du das Heer, das glühend an dir hängt,


Zu einem Werkzeug machen, gleich dem Schwerte


Das tot in deinem goldnen Gürtel ruht?


Der ärmste Geist, der in den Sternen fremd,


Zuerst solch eine Lehre gab! Die schlechte,


Kurzsicht'ge Staatskunst, die, um eines Falles,


Da die Empfindung sich verderblich zeigt,


Zehn andere vergißt, im Lauf der Dinge,


Da die Empfindung einzig retten kann!


Schütt' ich mein Blut dir, an dem Tag der Schlacht,


Für Sold, sei's Geld, sei's Ehre, in den Staub?


Behüte Gott, dazu ist es zu gut!


Was! meine Lust hab', meine Freude ich,


Frei und für mich, im stillen, unabhängig,


An deiner Trefflichkeit und Herrlichkeit,


Am Ruhm und Wachstum deines großen Namens!


Das ist der Lohn, dem sich mein Herz verkauft!«





Worte dieser Art, die ganz aus der unmittelbaren leidenschaftlichen
Empfindung hervorquellen, wird man gewiß nicht als
bloße dramatische Umschreibung irgendwelcher abstrakten
»philosophischen« Grundüberzeugungen deuten wollen. Und
doch ist unverkennbar, daß Kleist jetzt, mitten in der Reinheit
der künstlerischen Gestaltung, zugleich in einer neuen
Gedankenwelt steht, die ihn bestimmt und bewegt. Der
Name Kants drängt sich hier unwillkürlich auf. Denn wer
außer Kant hatte in dieser Schärfe und Klarheit den Gegensatz
zwischen »Willen« und »Willkür«, zwischen den wechselnden
Antrieben des »subjektiven« Affekts und der Objektivität und
Notwendigkeit des allgemeinen und allgemeingültigen Gesetzes
verkündet? Es braucht hier kaum der besonderen Hinweise:
denn es handelt sich hier um das einheitliche immer wiederkehrende
intellektuelle Motiv, aus dem das Ganze der Kantischen
Ethik hervorgegangen ist. »Verstand, Witz und Urteilskraft« –
so heißt es in der »Grundlegung zur Metaphysik der Sitten« – »und
wie die Talente des Geistes sonst heißen mögen, oder Mut,
Entschlossenheit, Beharrlichkeit im Vorsatze, als Eigenschaften
des Temperaments, sind ohne Zweifel in mancher Absicht
gut und wünschenswert; aber sie können auch äußerst böse
und schädlich werden, wenn der Wille, der von diesen Naturgesetzen
Gebrauch machen soll und dessen eigentümliche Beschaffenheit
darum Charakter heißt, nicht gut ist.« Dieser
sittliche Grundwert des »Charakters« kann nur im Widerstreit
zu dem Spiel der Affekte und Gefühle gewonnen werden, die,
so edel, so erhaben sie sich auch dünken mögen, sich doch
zuletzt als bloße »Anwandlungen« und »Aufwallungen« ohne
dauernde und fortwirkende Kraft erweisen. Von hier aus nimmt
Kant den Kampf gegen die Willkür, den Ueberschwang und
die Schwärmerei jeder bloßen Gefühlsbestimmung auf, durch
den er – wie Goethe geurteilt hat – die Moral, die vor ihm
schlaff und knechtisch geworden war, wieder in ihrer übersinnlichen
Bedeutung aufrichtete und die Epoche von der Weichlichkeit
zurückbrachte, in die sie versunken war.[9] »Das ist noch
nicht die echte moralische Maxime unseres Verhaltens, die
unserem Standpunkte unter vernünftigen Wesen, als Menschen,
angemessen ist, wenn wir uns anmaßen, gleichsam als Volontäre,
uns mit stolzer Einbildung über den Gedanken von Pflicht
hinwegzusetzen und als vom Gebote unabhängig bloß aus
eigener Lust das tun zu wollen, wozu für uns kein Gebot nötig
wäre. Wir stehen unter einer Disziplin der Vernunft und
müssen in allen unseren Maximen der Unterwürfigkeit unter
derselben nicht vergessen, ihr nichts zu entziehen oder dem Ansehen
des Gesetzes (ob es gleich unsere eigene Vernunft gibt)
durch eigenliebigen Wahn dadurch etwas abkürzen, daß wir den
Bestimmungsgrund unseres Willens, wenngleich dem Gesetze
gemäß, doch worin anders, als im Gesetz selbst und in der Achtung
für dieses Gesetz setzten.« Hier ist das Moment bezeichnet, das
für Kant, nach der psychologischen Seite hin, als die
eigentliche Lösung der grundlegenden Antithese zwischen der
Objektivität und Unbedingtheit des reinen Gesetzes und den
subjektiven, menschlichen Triebfedern des Handelns erscheint.
Die Achtung vor dem Gesetz gehört selbst der Sphäre des
Gefühls an: aber sie ist kein »pathologisches« sondern ein rein
»praktisches« Gefühl. Sie geht nicht aus der sinnlichen Rezeptivität,
sondern allein und ausschließlich aus der intellektuellen
und sittlichen Spontaneität hervor. Kraft dieses ihres Ursprungs
geht sie niemals auf Sachen, sondern jederzeit nur auf Personen.
Und in diesem ethischen Grundbegriff der Person
entdeckt Kant nun das neue Korrelat zum reinen Gesetzesbegriff:
ein Korrelat, kraft dessen dieser selbst erst seinen vollen Gehalt
und seine spezifische Eigenart gewinnt. Im Prinzip der Autonomie
des Handelns geht der Gedanke des Selbst mit dem Gedanken
des Gesetzes in eins zusammen. »Der Mensch und
überhaupt jedes vernünftige Wesen existiert als Zweck an sich
selbst, nicht bloß als Mittel zum beliebigen Gebrauche für diesen
oder jenen Willen ... Der praktische Imperativ wird also
folgender sein: handle so, daß du die Menschheit sowohl in
deiner Person, als in der Person eines jeden anderen jederzeit
zugleich als Zweck, niemals bloß als Mittel brauchst.«

Vergegenwärtigt man sich diesen allgemeinen gedanklichen
Umriß der Kantischen Ethik und stellt man ihm die dichterische
Anschauungs- und Stimmungswelt des »Prinzen von Homburg«
gegenüber, so treten die feinen und tiefen Beziehungen, die
zwischen beiden obwalten, sogleich zutage. Es bedarf hier
keiner ins einzelne gehenden Parallelisierung: ja gerade eine
solche würde das wahre geistige Verhältnis nur unzureichend
und oberflächlich bezeichnen. Denn der »Prinz von Homburg«
ist ebensowenig als irgend ein anderes Kleistisches Werk, ein
Thesenstück. Die Dialektik, die in ihm wirksam ist, ist durch
und durch dramatische Dialektik, die nicht von Tendenzen und
Ideen, sondern von Gestalten und Charakteren ausgeht. Aber
eben in der Art, wie Kleist jetzt seine Menschen und ihre
inneren Gegensätze sieht, prägt sich ein neuer Zug, eine veränderte
Stellung zu der Gesamtheit der Lebensprobleme und
der großen Lebensentscheidungen aus. Wir glauben zu erkennen,
wie die Kantische Lehre bei dieser inneren Wandlung
mitgewirkt hat; – aber freilich hat hierbei ihre eigene Grundform
eine bezeichnende Umgestaltung erfahren. Auf der Grundlage
des Kantischen Pflichtbegriffs erwächst bei Kleist, im Zusammenhang
mit den Antrieben der Zeit und mit seinen eigenen
politischen Wünschen und Forderungen, eine neue konkrete
Form des Allgemeinen: die Allgemeinheit eines neuen nationalen
und eines neuen Staatsgefühls.

So glauben wir zu sehen, wie das, was Kleist mit Kant verbindet
und was ihn von Kant trennt, nicht auf einen einzelnen
Moment seines Lebens beschränkt bleibt, sondern wie dieses
Verhältnis der Anziehung und Abstoßung in allen Lebensphasen,
wenngleich in verschiedener Stärke und Deutlichkeit, wiederkehrt.
Noch einmal tritt hier deutlich hervor, was Kants
Philosophie, nicht als schulmäßiges System, sondern als
unmittelbar lebendige geistige Macht für ihre Zeit bedeutet hat.
Man hat von Kleist gesagt, daß er sich von den »Klassikern«
der deutschen Literatur, von Goethe, Schiller, Herder dadurch
unterscheide, daß diese nicht nur als Künstler, sondern auch als
vorbildliche Typen gewirkt hätten, die uns auf ein gemeinsames
ideales Ziel der Bildung hinweisen. »Kleist gehört gar nicht zu
den Förderern dieser dauernden Renaissance als ein Mann, der
nie den Göttern der Vergangenheit oder der Gegenwart gedient,
der nie eine Erziehungstendenz oder eine Humanitätsidee vertreten
hat.«[10] In der Tat wird man den eigentlichen Maßstab
für Kleist, für sein Wesen und seine Dichtung immer nur seiner
Individualität selbst, nicht der allgemeinen Entwicklung der
deutschen Geistes- und Bildungsgeschichte entnehmen können.
Das Gesetz und die innere Norm seiner Künstlerschaft steht
dieser großen Entwicklungslinie als ein Eigenes und Selbständiges
gegenüber. Auch wenn man versucht hat, das Ganze
von Kleists Dichtung aus dem »metaphysischen« Lebensgefühl,
das in ihm wirksam war, zu begreifen und abzuleiten, so ist
doch das Gefühl, auf das man hier hinzielt, so eigener Art und
gehört so rein und völlig der Sphäre des Künstlers an, daß es
sich sofort zu verdunkeln und zu verwirren scheint, wenn man
versucht, es in die abstrakte Begriffssprache, in die Kategorien
und Termini der systematischen Philosophie zu übersetzen.
Aber gerade weil Kleist in dieser Weise abseits steht, empfindet
man um so stärker die Beziehungen, die nichtsdestoweniger
zwischen ihm und der großen intellektuellen Bewegung der Zeit
bestehen. Für die tiefe Wirkung, die insbesondere die Kantische
Lehre in allen geistigen Lebenskreisen geübt hat, ist gerade
die Kraft, mit der sie auch in das Leben und Schaffen dieses
Einsamen eingegriffen hat, der ihr eher zu widerstreben, als
sie zu suchen schien, ein überzeugender Beweis.



[1] S. Wilh. Herzog, H. v. Kleist 1911, S. 65.


[2] S. Otto Brahm, Heinrich v. Kleist, Berlin, 1885, S. 75 f.


[3] Vgl. die Bemerk. von Reinhold Steig in seiner Ausgabe
der Kleistschen Prosaschriften: Kleists Werke, hg. v. Erich Schmidt,
Bd. IV, 80 u. 249.


[4] Kants Anthropologie, Akad.-Ausg., VII, 323 vgl. R. Steig,
a. a. O. S. 129 u. 260 f.


[5] Kant an Marcus Herz, 4. Februar 1779.


[6] Die nahen Beziehungen, die zwischen dem spekulativen
Grundgedanken des Aufsatzes über das Marionettentheater und der
romantisch-idealistischen Philosophie bestehen, sind in der interessanten
und gehaltvollen Schrift von Hanna Hellmann über
Kleist (H. v. Kleist, Darstellung des Problems, Heidelberg 1911)
eingehend dargelegt worden. Als Vertreter dieser romantischen
Philosophie wird jedoch hier im wesentlichen nur Schelling,
Novalis und Friedrich Schlegel genannt, während Fichte,
auf dessen Wissenschaftslehre doch auch Novalis' und Schlegels
Spekulationen durchweg basieren, fast völlig übergangen wird. Was
den Versuch betrifft, den Grundgedanken des Aufsatzes über das
Marionettentheater als das Symbol zu erweisen, aus dem auch die
Dichtung Kleists durchgängig zu verstehen und zu deuten sei,
und die »drei Stufen vom Schema des Marionettentheaters« im
Amphitryon, in der Penthesilea, im Käthchen und im Prinzen von
Homburg wiederzufinden, so gestehe ich freilich, daß ich von ihm
nicht überzeugt worden bin. Daß Kleist »Metaphysiker« gewesen
ist, wie es nur je ein Dichter war, scheint mir durch Hanna Hellmanns
Darstellung nicht erwiesen: zum mindesten handelt es sich
hier um eine »Metaphysik«, die selbst so rein künstlerischer Art
ist, daß sie sich in die Grundbegriffe und Grundgegensätze der
romantischen Philosophie (wie in den Gegensatz des »Ideellen«
und »Reellen«) nicht ohne Zwang einfügen läßt.


[7] Fichte, Sämtl. Werke hg. von J. H. Fichte, IV, 353.


[8] Vgl. Reinh. Steigs Ausg. der Kleist'schen Prosaschriften;
Werke hg. von Erich Schmidt, IV, S. 163, 180, 182, 210, 265, 276.


[9] Goethe zu Kanzler v. Müller. 29. April 1818.


[10] Eloesser, Kleists Leben, Werke und Briefe (Tempel-Verlag)
S. 272.





VERLAG VON REUTHER & REICHARD IN BERLIN W. 35.

Von den

Philosophischen Vorträgen,

veröffentlicht von der Kantgesellschaft,

sind bis jetzt erschienen:



	Heft
	1/2.
	Das Realitätsproblem von Dr. Max Frischeisen-Köhler, Prof. a. d. Univ. Halle a. S.  Mk. 2.—.



	„
	3.
	Denkmittel der Mathematik im Dienste der exakten Darstellung erkenntniskritischer Probleme von Dr. Fr. Kuntze, Priv.-Doz. a. d. Univ. Berlin.  Mk. 1.—.



	„
	4.
	Einleitung in die Grundfragen der Ästhetik von Ober-Generalarzt Prof. Dr. Berth. von Kern.  Mk. 1.—.



	„
	5.
	Über Platos Ideenlehre von Dr. Paul Natorp, ord. Prof. a. d. Univ. Marburg.  Mk. 1.—.



	„
	6.
	Religion und Kulturwerte von Dr. Jonas Cohn, Prof. a. d. Univ. Freiburg i. Br.  Mk. 1.—.



	„
	7.
	Zur Logik der Geschichtswissenschaft von Dr. Kurt Sternberg.  Mk. 1.20.



	„
	8.
	Über das Eigentümliche des deutschen Geistes von Dr. Hermann Cohen, ord. Prof. a. d. Univ. Marburg. 2. und 3. Auflage.  Mk. —.80.



	„
	9.
	Die religiöse Erfahrung als philosophisches Problem von Dr. Konstantin Österreich, Prof. a. d. Universität Tübingen.  Mk. 1.—.



	„
	10.
	Der Geltungswert der Metaphysik von Dr. Arthur Liebert, stellv. Geschäftsführer d. Kantgesellschaft.  Mk. 1.—.



	„
	11.
	Was heisst Hegelianismus? Von Georg Lasson, Pastor in Berlin.  Mk. —.80.



	„
	12.
	Das Problem der historischen Zeit von Dr. Georg Simmel, Prof. a. d. Univ. Straßburg.  Mk. —.80.



	„
	13.
	Machtverhältnis und Machtmoral von Dr. phil. Alfred Vierkandt, Prof. a. d. Univ. Berlin.  Mk. 1.60.



	„
	14.
	Individualismus, Universalismus, Personalismus von Dr. phil. Ottmar Dittrich, Prof. a. d. Univ. Leipzig.  Mk. 1.—.



	„
	15.
	Wechselseitige Erhellung der Künste von Dr. Oskar Walzel, Geh. Hofrat, Prof. a. d. Technischen Hochschule in Dresden.  Mk. 2.40.



	„
	16.
	Das Verhältnis der Logik zur Mengenlehre von Geh. Medizinal-Rat Prof. Dr. Theodor Ziehen, o. ö. Professor a. d. Universität Halle.  Mk. 2.—.



	„
	17.
	Die Gegenständlichkeit des Kunstwerks von Dr. phil. Emil Utitz, Prof. a. d. Univ. Rostock.  Mk. 2.—.



	„
	18.
	Über den Zufall von D. Dr. Adolf Lasson, weil. Professor an der Universität Berlin. 2. Auflage.  Mk. 2.—.



	„
	19.
	Neubegründung der Ethik aus ihrem Verhältnis zu den besonderen Gemeinschaftswissenschaften von Professor Dr. Albert Görland.  Mk. 2.—.



	„
	20.
	Grundgedanken der personalistischen Philosophie von Dr. William Stern, Professor am Allgemeinen Vorlesungswesen in Hamburg.  Mk. 2.—.



	„
	21.
	Hermann Cohens philosophische Leistung unter dem Gesichtspunkte des Systems von Paul Natorp, Professor an der Universität Marburg.  Mk. 1.40.



	„
	22.
	Heinrich von Kleist und die Kantische Philosophie von Ernst Cassirer, Prof. a. d. Universität Berlin.  Mk. 2.—.




Buchdruckerei von Max Dietrich, Berlin W. 50.



Liste aller vorgenommenen Änderungen:



Die jeweils erste Zeile entspricht dem Original, die zweite Zeile enthält die Korrektur.

	Seite 9:

Denn das tradionelle Schlagwort von dem »Alleszermalmer«
Kant


Denn das traditionelle Schlagwort von dem »Alleszermalmer«
Kant


	Seite 9:

war die fragwürdige
Relativität aller Dinge, war die eisige Skepsis


»war die fragwürdige
Relativität aller Dinge, war die eisige Skepsis


	Seite 9:

Man mag allerfalls, obwohl äußerst ungenau
und irreführend


Man mag allenfalls, obwohl äußerst ungenau
und irreführend


	Seite 10:

mit der gleichen unerschütterlichen Sicherheit behaupet
hatte


mit der gleichen unerschütterlichen Sicherheit behauptet
hatte


	Seite 11:

Wies nicht eben die Grundfrage der Kritik der reinen Vernunft:


Wies nicht eben die Grundfrage der »Kritik
der reinen Vernunft«:


	Seite 12:

Wie aber, wenn sich ein anderes Werk, als
die Kritik der reinen Vernunft namhaft machen ließe


Wie aber, wenn sich ein anderes Werk, als
die »Kritik der reinen Vernunft« namhaft machen ließe


	Seite 18:

nimmst
du zunächst nur dich selbst und deinen eigenen Zustand wahr;


»nimmst
du zunächst nur dich selbst und deinen eigenen Zustand wahr;


	Seite 19:

nun wird dir vollkommen
klar sein


»nun wird dir vollkommen
klar sein


	Seite 22:

aber mich
ekelt vor allem, was Wissen heißt


»aber mich
ekelt vor allem, was Wissen heißt


	Seite 26:

in seiner ganzen Schärfe und
Klarheit von Kleist hingestellt hat


in seiner ganzen Schärfe und
Klarheit vor Kleist hingestellt hat


	Seite 28:

bist du unterworfen,
als allein der Herrschaft der Vernunft


»bist du unterworfen,
als allein der Herrschaft der Vernunft


	Seite 28:

ist das nicht etwas Vortreffliches


»ist das nicht etwas Vortreffliches


	Seite 29:

zwar
nur fragmentarisch und unvollkomemn darstellt


zwar
nur fragmentarisch und unvollkommen darstellt


	Seite 32:

Die traditionelle
Optimismus seiner Jugendphilosophie


Der traditionelle
Optimismus seiner Jugendphilosophie


	Seite 33:

wo ich mich meiner selbst bewußt ward


»wo ich mich meiner selbst bewußt ward


	Seite 36:

»Wo liegt die Verpflichtung
der höchsten göttlichen Weisheit


»Wo liegt die Verpflichtung
der höchsten göttlichen Weisheit«


	Seite 36:

die Wahrheit, im Augenblick
der glaubensvollen Anrufung selbst


»die Wahrheit, im Augenblick
der glaubensvollen Anrufung selbst


	Seite 37:

»Suchet in euch


»Suchet in euch«


	Seite 38:

die Kleist
durch die kantische Philosophie erfahren hat


die Kleist
durch die Kantische Philosophie erfahren hat


	Seite 39:

schien der völlige
Zusammenbruch seiner intellektuellen Welt zu bedeuten


schien den völligen
Zusammenbruch seiner intellektuellen Welt zu bedeuten


	Seite 41:

daß du eine Madonna malst
und daß dein Gefühl dir


»daß du eine Madonna malst
und daß dein Gefühl dir


	Seite 42:

eine
neue Bedeuutng und eine überraschende Konsequenz


eine
neue Bedeutung und eine überraschende Konsequenz


	Seite 45:

beruht also auf den Ausschluß der
Reflexion


beruht also auf dem Ausschluß der
Reflexion


	Seite 46:

d. h. in dem Gliedermann
oder in dem Gott.


d. h. in dem Gliedermann
oder in dem Gott.«


	Seite 53:

»Verstand, Witz und Urteilskraft


»Verstand, Witz und Urteilskraft«


	Seite 53:

und
wie die Talente des Geistes sonst heißen mögen


»und
wie die Talente des Geistes sonst heißen mögen


	Fußnote 4:

Kants AnthropologIe, Akad.-Ausg.


Kants Anthropologie, Akad.-Ausg.


	Fußnote 7:

Sämtl. Werke hg. von J, H. Fichte


Sämtl. Werke hg. von J. H. Fichte


	Werbung:

Neubegründung der Ethik aus ihrem Verhältnis zu den besonderen Gemeinschaftswlssenschaften


Neubegründung der Ethik aus ihrem Verhältnis zu den besonderen Gemeinschaftswissenschaften


	Werbung:

M. 2.—.


Mk. 2.—.


	Werbung:

M. 2.—.


Mk. 2.—.


	Werbung:

M. 1.40.


Mk. 1.40.


	Werbung:

M. 2.—.


Mk. 2.—.













*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK HEINRICH VON KLEIST UND DIE KANTISCHE PHILOSOPHIE ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/1956753446561743376_blatt.png





OEBPS/279958679025565084_31276-cover.png
Heinrich von Kleist und die Kantische
Philosophie

Ernst Cassirer





OEBPS/1956753446561743376_logo.png





