
  
    
      
    
  

The Project Gutenberg eBook of Sermão contra o Filosofismo do Seculo XIX

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Sermão contra o Filosofismo do Seculo XIX


Author: José Agostinho de Macedo



Release date: July 24, 2010 [eBook #33245]


Language: Portuguese


Credits: Produced by Pedro Saborano




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK SERMÃO CONTRA O FILOSOFISMO DO SECULO XIX ***




 



SERMÃO


CONTRA O FILOSOFISMO


DO


SECULO XIX.º,


PRÉGADO


NA


IGREJA DE S. JULIÃO DE LISBOA


NA QUINTA DOMINGA DE QUARESMA DO ANNO DE M. DCCC. XI.


POR


JOSÉ AGOSTINHO DE MACEDO,


Prégador do Principe Regente Nosso Senhor.


 


 


LISBOA,

NA IMPRESSÃO REGIA.

1811.

Com licença.




Vende-se na loja de Desiderio Marques Leão, ao Calhariz, N. 12.




{3}


 



ADVERTENCIA.


 



Não he muito proprio de hum Sermão hum Prologo, mas os
ataques reiterados dos meus gratuitos inimigos me tem obrigado a prevenir o
Publico em qualquer composição minha, ainda que seja de puro divertimento, e he
muito mais indispensavel huma preliminar advertencia em composição tão séria
como he este Sermão, no qual faço triunfar a Religião dos ataques do moderno
Filosofismo. E para compôr este Discurso, seria licito ler alguma coiza! Parece
que sim, e que sem hum profundo conhecimento dos escritos dos Apologistas da
Religião Christã não poderia nem levantar a fiança do presente edificio.
Certos{4} estouvados se atrevêrão a lançar-me em rosto,
que roubava Antonio Vieira para compor meus Sermões. Ora pois abatamos este
importuno Fantasma de Vieira, e rebatamos esta livre calumnia, e dita por quem
nem leo Vieira, e só ouvio dizer que Raynal fallára de hum Sermão deste Jesuita
pelo bom successo de nossas armas contra as de Hollanda. Saibão pois que eu,
que componho hum Sermão como o presente, não necessito de Vieira, que não tem
hum só discurso, onde se ache huma instrucção christã, e que o desprezei com
todo o meu coração depois que li o principio de hum Sermão de Mandato prégado
na Capella Real no anno de 1655, e neste principio estas escandalosas
palavras==Tomo 4. pag. 358. § 379. col. 2. regra 4.: Este cavallo branco he
a sagrada Humanidade de{5} Christo.==Nunca mais o
detestavel Vieira.


Ora como até nos doirados domicilios da crapula, e ociosidade, onde a
libertinagem ousa levantar a voz contra a Religião, torpissimos ignorantes
fallão de Sermões, e dos meus Sermões, saibão estes Gazetaes eruditos, que para
compôr este gravissimo Discurso eu li, e estudei.


  	S. Gregorio Nazianzeno, Orat. cont. Jul.

  	S. Fulgencio, De Fide ad Pet.

  	S. Cyrillo, Cath. cont. Juli.

  	O Cardeal Gerdil, Impug. do Emilio. 

    O mesmo, Introducção ao estudo da Religião.

  	Mazoti, Discursos contra a cred., T. 2.

  	Vascelchi, Provas do Christ.

  	Roberti sobre a leitura dos Liv. de Methafysica.{6} 

    O mesmo, Impugnação do Livro La Predication.




Não posso ser mais ingenuo: estas são as fontes: o Discurso he meu, as provas
dos santissimos, e doctissimos Mestres do Christianismo.{7}


SERMÃO 

CONTRA O FILOSOFISMO 

DO SECULO XIX.





  In malevolam animam non intraibit Sapientia.


  Sap. Cap. I.








 



Não ha, nem póde haver coiza mais aborrecivel, e mais detestavel aos olhos
da boa razão, que a entonada soberba de hum malevolo ignorante. O homem sisudo
não póde olhar sem indignação para essa interminavel cohorte dos que neste
seculo se dizem livres pensadores, quando contempla o soberbo, e ultrajante
gesto, ou amargo surrizo com que elles{8} olhão para o
homem de bem, que fiel a seus principios, e consequente em sua crença, e
conducta, respeita sua Religião, e a reconhece divina em sua fonte, e sua
origem. Deste rizo, e deste soberbissimo signal de huma ultrajante compaixão,
quantas vezes tenho eu sido testemunha, e tambem objecto no meio desta Capital!
Eu julgava que apenas aconteceria isto no meio das praças da nova, e mais
prostituida Babylonia, mas eu o vi realizado tambem em Lisboa. Se o medo, e o
terror de hum justo castigo continha, e exteriormente refreava estes estólidos
motejadores no centro de hum Governo Catholico, e vigilante, elles deixárão
cahir de todo a máscara, e mostrárão sem pejo a impudentissima face em quanto
sentimos o ferreo jugo do cáos revolucionario, que nos invadio, e tyrannizou
por nove continuos mezes. Então, então esses malevolos academicos do segredo, e
das visagens, imaginando, vertiginosos e illusos, que havião levantado, e
firmado{9} o estandarte de sua nem realizada, nem
possivel liberdade, insultárão os verdadeiros fieis, e os taxárão de fraqueza,
e pusillanimidade, e os titulos menos affrontosos que lhes davão, erão os de
fanáticos, crédulos, e supersticiosos. E quem serião estes miseraveis
entusiastas? Por ventura alguns Celsos, Jamblicos, ou Profirios doctos, e
profundos Filosofos successores em Athenas, e Alexandria daquelles famosissimos
oraculos do Epicurcismo, e Platonismo? Algum daquelles que apoiados com a
incredulidade, e poder de hum Imperante como Julianno pertenderão com seus
escriptos, e doctrina solapar os alicerces do nascente Christianismo? Seria
honrar, e desvanecer excessivamenre estes átomos de sabedoria, se eu os
comparasse a tão formidaveis, e terriveis talentos da antiguidade. São
verdadeiramente huns átomos, e perdidos no espaço immenso dos malévolos; huns
obscuros adeptos do Illuminismo cobertos agora de hum ridiculo{10} eterno com os contrarios effeitos daquellas a que elles
chamavão profundas theorias de moral, e de politica: esmagados agora debaixo do
pezo das vergonhosas derrotas do monstro em que confiavão, e que por certo
ignora sua existencia, e do qual não podião, como a experiencia lhes diz,
esperar mais que opprobrios, ferros, escravidão, e morte. Huns famintos, mas
vaidosos mendigos, que esperavão entrar na divisão da preza dos sanguinarios
Tigres, cuja avidade, e cobiça insaciavel até se rouba a si mesma para se
saborear no roubo, e não haver intervallo neste seu natural exercicio: huns
ociosos perennes, que nesses asilos da embriaguez se asoalhão a si mesmos por
fortissimos espiritos, e não deixão a bocas alheias a trombeta de sua fama, e
do renome de seus relevantes, e sublimissimos engenhos, homens finalmente, que
sem mais estudo, sem mais Universidade, sem mais applicação, sem mais livros
que o Monitor, sem mais academias{11} que as
conferencias das trévas nos subterraneos da crápula, e das enigmaticas, e
symbolicas ferramentas, ousão clamar, que nós os verdadeiros fieis,
acreditando, e respeitando nossos santos, e adoraveis dogmas, não fazemos de
nossa natural razão aquelle uso que podiamos, e que deviamos fazer. Que
dando-nos a Natureza olhos para ver, desgraçada, e voluntariamente nos fazemos
cégos; e que querendo ser humildes, e obsequiosos crentes, nos tornamos
pessimos raciocinadores, que a nossa crença faz resvalar a dignidade do ente
pensador para a classe do bruto, que deshonra a humanidade, sepulta, ou estraga
o mais precioso talento que nos déra o Creador, que vergonhosamente nos
classificamos abaixo dos animaes rudes, acima de cuja esféra estavamos
constituidos pelas faculdades intellectuaes. Eis-aqui o que eu mesmo escutei, o
que eu mesmo soffri; e ouvindo discorrer tanto a estes livres pensadores, nunca
pude arrancar de{12} suas eloquentissimas linguas a
causa, e o motivo desta tão filosofica accusação. Mas estas idéas ôccas
expostas em sesquipedais expressões, que parecem destiladas pelo vagaroso, e
enfatico intervallo que ha entre huma, e outra, e apoiadas com os estrondosos
nomes de Raynal, Voltaire, e Helvecio, e proferidas diante da juventude
inconsiderada, ociosa, e irreflexiva, obrigão a se formar de nós aquelle
conceito, que se forma de hum rebanho de animaes brutos, e estupidos que se
despenhão, e precipitão cégos por aquelles combros por onde vêm arrojar-se o
primeiro, ou por onde os chama o silvo de hum pastor, ou a sombra de huma vara.
Aquelles que assim nos tratão, e insultão são acclamados, e tidos em conta de
espiritos pensadores, amigos do bom siso, e defensores da verdade, e até
redemptores da oppressa razão, que sabem magistralmente purgar-se a si, e aos
outros de preoccupações defendendo-os dos ataques da ignorancia,{13} do fanatismo, e infantil credulidade.


Não sei, Senhores, se podereis ter ouvido em paz, e sem se vos desprender o
fogo da ira, e da indignação, coizas tão vis, e tão affrontosas; mas socegai,
que talvez seja este o dia do triunfo mais illustre da nossa Fé contra o
Filosofismo do Seculo XIX. Eu vos amo, prezo, e respeito tanto como a verdade,
e discorrerei de maneira que empenhe todas as forças da razão, e da eloquencia,
e farei que tão escandalosas vilanias se não digão mais, ou se não digão
impunemente aos verdadeiros fieis. Mas porque caminho dirigirei eu os passos do
entendimento a esta baliza? Os apologistas da Religião nada tem até agora
omittido: são conhecidos seus escriptos. Holland, e Valceschi respondêrão a
Mirabaud, Bergier a Freret, Abbadie, e Hautevile a Wolaston. A Celso respondeo
Origenes, a Juliano S. Cyrillo, a Profirio o maior de todos os Oradores,
Nazianzeno: eu responderei{14} a todos. Os modernos
Incredulos não são mais que serviz, e miseraveis éccos destes antigos sofistas:
e crêde que tem mais pezo, e força hum fragmento de Profirio, ou de Celso, que
toda a supposta, formidavel artilharia encyclopedista: e hum Occelo, e hum
Timeo mais que o confusissimo systema da Natureza. Estando pois todas as
varedas batidas, e todos os meios empregados, eu não posso dizer-vos que
seguirei hum caminho novo, seguirei o mais plano, obvio, e descoberto, e que
possa ser pizado até pelos entendimentos menos agudos, e penetrantes sem o afan
de profundas especulações. Eu confrontarei o uso ou emprego da razão natural,
que fazem os verdadeiros fieis com o uso, e emprego, que da mesma razão fazem
os incredulos. Constituirei de huma parte estes estrondosissimos panegyristas,
e redemptores da razão, que segundo elles dizem, e assoalhão, lhes serve para
ver, e conhecer todas as coizas sem{15} ter necessidade
da Fé, e que desprezão, ou regeitão magistralmente tudo o que ou não
comprehendem, ou não vêm com a mesma razão. D'outra parte constituirei os
verdadeiros crentes os mais rendidos, e sugeitos ás suas decisões, e mais
apartados do espirito de duvida: e comparando, ou confrontando hum com outro
partido, fazendo entrar em fechado campo os humildes, e simplices crentes com
os soberbissimos e eruditissimos Sofistas como víra o vale de Therebintho de
huma parte hum Gigante, e d'outra parte num joven pastor, farei ver, e conhecer
victoriosamente a qual dos dois convenha o brazão e o timbre de fazer uso, e o
melhor uso das faculdades intellectuaes, qual dos dois honre, ou qual avilte a
razão, e a humanidade, e qual dos dois mereça a compaixão como enganado, e
obtuso, qual seja digno de louvor como atilado, e consequente.


Conheço, Senhores, que a vantagem está da nossa parte, e que se tornará{16} evidentissima com o meu Discurso, e tambem conheço que
assim como os mysteriosos das vizagens, e dos signaes da esquadria se obstinão
em planos de profunda tactica e politica sublime para igualizar,
republicanizar, domocratizar, e fraternizar o Mundo depois que elles mesmos, e
não outros, o encadeárão aos pés do monstruoso despotismo de hum obscuro
aventureiro, sem que se envergonhem nem do mesmo ridiculo de que estão
cobertos; tambem para se vingarem da verdade que lhes dér nos olhos, se
obstinarão ainda mais na impostura, e no engano. Se algum destes miseraveis
existe no meio deste immenso auditorio, e se tem trazido para aqui o compasso
para medir o que não entende, esperando escutar as frazes do neologismo de seus
ridiculos periodicos, eu lhe peço, que se digne hum pouco de desfranzir as
arqueadas filosoficas sobrancelhas, e ouvir por hum instante hum Christão
desapaixonadamente, e desenganar-se-ha,{17} que só no
seio do Christianismo, e no regaço da Fé se acha o Orador sublime, o Filosofo
profundo, e o homem da razão, e da verdade.


 


DISCURSO.



Dizem pois os mysteriosos censores, e não tem jámais deixado de o repetir o
mais insignificante folheto da escola tenebrosa, que nós os Christãos nem
fazemos, nem queremos fazer uso de nossa razão natural; que quando se trata dos
mysterios da Religião, accreditamos, e emudecemos; que não damos conta aos
outros homens dos motivos da nossa fé; que conservamos como encadeadas as
faculdades racionaes, e intellectuaes sem entrarmos no conhecimento analytico
destes mesmos motivos. Tal he a primeira calumnia, que envolta em
rebombantes{18} periodos, sahio do famoso Club de
Holbac, e havia de muitos annos antes apparecido no impio Livro O Militar
Filosofo; tal he o primeiro improperio que vem na vanguarda dos
impugnadores, e refutadores analyticos da verdade da Religião Christã. Tal he o
principio puerilmente rebatido até ao enjôo, em tantos livros de identica
substancia, de identica doctrina, e até de titulos identicos, e que já desafião
a irrisão do homem sisudo, vendo que aquellas cégas, e tenebrosas Toupeiras não
sabem mais que hum caminho subterraneo; Systema da Natureza;
Filosofia da Natureza; A Natureza; Religião da Natureza;
Codigo da Natureza; Moral da Natureza. Tal he o grande achado com
que se esmaltão os noventa e nove volumes do palavrosissimo Sofista de Fresney.
A estes malevolos oraculos, em que não cabe a sabedoria, eu poderia já dizer as
mesmas palavras que o Martyr Luciano disse em Antiochia ao soberbo{19} Proconsul: Sabe, que nós os Christãos não nos dirigimos,
e levamos como tu julgas por huma indisputada, e paternal tradição como fazem
os teus Filosofos. Deos he o Auctor da nossa crença, e Deos nos falla de Deos.
(Euseb. Hist. Eccl. Liv. 9. c. 6.) Isto poderia fazer emudecer os monstros, mas
comecemos de mais longe.


Sabei, ou não o affecteis ignorar, que os primeiros annunciadores do
Evangelho, tiverão á frente dentro em Jerusalem os mesmos Hebreos incredulos, e
pertinacissimos, e que a estes mesmos Hebreos se disse, e se provou, que o
alimento da nova crença em o Christianismo era muito racionavel. Sabei, ou não
o affecteis ignorar, que o mesmo Apostolo, que havia sido perseguidor, fallara
ao Areopago de Athenas, e aos Filosofos de Roma, e que dissera, que o obsequio,
que nosso entendimenio fazia á Fé, era muito racionavel. Por ventura o Areopago
de Athenas, celebradissimo por sua sabedoria, e prudencia, e as{20} Academias da douta Grecia, e soberbissima Roma erão
ajuntamentos de gente escolhida, ou capaz de se deixar embair de admiração pela
doctrina de Paulo, e de abraçar sem escrupuloso exame, e sem huma muito
filosofica discussão os elevadissimos mysterios, que elle lhe propunha? Que
injustiça he esta dos fataes encyclopedistas, e seus adeptos, cujas
ramificações se estendem tanto pelos domicilios da crápula, e politica desta
Capital! Porque alguns humildes idiotas, e medrosos dos astutos, e capciosos
sofismas emudecem aos altisonantes nomes de Pitaval, e Raynal, ou dizem
simplesmente que accreditão, fazer commum a todos, e até a mim, esta linguagem,
constituindo de seu plenissimo poder ao som de altas punhadas nas marmoreas
bancas huma enorme distancia, e huma irreconciliavel inimizade entre o
discorrer, e o accreditar! E se eu vos fizer ver, oh malevolos, e incapazes da
luz da verdadeira Filosofia, que nenhum dos Filosofos{21} antigos, e modernos fez tanto uso da natural razão em
seus principios, e opiniões, quanto faz em sua Religião hum verdadeiro crente?
E se pelo contrario eu vos mostrar com evidencia que não existe hum individuo,
que menos empregue a razão, ou que a empregue mais despropositadamente que hum
incredulo do estupido rebanho dos fortes pensadores? Eu já poderia cortar de
hum golpe a grande questão, constituindo-vos diante dos olhos a pueril
differença dos innovadores em materias puramente Filosoficas, e perguntar-vos
se he mais chegado á razão o systema de Taliamed, ou o de Delisle sobre a
formacão do Universo, e producção das creaturas, se a cosmogonia de Moisés? Se
he mais conforme aos dictames da razão natural o systema de Buffon, que
pertende, que huma pancada dada por hum Cometa no corpo do Sol, das lascas que
saltárão se fizerão todos os globos que em torno delle girão com tão
compassados, e{22} Regulares movimentos, se a creação
do mesmo Sol, e dos astros pela voz de hum Deos Omnipotente como nos declara
Moysés? Mas deixemos por agora esta confrontação de objectos particulares para
procedermos com methodo em materia de tanto momento, e consequencia; e
conheceremos quaes sejão os cégos, e os inconsequentes.


Eu me persuado que estes zelosissimos Apostolos da razão não são tão
encarniçados inimigos da crença Christã, que em odio da mesma crença queirão
abolir, e exterminar de todo a mesma fé humana; nem se poderia entrar em
argumento com estes filosofantes, se negassem este primeiro, e evidente
principio: e tambem me persuado, que se não póde imaginar num homem nem mais
irracionavel, nem mais infeliz do que aquelle, que vivesse com o firme
presuposto de não dar jámais credito a outro homem, que falle, ou escreva,
salvo se sua escritura, e suas palavras não forem immediatamente apoiadas com o
actual,{23} e perenne testemunho dos sentidos. E se he
bom uso, segundo lhes oiço dizer, aquelle que se faz da razão humana
accreditando os homens que fallão, ou escrevem, julgo, que não dirão, que he
mao uso aquelle, que se faz da razão accreditando a Deos. Eu creio, que este
será chamado por elles mesmos o uso mais perfeito, mais excellente que se possa
fazer da faculdade racional, pois vêm, que assim discorrêrão, e praticárão não
os idiotas, e simplices crentes, mas hum Newton, hum Locke, e hum Pascal. Sim,
dizem os mysteriosos, ou ridiculos iniciados, se esse Deos existe, e, se acaso
existindo, esse Deos fallou... Não se dêm tanta pressa, Senhores, eu sei que
até esses limites chega toda a sua subterranea, tenebrosa, e escondida
illuminação. Trataremos ainda destes dois grandes objectos, por agora bastará
ver, que se os pensadores fortes acreditão mais os homens que Deos, e se nós
acreditamos mais Deos, que os homens, temos{24} da
nossa parte huma incomparavel vantagem, e igual áquella que tem hum homem de
bom siso sobre hum varrido mentecapto. Creio, que esta duvida dos mysterioros
umbriferos sobre a demonstrada existencia de Deos, he huma especie de
espantalho, que me tem querido pôr, pois o mais superlativo Veneravel, e o do
mais empinado cabeço do Libano, sabe muito bem, que hum verdadeiro Atheismo
depois de se haver sofisticado tanto, ao menos para o estabelecer como
provavel, em os dois confusos volumes do inintelligivel Systema da Natureza,
segundo a confissão até do mesmo Vanini, e Spinosa, he hum verdadeiro delirio.
He justo, que os Senhores politicos tenebrosos procedão, e argumentem de boa
fé, e que não sáião de suas trincheiras, que são as do Deismo, e não as do
Atheismo, e presuposta a verdade que elles absolutamente se não atrevem a
negar, que existe hum Deos, cujas provas a priori até agora não
tentadas, eu produzirei{25} bem depressa em hum Tratado
particular, para consolação da razão humana; eu me não devo obrigar agora a
outra demonstração mais, que á demonstração de ter fallado aos homens. E
quantas vezes, e de quantas maneiras tem elle fallado destes dogmas, que nós
accreditamos, e desta Religião, que sós professamos? Por que meios tão
maravilhosos, tão estupendos não tem elle annunciado aos mortaes seus profundos
mysterios, as Leis, e os Decretos de sua immortal vontade? Fallou primeiro
muitos seculos antes pela lingua, e pela penna de alguns homens, que tão
exactamente annunciárão, e descrevêrão os futuros acontecimentos desta
Religião, e do seu Auctor, bem como os mais imparciaes, e fieis Historiografos
descrevem os factos presentes, ou á pouco acontecidos debaixo de seus mesmos
olhos: e estes futuros acontecimentos pontualmente verificados, além de seres
contingentes, erão destituidos, (conforme a capacidade do entendimento{26} humano) de toda a apparencia, e probabilidade de se
verificarem: oppostos a todos os raciocinios, a todas as conjecturas humanas, a
todo o systema dos tempos em que se escrevêrão; e além disto repugnantes entre
si, como são repugnantes, e apparecem contradictorios em huma mesma personagem,
em hum mesmo culto; pobreza, e grandeza; exaltação, e ignominia; throno, e
patibulo; desterros, e conquistas; estragos, e multiplicação; perseguições, e
victorias. Fallou em segundo lugar, pela boca de seu mesmo Filho, pondo por
elle fim evidentissimamente á primeira alliança, e juntamente ao Altar, ao
Sacerdocio, e ao Principado de huma lei figurativa, e só permanente antes da
realidade: e dando principio nelle, e por elle á nova alliança, conductora de
verdadeiras bençãos a todas as Nações, conforme os clarissimos vaticinios de
todos os Profetas. Fallou com á voz de huma grande parte do Mundo, que passou
rapidissimamente{27} do culto idólatra, que era a
Religião dominante, e quasi universal á crença Christã; dos encantadores
deleites á temperança Evangelica; das soberbas riquezas á desprezivel pobreza;
do ambicioso commando á humilde sugeição, bastando doze homens simplices, e
ignorados para fazerem esta moral revolução por toda a parte do immenso Imperio
Romano. Fallou com a voz de huma grande multidão de homens literatos do
Gentilismo, que conhecendo, sentindo, e admirando a santidade desta Religião, e
a sublimidade destas doctrinas, julgárão huma rematada loucura sua antiga
sapiencia, e se tornárão como hum Justino, de Filosofos Pagãos em Theologos, e
Mestres do Christianismo. Fallou finalmente com o sangue de hum numero
portentoso de Martyres, cuja constancia acompanhada sempre de hum silencioso, e
pacifico soffrimento excede todas as forças da humana natureza, nem cabe nos
confins da humana Filosofia.{28}


Agora eu vos pergunto, ó espiritos incredulos, ó mysteriosos pensadores,
grandes columnas dos Liceos centraes, e dos Printaneos universaes, ó eruditos
profundos em Monitor, e mais nada; ó estupidos sequazes do Filosofismo
Wandalico, e revolucionario, quem vos tem fallado, quem vos tem feito pensar, e
crêr cousas contrarias aos principios, e dictames desta minha fé, na qual se
observa, e se escuta manifestamente a palavra de hum Deos, que fallou aos
homens? Nós somos iguaes nisto só: Eu creio, vós accreditais. Porém nós
somos differentes nos motivos, nos auctores, nos testemunhos, eu, da minha
crença, vós da vossa incredulidade, e futilissimas duvidas. Dizei-me pois, quem
sejão aquelles que vos tem fallado de viva voz, ou por escripura? Ah! vós vos
correis, e envergonhais de os nomear! Tambem eu me envergonho, e corro de
proferir seu nome, para que não julgue, ou se não persuada algum idiota dos
doirados crapulosos{29} domicilios de Lisboa, que eu me
digne de instituir huma confrontação entre os vossos mestres de Fé, e os meus.
Seria fazer o mais injurioso parallelo nomear Freret, Boulanger, Diderot, e
d'Alembert, e depois os mais sublimes Profetas, e os Santos, e doutissimos
Mestres do Christianismo, ainda no seu berço, como hum Origenes, hum Athanazio,
hum Tertuliano, e hum sublimissimo Nazianzeno. Direi sómente em geral, que
estes Coriféos, Enciclopedistas, e Oraculos do Filosofismo são crentes de
propria invenção, e mestres de proprio moto, trepados em pestilenciaes
cadeiras, mestres sempre fluctuantes, sempre incertos, sempre discordantes
entre si, sempre contradictorios comsigo mesmo como hum Jaques, que em huma
pagina exalta o Evangelho como huma producão divina, e logo n'outra pagina o
deprime como num parto da simplicidade, e do Fanatismo: mestres, que se da sua
crença ou de seus sofismaticos{30} escritos dependesse
o mais pequeno, e o mais insignificante negocio domestico de seus discipulos,
ou alguma de suas terrenas vantagens, ou fico que a todos os de sua escola
pareceria summa imprudencia fazer-se incredulos sobre a sua honrada, e
scientifica palavra.


Mas não he este o lugar para esta discussão, he tempo sim de confrontar uso
de razão com uso de razão, o uso que eu faço com o uso que vós fazeis, ou vos
considerei como discipulos, ou vos assoalheis como irmãos terriveis, e
veneraveis: e se esta disputa terminar em desvantagem vossa, sereis obrigados a
confessar racionavel a minha fé, depois que tantas vezes a tendes escarnecido,
e me tendes provocado, e até reprehendido como rebelde ao bom sizo, como
desprovido de razão, e até ingrato á humanidade. E porque? Oição este porque os
Povos mais selvagens, e incultos da terra, e digão senão he nova até entre
elles{31} tanta extravagancia, e tanta brutalidade!
Porque a despeito de hum arbitrario fabricador de systemas, de hum arguto, e
sagaz filosofante, de hum fantastico pensador, tenho dado credito, e o dou ao
Supremo Ser, á Suprema, e primeira verdade, que fallou em todos os Seculos, que
fallou em todas as lingoas, que fallou em sua propria pessoa, ensinando-nos por
si mesmo dogmas unidos, e ligados entre si com hum laço maravilhoso, e, se nem
todos são accessiveis ao entendimento humano, são todos conformes aos dictames
da recta, e natural razão.


O que acabo de dizer, que a minha fé, e a minha crença tem alguns artigos
que parecem inacessiveis ao entendimento, humano desabafa alguma cousa meus
implacaveis accusadores da consternação, e aperto em que os lançou a primeira
parte da indicada confrontação: porque, se he verdade, dizem elles, como eu
confesso, que a Religião tem alguns dogmas{32} não
perceptiveis ao entendimento humano, eis-aqui porque eu Christão, a respeito
dos mysterios da Fé, sou obrigado a renunciar o lume da razão natural: em
quanto nós... Em quanto vós, oh! Pitavais, oh! Rainais! sois obrigados a
renunciar o lume da razão natural a respeito dos mysterios da Natureza. Esta
minha resposta assim vibrada, talvez seja pouco sucosa, e muito restricta, he
preciso que eu a exponha com mais perspicuidade, e extensão.


Assim como he hum indispensavel dever do homem pensar segundo a razão
natural, tambem he hum dever indispensavel do mesmo homem conhecer os confins,
ou as balizas que a Natureza constituio a esta razão; e ainda que exacta, e
precisamente se não possão determinar quaes sejão estas balizas, conhece-se com
tudo que existem muito á quem das cousas invesiveis, e imateriaes. E que conta
se dá a si mesma esta tão orgulhosa razão das cousas corporeas{33} hum pouco superiores, ou distantes dos nossos sentidos?
Que conta se dá daquellas mesmas cousas que temos entre as mãos, e que com o
olho armado de lentes subtilissimas examinamos todos os dias? Que razão nós
damos do movimento de hum insecto, da sobida de huma lavareda, da tendencia de
huma pedra para o centro da gravidade, da respiração de hum animal, do fenomeno
regular do fluxo, e do refluxo, da causa immediata do magnetismo, dos
espantosos effeitos da electricidade, das fases da lua, da marcha excentrica, e
irregular de hum Cometa, do movimento de hum Planeta, da sua acceleração na
razão inversa do quadrado da distancia ao centro da revolução? E quem seria tão
desasisado que em lugar de confessar limitada a sua razão, negasse
pertinazmente a existencia destes objectos porque os não comprehende? Que
conceito formariamos daquelle profundo pensador, que porque os não
entendia{34} os julgasse, e reputasse a todos outras
tantas imaginações sem fundamento, ou outras tantas illusões da fantazia, e dos
sentidos? Não se dirá de hum menino, que tocasse apenas o septimo anno de sua
idade, que não usa da sua razão, e que injuria a Natureza que lha communicou,
porque senão levanta com o entendimento a especular os mysterios, e a resolver
os problemas da mais recondita Filosofia? Dir-se-ha com verdade, que
considerando a molleza de suas fibras, e a immaturidade de seus orgãos, estes
pensamentos altos, e estas profundas especulações não são ainda para elle, e
que muito faz, attendida a sua idade, se se adianta hum pouco em o material
conhecimento das letras, e em huma superficial combinação das syllabas. E se
este menino por não poder penetrar, e conceber sciencias maiores que estes seus
primeiros rudimentos da leitura, negasse que existião mais sciencias, e mais
reconditos conhecimentos{35} das causas, e dos
effeitos, todos se ririão, e lhe não darião o nome de louco em attenção á sua
muito tenra, e delicada idade. Direis que eu discorro com clareza, mas he
porque se trata de huma razão tenra, e noviça, mas que o argumento não tem
força onde se trata de huma razão perfeita, e chegada á sua devida maturidade.
Seja embora a razão madura, e perfeita, dizei-me póde ella acaso transgredir
seus naturaes limites? Póde acaso deixar de ser razão anuviada do sentido
material, e céga para todos os objectos que não forem corporeos? E não são
próvas desta verdade alguns incredulos escarnecido por vós mesmos, por terem a
affirmado como Mirabaud, que nada mais existe em o Universo, que corpo, e
materia: ou por haverem affirmado que esta materia he Deos, que esta materia he
a Providencia, que esta materia he aquella immaterial substancia, Arbitro
supremo, e separado da Natureza, que eu, simples, temo,{35} e adoro como hum ser infinito, de ordem superior, e todo
espiritual? Lembrai-vos, que he identico o vosso caso, e o do tenro menino, que
porque não tem entendimento capaz de formar idéas mais sublimes, cuida que toda
a sciencia humana consista em saber contar hum pouco melhor, e em combinar com
mais facilidade algumas syllabas materiaes.


Torno outra vez ao campo com as empunhadas armas do parallelo, e vos peço,
que me digais se acaso seja honrar a humanidade, ou pizalla, e desprezalla
furiosamente depois de ter com mil provas conhecido a limitada capacidade da
razão, até no conhecimento, e analyse das cousas sensiveis, que são de sua
immediata jurisdicção, atrribuir-lhe tanto dominio, e dar-lhe huma vista tão
aguda, e penetrante, que nem das cousas invesiveis, nem da Natureza Divina, nem
das Divinas operações, se não deva acreditar, nem mais, nem menos, senão
aquillo que a mesma{37} razão póde comprehender, e isto
com tanta segurança ensinado pelos Veneraveis aos adeptos dos primeiros gráos,
ou dos primeiros momos, ou visagens, que quem pensar d'outra maneira se deva
logo constituir á carga cerrada na classe dos brutos animaes, desprovidos de
razão, e de conhecimento. E he isto conhecer, como he de obrigacão de todo o
mortal raciocinante, os limites do entendimento humano, e do humano discurso?
Em que direis vós que estes Veneraveis, ridiculamente mitrados, annunciando
enfaticos o ramo d'Acacia, e que a carne deixa os ossos, se distinguem de hum
insensato, que com azas postiças presuma levantar o vôo, e girar em torno das
orbitas dos Planetas?


Porém os crentes não fechão voluntariamente os olhos da razão? Não se
immergem voluntariamente nas trévas da Fé? Vós aqui dissimulais com vossa
costumada perfidia, e malicia ter visto a clara luz que eu vos mostrei{38} na manifesta palavra de Deos, a cujo clarão
inextinguivel nós caminhâmos, e confundis com hum de vossos ordinarios sofismas
as trévas do entendimento com as trévas da razão: mas eu vos farei bem depressa
conhecer quaes sejão, e a quem pertenção as primeiras, quaes sejão, e a quem
pertenção as segundas. Trévas de entendimento são aquellas de que se vê rodeado
nosso espirito, quando, por mais que investigue, e procure descortinar certos
arcanos da Religião, não chega a conhecer, nem o seu modo, nem o seu fim, nem a
sua causa: eis aqui aquelle abysmo insondavel á vista do qual bradava o
Apostolo--oh altitudo! Mas isto são trévas necessarias a que podemos
chamar sagradas sombras, em quanto se derivão, e se derramão da
incomprehensivel Natureza do Ser Divino, e das Divinas operações, e por isto
são trévas universaes para todos os entendimentos creados, são trévas para mim,
e para os profundos pensadores;{39} são sombras minhas,
e sombras vossas por mais que vos chameis illuminados, nem são mais dos
Egypcios, que dos Hebreos, nem mais dos Gregos, que dos Romanos, nem mais dos
incredulos, que dos infieis, ou dos idolatras. Porém quando, ou por hum
estranho orgulho não se queirão nem conhecer, nem confessar estas trévas, ou
conhecendo-as, e confessando-as se fechão os olhos á luz da divina palavra, que
torna firme a nossa fé no meio destas mesmas sombras, então as trévas que erão
só do entendimento passão para a razão, e se tornão trevas voluntarias, e por
isso trevas culpaveis, trevas deshonrosas, trevas de homem, que por ser
pertinacissimo, renuncia os dictames da recta razão, e desce, e se faz
semelhante aos mesmos brutos.


Eu me magôo, e penalizo, oh espiritos incredulos, devendo dizer-vos que esta
tão tenebrosa, e aviltada razão, he pontualmente a vossa,{40} a tanto mais me penalizo quando mais conheço que vós
quereis ser homens pensadores fóra do uso commum, e da vulgar esfera. Mas
talvez que vos lembre alguma resposta, que vos livre ao menos em parte desta
vergonhosa infamia. Pensai, estudai, meditai, consultai os vossos mais
meditabundos Veneraveis, lê-de, e relê-de vossos amados livros, o vosso Tindal,
o vosso Collins, o vosso Bolimbrocke, o vosso prezadissimo Oraculo de Fresney,
vê-de se nesse erario de paralogismos podeis achar algum argumento, alguma
palavra que vos possa destruir o vergonhoso labéo de serdes em materias de Fé
homens desprovidos de razão. Eu mesmo, não posso encontrar, por mais que
subtilize, huma só vereda por onde vos possaes escapar. Vós me concedesteis já,
não o podeis negar, que existe Deos, vós tambem me deveis conceder que elle
haja revelado aos homens o culto com que quiz ser adorado pelos mesmos homens,
que{41} o revelou, e manifestou de huma maneira
descoberra, e sensivel, milagrosa em cada huma de suas circumstancias que este
culto, para ser digno delle, devia conter verdades superiores á esfera do
humano entendimento, e que de outro lado este humano entendimento he tão pouco
penetrante, que não póde presumir sem loucura que conhece, e entende todas as
verdades fysicas, e naturaes. E porque estes Dogmas da Fé se envolvem em
magestosas sombras, e sagrada obscuridade, vós recusaes acredita-los sem que se
vos torne evidente sua possibilidade, ordem, e economia; e nós os fieis que os
acreditâmos sem tão filosoficas delicadezas somos tratados por vós,
profundissimos pensadores, e accreditadores das verdades, do Monitor, de
estupidos inimigos do bom siso, e de pessimos raciocinantes.


Nós, continuão os Veneraveis a clamar, não dizemos que vós sois pessimos
racionantes, dizemos sómente que conservaes em estupido ocio{42} a razão, e o discurso. Isto he huma retirada que eu não
podia esperar, mas esta mesma retirada não os salva de serem seguidos, e
feridos com as armas da razão. Dizem pois, que eu por ser crente, sou
constrangido a conservar em ocio vituperoso o discurso humano, sepultando o
maior talento, ou dom da Natureza, que he o lume da razão. Grande Deos! E era
de esperar isto de homens que tem olhos para ver, e razão para discorrer! E era
de esperar huma semelhante impostura? Entrai oh incredulos, em alguma daquellas
respeitavel Bibliothecas conservadoras, e depositarias da sapiencia Christã, e
alongai a vista para o assombroso, e surprendente número daquelles volumes
cheios de amplissimas provas da verdade da Religião Evangelica, e para que não
digaes que constituo ante vossos olhos alguma Legenda crédula, algum Mistico a
que chamais Visionario, lê-de unicamente Grocio, e Locke ambos defensores,{43} ambos demonstradores da verdade do Christianismo, e de
seus augustos Dogmas. Aqui achareis demonstrações luminosissimas, e levadas até
a evidencia; os quaes os mais pertinazes das vossas nocturnas, e tenebrosas
escolas não se atrevêrão ainda a responder, e os mais atrevidos não tiverão
ainda outra resposta que dar mais do que vilipendios, e motejos plebeos: e
quando tem querido dar resposta, como serios argumentantes, não tem feito mais
que oppôr ás provas daquelles dois profundos Filosofos, fabulosas relações,
Padres suppostos, Escrituras falsificadas, Authores suspeitos, e
desacreditados, e se vós chamais ás provas do Christianismo fructos do ocio
Christão, que chamarei eu a taes objecções, fructos da vossa pensadora
incredulidade? A respeito pois da Essencia Divina, da sua immensidade, da sua
immutabilidade, da sua eternidade, que tem imaginado de grande, e que
descobrimento tem feito os vossos profundos{44}
pensadores, e os maiores oraculos do maior Oriente, para que se não creia em
nossos pensadores Christãos? Tudo quanto disserão sobre a Natureza Divina os
Socrates, os Platões, os Democritos, os Zenos, e outros Mestres pelo muito uso
que fizerão da razão natural dignos de fama, e de memoria, he apenas hum
balbuciamento de tenros meninos a respeito do que ensina o menos profundo dos
Theologos Christãos, e o mais superficial, e insignificante dos nossos livros.
A causa de tão grande differença entre uso de razão, e uso de razão, se vos
dignaes escutalla o mesmo Evangelho a está declarando. De differente maneira
edifica aquelle que escolhe para o edificio hum terreno compacto, e pedregoso,
do que edifica aquelle, que escolhe hum terreno movediço, e solto; o primeiro
não tem medo de levantar alto da terra o edificio que constroe, em quanto o
segundo, attendida a natureza do terreno, se vê obrigado a conservar{45} muito baixo o edificio, nem põe huma pedra sobre outra
pedra sem receio de que crescendo o pezo cahia tudo confuso, e despedaçado
sobre o infiel terreno. De similhante maneira acontece a hum entendimento, que
tem fundamentado suas decisões sobre o firmissimo alicerce da sua Fé. Sobre
estas bases se póde levantar com a razão, até ao solio do Immortal, para
investigar a Essencia Divina, e as Divinas perfeições sem erro, e conhecer sem
perigo cousas remotas, e distantes do entendimento humano. Pelo contrario os
incredulos, e os Veneraveis que tanto me tem taxado de embecilidade, sem o
fundamento da Fé, por pouco que se queirão levantar com a razão, devem sempre
temer huma confusa ruina de caprichosos fantasmas, e vergonhosas contradicções.



Ainda com o impeto, e força desta evidencia não emudecem os pertinacissimos
impugnadores, ou refutadores analyticos: que ha que dizer{46} (erguem elles animosamente a voz) que ha que dizer a
estas nossas livres fantazias, ás quaes se dá o odioso nome de caprichosas! Por
ventura, não são elas hum amplo patrimonio, hum direito innato do espirito
humano? Custa-vos acaso, que nós os pensadores recusando crêr, nos conservemos
na posse daquella liberdade de pensar que a Natureza nos deo, e que tanto tem
dilatado os nossos Veneraveis, e da qual tão injustamente nos despoja a Fé? Ah!
Illusos fraternizadores, e niveladores! E porque não dizeis, que tambem a
Filosofia despoja o entendimento humano da liberdade de pensar? Quantos vôos de
engenho he preciso refrear, quantos systemas he preciso regeitar, quantas
invenções he preciso sacrificar, ás leis daquella, que segundo o vario gosto
dos Seculos se chama boa, e razoavel Fysica? Vos que accusaes a Fé de ligar o
entendimento, e de o condemnar a huma individa servidão, porque não accusaes
tambem as Sciencias,{47} que todas tem seus principios,
suas regras, seus confins, que da mesma sorte que pratica a Fé, põem hum freio,
e prescrevem leis ao licencioso entendimento?


Com effeito, ou se considerem as sciencias, ou se considere a Fé, ou isto em
vós he huma grosseira impostura, ou huma equivocação pueril, porque esta
liberdade de pensar de que dizeis vos despoja a Fé, vós por certo a julgais, e
a entendeis huma liberdade sabia, digna de hum homem racional, e não huma
liberdade de fernetico, ou de hum sonhador febricitante. Ora dizei-me em que
vos violenta, ou vos constrange esta Fé, cuja prepotencia vós tanto exageraes?
Ella vos obriga a dizer que existe Deos, e esta existencia já está demonstrada
pela razão natural. Ella vos obriga a confessar que este Deos existente fallára
aos homens, e he evidente que elle fallou pelo exactissimo complemento dos
vatecinios. Ella vos obriga a confessar, que as{48}
palavras deste Deos são infaliveis, e he inegavel que não podem deixar de ser
infalliveis pois são de hum Deos que encerra em si todas as perfeições. Fóra
disto eu não posso, nem he possivel descobrir cousa em que se constranja, ou
tyrannize, como vós dizeis, a vossa liberdade; salvo se vos queixaes de perder
aquella liberdade que quereis ter de ajuntar contradicções, de engrazar
impossiveis, e de dar ao Mundo (como tendes feito em tantos Livros ineptos
quantos ha desde o Militar Filosofo, até ás próvas do Mahometismo, ultima
producção de Holbac,) quimericas imaginações por verdades demonstradas. Se
quereis permanecer neste estado como vos prescreve o Codigo de Weishaupt, o de
loucos varridos ainda he mais vantajoso.


E, á vista disto, que estrepito se não tem feito, e se não continua ainda a
fazer pelos subterraneos, que tremem da Policia vigilante, que os faz ir
republicanizar, e igualizar em{49} masmorras, sobre a
miseravel escravidão do humano entendimento, e sobre o tyrannico imperio, que a
Fé, segundo elles clamão, tem usurpado sobre a razão natural? Que queixas eu
não tenho ouvido fazer sobre os pequenos progressos que tem feito no Mundo,
depois da entrada do Christianismo a profana Litteratura? Que compaixão não
fingem ter dos engenhos catholicos, que tendo azas com que poderião sobir acima
das nuvens, se curvão, e encolhem ao jugo da crença, abatendo os vôos, e
andando quasi de rojo pela terra? Mas se se quizer examinar, ou vêr sómente que
cousa seja este remontar-se sobre as nuvens, achar-se-ha que não he outra cousa
mais que arrancar do entendimento (á força de pensar livremente) o innato
conceito da honestidade, o innato horror do vicio, fazer das acções justas, e
das acções injustas huma invenção do interesse, ou apenas huma das ceremonias
da vida civíl, e da conducta politica;{50} collocar, e
estabelecer na força maior hum justo direito de roubar, e de matar seus
similhantes; tirar das mãos aos Principes, e aos Dominantes a espada punidora
de suas escandalosas maldades; e fundar toda obrigação que tem os homens de
honrar, e obedecer a Deos, não em seu infinito merecimento, e em seu supremo
dominio, mas unicamente em seu irresistivel poder. Eis-aqui, dizem elles, hum
pensar livre, nobre, generoso, honrado, sublime, e não pensar com humildade, e
sugeição de escravos, como fazem os Christãos. Eis-aqui o que se chama
despregar soltamente as azas do entendimento, desferir com magestade os vôos
como nos ensina o nosso Mestre Veissauph, e todos os nossos Cavalheiros do
Libano, eis-aqui o que escutamos aos nossos Veneraveis, quando descalção as
formidaveis, e tremendas luvas para nos fazerem vêr a luz em o ultimo dos
nossos gráos, que vem a ser, ensinar-nos em Methafysica o{51} Pantheismo, e em Moral, a Igualdade acephala, e
anarquica. Eis-aqui o que se chama entranhar-se no conhecimento da verdade, e
não querer a vida, se não para a empregar na indagação da verdade, sem levar
sempre ao lado o cégo, e molestissimo pedagogo da crença sobrenatural. Eis-aqui
o que nos inculcou, e o que nós estudamos nos mais que sobrehumanos escritos do
nosso Cidadão Genebrino.


Á vista disto, Senhores, eu creio, que ainda quando a Fé vo-lo não vedasse,
vós não quererieis huma similhante liberdade de pensar, só para manter o decôro
da vossa razão, e para não mostrar ao Mundo que constituis na extravagancia, e
na loucura a gloria d'espirito forte, e pensador profundo. Resta pois que os
valentes pensadores batão outro caminho que lhes possa lembrar, porque as
veredas até agora tentadas os não tem conduzido, nem podem conduzir á sua tão
vãmente preconizada victoria.{52} Mas elles são de
fecundo engenho, e fertil de estratagemas na guerra anti-christã; acolhem-se á
sua ultima trincheira, conforme a tactica do guerreiro, ou campião de Genebra,
que he a dos milagres que nós acreditamos como simplices, fundando nelles hum
dos motivos da credibilidade da Fé. Milagres, que elles como sabios, e
profundos pensadores desprezão, ou orgulhosamente desconhecem. Mas he preciso
antes que venhamos ás mãos, que os meus inimigos mostrem boa fé em o seu
ataque, e que se não tornem como costumão pessimos pensadores, escrevendo, e
divulgando, não sem motejos, e improperios, que nós os fieis somos crédulos em
tudo aquillo que se nos offerece prodigioso com tanto, que encerre em si alguma
cousa de devoto, e de mistico. Mas eu os considero tão amestrados na
Ecclesiastica Historia, que não ignorão oue os tempos de huma tão abusiva, e
facil credulidade, ou não existírão na Igreja,{53} ou
se existirão em algum Seculo de decadencia, e dominação Gotica comprehendêrão
em si hum pequeno numero de pessoas idiotas, e vulgares, fracções infinitezimas
em o todo dos illustrados Christãos: elles não ignorão que a derramada luz da
severa critica, da sagrada Hermeneutica, e das profundas indagações litterarias
tem até destruido, e acabado a sua memoria. Além de que, esta crença dos
milagres, exceptuando aquelles que estão registrados nas Santas Escrituras, não
he entre nós crença divina, nem absoluta, nem sempre igual; he sim huma crença
medida sempre pelo maior, ou menor valor da authoridade em que se firma. E á
vista disto, quem póde taixar de aviltamento da razão o uso que nós fazemos do
bom siso, a respeito dos acontecimentos milagrosos? Tem por ventura a Natureza
ensinado aos homens outra regra de dar credito, ou de o negar ás mais
estranhas, e inexperadas aventuras, mais que a{54}
qualidade, e o numero daquelles, que nos referem, e testemunhão extraordinarios
acontecimentos? Dirão por acaso que usa rectamente de sua razão aquelle, que
porque hum facto he milagroso, conta em nada a authoridade, a multidão, o
caracter, as luzes das suas testemunhas oculares! Usa bem da razão, quem reputa
ignorantes os homens mais doutos, os mais agudos, e penetrantes por insensatos,
os mais prudentes por superficiaes, e os mais santos, e virtuosos por
impostores?... Mas se os milagres são impossiveis, como he possivel que se
acreditem? Tambem a vossa razão vos diz que os milagres são impossiveis? Oh
entendimentos felizes! E podesteis desde as vossas tenebrosas, e nocturnas
cavernas do mysterio, e das vizagens, sobir aos ceos, e tomar huma exacta
medida das forças da Divindade, e, considerando, ou a subita vista de hum cégo,
ou a ressurreição de hum morto dicidir magistralmente, que não{55} chega a tanto o infinito poder do absoluto Arbitro da
Natureza? Eu na verdade, não tenho medido palmo a palmo como vós fizesteis esta
Divina Omnipotencia: todavia, parece cousa fóra de razão, que quem impôz as
leis á Natureza, se haja elle mesmo feito escravo destas leis, com manifesta
injuria de sua essencial, absoluta, e dispotica dominação. Mas se he preciso,
oh grandes, oh profundos pensadores, tirar a Deos o poder absoluto de operar
milagres, e considerar, e ter quantos se contão, ou de Moysés, ou dos Profetas,
ou os de J. C. por outras tantas fabulosas invenções, então he preciso tambem
negar todas as historias profanas, nenhuma das quaes tem por si a centesima
parte daquellas próvas, que tornam autentica, e indubitavel a Historia Divina.



Eu já começo, de sentir algum tedio, em rebater huma calumnia que talvez
fosse ferir em reverberação com nula ignominia, que fructo, os{56} escarnecedores, e motejadores da crença Christã. E agora
que penso socegadamente me doe de não ter nesta contestação usado antes da
doçura, que do rigor, para attrahir os incredulos: mas eu lhes supplico que se
persuadão que este calor, e esta aspereza, que tem respirado o meu Discurso,
não he culpa minha, mas se he licito dizello assim, he culpa da verdade. Esta
verdade he branda de sua natureza, suave, e tranquilla, mas quando se vê
impugnada, e atacada com audacia, e com injustiça, accende-se, inflamma-se em
nobre ira, muda o sereno aspecto em carregado, e severo, veste-se de todas as
armas, e toma huma lingoagem, ou tom, que faz sentir, a quem a ultraja, todo o
seu incontrastavel valor. Com toda esta indignação pois, que he mais indignação
da verdade, que indignação minha, creião que o meu coração os não póde escusar,
ainda que deseje encontrar motivos de se Compadecer. Infelizes! Vivem em
hum{57} Mundo, e frequentão sociedades onde os serios,
e verdadeiros pensadores, não são mui aplaudidos: de outro lado elles querem
sobresahir ao vulgo, e parecer homens, ainda entre os doutos, d'hum pensar
profundo. As materias de Religião lisongeão, ainda mais que as outras, seus
menos regulados costumes, o pouco trabalho de huma superficial, e desatenta
leitura os surte de breves sentenças, ou triviaes apothegmas, capazes de
nutrirem a sua intereçada incredulidade, e de excitar a admiração dos idiotas.
Entre estes apothegmas, eis-aqui o principal. Que a faculdade racional, he
superflua nos Christãos, os quaes devem crer, e não discorrer, porque se
discorressem, talvez não acreditassem. Mas o paralello, que fiz do nosso
discorrer, com o discorrer dos incredulos, não terá dissipado todo o seu
engano? Pézem os principios de que fazemos partir, nós a nossa crença, elles a
sua incredulidade, e tenhão,{58} não digo vergonha de
si, e de sua scientifica soberba, mas tenhão dó da sua alma, que Deos pelos
caminhos da razão tinha conduzido ao regaço da Fé. Confessem que se obstinão a
pensar brutalmente, por huma soberbissima nauzea de pensar Christãmente. Que
lhes fez J. C. para o não quererem acreditar como Mestre de huma doutrina
celestial? Para que martyrisão perpetuamente seu espirito, e sua consciencia,
contrastando a evidente santidade de seus Dogmas, a evidencia das Profecias que
o annuncião, a evidencia dos factos que o comprovão, a evidencia dos milagres
que o demonstrão? Basta.


Juliano Apostata tinha sempre na boca a inraciocinabilidade que os
incredulos nos oppõem, e dizia que em nós Christãos, tudo era crer. Porém o
immortal Orador Nazianzeno lhe disse, e o confundio desta maneira (Orat. 1.ª
Cont. Julianum) Podes tu, que tanto admiras, e amas tanto as Seitas Gentilicas,
reprehender-nos a{59} nós que fazemos esta honra, ou
mais depressa esta justiça ao nosso Divino Mestre, e á sublimidade
excellentissima, e inimitavel de seus dictames? Os teus amados Pytagoricos não
tem por huma lei fundamental da sua escola, dever-se eximir das mais
difficultosas questões que se lhes proponhão com aquelle seu decantado--Ipse
dixit!--E nós porque não damos outra razão de nossos mysterios, mais que os
ditos de hum Legislador conhecido com mil próvas por Divino, e infalivel, somos
chamados por ti automatos insensatos, ou animaes sem entendimento?


Esta he huma parte do tão gabado discurso dos incredulos desta idade,
declarar-nos réos de aviltada, e desprezada razão, porque nos apoiamos em huma
manifesta authoridade suprema: porém elles não tem na boca a toda a ora, mais
que certos nomes, que, ou a audacia tem feito famosos, ou tornou célebres: a
habilidade de vestir á moderna, e com{60} estilo
moderno as blasfemias antigas; como por exemplo--não he de crer que hum Deos,
que he todo bondade, e misericordia haja de condemnar hum tão grande numero de
creaturas, que vivem fóra da sua Igreja--(E porque as não ha de poder
condemnar, achando que a sua infidelidade he culpavel!) Mas não se busquem
tantos porques. Disse-o hum Sofista de París, ou de Genebra. Ipse
dixit. Este Sofista he hum homem que tem em linha igual a momentanea
lascivia, e a continencia Evangelica. He hum homem cujos incendiarios escritos
forão lançados nas chamas pelos Decretos dos Tribunaes seculares, e vive em
toda a terra infamado, e infame pela sua manifesta impiedade. Ipse
dixit. He hum Tolland que diz que não ha lei que obrigue os homens a seguir
a Religião revelada; e que seria Deos injusto se houvesse promulgado tal lei. E
este Tolland arrastra-se em Londres de huma prizão para outra prizão, e morre
foragido{61} em o frio, e nebuloso inferno de Holanda;
Ipse dixit. Este he o mestre alegado, acreditado, e seguido. Seja embora
condemnado, e proscripto pelos Magistrados civís, he mestre Ipse dixit.



Póde haver maior incoherencia; maior injustiça, que lançar-nos em rosto a
nós o ipse dixit de huma Authoridade Soberana, sustentada com tanta
evidencia, e conservar para si, e querer que valha o ipse dixit
vacilante, e humano, e pronunciado por homens sem costumes, sem leis, sem
patria, sem outra authoridade mais que a dos atavios ridiculos da Confraria das
trévas, e dos subterraneos?


Destruamos finalmente o ultimo sofisma destas almas malevolas, ou
dissolvamos o ultimo laço de huma fraudolenta equivocação com que pertendem
tapar os olhos aos simplices. Nós acreditamos os Mysterios, he verdade: a
respeito dos Mysterios acreditados, tudo nos Christãos he{62} crer, mas a respeito dos motivos de acreditar, tudo em
os Christãos he vêr. Tudo he crer, a respeito dos Mysterios, porque estes sendo
remotos dos sentidos, e superiores á razão humana, só podem ser objectos da
crença: mas tudo he vêr a respeito dos motivos da crença, porque as provas da
revelação destes Mysterios são tantas, e tão irresistiveis, que o espirito mais
pertinaz não póde exigir outras maiores, e renovando outra vez a confrontação
entre nós, e os incredulos, digo, que em nós, tudo he crer com summa razão
aquillo que devemos crer, e nelles tudo he negar, sem razão alguma de negar, e
com todas as razões de crer.


Se destes principios innegaveis, sobre materias de Religião, eu desço a
analysar o uso da razão que os mysteriosos, e tenebrosos fazem sobre materias
de moral, e de politica, eu os descubro igualmente monstruosos, e
inconsequentes. Assim como a incredulidade os conduz voluntariamente{63} á sua eterna perdição, a mesma incredulidade os conduz á
sua desgraça temporal. Todos os homens desejão efficacissimamente a sua ventura
moral, e a sua ventura politica, como individuos unidos em sociedade, e diz-se
que hum homem faz bom uso de sua natural razão, quando escolhe, e emprega os
meios mais aptos, e porporcionados para aquelle fim. E será fazer bom uso da
razão para ser feliz na ordem moral, não conhecer differença alguma entre o
justo, e o injusto! Não se embaraçar com a qualidade dos meios, com tanto que
se consiga o fim? Julgar licito, matar, roubar, calumniar, ou denegrir o seu
similhante, para se avançar pelos caminhos da ambição! Julgar licito o furto
com tanto que se empregue a maior força, e affirmar, como eu ouvi a hum, que a
passagem violenta do dominio de quaisquer cousa de humas mãos para outras mãos
não he delicto, porque a objecto arrancado não muda de essencia{64} na sua passagem, e não ha mais que a differença de seu
possuidor, e que nunca póde neste caso haver perturbacão na sociedade, porque o
direito da propriedade, he quimerico, e se existe, he só fundado na maior
força, e que por isto (continuava elle) erão licitas, e justas as conquistas, e
usurpações de hum monstro? Será fazer hum bom uso da razão natural, não julgar
o adulterio hum crime, mas hum simples galanteio, e só estranhado pelo Gotico,
brusco, anti-social, e preocupado? E com que descaramento, e impudencia nos diz
hum monstro tão desmoralizado como este, que emprega a sua vida na indagação da
verdade, e que não tem outro intento mais que reformar, e regenerar o Mundo! E
não vemos nós espalhados estes atrocissimos principios pelos escritos da escola
encyclopedista, e no malvado Livro que se chama--Os Costumes?--E a marcha da
Revolução, não foi coherente a estes principios? As acções{65} de que somos testemunhas não são Corolarios destes
infernaes theoremas de Helvecio! Ora ainda antes que falle no uso da razão que
fazem os crentes, pelo que pertence á moral, não se envergonharão, e não se
confundirão estes malevolos espiritos, em quem não cabe a sabedoria, se eu lhes
disser que os mesmos Filosofos Pagãos, que inquirírão, e anciosamente buscárão
o caminho da felicidade moral, fizeram melhor uso da sua razão constituindo a
suprema ventura na pratica da virtude, e chamando virtude só áquillo que era
conforme ao puro dictame da Natureza? Leião, e envergonhem-se, os principios de
Socrates, quando se introduz em algum dos Dialogos de Platão, e os axiomas, e
sentenças d'outros Filosofos que religiosamente nos guardárão Plutarcho, e
Diogenes Laercio. Leião, se a tanto se atrevem, os escritos immortaes, e
admiraveis de hum Marco Tulio, e fixem-se ao menos no sonho de Scipião, no
Tratado{66} das Obrigações Civís, e nas eloquentissimas
dissertações sobre os verdadeiros bens, e os verdadeiros males. Leião as
engenhosas, e eloquentes paginas de Seneca: os profundos pensamentos de
Epiteto, e os Tratados sublimes do Filosofo Imperante Marco Aurelio. Oh
desgraça digna de lagrimas de sangue! Que hão de lêr estes detestaveis
monstros, cuja liberdade de pensar, de que tão cégamente se ufanão,
voluntariamente se encadeia, e não tem outro uso livre, mais que a diversa
modificação que lhe dá o discurso do Veneravel, que elles escutão com a face
cosida com a terra, e com as encruzadas mãos acobertadas de sanguinarias luvas.



Lancem-se os olhos para os actuaes resultados da Revolução, veremos quem faz
melhor uso da razão na ordem moral, para a felicidade. E se eu contemplar os
verdadeiros Christãos nesta mesma ordem moral? Bastará abrir o Evangelho,
bastará{67} demorar hum pouco a vista sobre a conducta
dos primeiros fieis, sobre os escritos adoraveis dos primeiros Mestres do
Christianismo. Dizei-me, he fazer máo uso da razão natural, assustar-se, não só
com o crime, mas até com a idéa, e pensamento do mesmo crime? Será fazer máo
uso da razão natural buscar a ventura, e tranquillidade da vida moral só pelo
emprego, e pelo exercicio da virtude? Ser superior á inquieta, e turbulenta
ambiçao, á desasocegada, e desconfiada avareza, ao sórdido, e vil interesse, á
deslumbrada soberba, ao sórdido, e vil interesse da gloria popular, e
finalmente, á vergonhosa incontinencia? Será fazer máo uso da razão natural,
abraçar os dictames da temperança, fugir da glotonaria, ser moderado, paciente,
humano, compasivo, sensivel, generoso? Será fazer máo uso da razão natural,
chegar com isso, que tanto assoalhais, e não tendes, e a que chamais
filantropia, a hum tão subido gráo de heroismo,{68} que
se amem, não só os homens em geral, como similhantes mas até os mesmos
inimigos, porque são homens? Será fazer máo uso da razão natural vencer os
movimentos tumultuosos da ira, e soffocar os internos brados de todas as
paixões, apenas se fazem escutar nos coração do homem? Confrontesse a conducta
aos verdadeiros Christãos, que no berço da Religião revelada apparecêrão no
meio do Imperio da corrupção, e dos vicios com a conducta destes illuminados,
que rejeitão, e desconhecem o foro interno da consciencia, e que não admittem
para regra das acções humanas, mais do que o temor dos castigos temporaes, ou a
esperança das recompensas terrenas, e então se conhecerá quem haja feito melhor
uso da razão natural. Elles não querem conhecer senão delictos externos, e
publicos, nós conhecemos além destes mesmos delictos, peccados, e reconhecemos
até crime aquillo mesmo que não foi mais que lembrado,{69} ou imaginado. Moral verdadeiramente pura, cuja sublime
evidencia arrancou da boca do Sofista de Genebra aquelle admiravel elogio que
elle faz ao Evangelho. Tanto póde a Verdade! A malicia, e a impiedade, nunca
poderão contrastar sua victoriosa força! E poderá ainda dizer a impudencia, que
nós os fieis não fazemos bom uso da nossa razão, quando buscamos a felicidade
em a ordem moral?


Se eu quero dilatar, e espraiar o pensamento pela ordem politica, e social
em que os homens existem, ainda se torna mais patente a desgraçada condição da
incredulidade, que ousa taxar-nos de irracionaes, e até mentecaptos. Veja o
Mundo espantado, vejão os homens todos assombrados com o medonho quadro que lhe
offerece a consternada Europa depois que rebentou o Volcão revolucionario, se
he fazer bom uso da razão natural, ter preparado com sofisticas idéas de
igualdade, e de liberdade o{70} caos em que se
afundárão todas as Jerarquias, todas as Classes, todas as Instituições, todas
as Leis, que o pezo dos Seculos, e a vontade unanime, e universal dos homens
havião sanccionado? He fazer bom uso da razão perturbar de tal maneira a
sociedade, a titulo de lhe buscar em hum novo estado, e em huma nova ordem de
cousas huma prometida, mas fantastica felicidade? Que procedimento tão chegado
á razão, soltarem-se sanguinarios Tigres, e levados do instincto, ou da força
de nunca vista ferocidade, derramarem rios de sangue, não só pela terra que os
vio nascer, mas quasi por todo o globo atonito á novidade de scenas tão
barbaras, e tão atrozes, vendo que ellas forão preparadas, conduzias, e
executadas por aquelle mesmo Filosofismo orgulhoso, que se dizia regenerador do
Mundo, e salvador da razão aviltada, e abatida aos pés do Fanatismo, e da
Suprestição! He fazer bom uso da razão natural, preparar{71} a assinte sobre as ruinas de Thronos, e sobre reliquias
de Nações esmagadas, o Throno, ou as bases para se levantar o Colosso do mais
atroz, e escandaloso Despotismo que vio o Mundo em os annaes da Tyrania! O que
os nossos mesmos olhos estão vendo, e o que nós tão desgraçadamente temos
sentido não exige mais próvas, e demonstrações; as lagrimas que temos
derramado, o sangue que temos vertido, os males pezadissimos que temos
suportado, mostrão bem a que ponto de melhoramento chegára o Mundo politico
pelos esforços dos livres pensadores que tanto exaltão, e apregoão o bom uso da
sua razão, e tanto taxão o nosso procedimento de hum rematado desvario.


E podereis dizer, malevolos, e publicos perturbadores da paz, e do socego
das Nações, que o verdadeiro fiel faz máo uso da sua razão, em quanto permanece
tranquillo naquella situação em que o constutuio a{72}
Providencia, sugeito como lhe manda a Religião ás Potestades dominantes, sem
murmurar, sem innovar, sem rebelar, reconhecendo na suprema Jerarquia a
authoridade emanada de Deos. Quando se vírão, oh Ceos! Com que pejo o digo!
Quando se vírão em Portugal tantos pérfidos, tantos traidores votados já á
execração, e indignação publica, pelas decisões de rectissimas Sentenças? No
Seculo do illuminismo, em que se diz se levantára o bom uso da razão sobre o
abatido fantasma de velhas preoccupações. E he fazer bom uso da razão natural,
conjurar contra a propria Patria, contra a propria Nação, querer lançar-lhe ao
colo os ferros de hum Tyranno, despoja-la de sua gloria, soberania,
independencia, representação, e grandeza? Será fazer bom uso da razão natural
attrahir sobre a propria cabeça os males que preparavão aos outros? Será fazer
bom uso da razão natural sacrificar a hum monstro que permanece em huma{73} absoluta ignorancia da sua existencia, a reputação, a
liberdade, o estabelecimento, e a ternissima posse daquella Patria, e daquelle
Reino que lhes deo o berço? Confronte-se o uso da razão que fazem estes
profundos pensadores, com o uso da razão que faz o honesto Cidadão, ainda que
seja o mais ignorante, e idiota, e conhecer-se-ha com evidencia de que parte
esteja a vantagem.


Mas he tão grande, e tão profunda a cegueira, ou a pertinacia destes
monstros, que nenhuma razão os convence, porque huma alma malevola não dá
entrada á verdadeira sabedoria. Fieis, fechai os ouvidos aos enganadores
discursos dos impios, debaixo de sua lingoa existe o veneno dos áspides, elles
errão, e errarão sempre, erraverunt ab utero, locuti sunt falsa. Fugi do
precipicio a que vos conduz sua revoltosa doutrina. Sabei que não querem
Throno, não querem Altar, não querem Leis. Segui as maximas celestiaes da
Religião,{74} cujas luminosas provas longe de aviltarem
a razão, a enobrecem, a purificão, a exaltão, e fazendo o verdadeiro homem de
bem na terra, em quanto o tornão virtuoso, nos assegurão, e affianção huma
eterna Bemaventurança.


 


Disse.













*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK SERMÃO CONTRA O FILOSOFISMO DO SECULO XIX ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.



OEBPS/toc.xhtml

    
      
        		
          ADVERTENCIA.
        


        		
          SERMÃO CONTRA O FILOSOFISMO DO SECULO XIX.
        


        		
          DISCURSO.
        


        		
          THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE
        


      


    
  

OEBPS/9070769893144204471_33245-cover.png
Sermao contra o Filosofismo do Seculo XIX

José Agostinho de Macedo





