
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Träume eines Geistersehers, erläutert durch Träume der Metaphysik

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Träume eines Geistersehers, erläutert durch Träume der Metaphysik


Author: Immanuel Kant



Release date: May 10, 2011 [eBook #36076]


Language: German


Credits: Produced by Jana Srna and the Online Distributed

        Proofreading Team at http://www.pgdp.net




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK TRÄUME EINES GEISTERSEHERS, ERLÄUTERT DURCH TRÄUME DER METAPHYSIK ***





Anmerkungen zur Transkription:

Der Text stammt aus: Vorkritische Schriften. Band II.
Hg. v. Artur Buchenau. Berlin: Bruno Cassirer 1912 (= Immanuel Kants
Werke II). S. 329–390 u. 481–484
(Lesarten).

Schreibweise und Interpunktion des Originaltextes wurden
übernommen; lediglich offensichtliche Druckfehler wurden
korrigiert. Änderungen sind im Text gekennzeichnet,
der Originaltext erscheint beim Überfahren mit der Maus. Eine
Liste der vorgenommenen Änderungen findet sich
am Ende des Textes.





Träume eines Geistersehers,

erläutert

durch

Träume der Metaphysik.



velut aegri somnia, vanae



Finguntur species.

HORAT.





Königsberg

bei Johann Jacob Kanter

1766

Ein Vorbericht,

der sehr wenig vor die Ausführung verspricht.

Das Schattenreich ist das Paradies der Phantasten. Hier
finden sie ein unbegrenztes Land, wo sie sich nach Belieben anbauen
können. Hypochondrische Dünste, Ammenmärchen und
Klosterwunder lassen es ihnen an Bauzeug nicht ermangeln. Die
Philosophen zeichnen den Grundriß und ändern ihn wiederum
oder verwerfen ihn, wie ihre Gewohnheit ist. Nur das heilige
Rom hat daselbst einträgliche Provinzen; die zwei Kronen des
unsichtbaren Reichs stützen die dritte, als das hinfällige Diadem
seiner irdischen Hoheit, und die Schlüssel, welche die beide Pforten
der andern Welt auftun, öffnen zugleich sympathetisch die Kasten der
gegenwärtigen. Dergleichen Rechtsame des Geisterreichs, insofern
es durch die Gründe der Staatsklugheit bewiesen ist, erheben sich
weit über alle ohnmächtige Einwürfe der Schulweisen, und ihr
Gebrauch oder Mißbrauch ist schon zu ehrwürdig, als daß er sich
einer so verworfenen Prüfung auszusetzen nötig hätte. Allein die
gemeine Erzählungen, die so viel Glauben finden und wenigstens
so schlecht bestritten sind, weswegen laufen die so ungenützt
oder ungeahndet umher und schleichen sich selbst in die Lehrverfassungen
ein, ob sie gleich den Beweis vom Vorteil hergenommen
(argumentum ab utili) nicht vor sich haben, welcher der
überzeugendste unter allen ist? Welcher Philosoph hat nicht einmal
zwischen den Beteurungen eines vernünftigen und fest überredeten
Augenzeugen und der inneren Gegenwehr eines unüberwindlichen
Zweifels die einfältigste Figur gemacht, die man sich
vorstellen kann? Soll er die Richtigkeit aller solcher Geistererscheinungen
gänzlich ableugnen? Was kann er vor Gründe anführen,
sie zu widerlegen?

Soll er auch nur eine einzige dieser Erzählungen als wahrscheinlich
einräumen? Wie wichtig wäre ein solches Geständnis,
und in welche erstaunliche Folgen sieht man hinaus, wenn auch
nur eine solche Begebenheit als bewiesen vorausgesetzet werden
könnte! Es ist wohl noch ein dritter Fall übrig, nämlich sich
mit dergleichen vorwitzigen oder müßigen Fragen gar nicht zu
bemengen und sich an das Nützliche zu halten. Weil dieser
Anschlag aber vernünftig ist, so ist er jederzeit von gründlichen
Gelehrten durch die Mehrheit der Stimmen verworfen worden.

Da es ebensowohl ein dummes Vorurteil ist, von vielem, das
mit einigem Schein der Wahrheit erzählt wird, ohne Grund nichts
zu glauben, als von dem, was das gemeine Gerüchte sagt, ohne
Prüfung alles zu glauben, so ließ sich der Verfasser dieser
Schrift, um dem ersten Vorurteile auszuweichen, zum Teil von
dem letzteren fortschleppen. Er bekennet mit einer gewissen
Demütigung, daß er so treuherzig war, der Wahrheit einiger Erzählungen
von der erwähnten Art nachzuspüren. Er fand – – –
wie gemeiniglich, wo man nichts zu suchen hat – – – er fand
nichts. Nun ist dieses wohl an sich selbst schon eine hinlängliche
Ursache, ein Buch zu schreiben; allein es kam noch dasjenige
hinzu, was bescheidenen Verfassern schon mehrmalen Bücher
abgedrungen hat, das ungestüme Anhalten bekannter und unbekannter
Freunde. Überdem war ein großes Werk gekauft und,
welches noch schlimmer ist, gelesen worden, und diese Mühe
sollte nicht verloren sein. Daraus entstand nun die gegenwärtige
Abhandlung, welche, wie man sich schmeichelt, den Leser nach
der Beschaffenheit der Sache völlig befriedigen soll, indem er das
Vornehmste nicht verstehen, das andere nicht glauben, das übrige
aber belachen wird.

Der erste Teil,

welcher dogmatisch ist.

Erstes Hauptstück.

Ein verwickelter metaphysischer Knoten, den man nach Belieben auflösen oder abhauen kann.

Wenn alles dasjenige, was von Geistern der Schulknabe herbetet,
der große Haufe erzählt und der Philosoph demonstriert,
zusammengenommen wird, so scheinet es keinen kleinen
Teil von unserem Wissen auszumachen. Nichtsdestoweniger getraue
ich mich zu behaupten, daß, wenn es jemand einfiele, sich
bei der Frage etwas zu verweilen, was denn das eigentlich vor
ein Ding sei, wovon man unter dem Namen eines Geistes so
viel zu verstehen glaubt, er alle diese Vielwisser in die beschwerlichste
Verlegenheit versetzen würde. Das methodische Geschwätz
der hohen Schulen ist oftmals nur ein Einverständnis, durch veränderliche
Wortbedeutungen einer schwer zu lösenden Frage auszuweichen,
weil das bequeme und mehrenteils vernünftige: Ich
weiß nicht, auf Akademien nicht leichtlich gehöret wird. Gewisse
neuere Weltweisen, wie sie sich gerne nennen lassen, kommen
sehr leicht über diese Frage hinweg. Ein Geist, heißt es,
ist ein Wesen, welches Vernunft hat. So ist es denn also keine
Wundergabe, Geister zu sehen; denn wer Menschen sieht, der
sieht Wesen, die Vernunft haben. Allein, fährt man fort, dieses
Wesen, was im Menschen Vernunft hat, ist nur ein Teil vom
Menschen, und dieser Teil, der ihn belebt, ist ein Geist. Wohlan
denn: ehe ihr also beweiset, daß nur ein geistiges Wesen Vernunft
haben könne, so sorget doch, daß ich zuvörderst verstehe,

was ich mir unter einem geistigen Wesen vor einen Begriff zu
machen habe. Diese Selbsttäuschung, ob sie gleich grob genug
ist, um mit halboffenen Augen bemerkt zu werden, ist doch von
sehr begreiflichem Ursprunge. Denn wovon man frühzeitig als
ein Kind sehr viel weiß, davon ist man sicher, späterhin und im
Alter nichts zu wissen, und der Mann der Gründlichkeit wird
zuletzt höchstens der Sophiste seines Jugendwahnes.

Ich weiß also nicht, ob es Geister gebe, ja, was noch mehr
ist, ich weiß nicht einmal, was das Wort Geist bedeute. Da ich
es indessen oft selbst gebraucht oder andere habe brauchen hören,
so muß doch etwas darunter verstanden werden, es mag nun
dieses Etwas ein Hirngespinst oder was Wirkliches sein. Um
diese versteckte Bedeutung auszuwickeln, so halte ich meinen
schlecht verstandenen Begriff an allerlei Fälle der Anwendung und
dadurch, daß ich bemerke, auf welchen er trifft und welchem er
zuwider ist, verhoffe ich, dessen verborgenen Sinn zu entfalten.(1)

Nehmet etwa einen Raum von einem Kubikfuß und setzet,
es sei etwas, das diesen Raum erfüllt, d. i. dem Eindringen jedes

andern Dinges widerstehet, so wird niemand das Wesen, was auf
solche Weise im Raum ist, geistig nennen. Es würde offenbar
materiell heißen, weil es ausgedehnt, undurchdringlich und wie
alles Körperliche der Teilbarkeit und den Gesetzen des Stoßes
unterworfen ist. Bis dahin sind wir noch auf dem gebähnten
Gleise anderer Philosophen. Allein denket euch ein einfaches
Wesen und gebet ihm zugleich Vernunft; wird dies alsdenn die
Bedeutung des Wortes Geist gerade ausfüllen? Damit ich dieses
entdecke, so will ich die Vernunft dem besagten einfachen Wesen
als eine innere Eigenschaft lassen, vor jetzo es aber nur in
äußeren Verhältnissen betrachten. Und nunmehro frage ich:
wenn ich diese einfache Substanz in jenen Raum vom Kubikfuß,
der voll Materie ist, setzen will, wird alsdenn ein einfaches Element
derselben den Platz räumen müssen, damit ihn dieser Geist
erfülle? Meinet ihr, ja? Wohlan, so wird der gedachte Raum,
um einen zweiten Geist einzunehmen, ein zweites Elementarteilchen
verlieren müssen, und so wird endlich, wenn man fortfährt, ein
Kubikfuß Raum von Geistern erfüllet sein, deren Klumpe ebensowohl
durch Undurchdringlichkeit widerstehet, als wenn er voll
Materie wäre, und ebenso wie diese der Gesetze des Stoßes fähig
sein muß. Nun würden aber dergleichen Substanzen, ob sie gleich
in sich Vernunftkraft haben mögen, doch äußerlich von den Elementen
der Materie gar nicht unterschieden sein, bei denen man
auch nur die Kräfte ihrer äußeren Gegenwart kennet und, was
zu ihren inneren Eigenschaften gehören mag, gar nicht weiß. Es
ist also außer Zweifel, daß eine solche Art einfacher Substanzen
nicht geistige Wesen heißen würden, davon Klumpen zusammengeballet
werden könnten. Ihr werdet also den Begriff eines Geistes
nur beibehalten können, wenn ihr euch Wesen gedenkt, die sogar
in einem von Materie erfüllten Raume gegenwärtig sein können;(2)

Wesen also, welche die Eigenschaft der Undurchdringlichkeit nicht
an sich haben, und deren so viele, als man auch will, vereinigt
niemals ein solides Ganze ausmachen. Einfache Wesen von dieser
Art werden immaterielle Wesen und, wenn sie Vernunft haben,
Geister genannt werden. Einfache Substanzen aber, deren Zusammensetzung
ein undurchdringliches und ausgedehntes Ganze gibt,
werden materielle Einheiten, ihr Ganzes aber Materie heißen.
Entweder der Name eines Geistes ist ein Wort ohne allen Sinn,
oder seine Bedeutung ist die angezeigte.

Von der Erklärung, was der Begriff eines Geistes enthalte, ist
der Schritt noch ungemein weit zu dem Satze, daß solche Naturen
wirklich, ja auch nur möglich seien. Man findet in den
Schriften der Philosophen recht gute Beweise, darauf man sich
verlassen kann, daß alles, was da denkt, einfach sein müsse, daß
eine jede vernünftigdenkende Substanz eine Einheit der Natur
sei, und das unteilbare Ich nicht könne in einem Ganzen von
viel verbundenen Dingen verteilt sein. Meine Seele wird also
eine einfache Substanz sein. Aber es bleibt durch diesen Beweis
noch immer unausgemacht, ob sie von der Art derjenigen sei,
die in dem Raume vereinigt ein ausgedehntes und undurchdringliches
Ganze geben und also materiell oder ob sie immateriell
und folglich ein Geist sei, ja sogar, ob eine solche Art Wesen
als diejenige, so man geistige nennet, nur möglich sei.

Und hiebei kann ich nicht umhin, vor übereilte Entscheidungen
zu warnen, welche in den tiefsten und dunkelsten Fragen
sich am leichtesten eindringen. Was nämlich zu den gemeinen
Erfahrungsbegriffen gehört, das pflegt man gemeiniglich so anzusehen,
als ob man auch seine Möglichkeit einsehe. Dagegen was
von ihnen abweicht und durch keine Erfahrung, auch nicht einmal
der Analogie nach, verständlich gemacht werden kann, davon
kann man sich freilich keinen Begriff machen, und darum pflegt
man es gerne als unmöglich sofort zu verwerfen. Alle Materie
widerstehet in dem Raume ihrer Gegenwart und heißt darum undurchdringlich.
Daß dieses geschehe, lehrt die Erfahrung, und die
Abstraktion von dieser Erfahrung bringt in uns auch den allgemeinen
Begriff der Materie hervor. Dieser Widerstand aber, den Etwas

in dem Raume seiner Gegenwart leistet, ist auf solche Weise
wohl erkannt, allein darum nicht begriffen. Denn es ist derselbe,
sowie alles, was einer Tätigkeit entgegenwirkt, eine wahre
Kraft, und da ihre Richtung derjenigen entgegensteht, wornach
die fortgezogne Linien der Annäherung zielen, so ist sie eine
Kraft der Zurückstoßung, welche der Materie und folglich auch
ihren Elementen muß beigeleget werden. Nun wird sich ein jeder
Vernünftiger bald bescheiden, daß hier die menschliche Einsicht
zu Ende sei. Denn nur durch die Erfahrung kann man innewerden,
daß Dinge der Welt, welche wir materiell nennen, eine
solche Kraft haben, niemals aber die Möglichkeit derselben begreifen.
Wenn ich nun Substanzen anderer Art setze, die mit
andern Kräften im Raume gegenwärtig sind, als mit jener treibenden
Kraft, deren Folge die Undurchdringlichkeit ist, so kann
ich freilich eine Tätigkeit derselben, welche keine Analogie mit
meinen Erfahrungsvorstellungen hat, gar nicht in concreto denken,
und indem ich ihnen die Eigenschaft nehme, den Raum, in dem
sie wirken, zu erfüllen, so stehet mir ein Begriff ab, wodurch
mir sonsten die Dinge denklich sind, welche in meine Sinne
fallen, und es muß daraus notwendig eine Art von Undenklichkeit
entspringen. Allein diese kann darum nicht als eine erkannte
Unmöglichkeit angesehen werden, eben darum weil das Gegenteil
seiner Möglichkeit nach gleichfalls uneingesehen bleiben wird,
obzwar dessen Wirklichkeit in die Sinne fällt.

Man kann demnach die Möglichkeit immaterieller Wesen annehmen
ohne Besorgnis widerlegt zu werden, wiewohl auch ohne
Hoffnung, diese Möglichkeit durch Vernunftgründe beweisen zu
können. Solche geistige Naturen würden im Raume gegenwärtig
sein, sodaß derselbe demungeachtet vor körperliche Wesen immer
durchdringlich bliebe, weil ihre Gegenwart wohl eine Wirksamkeit
im Raume, aber nicht dessen Erfüllung, d. i. einen Widerstand
als den Grund der Solidität enthielte. Nimmt man nun
eine solche einfache geistige Substanz an, so würde man unbeschadet
ihrer Unteilbarkeit sagen können, daß der Ort ihrer unmittelbaren
Gegenwart nicht ein Punkt, sondern selbst ein Raum
sei. Denn um die Analogie zu Hülfe zu rufen, so müssen notwendig
selbst die einfachen Elemente der Körper ein jegliches
ein Räumchen in dem Körper erfüllen, der ein proportionierter
Teil seiner ganzen Ausdehnung ist, weil Punkte gar nicht Teile,
sondern Grenzen des Raumes sind. Da diese Erfüllung des Raumes

vermittelst einer wirksamen Kraft (der Zurückstoßung) geschieht
und also nur einen Umfang der größeren Tätigkeit, nicht aber
eine Vielheit der Bestandteile des wirksamen Subjekts anzeigt, so
widerstreitet sie gar nicht der einfachen Natur desselben, obgleich
freilich die Möglichkeit hievon nicht weiter kann deutlich gemacht
werden, welches niemals bei den ersten Verhältnissen der
Ursachen und Wirkungen angeht. Ebenso wird mir zum wenigsten
keine erweisliche Unmöglichkeit entgegenstehen, obschon die
Sache selbst unbegreiflich bleibt, wenn ich behaupte, daß eine
geistige Substanz, ob sie gleich einfach ist, dennoch einen Raum
einnehme, (d. i. in ihm unmittelbar tätig sein könne), ohne ihn
zu erfüllen, (d. i. materiellen Substanzen darin Widerstand zu
leisten). Auch würde eine solche immaterielle Substanz nicht ausgedehnt
genannt werden müssen, so wenig wie es die Einheiten
der Materie sind; denn nur dasjenige, was abgesondert von allem
und vor sich allein existierend einen Raum einnimmt, ist ausgedehnt;
die Substanzen aber, welche Elemente der Materie sind,
nehmen einen Raum nur durch die äußere Wirkung in andere
ein, vor sich besonders aber, wo keine andre Dinge in Verknüpfung
mit ihnen gedacht werden, und da in ihnen selbst auch nichts
außereinander Befindliches anzutreffen ist, enthalten sie keinen
Raum. Dieses gilt von Körperelementen. Dieses würde auch von
geistigen Naturen gelten. Die Grenzen der Ausdehnung bestimmen
die Figur. An ihnen würde also keine Figur gedacht werden
können. Dieses sind schwer einzusehende Gründe der vermuteten
Möglichkeit immaterieller Wesen in dem Weltganzen. Wer im
Besitze leichterer Mittel ist, die zu dieser Einsicht führen können,
der versage seinen Unterricht einem Lehrbegierigen nicht, vor
dessen Augen im Fortschritt der Untersuchung sich öfters Alpen
erheben, wo andere einen ebenen und gemächlichen Fußsteig vor
sich sehen, den sie fortwandern oder zu wandern glauben.

Gesetzt nun, man hätte bewiesen, die Seele des Menschen sei
ein Geist, (wiewohl aus dem vorigen zu sehen ist, daß ein solcher
Beweis noch niemals geführet worden), so würde die nächste
Frage, die man tun könnte, etwa diese sein: Wo ist der Ort
dieser menschlichen Seele in der Körperwelt? Ich würde antworten:
Derjenige Körper, dessen Veränderungen meine Veränderungen
sind, dieser Körper ist mein Körper, und der Ort
desselben ist zugleich mein Ort. Setzet man die Frage weiter
fort: Wo ist denn dein Ort (der Seele) in diesem Körper, so

würde ich etwas Verfängliches in dieser Frage vermuten. Denn
man bemerkt leicht, daß darin etwas schon vorausgesetzet werde,
was nicht durch Erfahrung bekannt ist, sondern vielleicht auf
eingebildeten Schlüssen beruhet, nämlich daß mein denkendes Ich
in einem Orte sei, der von den Örtern anderer Teile desjenigen
Körpers, der zu meinem Selbst gehöret, unterschieden wäre. Niemand
aber ist sich eines besondern Orts in seinem Körper unmittelbar
bewußt, sondern desjenigen, den er als Mensch in Ansehung
der Welt umher einnimmt. Ich würde mich also an der
gemeinen Erfahrung halten und vorläufig sagen: Wo ich empfinde,
da bin ich. Ich bin ebenso unmittelbar in der Fingerspitze wie
in dem Kopfe. Ich bin es selbst, der in der Ferse leidet und
welchem das Herz im Affekte klopft. Ich fühle den schmerzhaften
Eindruck nicht an einer Gehirnnerve, wenn mich mein Leichdorn
peinigt, sondern am Ende meiner Zehen. Keine Erfahrung
lehrt mich einige Teile meiner Empfindung von mir vor entfernt
zu halten, mein unteilbares Ich in ein mikroskopisch kleines
Plätzchen des Gehirnes zu versperren, um von da aus den Hebezeug
meiner Körpermaschine in Bewegung zu setzen oder dadurch
selbst getroffen zu werden. Daher würde ich einen strengen Beweis
verlangen, um dasjenige ungereimt zu finden, was die Schullehrer
sagten: Meine Seele ist ganz im ganzen Körper und
ganz in jedem seiner Teile. Der gesunde Verstand bemerkt
oft die Wahrheit eher, als er die Gründe einsiehet, dadurch er
sie beweisen oder erläutern kann. Der Einwurf würde mich auch
nicht gänzlich irre machen, wenn man sagte, daß ich auf solche
Art die Seele ausgedehnt und durch den ganzen Körper verbreitet
gedächte, so ohngefähr wie sie den Kindern in der gemalten
Welt abgebildet wird. Denn ich würde diese Hindernis dadurch
wegräumen, daß ich bemerkte, die unmittelbare Gegenwart in
einem ganzen Raume beweise nur eine Sphäre der äußeren Wirksamkeit,
aber nicht eine Vielheit innerer Teile, mithin auch keine
Ausdehnung oder Figur, als welche nur stattfinden, wenn in einem
Wesen vor sich allein gesetzt ein Raum ist, d. i. Teile anzutreffen
sind, die sich außerhalb einander befinden. Endlich würde
ich entweder dieses wenige von der geistigen Eigenschaft meiner
Seele wissen oder, wenn man es nicht einwilligte, auch zufrieden
sein, davon gar nichts zu wissen.

Wollte man diesen Gedanken die Unbegreiflichkeit oder,
welches bei den meisten vor einerlei gilt, ihre Unmöglichkeit

vorrücken, so könnte ich es auch geschehen lassen. Alsdenn
würde ich mich zu den Füßen dieser Weisen niederlassen, um
sie also reden zu hören: Die Seele des Menschen hat ihren Sitz
im Gehirne, und ein unbeschreiblich kleiner Platz in demselben
ist ihr Aufenthalt.(3) Daselbst empfindet sie wie die Spinne im
Mittelpunkte ihres Gewebes. Die Nerven des Gehirnes stoßen
oder erschüttern sie, dadurch verursachen sie aber, daß nicht
dieser unmittelbare Eindruck, sondern der, so auf ganz entlegene
Teile des Körpers geschieht, jedoch als ein außerhalb dem
Gehirne gegenwärtiges Objekt vorgestellet wird. Aus diesem Sitze

bewegt sie auch die Seile und Hebel der ganzen Maschine und
verursacht willkürliche Bewegungen nach ihrem Belieben. Dergleichen
Sätze lassen sich nur sehr seichte oder gar nicht beweisen
und, weil die Natur der Seele im Grunde nicht bekannt gnug
ist, auch nur ebenso schwach widerlegen. Ich würde also mich
in keine Schulgezänke einlassen, wo gemeiniglich beide Teile alsdenn
am meisten zu sagen haben, wenn sie von ihrem Gegenstande
gar nichts verstehen; sondern ich würde lediglich den
Folgerungen nachgehen, auf die mich eine Lehre von dieser Art
leiten kann. Weil also nach denen mir angepriesenen Sätzen
meine Seele, in der Art wie sie im Raume gegenwärtig ist, von
jedem Element der Materie nicht unterschieden wäre, und die
Verstandeskraft eine innere Eigenschaft ist, welche ich in diesen
Elementen doch nicht wahrnehmen könnte, wenngleich selbige in
ihnen allen angetroffen würde, so könnte kein tauglicher Grund
angeführet werden, weswegen nicht meine Seele eine von den
Substanzen sei, welche die Materie ausmachen, und warum nicht
ihre besondere Erscheinungen lediglich von dem Orte herrühren
sollten, den sie in einer künstlichen Maschine, wie der tierische
Körper ist, einnimmt, wo die Nervenvereinigung der inneren
Fähigkeit des Denkens und der Willkür zustatten kommt. Alsdenn
aber würde man kein eigentümliches Merkmal der Seele
mehr mit Sicherheit erkennen, welches sie von dem rohen Grundstoffe
der körperlichen Naturen unterschiede, und LEIBNIZENS
scherzhafter Einfall, nach welchem wir vielleicht im Kaffee Atomen
verschluckten, woraus Menschenseelen werden sollen, wäre nicht
mehr ein Gedanke zum Lachen. Würde aber auf solchen Fall
dieses denkende Ich nicht dem gemeinen Schicksale materieller
Naturen unterworfen sein und, wie es durch den Zufall aus dem
Chaos aller Elemente gezogen worden, um eine tierische Maschine
zu beleben, warum sollte es, nachdem diese zufällige Vereinigung
aufgehört hat, nicht auch künftig dahin wiederum zurückkehren?
Es ist bisweilen nötig, den Denker, der auf unrechtem Wege ist,
durch die Folgen zu erschrecken, damit er aufmerksamer auf die
Grundsätze werde, durch welche er sich gleichsam träumend hat
fortführen lassen.

Ich gestehe, daß ich sehr geneigt sei, das Dasein immaterieller
Naturen in der Welt zu behaupten und meine Seele selbst in die
Klasse dieser Wesen zu versetzen.(4) Alsdenn aber, wie geheimnisvoll

wird nicht die Gemeinschaft zwischen einem Geiste und
einem Körper? Aber wie natürlich ist nicht zugleich diese Unbegreiflichkeit,
da unsere Begriffe äußerer Handlungen von denen
der Materie abgezogen worden und jederzeit mit den Bedingungen
des Druckes oder Stoßes verbunden sind, die hier nicht stattfinden?
Denn wie sollte wohl eine immaterielle Substanz der
Materie im Wege liegen, damit diese in ihrer Bewegung auf einen
Geist stoße, und wie können körperliche Dinge Wirkungen auf
ein fremdes Wesen ausüben, das ihnen nicht Undurchdringlichkeit
entgegenstellet, oder welches sie auf keine Weise hindert, sich in
demselben Raume, darin es gegenwärtig ist, zugleich zu befinden?
Es scheinet, ein geistiges Wesen sei der Materie innigst gegenwärtig,
mit der es verbunden ist und wirke nicht auf diejenige
Kräfte der Elemente, womit diese untereinander in Verhältnissen
sind, sondern auf das innere Principium ihres Zustandes. Denn
eine jede Substanz, selbst ein einfaches Element der Materie muß
doch irgend eine innere Tätigkeit als den Grund der äußerlichen
Wirksamkeit haben, wenn ich gleich nicht anzugeben weiß, worin
solche bestehe.(5) Andererseits würde bei solchen Grundsätzen die

Seele auch in diesen innern Bestimmungen als Wirkungen den
Zustand des Universum anschauend erkennen, der die Ursache derselben
ist. Welche Notwendigkeit aber verursache, daß ein Geist
und ein Körper zusammen Eines ausmache, und welche Gründe
bei gewissen Zerstörungen diese Einheit wiederum aufheben, diese
Fragen übersteigen nebst verschiedenen andern sehr weit meine
Einsicht, und wie wenig ich auch sonst dreiste bin, meine Verstandesfähigkeit
an den Geheimnissen der Natur zu messen, so
bin ich gleichwohl zuversichtlich gnug, keinen noch so fürchterlich
ausgerüsteten Gegner zu scheuen, (wenn ich sonsten einige
Neigung zum Streiten hätte), um in diesem Falle mit ihm den
Versuch der Gegengründe im Widerlegen zu machen, der bei
den Gelehrten eigentlich die Geschicklichkeit ist, einander das
Nichtwissen zu demonstrieren.

Zweites Hauptstück.

Ein Fragment der geheimen Philosophie, die Gemeinschaft mit der Geisterwelt zu eröffnen.

Der Initiat hat schon den groben und an den äußerlichen
Sinnen klebenden Verstand zu höhern und abgezogenen Begriffen
gewöhnt, und nun kann er geistige und von körperlichen
Zeuge enthüllete Gestalten in derjenigen Dämmerung sehen, womit
das schwache Licht der Metaphysik das Reich der Schatten
sichtbar macht. Wir wollen daher nach der beschwerlichen Vorbereitung,
welche überstanden ist, uns auf den gefährlichen Weg
wagen.



Ibant obscuri sola sub nocte per umbras,



Perque domos Ditis vacuas et inania regna.



VIRGILIUS.







Die tote Materie, welche den Weltraum erfüllet, ist ihrer
eigentümlichen Natur nach im Stande der Trägheit und der Beharrlichkeit
in einerlei Zustande, sie hat Solidität, Ausdehnung
und Figur, und ihre Erscheinungen, die auf allen diesen Gründen
beruhen, lassen eine physische Erklärung zu, die zugleich mathematisch
ist und zusammen mechanisch genannt wird. Wenn
man andererseits seine Achtsamkeit auf diejenige Art Wesen
richtet, welche den Grund des Lebens in dem Weltganzen enthalten,
die um deswillen nicht von der Art sind, daß sie als
Bestandteile den Klumpen und die Ausdehnung der leblosen Materie
vermehren, noch von ihr nach den Gesetzen der Berührung
und des Stoßes leiden, sondern vielmehr durch innere Tätigkeit
sich selbst und überdem den toten Stoff der Natur rege machen,
so wird man, wo nicht mit der Deutlichkeit einer Demonstration,
doch wenigstens mit der Vorempfindung eines nicht ungeübten
Verstandes sich von dem Dasein immaterieller Wesen überredet
finden, deren besondere Wirkungsgesetze pneumatisch und, soferne
die körperliche Wesen Mittelursachen ihrer Wirkungen in
der materiellen Welt sind, organisch genannt werden. Da diese
immaterielle Wesen selbsttätige Prinzipien sind, mithin Substanzen
und vor sich bestehende Naturen, so ist diejenige Folge, auf die
man zunächst gerät, diese, daß sie untereinander, unmittelbar vereinigt,
vielleicht ein großes Ganze ausmachen mögen, welches
man die immaterielle Welt (mundus intelligibilis) nennen kann.
Denn mit welchem Grunde der Wahrscheinlichkeit wollte man
wohl behaupten, daß dergleichen Wesen von einander ähnlicher
Natur nur vermittelst anderer (körperlichen Dinge) von fremder
Beschaffenheit in Gemeinschaft stehen könnten, indem dieses letztere
noch viel rätselhafter als das erste ist?

Diese immaterielle Welt kann also als ein vor sich bestehendes
Ganze angesehen werden, deren Teile untereinander in
wechselseitiger Verknüpfung und Gemeinschaft stehen, auch ohne
Vermittelung körperlicher Dinge, sodaß dieses letztere Verhältnis
zufällig ist und nur einigen zukommen darf, ja, wo sie auch angetroffen
wird, nicht hindert, daß nicht eben die immaterielle
Wesen, welche durch die Vermittelung der Materie ineinander
wirken, außer diesem noch in einer besondern und durchgängigen

Verbindung stehen und jederzeit untereinander als immaterielle
Wesen wechselseitige Einflüsse ausüben, sodaß das Verhältnis derselben
vermittelst der Materie nur zufällig und auf einer besonderen
göttlichen Anstalt beruhet, jene hingegen natürlich und
unauflöslich ist.

Indem man denn auf solche Weise alle Prinzipien des Lebens
in der ganzen Natur als so viel unkörperliche Substanzen untereinander
in Gemeinschaft, aber auch zum Teil mit der Materie
vereinigt zusammennimmt, so gedenkt man sich ein großes Ganze
der immateriellen Welt, eine unermeßliche, aber unbekannte
Stufenfolge von Wesen und tätigen Naturen, durch welche der
tote Stoff der Körperwelt allein belebt wird. Bis auf welche
Glieder aber der Natur Leben ausgebreitet sei, und welche diejenigen
Grade desselben seien, die zunächst an die völlige Leblosigkeit
grenzen, ist vielleicht unmöglich, jemals mit Sicherheit
auszumachen. Der Hylozoismus belebt alles, der Materialismus
dagegen, wenn er genau erwogen wird, tötet alles. MAUPERTUIS
maß den organischen Nahrungsteilchen aller Tiere den
niedrigsten Grad Leben bei; andere Philosophen sehen an ihnen
nichts als tote Klumpen, welche nur dienen, den Hebezeug der
tierischen Maschinen zu vergrößern. Das ungezweifelte Merkmal
des Lebens an dem, was in unsere äußere Sinne fällt, ist wohl
die freie Bewegung, die da blicken läßt, daß sie aus Willkür entsprungen
sei; allein der Schluß ist nicht sicher, daß, wo dieses
Merkmal nicht angetroffen wird, auch kein Grad des Lebens befindlich
sei. BOERHAAVE sagt an einem Orte: Das Tier ist
eine Pflanze, die ihre Wurzel im Magen (inwendig) hat.
Vielleicht könnte ein anderer ebenso ungetadelt mit diesen Begriffen
spielen und sagen: Die Pflanze ist ein Tier, das seinen
Magen in der Wurzel (äußerlich) hat. Daher auch den letzteren
die Organen der willkürlichen Bewegung und mit ihnen die
äußerliche Merkmale des Lebens fehlen können, die doch den
ersteren notwendig sind, weil ein Wesen, welches die Werkzeuge
seiner Ernährung in sich hat, sich selbst seiner Bedürfnis gemäß
muß bewegen können, dasjenige aber, an welchem dieselbe außerhalb
und in dem Elemente seiner Unterhaltung eingesenkt sind,
schon gnugsam durch äußere Kräfte erhalten wird und, wenn es
gleich ein Principium des inneren Lebens in der Vegetation enthält,
doch keine organische Einrichtung zur äußerlichen willkürlichen
Tätigkeit bedarf. Ich verlange nichts von allem diesen

auf Beweisgründe; denn außerdem, daß ich sehr wenig zum
Vorteil von dergleichen Mutmaßungen würde zu sagen haben, so
haben sie noch als bestäubte veraltete Grillen den Spott der
Mode wider sich. Die Alten glaubten nämlich dreierlei Art vom
Leben annehmen zu können, das pflanzenartige, das tierische
und das vernünftige. Wenn sie die drei immaterielle Prinzipien
derselben in dem Menschen vereinigten, so möchten sie wohl
unrecht haben, wenn sie aber solche unter die dreierlei Gattungen
der wachsenden und ihresgleichen erzeugenden Geschöpfe verteileten,
so sagten sie freilich wohl etwas Unerweisliches, aber darum noch
nicht Ungereimtes, vornehmlich in dem Urteile desjenigen, der
das besondere Leben der von einigen Tieren abgetrenneten Teile,
die Irritabilität, diese so wohl erwiesene, aber auch zugleich so
unerklärliche Eigenschaft der Fasern eines tierischen Körpers und
einiger Gewächse, und endlich die nahe Verwandtschaft der
Polypen und anderer Zoophyten mit den Gewächsen in Betracht
ziehen wollte. Übrigens ist die Berufung auf immaterielle Prinzipien
eine Zuflucht der faulen Philosophie und darum auch die
Erklärungsart in diesem Geschmacke nach aller Möglichkeit zu
vermeiden, damit diejenigen Gründe der Welterscheinungen, welche
auf den Bewegungsgesetzen der bloßen Materie beruhen, und
welche auch einzig und allein der Begreiflichkeit fähig sind, in
ihrem ganzen Umfange erkannt werden. Gleichwohl bin ich
überzeugt, daß STAHL, welcher die tierische Veränderungen gerne
organisch erklärt, oftmals der Wahrheit näher sei, als HOFMANN,
BOERHAAVE u. a. m., welche die immaterielle Kräfte aus dem
Zusammenhange lassen, sich an die mechanische Gründe halten
und hierin einer mehr philosophischen Methode folgen, die wohl
bisweilen fehlt, aber mehrmalen zutrifft, und die auch allein in
der Wissenschaft von nützlicher Anwendung ist, wenn anderseits
von dem Einflusse der Wesen von unkörperlicher Natur höchstens
nur erkannt werden kann, daß er da sei, niemals aber, wie er
zugehe und wie weit sich seine Wirksamkeit erstrecke.

So würde denn also die immaterielle Welt zuerst alle erschaffene
Intelligenzen, deren einige mit der Materie zu einer
Person verbunden sind, andere aber nicht, in sich befassen, überdem
die empfindende Subjekte in allen Tierarten und endlich alle
Prinzipien des Lebens, welche sonst noch in der Natur wo sein
mögen, ob dieses sich gleich durch keine äußerliche Kennzeichen
der willkürlichen Bewegung offenbarete. Alle diese immaterielle

Naturen, sage ich, sie mögen nun ihre Einflüsse in der Körperwelt
ausüben oder nicht, alle vernünftige Wesen, deren zufälliger
Zustand tierisch ist, es sei hier auf der Erde oder in andern
Himmelskörpern, sie mögen den rohen Zeug der Materie jetzt
oder künftig beleben oder ehedem belebt haben, würden nach
diesen Begriffen in einer ihrer Natur gemäßen Gemeinschaft stehen,
die nicht auf den Bedingungen beruht, wodurch die Verhältnis
der Körper eingeschränkt ist, und wo die Entfernung der Örter
oder der Zeitalter, welche in der sichtbaren Welt die große Kluft
ausmacht, die alle Gemeinschaft aufhebt, verschwindet. Die menschliche
Seele würde daher schon in dem gegenwärtigen Leben als
verknüpft mit zweien Welten zugleich müssen angesehen werden,
von welchen sie, soferne sie zu persönlicher Einheit mit einem
Körper verbunden ist, die materielle allein klar empfindet, dagegen
als ein Glied der Geisterwelt die reine Einflüsse immaterieller
Naturen empfängt und erteilet, sodaß, sobald jene Verbindung
aufgehört hat, die Gemeinschaft, darin sie jederzeit mit geistigen
Naturen stehet, allein übrig bleibt und sich ihrem Bewußtsein
zum klaren Anschauen eröffnen müßte.(6)

Es wird mir nachgerade beschwerlich, immer die behutsame
Sprache der Vernunft zu führen. Warum sollte es mir nicht auch

erlaubt sein, im akademischen Tone zu reden, der entscheidender
ist und sowohl den Verfasser als den Leser des Nachdenkens
überhebt, welches über lang oder kurz beide nur zu einer verdrießlichen
Unentschlossenheit führen muß. Es ist demnach so
gut als demonstriert, oder es könnte leichtlich bewiesen werden,
wenn man weitläuftig sein wollte oder noch besser, es wird
künftig, ich weiß nicht wo oder wenn, noch bewiesen werden,
daß die menschliche Seele auch in diesem Leben in einer unauflöslich
verknüpften Gemeinschaft mit allen immateriellen Naturen
der Geisterwelt stehe, daß sie wechselweise in diese wirke und
von ihnen Eindrücke empfange, deren sie sich aber als Mensch
nicht bewußt ist, solange alles wohl steht. Andererseits ist es
auch wahrscheinlich, daß die geistige Naturen unmittelbar keine
sinnliche Empfindung von der Körperwelt mit Bewußtsein haben
können, weil sie mit keinem Teil der Materie zu einer Person
verbunden sind, um sich vermittelst desselben ihres Orts in dem
materiellen Weltganzen und durch künstliche Organen der Verhältnis
der ausgedehnten Wesen gegen sich und gegen einander
bewußt zu werden, daß sie aber wohl in die Seelen der Menschen
als Wesen von einerlei Natur einfließen können und auch
wirklich jederzeit mit ihnen in wechselseitiger Gemeinschaft stehen,
doch so, daß in der Mitteilung der Vorstellungen diejenige, welche
die Seele als ein von der Körperwelt abhängendes Wesen in sich
enthält, nicht in andere geistige Wesen und die Begriffe der letzteren,
als anschauende Vorstellungen von immateriellen Dingen,
nicht in das klare Bewußtsein des Menschen übergehen können,
wenigstens nicht in ihrer eigentlichen Beschaffenheit, weil die
Materialien zu beiderlei Ideen von verschiedener Art sind.

Es würde schön sein, wenn eine dergleichen systematische Verfassung
der Geisterwelt, als wir sie vorstellen, nicht lediglich aus
dem Begriffe von der geistigen Natur überhaupt, der gar zu sehr
hypothetisch ist, sondern aus irgendeiner wirklichen und allgemein
zugestandenen Beobachtung könnte geschlossen, oder auch nur
wahrscheinlich vermutet werden. Daher wage ich es auf die
Nachsicht des Lesers, einen Versuch von dieser Art hier einzuschalten,
der zwar etwas außer meinem Wege liegt und auch von
der Evidenz weit gnug entfernet ist, gleichwohl aber zu nicht
unangenehmen Vermutungen Anlaß zu geben scheinet.

* * *

Unter den Kräften, die das menschliche Herz bewegen, scheinen
einige der mächtigsten außerhalb demselben zu liegen, die
also nicht etwa als bloße Mittel sich auf die Eigennützigkeit und
Privatbedürfnis als auf ein Ziel, das innerhalb dem Menschen
selbst liegt, beziehen, sondern welche machen, daß die Tendenzen
unserer Regungen den Brennpunkt ihrer Vereinigung außer uns
in andere vernünftige Wesen versetzen; woraus ein Streit zweier
Kräfte entspringt, nämlich der Eigenheit, die alles auf sich beziehet,
und der Gemeinnützigkeit, dadurch das Gemüt gegen andere
außer sich getrieben oder gezogen wird. Ich halte mich bei dem
Triebe nicht auf, vermöge dessen wir so stark und so allgemein
am Urteile anderer hängen und fremde Billigung oder Beifall zur
Vollendung des unsrigen vor uns selbst so nötig zu sein erachten,
woraus, wenngleich bisweilen ein übelverstandener Ehrenwahn
entspringt, dennoch selbst in der uneigennützigsten und wahrhaftesten
Gemütsart ein geheimer Zug verspürt wird, dasjenige,
was man vor sich selbst als gut oder wahr erkennt, mit dem
Urteil anderer zu vergleichen, um beide einstimmig zu machen,
imgleichen eine jede menschliche Seele auf dem Erkenntniswege
gleichsam anzuhalten, wenn sie einen andern Fußsteig zu gehen
scheint, als den wir eingeschlagen haben, welches alles vielleicht
eine empfundene Abhängigkeit unserer eigenen Urteile vom allgemeinen
menschlichen Verstande ist und ein Mittel wird,
dem Ganzen denkender Wesen eine Art von Vernunfteinheit zu
verschaffen.

Ich übergehe aber diese sonst nicht unerhebliche Betrachtung
und halte mich vor jetzt an eine andere, welche einleuchtender
und beträchtlicher ist, so viel es unsere Absicht betrifft. Wenn
wir äußere Dinge auf unsere Bedürfnis beziehen, so können wir
dieses nicht tun, ohne uns zugleich durch eine gewisse Empfindung
gebunden und eingeschränkt zu fühlen, die uns merken läßt, daß
in uns gleichsam ein fremder Wille wirksam sei, und unser eigen
Belieben die Bedingung von äußerer Beistimmung nötig habe.
Eine geheime Macht nötiget uns, unsere Absicht zugleich auf
anderer Wohl oder nach fremder Willkür zu richten, ob dieses
gleich öfters ungern geschieht und der eigennützigen Neigung
stark widerstreitet, und der Punkt, wohin die Richtungslinien
unserer Triebe zusammenlaufen, ist also nicht bloß in uns, sondern
es sind noch Kräfte, die uns bewegen, in dem Wollen anderer
außer uns. Daher entspringen die sittlichen Antriebe, die uns

oft wider den Dank des Eigennutzes fortreißen, das starke Gesetz
der Schuldigkeit und das schwächere der Gütigkeit, deren jede
uns manche Aufopferung abdringt, und obgleich beide dann und
wann durch eigennützige Neigungen überwogen werden, doch
nirgend in der menschlichen Natur ermangeln, ihre Wirklichkeit
zu äußern. Dadurch sehen wir uns in den geheimsten Beweggründen
abhängig von der Regel des allgemeinen Willens,
und es entspringt daraus in der Welt aller denkenden Naturen
eine moralische Einheit und systematische Verfassung nach bloß
geistigen Gesetzen. Will man diese in uns empfundene Nötigung
unseres Willens zur Einstimmung mit dem allgemeinen Willen das
sittliche Gefühl nennen, so redet man davon nur als von einer
Erscheinung dessen, was in uns wirklich vorgeht, ohne die Ursachen
derselben auszumachen. So nannte NEWTON das sichere
Gesetz der Bestrebungen aller Materie, sich einander zu nähern die
Gravitation derselben, indem er seine mathematische Demonstrationen
nicht in eine verdrießliche Teilnehmung an philosophischen
Streitigkeiten verflechten wollte, die sich über die Ursache derselben
eräugnen könnten. Gleichwohl trug er kein Bedenken,
diese Gravitation als eine wahre Wirkung einer allgemeinen Tätigkeit
der Materie ineinander zu behandeln und gab ihr daher auch
den Namen der Anziehung. Sollte es nicht möglich sein, die
Erscheinung der sittlichen Antriebe in den denkenden Naturen,
wie solche sich aufeinander wechselsweise beziehen, gleichfalls
als die Folge einer wahrhaftig tätigen Kraft, dadurch geistige
Naturen ineinander einfließen, vorzustellen, sodaß das sittliche Gefühl
diese empfundene Abhängigkeit des Privatwillens vom
allgemeinen Willen wäre und eine Folge der natürlichen und
allgemeinen Wechselwirkung, dadurch die immaterielle Welt ihre
sittliche Einheit erlangt, indem sie sich nach den Gesetzen dieses
ihr eigenen Zusammenhanges zu einem System von geistiger Vollkommenheit
bildet? Wenn man diesen Gedanken so viel Scheinbarkeit
zugesteht als erforderlich ist, um die Mühe zu verdienen,
sie an ihren Folgen zu messen, so wird man vielleicht durch den
Reiz derselben unvermerkt in einige Parteilichkeit gegen sie verflochten
werden. Denn es scheinen in diesem Falle die Unregelmäßigkeiten
mehrenteils zu verschwinden, die sonsten bei dem
Widerspruch der moralischen und physischen Verhältnisse der
Menschen hier auf der Erde so befremdlich in die Augen fallen.
Alle Moralität der Handlungen kann nach der Ordnung der Natur

niemals ihre vollständige Wirkung in dem leiblichen Leben des
Menschen haben, wohl aber in der Geisterwelt nach pneumatischen
Gesetzen. Die wahre Absichten, die geheime Beweggründe vieler
aus Ohnmacht fruchtlosen Bestrebungen, der Sieg über sich selbst,
oder auch bisweilen die verborgene Tücke bei scheinbarlich guten
Handlungen sind mehrenteils vor den physischen Erfolg in dem
körperlichen Zustande verloren, sie würden aber auf solche Weise
in der immateriellen Welt als fruchtbare Gründe angesehen werden
müssen und in Ansehung ihrer nach pneumatischen Gesetzen zufolge
der Verknüpfung des Privatwillens und des allgemeinen
Willens, d. i. der Einheit und des Ganzen der Geisterwelt, eine
der sittlichen Beschaffenheit der freien Willkür angemessene Wirkung
ausüben oder auch gegenseitig empfangen. Denn weil das
Sittliche der Tat den inneren Zustand des Geistes betrifft, so
kann es auch natürlicherweise nur in der unmittelbaren Gemeinschaft
der Geister die der ganzen Moralität adäquate Wirkung
nach sich ziehen. Dadurch würde es nun geschehen, daß die
Seele des Menschen schon in diesem Leben dem sittlichen Zustande
zufolge ihre Stelle unter den geistigen Substanzen des Universum
einnehmen müßte, so wie nach den Gesetzen der Bewegung die
Materien des Weltraums sich in solche Ordnung gegeneinander
setzen, die ihren Körperkräften gemäß ist.(7) Wenn denn endlich
durch den Tod die Gemeinschaft der Seele mit der Körperwelt
aufgehoben worden, so würde das Leben in der andern
Welt nur eine natürliche Fortsetzung derjenigen Verknüpfung sein,
darin sie mit ihr schon in diesem Leben gestanden war, und die
gesamte Folgen der hier ausgeübten Sittlichkeit würden sich dort
in denen Wirkungen wieder finden, die ein mit der ganzen
Geisterwelt in unauflöslicher Gemeinschaft stehendes Wesen schon
vorher daselbst nach pneumatischen Gesetzen ausgeübt hat. Die
Gegenwart und die Zukunft würden also gleichsam aus einem

Stücke sein und ein stetiges Ganze ausmachen, selbst nach der
Ordnung der Natur. Dieser letztere Umstand ist von besonderer
Erheblichkeit. Denn in einer Vermutung nach bloßen
Gründen der Vernunft ist es eine große Schwierigkeit, wenn man,
um den Übelstand zu heben, der aus der unvollendeten Harmonie
zwischen der Moralität und ihren Folgen in dieser Welt entspringt,
zu einem außerordentlichen göttlichen Willen seine Zuflucht nehmen
muß, weil, so wahrscheinlich auch das Urteil über denselben nach
unseren Begriffen von der göttlichen Weisheit sein mag, immer
ein starker Verdacht übrig bleibt, daß die schwache Begriffe
unseres Verstandes vielleicht auf den Höchsten sehr verkehrt übertragen
worden, da des Menschen Obliegenheit nur ist, von dem
göttlichen Willen zu urteilen aus der Wohlgereimtheit, die er
wirklich in der Welt wahrnimmt, oder welche er nach der Regel
der Analogie gemäß der Naturordnung darin vermuten kann, nicht
aber nach dem Entwurfe seiner eigenen Weisheit, den er zugleich
dem göttlichen Willen zur Vorschrift macht, befugt ist, neue und
willkürliche Anordnungen in der gegenwärtigen oder künftigen
Welt zu ersinnen.

* * *

Wir lenken nunmehr unsere Betrachtung wiederum in den
vorigen Weg ein und nähern uns dem Ziele, welches wir uns
vorgesetzt hatten. Wenn es sich mit der Geisterwelt und dem
Anteile, den unsere Seele an ihr hat, so verhält, wie der Abriß,
den wir erteilten, ihn vorstellt, so scheinet fast nichts befremdlicher
zu sein, als daß die Geistergemeinschaft nicht eine ganz
allgemeine und gewöhnliche Sache ist, und das Außerordentliche
betrifft fast mehr die Seltenheit der Erscheinungen, als die Möglichkeit
derselben. Diese Schwierigkeit läßt sich indessen ziemlich
gut heben und ist zum Teil auch schon gehoben worden. Denn
die Vorstellung, die die Seele des Menschen von sich selbst als
einem Geiste durch ein immaterielles Anschauen hat, indem sie
sich in Verhältnis gegen Wesen von ähnlicher Natur betrachtet,
ist von derjenigen ganz verschieden, da ihr Bewußtsein sich selbst
als einen Menschen vorstellt durch ein Bild, das seinen Ursprung
aus dem Eindrucke körperlicher Organen hat, und welches in Verhältnis
gegen keine andere als materielle Dinge vorgestellt wird.
Es ist demnach zwar einerlei Subjekt, was der sichtbaren und
unsichtbaren Welt zugleich als ein Glied angehört, aber nicht

ebendieselbe Person, weil die Vorstellungen der einen ihrer verschiedenen
Beschaffenheit wegen keine begleitende Ideen von denen
der andern Welt sind und daher, was ich als Geist denke, von
mir als Mensch nicht erinnert wird, und umgekehrt mein Zustand
als eines Menschen in die Vorstellung meiner selbst als eines
Geistes gar nicht hineinkommt. Übrigens mögen die Vorstellungen
von der Geisterwelt so klar und anschauend sein, wie man will,(8)
so ist dieses doch nicht hinlänglich, um mich deren als Mensch
bewußt zu werden; wie denn sogar die Vorstellung seiner selbst
(d. i. der Seele) als eines Geistes wohl durch Schlüsse erworben
wird, bei keinem Menschen aber ein anschauender und Erfahrungsbegriff
ist.

Diese Ungleichartigkeit der geistigen Vorstellungen und derer,

die zum leiblichen Leben des Menschen gehören, darf indessen
nicht als eine so große Hindernis angesehen werden, daß sie alle
Möglichkeit aufhebe, sich bisweilen der Einflüsse von seiten der
Geisterwelt sogar in diesem Leben bewußt zu werden. Denn sie
können in das persönliche Bewußtsein des Menschen zwar nicht
unmittelbar, aber doch so übergehen, daß sie nach dem Gesetz
der vergesellschafteten Begriffe diejenige Bilder rege machen, die
mit ihnen verwandt sind und analogische Vorstellungen unserer
Sinne erwecken, die wohl nicht der geistige Begriff selber, aber
doch deren Symbolen sind. Denn es ist doch immer ebendieselbe
Substanz, die zu dieser Welt sowohl als zu der andern wie ein
Glied gehöret, und beiderlei Art von Vorstellungen gehören zu
demselben Subjekte und sind miteinander verknüpft. Die Möglichkeit
hievon können wir einigermaßen dadurch faßlich machen,
wenn wir betrachten, wie unsere höhere Vernunftbegriffe, welche
sich den geistigen ziemlich nähern, gewöhnlichermaßen gleichsam
ein körperlich Kleid annehmen, um sich in Klarheit zu setzen.
Daher die moralische Eigenschaften der Gottheit unter den Vorstellungen
des Zorns, der Eifersucht, der Barmherzigkeit, der Rache,
u. d. g. vorgestellt werden; daher personifizieren Dichter die
Tugenden, Laster oder andere Eigenschaften der Natur, doch so,
daß die wahre Idee des Verstandes hindurchscheinet; so stellt der
Geometra die Zeit durch eine Linie vor, obgleich Raum und Zeit
nur eine Übereinkunft in Verhältnissen haben und also wohl der
Analogie nach, niemals aber der Qualität nach miteinander übereintreffen;
daher nimmt die Vorstellung der göttlichen Ewigkeit
selbst bei Philosophen den Schein einer unendlichen Zeit an, so
sehr wie man sich auch hütet, beide zu vermengen, und eine
große Ursache, weswegen die Mathematiker gemeiniglich abgeneigt
sind, die Leibnizische Monaden einzuräumen, ist wohl diese, daß
sie nicht umhin können, sich an ihnen kleine Klümpchen vorzustellen.
Daher ist es nicht unwahrscheinlich, daß geistige Empfindungen
in das Bewußtsein übergehen könnten, wenn sie Phantaseien
erregen, die mit ihnen verwandt sind. Auf diese Art
würden Ideen, die durch einen geistigen Einfluß mitgeteilt sind,
sich in die Zeichen derjenigen Sprache einkleiden, die der Mensch
sonsten im Gebrauch hat, die empfundene Gegenwart eines Geistes
in das Bild einer menschlichen Figur, Ordnung und Schönheit
der immateriellen Welt in Phantasien, die unsere Sinne sonst im
Leben vergnügen, u. s. w.

Diese Art der Erscheinungen kann gleichwohl nicht etwas Gemeines
und Gewöhnliches sein, sondern sich nur bei Personen
eräugnen, deren Organen(9) eine ungewöhnlich große Reizbarkeit
haben, die Bilder der Phantasie dem innern Zustande der Seele gemäß
durch harmonische Bewegung mehr zu verstärken, als gewöhnlicherweise
bei gesunden Menschen geschieht und auch geschehen soll.
Solche seltsame Personen würden in gewissen Augenblicken mit
der Apparenz mancher Gegenstände als außer ihnen angefochten
sein, welche sie vor eine Gegenwart von geistigen Naturen halten
würden, die auf ihre körperliche Sinne fiele, obgleich hiebei nur
ein Blendwerk der Einbildung vorgeht, doch so, daß die Ursache
davon ein wahrhafter geistiger Einfluß ist, der nicht unmittelbar
empfunden werden kann, sondern sich nur durch verwandte Bilder
der Phantasie, welche den Schein der Empfindungen annehmen,
zum Bewußtsein offenbaret.

Die Erziehungsbegriffe oder auch mancherlei sonst eingeschlichene
Wahn würden hiebei ihre Rolle spielen, wo Verblendung
mit Wahrheit untermengt wird, und eine wirkliche geistige Empfindung
zwar zum Grunde liegt, die doch in Schattenbilder der
sinnlichen Dinge umgeschaffen worden. Man wird aber auch zugeben,
daß die Eigenschaft, auf solche Weise die Eindrücke der
Geisterwelt in diesem Leben zum klaren Anschauen auszuwickeln,
schwerlich wozu nützen könne; weil dabei die geistige Empfindung
notwendig so genau in das Hirngespenst der Einbildung verwebt
wird, daß es unmöglich sein muß, in derselben das Wahre von
den groben Blendwerken, die es umgeben, zu unterscheiden. Imgleichen
würde ein solcher Zustand, da er ein verändertes Gleichgewicht
in den Nerven voraussetzt, welche sogar durch die Wirksamkeit
der bloß geistig empfindenden Seele in unnatürliche
Bewegung versetzet werden, eine wirkliche Krankheit anzeigen.
Endlich würde es gar nicht befremdlich sein, an einem Geisterseher
zugleich einen Phantasten anzutreffen, zum wenigsten in
Ansehung der begleitenden Bilder von diesen seinen Erscheinungen,
weil Vorstellungen, die ihrer Natur nach fremd und mit denen

im leiblichen Zustande des Menschen unvereinbar sind, sich
hervordrängen, und übelgepaarte Bilder in die äußere Empfindung
hereinziehen, wodurch wilde Chimären und wunderliche Fratzen
ausgeheckt werden, die in langem Geschleppe den betrogenen
Sinnen vorgaukeln, ob sie gleich einen wahren geistigen Einfluß
zum Grunde haben mögen.

Nunmehro kann man nicht verlegen sein, von denen Gespenstererzählungen,
die den Philosophen so oft in den Weg
kommen, imgleichen allerlei Geistereinflüssen, von denen hie oder
da die Rede geht, scheinbare Vernunftgründe anzugeben. Abgeschiedene
Seelen und reine Geister können zwar niemals unsern
äußeren Sinnen gegenwärtig sein, noch sonst mit der Materie in
Gemeinschaft stehen, aber wohl auf den Geist des Menschen, der
mit ihnen zu einer großen Republik gehört, wirken, so, daß die
Vorstellungen, welche sie in ihm erwecken, sich nach dem Gesetze
seiner Phantasei in verwandte Bilder einkleiden und die Apparenz
der ihnen gemäßen Gegenstände als außer ihm erregen. Diese
Täuschung kann einen jeden Sinn betreffen, und so sehr dieselbe
auch mit ungereimten Hirngespinsten untermengt wäre, so dürfte
man sich dieses nicht abhalten lassen, hierunter geistige Einflüsse
zu vermuten. Ich würde der Scharfsichtigkeit des Lesers zu nahe
treten, wenn ich mich bei der Anwendung dieser Erklärungsart
noch aufhalten wollte. Denn metaphysische Hypothesen haben
eine so ungemeine Biegsamkeit an sich, daß man sehr ungeschickt
sein müßte, wenn man die gegenwärtige nicht einer jeden Erzählung
bequemen könnte, sogar ehe man ihre Wahrhaftigkeit untersucht
hat, welches in vielen Fällen unmöglich und in noch
mehreren sehr unhöflich ist.

Wenn indessen die Vorteile und Nachteile in einander gerechnet
werden, die demjenigen erwachsen können, der nicht
allein vor die sichtbare Welt, sondern auch vor die unsichtbare
in gewissem Grade organisiert ist, (wofern es jemals einen solchen
gegeben hat), so scheint ein Geschenk von dieser Art demjenigen
gleich zu sein, womit JUNO den TIRESIAS beehrte, die ihn zuvor
blind machte, damit sie ihm die Gabe zu weissagen erteilen
könnte. Denn nach den obigen Sätzen zu urteilen, kann die anschauende
Kenntnis der andern Welt allhier nur erlangt werden,
indem man etwas von demjenigen Verstande einbüßt, welchen
man vor die gegenwärtige nötig hat. Ich weiß auch nicht, ob
selbst gewisse Philosophen gänzlich von dieser harten Bedingung

frei sein sollten, welche so fleißig und vertieft ihre metaphysische
Gläser nach jenen entlegenen Gegenden hinrichten und Wunderdinge
von daher zu erzählen wissen, zum wenigsten mißgönne
ich ihnen keine von ihren Entdeckungen; nur besorge ich, daß
ihnen irgendein Mann von gutem Verstande und wenig Feinigkeit
ebendasselbe dürfte zu verstehen geben, was dem TYCHO DE
BRAHE sein Kutscher antwortete, als jener meinte, zur Nachtzeit
nach den Sternen den kürzesten Weg fahren zu können: Guter
Herr, auf den Himmel mögt Ihr Euch wohl verstehen,
hier aber auf der Erde seid Ihr ein Narr.

Drittes Hauptstück.

Antikabbala. Ein Fragment der gemeinen Philosophie, die Gemeinschaft mit der Geisterwelt aufzuheben.

ARISTOTELES sagt irgendwo: Wenn wir wachen, so
haben wir eine gemeinschaftliche Welt, träumen wir
aber, so hat ein jeder seine eigne. Mich dünkt, man sollte
wohl den letzteren Satz umkehren und sagen können: wenn von
verschiedenen Menschen ein jeglicher seine eigene Welt hat, so
ist zu vermuten, daß sie träumen. Auf diesen Fuß, wenn wir
die Luftbaumeister der mancherlei Gedankenwelten betrachten,
deren jeglicher die seinige mit Ausschließung anderer ruhig bewohnt,
denjenigen etwa, welcher die Ordnung der Dinge, so wie
sie von WOLFFEN aus wenig Bauzeug der Erfahrung, aber mehr
erschlichenen Begriffen gezimmert oder die, so von CRUSIUS
durch die magische Kraft einiger Sprüche vom Denklichen und
Undenklichen aus Nichts hervorgebracht worden, bewohnet, so
werden wir uns bei dem Widerspruche ihrer Visionen gedulden,
bis diese Herren ausgeträumet haben. Denn wenn sie einmal, so
Gott will, völlig wachen, d. i. zu einem Blicke, der die Einstimmung
mit anderem Menschenverstande nicht ausschließt, die Augen auftun
werden, so wird niemand von ihnen etwas sehen, was nicht
jedem andern gleichfalls bei dem Lichte ihrer Beweistümer augenscheinlich
und gewiß erscheinen sollte, und die Philosophen
werden zu derselbigen Zeit eine gemeinschaftliche Welt bewohnen,
dergleichen die Größenlehrer schon längst innegehabt haben,

welche wichtige Begebenheit nicht lange mehr anstehen kann,
woferne gewissen Zeichen und Vorbedeutungen zu trauen ist, die
seit einiger Zeit über dem Horizonte der Wissenschaften erschienen
sind.

In gewisser Verwandtschaft mit den Träumern der Vernunft
stehen die Träumer der Empfindung, und unter dieselbe
werden gemeiniglich diejenige, so bisweilen mit Geistern zu tun
haben, gezählt und zwar aus dem nämlichen Grunde wie die
vorigen, weil sie etwas sehen, was kein anderer gesunder Mensch
sieht, und ihre eigene Gemeinschaft mit Wesen haben, die sich
niemanden sonst offenbaren, so gute Sinne er auch haben mag.
Es ist auch die Benennung der Träumereien, wenn man voraussetzt,
daß die gedachte Erscheinungen auf bloße Hirngespenster
auslaufen, insoferne passend, als die eine so gut wie die andere
selbst ausgeheckte Bilder sind, die gleichwohl als wahre Gegenstände
die Sinne betrügen; allein wenn man sich einbildet, daß
beide Täuschungen übrigens in ihrer Entstehungsart sich ähnlich
gnug wären, um die Quelle der einen auch zur Erklärung der
andern zureichend zu finden, so betrügt man sich sehr. Derjenige,
der im Wachen sich in Erdichtungen und Chimären, welche seine
stets fruchtbare Einbildung ausheckt, dermaßen vertieft, daß er
auf die Empfindung der Sinne wenig achthat, die ihm jetzt am
meisten angelegen sind, wird mit Recht ein wachender Träumer
genannt. Denn es dürfen nur die Empfindungen der Sinne
noch etwas mehr in ihrer Stärke nachlassen, so wird er schlafen,
und die vorige Chimären werden wahre Träume sein. Die Ursache,
weswegen sie es nicht schon im Wachen sind, ist diese,
weil er sie zu der Zeit als in sich, andere Gegenstände aber,
die er empfindet, als außer sich vorstellt, folglich jene zu
Wirkungen seiner eignen Tätigkeit, diese aber zu demjenigen
zählet, was er von außen empfängt und erleidet. Denn hiebei
kommt es alles auf das Verhältnis an, darin die Gegenstände auf
ihn selbst als einen Menschen, folglich auch auf seinen Körper
gedacht werden. Daher können die nämliche Bilder ihn im
Wachen wohl sehr beschäftigen, aber nicht betrügen, so klar sie
auch sein mögen. Denn ob er gleich alsdenn eine Vorstellung
von sich selbst und seinem Körper auch im Gehirne hat, gegen
die er seine phantastische Bilder in Verhältnis setzt, so macht doch
die wirkliche Empfindung seines Körpers durch äußere Sinne gegen
jene Chimären einen Kontrast oder Abstechung, um jene als von

sich ausgeheckt, diese aber als empfunden anzusehen. Schlummert
er hiebei ein, so erlischt die empfundene Vorstellung seines
Körpers, und es bleibt bloß die selbstgedichtete übrig, gegen
welche die andre Chimären als in äußerer Verhältnis gedacht
werden und auch, solange man schläft, den Träumenden betrügen
müssen, weil keine Empfindung da ist, die in Vergleichung mit
jener das Urbild vom Schattenbilde, nämlich das Äußere vom Innern,
unterscheiden ließe.

Von wachenden Träumern sind demnach die Geisterseher
nicht bloß dem Grade, sondern der Art nach gänzlich unterschieden.
Denn diese referieren im Wachen und oft bei der
größten Lebhaftigkeit anderer Empfindungen gewisse Gegenstände
unter die äußerliche Stellen der andern Dinge, die sie wirklich
um sich wahrnehmen, und die Frage ist hie nur, wie es zugehe,
daß sie das Blendwerk ihrer Einbildung außer sich versetzen und
zwar in Verhältnis auf ihren Körper, den sie auch durch äußere
Sinne empfinden. Die große Klarheit ihres Hirngespinstes kann
hievon nicht die Ursache sein; denn es kommt hier auf den Ort
an, wohin es als ein Gegenstand versetzt ist, und daher verlange
ich, daß man zeige, wie die Seele ein solches Bild, was sie doch
als in sich enthalten vorstellen sollte, in ein ganz ander Verhältnis,
nämlich in einen Ort äußerlich und unter die Gegenstände
versetze, die sich ihrer wirklichen Empfindung darbieten. Auch
werde ich mich durch die Anführung anderer Fälle, die einige
Ähnlichkeit mit solcher Täuschung haben und etwa im fieberhaften
Zustande vorfallen, nicht abfertigen lassen; denn gesund
oder krank, wie der Zustand des Betrogenen auch sein mag, so
will man nicht wissen, ob dergleichen auch sonsten geschehe,
sondern wie dieser Betrug möglich sei.

Wir finden aber bei dem Gebrauch der äußeren Sinne, daß
über die Klarheit, darin die Gegenstände vorgestellt werden,
man in der Empfindung auch ihren Ort mit begreife, vielleicht
nicht allemal mit gleicher Richtigkeit, dennoch als eine notwendige
Bedingung der Empfindung, ohne welche es unmöglich wäre,
die Dinge als außer uns vorzustellen. Hiebei wird es sehr wahrscheinlich,
daß unsere Seele das empfundene Objekt dahin in
ihrer Vorstellung versetze, wo die verschiedene Richtungslinien
des Eindrucks, die dasselbe gemacht hat, wenn sie fortgezogen
werden, zusammenstoßen. Daher sieht man einen strahlenden Punkt
an demjenigen Orte, wo die von dem Auge in der Richtung des

Einfalls der Lichtstrahlen zurückgezogene Linien sich schneiden.
Dieser Punkt, welchen man den Sehepunkt nennt, ist zwar in der
Wirkung der Zerstreuungspunkt, aber in der Vorstellung der
Sammlungspunkt der Direktionslinien, nach welchen die Empfindung
eingedrückt wird (focus imaginarius). So bestimmt man
selbst durch ein einziges Auge einem sichtbaren Objekte den Ort,
wie unter andern geschieht, wenn das Spektrum eines Körpers
vermittelst eines Hohlspiegels in der Luft gesehen wird, gerade
da, wo die Strahlen, welche aus einem Punkte des Objekts ausfließen,
sich schneiden, ehe sie ins Auge fallen.(10)

Vielleicht kann man ebenso bei den Eindrücken des Schalles,
weil dessen Stöße auch nach geraden Linien geschehen, annehmen,
daß die Empfindung desselben zugleich mit der Vorstellung eines
foci imaginarii begleitet sei, der dahin gesetzt wird, wo die gerade
Linien des in Bebung gesetzten Nervengebäudes, im Gehirne
äußerlich fortgezogen, zusammenstoßen. Denn man bemerkt die
Gegend und Weite eines schallenden Objekts einigermaßen, wenn
der Schall gleich leise ist und hinter uns geschieht, obschon die
gerade Linien, die von da gezogen werden können, eben nicht
die Eröffnung des Ohrs treffen, sondern auf andere Stellen des
Haupts fallen, sodaß man glauben muß, die Richtungslinien der
Erschütterung werden in der Vorstellung der Seele äußerlich fortgezogen
und das schallende Objekt in den Punkt ihres Zusammenstoßes
versetzt. Ebendasselbe kann, wie mich dünkt, auch von
den übrigen drei Sinnen gesagt werden, welche sich darin von
dem Gesichte und dem Gehör unterscheiden, daß der Gegenstand
der Empfindung mit den Organen in unmittelbarer Berührung
stehet, und die Richtungslinien des sinnlichen Reizes daher in
diesen Organen selbst ihren Punkt der Vereinigung haben.

Um dieses auf die Bilder der Einbildung anzuwenden, so erlaube
man mir dasjenige, was CARTESIUS annahm und die
mehresten Philosophen nach ihm billigten, zum Grunde zu legen:
nämlich daß alle Vorstellungen der Einbildungskraft zugleich mit
gewissen Bewegungen in dem Nervengewebe oder Nervengeiste
des Gehirns begleitet sind, welche man ideas materiales nennt, d. i.
vielleicht mit der Erschütterung oder Bebung des feinen Elements,
welches von ihnen abgesondert wird, und die derjenigen Bewegung
ähnlich ist, welche der sinnliche Eindruck machen könnte, wovon
er die Kopie ist. Nun verlange ich aber, mir einzuräumen, daß
der vornehmste Unterscheid der Nervenbewegung in den Phantasien
von der in der Empfindung darin bestehe, daß die Richtungslinien
der Bewegung bei jenem sich innerhalb dem Gehirne, bei
diesem aber außerhalb schneiden; daher, weil der focus imaginarius,
darin das Objekt vorgestellt wird, bei den klaren Empfindungen
des Wachens außer mir, der von den Phantasien aber, die ich zu
der Zeit etwa habe, in mir gesetzt wird, ich, solange ich wache,
nicht fehlen kann, die Einbildungen als meine eigene Hirngespinste
von dem Eindruck der Sinne zu unterscheiden.

Wenn man dieses einräumt, so dünkt mich, daß ich über
diejenige Art von Störung des Gemüts, die man den Wahnsinn
und im höhern Grade die Verrückung nennt, etwas Begreifliches
zur Ursache anführen könne. Das Eigentümliche dieser Krankheit
bestehet darin, daß der verworrene Mensch bloße Gegenstände
seiner Einbildung außer sich versetzt und als wirklich vor ihm
gegenwärtige Dinge ansieht. Nun habe ich gesagt, daß nach der
gewöhnlichen Ordnung die Direktionslinien der Bewegung, die in
dem Gehirne als materielle Hülfsmittel die Phantasie begleiten,
sich innerhalb demselben durchschneiden müssen, und mithin der
Ort, darin er sich seines Bildes bewußt ist, zur Zeit des Wachens
in ihm selbst gedacht werde. Wenn ich also setze, daß durch
irgendeinen Zufall oder Krankheit gewisse Organen des Gehirnes
so verzogen und aus ihrem gehörigen Gleichgewicht gebracht seien,
daß die Bewegung der Nerven, die mit einigen Phantasien harmonisch
beben, nach solchen Richtungslinien geschieht, welche
fortgezogen sich außerhalb dem Gehirne durchkreuzen würden,
so ist der focus imaginarius außerhalb dem denkenden Subjekt
gesetzt,(11) und das Bild, welches ein Werk der bloßen Einbildung

ist, wird als ein Gegenstand vorgestellt, der den äußeren Sinnen
gegenwärtig wäre. Die Bestürzung über die vermeinte Erscheinung
einer Sache, die nach der natürlichen Ordnung nicht zugegen sein
sollte, wird, obschon auch anfangs ein solches Schattenbild der
Phantasie nur schwach wäre, bald die Aufmerksamkeit rege machen
und der Scheinempfindung eine so große Lebhaftigkeit geben,
die den betrogenen Menschen an der Wahrhaftigkeit nicht zweifeln
läßt. Dieser Betrug kann einen jeden äußeren Sinn betreffen;
denn von jeglichen haben wir kopierte Bilder in der Einbildung,
und die Verrückung des Nervengewebes kann die Ursache werden,
den focum imaginarium dahin zu versetzen, von wo der sinnliche
Eindruck eines wirklich vorhandenen körperlichen Gegenstandes
kommen würde. Es ist alsdenn kein Wunder, wenn der Phantast
manches sehr deutlich zu sehen oder zu hören glaubt, was niemand
außer ihm wahrnimmt, imgleichen wenn diese Hirngespenster ihm
erscheinen und plötzlich verschwinden, oder indem sie etwa einem
Sinne, z. E. dem Gesichte, vorgaukeln, durch keinen andern, wie
z. E. das Gefühl, können empfunden werden und daher durchdringlich
scheinen. Die gemeine Geistererzählungen laufen so
sehr auf dergleichen Bestimmungen hinaus, daß sie den Verdacht
ungemein rechtfertigen, sie könnten wohl aus einer solchen Quelle
entsprungen sein. Und so ist auch der gangbare Begriff von
geistigen Wesen, den wir oben aus dem gemeinen Redegebrauche
herauswickelten, dieser Täuschung sehr gemäß und verleugnet

seinen Ursprung nicht, weil die Eigenschaft einer durchdringlichen
Gegenwart im Raume das wesentliche Merkmal dieses
Begriffes ausmachen soll.

Es ist auch sehr wahrscheinlich, daß die Erziehungsbegriffe
von Geistergestalten dem kranken Kopfe die Materialien zu den
täuschenden Einbildungen geben, und daß ein von allen solchen
Vorurteilen leeres Gehirn, wenn ihm gleich eine Verkehrtheit
anwandelte, wohl nicht so leicht Bilder von solcher Art aushecken
würde. Ferner siehet man daraus auch, daß, da die Krankheit
des Phantasten nicht eigentlich den Verstand, sondern die Täuschung
der Sinne betrifft, der Unglückliche seine Blendwerke durch kein
Vernünfteln heben könne, weil die wahre oder scheinbare Empfindung
der Sinne selbst vor allem Urteil des Verstandes vorhergeht
und eine unmittelbare Evidenz hat, die alle andre Überredung
weit übertrifft.

Die Folge, die sich aus diesen Betrachtungen ergibt, hat dieses
Ungelegene an sich, daß sie die tiefe Vermutungen des vorigen
Hauptstücks entbehrlich macht, und daß der Leser, so bereitwillig
er auch sein mochte, denen idealischen Entwürfen desselben
einigen Beifall einzuräumen, dennoch den Begriff vorziehen wird,
welcher mehr Gemächlichkeit und Kürze im Entscheiden bei sich
führet und sich einen allgemeineren Beifall versprechen kann.
Denn außer dem, daß es einer vernünftigen Denkungsart gemäßer
zu sein scheint, die Gründe der Erklärung aus dem Stoffe herzunehmen,
den die Erfahrung uns darbietet, als sich in schwindlichten
Begriffen einer halb dichtenden, halb schließenden Vernunft zu
verlieren, so äußert sich noch dazu auf dieser Seite einiger Anlaß
zum Gespötte, welches, es mag nun gegründet sein oder nicht,
ein kräftigeres Mittel ist als irgend ein anderes, eitele Nachforschungen
zurückzuhalten. Denn auf eine ernsthafte Art über
die Hirngespenster der Phantasten Auslegungen machen zu wollen,
gibt schon eine schlimme Vermutung, und die Philosophie setzt
sich in Verdacht, welche sich in so schlechter Gesellschaft betreffen
läßt. Zwar habe ich oben den Wahnsinn in dergleichen
Erscheinung nicht bestritten, vielmehr ihn, zwar nicht als die
Ursache einer eingebildeten Geistergemeinschaft, doch als eine
natürliche Folge derselben damit verknüpfet; allein was vor eine
Torheit gibt es doch, die nicht mit einer bodenlosen Weltweisheit
könnte in Einstimmung gebracht werden? Daher verdenke ich
es dem Leser keinesweges, wenn er, anstatt die Geisterseher vor

Halbbürger der andern Welt anzusehen, sie kurz und gut als
Kandidaten des Hospitals abfertigt und sich dadurch alles weiteren
Nachforschens überhebt. Wenn nun aber alles auf solchen Fuß
genommen wird, so muß auch die Art, dergleichen Adepten des
Geisterreichs zu behandeln, von derjenigen nach den obigen Begriffen
sehr verschieden sein, und da man es sonst nötig fand,
bisweilen einige derselben zu brennen, so wird es jetzt gnug
sein, sie nur zu purgieren. Auch wäre es bei dieser Lage der
Sachen eben nicht nötig gewesen, so weit auszuholen und in dem
fieberhaften Gehirne betrogener Schwärmer durch Hülfe der
Metaphysik Geheimnisse aufzusuchen. Der scharfsichtige HUDIBRAS
hätte uns allein das Rätsel auflösen können; denn nach
seiner Meinung: wenn ein hypochondrischer Wind in den
Eingeweiden tobet, so kommt es darauf an, welche
Richtung er nimmt, geht er abwärts, so wird daraus ein
F–, steigt er aber aufwärts, so ist es eine Erscheinung
oder eine heilige Eingebung.

Viertes Hauptstück.

Theoretischer Schluß aus den gesamten Betrachtungen des ersten Teils.

Die Trüglichkeit einer Wage, die nach bürgerlichen Gesetzen
ein Maß der Handlung sein soll, wird entdeckt, wenn man Ware
und Gewichte ihre Schalen vertauschen läßt, und die Parteilichkeit
der Verstandeswage offenbaret sich durch ebendenselben Kunstgriff,
ohne welchen man auch in philosophischen Urteilen nimmermehr
ein einstimmiges Fazit aus den verglichenen Abwiegungen herausbekommen
kann. Ich habe meine Seele von Vorurteilen gereinigt,
ich habe eine jede blinde Ergebenheit vertilgt, welche sich
jemals einschlich, um manchem eingebildeten Wissen in mir Eingang
zu verschaffen. Jetzo ist mir nichts angelegen, nichts ehrwürdig,
als was durch den Weg der Aufrichtigkeit in einem
ruhigen und vor alle Gründe zugänglichem Gemüte Platz nimmt;
es mag mein voriges Urteil bestätigen oder aufheben, mich bestimmen
oder unentschieden lassen. Wo ich etwas antreffe, das
mich belehrt, da eigne ich es mir zu. Das Urteil desjenigen, der

meine Gründe widerlegt, ist mein Urteil, nachdem ich es vorerst
gegen die Schale der Selbstliebe und nachher in derselben gegen
meine vermeintliche Gründe abgewogen und in ihm einen größeren
Gehalt gefunden habe. Sonst betrachtete ich den allgemeinen
menschlichen Verstand bloß aus dem Standpunkte des meinigen:
jetzt setze ich mich in die Stelle einer fremden und äußeren Vernunft
und beobachte meine Urteile samt ihren geheimsten Anlässen
aus dem Gesichtspunkte anderer. Die Vergleichung beider
Beobachtungen gibt zwar starke Parallaxen, aber sie ist auch das
einzige Mittel, den optischen Betrug zu verhüten und die Begriffe
an die wahre Stellen zu setzen, darin sie in Ansehung der Erkenntnisvermögen
der menschlichen Natur stehen. Man wird sagen,
daß dieses eine sehr ernsthafte Sprache sei vor eine so gleichgültige
Aufgabe, als wir abhandeln, die mehr ein Spielwerk als
eine ernstliche Beschäftigung genannt zu werden verdient, und
man hat nicht unrecht, so zu urteilen. Allein ob man zwar über
eine Kleinigkeit keine große Zurüstung machen darf, so kann
man sie doch gar wohl bei Gelegenheit derselben machen, und
die entbehrliche Behutsamkeit beim Entscheiden in Kleinigkeiten
kann zum Beispiele in wichtigen Fällen dienen. Ich finde nicht,
daß irgendeine Anhänglichkeit, oder sonst eine vor der Prüfung
eingeschlichene Neigung meinem Gemüte die Lenksamkeit nach
allerlei Gründen vor oder dawider benehme, eine einzige ausgenommen.
Die Verstandeswage ist doch nicht ganz unparteiisch,
und der eine Arm derselben, der die Aufschrift führet: Hoffnung
der Zukunft, hat einen mechanischen Vorteil, welcher
macht, daß auch leichte Gründe, welche in die ihm angehörige
Schale fallen, die Spekulationen von an sich größeren Gewichte auf
der andern Seite in die Höhe ziehen. Dieses ist die einzige
Unrichtigkeit, die ich nicht wohl heben kann, und die ich in
der Tat auch niemals heben will. Nun gestehe ich, daß alle Erzählungen
vom Erscheinen abgeschiedener Seelen oder von Geistereinflüssen
und alle Theorien von der mutmaßlichen Natur geistiger
Wesen und ihrer Verknüpfung mit uns nur in der Schale der
Hoffnung merklich wiegen; dagegen in der der Spekulation aus lauter
Luft zu bestehen scheinen. Wenn die Ausmittelung der aufgegebenen
Frage nicht mit einer vorher schon entschiedenen Neigung
in Sympathie stände, welcher Vernünftige würde wohl unschlüssig
sein, ob er mehr Möglichkeit darin finden sollte, eine Art Wesen
anzunehmen, die mit allem, was ihm die Sinne lehren, gar nichts

Ähnliches haben, als einige angebliche Erfahrungen dem Selbstbetruge
und der Erdichtung beizumessen, die in mehreren Fällen
nicht ungewöhnlich sind.

Ja, dieses scheint auch überhaupt von der Beglaubigung der
Geistererzählungen, welche so allgemeinen Eingang finden, die vornehmste
Ursache zu sein, und selbst die erste Täuschungen von
vermeinten Erscheinungen abgeschiedener Menschen sind vermutlich
aus der schmeichelhaften Hoffnung entsprungen, daß man noch
auf irgendeine Art nach dem Tode übrig sei, da denn bei nächtlichen
Schatten oftmals der Wahn die Sinne betrog und aus
zweideutigen Gestalten Blendwerke schuf, die der vorhergehenden
Meinung gemäß waren, woraus denn endlich die Philosophen
Anlaß nahmen, die Vernunftidee von Geistern auszudenken und
sie in Lehrverfassung zu bringen. Man sieht es auch wohl
meinem anmaßlichen Lehrbegriff von der Geistergemeinschaft an,
daß er ebendieselbe Richtung nehme, in den die gemeine Neigung
einschlägt. Denn die Sätze vereinbaren sich sehr merklich nur
dahin, um einen Begriff zu geben, wie der Geist des Menschen
aus dieser Welt herausgehe,(12) d. i. vom Zustande nach dem
Tode; wie er aber hineinkomme, d. i. von der Zeugung und
Fortpflanzung, davon erwähne ich nichts; ja sogar nicht einmal,
wie er in dieser Welt gegenwärtig sei, d. i. wie eine immaterielle
Natur in einem Körper und durch denselben wirksam sein
könne; alles um einer sehr gültigen Ursache willen, welche diese
ist, daß ich hievon insgesamt nichts verstehe und folglich mich
wohl hätte bescheiden können, ebenso unwissend in Ansehung
des künftigen Zustandes zu sein, wofern nicht die Parteilichkeit
einer Lieblingsmeinung denen Gründen, die sich darboten, so
schwach sie auch sein mochten, zur Empfehlung gedienet hätte.

Ebendieselbe Unwissenheit macht auch, daß ich mich nicht
unterstehe, so gänzlich alle Wahrheit an den mancherlei Geistererzählungen

abzuleugnen, doch mit dem gewöhnlichen, obgleich
wunderlichen Vorbehalt, eine jede einzelne derselben in Zweifel
zu ziehen, allen zusammengenommen aber einigen Glauben beizumessen.
Dem Leser bleibt das Urteil frei; was mich aber anlangt, so
ist zum wenigsten der Ausschlag auf die Seite der Gründe des
zweiten Hauptstücks bei mir groß gnug, mich bei Anhörung der
mancherlei befremdlichen Erzählungen dieser Art ernsthaft und
unentschieden zu erhalten. Indessen da es niemals an Gründen
der Rechtfertigung fehlt, wenn das Gemüt vorher eingenommen
ist, so will ich dem Leser mit keiner weiteren Verteidigung dieser
Denkungsart beschwerlich fallen.

Da ich mich jetzt beim Schlusse der Theorie von Geistern
befinde, so unterstehe ich mir noch zu sagen, daß diese Betrachtung,
wenn sie von dem Leser gehörig genutzt wird, alle philosophische
Einsicht von dergleichen Wesen vollende, und daß man
davon vielleicht künftighin noch allerlei meinen, niemals aber
mehr wissen könne. Dieses Vorgeben klingt ziemlich ruhmredig.
Denn es ist gewiß kein den Sinnen bekannter Gegenstand der
Natur, von dem man sagen könnte, man habe ihn durch Beobachtung
oder Vernunft jemals erschöpft, wenn es auch ein
Wassertropfen, ein Sandkorn oder etwas noch Einfacheres wäre;
so unermeßlich ist die Mannigfaltigkeit desjenigen, was die Natur
in ihren geringsten Teilen einem so eingeschränkten Verstande
wie der menschliche ist zur Auflösung darbietet. Allein mit dem
philosophischen Lehrbegriff von geistigen Wesen ist es ganz anders
bewandt. Er kann vollendet sein, aber im negativen Verstande,
indem er nämlich die Grenzen unserer Einsicht mit Sicherheit
festsetzt und uns überzeugt, daß die verschiedene Erscheinungen
des Lebens in der Natur und deren Gesetze alles seien, was uns
zu erkennen vergönnet ist, das Principium dieses Lebens aber,
d. i. die geistige Natur, welche man nicht kennet, sondern vermutet,
niemals positiv könne gedacht werden, weil keine Data
hiezu in unseren gesamten Empfindungen anzutreffen seien, und
daß man sich mit Verneinungen behelfen müsse, um etwas von
allem Sinnlichen so sehr Unterschiedenes zu denken, daß aber
selbst die Möglichkeit solcher Verneinungen weder auf Erfahrung,
noch auf Schlüssen, sondern auf einer Erdichtung beruhe, zu der
eine von allen Hülfsmitteln entblößte Vernunft ihre Zuflucht nimmt.
Auf diesen Fuß kann die Pneumatologie der Menschen ein Lehrbegriff
ihrer notwendigen Unwissenheit in Absicht auf eine vermutete

Art Wesen genannt werden und als ein solcher der Aufgabe
leichtlich adaequat sein.

Nunmehro lege ich die ganze Materie von Geistern, ein weitläuftig
Stück der Metaphysik, als abgemacht und vollendet beiseite.
Sie geht mich künftig nichts mehr an. Indem ich den
Plan meiner Nachforschung auf diese Art besser zusammenziehe
und mich einiger gänzlich vergeblichen Untersuchungen entschlage,
so hoffe ich meine geringe Verstandesfähigkeit auf die übrige
Gegenstände vorteilhafter anlegen zu können. Es ist mehrenteils
umsonst, das kleine Maß seiner Kraft auf alle windichte Entwürfe
ausdehnen zu wollen. Daher gebeut die Klugheit sowohl in diesem
als in andern Fällen, den Zuschnitt der Entwürfe den Kräften
angemessen zu machen und, wenn man das Große nicht füglich
erreichen kann, sich auf das Mittelmäßige einzuschränken.

Der zweite Teil,

welcher historisch ist.

Erstes Hauptstück.

Eine Erzählung, deren Wahrheit der beliebigen Erkundigung des Lesers empfohlen wird.



Sit mihi fas audita loqui. – – –



VIRG.







Die Philosophie, deren Eigendünkel macht, daß sie sich selbst
allen eiteln Fragen bloßstellet, siehet sich oft bei dem Anlasse
gewisser Erzählungen in schlimmer Verlegenheit, wenn sie
entweder an einigem in denselben ungestraft nicht zweifeln
oder manches davon unausgelacht nicht glauben darf. Beide
Beschwerlichkeiten finden sich in gewisser Maße bei den herumgehenden
Geistergeschichten zusammen, die erste bei Anhörung
desjenigen, der sie beteurt, und die zweite in Betracht derer, auf
die man sie weiter bringt. In der Tat ist auch kein Vorwurf
dem Philosophen bitterer, als der der Leichtgläubigkeit und der
Ergebenheit in den gemeinen Wahn, und da diejenigen, welche
sich darauf verstehen, gutes Kaufs klug zu scheinen, ihr spöttisches
Gelächter auf alles werfen, was die Unwissenden und die Weisen
gewissermaßen gleichmacht, indem es beiden unbegreiflich ist, so
ist kein Wunder, daß die so häufig vorgegebene Erscheinungen
großen Eingang finden, öffentlich aber entweder abgeleugnet oder
doch verhehlet werden. Man kann sich daher darauf verlassen,
daß niemals eine Akademie der Wissenschaften diese Materie zur
Preisfrage machen werde; nicht als wenn die Glieder derselben
gänzlich von aller Ergebenheit in die gedachte Meinung frei
wären, sondern weil die Regel der Klugheit denen Fragen, welche

der Vorwitz und die eitle Wißbegierde ohne Unterscheid aufwirft,
mit Recht Schranken setzet. Und so werden die Erzählungen
von dieser Art wohl jederzeit nur heimliche Gläubige
haben, öffentlich aber durch die herrschende Mode des Unglaubens
verworfen werden.

Da mir indessen diese ganze Frage weder wichtig noch vorbereitet
gnug scheint, um über dieselbe etwas zu entscheiden, so
trage ich kein Bedenken, hier eine Nachricht der erwähnten Art
anzuführen und sie mit völliger Gleichgültigkeit dem geneigten
oder ungeneigten Urteile der Leser preiszugeben.

Es lebt zu Stockholm ein gewisser Herr SWEDENBORG
ohne Amt oder Bedienung von seinem ziemlich ansehnlichen Vermögen.
Seine ganze Beschäftigung besteht darin, daß er, wie er
selbst sagt, schon seit mehr als zwanzig Jahren mit Geistern und
abgeschiedenen Seelen im genauesten Umgange stehet, von ihnen
Nachrichten aus der andern Welt einholet und ihnen dagegen
welche aus der gegenwärtigen erteilt, große Bände über seine
Entdeckungen abfaßt und bisweilen nach London reiset, um die
Ausgabe derselben zu besorgen. Er ist eben nicht zurückhaltend
mit seinen Geheimnissen, spricht mit jedermann frei davon, scheint
vollkommen von dem, was er vorgibt, überredet zu sein ohne
einigen Anschein eines angelegten Betruges oder Charlatanerei.
So wie er, wenn man ihm selbst glauben darf, der Erzgeisterseher
unter allen Geistersehern ist, so ist er auch sicherlich der Erzphantast
unter allen Phantasten, man mag ihn nun aus der Beschreibung
derer, welche ihn kennen oder aus seinen Schriften
beurteilen. Doch kann dieser Umstand diejenige, welche den
Geistereinflüssen sonst günstig sind, nicht abhalten, hinter solcher
Phantasterei noch etwas Wahres zu vermuten. Weil indessen das
Kreditiv aller Bevollmächtigten aus der andern Welt in den Beweistümern
besteht, die sie durch gewisse Proben in der gegenwärtigen
von ihrem außerordentlichen Beruf ablegen, so muß ich
von demjenigen, was zur Beglaubigung der außerordentlichen
Eigenschaft des gedachten Mannes herumgetragen wird, wenigstens
dasjenige anführen, was noch bei den meisten einigen Glauben
findet.

Gegen das Ende des Jahres 1761 wurde Herr SWEDENBORG
zu einer Fürstin gerufen, deren großer Verstand und Einsicht es
beinahe unmöglich machen sollte, in dergleichen Fällen hintergangen
zu werden. Die Veranlassung dazu gab das allgemeine

Gerüchte von denen vorgegebenen Visionen dieses Mannes. Nach
einigen Fragen, die mehr darauf abzielten, sich mit seinen Einbildungen
zu belustigen, als wirkliche Nachrichten aus der andern
Welt zu vernehmen, verabschiedete ihn die Fürstin, indem sie ihm
vorher einen geheimen Auftrag tat, der in seine Geistergemeinschaft
einschlug. Nach einigen Tagen erschien Herr SWEDENBORG
mit der Antwort, welche von der Art war, daß solche
die Fürstin ihrem eigenen Geständnisse nach in das größeste Erstaunen
versetzte, indem sie solche wahr befand und ihm gleichwohl
solche von keinem lebendigen Menschen konnte erteilt sein.
Diese Erzählung ist aus dem Berichte eines Gesandten an dem
dortigen Hofe, der damals zugegen war, an einen andern fremden
Gesandten in Kopenhagen gezogen worden, stimmt auch genau
mit dem, was die besondere Nachfrage darüber hat erkundigen
können, zusammen.

Folgende Erzählungen haben keine andere Gewährleistung als
die gemeine Sage, deren Beweis sehr mißlich ist. Madame
MARTEVILLE, die Witwe eines holländischen Envoyé an dem
schwedischen Hofe, wurde von den Angehörigen eines Goldschmiedes
um die Bezahlung des Rückstandes vor ein verfertigtes
Silberservice gemahnet. Die Dame, welche die regelmäßige Wirtschaft
ihres verstorbenen Gemahls kannte, war überzeugt, daß
diese Schuld schon bei seinem Leben abgemacht sein müßte;
allein sie fand in seinen hinterlassenen Papieren gar keinen Beweis.
Das Frauenzimmer ist vorzüglich geneigt, den Erzählungen der
Wahrsagerei, der Traumdeutung und allerlei anderer wunderbarer
Dinge Glauben beizumessen. Sie entdeckte daher ihr Anliegen
dem Herrn SWEDENBORG mit dem Ersuchen, wenn es wahr wäre,
was man von ihm sagte, daß er mit abgeschiedenen Seelen im
Umgange stehe, ihr aus der andern Welt von ihrem verstorbenen
Gemahl Nachricht zu verschaffen, wie es mit der gedachten Anforderung
bewandt sei. Herr SWEDENBORG versprach solches
zu tun und stellte der Dame nach wenig Tagen in ihrem Hause
den Bericht ab, daß er die verlangte Kundschaft eingezogen habe,
daß in einem Schrank, den er anzeigte und der ihrer Meinung
nach völlig ausgeräumt war, sich noch ein verborgenes Fach befinde,
welches die erforderliche Quittungen enthielte. Man suchte
sofort seiner Beschreibung zufolge und fand nebst der geheimen
holländischen Correspondence die Quittungen, wodurch alle gemachte
Ansprüche völlig getilgt wurden.

Die dritte Geschichte ist von der Art, daß sich sehr leicht
ein vollständiger Beweis ihrer Richtigkeit oder Unrichtigkeit muß
geben lassen. Es war, wo ich recht berichtet bin, gegen das
Ende des 1759ten Jahres, als Herr SWEDENBORG, aus England
kommend, an einem Nachmittage zu Gotenburg ans Land trat.
Er wurde denselben Abend zu einer Gesellschaft bei einem dortigen
Kaufmann gezogen und gab ihr nach einigem Aufenthalt mit allen
Zeichen der Bestürzung die Nachricht, daß eben jetzt in Stockholm
im Südermalm eine erschreckliche Feuersbrunst wüte. Nach
Verlauf einiger Stunden, binnen welchen er sich dann und wann
entfernte, berichtete er der Gesellschaft, daß das Feuer gehemmet
sei, imgleichen wie weit es um sich gegriffen habe. Ebendenselben
Abend verbreitete sich schon diese wunderliche Nachricht
und war den andern Morgen in der ganzen Stadt herumgetragen;
allein nach zwei Tagen allererst kam der Bericht davon aus Stockholm
in Gotenburg an, völlig einstimmig, wie man sagt, mit
SWEDENBORGS Visionen.

Man wird vermutlich fragen, was mich doch immer habe bewegen
können, ein so verachtetes Geschäfte zu übernehmen, als
dieses ist, Märchen weiter zu bringen, die ein Vernünftiger Bedenken
trägt, mit Geduld anzuhören, ja solche gar zum Text
philosophischer Untersuchungen zu machen. Allein da die Philosophie,
welche wir voranschickten, ebensowohl ein Märchen
war aus dem Schlaraffenlande der Metaphysik, so sehe ich
nichts Unschickliches darin, beide in Verbindung auftreten zu
lassen; und warum sollte es auch eben rühmlicher sein, sich durch
das blinde Vertrauen in die Scheingründe der Vernunft, als durch
unbehutsamen Glauben an betrügliche Erzählungen hintergehen zu
lassen?

Torheit und Verstand haben so unkenntlich bezeichnete Grenzen,
daß man schwerlich in dem einen Gebiete lange fortgeht, ohne
bisweilen einen kleinen Streif in das andre zu tun; aber was die
Treuherzigkeit anlangt, die sich bereden läßt, vielen festen Beteurungen
selbst wider die Gegenwehr des Verstandes bisweilen
etwas einzuräumen, so scheint sie ein Rest der alten Stammehrlichkeit
zu sein, die freilich auf den jetzigen Zustand nicht recht
paßt und daher oft zur Torheit wird, aber darum doch eben
nicht als ein natürliches Erbstück der Dummheit angesehen werden
muß. Daher überlasse ich es dem Belieben des Lesers, bei der
wunderlichen Erzählung, mit welcher ich mich bemenge, jene

zweideutige Mischung von Vernunft und Leichtgläubigkeit in ihre
Elemente aufzulösen und die Proportion beider Ingredienzien
vor meine Denkungsart auszurechnen. Denn da es bei einer
solchen Kritik doch nur um die Anständigkeit zu tun ist, so halte
ich mich gnugsam vor dem Spott gesichert, dadurch daß ich mit
dieser Torheit, wenn man sie so nennen will, mich gleichwohl
in recht guter und zahlreicher Gesellschaft befinde, welches schon
gnug ist, wie FONTENELLE glaubt, um wenigstens nicht vor
unklug gehalten zu werden. Denn es ist zu allen Zeiten so gewesen
und wird auch wohl künftighin so bleiben, daß gewisse
widersinnige Dinge selbst bei Vernünftigen Eingang finden, bloß
darum weil allgemein davon gesprochen wird. Dahin gehören
die Sympathie, die Wünschelrute, die Ahndungen, die Wirkung
der Einbildungskraft schwangerer Frauen, die Einflüsse der Mondwechsel
auf Tiere und Pflanzen u. d. g. Ja, hat nicht vor kurzem
das gemeine Landvolk denen Gelehrten die Spötterei gut vergolten,
welche sie gemeiniglich auf dasselbe der Leichtgläubigkeit wegen
zu werfen pflegen? Denn durch vieles Hörensagen brachten
Kinder und Weiber endlich einen großen Teil kluger Männer
dahin, daß sie einen gemeinen Wolf vor eine Hyäne hielten,
obgleich jetzo ein jeder Vernünftiger leicht einsieht, daß in den
Wäldern von Frankreich wohl kein afrikanisches Raubtier herumlaufen
werde. Die Schwäche des menschlichen Verstandes in
Verbindung mit seiner Wißbegierde macht, daß man anfänglich
Wahrheit und Betrug ohne Unterschied aufraffet. Aber nach und
nach läutern sich die Begriffe, ein kleiner Teil bleibt, das übrige
wird als Auskehricht weggeworfen.

Wem also jene Geistererzählungen eine Sache von Wichtigkeit
zu sein scheinen, der kann immerhin, im Fall er Geld gnug und
nichts Besseres zu tun hat, eine Reise auf eine nähere Erkundigung
derselben wagen, so wie ARTEMIDOR zum Besten der
Traumdeutung in Kleinasien herumzog. Es wird ihm auch die
Nachkommenschaft von ähnlicher Denkungsart davor höchlich
verbunden sein, daß er verhütete, damit nicht dereinst ein anderer
PHILOSTRAT aufstände, der nach Verlauf vieler Jahre aus unserm
SWEDENBORG einen neuen APOLLONIUS von Tyane machete,
wenn das Hörensagen zu einem förmlichen Beweise wird gereifet
sein, und das ungelegene, obzwar höchstnötige Verhör der Augenzeugen
dereinst unmöglich geworden sein wird.

Zweites Hauptstück.

Ekstatische Reise eines Schwärmers durch die Geisterwelt.



Somnia, terrores magicos, miracula, sagas,



Nocturnos lemures, portentaque Thessala –.



HORATIUS.







Ich kann es dem behutsamen Leser auf keinerlei Weise übelnehmen,
wenn sich im Fortgange dieser Schrift einiges Bedenken
bei ihm gereget hätte über das Verfahren, das der Verfasser
vor gut gefunden hat, darin zu beobachten. Denn da ich den
dogmatischen Teil vor dem historischen und also die Vernunftgründe
vor der Erfahrung voranschickte, so gab ich Ursache zu
dem Argwohn, als wenn ich mit Hinterlist umginge und, da ich
die Geschichte schon vielleicht zum voraus im Kopfe gehabt haben
mochte, mich nur so angestellet hätte, als wüßte ich von nichts,
als von reinen, abgesonderten Betrachtungen, damit ich den Leser,
der sich nichts dergleichen besorgt, am Ende mit einer erfreulichen
Bestätigung aus der Erfahrung überraschen könnte. Und
in der Tat ist dieses auch ein Kunstgriff, dessen die Philosophen
sich mehrmalen sehr glücklich bedient haben. Denn man muß
wissen, daß alle Erkenntnis zwei Enden habe, bei denen man sie
fassen kann, das eine a priori, das andere a posteriori. Zwar
haben verschiedene Naturlehrer neuerer Zeiten vorgegeben, man
müsse es bei dem letzteren anfangen, und glauben den Aal der
Wissenschaft beim Schwanze zu erwischen, indem sie sich gnugsamer
Erfahrungskenntnisse versichern und denn so allmählich zu
allgemeinen und höheren Begriffen hinaufrücken. Allein ob dieses
zwar nicht unklug gehandelt sein möchte, so ist es doch bei
weitem nicht gelehrt und philosophisch gnug; denn man ist auf
diese Art bald bei einem Warum, worauf keine Antwort gegeben
werden kann, welches einem Philosophen gerade so viel Ehre
macht als einem Kaufmann, der bei einer Wechselzahlung freundlich
bittet, ein andermal wieder anzusprechen. Daher haben
scharfsinnige Männer, um diese Unbequemlichkeit zu vermeiden,
von der entgegengesetzten äußersten Grenze, nämlich dem obersten
Punkte der Metaphysik, angefangen. Es findet sich aber hiebei
eine neue Beschwerlichkeit, nämlich, daß man anfängt, ich weiß
nicht wo, und kömmt, ich weiß nicht wohin, und daß
der Fortgang der Gründe nicht auf die Erfahrung treffen

will, ja, daß es scheinet, die Atomen des EPIKURS dürften
eher, nachdem sie von Ewigkeit her immer gefallen, einmal
von ungefähr zusammenstoßen, um eine Welt zu bilden, als
die allgemeinsten und abstraktesten Begriffe, um sie zu erklären.
Da also der Philosoph wohl sahe, daß seine Vernunftgründe
einerseits und die wirkliche Erfahrung oder Erzählung andererseits,
wie ein Paar Parallellinien wohl ins Undenkliche nebeneinander
fortlaufen würden, ohne jemals zusammenzutreffen,
so ist er mit den übrigen, gleich als wenn sie darüber Abrede
genommen hätten, übereingekommen, ein jeder nach seiner Art
den Anfangspunkt zu nehmen und darauf, nicht in der geraden
Linie der Schlußfolge, sondern mit einem unmerklichen Clinamen
der Beweisgründe, dadurch daß sie nach dem Ziele gewisser Erfahrungen
oder Zeugnisse verstohlen hinschieleten, die Vernunft
so zu lenken, daß sie gerade dahin treffen mußte, wo der treuherzige
Schüler sie nicht vermutet hatte, nämlich dasjenige zu
beweisen, wovon man schon vorher wußte, daß es sollte bewiesen
werden. Diesen Weg nannten sie alsdenn noch den Weg a priori,
ob er wohl unvermerkt durch ausgesteckte Stäbe nach dem Punkte
a posteriori gezogen war, wobei aber billigermaßen der, so die
Kunst versteht, den Meister nicht verraten muß. Nach dieser
sinnreichen Lehrart haben verschiedene verdienstvolle Männer auf
dem bloßen Wege der Vernunft sogar Geheimnisse der Religion
ertappt, so wie Romanschreiber die Heldin der Geschichte in
entfernete Länder fliehen lassen, damit sie ihrem Anbeter durch
ein glückliches Abenteuer von ungefähr aufstoße: et fugit ad
salices et se cupit ante videri. VIRG. Ich würde mich also bei
so gepriesenen Vorgängern in der Tat nicht zu schämen Ursache
haben, wenn ich gleich wirklich ebendasselbe Kunststück gebraucht
hätte, um meiner Schrift zu einem erwünschten Ausgange zu verhelfen.
Allein ich bitte den Leser gar sehr, dergleichen nicht
von mir zu glauben. Was würde es mir auch jetzo helfen, da
ich keinen mehr hintergehen kann, nachdem ich das Geheimnis
schon ausgeplaudert habe? Zudem habe ich das Unglück, daß
das Zeugnis, worauf ich stoße und was meiner philosophischen
Hirngeburt so ungemein ähnlich ist, verzweifelt mißgeschaffen
und albern aussieht, sodaß ich viel eher vermuten muß, der
Leser werde um der Verwandtschaft mit solchen Beistimmungen
willen meine Vernunftgründe vor ungereimt, als jene um dieser
willen vor vernünftig halten. Ich sage demnach ohne Umschweif,

daß, was solche anzügliche Vergleichungen anlangt, ich keinen
Spaß verstehe, und erkläre kurz und gut, daß man entweder in
SWEDENBORGS Schriften mehr Klugheit und Wahrheit vermuten
müsse, als der erste Anschein blicken läßt, oder daß es nur so
von ohngefähr komme, wenn er mit meinem System zusammentrifft,
wie Dichter bisweilen, wenn sie rasen, weissagen, wie man
glaubt, oder wenigstens wie sie selbst sagen, wenn sie dann und
wann mit dem Erfolge zusammentreffen.

Ich komme zu meinem Zwecke, nämlich zu den Schriften
meines Helden. Wenn manche jetzt vergessene oder dereinst doch
namenlose Schriftsteller kein geringes Verdienst haben, daß sie in der
Ausarbeitung großer Werke den Aufwand ihres Verstandes nicht
achteten, so gebühret dem Herren SWEDENBORG ohne Zweifel
die größeste Ehre unter allen. Denn gewiß, seine Flasche in der
Mondenwelt ist ganz voll und weicht keiner einzigen unter denen,
die ARIOSTO dort mit der hier verlornen Vernunft angefüllet
gesehen hat, und die ihre Besitzer dereinst werden wiedersuchen
müssen, so völlig entleert ist das große Werk von einem jeden
Tropfen derselben. Nichtsdestoweniger herrscht darinnen eine so
wundersame Übereinkunft mit demjenigen, was die feineste Ergrübelung
der Vernunft über den ähnlichen Gegenstand herausbringen
kann, daß der Leser mir es verzeihen wird, wenn ich
hier diejenige Seltenheit in den Spielen der Einbildung finde, die
so viel andere Sammler in denen Spielen der Natur angetroffen
haben, als wenn sie etwa im fleckichten Marmor die heilige Familie
oder in Bildungen von Tropfstein Mönche, Taufstein und
Orgeln, oder sogar wie der Spötter LISCOW auf einer gefrorenen
Fensterscheibe die Zahl des Tieres und die dreifache Krone entdecken;
lauter Dinge, die niemand sonsten sieht, als dessen Kopf
schon vorher damit angefüllet ist.

Das große Werk dieses Schriftstellers enthält acht Quartbände
voll Unsinn, welche er unter dem Titel: Arcana caelestia, der
Welt als eine neue Offenbarung vorlegt, und wo seine Erscheinungen
mehrenteils auf die Entdeckung des geheimen Sinnes
in den zwei ersten Büchern Mosis und eine ähnliche Erklärungsart
der ganzen H. Schrift angewendet werden. Alle diese
schwärmende Auslegungen gehen mich hier nichts an; man kann
aber, wenn man will, einige Nachrichten von denenselben in des
Herrn Doctor ERNESTI Theol. Bibliothek im ersten Bande aufsuchen.
Nur die audita et visa, d. i. was seine eigne Augen

sollen gesehen und eigene Ohren gehört haben, sind alles, was
wir vornehmlich aus denen Beilagen zu seinen Kapiteln ziehen
wollen, weil sie allen übrigen Träumereien zum Grunde liegen
und auch ziemlich in das Abenteuer einschlagen, das wir oben auf
dem Luftschiffe der Metaphysik gewagt haben. Der Stil des Verfassers
ist platt. Seine Erzählungen und ihre Zusammenordnung
scheinen in der Tat aus fanatischem Anschauen entsprungen
zu sein und geben gar wenig Verdacht, daß spekulative Hirngespinste
einer verkehrt grüblenden Vernunft ihn bewogen haben
sollten, dieselbe zu erdichten und zum Betruge anzulegen. Insoferne
haben sie also einige Wichtigkeit und verdienen wirklich,
in einem kleinen Auszuge vorgestellet zu werden, vielleicht mehr,
als so manche Spielwerke hirnloser Vernünftler, welche unsere
Journale anschwellen, weil eine zusammenhängende Täuschung der
Sinne überhaupt ein viel merkwürdiger Phaenomenon ist, als der
Betrug der Vernunft, dessen Gründe bekannt genug sind, und der
auch großenteils durch willkürliche Richtung der Gemütskräfte
und etwas mehr Bändigung eines leeren Vorwitzes könnte verhütet
werden, da hingegen jene das erste Fundament aller Urteile
betrifft, dawider, wenn es unrichtig ist, die Regeln der Logik
wenig vermögen! Ich sondere also bei unserm Verfasser den
Wahnsinn vom Wahnwitze ab und übergehe dasjenige, was er
auf eine verkehrte Weise klügelt, indem er nicht bei seinen Visionen
stehen bleibt, ebenso wie man sonst vielfältig bei einem
Philosophen dasjenige, was er beobachtet, von dem absondern
muß, was er vernünftelt, und sogar Scheinerfahrungen
mehrenteils lehrreicher sind, als die Scheingründe aus der Vernunft.
Indem ich also dem Leser einige von denen Augenblicken
raube, die er sonst vielleicht mit nicht viel größerem Nutzen auf
die Lesung gründlicher Schriften von eben der Materie würde
verwandt haben, so sorge ich zugleich vor die Zärtlichkeit seines
Geschmacks, da ich mit Weglassung vieler wilden Chimären die
Quintessenz des Buchs auf wenig Tropfen bringe, wovor ich mir
von ihm ebensoviel Dank verspreche, als ein gewisser Patient
glaubte den Ärzten schuldig zu sein, daß sie ihn nur die Rinde
von der Quinquina verzehren ließen, da sie ihn leichtlich hätten
nötigen können, den ganzen Baum aufzuessen.

Herr SWEDENBORG teilet seine Erscheinungen in drei Arten
ein, davon die erste ist, vom Körper befreiet zu werden: ein
mittlerer Zustand zwischen Schlafen und Wachen, worin er Geister

gesehen, gehört, ja gefühlt hat. Dergleichen ist ihm nur drei-
oder viermal begegnet. Die zweite ist, vom Geiste weggeführt
zu werden, da er etwa auf der Straße geht, ohne sich zu verwirren,
indessen daß er im Geiste in ganz anderen Gegenden ist
und anderwärts Häuser, Menschen, Wälder u. d. g. deutlich sieht,
und dieses wohl einige Stunden lang, bis er sich plötzlich
wiederum an seinem rechten Orte gewahr wird. Dieses ist ihm
zwei- bis dreimal zugestoßen. Die dritte Art der Erscheinungen
ist die gewöhnliche, welche er täglich im völligen Wachen hat,
und davon auch hauptsächlich diese seine Erzählungen hergenommen
sind.

Alle Menschen stehen seiner Aussage nach in gleich inniglicher
Verbindung mit der Geisterwelt; nur sie empfinden es nicht, und
der Unterscheid zwischen ihm und den andern besteht nur darin,
daß sein Innerstes aufgetan ist, von welchem Geschenke er
jederzeit mit Ehrerbietigkeit redet (datum mihi est ex divina Domini
misericordia). Man siehet aus dem Zusammenhange, daß
diese Gabe darin bestehen soll, sich derer dunkelen Vorstellungen
bewußt zu werden, welche die Seele durch ihre beständige Verknüpfung
mit der Geisterwelt empfängt. Er unterscheidet daher
an dem Menschen das äußere und innere Gedächtnis. Jenes hat
er als eine Person, die zu der sichtbaren Welt gehört, dieses aber
kraft seines Zusammenhanges mit der Geisterwelt. Darauf gründet
sich auch der Unterschied des äußeren und inneren Menschen,
und sein eigener Vorzug besteht darin, daß er schon in diesem
Leben als eine Person sich in der Gesellschaft der Geister sieht
und von ihnen auch als eine solche erkannt wird. In diesem
innern Gedächtnis wird auch alles aufbehalten, was aus dem
äußeren verschwunden war, und es geht nichts von allen Vorstellungen
eines Menschen jemals verloren. Nach dem Tode ist
die Erinnerung alles desjenigen, was jemals in seine Seele kam und
was ihm selbst ehedem verborgen blieb, das vollständige Buch
seines Lebens.

Die Gegenwart der Geister trifft zwar nur seinen innern
Sinn. Dieses erregt ihm aber die Apparenz derselben als außer
ihm und zwar unter einer menschlichen Figur. Die Geistersprache
ist eine unmittelbare Mitteilung der Ideen, sie ist aber
jederzeit mit der Apparenz derjenigen Sprache verbunden, die er
sonst spricht, und wird vorgestellt als außer ihm. Ein Geist liest
in eines andern Geistes Gedächtnis die Vorstellungen, die dieser

darin mit Klarheit enthält. So sehen die Geister in SWEDENBORGEN
seine Vorstellungen, die er von dieser Welt hat, mit
so klarem Anschauen, daß sie sich dabei selbst hintergehen und
sich öfters einbilden, sie sehen unmittelbar die Sachen, welches
doch unmöglich ist; denn kein reiner Geist hat die mindeste
Empfindung von der körperlichen Welt; allein durch die Gemeinschaft
mit andern Seelen lebender Menschen können sie auch
keine Vorstellung davon haben, weil ihr Innerstes nicht aufgetan
ist, d. i. ihr innerer Sinn gänzlich dunkele Vorstellungen enthält.
Daher ist SWEDENBORG das rechte Orakel der Geister, welche
ebenso neugierig sind, in ihm den gegenwärtigen Zustand der
Welt zu beschauen, als er es ist, in ihrem Gedächtnis wie in
einem Spiegel die Wunder der Geisterwelt zu betrachten. Obgleich
diese Geister mit allen andern Seelen lebender Menschen
gleichfalls in der genauesten Verbindung stehen und in dieselbe wirken
oder von ihnen leiden, so wissen sie doch dieses ebensowenig,
als es die Menschen wissen, weil dieser ihr innerer Sinn, welcher
zu ihrer geistigen Persönlichkeit gehört, ganz dunkel ist. Es
meinen also die Geister, daß dasjenige, was aus dem Einflusse der
Menschenseelen in ihnen gewirkt worden, von ihnen allein gedacht
sei, so wie auch die Menschen in diesem Leben nicht
anders glauben, als daß alle ihre Gedanken und Willensregungen
aus ihnen selbst entspringen, ob sie gleich in der Tat oftmals
aus der unsichtbaren Welt in sie übergehen. Indessen hat eine
jede menschliche Seele schon in diesem Leben ihre Stelle in der
Geisterwelt und gehört zu einer gewissen Sozietät, die jederzeit
ihrem innern Zustande des Wahren und Guten, d. i. des Verstandes
und Willens, gemäß ist. Es haben aber die Stellen der
Geister untereinander nichts mit dem Raume der körperlichen
Welt gemein; daher die Seele eines Menschen in Indien mit der
eines andern in Europa, was die geistige Lagen betrifft, oft die
nächste Nachbaren sein, und dagegen die, so dem Körper nach
in einem Hause wohnen, nach jenen Verhältnissen weit gnug
voneinander entfernet sein können. Stirbt der Mensch, so verändert
die Seele nicht ihre Stelle, sondern empfindet sich nur in
derselben, darin sie in Ansehung anderer Geister schon in diesem
Leben war. Übrigens, obgleich die Verhältnis der Geister untereinander
kein wahrer Raum ist, so hat dieselbe doch bei ihnen
die Apparenz desselben, und ihre Verknüpfungen werden unter
der begleitenden Bedingung der Naheiten, ihre Verschiedenheiten

aber als Weiten vorgestellt, so wie die Geister selber wirklich
nicht ausgedehnt sind, einander aber doch die Apparenz einer
menschlichen Figur geben. In diesem eingebildetem Raume ist
eine durchgängige Gemeinschaft der geistigen Naturen. SWEDENBORG
spricht mit abgeschiedenen Seelen, wenn es ihm beliebt,
und liest in ihrem Gedächtnis (Vorstellungskraft) denjenigen
Zustand, darin sie sich selbst beschauen, und siehet diesen ebenso
klar als mit leiblichen Augen. Auch ist die ungeheure Entfernung
der vernünftigen Bewohner der Welt in Absicht auf das geistige
Weltganze vor nichts zu halten, und mit einem Bewohner des
Saturns zu reden, ist ihm ebenso leicht, als eine abgeschiedene
Menschenseele zu sprechen. Alles kommt auf das Verhältnis des
innern Zustandes und auf die Verknüpfung an, die sie untereinander
nach ihrer Übereinstimmung im Wahren und im Guten
haben; die entferntere Geister aber können leichtlich durch
Vermittelung anderer in Gemeinschaft kommen. Daher braucht
der Mensch auch nicht in den übrigen Weltkörpern wirklich gewohnt
zu haben, um dieselbe dereinst mit allen ihren Wundern
zu kennen. Seine Seele lieset in dem Gedächtnisse anderer abgeschiedenen
Weltbürger ihre Vorstellungen, die diese von ihrem
Leben und Wohnplatze haben, und siehet darin die Gegenstände
so gut wie durch ein unmittelbares Anschauen.

Ein Hauptbegriff in SWEDENBORGS Phantasterei ist dieser.
Die körperliche Wesen haben keine eigene Subsistenz, sondern
bestehen lediglich durch die Geisterwelt, wiewohl ein jeder
Körper nicht durch einen Geist allein, sondern durch alle zusammengenommen.
Daher hat die Erkenntnis der materiellen
Dinge zweierlei Bedeutung, einen äußerlichen Sinn in Verhältnis
der Materie aufeinander und einen innern, insoferne sie als Wirkungen
die Kräfte der Geisterwelt bezeichnen, die ihre Ursachen
sind. So hat der Körper des Menschen eine Verhältnis der Teile
untereinander nach materiellen Gesetzen; aber insoferne er durch
den Geist, der in ihm lebt, erhalten wird, haben seine verschiedene
Gliedmaßen und ihre Funktionen einen bezeichnenden Wert vor
diejenige Seelenkräfte, durch deren Wirkung sie ihre Gestalt,
Tätigkeit und Beharrlichkeit haben. Dieser innere Sinn ist den
Menschen unbekannt, und den hat SWEDENBORG, dessen Innerstes
aufgetan ist, den Menschen bekannt machen wollen. Mit allen
andern Dingen der sichtbaren Welt ist es ebenso bewandt; sie
haben, wie gesagt, eine Bedeutung als Sachen, welches wenig ist

und eine andere als Zeichen, welches mehr ist. Dieses ist auch
der Ursprung der neuen Auslegungen, die er von der Schrift hat
machen wollen. Denn der innere Sinn, nämlich die symbolische
Beziehung aller darin erzählten Dinge auf die Geisterwelt, ist, wie
er schwärmet, der Kern ihres Werts, das übrige ist nur die Schale.
Was aber wiederum in dieser symbolischen Verknüpfung körperlicher
Dinge als Bilder mit dem innern geistigen Zustande wichtig
ist, besteht darin: Alle Geister stellen sich einander jederzeit unter
dem Anschein ausgedehnter Gestalten vor, und die Einflüsse aller
dieser geistigen Wesen untereinander erregen ihnen zugleich die
Apparenz von noch andern ausgedehnten Wesen und gleichsam
von einer materialen Welt, deren Bilder doch nur Symbolen ihres
inneren Zustandes sind, aber gleichwohl eine so klare und dauerhafte
Täuschung des Sinnes verursachen, daß solche der wirklichen
Empfindung solcher Gegenstände gleich ist. (Ein künftiger Ausleger
wird daraus schließen, daß SWEDENBORG ein Idealist sei,
weil er der Materie dieser Welt auch die eigne Subsistenz abspricht
und sie daher vielleicht nur vor eine zusammenhängende
Erscheinung halten mag, welche aus der Verknüpfung der Geisterwelt
entspringt). Er redet also von Gärten, weitläuftigen Gegenden,
Wohnplätzen, Galerien und Arkaden der Geister, die er
mit eigenen Augen in dem kläresten Lichte sähe, und versichert,
daß, da er mit allen seinen Freunden nach ihrem Tode vielfältig
gesprochen, er an denen, die nur kürzlich gestorben, fast jederzeit
gefunden hätte, daß sie sich kaum hätten überreden können, gestorben
zu sein, weil sie eine ähnliche Welt um sich sähen; imgleichen,
daß Geistergesellschaften von einerlei innerem Zustande einerlei
Apparenz der Gegend und anderer daselbst befindlichen Dinge
hätten, die Veränderung ihres Zustandes aber sei mit dem Schein
der Veränderung des Orts verbunden. Weil nun jederzeit, wenn
die Geister den Menschenseelen ihre Gedanken mitteilen, diese
mit der Apparenz materieller Dinge verbunden sind, welche im
Grunde nur kraft einer Beziehung auf den geistigen Sinn, doch
mit allem Schein der Wirklichkeit sich demjenigen vormalen, der
solche empfängt, so ist daraus der Vorrat der wilden und unaussprechlich
albernen Gestalten herzuleiten, welche unser Schwärmer
bei seinem täglichen Geisterumgange in aller Klarheit zu sehen
glaubt.

Ich habe schon angeführt, daß nach unserm Verfasser die
mancherlei Kräfte und Eigenschaften der Seele mit denen ihrer

Regierung untergeordneten Organen des Körpers in Sympathie
stehen. Der ganze äußere Mensch korrespondiert also dem ganzen
innern Menschen, und wenn daher ein merklicher geistiger Einfluß
aus der unsichtbaren Welt eine oder andere dieser seiner
Seelenkräfte vorzüglich trifft, so empfindet er auch harmonisch
die apparente Gegenwart desselben an denen Gliedmaßen seines
äußeren Menschen, die diesen korrespondieren. Dahin bezieht er
nun eine große Mannigfaltigkeit von Empfindungen an seinem
Körper, die jederzeit mit der geistigen Beschauung verbunden sind,
deren Ungereimtheit aber zu groß ist, als daß ich es wagen
dürfte, nur eine einzige derselben anzuführen.

Hieraus kann man sich nun, wofern man es der Mühe wert
hält, einen Begriff von der abenteuerlichsten und seltsamsten Einbildung
machen, in welche sich alle seine Träumereien vereinbaren.
So wie nämlich verschiedene Kräfte und Fähigkeiten diejenige
Einheit ausmachen, welche die Seele oder der innere
Mensch ist, so machen auch verschiedene Geister, (deren Hauptcharaktere
sich ebenso aufeinander beziehen, wie die mancherlei
Fähigkeiten eines Geistes untereinander), eine Sozietät aus, welche
die Apparenz eines großen Menschen an sich zeigt, und in welchem
Schattenbilde ein jeder Geist sich an demjenigen Orte und
in den scheinbaren Gliedmaßen sieht, die seiner eigentümlichen Verrichtung
in einem solchen geistigen Körper gemäß sind. Alle Geistersozietäten
aber zusammen und die ganze Welt aller dieser unsichtbaren
Wesen erscheinet zuletzt selbst wiederum in der Apparenz
des größesten Menschen. Eine ungeheure und riesenmäßige
Phantasie, zu welcher sich vielleicht eine alte kindische Vorstellung
ausgedehnt hat, wenn etwa in Schulen, um dem Gedächtnis zu
Hülfe zu kommen, ein ganzer Weltteil unter dem Bilde einer
sitzenden Jungfrau u. d. g. den Lehrlingen vorgemalt wird. In
diesem unermeßlichen Menschen ist eine durchgängige innigste
Gemeinschaft eines Geistes mit allen und aller mit einem, und
wie auch immer die Lage der lebenden Wesen gegeneinander in
dieser Welt oder deren Veränderung beschaffen sein mag, so
haben sie doch eine ganz andere Stelle im größesten Menschen,
welche sie niemals verändern und welche nur dem Scheine nach
ein Ort in einem unermeßlichen Raume, in der Tat aber eine
bestimmte Art ihrer Verhältnisse und Einflüsse ist.

Ich bin es müde, die wilden Hirngespinste des ärgsten
Schwärmers unter allen zu kopieren oder solche bis zu seinen

Beschreibungen vom Zustande nach dem Tode fortzusetzen. Ich
habe auch noch andere Bedenklichkeiten. Denn obgleich ein
Natursammler unter den präparierten Stücken tierischer Zeugungen
nicht nur solche, die in natürlicher Form gebildet sind, sondern
auch Mißgeburten in seinem Schranke aufstellt, so muß er doch
behutsam sein, sie nicht jedermann und nicht gar zu deutlich
sehen zu lassen. Denn es könnten unter den Vorwitzigen leichtlich
schwangere Personen sein, bei denen es einen schlimmen
Eindruck machen dürfte. Und da unter meinen Lesern einige in
Ansehung der idealen Empfängnis ebensowohl in andern Umständen
sein mögen, so würde mir es leid tun, wenn sie sich
hier etwa woran sollten versehen haben. Indessen, weil ich sie doch
gleich anfangs gewarnet habe, so stehe ich vor nichts und hoffe,
man werde mir die Mondkälber nicht aufbürden, die bei dieser
Veranlassung von ihrer fruchtbaren Einbildung möchten geboren
werden.

Übrigens habe ich den Träumereien unseres Verfassers keine
eigene unterschoben, sondern solche durch einen getreuen Auszug
dem bequemen und wirtschaftlichen Leser, (der einem kleinen
Vorwitze nicht so leicht 7 Pfund Sterlinge aufopfern möchte),
dargeboten. Zwar sind die unmittelbare Anschauungen mehrenteils
von mir weggelassen worden, weil dergleichen wilde Hirngespinste
nur den Nachtschlaf des Lesers stören würden; auch ist
der verworrene Sinn seiner Eröffnungen hin und wieder in eine
etwas gangbare Sprache eingekleidet worden; allein die Hauptzüge
des Abrisses haben dadurch in ihrer Richtigkeit nicht gelitten.
Gleichwohl ist es nur umsonst, es verhehlen zu wollen, weil es
jedermann doch so in die Augen fällt, daß alle diese Arbeit am
Ende auf nichts herauslaufe. Denn da die vorgegebene Privaterscheinungen
des Buchs sich selbst nicht beweisen können, so
konnte der Bewegungsgrund, sich mit ihnen abzugeben, nur in
der Vermutung liegen, daß der Verfasser zur Beglaubigung derselben
sich vielleicht auf Vorfälle von der oben erwähnten Art,
die durch lebende Zeugen bestätigt werden könnten, berufen
würde. Dergleichen aber findet man nirgend. Und so ziehen
wir uns mit einiger Beschämung von einem törichten Versuche
zurück mit der vernünftigen, obgleich etwas späten Anmerkung,
daß das Klugdenken mehrenteils eine leichte Sache sei, aber leider
nur, nachdem man sich eine Zeitlang hat hintergehen lassen.

* * *

Ich habe einen undankbaren Stoff bearbeitet, den mir die
Nachfrage und Zudringlichkeit vorwitziger und müßiger Freunde
unterlegte. Indem ich diesem Leichtsinn meine Bemühung unterwarf,
so habe ich zugleich dessen Erwartung betrogen und weder
dem Neugierigen durch Nachrichten, noch dem Forschenden durch
Vernunftgründe etwas zur Befriedigung ausgerichtet. Wenn keine
andre Absicht diese Arbeit beseelte, so habe ich meine Zeit verloren;
ich habe das Zutrauen des Lesers verloren, dessen Erkundigung
und Wißbegierde ich durch einen langweiligen Umweg zu
demselben Punkte der Unwissenheit geführet habe, aus welchem
er herausgegangen war. Allein ich hatte in der Tat einen Zweck
vor Augen, der mir wichtiger scheint als der, welchen ich vorgab,
und diesen meine ich erreicht zu haben. Die Metaphysik,
in welche ich das Schicksal habe verliebt zu sein, ob ich mich
gleich von ihr nur selten einiger Gunstbezeugungen rühmen kann,
leistet zweierlei Vorteile. Der erste ist, denen Aufgaben ein
Gnüge zu tun, die das forschende Gemüt aufwirft, wenn es verborgenern
Eigenschaften der Dinge durch Vernunft nachspähet.
Aber hier täuscht der Ausgang nur gar zu oft die Hoffnung und
ist diesmal auch unsern begierigen Händen entgangen.



Ter frustra comprensa manus effugit imago



Par levibus ventis volucrique simillima somno.



VIRG.







Der andre Vorteil ist der Natur des menschlichen Verstandes
mehr angemessen und besteht darin einzusehen, ob die Aufgabe
aus demjenigen, was man wissen kann, auch bestimmt sei und
welches Verhältnis die Frage zu denen Erfahrungsbegriffen habe,
darauf sich alle unsre Urteile jederzeit stützen müssen. Insoferne
ist die Metaphysik eine Wissenschaft von den Grenzen der
menschlichen Vernunft, und da ein kleines Land jederzeit
viel Grenze hat, überhaupt auch mehr daran liegt, seine Besitzungen
wohl zu kennen und zu behaupten, als blindlings auf Eroberungen
auszugehen, so ist dieser Nutze der erwähnten Wissenschaft
der unbekannteste und zugleich der wichtigste, wie er denn
auch nur ziemlich spät und nach langer Erfahrung erreichet wird.
Ich habe diese Grenze hier zwar nicht genau bestimmt, aber doch
insoweit angezeigt, daß der Leser bei weiterem Nachdenken finden
wird, er könne sich aller vergeblichen Nachforschung überheben
in Ansehung einer Frage, wozu die Data in einer andern Welt,

als in welcher er empfindet, anzutreffen sind. Ich habe also
meine Zeit verloren, damit ich sie gewönne. Ich habe meinen
Leser hintergangen, damit ich ihm nützete, und wenn ich ihm
gleich keine neue Einsicht darbot, so vertilgte ich doch den
Wahn und das eitele Wissen, welches den Verstand aufblähet
und in seinem engen Raume den Platz ausfüllt, den die Lehren
der Weisheit und der nützlichen Unterweisung einnehmen könnten.

Wen die bisherigen Betrachtungen ermüdet haben, ohne ihn
zu belehren, dessen Ungeduld kann sich nunmehro damit aufrichten,
was DIOGENES, wie man sagt, seinen gähnenden Zuhörern
zusprach, als er das letzte Blatt eines langweiligen Buchs
sah: Courage, meine Herren, ich sehe Land. Vorher wandelten
wir wie DEMOKRIT im leeren Raume, wohin uns die
Schmetterlingsflügel der Metaphysik gehoben hatten und unterhielten
uns daselbst mit geistigen Gestalten. Jetzt, da die stiptische
Kraft der Selbsterkenntnis die seidene Schwingen zusammengezogen
hat, sehen wir uns wieder auf dem niedrigen
Boden der Erfahrung und des gemeinen Verstandes; glücklich,
wenn wir denselben als unseren angewiesenen Platz betrachten,
aus welchem wir niemals ungestraft hinausgehen, und der auch
alles enthält, was uns befriedigen kann, solange wir uns am
Nützlichen halten.

Drittes Hauptstück.

Praktischer Schluß aus der ganzen Abhandlung.

Einem jeden Vorwitze nachzuhängen und der Erkenntnissucht
keine andre Grenzen zu verstatten als das Unvermögen, ist ein
Eifer, welcher der Gelehrsamkeit nicht übel ansteht. Allein
unter unzähligen Aufgaben, die sich selbst darbieten, diejenige
auswählen, deren Auflösung dem Menschen angelegen ist, ist das
Verdienst der Weisheit. Wenn die Wissenschaft ihren Kreis
durchlaufen hat, so gelanget sie natürlicherweise zu dem Punkte
eines bescheidenen Mißtrauens und sagt, unwillig über sich selbst:
Wieviel Dinge gibt es doch, die ich nicht einsehe! Aber
die durch Erfahrung gereifte Vernunft, welche zur Weisheit wird,
spricht in dem Munde des SOKRATES mitten unter den Waren

eines Jahrmarkts mit heiterer Seele: Wieviel Dinge gibt es
doch, die ich alle nicht brauche! Auf solche Art fließen
endlich zwei Bestrebungen von so unähnlicher Natur in eine zusammen,
ob sie gleich anfangs nach sehr verschiedenen Richtungen
ausgingen, indem die erste eitel und unzufrieden, die zweite
aber gesetzt und gnügsam ist. Denn um vernünftig zu wählen,
muß man vorher selbst das Entbehrliche, ja das Unmögliche
kennen; aber endlich gelangt die Wissenschaft zu der Bestimmung
der ihr durch die Natur der menschlichen Vernunft gesetzten
Grenzen; alle bodenlose Entwürfe aber, die vielleicht an sich
selbst nicht unwürdig sein mögen, nur daß sie außer der Sphäre
des Menschen liegen, fliehen auf den Limbus der Eitelkeit. Alsdenn
wird selbst die Metaphysik dasjenige, wovon sie jetzo noch
ziemlich weit entfernet ist, und was man von ihr am wenigsten
vermuten sollte, die Begleiterin der Weisheit. Denn solange
die Meinung einer Möglichkeit, zu so entfernten Einsichten zu
gelangen, übrigbleibt, so ruft die weise Einfalt vergeblich, daß
solche große Bestrebungen entbehrlich seien. Die Annehmlichkeit,
welche die Erweiterung des Wissens begleitet, wird sehr leicht
den Schein der Pflichtmäßigkeit annehmen und aus jener vorsetzlichen
und überlegten Gnügsamkeit eine dumme Einfalt
machen, die sich der Veredelung unserer Natur entgegensetzen
will. Die Fragen von der geistigen Natur, von der Freiheit und
Vorherbestimmung, dem künftigen Zustande u. d. g. bringen anfänglich
alle Kräfte des Verstandes in Bewegung und ziehen den
Menschen durch ihre Vortrefflichkeit in den Wetteifer der Spekulation,
welche ohne Unterschied klügelt und entscheidet, lehret
oder widerlegt, wie es die Scheineinsicht jedesmal mit sich
bringt. Wenn diese Nachforschung aber in Philosophie ausschlägt,
die über ihr eigen Verfahren urteilt, und die nicht die
Gegenstände allein, sondern deren Verhältnis zu dem Verstande
des Menschen kennt, so ziehen sich die Grenzen enger zusammen,
und die Marksteine werden gelegt, welche die Nachforschung aus
ihrem eigentümlichen Bezirke niemals mehr ausschweifen lassen.
Wir haben einige Philosophie nötig gehabt, um die Schwierigkeiten
zu kennen, welche einen Begriff umgeben, den man gemeiniglich
als sehr bequem und alltägig behandelt. Etwas mehr
Philosophie entfernet dieses Schattenbild der Einsicht noch mehr
und überzeugt uns, daß es gänzlich außer dem Gesichtskreise der
Menschen liege. Denn in den Verhältnissen der Ursache und

Wirkung, der Substanz und der Handlung dient anfänglich die
Philosophie dazu, die verwickelte Erscheinungen aufzulösen und
solche auf einfachere Vorstellungen zu bringen. Ist man aber
endlich zu den Grundverhältnissen gelangt, so hat das Geschäfte
der Philosophie ein Ende, und wie etwas könne eine Ursache
sein oder eine Kraft haben, ist unmöglich jemals durch Vernunft
einzusehen, sondern diese Verhältnisse müssen lediglich aus der
Erfahrung genommen werden. Denn unsere Vernunftregel gehet
nur auf die Vergleichung nach der Identität und dem Widerspruche.
Soferne aber etwas eine Ursache ist, so wird durch
Etwas etwas Anders gesetzt, und es ist also kein Zusammenhang
vermöge der Einstimmung anzutreffen; wie denn auch, wenn ich
ebendasselbe nicht als eine Ursache ansehen will, niemals ein
Widerspruch entspringt, weil es sich nicht contradicieret, wenn
etwas gesetzt ist, etwas anderes aufzuheben. Daher die Grundbegriffe
der Dinge als Ursachen, die der Kräfte und Handlungen,
wenn sie nicht aus der Erfahrung hergenommen sind, gänzlich
willkürlich sind und weder bewiesen noch widerlegt werden
können. Ich weiß wohl, daß das Denken und Wollen meinen
Körper bewege, aber ich kann diese Erscheinung als eine einfache
Erfahrung niemals durch Zergliederung auf eine andere
bringen und sie daher wohl erkennen, aber nicht einsehen. Daß
mein Wille meinen Arm bewegt, ist mir nicht verständlicher, als
wenn jemand sagte, daß derselbe auch den Mond in seinem
Kreise zurückhalten könnte; der Unterschied ist nur dieser, daß
ich jenes erfahre, dieses aber niemals in meine Sinne gekommen
ist. Ich erkenne in mir Veränderungen als in einem Subjekte,
was lebt, nämlich Gedanken, Willkür etc. etc., und weil diese
Bestimmungen von anderer Art sind als alles, was zusammengenommen
meinen Begriff vom Körper macht, so denke ich mir
billigermaßen ein unkörperliches und beharrliches Wesen. Ob
dieses auch ohne Verbindung mit dem Körper denken werde,
kann vermittelst dieser aus Erfahrung erkannten Natur niemals
geschlossen werden. Ich bin mit meiner Art Wesen durch Vermittelung
körperlicher Gesetze in Verknüpfung, ob ich aber auch
sonst nach andern Gesetzen, welche ich pneumatisch nennen will,
ohne die Vermittelung der Materie in Verbindung stehe oder
jemals stehen werde, kann ich auf keinerlei Weise aus demjenigen
schließen, was mir gegeben ist. Alle solche Urteile, wie diejenige
von der Art, wie meine Seele den Körper bewegt oder

mit andern Wesen ihrer Art jetzt oder künftig in Verhältnis steht,
können niemals etwas mehr als Erdichtungen sein und zwar bei
weitem nicht einmal von demjenigen Werte als die in der Naturwissenschaft,
welche man Hypothesen nennt, bei welchen man
keine Grundkräfte ersinnt, sondern diejenige, welche man durch
Erfahrung schon kennt, nur auf eine den Erscheinungen angemessene
Art verbindet, und deren Möglichkeit sich also jederzeit
muß können beweisen lassen; dagegen im ersten Falle selbst neue
Fundamentalverhältnisse von Ursache und Wirkung angenommen
werden, in welchen man niemals den mindesten Begriff ihrer
Möglichkeit haben kann und also nur schöpferisch oder chimärisch,
wie man es nennen will, dichtet. Die Begreiflichkeit verschiedener
wahren oder angeblichen Erscheinungen aus dergleichen
angenommenen Grundideen dienet diesen zu gar keinem Vorteile.
Denn man kann leicht von allem Grund angeben, wenn man
berechtigt ist, Tätigkeiten und Wirkungsgesetze zu ersinnen, wie
man will. Wir müssen also warten, bis wir vielleicht in der
künftigen Welt durch neue Erfahrungen und Begriffe von
denen uns noch verborgenen Kräften in unserm denkenden Selbst
werden belehrt werden. So haben uns die Beobachtungen späterer
Zeiten, nachdem sie durch Mathematik aufgelöset worden, die
Kraft der Anziehung an der Materie offenbaret, von deren Möglichkeit,
(weil sie eine Grundkraft zu sein scheint), man sich
niemals einigen ferneren Begriff wird machen können. Diejenige,
welche, ohne den Beweis aus der Erfahrung in Händen zu haben,
vorher sich eine solche Eigenschaft hätten ersinnen wollen,
würden als Toren mit Recht verdienet haben, ausgelacht zu
werden. Da nun die Vernunftgründe in dergleichen Fällen weder
zur Erfindung noch zur Bestätigung der Möglichkeit oder Unmöglichkeit
von der mindesten Erheblichkeit sind, so kann man
nur den Erfahrungen das Recht der Entscheidung einräumen, so
wie ich es auch der Zeit, welche Erfahrung bringt, überlasse,
etwas über die gepriesene Heilkräfte des Magnets in Zahnkrankheiten
auszumachen, wenn sie ebensoviel Beobachtungen wird
vorzeigen können, daß magnetische Stäbe auf Fleisch und Knochen
wirken, als wir schon vor uns haben, daß es auf Eisen und Stahl
geschehe. Wenn aber gewisse angebliche Erfahrungen sich in
kein unter den meisten Menschen einstimmiges Gesetz der Empfindung
bringen lassen und also nur eine Regellosigkeit in den
Zeugnissen der Sinne beweisen würden, (wie es in der Tat mit

den herumgehenden Geistererzählungen bewandt ist), so ist ratsam,
sie nur abzubrechen, weil der Mangel der Einstimmung und
Gleichförmigkeit alsdenn der historischen Erkenntnis alle Beweiskraft
nimmt und sie untauglich macht, als Fundament zu irgendeinem
Gesetze der Erfahrung zu dienen, worüber der Verstand
urteilen könnte.

So wie man einerseits durch etwas tiefere Nachforschung einsehen
lernet, daß die überzeugende und philosophische Einsicht
in dem Falle, wovon wir reden, unmöglich sei, so wird man
auch andererseits bei einem ruhigen und vorurteilfreien Gemüte
gestehen müssen, daß sie entbehrlich und unnötig sei. Die
Eitelkeit der Wissenschaft entschuldigt gerne ihre Beschäftigung
mit dem Vorwande der Wichtigkeit, und so gibt man auch hier
gemeiniglich vor, daß die Vernunfteinsicht von der geistigen
Natur der Seele zu der Überzeugung von dem Dasein nach dem
Tode, diese aber zum Bewegungsgrunde eines tugendhaften Lebens
sehr nötig sei; die müßige Neubegierde aber setzt hinzu, daß die
Wahrhaftigkeit der Erscheinungen abgeschiedener Seelen von allem
diesen sogar einen Beweis aus der Erfahrung abgeben könne.
Allein die wahre Weisheit ist die Begleiterin der Einfalt, und da
bei ihr das Herz dem Verstande die Vorschrift gibt, so macht
sie gemeiniglich die große Zurüstungen der Gelehrsamkeit entbehrlich,
und ihre Zwecke bedürfen nicht solcher Mittel, die
nimmermehr in aller Menschen Gewalt sein können. Wie? ist es
denn nur darum gut, tugendhaft zu sein, weil es eine andre Welt
gibt, oder werden die Handlungen nicht vielmehr dereinst belohnt
werden, weil sie an sich selbst gut und tugendhaft waren? Enthält
das Herz des Menschen nicht unmittelbare sittliche Vorschriften,
und muß man, um ihn allhier seiner Bestimmung gemäß
zu bewegen, durchaus die Maschinen an eine andere Welt
ansetzen? Kann derjenige wohl redlich, kann er wohl tugendhaft
heißen, welcher sich gern seinen Lieblingslastern ergeben würde,
wenn ihn nur keine künftige Strafe schreckte, und wird man
nicht vielmehr sagen müssen, daß er zwar die Ausübung der
Bosheit scheue, die lasterhafte Gesinnung aber in seiner Seele
nähre, daß er den Vorteil der tugendähnlichen Handlungen liebe,
die Tugend selbst aber hasse? Und in der Tat lehret die Erfahrung
auch, daß so viele, welche von der künftigen Welt belehrt
und überzeugt sind, gleichwohl dem Laster und der Niederträchtigkeit
ergeben nur auf Mittel sinnen, den drohenden Folgen

der Zukunft arglistig auszuweichen; aber es hat wohl niemals eine
rechtschaffene Seele gelebt, welche den Gedanken hätte ertragen
können, daß mit dem Tode alles zu Ende sei, und deren edle
Gesinnung sich nicht zur Hoffnung der Zukunft erhoben hätte.
Daher scheint es der menschlichen Natur und der Reinigkeit der
Sitten gemäßer zu sein, die Erwartung der künftigen Welt auf
die Empfindungen einer wohlgearteten Seele, als umgekehrt, ihr
Wohlverhalten auf die Hoffnung der andern Welt zu gründen.
So ist auch der moralische Glaube bewandt, dessen Einfalt
mancher Spitzfindigkeit des Vernünftelns überhoben sein kann,
und welcher einzig und allein dem Menschen in jeglichem Zustande
angemessen ist, indem er ihn ohne Umschweif zu seinen
wahren Zwecken führet. Laßt uns demnach alle lärmende Lehrverfassungen
von so entfernten Gegenständen der Spekulation und
der Sorge müßiger Köpfe überlassen. Sie sind uns in der Tat
gleichgültig, und der augenblickliche Schein der Gründe vor oder
dawider mag vielleicht über den Beifall der Schulen, schwerlich
aber etwas über das künftige Schicksal der Redlichen entscheiden.
Es war auch die menschliche Vernunft nicht gnugsam dazu beflügelt,
daß sie so hohe Wolken teilen sollte, die uns die Geheimnisse
der andern Welt aus den Augen ziehen, und denen
Wißbegierigen, die sich nach derselben so angelegentlich erkundigen,
kann man den einfältigen, aber sehr natürlichen Bescheid
geben, daß es wohl am ratsamsten sei, wenn sie sich zu gedulden
beliebten, bis sie werden dahin kommen. Da aber
unser Schicksal in der künftigen Welt vermutlich sehr darauf ankommen
mag, wie wir unsern Posten in der gegenwärtigen verwaltet
haben, so schließe ich mit demjenigen, was VOLTAIRE
seinen ehrlichen CANDIDE nach so viel unnützen Schulstreitigkeiten
zum Beschlusse sagen läßt: Laßt uns unser Glück besorgen,
in den Garten gehen und arbeiten!

Lesarten

Drucke:

Über die Originaldrucke berichtet Kehrbach (S. X f. seiner Ausg.),
der erste Herausgeber, der seiner Neu-Ausgabe der »Träume« den
eigentlichen Originaldruck zugrunde gelegt hat, folgendes.

1. Träume | eines Geistersehers, | erläutert | durch | Träume der
Metaphysik. | Titelvignette (einen nackten sitzenden Genius darstellend,
der in der linken Hand eine Leier hält.) | Motto: velut aegri somnia,
vanae | Finguntur species. Hor. Königsberg, | bey Johann Jacob Kanter |
1766. 8, 128 S. (Unten als A1 bezeichnet.)

2. Träume | eines Geistersehers, | erläutert | durch | Träume der
Metaphysik. | Titelvignette (Rosenzweige darstellend). Motto wie A1. |
Riga und Mietau, | bey Johann Friedrich Hartknoch | 1766. 8, 128 S.
(Unten als A2 bezeichnet.)

3. Träume | eines Geistersehers etc.

Die Ausgabe 3. unterscheidet sich in Bezug auf das Titelblatt nur
durch die Titelvignette und den zwischen Ortsangabe und Motto angebrachten
Strich. Die Titelvignette besteht aus einem sitzenden
nackten Genius, der in den Händen einen Blumenstock hält. Der
Querstrich zwischen Motto und Ortsangabe besteht aus aneinandergereihten
– – – –, während er in A2 aus *** besteht. Auch auf
der ersten Seite des Textes ist die Verschiedenheit der beiden Drucke
2. und 3. sofort sichtbar. Die Randleiste, welche über dem Texte steht,
ist in 2. eine andere als in 3. Ferner, um noch ein Beispiel der in
die Augen tretenden Differenz zu geben, hat 2. auf der letzten Zeile
der ersten Seite: »die beyden Pforten«, 3. dagegen hat wie 1.: »die
beyde Pforten«. (Unten als A3 bezeichnet.) Welche Ausgabe von den
beiden Hartknochschen die ältere ist, wird sich schwer nachweisen lassen.

Nach der von Menzer vorgenommenen Vergleichung der beiden
Drucke A2 und A3 (s. Ak. II, 503) ist es wahrscheinlich, daß A3 der
zweite, A2 der dritte Druck ist. A3 wird wohl als Druckvorlage für
A2 gedient haben.

4. Träume eines Geistersehers, erläutert durch Träume der Metaphysik,
in: I. Kants sämmtliche kleine Schriften. Nach der Zeitfolge
geordnet. Königsberg und Leipzig 1797/8. Bd. II, S. 379–478.

5. Träume eines Geistersehers, erläutert durch Träume der Metaphysik,
in: I. Kants vermischte Schriften. Halle (Renger), 1799. (Tieftrunk.)
Bd. II, S. 247–346.

6. Träume eines Geistersehers, erläutert durch Träume der Metaphysik,
in: Kants populäre Schriften, hrsg. von Paul Menzer. S. 117–202.



331, 12 v. u. und wenigstens (A)] Wille möchte lesen: »oder
wenigstens«. Unnötig. 332, 3 hinaus (A1)] hieraus (A2 A3) 334, 10
v. u. errichtet (A1)] erreichet (A2. A3). 334, 4 v. u. entfaltet (A3)] A1. A2
haben den Druckfehler: »entfalten«. 336, 24 Entscheidungen (A1)]
Entschließungen (A2. A3). 337, 6 Zurückstoßung] erst von Ak. gesperrt.
338, 4 desselben (Wille)] derselben (A) 339, 13 schmerzhaften (A1, A3)]
schmerzhaftesten A2. Danach die andern Hsgg., außer Ak. 340, 4
d. Anm. ein Atomus (A)] Wille: »nur ein Atomus«. Unnötig. 340,
15 v. u. diesen (T)] dessen (A1–3). 340, 14 v. u. Grad Klarheit (A). So
auch Kehrb. Ak.] T, Ros, H, Vorl. lesen: »Grad der Klarheit«. 340,
11 v. u. Wille möchte lesen: welche beide Sinne durch die Eindrücke
Stellen im Gehirne bewegen werden. – Eher eine Verschlechterung!
342, 1 d. Anm. auch wohl so (A1)] auch so A2, A3; Voigt, T, Starke, R,
H1, H2 (alle nach A2! Kehrb. und Ak. lesen nach A1). 343, 2 d.
Anm. ohne allem inneren Zustande (A1, A2)] Ak: »ohne allen inneren
Zustand«. Die Lesart von A. entspricht wohl Kants Sprachgebrauch,
daher Änderung unangebracht. 344, 1 sola (A1)] fehlt A2, A3. Ebenso
in T, H, Ros., die nach A2 gedruckt haben. Auch bei Kehrbach, obwohl
dieser A1, A2, A3 verglichen hat. Wiederhergestellt ist es in Ak. und
Vorl. 344, 14 v. u. immaterielle (A1)] immateriale (A2) 344, 7
v. u. deren (A)] dessen (Vorl.) Zunächst wahrscheinlich, aber bei Kant
gerade diese lose Beziehung (auf Welt) beliebt. Änderung daher unnötig.
344, 4 v. u. wo sie auch (A1, A2)] wo es auch (Ak). Unnötig. 345, 27
Wurzel (A)] Vorl.: »Wurzeln«. Unnötig. 345, 1 v. u. allem diesen
A1, T, H, K] allem diesem A2, A3, Ak. 346, 1 auf Beweisgründe]
auf Beweisgründen (A1, A2); K: »aus Beweisgründen«. (In A1 steht irrtümlich
»Beweiegründen«.) 347, 20 mir (A)] fehlt in Ak. (Druckfehler.)
348, 21 ihnen (Wille)] ihr (A) 348, 15 v. u. andere (Ak)] andern A1
A2 349, 3 die Eigennützigkeit (A1–3)] Vorl.: »Eigennützigkeit«. Unnötig.
349, 13 vor] von (A) 349, 18 um (A1 A3)] und (A2). Dieser
Sachverhalt von Vorl. nicht erkannt, er schreibt im Text »und« und
bemerkt: Akademie »um«. 350, 2 jede (A)] Kehrbach (in den Lesarten)
»jedes«. Unnötig. In Kehrbachs Text steht der Druckfehler:
»jeder«. Danach ist auch Vorl.s Anm. zu der Stelle zu berichtigen.

350, 6 Beweggründen (A1, K)] Bewegungsgründen A2, A3. Voigt, T,
Starke, H1, H2, R lesen mit A2! 350, 14 derselben (A1, A2)] Menzer
(in Ak) ändert in: »desselben«. Erhardt (a. a. O. S. 446) bemerkt dazu
mit Recht, daß sich dieses Wort »ohne Schwierigkeit auf Erscheinungen
beziehen lasse« und daher die Änderung nicht richtig sei. Die Änderung
von Ak. also unangebracht. 350, 15 Materie (A)] Materien? (Menzer).
Unnötig. 351, 21 Materien (Ak)] Materie (A1 A2) 351, 26 darin
(A1)] darein (A2) 352, 7 v. u. in (A)] fehlt bei T, Ros., H. Der Tieftrunksche
Druckfehler ist von R. und H. übernommen worden. 353,
10 v. u. ob sie gleich (A)] ob sie sich gleich (K). Unnötig. 353, 9
v. u. bestätigen (Kehrb.)] bestätigt (A1, A2) 353, 1 v. u. werden (T)]
wird (A) 354, 7 vergesellschafteten (A1)] A2 hat: »vergesellschaftenden«;
A3: »vergesellschaftenten«. 354, 10 deren (A)] Vorländer
möchte lesen: »dessen«. Beides möglich. 355, 15 zum (A)] dem?
Vorl. 356, 5 vorgaukeln] A1, A2 haben den Druckfehler: »vergaukeln«.
356, 20 dieses (A)] Vorl. liest: »durch dieses«, wodurch indes der Sinn
der Stelle unnötig geändert wird. 357, 10 v. u. bewohn(e)t (H)] bewohnen
(A1, A2) 358, 22 am meisten (A)] am wenigsten ?Vorl.
358, 12 v. u. sich] erst in der obigen Ausgabe gesperrt, vgl. Z. 13 v. u.
»in sich«. 359, 9 Träumern (A1)] Träumen (A2) 359, 9 v. u. vielleicht
(Wille)] vielleicht bisweilen (A)] Wille vermutet, wohl mit Recht,
daß »bisweilen« nur durch ein Versehen stehen geblieben ist. 360, 2
in der Wirkung (A)] »in der Wirklichkeit« möchte Wille lesen (ihm
folgt Vorl.), weil als Gegensatz folgt: »in der Vorstellung«. Da der
Text von A. einen guten Sinn gibt, Änderung unnötig. 361, 13 f.
jenem – diesem (A)] Ak: jener (Nervenbewegung) – dieser (Empfindung).
Statt »jener« liest Vorl. jenen (sc. den Phantasien!). Eine Änderung ist
wohl überhaupt nicht notwendig. 361, 27 die (A1, T)] »der« Druckfehler
in A2, A3, Kehrbach gibt vorne S. XXIII das Richtige (die) an, hat aber
S. 36 Z. 12 dann selbst im Text das falsche »der«! 361, 37 denkenden]
A1: »denkendes« (Druckfehler); A2 hat: »denkendem«. 362, 18
A2 hat den sinnstörenden Druckfehler: »Gesicht«. 363, 4 Es ist … die
Erziehungsbegriffe von Geistergestalten … Einbildungen geben (A)]
Vorl. möchte »von Geistergestalten« nach »Einbildungen« setzen. Wohl
nicht nötig. 363, 19 Entwürfen (H)] Einwürfen (A) 365, 25 der
eine] »eine« A1 »ein« A2 und die Ausgaben. Wahrscheinlicher ist einfach
»der« ausgefallen. 365, 6 v. u. der der (A1)] der (A2, A3) 367, 26
negativen (T)] negativem (A) 367, 4 v. u. der (Ak)] denen (A)
369, 11 denselben (T)] demselben (A) 370, 11 Swedenborg] in A
steht durchweg: »Schwedenberg«. 370, 18 abfaßt (A1)] abgefaßt (A2)
370, 3 v. u. gerufen (A1)] berufen (A2, A3) 371, 5 v. u. sich (A1, A3)]
sie (A2) 372, 9 eine (A2)] ein (A1) 372, 23 voranschickten (A1)] voranschicken
(A2, A3) 373, 5 dem (Ak)] den (A1, A2) 373, 11 v. u. im
(A2)] in (A1) 374, 4 portentaque (T) Thessala (H)] protentaque Tessala

(A1, A2) 374, 24 genugsamer (A1)] grausamer (A2 A3) »grausamer
Erfahrungskenntnisse«! Diesen offenbaren Druckfehler von A2 drucken
Voigt, T, Starke, Ros., H1 und H2 nach! Erst von Kehrb. verbessert.
374, 10 v. u. bei (A1)] auf (A2, A3). Druckfehler. 375, 19 ob er wohl
(A)] H: »ob er gleichwohl«. Unnötig. 375, 11 v. u. meiner (H)]
meine (A1, Ak) 376, 19 derselben (Wille)] desselben (A1, A2, H) 378, 1
nur (A1, A3)] nun (A2). A2 folgen die Hsgg. bis auf Kehrb. 378, 3
verwirren (A)] T: »verirren«. Der Druckfehler ist von R. u. H. übernommen.
379, 10 v. u. Lagen (A1, A3)] Lage (A2). Die meisten Hsgg.
(T, Starke, H1, H2, R) wieder nach A2! 381, 10 erregen (H)] erregt
(A1 A2 A3) 381, 17 Subsistenz (A1, A3)] Substanz (A2). Alle Hsgg. bis
auf H2 nach A2! 381, 21 er (A1)] fehlt in A2 382, 23 gemäß
sind (Ak)] gemäß ist (A) 382, 9 v. u. allen (T)] allem (A) 383, 25
gangbare (A)] gangbarere Vorl.? Nicht unbedingt nötig. 385, 11
eines (A3)] einiges (A1) (Druckfehler). 385, 16 f. zusammengezogen]
A1 liest: zusammenzogen (Druckfehler?). 386, 12 des (A1)] der (A2,
A3) 386, 7 v. u. ihrem] Zus. H. 386, 6 v. u. Schwierigkeiten (H)]
Schwierigkeit (A) 388, 18 neue Erfahrungen und Begriffe] A: »neue
Erfahrungen neue Begriffe«. Das zweite »neue« wahrscheinlich ein Satzfehler
für »und«. R. und Kehrb. lesen: »Erfahrungen über neue Begriffe«;
Ak: »neue Erfahrungen und neue Begriffe«. 389, 1 ist (A)]
»ist es« Vorl. Unnötig. 389, 4 als (Kehrb.)] ein (A); als ein (Wille).



(1)
Wenn der Begriff eines Geistes von unsern eignen Erfahrungsbegriffen
abgesondert wäre, so würde das Verfahren, ihn deutlich zu
machen leicht sein, indem man nur diejenigen Merkmale anzuzeigen
hätte, welche uns die Sinne an dieser Art Wesen offenbareten, und
wodurch wir sie von materiellen Dingen unterscheiden. Nun aber wird
von Geistern geredet, selbst alsdenn, wenn man zweifelt, ob es gar dergleichen
Wesen gebe. Also kann der Begriff von der geistigen Natur
nicht als ein von der Erfahrung abstrahierter behandelt werden. Fragt
ihr aber: Wie ist man denn zu diesem Begriff überhaupt gekommen,
wenn es nicht durch Abstraktion geschehen ist? Ich antworte: Viele
Begriffe entspringen durch geheime und dunkele Schlüsse bei Gelegenheit
der Erfahrungen und pflanzen sich nachher auf andere fort ohne
Bewußtsein der Erfahrung selbst oder des Schlusses, welcher den Begriff
über dieselbe errichtet hat. Solche Begriffe kann man erschlichene
nennen. Dergleichen sind viele, die zum Teil nichts als ein Wahn der
Einbildung, zum Teil auch wahr sind, indem auch dunkele Schlüsse nicht
immer irren. Der Redegebrauch und die Verbindung eines Ausdrucks
mit verschiedenen Erzählungen, in denen jederzeit einerlei Hauptmerkmal
anzutreffen ist, geben ihm eine bestimmte Bedeutung, welche folglich
nur dadurch kann entfaltet werden, daß man diesen versteckten
Sinn durch eine Vergleichung mit allerlei Fällen der Anwendung, die
mit ihm einstimmig sind oder ihm widerstreiten, aus seiner Dunkelheit
hervorzieht.





(2)
Man wird hier leichtlich gewahr, daß ich nur von Geistern, die
als Teile zum Weltganzen gehören und nicht von dem unendlichen
Geiste rede, der der Urheber und Erhalter desselben ist. Denn der
Begriff von der geistigen Natur des letzteren ist leicht, weil er lediglich
negativ ist und darin besteht, daß man die Eigenschaften der Materie
an ihm verneinet, die einer unendlichen und schlechterdings notwendigen
Substanz widerstreiten. Dagegen bei einer geistigen Substanz,
die mit der Materie in Vereinigung sein soll, wie z. E. der menschlichen
Seele, äußert sich die Schwierigkeit, daß ich eine wechselseitige
Verknüpfung derselben mit körperlichen Wesen zu einem Ganzen denken
und dennoch die einzige bekannte Art der Verbindung, welche unter
materiellen Wesen stattfindet, aufheben soll.





(3)
Man hat Beispiele von Verletzungen, dadurch ein guter Teil des
Gehirns verloren worden, ohne daß es dem Menschen das Leben oder
die Gedanken gekostet hat. Nach der gemeinen Vorstellung, die ich
hier anführe, würde ein Atomus desselben haben dürfen entführt oder
aus der Stelle gerückt werden, um in einem Augenblick den Menschen
zu entseelen. Die herrschende Meinung, der Seele einen Platz im Gehirne
anzuweisen, scheinet hauptsächlich ihren Ursprung darin zu haben,
daß man bei starkem Nachsinnen deutlich fühlt, daß die Gehirnnerven
angestrengt werden. Allein wenn dieser Schluß richtig wäre,
so würde er auch noch andere Örter der Seele beweisen. In der
Bangigkeit oder der Freude scheint die Empfindung ihren Sitz im Herzen
zu haben. Viele Affekten, ja die mehresten, äußern ihre Hauptstärke
im Zwerchfell. Das Mitleiden bewegt die Eingeweide, und andre Instinkte
äußern ihren Ursprung und Empfindsamkeit in andern Organen.
Die Ursache, die da macht, daß man die nachdenkende Seele vornehmlich
im Gehirne zu empfinden glaubt, ist vielleicht diese. Alles
Nachsinnen erfordert die Vermittelung der Zeichen vor die zu erweckende
Ideen, um in deren Begleitung und Unterstützung diesen den
erforderlichen Grad Klarheit zu geben. Die Zeichen unserer Vorstellungen
aber sind vornehmlich solche, die entweder durchs Gehör
oder das Gesicht empfangen sind, welche beide Sinne durch die Eindrücke
im Gehirne bewegt werden, indem ihre Organen auch diesem
Teile am nächsten liegen. Wenn nun die Erweckung dieser Zeichen,
welche Cartesius ideas materiales nennt, eigentlich eine Reizung der
Nerven zu einer ähnlichen Bewegung mit derjenigen ist, welche die
Empfindung ehedem hervorbrachte, so wird das Gewebe des Gehirns im
Nachdenken vornehmlich genötiget werden, mit vormaligen Eindrücken
harmonisch zu beben und dadurch ermüdet werden. Denn wenn das
Denken zugleich affektvoll ist, so empfindet man nicht allein Anstrengungen
des Gehirnes, sondern zugleich Angriffe der reizbaren Teile,
welche sonst mit den Vorstellungen der in Leidenschaft versetzten Seele
in Sympathie stehen.





(4)
Der Grund hievon, der mir selbst sehr dunkel ist und wahrscheinlicherweise
auch wohl so bleiben wird, trifft zugleich auf das
empfindende Wesen in den Tieren. Was in der Welt ein Principium
des Lebens enthält, scheint immaterieller Natur zu sein. Denn alles
Leben beruhet auf dem inneren Vermögen, sich selbst nach Willkür
zu bestimmen. Da hingegen das wesentliche Merkmal der Materie in
der Erfüllung des Raumes durch eine notwendige Kraft bestehet, die
durch äußere Gegenwirkung beschränkt ist; daher der Zustand alles
dessen, was materiell ist, äußerlich abhangend und gezwungen ist,
diejenige Naturen aber, die selbst tätig und aus ihrer innern Kraft
wirksam den Grund des Lebens enthalten sollen, kurz diejenige, deren
eigene Willkür sich von selber zu bestimmen und zu verändern vermögend
ist, schwerlich materieller Natur sein können. Man kann vernünftigerweise
nicht verlangen, daß eine so unbekannte Art Wesen, die
man mehrenteils nur hypothetisch erkennt, in den Abteilungen ihrer verschiedenen
Gattungen sollte begriffen werden; zum wenigsten sind diejenige
immaterielle Wesen, die den Grund des tierischen Lebens enthalten,
von denenjenigen unterschieden, die in ihrer Selbsttätigkeit
Vernunft begreifen und Geister genannt werden.





(5)
Leibniz sagte, dieser innere Grund aller seiner äußeren Verhältnisse
und ihrer Veränderungen sei eine Vorstellungskraft, und
spätere Philosophen empfingen diesen unausgeführten Gedanken mit Gelächter.
Sie hätten aber nicht übel getan, wenn sie vorhero bei sich
überlegt hätten, ob denn eine Substanz, wie ein einfacher Teil der
Materie ist, ohne allem inneren Zustande möglich sei, und wenn sie
denn diesen etwa nicht ausschließen wollten, so würde ihnen obgelegen
haben, irgend einen andern möglichen innern Zustand zu ersinnen als
den der Vorstellungen und der Tätigkeiten, die von ihnen abhängend
sind. Jedermann sieht von selber, daß, wenn man auch den einfachen
Elementarteilen der Materie ein Vermögen dunkler Vorstellungen zugesteht,
daraus noch keine Vorstellungskraft der Materie selbst erfolge,
weil viel Substanzen von solcher Art, in einem Ganzen verbunden, doch
niemals eine denkende Einheit ausmachen können.





(6)
Wenn man von dem Himmel als dem Sitze der Seligen redet,
so setzt die gemeine Vorstellung ihn gerne über sich, hoch in dem unermeßlichen
Weltraume. Man bedenket aber nicht, daß unsre Erde,
aus diesen Gegenden gesehen, auch als einer von den Sternen des
Himmels erscheine, und daß die Bewohner anderer Welten mit ebenso
gutem Grunde nach uns hin zeigen könnten und sagen: Sehet da den
Wohnplatz ewiger Freuden und einen himmlischen Aufenthalt, welcher
zubereitet ist, uns dereinst zu empfangen. Ein wunderlicher Wahn
nämlich macht, daß der hohe Flug, den die Hoffnung nimmt, immer
mit dem Begriffe des Steigens verbunden ist, ohne zu bedenken, daß,
so hoch man auch gestiegen ist, man doch wieder sinken müsse, um
allenfalls in einer andern Welt festen Fuß zu fassen. Nach den angeführten
Begriffen aber würde der Himmel eigentlich die Geisterwelt
sein oder, wenn man will, der selige Teil derselben, und diese würde
man weder über sich noch unter sich zu suchen haben, weil ein solches
immaterielle Ganze nicht nach den Entfernungen oder Naheiten gegen
körperliche Dinge, sondern in geistigen Verknüpfungen seiner Teile
untereinander vorgestellt werden muß, wenigstens die Glieder derselben
sich nur nach solchen Verhältnissen ihrer selbst bewußt sind.





(7)
Die aus dem Grunde der Moralität entspringende Wechselwirkungen
des Menschen und der Geisterwelt nach den Gesetzen des
pneumatischen Einflusses könnte man darin setzen, daß daraus natürlicherweise
eine nähere Gemeinschaft einer guten oder bösen Seele mit
guten und bösen Geistern entspringe, und jene dadurch sich selbst dem
Teile der geistigen Republik zugeselleten, der ihrer sittlichen Beschaffenheit
gemäß ist, mit der Teilnehmung an allen Folgen, die daraus nach
der Ordnung der Natur entstehen mögen.





(8)
Man kann dieses durch eine gewisse Art von zwiefacher Persönlichkeit,
die der Seele selbst in Ansehung dieses Lebens zukommt, erläutern.
Gewisse Philosophen glauben, sich ohne den mindesten besorglichen
Einspruch auf den Zustand des festen Schlafes berufen zu können,
wenn sie die Wirklichkeit dunkeler Vorstellungen beweisen wollen, da
sich doch nichts weiter hievon mit Sicherheit sagen läßt, als daß wir
uns im Wachen keiner von denenjenigen erinnern, die wir im festen
Schlafe etwa mochten gehabt haben, und daraus nur soviel folgt, daß
sie beim Erwachen nicht klar vorgestellt worden, nicht aber, daß sie
auch damals, als wir schliefen, dunkel waren. Ich vermute vielmehr,
daß dieselbe klärer und ausgebreiteter sein mögen, als selbst die kläresten
im Wachen, weil dieses bei der völligen Ruhe äußerer Sinne
von einem so tätigen Wesen als die Seele ist, zu erwarten ist, wiewohl,
da der Körper des Menschen zu der Zeit nicht mit empfunden
ist, beim Erwachen die begleitende Idee desselben ermangelt, welche
den vorigen Zustand der Gedanken als zu ebenderselben Person gehörig
zum Bewußtsein verhelfen könnte. Die Handlungen einiger Schlafwanderer,
welche bisweilen in solchem Zustande mehr Verstand als
sonsten zeigen, ob sie gleich nichts davon beim Erwachen erinnern, bestätigen
die Möglichkeit dessen, was ich vom festen Schlafe vermute.
Die Träume dagegen, das ist, die Vorstellungen des Schlafenden, deren
er sich beim Erwachen erinnert, gehören nicht hieher. Denn alsdenn
schläft der Mensch nicht völlig; er empfindet in einem gewissen Grade
klar und webt seine Geisteshandlungen in die Eindrücke der äußeren
Sinne. Daher er sich ihrer zum Teil nachhero erinnert, aber auch an
ihnen lauter wilde und abgeschmackte Chimären antrifft, wie sie es
denn notwendig sein müssen, da in ihnen Ideen der Phantasie und die
der äußeren Empfindung untereinander geworfen werden.





(9)
Ich verstehe hierunter nicht die Organen der äußeren Empfindung,
sondern das Sensorium der Seele, wie man es nennt, d. i. denjenigen
Teil des Gehirnes, dessen Bewegung die mancherlei Bilder und
Vorstellungen der denkenden Seele zu begleiten pflegt, wie die Philosophen
davor halten.





(10)
So wird das Urteil, welches wir von dem scheinbaren Orte naher
Gegenstände fällen, in der Sehekunst gemeiniglich vorgestellt, und es
stimmt auch sehr gut mit der Erfahrung. Indessen treffen ebendieselbe
Lichtstrahlen, die aus einem Punkte auslaufen, vermöge der Brechung
in den Augenfeuchtigkeiten nicht divergierend auf den Sehenerven,
sondern vereinigen sich daselbst in einem Punkte. Daher, wenn die
Empfindung lediglich in diesem Nerven vorgeht, der focus imaginarius
nicht außer dem Körper, sondern im Boden des Auges gesetzt werden
müßte, welches eine Schwierigkeit macht, die ich jetzt nicht auflösen
kann, und die mit den obigen Sätzen sowohl als mit der Erfahrung unvereinbar
scheint.





(11)
Man könnte als eine entfernte Ähnlichkeit mit dem angeführten
Zufalle die Beschaffenheit der Trunkenen anführen, die in diesem Zustande
mit beiden Augen doppelt sehen, darum weil durch die Anschwellung
der Blutgefäße eine Hindernis entspringt, die Augenachsen
so zu richten, daß ihre verlängerte Linien sich im Punkte, worin das
Objekt ist, schneiden. Ebenso mag die Verziehung der Hirngefäße, die
vielleicht nur vorübergehend ist und, solange sie dauert, nur einige
Nerven betrifft, dazu dienen, daß gewisse Bilder der Phantasie selbst
im Wachen als außer uns erscheinen. Eine sehr gemeine Erfahrung
kann mit dieser Täuschung verglichen werden. Wenn man nach vollbrachten
Schlafe mit einer Gemächlichkeit, die einem Schlummer nahekommt
und gleichsam mit gebrochnen Augen die mancherlei Fäden der
Bettvorhänge oder des Bezuges oder die kleinen Flecken einer nahen
Wand ansieht, so macht man sich daraus leichtlich Figuren von Menschengesichtern
und dergleichen. Das Blendwerk hört auf, sobald man
will und die Aufmerksamkeit anstrengt. Hier ist die Versetzung des
foci imaginarii der Phantasien der Willkür einigermaßen unterworfen,
da sie bei der Verrückung durch keine Willkür kann gehindert werden.





(12)
Das Sinnbild der alten Ägypter vor die Seele war ein Papillon,
und die griechische Benennung bedeutete ebendasselbe. Man siehet
leicht, daß die Hoffnung, welche aus dem Tode nur eine Verwandlung
macht, eine solche Idee samt ihren Zeichen veranlaßt habe. Indessen
hebt dieses keinesweges das Zutrauen zu der Richtigkeit der hieraus entsprungenen
Begriffe. Unsere innere Empfindung und die darauf gegründete
Urteile des Vernunftähnlichen führen, solange sie unverderbt
sind, ebendahin, wo die Vernunft hinleiten würde, wenn sie
erleuchteter und ausgebreiteter wäre.







Anmerkungen zur Transkription:

Im folgenden werden alle geänderten Textstellen angeführt,
wobei jeweils zuerst die Stelle wie im Original, danach die geänderte Stelle
steht.


	Seite 481:

beiden Hartknochschen die ältere ist, wird sich schwer nachweisen lassen.«

beiden Hartknochschen die ältere ist, wird sich schwer nachweisen lassen.

	Seite 483:

S. 36 Z. 12 dann selbst im Text des falsche »der«! 361, 37 denkenden]

S. 36 Z. 12 dann selbst im Text das falsche »der«! 361, 37 denkenden]








*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK TRÄUME EINES GEISTERSEHERS, ERLÄUTERT DURCH TRÄUME DER METAPHYSIK ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/4938286251239713489_title-page.jpg
Triume eines Geistersehers,

erliutert
durch

Traume der Metaphysik.

velue acge somais, vanae
Tinguntur specie.
e HORAT.

Kénigsberg
bei Johann Jacob Kanter
1766





