
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Les énigmes de l'Univers

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Les énigmes de l'Univers


Author: Ernst Haeckel



Release date: February 18, 2012 [eBook #38925]

                Most recently updated: January 8, 2021


Language: French


Credits: Produced by Hélène de Mink and the Online Distributed

        Proofreading Team at https://www.pgdp.net (This file was

        produced from images generously made available by the

        Bibliothèque nationale de France (BnF/Gallica) at

        http://gallica.bnf.fr)




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK LES ÉNIGMES DE L'UNIVERS ***





Note sur la transcription: Les erreurs clairement introduites par le
typographe ont été corrigées. L'orthographe d'origine a été conservée
et n'a pas été harmonisée.

Les numéros des pages blanches n'ont pas été repris.

Le traducteur utilise le mot «convicts» dans la section sur «La lutte
pour la civilisation.» Il s'agit selon toute vraisemblance d'une
erreur de compréhension du terme allemand «Konvikte», dont la
traduction est «séminaire» dans le sens où il est employé ici.




[image: ]


LES

ENIGMES DE L'UNIVERS

LES

ENIGMES DE L'UNIVERS

par

ERNEST HAECKEL

PROFESSEUR DE ZOOLOGIE A L'UNIVERSITÉ D'IÉNA

Traduit de l'allemand

PAR

CAMILLE BOS

PARIS

LIBRAIRIE C. REINWALD

SCHLEICHER FRÈRES, ÉDITEURS

15, RUE DES SAINTS-PÈRES, 15

1902



PRÉFACE

Les Etudes de philosophie moniste qui vont suivre sont destinées aux
personnes cultivées de toutes conditions qui pensent et cherchent
sincèrement la vérité. Un des traits les plus saillants du XIXe siècle
qui finit est l'effort croissant et vivace vers la connaissance de la
vérité qui, de proche en proche, a gagné les cercles les plus étendus.
Ce qui l'explique c'est, d'une part, les progrès inouïs de la connaissance
réelle de la nature accomplis dans ce chapitre, merveilleux entre
tous, de l'histoire de l'humanité; d'autre part, la contradiction manifeste
où s'est trouvée cette connaissance de la nature par rapport à ce
qu'enseigne la tradition comme étant «révélé»; c'est, enfin, le besoin
sans cesse plus général et plus pressant de la raison qui lui fait désirer
comprendre les innombrables faits récemment découverts et connaître
clairement leurs causes.

A ces progrès énormes des connaissances empiriques dans notre
siècle de la science, ne répondent guère ceux accomplis dans leur interprétation
théorique et dans cette connaissance suprême de l'enchaînement
causal de tous les phénomènes que nous appelons la philosophie.
Nous voyons, au contraire, que la science abstraite et surtout
métaphysique enseignée depuis des siècles dans nos Universités, sous
le nom de philosophie, reste bien éloignée d'accueillir dans son sein
les trésors que lui a récemment acquis la science expérimentale. Et
nous devons, d'autre part, constater avec le même regret que les
représentants de la «science exacte» se contentent, pour la plupart
de travailler dans l'étroit domaine de leur champ d'observation, tenant
pour superflue la connaissance plus profonde de l'enchaînement général
des phénomènes observés, c'est-à-dire précisément la philosophie!
Tandis que ces purs empiristes ne voient pas la forêt, empêchés qu'ils
sont par les arbres qui la composent—les métaphysiciens dont nous
parlions tout à l'heure se contentent du simple terme de forêt sans
voir les arbres qui la constituent. Le mot de philosophie de la nature
vers lequel convergent tout naturellement les deux voies de recherche
de la vérité, la méthode empirique et la spéculative, est encore
bien souvent aujourd'hui, de part et d'autre, repoussé avec effroi.

Cette opposition fâcheuse et anti-naturelle entre la science de la
nature et la philosophie, entre les conquêtes de l'expérience et celles
de la pensée est incontestablement ressentie, dans tous les milieux
cultivés, d'une manière sans cesse plus vive et plus douloureuse.
C'est ce dont témoigne déjà l'extension croissante de cette littérature

populaire «philosophico-scientifique» qui est apparue dans la seconde
moitié de ce siècle. C'est ce que prouve aussi ce fait consolant que,
malgré l'aversion réciproque qu'ont les uns pour les autres les observateurs
de la nature et les penseurs philosophes, cependant, des deux
camps, des hommes illustres dans la science se tendent la main et
s'unissent pour résoudre ce problème suprême de la science que nous
avons désigné d'un mot: les Enigmes de l'Univers.

Les recherches relatives aux «énigmes de l'Univers», que je publie ici,
ne peuvent raisonnablement pas prétendre à les résoudre tout entières;
elles sont plutôt destinées à jeter sur ces énigmes les lumières de la
critique, léguant la tâche aux savants à venir; et surtout elles s'efforcent
de répondre à cette question: dans quelle mesure nous sommes-nous
actuellement rapprochés de la solution des énigmes? A quel
point sommes-nous réellement parvenus dans la connaissance de la
vérité, à la fin du XIXe siècle? et quels progrès vers ce but indéfiniment
éloigné avons-nous réellement accomplis au cours du siècle qui
s'achève?

La réponse que je donne ici à ces graves questions ne peut naturellement
être que subjective et partiellement exacte; car la connaissance
que j'ai de la Nature et la raison avec laquelle je juge de son
essence objective sont limitées comme celles de tous les autres
hommes. La seule chose que je revendique et l'aveu que j'ai le droit
d'exiger de mes adversaires même les plus acharnés, c'est que ma philosophie
moniste est loyale d'un bout à l'autre, c'est-à-dire qu'elle est
l'expression complète des convictions que m'ont acquises l'étude passionnée
de la nature, poursuivie pendant de nombreuses années et
une méditation continuelle sur le fondement véritable des phénomènes
naturels. Ce travail de réflexion sur la philosophie de la nature
s'étend maintenant à une durée d'un demi-siècle et il m'est bien permis
de penser, dans ma soixante-sixième année, qu'il a acquis toute
la maturité possible; je suis également certain que ce fruit mûr de
l'arbre de la science ne subira plus de changement important ni de
perfectionnement essentiel durant le peu d'années que j'ai encore à
vivre.

J'ai déjà exposé toutes les idées essentielles et décisives de ma philosophie
moniste et génétique, il y a de cela trente-trois ans, dans ma
Morphologie générale des organismes, ouvrage prolixe, écrit dans un
style lourd et qui n'a trouvé que très peu de lecteurs. C'était le premier
essai en vue d'étendre la théorie de l'évolution, établie depuis
peu, au domaine entier de la science des formes organiques. Afin
d'assurer du moins le triomphe d'une partie des idées nouvelles, contenues
dans ce premier ouvrage et afin, également, d'intéresser un
plus grand nombre de personnes cultivées aux progrès les plus importants

de la science en notre siècle, je publiai deux ans après (1868)
mon Histoire naturelle de la création. Cet ouvrage, d'une forme plus
aisée, ayant eu, malgré de grandes lacunes, la fortune de trouver neuf
éditions et douze traductions en langues différentes, n'a pas peu contribué
à répandre le système moniste. On en peut dire de même de
l'anthropogénie (1874), moins lue, dans laquelle j'ai essayé de résoudre
la tâche difficile de rendre accessibles et compréhensibles à un
plus grand nombre de personnes instruites les faits essentiels de l'histoire
de l'évolution humaine; la quatrième édition de cet ouvrage,
remaniée, a paru en 1891. Quelques-uns des progrès importants et
surtout précieux que cette partie essentielle de l'anthropologie a vu
se réaliser en ces derniers temps, ont été mis en lumière dans la
Conférence que j'ai faite en 1898, au quatrième Congrès international
de Zoologie à Cambridge, «sur l'état actuel de nos connaissances en ce
qui regarde l'origine de l'homme» (septième édition 1899). Quelques
questions spéciales relatives à la philosophie de la nature dans son état
actuel et qui offraient un intérêt particulier, ont été abordées dans
mon «Recueil de Conférences populaires concernant la théorie de
l'évolution» (1878). Enfin j'ai résumé les principes les plus généraux
de ma philosophie moniste et ses rapports plus spéciaux avec les principales
doctrines religieuses, dans ma «Profession de foi d'un naturaliste:
le Monisme, trait d'union entre la religion et la science» (1892,
huitième édition 1899).

Le livre que l'on va lire sur les Enigmes de l'Univers est un complément,
une confirmation, un développement des convictions exposées
dans les ouvrages ci-dessus, indiquées et défendues par moi depuis un
nombre d'années qui représente déjà la durée d'une génération. Je me
propose de terminer par là mes études de philosophie moniste. Un
vieux projet nourri pendant bien des années, celui d'édifier tout un
système de philosophie moniste sur la base de la doctrine évolutionniste,
ne sera jamais mis à exécution. Mes forces ne suffisent plus à la
tâche et bien des symptômes de la vieillesse qui s'approche me poussent
à terminer mon œuvre. D'ailleurs je suis, sous tous les rapports,
un enfant du XIXe siècle et je veux, le jour où il se terminera, apposer
à mon travail le trait final.

L'incalculable étendue qu'a atteint en notre siècle la science
humaine par suite de la division croissante du travail, nous laisse déjà
pressentir l'impossibilité d'en posséder toutes les parties aussi à fond et
d'en exposer la synthèse avec unité. Même un génie de premier ordre,
(à supposer qu'il possédât à fond toutes les parties de la science et
qu'il eût le don d'en faire l'exposé synthétique), ne serait cependant
pas en état de fournir, dans les limites d'un volume de grosseur
moyenne, un tableau total du «Cosmos». Quant à moi dont les connaissances,

dans les diverses branches du savoir humain, sont très
inégales et comportent beaucoup de lacunes, je ne pouvais songer à
entreprendre qu'une tâche: esquisser le plan général de ce tableau
de l'Univers et indiquer l'unité persistante à travers les parties, en
dépit de la façon très inégale dont j'ai traité ces diverses parties. C'est
pourquoi ce livre sur les énigmes de l'Univers n'offre guère que le caractère
d'un «essai» dans lequel des études de valeurs très diverses ont
été réunies en un tout. Quant à la rédaction, comme je l'ai commencée
en partie il y a de cela bien des années, tandis que je ne l'ai terminée
qu'en ces derniers temps, la forme en est malheureusement
inégale; en outre, maintes répétitions ont été inévitables: je prie qu'on
veuille bien m'en excuser.

Chacun des vingt chapitres qui composent ce livre est précédé d'une
page dont le recto donne le titre tandis que le verso donne un court
sommaire du chapitre. Les notes qui suivent relatives à la bibliographie
n'ont pas la prétention d'épuiser la matière. Elles sont simplement
destinées, d'une part, à mettre en relief, pour chaque question, les œuvres
capitales s'y rapportant, d'autre part, à renvoyer le lecteur aux
travaux récents qui semblent surtout propres à faciliter une étude
plus approfondie de la question et à combler les lacunes de mon
livre.

En prenant ainsi congé de mes lecteurs j'exprime un désir: puissé-je,
par mon travail honnête et consciencieux et malgré toutes les lacunes
dont j'ai conscience, avoir contribué par mon obole à la solution
des énigmes de l'Univers!—et puissé-je avoir montré à quelques lecteurs
consciencieux s'efforçant au milieu du conflit des systèmes vers
la science rationnelle, ce chemin qui seul, d'après ma profonde conviction,
conduit à la vérité, le chemin de l'étude empirique de la nature
et de la philosophie dont elle est le fondement: la philosophie moniste.

Iéna, 2 avril 1899.

Ernest Haeckel.



CHAPITRE PREMIER

Comment se posent les énigmes de l'Univers.

Tableau général de la culture intellectuelle au XIXe siècle

Le conflit des systèmes.—Monisme et Dualisme


Joyeux depuis bien des années,



Et zélé, l'esprit s'efforçait



De scruter, de saisir,



Comment la Nature vit en créant.



C'est la même, c'est l'éternelle Unité,



Qui, diversement, se manifeste;



Le petit se confond avec le grand, le grand avec le petit,



Chacun conformément à sa propre nature.



Toujours changeant, se maintenant invariable.



Près comme loin, loin comme près;



Ainsi créant des formes, les déformant,



C'est pour éveiller l'étonnement que j'existe.



Gœthe.








SOMMAIRE DU CHAPITRE PREMIER

Etat des connaissances humaines et de la conception de l'Univers à la fin
du XIXe siècle.—Progrès accomplis dans la connaissance de la nature,
organique et inorganique.—La loi de la substance et la loi d'évolution.—Progrès
accomplis dans la technique et la chimie appliquée.—Etat
stationnaire des autres domaines de la civilisation: administration de la
Justice, organisation de l'Etat, l'école, l'église.—Conflit entre la raison et le
dogme.—Anthropisme.—Perspective cosmologique.—Principes cosmologiques.—Réfutation
du délire anthropiste des grandeurs.—Nombre
des énigmes de l'Univers.—Critique des sept énigmes de l'Univers.—Voie
qui mène à leur solution.—Activité des sens et du cerveau.—Induction
et déduction.—La raison, le sentiment et la révélation.—La philosophie
et la science.—L'empirisme et la spéculation.—Dualisme et monisme.

LITTÉRATURE


Ch. Darwin.—De l'origine des espèces par la sélection naturelle dans les
règnes animal et végétal. Trad. E. Barbier.

G. Lamarck.—Philosophie zoologique. 1809.

Ernest Haeckel.—Die Entwickelungsgeschichte der Organismen in ihrer
Bedeutung für die Anthropologie und Kosmologie. 1866, 7tes und 8ts Buch
der Gener. Morphol.

C. G. Reuschle.—Philosophie und Naturwissenschaft. 1874.

K. Dieterich.—Philosophie und Naturwissenschaft, ihr neuestes Bündniss
und die monistische Weltanschauung. 1875.

Herbert Spencer.—Système de Philosophie Synthétique. 1875.

Fr. Ueberweg.—Grundriss der Geschichte der Philosophie (8e édition revue
et corrigée par Max Heinze). 1897.

Fr. Paulsen.—Einleitung in die Philosophie (5e édition). 1892.

Ernest Haeckel.—Histoire de la création naturelle. Conférences scientifiques
populaires sur la doctrine de l'évolution. Trad. Letourneau.





A la fin du XIXe siècle, date à laquelle nous sommes arrivés,
le spectacle qui s'offre à tout observateur réfléchi est
des plus remarquables. Toutes les personnes instruites s'accordent
à reconnaître que, sous bien des rapports, ce siècle
a dépassé infiniment ceux qui l'avaient précédé et qu'il a
résolu des problèmes qui, à son aurore, semblaient insolubles.
Non seulement les progrès ont été étonnants dans la science
théorique, dans la connaissance réelle de la nature, mais en
outre, leur merveilleuse application pratique dans la technique,
l'industrie, le commerce, etc.—si féconde en résultats admirables—a
imprimé à notre vie intellectuelle moderne, tout
entière, un caractère absolument nouveau. Mais, d'autre
part, il est d'importants domaines de la vie morale et des
relations sociales, sur lesquels nous ne pouvons revendiquer
qu'un faible progrès par rapport aux siècles précédents—souvent,
hélas! nous avons à constater un recul.

Ce conflit manifeste amène non seulement un sentiment
de malaise, celui d'une scission interne, d'un mensonge,
mais en outre il nous expose au danger de graves catastrophes
sur le terrain politique et social.

C'est, dès lors, non seulement un droit strict mais aussi
un devoir sacré pour tout chercheur consciencieux qu'anime
l'amour de l'humanité, de contribuer en toute conscience à
résoudre ce conflit et à éviter les dangers qui en résultent.
Ce but ne peut être atteint, d'après notre conviction, que par
un effort courageux vers la connaissance de la vérité et, solidement
appuyée sur celle-ci, par l'acquisition d'une philosophie
claire et naturelle.


Progrès dans la connaissance de la nature.—Si
nous essayons de nous représenter l'état imparfait de la
connaissance de la nature au début du XIXe siècle et si nous
le comparons avec l'éclatante hauteur qu'il a atteinte à la fin
de ce même siècle, le progrès accompli doit paraître, à tout
homme capable d'en juger, merveilleusement grand. Chaque
branche particulière de la science peut se vanter d'avoir
réalisé en ce siècle—surtout pendant la seconde moitié—des
conquêtes extensives et intensives, de la plus haute portée. Le
microscope pour la science des infiniment petits, le télescope
pour l'étude des infiniment grands, nous ont acquis des données
inappréciables auxquelles, il y a cent ans, il aurait paru
impossible de songer. Les méthodes perfectionnées de recherches
microscopiques et biologiques nous ont non seulement
révélé partout, dans le royaume des protistes unicellulaires,
un «monde dévies invisibles», d'une infinie richesse de
formes,—elles nous ont encore fait connaître, avec la plus
minuscule des cellules, l'«organisme élémentaire» qui
constitue, par ses associations de cellules, les tissus dont
est composé le corps de toutes les plantes et de tous les
animaux pluricellulaires, tout comme le corps de l'homme.
Ces connaissances anatomiques sont de la plus grande
importance; elles sont complétées par la preuve embryologique
que tout organisme supérieur, pluricellulaire, se développe
aux dépens d'une cellule simple, unique, l'«ovule
fécondé». L'importante théorie cellulaire, fondée là-dessus,
nous a enfin livré le vrai sens des processus physiques et
chimiques, aussi bien que des phénomènes de la vie psychologique,
phénomènes mystérieux pour l'explication desquels
on invoquait auparavant une «force vitale» surnaturelle ou
une «âme, essence immortelle». En même temps, la vraie
nature des maladies, par la pathologie cellulaire qui se
rattache étroitement à la théorie cellulaire, est devenue claire
et compréhensible pour le médecin.

Non moins remarquables sont les découvertes du XIXe siècle
dans le domaine de la nature inorganique. Toutes les

parties de la physique ont fait les progrès les plus étonnants:
l'optique et l'acoustique, la théorie du magnétisme
et de l'électricité, la mécanique et la théorie de la chaleur;
et, ce qui est plus important, cette science a démontré
l'unité des forces de la nature dans l'Univers tout entier. La
théorie mécanique de la chaleur a montré les rapports étroits
qui existent entre ces forces et comment, dans des conditions
précises, elles peuvent se transformer l'une en l'autre. L'analyse
spectrale nous a appris que les mêmes matériaux qui
constituent notre corps et les êtres vivants qui l'habitent,
sont aussi ceux qui constituent la masse des autres planètes,
du soleil et des astres les plus lointains. La physique astrale
a élargi, dans une grande mesure, notre conception de
l'Univers, en nous montrant dans l'espace infini des millions
de corps tourbillonnant, plus grands que notre terre et,
comme elle, se transformant continuellement, alternant à
jamais entre «devenir et disparaître». La chimie nous a
fait connaître une quantité de substances autrefois inconnues,
constituées toutes par un agrégat de quelques éléments
irréductibles (environ soixante-dix) et dont certaines ont pris,
dans tous les domaines de la vie, la plus grande importance
pratique. Elle nous a montré dans l'un de ces éléments, le
carbone, le corps merveilleux qui détermine la formation de
l'infinie variété des agrégats organiques et qui, par suite,
représente la «base chimique de la vie». Mais tous les progrès
particuliers de la physique et de la chimie, quant à leur
importance théorique, sont infiniment dépassés par la découverte
de la grande loi où ils viennent converger comme en
un foyer: la loi de substance.

Cette «loi cosmologique fondamentale», qui démontre la
permanence de la force et celle de la matière dans l'Univers,
est devenue le guide le plus sûr pour conduire notre philosophie
moniste, à travers le labyrinthe compliqué de l'énigme
de l'Univers, vers la solution de cette énigme.

Comme nous nous efforcerons, dans les chapitres suivants,
d'atteindre à une vue d'ensemble sur l'état actuel de la science

de la nature et sur ses progrès en notre siècle, nous ne nous
arrêterons pas davantage ici sur chacune des branches particulières
de cette science. Nous voulons seulement signaler un
progrès immense, aussi important que la loi de substance
et qui la complète: la théorie de l'évolution. Sans doute,
quelques penseurs, chercheurs isolés, avaient parlé depuis des
siècles de l'évolution des choses; mais l'idée que cette loi
gouverne tout l'Univers et que le monde lui-même n'est rien
autre qu'une éternelle «évolution de la substance», cette
idée puissante est fille de notre XIXe siècle. Et c'est seulement
dans la seconde moitié de ce siècle qu'elle a atteint une
entière clarté et une universelle application. L'immortelle
gloire d'avoir donné à cette haute idée philosophique un fondement
empirique et une valeur générale, revient au grand
naturaliste anglais Charles Darwin; il a donné, en 1859, une
base solide à cette théorie de la descendance dont le génial
Français Lamarck, philosophe et naturaliste, avait déjà posé
en 1809 les traits principaux et que le plus grand de
nos poètes et de nos penseurs allemands, Gœthe, avait déjà
prophétiquement entrevue en 1799. Par là nous était donnée
la clef qui devait nous aider à résoudre le «problème des
problèmes», la grande énigme de l'Univers, à savoir la «place
de l'homme dans la Nature» et la question de son origine
naturelle.

Si, en cette année 1899, nous sommes à même de reconnaître
clairement l'extension universelle de la loi d'évolution—et
de la Genèse moniste!—et de l'appliquer conjointement
à la loi de substance, à l'explication moniste des phénomènes
de la Nature, nous en sommes redevables en première
ligne aux trois philosophes naturalistes de génie dont
nous avons parlé; aussi brillent-ils à nos yeux, parmi tous
les autres grands hommes de notre siècle, pareils à trois
étoiles de première grandeur[1].


A ces extraordinaires progrès de notre connaissance théorique
de la nature correspondent leurs applications variées à
tous les domaines de la vie civilisée. Si nous sommes aujourd'hui
à «l'époque du commerce», si les échanges internationaux
et les voyages ont pris une importance insoupçonnée
jusqu'alors, si nous avons triomphé des limites de l'espace et
du temps au moyen du télégraphe et du téléphone—nous
devons tout cela en première ligne aux progrès techniques de
la physique, en particulier à ceux accomplis dans l'application
de la vapeur et de l'électricité. Et si, par la photographie,
nous nous rendons maîtres de la lumière solaire avec la plus
grande facilité, nous procurant, en un instant, des tableaux
fidèles de tel objet qu'il nous plaît; si la médecine, par le
chloroforme et la morphine, par l'antiseptie et l'emploi du
sérum, a adouci infiniment les souffrances humaines, nous
devons tout cela à la chimie appliquée. A quelle distance, par
ces découvertes techniques et par tant d'autres, nous avons
laissé derrière nous les siècles précédents, c'est un fait
trop connu pour que nous ayons ici besoin de nous y étendre
davantage.

Progrès des institutions sociales.—Tandis que nous
contemplons avec un légitime orgueil les progrès immenses
accomplis par le XIXe siècle dans la science et ses applications
pratiques, un spectacle malheureusement tout autre et
beaucoup moins réjouissant s'offre à nous si nous considérons
maintenant d'autres aspects, non moins importants, de la
vie moderne. A regret, il nous faut souscrire ici à cette phrase
d'Alfred Wallace: «Comparés à nos étonnants progrès dans
les sciences physiques et leurs applications pratiques, notre
système de gouvernement, notre justice administrative, notre
éducation nationale et toute notre organisation sociale et
morale, sont restés à l'état de barbarie.» Pour nous convaincre
de la justesse de ces graves reproches, nous n'avons qu'à jeter
un regard impartial au milieu de notre vie publique, ou bien

encore dans ce miroir que nous tend chaque jour notre journal,
en tant qu'organe de l'opinion publique.

Administration de la justice.—Commençons notre
revue par la justice, le fundamentum regnorum: Personne
ne prétendra que son état actuel soit en harmonie avec
notre connaissance avancée de l'homme et du monde. Pas
une semaine ne s'écoule sans que nous ne lisions des jugements
judiciaires qui provoquent de la part du «bon sens
humain», un hochement de tête significatif; nombre de décisions
émanées de nos tribunaux supérieurs ou ordinaires
semblent presque incroyables. Nous faisons abstraction, en
traitant des énigmes de l'Univers, du fait que dans beaucoup
d'États modernes, en dépit de la constitution écrite sur papier,
c'est encore l'absolutisme qui règne en réalité, et
que beaucoup «d'hommes de droit» jugent, non d'après
la conviction de leur conscience, mais conformément au
«vœu plus essentiel d'un poste proportionné». Nous préférons
admettre que la plupart des juges et des fonctionnaires
jugent en toute conscience et ne se trompent qu'en qualité
d'êtres humains. Alors la plupart des erreurs s'expliqueront
par une insuffisante préparation. Sans doute, l'opinion courante
est que les juristes sont précisément les hommes ayant
la plus haute culture; et c'est même précisément pour cela
qu'ils sont choisis pour occuper les plus hauts emplois. Mais
cette «culture juridique» tant vantée est presque toute formelle,
aucunement réelle. Nos juristes n'apprennent à connaître
que superficiellement l'objet propre et essentiel de leur
activité: l'organisme humain et sa fonction la plus importante,
l'âme. C'est ce dont témoignent, par exemple, les idées
surprenantes que nous rencontrons chaque jour sur le «libre
arbitre, la responsabilité» etc. Comme j'assurais un jour à un
jurisconsulte éminent que la minuscule cellule sphérique aux
dépens de laquelle tout homme se développe était douée de
vie tout comme l'embryon de deux, de sept et même de

neuf mois, il ne me répondit que par un sourire d'incrédulité.
La plupart de ceux qui étudient la jurisprudence ne
songent pas à s'occuper d'anthropologie, de psychologie et
d'embryologie, qui sont cependant les conditions préalables
de toute juste conception sur la nature de l'homme. Il est vrai
que pour ces études, il ne reste «pas de temps»; ce temps,
malheureusement n'est que trop pris par l'étude approfondie
de la bière et du vin ainsi que par l'«annoblissant» exercice
qui consiste à «prendre ses mesures»[2]. Le reste de ce
précieux temps d'étude est nécessaire pour apprendre les
centaines de paragraphes des codes, science qui met aujourd'hui
le juriste à même d'occuper toutes les situations.

Organisation de l'Etat.—Nous ne ferons ici qu'effleurer
en passant le triste chapitre de la politique, car l'organisation
déplorable de la vie sociale moderne est connue de tous et
chacun peut chaque jour en ressentir les effets. Les imperfections
s'expliquent en partie par ce fait que la plupart des
fonctionnaires sont précisément des juristes, des hommes
d'une culture toute de forme, mais dénués de cette connaissance
approfondie de la nature humaine qu'on ne puise
que dans l'anthropologie comparée et la psychologie moniste,
dénués de cette connaissance des rapports sociaux, dont
les modèles nous sont fournis par la zoologie et l'embryologie
comparées, la théorie cellulaire et l'étude des protistes.
Nous ne pouvons comprendre véritablement la «Structure
et la Vie du corps social», c'est-à-dire de l'Etat, que
lorsque nous possédons la connaissance scientifique de la
«Structure et de la Vie» des individus dont l'ensemble constitue
l'Etat et des cellules dont l'ensemble constitue l'individu[3].
Si nos «chefs d'Etat» et nos «représentants du
peuple,» leurs collaborateurs, possédaient ces inappréciables

connaissances préliminaires en biologie et anthropologie, nous
ne trouverions pas chaque jour dans les journaux cette
effrayante quantité d'erreurs sociologiques et de propos
politiques de cabaret qui caractérisent, d'une façon regrettable,
nos compte rendus parlementaires et plus d'un
décret officiel. Le pis, c'est de voir l'Etat, dans un pays civilisé,
se jeter dans les bras de l'Eglise, cette ennemie de la
civilisation, et de voir aussi l'égoïsme mesquin des partis,
l'aveuglement des chefs à la vue bornée, soutenir la hiérarchie.
C'est alors que se produisent les tristes scènes que le
Reichstag allemand nous met malheureusement sous les
yeux, aujourd'hui, à la fin du XIXe siècle! les destinées de la
nation allemande, nation civilisée, entre les mains du Centre
ultramontain, dirigées par le papisme romain, qui est son
plus acharné et son plus dangereux ennemi. Au lieu du droit
et de la raison règnent la superstition et l'abêtissement. L'organisation
de l'Etat ne pourra devenir meilleure que lorsqu'elle
sera affranchie des chaînes de l'Eglise et lorsqu'elle aura amené
à un niveau plus élevé, par une culture scientifique universellement
répandue, les connaissances des citoyens, en ce qui
touche au monde et à l'homme. D'ailleurs, la forme de gouvernement
n'a ici aucune importance. Que la constitution soit
monarchique ou républicaine, aristocratique ou démocratique,
ce sont là des questions secondaires à côté de cette grande question
capitale: L'Etat moderne, dans un pays civilisé, doit-il
être ecclésiastique ou laïque? doit-il être théocratique, régi
par des articles de foi anti-rationnels, par l'arbitraire cléricalisme,
ou bien doit-il être nomocratique, régi par une loi
raisonnable et un droit civil? Notre devoir essentiel est de
former la jeunesse à la raison, d'élever des citoyens affranchis
de la superstition et cela n'est possible que par une réforme
opportune de l'Ecole.

L'Ecole.—Ainsi que nous venons de le voir pour l'administration
de la Justice et l'organisation de l'Etat, l'éducation
de la jeunesse est bien loin de répondre aux exigences que

les progrès scientifiques du XIXe siècle imposent à la culture
moderne. Les sciences naturelles qui l'emportent tellement
sur toutes les autres sciences et qui, à y regarder de près,
ont absorbé en elles toutes les branches de la culture intellectuelle,
ne sont encore considérées dans nos écoles que
comme une étude secondaire ou reléguées dans un coin
comme Cendrillon. Par contre, la plupart de nos professeurs
regardent encore comme leur premier devoir d'acquérir une
érudition surannée, empruntée aux cloîtres du moyen âge; au
premier plan figurent le sport grammatical et cette «connaissance
approfondie» des langues classiques qui absorbe tant
de temps, enfin l'histoire extérieure des peuples. La morale,
l'objet le plus important de la philosophie pratique, est négligée
et remplacée par la confession de l'Eglise. La foi doit
avoir le pas sur la science; non pas cette foi scientifique qui
nous conduit à une religion moniste, mais cette superstition
antirationnelle qui fait le fond d'un christianisme défiguré.
Tandis que, dans nos écoles supérieures, les grandes conquêtes
de la cosmologie et de l'anthropologie modernes, de la biologie
et de l'embryologie contemporaines, ne sont que peu ou
pas exposées, la mémoire des élèves est surchargée d'une
masse de faits philologiques et historiques qui n'ont d'utilité
ni pour la culture théorique, ni pour la vie pratique. Mais,
d'autre part, les institutions vieillies et l'organisation des
facultés, dans nos universités, répondent aussi peu que le
mode d'enseignement dans les gymnases et les écoles primaires
au degré d'évolution où est parvenue aujourd'hui la
philosophie moniste.

L'Eglise.—L'Eglise nous offre, sans contredit, le summum
du contraste avec la culture moderne et ce qui en fait
la base, c'est-à-dire la connaissance approfondie de la nature.
Nous ne parlerons pas ici du papisme ultramontain ou des
sectes évangéliques orthodoxes qui ne le cèdent en rien au
premier pour l'ignorance de la réalité et renseignement de la
plus inique superstition. Considérons plutôt le sermon d'un

pasteur libéral, lequel possèderait une bonne culture moyenne
et ferait à la raison sa place à côté de la foi.

Nous y relèverons, à côté d'excellentes maximes morales
parfaitement en harmonie avec notre Ethique moniste (voy.
notre chap. XIX) et à côté de vues humanitaires—auxquelles
nous souscrivons pleinement,—des vues sur la nature de
Dieu et du monde, de l'homme et de la vie, qui sont en contradiction
absolue avec les expériences des naturalistes. Rien
d'étonnant à ce que les techniciens et les chimistes, les médecins
et les philosophes qui ont étudié à fond la nature et
réfléchi profondément sur ce qu'ils avaient observé, refusent
absolument d'aller entendre de pareils sermons. Il manque à
nos Théologiens comme à nos philologues, à nos politiciens
comme à nos juristes, cette connaissance indispensable de la
Nature, fondée sur la doctrine moniste de l'évolution et qui
a déjà pris possession de notre science moderne.

Conflit entre la raison et le dogme.—De ces conflits
regrettables, trop sommairement indiqués ici, il résulte, dans
notre vie intellectuelle moderne, de graves problèmes qui,
par le danger qu'ils présentent, demandent à être écartés
sans retard. Notre culture moderne, résultat des progrès
immenses de la science, revendique ses droits dans tous les
domaines de la vie publique et privée; elle veut voir l'humanité,
grâce à la raison, parvenue à ce haut degré de science
et, par suite, d'approximation du bonheur, dont nous sommes
redevables au grand développement des sciences naturelles.
Mais contre elle se dressent tout puissants, ces partis influents
qui veulent maintenir notre culture intellectuelle, en ce qui
concerne les problêmes les plus importants, au stade représenté
par le moyen âge et de si loin dépassé; ces partis s'entêtent
à demeurer sous le joug des dogmes traditionnels et
demandent à la raison de se courber devant cette «révélation
plus haute». C'est le cas dans le monde des théologiens,
des philologues, des sociologues et des juristes. Les mobiles
de ceux-ci reposent, en grande partie, non pas sur un complet

égoïsme ou sur des tendances intéressées, mais tant sur
l'ignorance des faits réels que sur l'habitude commode de la
tradition. Des trois grandes ennemies de la raison et de la
science, la plus dangereuse n'est pas la méchanceté mais
l'ignorance et peut-être plus encore la paresse. Contre ces
deux dernières puissances les dieux eux-mêmes luttent en
vain, après qu'ils ont heureusement combattu la première.

Anthropisme.—Cette philosophie arriérée puise sa
plus grande force dans l'anthropisme ou anthropomorphisme.
Par ce terme, j'entends ce «puissant et vaste complexus de
notions erronées qui tendent à mettre l'organisme humain
en opposition avec tout le reste de la nature, en font la fin
assignée d'avance à la création organique, le tiennent pour
radicalement différent de celle-ci et d'essence divine.» Une
critique plus approfondie de cet ensemble de notions nous
montre qu'elles reposent, en réalité, sur trois dogmes que
nous distinguerons sous les noms d'erreurs anthropocentrique,
anthropomorphique et anthropolatrique[4].

I.—Le dogme anthropocentrique a pour point culminant
cette assertion que l'homme est le centre, le but final préalablement
assigné à toute la vie terrestre, ou, en élargissant
cette conception, à tout l'Univers. Comme cette erreur
sert à souhait l'égoïsme humain et comme elle est intimement
mêlée aux mythes des trois grandes religions méditerranéennes
relatives à la Création: aux dogmes des doctrines
mosaïque, chrétienne et mahométane, elle domine encore
aujourd'hui dans la plus grande partie du monde civilisé.

II.—Le dogme anthropomorphique se rattache de même
aux mythes relatifs à la Création et qu'on trouve non seulement
dans les trois religions déjà nommées, mais dans
beaucoup d'autres encore. Il compare la création de l'Univers

et le gouvernement du monde par Dieu aux créations artistiques
d'un technicien habile ou d'un «ingénieur machiniste»
et à l'administration d'un sage chef d'Etat. «Dieu
le Seigneur», créateur, conservateur et administrateur de
l'Univers est ainsi conçu, de tous points dans son mode de penser
et d'agir, sur le modèle humain. D'où il résulte, réciproquement,
que l'homme est conçu semblable à Dieu. «Dieu
créa l'homme à son image.» La naïve mythologie primitive
est un pur homothéisme et confère à ses dieux la forme
humaine, leur donne de la chair et du sang. La récente théosophie
mystique est plus difficile à imaginer lorsqu'elle adore
le dieu personnel comme «invisible»—en réalité sous la
forme gazeuse!—et le fait, cependant, en même temps penser,
parler et agir à la façon humaine; elle aboutit ainsi au
concept paradoxal de «vertébré gazeux».

III.—Le dogme anthropolâtrique résulte tout naturellement
de cette comparaison des activités humaine et divine,
il aboutit au culte religieux de l'organisme humain, au
«délire anthropiste des grandeurs» d'où résulte, cette
fois encore, la si précieuse «croyance à l'immortalité personnelle
de l'âme», ainsi que le dogme dualiste de la double
nature de l'homme, dont l'âme immortelle n'habite que temporairement
le corps. Ces trois dogmes anthropistes, développés
diversement et adaptés aux formes variables des différentes
religions, ont pris, au cours des ans, une importance
extraordinaire et sont devenus la source des plus dangereuses
erreurs. La philosophie anthropiste qui en est issue est irréconciliablement
en opposition avec notre connaissance moniste
de la nature: celle-ci, par sa perspective cosmologique, en
fournit la réfutation.

Perspective cosmologique.—Non seulement les trois
dogmes anthropistes, mais encore bien d'autres thèses de
la philosophie dualiste et de la religion orthodoxe deviennent
inadmissibles, sitôt qu'on les considère du point de vue critique
de notre perspective cosmologique moniste. Nous entendons

par là l'observation si compréhensive de l'Univers telle
que nous la pouvons faire en nous élevant au point le plus
haut où soit parvenue notre connaissance moniste de la
nature. Là nous pouvons nous convaincre des principes
cosmologiques suivants, principes importants et, à notre avis,
démontrés aujourd'hui pour la plus grande partie:

I. Le monde (Univers ou Cosmos) est éternel, infini et
illimité.—II. La substance qui le compose avec ses deux
attributs (matière et énergie) remplit l'espace infini et se
trouve en état de mouvement perpétuel.—III. Ce mouvement
se produit dans un temps infini sous la forme d'une
évolution continue, avec des alternances périodiques de développements
et de disparitions, de progressions et de régressions.—IV.
Les innombrables corps célestes dispersés dans
l'éther qui remplit l'espace sont tous soumis à la loi de la
substance; tandis que dans une partie de l'Univers, les corps
en rotation vont lentement au devant de leur régression et de
leur disparition, des progressions et des néoformations ont
lieu dans une autre partie de l'espace cosmique.—V. Notre
soleil est un de ces innombrables corps célestes passagers et
notre terre est une des innombrables planètes passagères qui
l'entourent.—VI. Notre planète a traversé une longue
période de refroidissement avant que l'eau n'ait pu s'y former
en gouttes liquides et qu'ainsi n'ait été réalisée la condition
première de toute vie organique.—VII. Le processus biogénétique
qui a suivi la lente formation et décomposition d'innombrables
formes organiques a exigé plusieurs millions
d'années (plus de cent millions!)[5].—VIII. Parmi les différents
groupes d'animaux qui se sont développés sur notre
terre au cours du processus biogénétique, le groupe des Vertébrés
a finalement, dans la lutte pour l'évolution, dépassé de
beaucoup tous les autres.—IX. Au sein du groupe des Vertébrés

et à une époque tardive seulement (pendant la période
triasique), descendant des Reptiles primitifs et des Amphibies,
la classe des Mammifères a pris le premier rang en
importance.—X. Au sein de cette classe, le groupe le plus
parfait, parvenu au degré le plus élevé de développement, est
l'ordre des Primates, apparu seulement au début de la période
tertiaire (il y a au moins trois millions d'années) et issu par
transformation des Placentariens inférieurs (Prochoriatidés).—XI.
Au sein du groupe des Primates, l'espèce la dernière
venue et la plus parfaite est représentée par l'homme,
apparu seulement vers la fin de l'époque tertiaire et issu
d'une série de singes anthropoïdes.—XII. D'où l'on voit que
la soi-disant «histoire du monde»—c'est-à-dire le court
espace de quelques milliers d'années à travers lesquelles se
reflète l'histoire de la civilisation humaine,—n'est qu'un
court épisode éphémère, au milieu du long processus de
l'histoire organique de la terre, de même que celle-ci n'est
qu'une petite partie de l'histoire de notre système planétaire.
Et de même que notre mère, la terre, n'est qu'une passagère
poussière du soleil, ainsi tout homme considéré individuellement
n'est qu'un minuscule grain de plasma, au sein de la
nature organique passagère.

Rien ne me semble plus propre que cette grandiose
perspective cosmologique à nous fournir, dès le début, la juste
mesure et le point de vue le plus large que nous devons toujours
garder lorsque nous essayons de résoudre la grande
énigme de l'Univers qui nous entoure. Car par là il est non
seulement démontré clairement quelle est l'exacte place de
l'homme dans la nature, mais, en outre, le délire anthropiste
des grandeurs, si puissant, se trouve réfuté; par là il est
fait justice de la prétention avec laquelle l'homme s'oppose
à l'Univers infini et se rend hommage comme à l'élément le
plus important du Cosmos. Ce grossissement illimité de sa
propre signification a conduit l'homme, dans sa vanité, à se
considérer comme l'«image de Dieu», à revendiquer pour sa
passagère personne une «vie éternelle» et à s'imaginer qu'il

possédait un entier «libre arbitre». Le «ridicule délire de
César», dont Caligula était atteint, n'est qu'une forme spéciale
de cette orgueilleuse déification de l'homme par lui-même.
C'est seulement lorsque nous aurons renoncé à cet inadmissible
délire des grandeurs et lorsque nous aurons adopté la
perspective cosmologique naturelle, que nous pourrons parvenir
à résoudre les énigmes de l'Univers.

Nombre des énigmes de l'Univers.—L'homme moderne,
sans culture, tout comme l'homme primitif et grossier, se
heurte à chaque pas à un nombre incalculable d'énigmes de
l'Univers. A mesure que la culture augmente et que la
science progresse, ce nombre se réduit. La philosophie moniste
ne reconnaît, finalement, qu'une seule énigme, comprenant
tout: le problème de la substance. Cependant il peut paraître
utile de désigner encore de ce nom un certain nombre des
problèmes les plus difficiles. Dans le discours célèbre, prononcé
par lui en 1880 à l'Académie des sciences de Berlin, au
cours d'une séance en l'honneur de Leibnitz, Emile du Bois-Reymond
distinguait sept énigmes de l'Univers et les énumérait
dans l'ordre suivant: 1o Nature de la matière et de la
force; 2o Origine du mouvement; 3o Première apparition de
la vie; 4o Finalité (en apparence préconçue) de la nature;
5o Apparition de la simple sensation et de la conscience;
6o La raison et la pensée avec l'origine du langage, qui s'y rattache
étroitement; 7o La question du libre arbitre. De ces sept
énigmes, le président de l'Académie de Berlin en tient trois
pour tout à fait transcendantes et insolubles (la 1re, la 2e et la
5e); il en considère trois autres comme difficiles, sans doute,
mais comme pouvant être résolues (la 3e, la 4e et la 6e); au
sujet de la septième et dernière énigme de l'Univers, pratiquement
la plus importante (à savoir le libre arbitre), l'auteur
semble incertain.

Comme mon Monisme diffère essentiellement de celui du
président berlinois, comme, d'autre part, la façon dont celui-ci
conçoit les «sept énigmes de l'Univers» a trouvé le plus

grand succès et s'est propagée dans tous les milieux, je considère
comme opportun de prendre de suite et nettement
position vis-à-vis de mon adversaire.

A mon avis, les trois énigmes «transcendantes» (1, 2, 5)
sont supprimées par notre conception de la substance (chapitre
XII); les trois autres problèmes, difficiles mais solubles
(3, 4, 6) sont définitivement résolus par notre moderne théorie
de l'évolution; quant à la septième et dernière énigme, le
libre arbitre, elle n'est pas l'objet d'une explication critique
et scientifique car, en tant que dogme pur, elle ne repose que
sur une illusion et, en vérité, n'existe pas du tout.

Solution des énigmes de l'Univers.—Les moyens qui
nous sont offerts, les voies que nous avons à suivre pour
résoudre la grande énigme de l'Univers ne sont point autres
que ceux dont se sert la science pure, en général, c'est-à-dire
l'expérience d'abord, le raisonnement ensuite. L'expérience
scientifique s'acquiert par l'observation et l'expérimentation,
dans lesquelles interviennent en première ligne l'activité de
nos organes des sens, en second lieu, celle des «foyers internes
des sens» situés dans l'écorce cérébrale. Les organes élémentaires
microscopiques sont, pour les premiers, les cellules
sensorielles, pour les seconds des groupes de cellules
ganglionnaires. Les expériences que nous avons faites du
monde extérieur, grâce à ces inappréciables organes de notre
vie intellectuelle, sont ensuite transformées par d'autres
parties du cerveau en représentations et celles-ci, à leur
tour, associées pour former des raisonnements. La formation
de ces raisonnements a lieu par deux voies différentes, qui
ont, selon moi, une égale valeur et sont au même degré indispensables:
l'induction et la déduction. Les autres opérations
cérébrales, plus compliquées: enchaînement d'une suite de
raisonnements; abstraction et formation des concepts; le
complément fourni à l'entendement, faculté de connaître, par
l'activité plastique de la fantaisie; enfin la conscience, la
pensée et le pouvoir de philosopher—tout cela ce sont

encore autant de fonctions des cellules ganglionnaires corticales,
ni plus ni moins que les fonctions précédentes, plus
élémentaires. Nous les réunissons toutes sous le terme supérieur
de raison[6].

Raison, sentiment et révélation.—Nous pouvons, par
la seule raison, parvenir à la véritable connaissance de la
nature et à la solution des énigmes de l'Univers. La raison est
le bien suprême de l'homme et la seule prérogative qui le distingue
essentiellement des animaux. Il est vrai, il n'a acquis
cette haute valeur que grâce aux progrès de la culture intellectuelle,
au développement de la science. L'homme civilisé
avant d'être instruit et l'homme primitif, grossier, sont aussi
peu (ou tout autant) «raisonnables» que les Mammifères
les plus voisins de l'homme (les singes, les chiens, les éléphants,
etc.) Cependant, c'est une opinion encore très répandue,
qu'en dehors de la divine raison il y a en outre deux
autres modes de connaissance (plus importants même, va-t-on
jusqu'à dire!): le sentiment et la révélation. Nous devons,
dès le début, réfuter énergiquement cette dangereuse erreur.
Le sentiment n'a rien à démêler avec la connaissance de la
vérité. Ce que nous appelons «sentiment» et dont nous faisons
si grand cas, est une activité compliquée du cerveau,
constituée par des émotions de plaisir et de peine, par des
représentations d'attraction et de répulsion, par des aspirations
du désir passager. A cela peuvent s'adjoindre les activités
les plus diverses de l'organisme: besoins des sens et
des muscles, de l'estomac et des organes génitaux, etc. La
connaissance de la vérité n'est en aucune manière ce que
réclament ces complexus qui constituent la statique et la
dynamique sentimentales; au contraire, ils troublent souvent
la raison, seule capable d'y atteindre et ils lui nuisent à
un degré souvent sensible. Aucune des «énigmes de l'Univers»

n'a encore été résolue ni même sa solution réclamée, par la
fonction cérébrale du sentiment. Nous en pouvons dire
autant de la soi-disant révélation et des prétendues vérités de
la foi qu'elle nous fait connaître; tout cela repose sur une
illusion, consciente on inconsciente, ainsi que nous le montrerons
au chapitre XVI.

Philosophie et Sciences Naturelles.—Nous devons
nous réjouir comme d'un des plus grands pas accomplis vers
la solution des énigmes de l'Univers, de constater qu'en ces
derniers temps on a de plus en plus reconnu pour les deux
uniques routes conduisant à cette solution: l'expérience et la
pensée—ou l'empirisme et la spéculation—enfin considérés
comme ayant des droits égaux et comme des méthodes scientifiques
se complétant réciproquement. Les philosophes ont
graduellement reconnu que la spéculation pure, telle, par
exemple, que Platon et Hegel l'employaient à la construction
idéaliste de l'Univers, ne suffit pas à la connaissance véritable.
Et de même, les naturalistes se sont convaincus,
d'autre part, que la seule expérience, telle, par exemple, que
Bacon et Mill la donnaient pour base à leur philosophie réaliste,
est insuffisante à elle seule pour l'achèvement même de
cette philosophie. Car les deux grands moyens de connaissance:
l'expérience sensible et la pensée appliquant la raison,
sont deux fonctions différentes du cerveau; la première
s'effectue par les organes des sens et les foyers sensoriels
centraux, la seconde s'effectue grâce aux foyers de pensée interposés
au milieu des précédents, ces grands «centres d'association
de l'écorce cérébrale» (cf. chap. VII et X). C'est
seulement de l'action combinée des deux que peut résulter
la vraie connaissance. Je sais bien qu'il existe encore aujourd'hui
maints philosophes qui veulent construire le monde
en puisant dans leur seule tête et qui méprisent la connaissance
empirique de la nature pour cette première raison
qu'ils ne connaissent pas l'Univers véritable. D'autre part,
aujourd'hui encore, maint naturaliste affirme que l'unique

devoir de la science est la «connaissance des faits, l'étude
objective des phénomènes naturels considérés isolément»;
ils affirment que «l'époque de la philosophie est passée et
qu'à sa place s'est installée la science[7]. Cette suprématie
exclusive accordée à l'empirisme est une erreur non moins
dangereuse que l'erreur opposée, qui confère cette suprématie
à la spéculation. Les deux moyens de connaissance sont réciproquement
indispensables l'un à l'autre. Les plus grands
triomphes de l'étude moderne de la nature: la théorie cellulaire
et la théorie de la chaleur, la doctrine de l'évolution et
la loi de la substance, sont des faits philosophiques, non pas,
cependant, des résultats de la pure spéculation, mais bien
d'une expérience préalable, la plus étendue et la plus approfondie
possible.

Au début du XIXe siècle, le plus grand de nos poètes idéalistes,
Schiller, s'adressant aux deux partis en lutte, celui
des philosophes et celui des naturalistes, leur criait:

«La guerre soit entre vous! l'union viendra trop tôt encore!
C'est à la seule condition que vous restiez désunis
dans la recherche, que la vérité se fera connaître!»

Depuis lors, par bonheur, la situation s'est profondément
modifiée; comme les deux partis, par des chemins différents,
tendaient au même terme, ils se sont rencontrés sur
ce point et, unis par la communauté du but, ils se rapprochent
sans cesse de la connaissance de la vérité. Nous sommes revenus
à cette heure, à la fin du XIXe siècle, à cette méthode
scientifique moniste que le plus grand de nos poètes réalistes,
Goethe, au début même du siècle, avait reconnue être la
seule conforme à la nature[8].

Dualisme et Monisme.—Les directions diverses de la

philosophie, envisagées du point de vue actuel des sciences
naturelles, se séparent en deux groupes opposés: d'une part,
la conception dualiste où règne la scission, d'autre part, la
conception moniste où règne l'unité. A la première se rattachent
généralement les dogmes téléologiques et idéalistes; à
la seconde, les principes réalistes et mécaniques. Le Dualisme
(au sens le plus large!) sépare, dans l'Univers, deux
substances absolument différentes, un monde matériel et un
Dieu immatériel qui se pose en face de lui comme son créateur,
son conservateur et son régisseur. Le Monisme, par
contre (entendu également au sens le plus large du mot!)
ne reconnaît dans l'Univers qu'une substance unique, à la
fois «Dieu et Nature»; pour lui, le corps et l'esprit (ou la
matière et l'énergie) sont étroitement unis.

Le Dieu supra terrestre du dualisme nous conduit nécessairement
au théisme; le dieu intracosmique du monisme,
par contre, au panthéisme.

Matérialisme et Spiritualisme.—Très souvent, aujourd'hui
encore, on confond les expressions différentes de monisme
et matérialisme, ainsi que les tendances essentiellement
différentes du matérialisme théorique et du pratique.
Comme ces confusions de termes et d'autres analogues ont
des conséquences très fâcheuses et amènent d'innombrables
erreurs, nous ferons encore, afin d'éviter tout malentendu,
les brèves remarques suivantes: I. Notre pur monisme n'est
identique, ni avec le matérialisme théorique qui nie l'esprit
et ramène le monde à une somme d'atomes morts, ni avec
le spiritualisme théorique (récemment désigné par Ostwald
du nom d'énergétique[9]) qui nie la matière et considère le
monde comme un simple groupement d'énergies ou de forces
naturelles immatérielles, ordonnées dans l'espace. II. Nous
sommes bien plutôt convaincus avec Goethe que «la matière

n'existe jamais, ne peut jamais agir sans l'esprit et l'esprit
jamais sans la matière.» Nous nous en tenons fermement au
monisme pur, sans ambiguïté, de Spinoza: la matière (en
tant que substance indéfiniment étendue) et l'esprit ou
énergie (en tant que substance sentante et pensante) sont les
deux attributs fondamentaux, les deux propriétés essentielles
de l'Etre cosmique divin, qui embrasse tout, de l'universelle
substance, (cf. Chapitre XII).

CHAPITRE II

Comment est construit notre corps.




Études monistes d'anatomie humaine et comparée. Conformité
d'ensemble et de détail entre l'organisation de l'homme et
celle des mammifères.

«Nous pouvons considérer tel système d'organes que
nous voudrons, la comparaison des modifications
qu'il subit à travers la série simiesque, nous conduira
toujours à cette même conclusion: Que les
différences anatomiques qui séparent l'homme du
gorille et du chimpanzé, ne sont pas si grandes
que celles qui distinguent le gorille d'entre les
autres singes.»

«Thomas Huxley (1863).»





SOMMAIRE DU DEUXIÈME CHAPITRE

Importance fondamentale de l'anatomie.—Anatomie humaine.—Hippocrate.
Aristote. Galien. Vésale.—Anatomie comparée.—George Cuvier. Jean
Müller. Charles Gegenbaur.—Histologie.—Théorie cellulaire.—Schleiden
et Schwann. Kölliker. Virchow.—Les caractères d'un animal
vertébré se retrouvent chez l'homme.—Les caractères d'un animal
tétrapode se retrouvent chez l'homme.—Les caractères des Mammifères
se retrouvent chez l'homme.—Les caractères des Placentaliens se
retrouvent chez l'homme.—Les caractères des Primates se retrouvent
chez l'homme.—Prosimiens et Simiens.—Catarrhiniens.—Papiomorphes
et Anthropomorphes.—Conformité essentielle dans la structure du
corps, entre l'homme et le singe anthropoïde.

LITTÉRATURE


C. Gegenbaur.—Lehrbuch der Anatomie des Menschen. 1883.

R. Virchow.—Gesammelte Abhandlungen, z. wissenschaftl. Medizin. I. Die
Einheits-Bestrebungen. 1856.

J. Ranke.—Der Mensch. 1887.

R. Wiedersheim.—Der Bau des Menschen als Zeugniss für seine Vergangenheit.
1893.

R. Hartmann.—Die menschenaehnlichen Affen und ihre Organisation im
Vergleich z. menschlichen. 1883.

E. Haeckel.—Anthropogenie oder Entwickelungsgeschichte des Menschen
IX, Die Wirbelthier-Natur des Menschen. 1874.

Th. Schwann.—Mikroskopische Untersuchungen über die Uebereinstimmung
in der Struktur und dem Wachsthum der Thiere und Pflanzen. 1839.

A. Kölliker.—Handbuch der gewebelehre des Menschen. 1889.

Ph. Stöhr.—Lehrbuch der Histologie und der mikroskopischen Anatomie
des Menschen. 1898.

O. Hertwig.—Die Zelle und die Gewebe. Grundzüge der allgem. Anatomie
und Physiologie. 1896.





Toutes les recherches biologiques, toutes les études sur la
forme et le fonctionnement des organismes, doivent avant
tout s'arrêter à la considération du corps visible, sur lequel
nous pouvons précisément observer ces phénomènes morphologiques
et physiologiques. Ce principe vaut pour l'homme aussi
bien que pour tous les autres corps animés de la nature.
Cependant, les recherches ne doivent pas se borner à la considération
de la forme extérieure, mais, pénétrant à l'intérieur
de celle-ci, faire l'étude macroscopique et microscopique des
éléments qui la constituent. La science qui a pour objet cette
recherche fondamentale dans toute son étendue est l'anatomie.

Anatomie humaine.—La première incitation à l'étude
de la structure du corps humain vint, comme c'était naturel,
de la médecine. Celle-ci, chez les plus anciens peuples civilisés,
étant d'ordinaire exercée par les prêtres, nous avons
tout lieu de croire que dès le second siècle avant J.-C. ou plus
tôt encore, ces représentants de la culture d'alors possédaient
déjà des connaissances anatomiques. Mais quant à des connaissances
plus précises, acquises par la dissection des mammifères
et appliquées ensuite à l'homme,—nous n'en trouvons
que chez les philosophes-naturalistes grecs des VIe et
VIIe siècles avant J.-C., chez Empédocle (d'Agrigente) et Démocrite
(d'Abdère), mais avant tout chez le plus célèbre médecin
de l'antiquité classique, chez Hippocrate (de Cos). C'est dans
leurs écrits et dans d'autres, que puisa, au IVe siècle avant
J.-C. le grand Aristote, le si fameux «Père de l'histoire naturelle»,

aussi vaste génie dans la science que dans la philosophie.
Après lui, nous ne trouvons plus qu'un anatomiste
important dans l'antiquité, le médecin grec, Claude Galien
(de Pergame); il eut, au IIe siècle après J.-C., à Rome, sous
Marc-Aurèle, une clientèle des plus étendues. Tous ces anatomistes
anciens acquéraient la plus grande partie de leurs
connaissances, non par l'étude du corps humain lui-même—qui
était encore à cette époque sévèrement interdite!—mais
par celle des Mammifères les plus voisins de l'homme,
surtout des singes; ils faisaient ainsi tous, à proprement
parler, de l'anatomie comparée.

Le triomphe du Christianisme avec les doctrines mystiques
qui s'y rattachent, fut, pour l'anatomie comme pour les autres
sciences, le signal d'une période de décadence. Les papes
romains, les plus grands charlatans de l'histoire universelle,
cherchaient avant tout à entretenir l'humanité dans l'ignorance
et regardaient avec raison la connaissance de l'organisme
humain comme un dangereux moyen d'information sur
notre véritable nature. Pendant le long espace de temps de
treize siècles, les écrits de Galien demeurèrent presque l'unique
source pour l'anatomie humaine, comme ceux d'Aristote
l'étaient pour l'ensemble de l'histoire naturelle.

C'est seulement lorsqu'au XIVe siècle la Réforme vint renverser
la suprématie intellectuelle du papisme,—tandis que
le système du monde de Copernic renversait la conception géocentrique
étroitement liée avec lui,—que commença, pour
la connaissance du corps humain, une nouvelle période de
relèvement. Les grands anatomistes, Vésale (de Bruxelles),
Eustache et Fallope (de Modène), par leurs propres et savantes
recherches, firent faire de tels progrès à la science
exacte du corps humain, qu'ils ne laissèrent à leurs nombreux
successeurs (en ce qui concerne les points essentiels)
que des détails à ajouter à leur œuvre.

Le hardi autant que sagace et infatigable André Vésale
(dont la famille, comme le nom l'indique, était originaire de
Wesel), ouvrant aux autres la voie, les devança tous; dès l'âge

de 28 ans il terminait sa grande œuvre, pleine d'unité, De
humani corporis fabrica (1543); il donna à l'anatomie humaine
tout entière une direction nouvelle, originale et une
base certaine. C'est pourquoi, plus tard, à Madrid—où
Vésale fut médecin de Charles-Quint et de Philippe II—il
fut poursuivi par l'Inquisition comme sorcier et condamné à
mort. Il n'échappa au supplice qu'en partant pour Jérusalem;
au retour, il fit naufrage dans l'île de Zante et il y mourut
misérable, malade et dénué de toute espèce de ressource.

Anatomie comparée.—Les mérites que notre XIXe siècle
s'est acquis dans la connaissance de la structure du corps
consistent surtout dans l'extension qu'ont prise deux études
nouvelles, essentiellement importantes, l'anatomie comparée
et l'histologie ou anatomie microscopique. En ce qui concerne
la première, elle a été, dès le début, en rapport étroit
avec l'anatomie humaine, elle a même suppléé celle-ci tant
que la dissection des cadavres a été tenue pour un crime
punissable de mort—et c'était encore le cas au XVe siècle!
Mais les nombreux anatomistes des trois siècles suivants se
contentèrent presque exclusivement d'une observation exacte
de l'organisme humain. Cette discipline si développée, que
nous appelons aujourd'hui anatomie comparée, n'est née
qu'en 1803, lorsque le grand zoologiste français Georges
Cuvier (originaire de Montbéliard) publia ses remarquables
«Leçons sur l'anatomie comparée», essayant par là, pour la
première fois, de poser des lois précises relativement à la
structure du corps humain et animal. Tandis que ses prédécesseurs—parmi
lesquels Goethe en 1790—s'étaient surtout
attachés à la comparaison du squelette de l'homme avec
celui des autres Mammifères, Cuvier, d'un regard plus ample,
embrassa l'ensemble de l'organisation animale; il y distingua
quatre formes principales ou Types, indépendants l'un de
l'autre: les Vertébrés, les Articulés, les Mollusques et les
Radiés. Par rapport à la «question des questions,» ce progrès
faisait époque en ce sens qu'il ressortait clairement de

là que l'homme appartenait au type des Vertébrés—et, de
même, qu'il différait essentiellement de tous les autres types.
Il est vrai que le pénétrant Linné, dans son premier Systema
Naturae (1735) avait déjà fait faire à la science un progrès
important en assignant d'une manière définitive à l'homme
sa place dans la classe des mammifères; il réunissait même
dans l'ordre des Primates les 3 groupes des Prosimiens, Singes
et Homme. Mais il manquait encore à cette conquête
hardie de la systématique, ce fondement empirique, plus
profond, que Cuvier devait lui fournir par l'anatomie comparée.
Celle-ci a achevé de se développer avec les grands
anatomistes de notre siècle: F. Meckel (de Halle), J. Muller
(de Berlin), R. Owen et Th. Huxley (en Angleterre), C. Gegenbaur
(d'Iéna, plus tard à Heidelberg). Ce dernier, dans
ses Principes d'anatomie comparée (1870) ayant pour la
première fois appliqué à cette science la théorie de la descendance,
posée peu avant par Darwin l'a élevée au premier
rang des disciplines biologiques.

Les nombreux travaux d'anatomie comparée de Gegenbaur,
de même que son Manuel d'anatomie humaine partout
répandu, se distinguent par une profonde connaissance
empirique étendue à un nombre inouï de faits, ainsi
que par l'interprétation philosophique, dans le sens de la
doctrine de l'évolution, que l'auteur a su en tirer. Son «Anatomie
comparée des Vertébrés» parue récemment (1898) pose
le fondement inébranlable sur lequel se peut appuyer notre
certitude de l'identité absolue de nature entre l'homme et
les Vertébrés.

Histologie et Cytologie.—Suivant une tout autre direction
que celle prise par l'anatomie comparée, notre siècle a
vu se développer également l'anatomie microscopique. Déjà en
1802, un médecin français, Bichat, avait essayé au moyen
du microscope, de dissocier, dans les organes du corps
humain, les éléments les plus ténus et de déterminer les
rapports de ces divers tissus (hista ou tela). Mais ce premier

essai n'aboutit pas à grand'chose, car l'élément commun aux
nombreuses espèces de tissus différents demeurait inconnu.
Il ne fut découvert qu'en 1838 pour les plantes dans la cellule,
par Schleiden et aussitôt après également pour les animaux
par Schwann, l'élève et le préparateur de Jean Muller. Deux
autres célèbres élèves de ce grand maître, encore vivants à
cette heure: A. Koelliker et R. Virchow, poursuivirent alors
dans le détail, entre 1860 et 1870 à Würzbourg, la théorie cellulaire
et, fondée sur elle, l'histologie de l'organisme humain
à l'état normal et dans les états pathologiques. Ils démontrèrent
que, chez l'homme comme chez tous les autres animaux,
tous les tissus se composent d'éléments microscopiques
identiques, les cellules et que ces «organismes élémentaires»
sont les vrais citoyens autonomes qui, assemblés
par milliards, constituent notre corps, la «république cellulaire.»
Toutes ces cellules proviennent de la division répétée
d'une cellule simple, unique, la cellule souche ou «ovule
fécondé» (Cytula). La structure et la composition générale
des tissus est la même chez l'homme que chez les autres
Vertébrés. Parmi ceux-ci, les Mammifères, classe la dernière
parue et parvenue au plus haut degré de perfectionnement,
se distinguent par certaines particularités acquises tardivement.
C'est ainsi, par exemple, que la formation microscopique
des poils, des glandes cutanées, des glandes lactées, des
globules sanguins, leur est tout à fait particulière et différente
de ce qu'elle est chez les autres Vertébrés; l'homme, sous
le rapport de toutes ces particularités histologiques, est un
pur Mammifère.

Les recherches microscopiques d'A. Koelliker et de F. Leydig
(à Wurzbourg) ont non seulement élargi en tous sens
notre connaissance de la structure du corps humain et
animal, mais en outre elles ont pris une importance particulière
en s'alliant à l'histoire du développement de la cellule
et des tissus; elles ont, entre autres, confirmé l'importante
théorie de Theodore Siebold (1845) selon laquelle les animaux

inférieurs, les Infusoires et les Rhizopodes étaient considérés
comme des organismes monocellulaires.

Caractères des Vertébrés chez l'homme.—Notre corps
tout entier présente, aussi bien dans l'ensemble que dans
les particularités de sa constitution, le type caractéristique
des Vertébrés. Ce groupe, le plus important et le plus perfectionné
du règne animal, n'a été reconnu dans son unité
naturelle qu'en 1801 parle grand Lamarck; celui-ci réunit sous
ce terme les quatre classes supérieures de Linné: Mammifères,
Oiseaux, Amphibies et Poissons. Il leur opposa comme Invertébrés
les deux classes inférieures: Insectes et Vers. Cuvier
(1812) confirma l'unité du type «Vertébré» et lui donna une
base plus solide encore par son anatomie comparée. De fait,
tous les caractères essentiels se retrouvent, identiques, chez
tous les vertébrés depuis les poissons jusqu'à l'homme; ils
possèdent tous un squelette interne solide, cartilagineux et
osseux, composé partout d'une colonne vertébrale et d'un
crâne; la complexité de celui-ci est, sans doute, très différente
suivant les individus, mais elle se ramène toujours
à la même forme primitive. De plus, chez tous les Vertébrés
se trouve, du côté dorsal de ce squelette axial, l'«organe
de l'âme», le système nerveux central, représenté par une
moelle épinière et un cerveau; et nous pouvons dire de cet
important cerveau—instrument de la conscience et de toutes
les fonctions psychiques supérieures!—ce que nous avons
dit de la capsule osseuse qui l'entoure, du crâne: suivant les
individus, son développement et sa taille présentent les
degrés les plus divers, mais, en somme, sa composition caractéristique
reste la même.

Il en va de même si nous comparons les autres organes de
notre corps avec ceux des autres Vertébrés: partout, par
suite de l'hérédité, la disposition primitive et la position relative
des organes restent les mêmes, bien que la taille et le développement
de chaque partie diffèrent au plus haut degré

en raison de l'adaptation à des conditions de vie très variables.
C'est ainsi que nous voyons partout le sang circuler
par deux vaisseaux principaux, dont l'un (l'aorte) passe au-dessus
de l'intestin, l'autre (la veine principale) au-dessous,
et que celui-ci, en se dilatant à un endroit précis, constitue
le cœur; ce «cœur ventral» est aussi caractéristique
des Vertébrés qu'inversement le «cœur dorsal» est typique
chez les Articulés et les Mollusques. Un autre trait non moins
spécial à tous les Vertébrés, c'est la précoce subdivision du
tube digestif en un pharynx (ou «intestin branchial») servant
à la respiration, et un intestin auquel se rattache le foie,
(d'où le nom d'«intestin hépatique»); enfin la segmentation
du système musculaire, la constitution spéciale des organes
urinaires et génitaux, etc. Sous tous ces rapports anatomiques,
l'homme est un véritable Vertébré.

Caractères des Tétrapodes chez l'homme.—Sous le
nom de Quadrupèdes (Tétrapodes), Aristote désignait déjà
tous les animaux supérieurs, à sang chaud, caractérisés par
la possession de deux paires de pattes. Ce terme prit, plus
tard, plus d'extension et fit place au mot latin «Quadrupèdes»
après que Cuvier eût montré que les oiseaux et les
hommes, qui ont deux «jambes», étaient de véritables Tétrapodes.
Il démontra que le squelette interne osseux des
quatre jambes chez tous les Vertébrés terrestres supérieurs,
depuis les Amphibies jusqu'à l'homme, était constitué originairement
de la même façon, par un nombre fixe de segments.
De même, les «bras» de l'homme, les «ailes» de la
chauve-souris et des oiseaux nous présentent le même squelette
typique que les «membres antérieurs» des animaux
coureurs, des Tétrapodes.

L'unité anatomique du squelette si compliqué, dans les
quatre membres des Tétrapodes, est un fait très important.
Pour s'en convaincre, il suffit de comparer attentivement le
squelette d'une salamandre ou d'une grenouille avec celui
d'un singe ou d'un homme. On s'apercevra aussitôt que la

ceinture scapulaire, en avant et la ceinture iliaque, en arrière,
sont composées par les mêmes pièces principales qu'on
retrouve chez les autres «Tétrapodes». Partout, nous voyons
que le premier segment de la jambe proprement dite ne renferme
qu'un gros os long (en avant, l'os du bras, humerus;
en arrière, l'os de la cuisse, fémur); par contre, le
deuxième segment est originairement soutenu par deux os
(en avant, ulna et radius; en arrière, fibula et tibia). Considérons
maintenant la structure complexe du pied proprement
dit: nous serons surpris de voir que les nombreux petits
os qui le constituent sont partout disposés dans le même
ordre et partout en même nombre; dans toutes les classes de
Tétrapodes, il y a homologie, en avant, entre les trois groupes
d'os du pied antérieur (ou de la «main»): I. Carpus; II.
Metacarpus et III. Digiti anteriores; de même, en arrière,
entre les trois groupes d'os du pied postérieur: I. Tarsus; II.
Metatarsus et III. Digiti posteriores. C'était une tâche très
difficile que de ramener à la même forme primitive tous ces
nombreux petits os, dont chacun peut présenter des aspects
si divers, subir des transformations si variées, qui peuvent
s'être en partie soudés ou avoir en partie disparu—et il
n'était pas moins difficile d'établir partout l'équivalence (ou
homologie) des diverses parties. Cette tâche n'a été pleinement
résolue que par le plus grand des anatomistes contemporains,
par C. Gegenbaur. Dans ses Etudes d'anatomie comparée
chez les Vertébrés (1864), il a montré comment cette «jambe
à cinq doigts», caractéristique des Tétrapodes terrestres, dérivait
originairement (fait qui ne remonte pas au delà de la période
carbonifère) de la «nageoire» aux nombreux rayons
(nageoire pectorale ou ventrale) des anciens poissons marins.
Le même auteur, dans ses célèbres Etudes sur le squelette
céphalique des vertébrés, 1872, avait montré que le crâne des
Tétrapodes actuels dérivait de la plus ancienne forme de crâne
des poissons, celle des requins (Sélaciens).

Il est encore bien digne de remarque que le nombre primitif
de cinq doigts à chacune des quatre pattes, la pentadactylie

qui apparaît pour la première fois chez les Amphibies
de l'époque carbonifère, se soit transmise, par suite d'une
rigoureuse hérédité, jusqu'à l'homme actuel. En conséquence
et tout naturellement, la disposition typique des articulations
et des ligaments, des muscles et des nerfs, est restée dans ses
grands traits, la même chez l'homme que chez les autres «Tétrapodes»;
sous ces rapports importants, encore, l'homme est
un véritable Tétrapode.

Caractères des Mammifères chez l'homme.—Les
Mammifères constituent la classe la plus récente et celle ayant
atteint le plus haut degré de perfectionnement parmi les
Vertébrés. Ils dérivent, sans doute, comme les Oiseaux et les
Reptiles, de la classe plus ancienne des Amphibies; mais ils
se distinguent de tous les autres Tétrapodes par un certain
nombre de caractères anatomiques très frappants. Les plus
saillants sont, extérieurement, le revêtement de poils qui
couvre la peau ainsi que la présence de deux sortes de glandes
cutanées: des glandes sudoripares et des glandes sébacées.
Par une transformation locale de ces glandes dans l'épiderme
abdominal, s'est constitué (pendant la période triasique?)
l'organe qui est spécialement caractéristique de la classe et
lui a valu son nom, la mammelle. Ce facteur important de
l'élevage des jeunes, comprend les glandes mammaires et les
«poches mammaires» (replis de la peau dans la région abdominale)
dont le développement ultérieur donnera les mamelons,
par où le jeune mammifère têtera le lait de sa mère.

Dans l'organisation interne, un trait surtout caractéristique
c'est la présence d'un diaphragme complet, cloison
musculeuse qui, chez tous les Mammifères—et chez eux
seuls!—sépare complètement la cavité thoracique de la cavité
abdominale; chez tous les autres Vertébrés, cette séparation
fait défaut. Le crâne des Mammifères se distingue aussi
par un certain nombre de transformations curieuses, principalement
en ce qui concerne la constitution de l'appareil
maxillaire (mâchoires supérieure et inférieure, osselets de

l'oreille). Mais on trouve, en outre, des particularités spéciales,
d'ensemble et de détail, dans le cerveau, l'organe olfactif,
le cœur, les poumons, les organes génitaux externes et
internes, les reins et autres parties du corps des mammifères.
Tout cela réuni témoigne indubitablement d'une séparation
entre ces animaux et les groupes ancestraux plus anciens des
Reptiles et des Amphibies, séparation qui se serait effectuée
de bonne heure, au plus tard pendant la période triasique—il
y a au moins douze millions d'années de cela!—Sous
tous ces rapports importants, l'homme est un véritable Mammifère.

Caractères des Placentaliens chez l'homme.—Les
nombreux ordres (de 12 à 33), que la zoologie systématique
moderne distingue dans la classe des Mammifères, ont été
répartis dès 1816, par Blainville, en trois grands groupes
naturels qu'on regarde comme ayant la valeur de sous-classes:
I. Monotrèmes; II. Marsupiaux; III. Placentaliens. Ces trois
sous-classes, non seulement se distinguent l'une de l'autre
par des caractères importants de structure et de développement,
mais correspondent en outre à trois Stades historiques
différents de l'évolution de la classe, ainsi que nous le verrons.
Au groupe le plus ancien, celui des Monotrèmes de la
période triasique, a fait suite celui des Marsupiaux de la période
jurassique, suivi lui-même, dans la période calcaire
seulement, par l'apparition des Placentaliens. A cette sous-classe
la plus récente, appartient l'homme lui-même, car il
présente dans son organisation toutes les particularités qui
distinguent les Placentaliens en général, des Marsupiaux et
des Monotrèmes, plus anciens encore.

Au nombre de ces particularités il faut citer en première
ligne l'organe caractéristique qui a valu aux Placentaliens
leur nom, le «gâteau maternel» ou Placenta. Celui-ci sert
pendant longtemps à nourrir le jeune embryon encore enfermé
dans le corps de la mère; il est constitué par des villosités
qui conduiront le sang et qui, produites par le chorion

de l'enveloppe embryonnaire, pénètrent dans des replis correspondants,
dépendant de la muqueuse de l'utérus maternel;
à cet endroit, la peau qui sépare les deux formations
s'amincit à tel point que les matériaux nutritifs peuvent
passer immédiatement à travers elle, du sang maternel dans
le sang fœtal. Cet excellent mode de nutrition, qui n'est
apparu que tardivement, permet au jeune de séjourner plus
longtemps dans la matrice protectrice et d'y atteindre un
degré plus complet de développement; il fait encore défaut
chez les Implacentaliens, c'est-à-dire chez les deux sous-classes
plus primitives des Marsupiaux et des Monotrèmes.
Mais les Placentaliens dépassent encore leurs ancêtres implacentaliens
par d'autres caractères anatomiques, en particulier
par le développement plus grand du cerveau et la disparition
de l'os marsupial. Sous tous ces rapports importants, l'homme
est un véritable Placentalien.

Caractères des Primates chez l'homme.—La sous-classe
des placentaliens présente une telle richesse de formes
qu'elle se divise à son tour en un grand nombre d'ordres; on
en admet généralement de 10 à 16; mais lorsqu'on considère,
ainsi qu'il convient, les importantes formes disparues, découvertes
en ces derniers temps, ce nombre s'élève au moins
à 20 ou 26. Pour mieux passer en revue ces nombreux ordres
et pour pénétrer plus avant dans leurs connexions, il importe
de les réunir en grands groupes naturels dont j'ai fait des
légions. Dans l'essai le plus récent[10] que j'ai proposé pour
le classement phylogénétique du système placentalien, si compliqué,
j'ai réparti les 26 ordres en 6 légions et montré que
celles-ci se ramenaient à 4 groupes-souches. Ces derniers, à
leur tour, se ramènent à un groupe ancestral commun à tous
les Placentaliens, au Prochoriatidés de la période calcaire.

Ceux-ci se rattachent immédiatement aux ancêtres marsupiaux
de la période jurassique. Comme représentants les

plus importants de ces quatre groupes principaux, nous nous
contenterons de citer, parmi les formes actuelles, les Rongeurs,
les Ongulés, les Carnassiers et les Primates.

La légion des Primates comprend les trois ordres des prosimiens,
simiens et des hommes. Tous les individus compris
dans ces trois ordres ont en commun beaucoup de particularités
importantes par où ils se distinguent des 23 autres ordres
de Placentaliens. Ils sont caractérisés, surtout, par de longues
jambes, primitivement adaptées au mode de vie qui consistait
à grimper. Les mains et les pieds ont cinq doigts et ces longs
doigts sont admirablement façonnés pour saisir et embrasser
les branches d'arbres; ils portent, soit quelques-uns, soit
tous, des ongles (jamais de griffes).

La dentition est complète, comprend les quatre groupes
de dents (incisives, canines, prémolaires et molaires). Par
des particularités importantes, spécialement par la constitution
du crâne et du cerveau, les Primates se distinguent des
autres Placentaliens—et cela d'une façon d'autant plus frappante
qu'ils atteignent un plus haut degré de développement
et sont apparus tard sur la terre.

Sous tous ces rapports anatomiques importants, notre organisme
humain est identique à celui des autres Primates:
L'homme est un véritable Primate.

Caractères simiesques chez l'homme.—Une comparaison
approfondie et impartiale de la structure du corps chez
les différents primates, permet de distinguer de suite deux
ordres dans cette légion de Mammifères parvenus à un haut
degré de perfectionnement: les Prosimiens (ou Hémipitheci)
et les singes (Simiens ou Pitheci). Les premiers apparaissent,
sous tous les rapports, comme inférieurs et plus anciens, les
seconds comme constituant l'ordre supérieur et le dernier
paru. L'utérus des Prosimiens est encore double ou bicorne,
comme chez tous les autres Mammifères; chez les singes, au
contraire, la corne droite et la gauche sont complètement fusionnées,
elles forment un utérus piriforme comme celui que

l'homme seul, en dehors du singe, nous présente. De même
que chez celui-ci, le crâne des singes possède une cloison osseuse
qui sépare complètement la capsule optique de la fosse
temporale; chez les Prosimiens, cette cloison n'est pas du
tout ou très imparfaitement développée. Enfin, chez les Prosimiens
les hémisphères sont encore lisses ou n'ont que peu
de circonvolutions et ils sont relativement peu développés;
chez les singes ils le sont beaucoup plus, surtout l'écorce
grise, l'organe des fonctions psychiques supérieures; sa surface
présente les circonvolutions et les scissures caractéristiques,
lesquelles sont d'autant plus nettes qu'on se rapproche
davantage de l'homme. Sous ces rapports importants et sous
d'autres encore, entr'autres dans la formation du visage et des
mains, l'homme présente tous les caractères anatomiques du
véritable singe.

Caractères des Catarrhiniens chez l'homme.—L'ordre
des singes, si riche en formes variées, a été, dès 1812, subdivisé
par Geoffroy en deux sous ordres naturels, division
aujourd'hui encore généralement admise dans la zoologie
systématique: les Singes de l'Occident (Platyrrhiniens) et
ceux de l'Orient (Catarrhiniens); les premiers habitent exclusivement
le nouveau Continent, les seconds l'ancien. Les
singes d'Amérique sont appelés Platyrrhiniens (à nez plat)
parce que leur nez est aplati, les narines dirigées latéralement
et séparées par une large cloison. Par contre, les singes
de l'Ancien Continent ont tous le «nez mince» (Catarrhiniens);
leurs narines sont, comme chez l'homme, dirigées
vers le bas, la cloison qui les sépare étant mince. Une autre
différence entre les deux groupes consiste en ce que le tympan
chez les Platyrrhiniens est situé superficiellement, tandis
que chez les Catarrhiniens il est situé plus profondément
dans l'os du rocher. Dans cette région s'est développé un
conduit auditif osseux, long et étroit, tandis qu'il est encore
court et large chez les singes d'Amérique, quand il ne fait
pas complètement défaut. Enfin, ce qui constitue un contraste

très frappant et très important entre les deux groupes,
c'est que tous les Catarrhiniens ont la dentition de l'homme,
à savoir 20 dents de lait et 32 dents définitives (pour chaque
moitié de mâchoire 2 incisives, 1 canine, 2 prémolaires et
3 molaires)[11]. Les Platyrrhiniens, au contraire, ont une
prémolaire de plus à chaque moitié de mâchoire, soit en tout
36 dents.

Ces différences anatomiques entre les deux groupes de
singes étant absolument générales et tranchées, et correspondant
à la répartition géographique dans deux hémisphères
séparés, nous sommes autorisés à poser entre elles
une division systématique très nette et à en tirer cette
conséquence phylogénétique que depuis fort longtemps (plus
d'un million d'années) les deux sous-ordres se sont développés
indépendamment l'un de l'autre, l'un dans l'hémisphère
oriental, l'autre dans l'hémisphère occidental. Cela est essentiellement
important pour la genèse de notre race, car
l'homme possède tous les caractères des véritables catarrhiniens;
il descend de formes très anciennes et disparues de Catarrhiniens,
lesquelles ont évolué dans l'ancien continent.

Groupe des Anthropomorphes.—Les nombreuses
formes de Catarrhiniens, encore aujourd'hui existantes en
Asie et en Afrique, ont été depuis longtemps groupées en
deux sections naturelles: les singes à queue (Cynopitheca)
et les singes sans queue (Anthropomorpha). Ces derniers se
rapprochent beaucoup plus de l'homme que les premiers,
non seulement par le manque de queue et la forme générale
du corps (surtout de la tête), mais encore par certains caractères
particuliers qui, insignifiants en eux-mêmes, sont importants
par leur constance. Le sacrum, chez les singes anthropoïdes
comme chez l'homme, est composé de cinq vertèbres

soudées, tandis que chez les Cynopithèques il n'en
comprend que trois, rarement quatre. Quant à la dentition,
les prémolaires des Cynopithèques sont plus longues que
larges, celles des Anthropomorphes, au contraire, plus larges
que longues; en outre la première molaire présente chez
ceux-là quatre, chez ceux-ci cinq crochets. Enfin à la mâchoire
inférieure, de chaque côté, chez les singes anthropoïdes
comme chez l'homme, l'incisive externe est plus large que
l'interne, tandis que c'est l'inverse qui a lieu chez les Cynopithèques.
Ajoutons ce fait, qui a une importance toute spéciale
et n'a été établi qu'en 1890 par Selenka, à savoir que les
singes anthropoïdes nous présentent les mêmes particularités
de conformation que l'homme en ce qui concerne le placenta
discoïde, la Decidin reflexe et le cordon ombilical (cf.
chap. IV)[12]. D'ailleurs, un examen superficiel de la forme
du corps chez les Anthropomorphes encore existants suffit
déjà à faire voir que les représentants asiatiques de ce groupe
(orang-outan et gibbon) aussi bien que les africains (gorille
et chimpanzé) sont plus voisins de l'homme, par l'ensemble
de leur structure, que tous les Cynopithèques en général.
Parmi ceux-ci, les Papiomorphes à tête de chien, en particulier
les papious et les chats de mer, n'atteignent qu'à un degré
très inférieur de développement. Les différences anatomiques
entre ces grossiers papious et les singes anthropoïdes
parvenus à un si haut degré de perfectionnement, sont plus
grandes sous tous les rapports—et quelqu'organe que l'on
compare!—que celles qui existent entre les singes supérieurs
et l'homme. Ce fait instructif a été démontré tout au
long en 1883 par l'anatomiste Robert Hartmann, dans son
travail sur Les singes anthropoïdes et leur organisation
comparée à celle de l'homme. Ce savant a proposé, par
suite, de subdiviser autrement l'ordre des singes, à savoir en
deux groupes principaux: celui des Primaires (Singes et Anthropoïdes)
et celui des Simiens proprement dits ou Pithèques

(les autres Catarrhiniens et tous les Platyrrhiniens). En tous
cas, des considérations précédentes nous pouvons conclure
à la plus intime parenté entre l'homme et les singes anthropomorphes.

L'anatomie comparée amène ainsi le chercheur impartial,
qui fait œuvre de critique, en face de ce fait important: à
savoir que le corps de l'homme et celui des singes anthropoïdes
non seulement se ressemblent au plus haut degré
mais que, sur tous les points essentiels, la conformation est
la même. Ce sont les mêmes 200 os, disposés dans le même
ordre et associés de la même façon, qui composent notre squelette
interne; les mêmes 300 muscles président à nos mouvements;
les mêmes poils couvrent notre peau; les mêmes
groupes de cellules ganglionnaires constituent le chef-d'œuvre
artistique qu'est notre cerveau, le même cœur à
quatre cavités sert de pompe centrale à la circulation de notre
sang; les mêmes 32 dents, disposées suivant le même ordre,
composent notre dentition; les mêmes glandes salivaires,
hépatiques et intestinales servent à notre digestion; les
mêmes organes de reproduction rendent possible la conservation
de notre espèce.

Il est vrai, à un examen plus minutieux, nous découvrons
quelques petites différences de grandeur et de forme dans la
plupart des organes entre l'homme et les Anthropoïdes, mais
les mêmes différences, ou d'autres analogues ressortent également
d'une comparaison attentive entre les races humaines
les plus élevées ou les plus inférieures; on les constate
même en comparant très exactement entr'eux tous les individus
de notre propre race. Nous n'y trouvons pas deux personnes
qui aient tout à fait la même forme et la même grandeur
de nez, d'oreilles ou d'yeux. Il suffit, dans une assemblée
nombreuse, de porter son attention sur ces différentes parties
du visage, pour se convaincre de l'étonnante variété des
formes, de la très grande variabilité de l'espèce. Tout le
monde sait que même des frères et sœurs sont souvent conformés
si différemment qu'on a peine à les croire issus d'un

même couple. Toutes ces différences individuelles ne restreignent
cependant pas la portée de la loi d'identité fondamentale
de conformation corporelle, car elles proviennent de
petites divergences dans le développement individuel des
parties.

CHAPITRE III

Notre vie.




Études monistes de physiologie humaine et comparée.—Identité,
dans toutes les fonctions de la vie, entre l'homme et
les Mammifères.

Jamais la physiologie ne nous conduit, en étudiant
les phénomènes vitaux des corps naturels, à un
autre principe d'explication que ceux qu'admettent
la physique et la chimie par rapport à la
nature inanimée. L'hypothèse d'une force vitale
spéciale sous toutes ses formes est non seulement
tout à fait superflue, mais en outre inadmissible.
Le foyer de tous les processus vitaux
et de l'élément constitutif de toute substance
vivante est la cellule. Par suite, si la physiologie
veut expliquer les phénomènes vitaux élémentaires
et généraux, elle ne le pourra qu'en
tant que Physiologie cellulaire.

Max Verworn (1894).





SOMMAIRE DU CHAPITRE III

Evolution de la physiologie à travers l'antiquité et le moyen âge: Galien.—Expérimentation
et vivisection.—Découverte de la circulation du sang
par Harvey.—Force vitale (vitalisme). Haller.—Conceptions téléologiste
et vitaliste de la vie. Examen des processus physiologiques du point
de vue mécaniste et moniste.—Physiologie comparée au XIXe siècle: Jean
Müller.—Physiologie cellulaire: Max Verworn.—Pathologie cellulaire:
Virchow.—Physiologie de Mammifères.—Identité dans toutes les fonctions
de la vie, entre l'homme et le singe.

LITTÉRATURE

Müller.—Handbuch der Physiologie des Menschen. 3 Bd. IV Aufl. 1844.
Traduit en français.

R. Virchow.—Die Cellular-Pathologie in ihrer Begründung auf physiologische
und pathologische Gewebelehre. IV Aufl. 1871.

J. Moleschott.—Kreislauf des Lebens. Physiologische Antworten auf Liebig's
chemische Briefe. V Aufl. 1886.

Carl Vogt.—Physiologische Briefe für Gebildete aller Staende. IV Aufl.
1874.

Ludwig Büchner.—Physiologische Bilder. III Aufl. 1886.

C. Radenhausen.—Isis: Der Mensch und die Welt. 4 Bd. 1874.

A. Dodel.—Aus Leben und Wissenschaft (I. Leben und Tod. II. Natur-Verachtung
und Betrachtung. III. Moses oder Darwin) Stuttgart. 1896.

Max Verworn.—Allgemeine Physiologie. Ein grundriss der Lehre vom Leben.
(Iena. 1894, 2 Bd. Aufl. 1897).



Nos connaissances relativement à la vie humaine ne se sont
élevées au rang de science réelle et indépendante qu'au
cours du XIXe siècle; elle y est devenue une des branches du
savoir humain les plus élevées, les plus importantes et les
plus intéressantes. De bonne heure, il est vrai, on avait senti
que la «Science des fonctions de la vie», la physiologie,
constituait pour la médecine un avantageux préambule, bien
plus même, la condition nécessaire de la réussite pratique
pour ceux qui faisaient profession de guérir, en rapport
étroit avec l'anatomie, science de la structure du corps. Mais
la physiologie ne pouvait être étudiée à fond que bien après
l'anatomie et bien plus lentement qu'elle, car elle se heurtait
à des difficultés bien plus grandes.

La notion de vie en tant que contraire de la mort a naturellement
été, de très bonne heure, un sujet de réflexion. On
observait chez l'homme vivant ainsi que chez les autres
animaux également vivants, un certain nombre de changements
caractéristiques, des mouvements surtout, qui étaient
absents chez les corps «morts»: le changement volontaire
de lieu, par exemple, les battements du cœur, le souffle, la
parole, etc. Mais la distinction entre ces «mouvements organiques»
et les phénomènes analogues chez les corps inorganiques
n'était pas facile et on y échouait souvent; l'eau courante,
la flamme vacillante, le vent qui soufflait, le rocher
qui s'écroulait, offraient à l'homme des changements tout à
fait analogues et il était tout naturel que l'homme primitif
attribuât aussi à ces corps morts une vie indépendante. Et
d'ailleurs on ne pouvait pas fournir, quant aux causes efficientes,

une explication plus satisfaisante dans un cas que
dans l'autre.

Physiologie humaine.—Nous rencontrons les premières
considérations scientifiques sur la nature des fonctions
vitales de l'homme (comme déjà celles relatives à la structure
du corps) chez les médecins et les philosophes naturalistes
grecs des VIe et Ve siècles avant J.-C. La plus riche
encyclopédie des faits alors connus, se rapportant à notre
sujet, se trouve dans l'histoire naturelle d'Aristote; une
grande partie de ses données lui vient probablement déjà de
Démocrite et d'Hippocrate. L'école de celui-ci avait déjà tenté
des explications; elle admettait comme cause première de la
vie chez l'homme et les animaux un esprit de vie fluide
(Pneuma); et déjà Erasistrate (280 avant J.-C.,) distinguait
un esprit de vie inférieur et un supérieur: le pneuma zoticon,
dans le cœur et le pneuma psychicon, dans le cerveau.

La gloire d'avoir rassemblé toutes ces connaissances éparses
et d'avoir tenté le premier essai en vue de constituer la physiologie
en système,—revient au grand médecin grec, Galien,
que nous connaissons déjà comme le premier grand anatomiste
de l'antiquité. Dans ses recherches sur les organes du
corps humain, il s'interrogeait constamment au sujet des
fonctions de ces organes, procédant ici encore par comparaison,
étudiant avant tout les animaux les plus voisins de
l'homme, les singes. Les résultats acquis en expérimentant
sur eux étaient directement étendus à l'homme. Galien avait
déjà reconnu la haute valeur de l'expérimentation en physiologie;
dans ses vivisections de singes, de chiens, de porcs, il
avait fait divers essais intéressants. Les vivisections ont été
dernièrement l'objet des plus violentes attaques non seulement
de la part des gens ignorants et bornés, mais encore de
la part des théologiens ennemis de la science, et de personnes
à l'âme tendre; mais ce procédé fait partie des méthodes
indispensables à l'étude de la vie et il nous a déjà fourni des
notions inappréciables sur les questions les plus importantes:

ce fait avait déjà été reconnu par Galien, il y a de cela
1700 ans.

Toutes les diverses fonctions du corps étaient par lui ramenées
à trois groupes principaux, correspondant aux trois
formes de pneuma, de l'esprit de vie ou «spiritus». Le
pneuma psychicon—l'âme—a son siège dans le cerveau
et les nerfs, il est l'instrument de la pensée, de la sensibilité
et de la volonté (mouvement volontaire); le pneuma zoticon—le cœur—accomplit
les «fonctions sphygmiques», le
battement du cœur, le pouls et la production de chaleur; le
pneuma physicon, enfin, logé dans le foie, est la cause des
fonctions appelées végétatives, de la nutrition et des échanges
de matériaux, de la croissance et de la reproduction. L'auteur
insistait, en outre, spécialement sur le renouvellement du
sang dans les poumons et exprimait l'espoir qu'on parviendrait
un jour à extraire de l'air atmosphérique l'élément qui,
par la respiration, pénètre comme pneuma dans le sang.
Plus de quinze siècles s'écoulèrent avant que ce pneuma respiratoire,—l'acide
carbonique—fût découvert par Lavoisier.

Pour la physiologie de l'homme, comme pour son anatomie,
le grandiose système de Galien demeura, pendant le
long espace de temps de treize siècles, le codex aureus,
la source inattaquable de toute connaissance. L'influence du
christianisme, hostile à toute culture, amena ici, comme dans
toutes les autres branches des sciences naturelles, d'insurmontables
obstacles. Du IIIe au XVIe siècle, on ne rencontre
pas un seul chercheur qui ait osé étudier de nouveau par
lui-même les fonctions de l'organisme humain et sortir des
limites du système de Galien. Ce n'est qu'au XVIe siècle que
de modestes essais furent faits dans cette voie, par des médecins
et des anatomistes éminents: Paracelse, Servet,
Vésale, etc. Mais ce n'est qu'en 1628 que le médecin anglais
Harvey publia sa grande découverte de la circulation du sang,
démontrant que le cœur est une pompe foulante qui, par la
contraction inconsciente et régulière de ses muscles, pousse

sans cesse le flot sanguin dans le système clos des vaisseaux
veines et capillaires. Non moins importantes furent
les recherches d'Harvey sur la génération animale, à la suite
desquelles il posa le principe célèbre: «Tout individu vivant
se développe aux dépens d'un œuf» (omne vivum ex ovo.)

L'impulsion puissante qu'Harvey avait donnée aux observations
et aux recherches physiologiques amena, aux XVIe et
XVIIe siècles, un grand nombre de découvertes. Elles furent
réunies pour la première fois au milieu du siècle dernier par
le savant A. Haller; dans son grand ouvrage, Elementa physiologiae,
il établit la valeur propre de cette science, indépendamment
de ses rapports avec la médecine pratique. Mais
par le fait qu'il admettait comme cause de l'activité nerveuse
une «force d'impressionnabilité ou sensibilité» spéciale et
pour cause du mouvement musculaire une «excitabilité ou
irritabilité» spéciale, Haller préparait le terrain à la doctrine
erronée d'une force vitale spéciale (vis vitalis).

Force vitale (vitalisme).—Pendant plus d'un siècle, du milieu
du XVIIIe au milieu du XIXe siècle, cette idée régna dans la médecine
(et spécialement dans la physiologie) que, si une partie
des phénomènes vitaux se ramenaient à des processus
physiques et chimiques, les autres étaient produits par une
force spéciale, indépendante de ces processus: la force vitale
(vis vitalis). Si différentes que fussent les théories relatives à
la nature de cette force et en particulier à son rapport avec
l'âme, elles étaient cependant toutes d'accord pour reconnaître
que la force vitale est indépendante des forces physico-chimiques
de la «matière» ordinaire, et en diffère essentiellement;
en tant que force première (archeus) indépendante,
manquant à la nature inorganique, la force vitale
devait, au contraire, prendre celle-ci à son service. Non seulement
l'activité de l'âme elle-même, la sensibilité des nerfs
et l'irritabilité des muscles, mais encore le fonctionnement
des sens, les phénomènes de reproduction et de développement
semblaient si merveilleux, leur cause si énigmatique,

qu'on trouvait impossible de les ramener à de simples processus
naturels, physiques et chimiques. L'activité de la force
vitale étant libre, agissant consciemment et en vue du but,
elle aboutit, en philosophie, à une parfaite téléologie; celle-ci
parut surtout incontestable après que le grand philosophe
«critique» lui-même, Kant, dans sa célèbre critique du jugement
téléologique, eût avoué que, sans doute, la compétence
de la raison humaine était illimitée quand il s'agissait
de l'explication mécanique des phénomènes, mais que les
pouvoirs de cette raison expiraient devant les phénomènes de
la vie organique; ici, la nécessité s'imposait de recourir à un
principe agissant avec finalité, ainsi surnaturel. Il va de soi
que, le contraste entre les phénomènes vitaux et les fonctions
organiques mécaniques se faisait plus frappant à mesure
que progressait pour celles-ci l'explication physico-chimique.
La circulation du sang et une partie des phénomènes moteurs
pouvaient être ramenés à des processus mécaniques; la respiration
et la digestion à des actes chimiques analogues à ceux
qui ont lieu dans la nature inorganique; mais la même chose
semblait impossible lorsqu'il s'agissait de l'activité merveilleuse
des nerfs ou des muscles, comme, en général, de la
«vie de l'âme» proprement dite; et d'ailleurs le concours de
toutes ces différentes forces, dans la vie de l'individu, ne
semblait pas non plus explicable par là. Ainsi se développa
un dualisme physiologique complet, une opposition radicale
entre la nature inorganique et l'organique, entre les processus
vitaux et les mécaniques, entre la force matérielle et la force
vitale, entre le corps et l'âme. Au début du XIXe siècle, ce vitalisme
a été établi avec de nombreux arguments à l'appui,
en France par L. Dumas, par Reil en Allemagne.

Un joli exposé poétique en avait été donné, dès 1795, par
Alex. de Humboldt dans son récit du Génie de Rhodes (reproduit
avec des remarques critiques dans les Vues de la nature).

Le mécanisme de la vie (physiologie moniste).—Dès
la première moitié du XVIIe siècle, le célèbre philosophe Descartes,

sous l'influence de Harvey qui venait de découvrir la
circulation du sang, avait exprimé l'idée que le corps de
l'homme, comme celui des animaux, n'était qu'une machine
compliquée, dont les mouvements se produisaient en vertu
des mêmes lois mécaniques auxquelles obéissaient les machines
artificielles construites par l'homme dans un but déterminé.
Il est vrai, Descartes revendiquait pour l'homme
seul la complète indépendance de son âme immatérielle et il
posait même la sensation subjective, la pensée, comme l'unique
chose au monde dont nous ayons immédiatement une
connaissance certaine («Cogito, ergo sum!») Pourtant, ce
dualisme ne l'empêcha pas de stimuler dans diverses directions
la science mécanique des phénomènes vitaux considérés
en eux-mêmes. A sa suite, Borelli (1660) expliqua les mouvements
du corps, chez les animaux, par des lois toutes mécaniques,
tandis que Sylvius essayait de ramener les phénomènes
de la digestion et de la respiration à des processus
purement chimiques; le premier fonda, en médecine, une
école iatromécanique, le second, une école iatrochimique.
Mais ces élans de la raison vers une explication naturelle mécanique
des phénomènes vitaux, ne trouvèrent pas d'application
universelle, et, au cours du XVIIIe siècle, ils furent complètement
réprimés à mesure que se développait le vitalisme
téléologique. La réputation définitive de celui-ci et le retour
au point de vue précédent ne furent accomplis qu'en ce siècle,
lorsque, vers 1840, la physiologie comparée moderne
s'éleva au rang de science féconde.

Physiologie comparée.—Nos connaissances relatives
aux fonctions du corps humain, pas plus que celles relatives
à la structure de ce corps, ne furent acquises, à l'origine, par
l'observation directe de l'organisme humain mais, en grande
partie, par celle des Vertébrés supérieurs les plus proches de
lui, surtout des Mammifères.

En ce sens les débuts les plus reculés des deux sciences
méritent déjà d'être appelés anatomie et physiologie comparées.

Mais la physiologie comparée proprement dite, qui embrasse
tout le domaine des phénomènes vitaux depuis les animaux
inférieurs jusqu'à l'homme, ne date que de ce siècle
dont elle a été une difficile conquête; son grand fondateur
fut Jean Müller (né en 1801 à Berlin, fils d'un cordonnier).

De 1833 à 1858, vingt-cinq années durant, ce biologiste
(le plus érudit de notre temps et celui dont les aptitudes furent
les plus diverses) déploya à l'Université de Berlin, tant
comme professeur que dans ses recherches de savant, une
activité qui n'est comparable qu'à celles réunies de Haller et
de Cuvier. Presque tous les grands biologistes qui ont enseigné
en Allemagne ou exercé quelque influence sur la science
pendant ces 60 dernières années, ont été directement ou indirectement
les élèves de J. Müller. Parti d'abord de l'anatomie
et de la physiologie humaines, celui-ci étendit bientôt
ses études comparatives à tous les grands groupes d'animaux
supérieurs et inférieurs. Et comme il comparait, en même
temps, la structure des animaux disparus avec celle des animaux
actuels, les conditions de l'organisme sain avec celles
du malade, comme il faisait un effort vraiment philosophique
pour synthétiser tous les phénomènes de la vie organique,
Müller éleva les sciences biologiques à une hauteur qu'elles
n'avaient jamais encore atteinte.

Le fruit le plus précieux de ces études si étendues de
Jean Müller, ce fut son Manuel de Physiologie humaine;
cet ouvrage classique donnait beaucoup plus que ne promettait
son titre: c'est l'ébauche d'une vaste «Biologie comparée».
Au point de vue de la valeur de ce qu'il renferme et
de la quantité de problèmes qu'il embrasse, ce livre, aujourd'hui
encore, est sans rival. En particulier, les méthodes
d'observation et d'expérimentation y sont appliquées de façon
aussi magistrale que les méthodes d'induction et de déduction.
Müller, il est vrai, fut, au début, comme tous les physiologistes
de son époque, vitaliste. Seulement, la doctrine
régnante de la force vitale prit chez lui une forme spéciale et
se transforma graduellement en son exact opposé. Car, dans

toutes les branches de la physiologie, Müller s'efforçait
d'expliquer les phénomènes vitaux mécaniquement; sa force
vitale réformée ne règne pas au-dessus des lois physico-chimiques
auxquelles est soumis tout le reste de la nature: elle
est étroitement liée à ces lois mêmes; ce n'est rien d'autre, en
somme, que la vie elle-même, c'est-à-dire la somme de tous
les phénomènes moteurs que nous observons chez les organismes
vivants. Ces phénomènes, Müller s'efforçait partout de
les expliquer mécaniquement, dans la vie sensorielle, comme
dans la vie de l'âme, qu'il s'agît de l'activité musculaire, des
phénomènes de la circulation, de la respiration ou de la
digestion,—ou qu'il s'agît des phénomènes de reproduction
et de développement. Müller provoqua les plus grands progrès
en ce que, partout, partant des phénomènes vitaux les plus
simples, observables chez les animaux inférieurs, il en suivait
pas à pas l'évolution graduelle jusqu'aux formes les plus
élevées, jusqu'à l'homme. Ici, sa méthode de comparaison
critique, aussi bien en physiologie qu'en anatomie, se trouvait
confirmée.

Jean Müller est, en outre, le seul des grands naturalistes
qui ait attaché une égale importance aux diverses branches
de la science et s'en soit constitué le représentant collectif.
Aussitôt après sa mort, le vaste domaine de son enseignement
se morcela en quatre provinces, presque toujours rattachées
aujourd'hui à quatre chaires différentes (sinon davantage), à
savoir: Anatomie humaine et comparée, Anatomie pathologique,
Physiologie et Embryologie. On a comparé la division
du travail qui s'est effectuée subitement (1858) au sein de cet
immense érudition, au morcellement de l'empire autrefois
constitué par Alexandre le Grand.

Physiologie cellulaire.—Parmi les nombreux élèves de
Jean Müller qui, en partie de son vivant déjà, en partie
après sa mort, contribuèrent puissamment aux progrès des
diverses branches de la biologie, il faut citer comme l'un des
plus heureux (sinon, peut-être, comme le plus important!)

Théodore Schwann. Lorsqu'en 1838 le botaniste de génie,
Schleiden, reconnut dans la cellule l'organe élémentaire
commun à toutes les plantes et démontra que tous les tissus
du corps des végétaux étaient composés de cellules, J. Müller
entrevit de suite l'immense portée de cette importante découverte;
il essaya lui-même de retrouver la même composition
dans différents tissus du corps animal, par exemple dans la
corde dorsale des Vertébrés, provoquant ainsi son élève
Schwann à étendre cette vérification à tous les tissus animaux.
Celui-ci résolut heureusement cette tâche difficile dans
ses Recherches microscopiques sur l'identité de structure
et de développement chez les animaux et les plantes (1839).
Ainsi était posée la pierre angulaire de la théorie cellulaire
dont l'importance fondamentale, tant pour la physiologie que
pour l'anatomie, s'est accrue d'année en année, trouvant
toujours une confirmation plus générale.

Que l'activité fonctionnelle de tous les organismes se
ramenât à celle de leurs éléments histologiques, aux cellules
microscopiques, c'est ce que montrèrent surtout deux autres
élèves de J. Müller, le pénétrant physiologiste E. Brücke, de
Vienne, et le célèbre histologiste de Würzbourg, Albert Kölliker.
Le premier désigna très justement la cellule du nom
d'organisme élémentaire et montra en elle, aussi bien dans le
corps de l'homme que dans celui des animaux, le seul facteur
actuel spontanément productif de la vie. Kölliker s'illustra,
non seulement par le progrès qu'il fit faire à l'histologie en
général, mais principalement par la preuve qu'il donna que
l'œuf des animaux, ainsi que les «sphères de segmentation»
qui en proviennent, sont de simples cellules.

Bien que la haute importance de la théorie cellulaire pour
tous les problèmes biologiques fût universellement reconnue,
cependant la physiologie cellulaire, qui s'est fondée sur elle,
ne s'est constituée d'une manière indépendante qu'en ces
derniers temps. Ici, il faut reconnaître à Max Verworn, principalement,
un double mérite. Dans ses Études psychophysiologiques
sur les Protistes (1889), s'appuyant sur

d'ingénieuses recherches expérimentales, il a montré que la
Théorie de l'âme cellulaire[13], proposée par moi en 1886,
trouve une entière justification dans l'étude exacte des Protozoaires
unicellulaires et que «les processus psychiques
observables dans le groupe des Protistes forment le pont qui
relie les phénomènes chimiques de la nature inorganique à la
vie de l'âme, chez les animaux supérieurs». Verworn a
développé ces vues et les a appuyées sur l'embryologie moderne
dans sa Physiologie générale (2e édition, 1897).

Cet ouvrage remarquable nous ramène pour la première
fois au point de vue si compréhensif de Jean Müller, au
contraire des méthodes étroites et exclusives de ces physiologistes
modernes qui croient pouvoir établir la nature des
phénomènes vitaux exclusivement au moyen d'expériences
physiques et chimiques. Verworn a montré que c'est seulement
par la méthode comparative de Müller et par une étude
plus approfondie de la physiologie cellulaire, qu'on peut
s'élever jusqu'au point de vue qui nous permet d'embrasser
d'un regard d'ensemble tout le domaine merveilleux des
phénomènes vitaux; par là seulement nous nous convaincrons
que les fonctions vitales de l'homme, toutes tant
qu'elles sont, obéissent aux mêmes lois physiques et chimiques
que celles des autres animaux.

Pathologie cellulaire.—L'importance fondamentale de
la théorie cellulaire pour toutes les branches de la biologie a
trouvé une confirmation nouvelle dans la seconde moitié du
XIXe siècle. Non seulement, en effet, la morphologie et la
physiologie ont fait de grandioses progrès, mais encore et
surtout nous avons assisté à la complète réforme de cette
science biologique qui eut de tous temps la plus grande
importance par ses rapports avec la médecine pratique: la
Pathologie. L'idée que les maladies de l'homme, comme

celles de tous les êtres vivants, sont des phénomènes naturels
qui doivent, partant, être étudiés scientifiquement au même
titre que les autres fonctions vitales, était déjà une conviction
profonde chez beaucoup d'anciens médecins. Au XVIIe siècle
même, quelques écoles médicales, celles des Iatrophysiciens
et des Iatrochimistes, avaient déjà essayé de ramener les
causes des maladies à certaines transformations physiques
ou chimiques. Mais le degré très inférieur de développement
de la science d'alors empêchait le succès durable de ces légitimes
efforts. C'est pourquoi, jusqu'au milieu du XIXe siècle,
quelques théories anciennes qui cherchaient l'essence de la
maladie dans des causes surnaturelles ou mystiques, furent-elles
presque universellement admises.

C'est seulement à cette époque que Rudolf Virchow, également
l'élève de Jean Müller, eut l'heureuse pensée d'appliquer
à l'organisme malade la théorie cellulaire qui valait
pour l'homme sain; il chercha dans des transformations
imperceptibles des cellules malades et des tissus constitués
par leur ensemble, la véritable cause de ces transformations
plus apparentes qui, sous l'aspect de «maladies», menacent
l'organisme vivant de danger et de mort. Pendant les
sept années, surtout, qu'il fut professeur à Würzbourg
(1849-1856), Virchow s'acquitta avec un tel succès de la tâche
qu'il s'était proposée, que sa Pathologie cellulaire (publiée
en 1858) ouvrit brusquement, devant la pathologie tout
entière et devant la médecine pratique appuyée sur elle, des
voies nouvelles, hautement fécondes. Quant à nous et à la
tâche que nous nous sommes proposée, l'importance capitale
qu'offre pour nous cette réforme de la médecine vient de ce
qu'elle nous conduit à une conception purement scientifique
et moniste de la maladie. L'homme malade, aussi bien que
l'homme sain, sont donc soumis aux mêmes «éternelles lois
d'airain» de la physique et de la chimie, que tout le reste du
monde organique.

Physiologie des Mammifères.—Parmi les nombreuses

classes d'animaux (50 à 80) que distingue la zoologie moderne,
les Mammifères, non seulement au point de vue morphologique,
mais encore au point de vue physiologique, occupent
une place tout à fait à part.

Et puisque l'homme, par la structure tout entière de son
corps, appartient à la classe des Mammifères, nous pouvons
nous attendre à l'avance à ce que le caractère spécial de ses
fonctions lui soit commun avec les autres Mammifères. Et de
fait, il en va bien ainsi. La circulation et la respiration s'accomplissent
chez l'homme absolument en vertu des mêmes
lois et sous la même forme particulière que chez tous les
autres Mammifères—et chez eux seuls—; elle résulte de
la structure spéciale et très complexe de leur cœur et de
leurs poumons. C'est chez les Mammifères seulement que
tout le sang artériel est emporté du ventricule gauche et conduit
dans le corps par un seul arc aortique—situé, partout,
à gauche—tandis que chez les Oiseaux il est situé à droite
et que chez les Reptiles, les deux arcs fonctionnent. Le sang
des Mammifères diffère de celui de tous les autres Vertébrés
par ce fait que le noyau des globules rouges a disparu (par
régression). Les mouvements respiratoires, dans cette classe
seulement, s'effectuent surtout grâce au diaphragme, parce
que celui-ci ne forme que chez les Mammifères une cloison
complète entre les cavités thoracique et abdominale. Mais le
caractère le plus important de cette classe parvenue à un si
haut degré de développement, c'est la production de lait
dans les glandes mammaires et le mode spécial d'élevage des
jeunes, conséquence du fait qu'ils sont nourris par le lait
maternel. Et comme cet allaitement exerce une influence
capitale sur d'autres fonctions, comme l'amour maternel des
Mammifères a racine dans ce mode de rapports si étroits
entre la mère et le jeune, le nom donné à la classe nous rappelle
à juste titre la haute importance de l'allaitement chez
les Mammifères. Des millions de tableaux, dus la plupart à
des artistes de premier rang, glorifient la Madone avec l'enfant
Jésus, comme l'image la plus pure et la plus sublime de

l'amour maternel, de ce même instinct dont la forme extrême
est la tendresse exagérée des mères-singes.

Physiologie des singes.—Puisqu'entre tous les Mammifères
les singes se rapprochent le plus de l'homme par l'ensemble
de leur conformation, on peut prévoir à l'avance qu'il
en ira de même en ce qui regarde les fonctions physiologiques;
et, de fait, il en va bien ainsi. Chacun sait combien les habitudes,
les mouvements, les fonctions sensorielles, la vie psychique,
les soins donnés aux jeunes sont les mêmes chez les
singes et chez l'homme. Mais la physiologie scientifique
démontre la même identité capitale également sur des points
moins remarqués: le fonctionnement du cœur, la sécrétion
glandulaire et la vie sexuelle. A cet égard, un détail surtout
curieux, c'est que chez beaucoup d'espèces de singes les femelles,
parvenues à l'âge adulte, sont régulièrement exposées
à un écoulement de sang provenant de l'utérus et qui correspond
à la menstruation (ou «règles mensuelles») de la femme.
La sécrétion du lait par la glande mammaire et la façon
dont le jeune tête, se font encore absolument de la même
manière chez la femelle du singe et chez la femme.

Enfin, un fait particulièrement intéressant, c'est que la langue
des sons chez les singes apparaît à l'examen de la physiologie
comparée, comme l'étape préalable vers la langue articulée
de l'homme. Parmi les singes anthropoïdes encore existants,
il y en a dans l'Inde une espèce qui est musicienne:
l'hylobates syndactilus chante et sa gamme de sons, parfaitement
purs et mélodieux, progressant par demi-tons, s'étend
sur un octave.

Pour un linguiste impartial, il n'y a plus moyen de douter
aujourd'hui que notre «langue des concepts», si perfectionnée,
ne se soit développée lentement et progressivement à
partir de la «langue des sons» imparfaite de nos ancêtres,
les singes du pliocène.

CHAPITRE IV

Notre Embryologie




Études monistes d'ontogénie humaine et comparée.—Identité de
développement de l'embryon et de l'adulte, chez l'homme et
chez les Vertébrés.

L'homme est-il un être spécial? Est-il produit par un
autre procédé qu'un chien, un oiseau, une grenouille
ou un poisson? Donne-t-il ainsi raison à ceux qui
affirment qu'il n'a pas place dans la Nature et n'a aucune
parenté réelle avec le monde inférieur de la vie
animale? Ou bien ne sort-il pas d'un germe identique,
ne parcourt-il pas lentement et progressivement les
mêmes modifications que les autres êtres? La réponse
n'est pas un instant douteuse et n'a pas été l'objet du
moindre doute pendant les trente dernières années.
Il n'y a pas non plus moyen d'en douter: le mode de
formation et les premiers stades de développement
sont identiques chez l'homme et chez les animaux
situés immédiatement au-dessous de lui dans l'échelle
des êtres: il n'y a pas moyen d'en douter, sous ces
rapports, il est plus près du singe que le singe du
chien.

Th. Huxley (1863).





SOMMAIRE DU CHAPITRE IV

L'embryologie à ses débuts.—Théorie de la préformation.—Théorie de
l'emboîtement. Haller et Leibniz.—Théorie de l'épigenèse. C. F. Wolff.—Théorie
des feuillets germinatifs.—C. E. Baer.—Découverte de l'œuf
humain. Remak. Kölliker.—L'ovule et l'embryon.—Théorie gastréenne.—Protozoaires
et Métazoaires.—L'ovule et le spermatozoïde humains.—Oscar
Hertwig.—Conception.—Fécondation.—Ebauche de
l'embryon humain.—Identité entre les embryons de tous les Vertébrés.—Les
enveloppes embryonnaires chez l'homme.—Amnion, Serolemme
et Allantoïde.—Formation du placenta et arrière-faix.—Membrane criblée
et cordon ombilical.—Le placenta discoïde des singes et de l'homme.

LITTÉRATURE

C. E. Baer.—Ueber Entwickelungsgeschichte der Thiere. Beobachtung und
Reflexion. 1828.

A. Kœlliker.—Grundriss der Entwickelungsgeschichte des Menschen und
der höheren Thiere (2te Aufl. 1884).

E. Haeckel.—Studien zur Gastræa Theorie. Iéna, 1873-1884.

O. Hertwig.—Lehrbuch der Entwickelungsgeschichte des Menschen und der
Wirbelthiere (Vte Aufl. 1896).

J. Kollmann.—Lehrbuch der Entwickelungsgeschichte des Menschen (1898).

H. Locher-Wild.—Ueber Familien-Anlage und Erblichkeit. Eine wissenschaftliche
Razzia (Zurich, 1874).

Ch. Darwin.—De la variabilité chez les animaux et les plantes à l'état de
domestication (trad. franç. de E. Barbier).

E. Haeckel.—Anthropogenie. Gemeinverständliche wissenschaftliche Vorträge
ueber Entwickelungsgeschichte des Menschen, IVte Aufl. 1891.



Plus encore que l'anatomie et la physiologie comparées,
l'ontogénie, l'histoire du développement de l'individu est la
création de notre XIXe siècle. Comment l'homme se développe-t-il
dans la matrice? Et comment se développent les
animaux en sortant de l'œuf? Comment se développe la
plante en sortant de la graine? Cette question, grosse de
conséquences, a sans doute fait réfléchir l'esprit humain
depuis des milliers d'années; mais ce n'est que très tard,—il
y a seulement 70 ans de cela—que l'embryologiste Baer
nous a montré les vrais moyens de pénétrer plus avant dans
la connaissance des faits mystérieux de l'embryologie. Et
c'est plus tard encore,—il y a seulement 40 ans—que
Darwin, par sa théorie de la descendance réformée, nous a
fourni la clef capable d'ouvrir la porte fermée, derrière
laquelle l'embryologie abrite ses secrets et les moyens d'en
pénétrer les causes. Ayant donné de ces faits,—du plus
haut intérêt mais d'une interprétation difficile,—un exposé
à la portée de tous et développé, dans mon Embryologie de
l'homme (1re partie de l'anthropogénie, 4e éd., 1891), je me
bornerai ici à résumer et interpréter brièvement les phénomènes
principaux. Jetons d'abord un regard en arrière afin
d'avoir un aperçu historique de ce que furent, dans le passé,
l'Ontogénie et, s'y rattachant, la théorie de la préformation.

Théorie de la préformation.—L'embryologie à ses débuts
(cf. la leçon II de mon Anthropogénie). De même que,
pour l'anatomie comparée, les œuvres classiques d'Aristote,
du «Père de l'histoire naturelle», dans toutes ses branches,

sont encore pour l'embryologie la source scientifique la
plus ancienne que nous connaissions (IVe siècle avant J.-C.).
Non seulement dans sa grande Histoire des animaux, mais
encore dans un traité spécial et plus petit, Cinq livres sur la
génération et le développement des animaux, le grand philosophe
nous rapporte une masse de faits intéressants et il y
joint des considérations relatives à leur interprétation; beaucoup
d'entre elles n'ont été appréciées à leur juste valeur
qu'en ces derniers temps et même on peut dire qu'on les a
découvertes à nouveau. Naturellement il s'y trouve aussi
beaucoup de fables et d'erreurs, et quant au développement
caché de l'embryon humain, on ne savait rien de précis à
cette époque. Mais pendant la longue période suivante, pendant
un espace de temps de deux mille ans, la science sommeilla
sans faire aucun progrès. C'est seulement au début
du XVIIe siècle qu'on recommença à s'occuper de ces questions;
l'anatomiste italien, Fabrice d'Aquapendente (de Padoue)
publia en 1600 les plus anciennes figures et descriptions
que nous ayons d'embryons humains et d'animaux
supérieurs; tandis que le célèbre Malpighi (de Bologne),
novateur en zoologie comme en botanique, donna en 1687 le
premier exposé complet de la formation du jeune poulet
dans l'œuf, après l'incubation.

Tous ces anciens observateurs étaient dominés par cette
idée que dans l'œuf des animaux, comme dans la semence des
plantes supérieures, le corps tout entier, avec toutes ses parties
existait déjà préformé, mais si ténu et si transparent
qu'on ne pouvait le reconnaître; le développement tout
entier n'était, par suite, rien d'autre que la croissance ou
l'évolution (evolutio) des parties enveloppées (partes involutæ).
Le meilleur nom qui convienne à cette théorie erronée,
qui a été presque universellement admise jusqu'au commencement
de notre siècle, c'est celui de théorie de la préformation;
on l'appelle souvent aussi «théorie de l'évolution»,
mais par ce terme beaucoup d'auteurs modernes entendent
également la théorie, tout autre, de la transformation.


Théorie de l'emboîtement. (Théorie de la scatulation).—En
rapport étroit avec la théorie de la préformation et comme
sa conséquence légitime, nous rencontrons au siècle dernier
une théorie plus vaste qui occupa vivement les biologistes
capables de penser: c'est l'étrange «théorie de l'emboîtement».
Puisqu'on admettait que dans l'œuf, l'ébauche de
l'organisme entier avec toutes ses parties existait déjà, il fallait
que l'ovaire du jeune fœtus avec les œufs de la génération
suivante y fût préformé et que ceux-ci, à leur tour, continssent
les œufs de la génération d'après, et ainsi de suite à
l'infini! Là-dessus, le célèbre physiologiste Haller calcula
qu'il y a 6.000 ans, le sixième jour de la création, le bon
Dieu avait produit en même temps les germes de 200.000
millions d'hommes et les avait habilement emboîtés l'un
dans l'autre dans l'ovaire de notre respectable mère Ève. Un
philosophe, qui n'était rien moins que le grand Leibniz,
adopta ces vues et en tira parti pour sa théorie des Monades;
et comme en vertu de celle-ci le corps et l'âme sont éternellement
et indissolublement unis, Leibniz appliqua sa théorie
du corps à l'âme. «Les âmes des hommes ont toujours existé
sous la forme de corps organisés en la personne de leurs ancêtres
jusqu'à Adam, c'est-à-dire depuis le commencement
des choses!!!»

Théorie de l'épigenèse.—En novembre 1758, à Halle,
un jeune médecin de 26 ans, G. Fr. Wolff (le fils d'un cordonnier
de Berlin), soutenait sa thèse de doctorat, laquelle
avait pour titre Theoria generationis. Appuyant sa démonstration
sur une série d'expériences aussi laborieuses que
soigneusement faites, il établissait que toute la théorie régnante
de la préformation et de la scatulation était fausse.

Dans l'œuf de poule, après l'incubation, il n'y a, au début,
aucune trace de ce qui sera plus tard le corps de l'oiseau avec
ses différentes parties; mais au lieu de cela nous trouvons
en haut, sur la sphère jaune de vitellus, un petit disque
circulaire, blanc. Ce mince disque germinatif devient

ovale et se subdivise alors en quatre couches situées l'une
au-dessus de l'autre et qui sont les ébauches des quatre
systèmes les plus importants d'organes: d'abord, le plus
superficiel, le système nerveux; au-dessous, la masse charnue
(système musculaire); puis le système vasculaire (avec
le cœur) et enfin le canal intestinal. Ainsi, disait Wolff avec
raison, la formation du fœtus consiste, non pas dans le développement
d'organes préformés, mais dans une chaîne de
néoformations, dans une vraie «épigenèse»; les parties
apparaissent l'une après l'autre et toutes sous une forme
simple, absolument différente de celle qui se développera
plus tard: celle-ci ne se produit que par une série de transformations
merveilleuses. Cette grande découverte—une
des plus importantes du XVIIIe siècle—bien qu'elle ait pu
être confirmée immédiatement par la seule vérification des
faits observés, et bien que la Théorie de la génération fondée
sur elle ne fût pas à proprement parler une théorie mais un
simple fait, demeura complètement méconnue pendant un
demi-siècle.

La principale entrave lui venait de la puissante autorité de
Haller qui la combattait avec obstination, lui opposant ce
dogme: «Il n'y a pas de devenir! aucune partie du corps
n'est formée avant l'autre, toutes se produisent en même
temps.» Wolff, qui avait dû partir pour Pétersbourg, était
mort depuis longtemps lorsque ses découvertes, oubliées
depuis, furent reproduites par Lorenz Oken, à Iéna (1806).

Théorie des feuillets germinatifs.—Après que la
théorie de l'épigenèse de Wolff eût été confirmée par Oken
et par Meckel (1812) et que l'important travail de celui-ci
sur le développement du tube intestinal eût été traduit du
latin en allemand, beaucoup de jeunes naturalistes, en Allemagne,
se mirent avec le plus grand zèle à l'étude précise de
l'embryologie. Le plus célèbre et le plus heureux d'entre eux
fut C. E. Baer; son fameux ouvrage parut en 1828 sous ce
titre: Embryologie des animaux. Observation et réflexion.

Non seulement le processus de développement du germe y
est décrit d'une façon complète et remarquablement claire,
mais on trouve, en outre, dans ce livre nombre de réflexions
profondes au sujet des faits observés. C'est à décrire la formation
de l'embryon chez l'homme et les Vertébrés, que l'auteur
s'est surtout attaché, mais il examine, en outre, l'ontogénie
toute différente des animaux inférieurs, invertébrés.
Les deux assises en forme de feuillets qui apparaissent les
premières dans le disque rond germinatif des Vertébrés
supérieurs, se subdivisent d'abord chacune, selon Baer, en
deux feuillets et les quatre feuillets germinatifs se transforment
en quatre tubes qui donnent les organes fondamentaux:
couche épidermique, couche musculaire, couche vasculaire
et couche muqueuse. A la suite de processus d'épigenèse
très compliqués, les organes définitifs se constituent
et cela de la même manière chez l'homme et chez tous les
Vertébrés. Il en va tout autrement dans les trois groupes
principaux d'Invertébrés, qui d'ailleurs diffèrent encore à ce
point de vue les uns des autres. Parmi les nombreuses découvertes
particulières de Baer, l'une des plus importantes fut
l'œuf humain. Jusqu'alors, chez l'homme comme chez tous
les Mammifères, on avait considéré comme des ovules certaines
petites vésicules, abondantes dans l'ovaire. Baer, le
premier, montra en 1827 que les véritables ovules sont
enfermés dans ces vésicules, les «follicules de Graaf», qu'ils
sont beaucoup plus petits qu'elles, que ce sont de petites
sphères n'ayant que 0,2 millimètres de diamètre, visibles à
l'œil nu dans des circonstances favorables. Le premier, Baer
s'aperçut encore que, chez tous les Mammifères, ces petits
ovules fécondés, en se développant, donnent d'abord naissance
à une vésicule germinative caractéristique, une Sphère creuse
contenant un liquide, dont la paroi est formée par la mince
enveloppe embryonnaire: le blastoderme.

Ovule et spermatozoïde.—Dix ans après que Baer eût
donné un solide fondement à l'embryologie par sa théorie

des feuillets germinatifs, une nouvelle tâche, très importante,
fut imposée à cette science par la théorie cellulaire (1838).
Quel est le rapport de l'œuf animal et des feuillets germinatifs
qui en proviennent, aux tissus et aux cellules qui
composent le corps adulte? La réponse à cette question capitale
fut donnée au milieu de notre siècle par deux des élèves
les plus distingués de J. Müller: Remak (à Berlin) et Koelliker
(à Würzbourg). Ils démontrèrent que l'œuf n'est pas autre
chose à l'origine qu'une cellule et que, de même, les nombreuses
«sphères de segmentation» qui en proviennent, par
divisions successives, ne sont que de simples cellules. Ces
«sphères de segmentation» servent d'abord à former les
feuillets germinatifs, puis, par suite de la division du travail
et de la différenciation qui se produisent au sein de ceux-ci,
les divers organes se constituent. Koelliker eut, en outre, le
grand mérite de démontrer que le liquide spermatique
muqueux des animaux mâles n'était pas autre chose qu'un
amas de cellules microscopiques. Les «animalcules spermatiques»
toujours en mouvement et en forme d'épingles, qui
s'y trouvent, les spermatozoïdes, ne sont autre chose que des
cellules flagellées spéciales, ainsi que je l'ai démontré
pour la première fois, en 1866, sur les filaments spermatiques
des éponges.

Ainsi, on avait démontré que les deux éléments reproducteurs
essentiels, le sperme du mâle et l'ovule de la femelle,
rentraient, eux aussi, dans la théorie cellulaire; découverte
dont la haute portée philosophique ne fut reconnue que plus
tard, par l'étude approfondie des phénomènes de fécondation
(1875).

Théorie gastréenne.—Toutes les recherches, faites
jusqu'alors, sur la formation de l'embryon, concernaient
l'homme et les Vertébrés supérieurs, mais surtout l'œuf d'oiseau:
car pour l'expérimentation, l'œuf de poule est le plus
gros, le plus commode et on l'a toujours en grande quantité,
à sa disposition. On peut très aisément faire couver l'œuf

jusqu'à éclosion dans la couveuse—aussi bien que si la
poule couvait elle-même—puis suivre d'heure en heure la
série de transformations qui s'effectuent en trois semaines,
depuis la simple cellule œuf jusqu'à l'oiseau complet. Baer
lui-même n'avait pu démontrer l'identité dans le mode de
formation caractéristique de l'embryon et dans l'apparition
des divers organes, que pour les différentes classes de Vertébrés.
Par contre, pour les nombreuses classes d'Invertébrés—c'est-à-dire
la plus grande majorité des animaux—la
formation du jeune semblait s'effectuer de tout autre façon
et chez la plupart, les feuillets germinatifs semblaient faire
défaut. C'est seulement au milieu de ce siècle que leur existence
fut démontrée chez les Invertébrés; par Huxley (1849)
pour les Méduses, par Koelliker (1844) pour les Céphalopodes.

Les découvertes de Kowalewsky (1866) prirent ensuite une
importance spéciale: ce savant montra que le plus inférieur
des Vertébrés, la «lancette» ou Amphioxus se développe exactement
de la même manière—manière à vrai dire très primitive—qu'un
Tunicier, Invertébré d'apparence très différent,
l'«étui de mer» ou ascidie. Le même observateur montra,
en outre, une formation analogue aux feuillets germinatifs
chez différents vers, chez les Echinodermes et chez les Articulés.
Je m'occupais alors moi-même, depuis 1866, du développement
des éponges, des coraux, des méduses et des
siphonophores et comme, dans ces classes inférieures d'organismes
pluricellulaires, j'observais partout la même formation
de deux feuillets primaires, j'acquis la conviction que ce
processus important de germination était le même à travers
toute la série animale. Ce fait me parut surtout important
que chez les éponges et les Cœlentérés inférieurs (polypes,
méduses) le corps n'est constitué longtemps, sinon toute la
vie, que de deux simples assises cellulaires; Huxley (1849),
les avait déjà comparées, en ce qui concerne les méduses,
aux deux feuillets primaires des Vertébrés. M'appuyant sur
ces observations et ces comparaisons, je posai alors en 1872,
dans ma «Philosophie des éponges calcaires», la théorie

gastréenne dont les points essentiels sont les suivants: I. Le
règne animal tout entier se divise en deux grands groupes
radicalement différents, les animaux monocellulaires (Protozoaires)
et les animaux pluricellulaires (Métazoaires); l'organisme
tout entier des Protozoaires (Rhizopodes et Infusoires),
demeure, la vie durant, à l'état de simple cellule (plus
rarement on trouve un réseau lâche de cellules qui ne forment
pas encore un tissu, le cœnobium); l'organisme des
Métazoaires, par contre, n'est unicellulaire qu'au début, plus
tard il est composé de nombreuses cellules qui forment des
tissus. II. Il s'ensuit que la reproduction et le mode de développement
diffèrent aussi essentiellement dans les deux groupes;
la reproduction, chez les Protozoaires, est généralement
asexuée, elle se fait par division, bourgeonnement ou sporulation;
ces animaux ne possèdent, à proprement parler, ni
œuf ni sperme. Chez les Métazoaires, au contraire, les sexes
masculin et féminin diffèrent, la reproduction est presque
toujours sexuée, elle a lieu au moyen d'œufs qui sont fécondés
par le sperme du mâle. III. Il s'ensuit que c'est chez les
seuls Métazoaires que se forment des feuillets germinatifs et
à leur suite des tissus, lesquels manquent encore totalement
chez les Protozoaires. IV. Chez les Métazoaires n'apparaissent
d'abord que deux feuillets germinatifs primaires, qui ont
partout la même signification essentielle: le feuillet épidermique,
externe, donnera le revêtement cutané externe et le
système nerveux; le feuillet intestinal, interne, au contraire,
sera l'origine du tube intestinal et de tous les autres organes.
V. Au stade qui, partout, suit celui de l'œuf fécondé et
où l'on ne rencontre que les deux feuillets primitifs, j'ai
donné le nom de larve intestinale ou de «germe en gobelet»
(gastrula); le corps à deux assises en forme de gobelet,
délimite originairement une simple cavité digestive, l'intestin
primitif (progaster ou archenteron) dont l'unique ouverture
est la bouche primitive (prostoma ou blastopore). Tels
sont les premiers organes du corps, chez les animaux pluricellulaires,
et les deux assises cellulaires de la paroi, simples

épithéliums, sont les premiers tissus; tous les autres organes
et tissus n'apparaissent que plus tard (formations secondaires)
et proviennent des premiers. VI. De cette identité, de
cette homologie de la gastrula dans toutes les classes et toutes
les subdivisions du groupe des Métazoaires, je tirai, en vertu
de la grande loi biogénétique (cf. chap. V) la conclusion suivante:
tous les Métazoaires dérivent primitivement d'une
forme ancestrale commune, la gastréa; de plus, cette forme
ancestrale, qui remonte à une époque très reculée (période
laurentienne) et a disparu depuis longtemps, possédait, dans
ses traits essentiels, la forme et la composition qui se sont
conservées par hérédité chez la gastrula actuelle. VII. Cette
conclusion phylogénétique, tirée de la comparaison des faits
de l'ontogénie, est en outre confirmée par ce fait qu'il existe
encore aujourd'hui des individus appartenant au groupe des
Gastréadés (Gastrémaries, Cyemaries, Physemaries) ainsi
que des formes ancestrales dans d'autres groupes, dont l'organisation
n'est que très peu supérieure à celle des gastréadés
précédents (l'olynthus chez les Spongiaires; l'hydre, le polype
commun d'eau douce, chez les Cœlentérés; la convolute et
autres Cryptocèles, les plus simples des Turbellariés, chez les
Plathelminthes). VIII. La suite du développement, à partir du
stade gastrula, permet de diviser les Métazoaires en deux
grands groupes très différents: les plus anciens, animaux
inférieurs (Cœlentérés ou Acélomiens) ne présentent pas
encore de cavité du corps et ne possèdent ni sang, ni anus;
c'est le cas des Gastréadés, des Spongiaires, des Cœlentérés
et des Plathelminthes. Les plus récents, au contraire, les
animaux supérieurs (Célomiens ou Artiozoaires) possèdent
une véritable cavité du corps et, la plupart du moins, du
sang et un anus; ils comprennent les vers (Vermalia) et les
groupes typiques supérieurs auxquels les vers ont donné
naissance: Échinodermes, Mollusques, Arthropodes, Tuniciers
et Vertébrés.

Tels sont les points essentiels de ma théorie gastréenne dont

la première ébauche date de 1872 mais que j'ai reprise plus
tard et développée plus longuement, m'efforçant, dans une
série d'«Etudes sur la théorie gastréenne», de lui donner
une base plus solide encore (1873-1884). Quoiqu'au début
cette théorie ait été presque universellement repoussée et
qu'elle ait été violemment combattue pendant dix ans par de
nombreuses autorités, elle est aujourd'hui (depuis près de
quinze ans) admise par tous les savants compétents. Voyons
maintenant l'étendue des conséquences que nous pouvons
tirer de la théorie gastréenne et de l'embryologie en général,
par rapport au problème principal que nous nous sommes
posé: «la place de l'homme dans la nature».

Ovule et spermatozoïde de l'homme.—L'œuf de
l'homme, comme celui de tous les autres Métazoaires, est
une simple cellule et cette petite cellule sphérique (qui n'a
que 0,2 millimètres de diamètre) a la même structure caractéristique
que chez tous les autres mammifères vivipares.
La petite masse protoplasmique, en effet, est entourée d'une
épaisse membrane transparente, présentant de fines stries
radiales: la zone pellucide, la petite vésicule germinative, elle
aussi (le noyau cellulaire), incluse à l'intérieur du protoplasma
(corps cellulaire) présente la même grandeur et la
même structure que chez les autres Mammifères. On en peut
dire autant des spermatozoïdes ou filaments spermatiques,
animés de mouvements, du mâle, de ces minuscules cellules
flagellées en forme de filaments et qu'on trouve par millions
dans chaque gouttelette du sperme muqueux du mâle; on les
avait pris autrefois, à cause de leurs mouvements rapides, pour
des animalcules spermatiques spéciaux: les spermatozaires.
L'apparition de ces deux importantes cellules sexuelles dans
la glande sexuelle (gonade), se fait, elle aussi de la même façon
chez l'homme et chez les autres Mammifères; les œufs dans
l'ovaire de la femme (ovarium) aussi bien que les spermatozoïdes
dans le testicule de l'homme (spermarium) se produisent

partout de la même façon: ils dérivent de cellules,
provenant originairement de l'épithélium cœlomique, de cette
assise cellulaire qui revêt la cavité du corps.

Conception. Fécondation.—Le moment le plus important
dans la vie de tout homme (comme de tout autre Métazoaire)
c'est celui où commence son existence individuelle;
c'est l'instant où les deux cellules sexuelles des parents se
rencontrent et se fusionnent pour former une cellule unique.
Cette nouvelle cellule, l'«ovule fécondé», est la cellule souche
individuelle (cytula) dont proviendront, par des divisions
successives, les cellules des feuillets germinatifs, et la gastrula.
C'est seulement avec la formation de cette cytula,
c'est-à-dire avec le processus de la fécondation lui-même, que
commence l'existence de la personne, de l'individualité indépendante.
Ce fait ontogénétique est essentiellement important,
car de lui seul, déjà, on peut tirer des conséquences
d'une portée immense. Et d'abord il s'en suit, ainsi qu'on le
voit clairement, que l'homme, ainsi que tous les autres Métazoaires,
tient toutes ses qualités personnelles, corporelles et
intellectuelles, de ses deux parents qui les lui ont transmises
en vertu de l'hérédité; il s'ensuit, en outre, qu'une certitude
s'impose à nous, grosse de conséquences: c'est que la nouvelle
personne, qui doit son origine à ces phénomènes, ne
peut absolument pas prétendre à être immortelle.

Les détails du processus de fécondation et de reproduction
sexuée, en général, prennent par suite une importance capitale;
ils ne nous sont connus, avec toutes leurs particularités,
que depuis 1875, depuis qu'Oscar Hertwig (alors mon élève
et mon compagnon de voyage à Ajaccio) ouvrit la voie aux
recherches ultérieures par celles qu'il fit sur la fécondation
des œufs d'oursins. La belle capitale de l'île des romarins, où
Napoléon naquit en 1769, est en même temps l'endroit où
furent observés pour la première fois avec exactitude, et dans
leurs moindres détails, les secrets de la fécondation animale.
Hertwig trouva que le seul phénomène essentiel était la fusion

des deux cellules sexuelles et de leurs noyaux. Parmi les
millions de cellules flagellées mâles qui se pressent en essaim
autour de l'ovule femelle, un seul pénètre dans le corps protoplasmique.
Les noyaux des deux cellules (noyau du spermatozoïde
et noyau de l'ovule), sont attirés l'un vers l'autre par
une force mystérieuse considérée comme une activité sensorielle
chimique, analogue à l'odorat: les deux noyaux s'approchent
ainsi l'un de l'autre et se fusionnent. Ainsi, grâce à
une impression sensible des deux noyaux sexuels et par
suite d'un chimiotropisme érotique, il se produit une nouvelle
cellule qui réunit en elle les qualités héréditaires des deux
parents; le noyau du spermatozoïde transmet les caractères
paternels, celui de l'ovule les caractères maternels à la cellule
souche aux dépens de laquelle le germe se développe; cette
transmission vaut aussi bien pour les qualités corporelles que
pour ce qu'on appelle les qualités de l'âme.

Ebauche de l'embryon humain.—La formation des
feuillets germinatifs par division répétée de la cellule souche,
l'apparition de la gastrula et des formes embryonnaires issues
d'elle, tout cela se produit chez l'homme absolument de la
même manière que chez les Mammifères supérieurs, avec les
mêmes détails caractéristiques qui différencient ce groupe de
celui des Vertébrés inférieurs. Dans les premières périodes
du développement embryologique, ces caractères propres des
Placentaliens ne se distinguent pas encore. La forme très importante
de la chordula ou «larve chordale», qui suit immédiatement
le stade gastrula, présente chez tous les Vertébrés
les mêmes traits essentiels: une simple baguette
axiale, la chorda, s'étend tout droit suivant le grand axe du
corps qui est ovale, en forme de bouclier («bouclier germinatif»);
au-dessus de la chorda se développe, aux dépens
du feuillet externe, la moelle épinière; au-dessous de la
chorda le tube digestif. C'est alors seulement qu'apparaissent
des deux côtés, à droite et à gauche de la baguette
axiale, la chaîne des «vertèbres primitives», et l'ébauche

des plaques musculaires avec lesquelles commence la segmentation
du corps. Devant, sur la face intestinale, apparaissent
de chaque côté les fentes branchiales, ouvertures du
pharynx par lesquelles à l'origine, chez nos ancêtres les poissons,
l'eau nécessaire à la respiration et avalée par la bouche
ressortait ainsi sur les côtés. Par suite de la ténacité de l'hérédité,
ces fentes branchiales, qui n'avaient d'importance
que chez les formes ancestrales aquatiques, c'est-à-dire chez
les animaux voisins des poissons, apparaissent aujourd'hui
encore chez l'homme, comme chez tous les autres Vertébrés;
elles disparaissent par la suite. Même après l'apparition,
dans la région de la tête, des cinq vésicules cérébrales,
après que, sur les côtés, les yeux et les oreilles se sont ébauchés,
après que, dans la région du tronc, les rudiments des
deux paires de membres ont fait saillie sous forme de bourgeons
ronds un peu aplatis, même alors, l'embryon humain,
en forme de poisson, est encore si semblable à celui de tous
les Vertébrés, qu'on ne peut pas l'en distinguer.

Identité entre les embryons de tous les Vertébrés.—L'identité
sur tous les points essentiels entre
l'embryon humain et celui des autres Vertébrés, à ces premiers
stades de la formation et tant en ce qui concerne la
forme extérieure du corps que la structure interne—est un
fait embryologique de première importance; on en peut
déduire, en vertu de la grande loi biogénétique, des conséquences
capitales. Car on ne peut pas l'expliquer autrement
qu'en admettant qu'il y a eu hérédité à partir d'une forme
ancestrale commune. Lorsque nous constatons qu'à un certain
stade, l'embryon de l'homme et celui du singe, celui du
chien et celui du lapin, celui du porc et celui du mouton,
quoiqu'on les puisse reconnaître appartenir à des Vertébrés
supérieurs, ne peuvent cependant pas être distingués l'un de
l'autre, le fait ne nous semble pouvoir être expliqué que par
une origine commune. Et cette explication se confirme si
nous observons les différences, les divergences qui surviennent

ensuite entre ces formes embryonnaires. Plus deux
formes animales sont voisines dans l'ensemble de leur conformation
et par suite dans la classification naturelle, plus
aussi leurs embryons se ressemblent longtemps, plus aussi
dépendent étroitement l'un de l'autre les deux groupes de
l'arbre généalogique auxquels se rattachent ces deux formes:
plus est proche leur «parenté phylogénétique». C'est pourquoi
les embryons de l'homme et des singes anthropoïdes
restent encore très semblables par la suite, à un degré très
avancé de développement où les différences qui les distinguent
des embryons des autres Mammifères sont immédiatement
reconnaissables. J'ai exposé ce fait essentiel, tant dans mon
Histoire de la Création naturelle (1898, tabl. 2 et 3) que dans
mon Anthropogénie (1891, tabl. 6 à 9) en rapprochant, pour
un certain nombre de Vertébrés, les stades correspondants
du développement.

Les enveloppes embryonnaires chez l'homme.—La
haute importance phylogénétique de la ressemblance
dont nous venons de parler ressort non seulement de la
comparaison des embryons de Vertébrés en eux-mêmes,
mais aussi de celle de leurs enveloppes. Les trois classes
supérieures de Vertébrés, en effet (Reptiles, Oiseaux et Mammifères)
se distinguent des classes inférieures par la formation
d'enveloppes embryonnaires caractéristiques: l'amnion
(peau aqueuse) et le sérolemme (peau séreuse). L'embryon
est inclus à l'intérieur de ces sacs pleins d'eau et il est
ainsi protégé contre les chocs et les pressions. Cet appareil
protecteur, qui a sa raison d'être dans l'utilité, n'est probablement
apparu que pendant la période permique, alors que
les premiers Reptiles, (les Proreptiles), formes originaires des
Amniotes, se sont complètement adaptés à la vie terrestre.
Chez leurs ancêtres directs, les Amphibies, comme chez les
Poissons, cet appareil protecteur fait encore défaut: il était
superflu chez ces animaux aquatiques. A l'acquisition de ces
enveloppes se rattachent, chez tous les Amniotes, deux changements:

premièrement, la disparition complète des branchies
(tandis que les arcs branchiaux et les fentes qui les
séparaient se transmettent sous forme d'«organes rudimentaires»)
et deuxièmement la formation de l'allantoïde. Ce sac
plein d'eau, en forme de vésicule, se développe chez l'embryon
de tous les Amniotes aux dépens de l'intestin postérieur et
n'est pas autre chose que la vessie urinaire agrandie des Amphibies
ancestraux. Ses parties interne et inférieure formeront
plus tard la vessie définitive des Amniotes, tandis
que la partie externe, la plus grande, entre en régression.
D'ordinaire l'allantoïde joue, pendant quelque temps, un rôle
important dans la respiration de l'embryon par ce fait que
d'importants vaisseaux s'étalent sur sa paroi. La formation
des enveloppes embryonnaires (amnion et sérolemme), aussi
bien que celle de l'allantoïde, a lieu chez l'homme absolument
de la même manière que chez tous les autres
Amniotes et par les mêmes processus compliqués de développement:
l'homme est un véritable Amniote.

Le placenta de l'homme.—La nutrition de l'embryon
humain dans la matrice a lieu, on le sait, au moyen d'un
organe spécial, extrêmement vascularisé, qu'on appelle placenta
ou «gâteau vasculaire». Cet important organe de
nutrition forme un disque orbiculaire spongieux, de 16 à
20 centimètres de diamètre, 3 à 4 centimètres d'épaisseur, et
pèse de 1 à 2 livres; après la naissance de l'enfant il se
détache et il est expulsé sous le nom d'arrière-faix. Le placenta
comprend deux parties toutes différentes: le gâteau
fœtal ou placenta de l'enfant (Pl. fœtalis) et le gâteau maternel
ou gâteau vasculaire maternel (Pl. uterina). Ce dernier
contient des sinus sanguins bien développés qui reçoivent
le sang amené par les vaisseaux utérins. Le gâteau fœtal, au
contraire, est formé de nombreuses villosités ramifiées qui
se développent à la surface de l'allantoïde de l'enfant et tirent
leur sang de ses vaisseaux ombilicaux. Les villosités creuses,
remplies par le sang du gâteau fœtal, pénètrent dans les

sinus sanguins du gâteau maternel et la mince cloison qui les
sépare l'un de l'autre s'amincit tellement qu'un échange
direct des matériaux nutritifs du sang peut avoir lieu (par
osmose) à travers elle.

Dans les groupes primitifs les plus inférieurs de Placentaliens,
la superficie tout entière de l'enveloppe externe de
l'embryon est couverte de nombreuses petites villosités; ces
«villosités du chorion» pénètrent dans des excavations de la
muqueuse utérine et s'en détachent aisément lors de la naissance.
C'est le cas chez la plupart des Ongulés (par exemple,
le porc, le chameau, le cheval); chez la plupart des Cétacés et
des Prosimiens: on a désigné ces Malloplacentaliens du nom
d'Indécidués (à placenta diffus, malloplacenta). Chez les autres
Placentaliens et chez l'homme, la même disposition s'observe
au début. Elle change cependant bientôt, les villosités venant
à disparaître sur une partie du chorion, mais elles ne se
développent que davantage sur la partie restante et se soudent
très intimement à la muqueuse utérine. Une partie de celle-ci,
par suite de cette soudure intime, se déchire à la naissance
et son expulsion amène un flux sanguin. Cette membrane
caduque ou membrane criblée (Décidue) est une formation
caractéristique des Placentaliens supérieurs qu'on a réunis à
cause de cela sous le nom de Décidués; à ce groupe appartiennent
principalement les Carnivores, les Onguiculés, les
singes et l'homme; chez les Carnivores et chez quelques
Ongulés (par exemple l'éléphant) le placenta présente la forme
d'une ceinture (Zonoplacentaliens); par contre, chez les
Onguiculés, chez les Insectivores (la taupe, le hérisson) chez
les singes et l'homme il a la forme d'un disque (Discoplacentaliens).

Il n'y a pas plus de dix ans, la plupart des embryologistes
croyaient encore que l'homme se distinguait, dans la formation
de son placenta, par certaines particularités, surtout par
l'existence de ce qu'on appelle la décidue reflexe et par celle
du cordon ombilical qui relie cette décidue au fœtus; on
pensait que ces organes embryonnaires spéciaux manquaient

aux autres placentaliens et en particulier aux singes. Le
cordon ombilical (funiculus umbilicalis), organe important,
est un cordon cylindrique et mou, de 40 à 60 cm. de long et
de l'épaisseur du petit doigt (11 à 13 mm.). Il sert de lien
entre l'embryon et le gâteau maternel en ce qu'il conduit les
vaisseaux sanguins, porteurs des matériaux nutritifs du corps
de l'embryon dans le gâteau fœtal; de plus il renferme aussi
l'extrémité de l'allantoïde et du sac vitellin. Mais tandis que
ce sac, chez le fœtus humain de trois semaines, représente
encore la plus grande moitié de la vésicule embryonnaire, il
se résorbe bientôt après, si bien qu'on n'en trouve plus trace
chez le fœtus parvenu à maturité; cependant il persiste à
l'état rudimentaire et on le retrouve, même après la naissance,
sous forme de minuscule vésicule ombilicale. L'ébauche
de l'allantoïde, en forme de vésicule, entre elle-même de
bonne heure en régression chez l'homme et ce fait est en
rapport avec la formation, par l'amnion, d'un organe un peu
différent, ce qu'on appelle le pédicule ventral. Nous ne pouvons
pas, d'ailleurs, insister ici sur les relations anatomiques
et embryologiques compliquées de ces organes: je les ai
d'ailleurs décrites en y joignant des illustrations, dans mon
Anthropogénie (Leçon 23).

Les adversaires de la théorie de l'évolution invoquaient
encore il y a dix ans «ces particularités tout à fait caractéristiques»
de la fécondation chez l'homme, lesquelles
devaient le distinguer de tous les autres Mammifères. Mais
en 1890, Émile Selenka démontra que les mêmes particularités
se présentent chez les singes anthropoïdes, et notamment chez
l'orang (satyrus), tandis qu'elles font défaut chez les singes
inférieurs. Ainsi se justifiait, ici encore, le principe pithecométrique
de Huxley: «Les différences entre l'homme et les
singes anthropoïdes sont moindres que celles qui existent
entre ces derniers et les singes inférieurs». Les prétendues
«preuves contre l'étroite parenté de l'homme et du singe»
se révélaient, ici encore, à un examen plus minutieux des

données réelles, comme constituant, au contraire, d'importants
arguments en faveur de cette parenté.

Tout naturaliste qui voudra pénétrer, les yeux ouverts,
plus avant dans cet obscur mais si intéressant labyrinthe de
notre embryologie, s'il est en état d'en faire la comparaison
critique avec celle des autres Mammifères, y trouvera les
fanaux les plus importants pour la compréhension de notre
phylogénie. Car les divers stades du développement embryonnaire,
en vertu de la grande loi biogénétique, jettent comme
phénomènes d'hérédité palingénétiques, une vive lumière sur
les stades correspondants de notre série ancestrale. Mais, de
leur côté, les phénomènes d'adaptation cinogénétiques, la
formation d'organes embryonnaires passagers—les enveloppes
caractéristiques et avant tout le placenta—nous
donnent des aperçus très précis sur notre étroite parenté
originelle avec les Primates.

CHAPITRE V

Notre généalogie.



Études monistes sur l'origine et la descendance de l'homme,
tendant a montrer qu'il descend des Vertébrés et directement
des Primates.


L'esquisse générale de l'arbre généalogique des
Primates, depuis les plus anciens Prosimiens
de l'éocène jusqu'à l'homme, est renfermée
tout entière dans la période tertiaire: il n'y a
plus là de «membre manquant» important.
La descendance de l'homme d'une lignée de
Primates de la période tertiaire, formes
aujourd'hui disparues, n'est plus une vague
hypothèse mais un fait historique. L'importance
incommensurable qu'offre cette connaissance
certaine de l'origine de l'homme
s'impose à tout penseur impartial et conséquent.

(Conférence faite à Cambridge sur
l'état actuel de nos connaissances
relativement à l'origine de
l'homme, 1898.)







SOMMAIRE DU CINQUIÈME CHAPITRE

Origine de l'homme.—Histoire mythique de la création. Moïse et Linné.—Création
des espèces constantes.—Théorie des cataclysmes, Cuvier.—Transformisme,
Gœthe (1790).—Théorie de la descendance, Lamarck
(1809).—Théorie de la sélection, Darwin (1859).—Histoire généalogique
(phylogénie) (1866).—Arbres généalogiques.—Morphologie générale.—Histoire
de la création naturelle.—Phylogénie systématique.—Grande
loi fondamentale biogénétique.—Anthropogénie.—L'homme descendant
du singe.—Théorie «pithécoïde».—Le pithécanthrope fossile de
Dubois (1894).

LITTÉRATURE

Ch. Darwin.—L'origine de l'homme et la sélection sexuelle.

Th. Huxley.—Des faits qui témoignent de la place de l'homme dans la
nature.

E. Haeckel.—Anthropogénie. (2 ter Theil Stammesgeschichte oder Phylogenie)
IVe Aufl. 1891.

C. Gegenbaur.—Vergleichende Anatomie der Wirbelthiere mit Berücksichtigung
der Wirbellosen (2 Bde, Leipzig, 1898).

C. Zittel.—Grundzüge der Palaeontologie (1895).

E. Haeckel.—Systematische Stammesgeschichte des Menschen (7. Kapitel
der Systematischen Phylogenie der Wirbelthiere), Berlin 1895.

L. Buchner.—Der Mensch und eine Stellung in der Natur, in Vergangenheit,
Gegenwart und Zukunft (3e Aufl. 1889).

J.-G. Vogt.—Die Menschwerdung. Die Entwickelung des Menschen aus der
Hauptreihe der Primaten (Leipzig, 1892).

E. Haeckel.—Ueber unsere gegenwaertige Kenntniss vom Ursprung des
Menschen (Vertrag in Cambridge), trad. fr. du Dr Laloy. 2e tirage 1900.



La plus jeune, parmi les grandes branches de l'arbre
vivant de la biologie, c'est cette science naturelle que nous
appelons Généalogie ou Phylogénie. Elle s'est développée
bien plus tard encore et malgré des difficultés bien plus
grandes, que sa sœur naturelle, l'embryogénie ou ontogénie.
Celle-ci avait pour objet la connaissance des processus
mystérieux par suite desquels les individus organisés, animaux
ou plantes, se développent aux dépens de l'œuf. La généalogie,
par contre, doit répondre à cette question beaucoup plus
difficile et obscure: «Comment sont apparues les espèces
organiques, les différents phylums d'animaux ou de plantes?»

L'ontogénie (aussi bien l'embryologie, que l'étude des
métamorphoses), pouvait adopter, pour résoudre sa tâche,
sise tout proche, la voie immédiate de l'observation empirique;
elle n'avait qu'à suivre jour par jour et heure par heure les
transformations visibles que l'embryon organisé, dans
l'espace de peu de temps, subit à mesure qu'il se développe
aux dépens de l'œuf. Bien plus difficile était, dès l'origine, la
tâche lointaine de la phylogénie; car les lents processus de
transformation graduelle qui déterminent l'apparition des
espèces végétales et animales, s'accomplissent insensiblement
au cours de milliers et de millions de siècles; leur
observation immédiate n'est possible que dans des limites
très restreintes et la plus grande partie de ces processus
historiques ne peut être connue qu'indirectement: par la
réflexion critique, en utilisant pour les comparer des données
empiriques appartenant aux domaines très différents
de la paléontologie, de l'ontogénie et de la morphologie.

A cela se joignait l'important obstacle que constituait pour la
généalogie naturelle, en général, son rapport intime avec
l'«histoire de la création», avec les mythes surnaturels et
les dogmes religieux; on conçoit dès lors aisément que ce ne
soit qu'au cours de ces quarante dernières années que
l'existence, en tant que science, de la véritable phylogénie ait
pu être conquise et assurée, après de difficiles combats.

Histoire mythique de la création.—Tous les essais
sérieux entrepris jusqu'au commencement de notre XIXe siècle
pour résoudre le problème de l'apparition des organismes,
sont venus échouer dans le labyrinthe des légendes
surnaturelles de la création. Les efforts individuels de quelques
penseurs éminents pour s'émanciper, atteindre à une
explication naturelle, demeurèrent infructueux. Les mythes
divers, relatifs à la création se sont développés, chez tous
les peuples civilisés de l'antiquité, en même temps que la
religion; et pendant le moyen âge, ce fut naturellement le
christianisme, parvenu à la toute-puissance, qui revendiqua
le droit de résoudre le problème de la création. Or comme la
Bible était la base inébranlable de l'édifice religieux chrétien,
on emprunta toute l'histoire de la création au premier livre
de Moïse. C'est encore là-dessus que s'appuya le grand naturaliste
suédois, Linné, lorsqu'en 1735, le premier, dans son
Systema naturæ, point de départ de la science postérieure,—il
entreprit de trouver, pour les innombrables corps de la
nature, une ordonnance, une terminologie et une classification
systématiques. Il inaugura, comme étant le meilleur auxiliaire
pratique, la double dénomination bien connue, ou «nomenclature
binaire»; il donna à chaque espèce ou phylum un
nom d'espèce particulier qu'il fit précéder d'un nom plus
général de genre. Dans un même genre (genus) furent réunies
les espèces (species) voisines; c'est ainsi, par exemple, que
Linné réunit dans le genre chien (canis), comme des espèces
différentes le chien domestique (canis familiaris), le chacal
(canis aureus), le loup (canis lupus), le renard (canis vulpes),

etc. Cette nomenclature parut bientôt si pratique
qu'elle fut partout adoptée et qu'elle est appliquée aujourd'hui
encore dans la systématique, tant en botanique qu'en
zoologie.

Mais la science se heurta à un dogme théorique des plus
dangereux, celui-là même auquel Linné avait rattaché sa
notion pratique d'espèce. La première question qui devait se
poser à ce savant penseur, c'était naturellement de savoir ce
qui constitue proprement le concept d'espèce, quelles en sont
la compréhension et l'extension. A cette question fondamentale,
Linné faisait la plus naïve réponse, s'appuyant sur le
mythe mosaïque de la création, universellement admis:
Species tot sunt diversæ, quot diversas formas ab initio
creavit infinitum eus. (Il y a autant d'espèces différentes que
l'être infini a créé au début de formes différentes). Ce dogme
théosophique coupait court à toute explication naturelle de
l'apparition des espèces. Linné ne connaissait que les espèces
actuelles végétales et animales: il ne soupçonnait rien des
formes disparues, infiniment plus nombreuses, qui avaient
peuplé notre globe, sous des aspects divers, pendant les
périodes antérieures de son histoire.

C'est seulement au début de notre siècle que ces fossiles
furent mieux connus par Cuvier. Dans son ouvrage célèbre
sur les os fossiles des Vertébrés quadrupèdes (1812), il donna,
le premier, une description exacte et une juste interprétation
de nombreux fossiles. Il démontra en même temps qu'aux
différentes périodes de l'histoire de la terre, une série de
faunes très différentes s'étaient succédé. Comme Cuvier
s'obstinait à maintenir la théorie de Linné de l'indépendance
absolue des espèces, il crut ne pouvoir expliquer leur apparition
qu'en disant qu'une série de grands cataclysmes et de
créations successives s'étaient succédé sur la terre; toutes les
créatures vivantes auraient été anéanties au commencement
de chaque grande révolution terrestre, tandis qu'à la fin, une
nouvelle faune aurait été créée. Bien que cette théorie des
cataclysmes de Cuvier conduisît aux conséquences les plus

absurdes et conclût au pur miracle, elle fut bientôt universellement
adoptée et régna jusqu'à Darwin (1859).

Transformisme (Gœthe).—On entrevoit aisément que
les idées courantes sur l'absolue indépendance des espèces
organiques et leur création surnaturelle, ne pouvaient pas
satisfaire les penseurs plus profonds. Aussi trouvons-nous,
dès la seconde moitié du XVIIIe siècle, quelques esprits éminents
préoccupés de trouver une solution naturelle au «grand
problème de la création». Devançant tous les autres, le plus
éminent de nos poètes et de nos penseurs, Gœthe, par ses
études morphologiques prolongées et assidues, avait déjà
clairement reconnu, il y a plus de cent ans, le rapport intime
de toutes les formes organiques et il était déjà parvenu à la
ferme conviction d'une origine naturelle commune.

Dans sa célèbre Métamorphose des plantes (1790), il
faisait dériver les diverses formes de plantes d'une plante
originelle et les divers organes d'une même plante d'un
organe originel, la feuille. Dans sa théorie vertébrale du
crâne, il essayait de montrer que le crâne de tous les Vertébrés—y
compris l'homme!—était constitué de la même
manière par certains groupes d'os, disposés selon un ordre
fixe, et qui n'étaient autre chose que des vertèbres transformées.
C'était précisément ses études approfondies d'ostéologie
comparée qui avaient conduit Gœthe à la ferme certitude
de l'unité d'organisation; il avait reconnu que le squelette
de l'homme est constitué d'après le même type que celui de
tous les autres Vertébrés, «formé d'après un modèle qui ne
s'efface un peu que dans ses parties très constantes et qui,
chaque jour, grâce à la reproduction, se développe et se transforme».
Gœthe tient cette transformation pour la résultante
de l'action réciproque de deux forces plastiques: une force
interne centripète de l'organisme, la «tendance à la spécification»
et une force externe, centrifuge, la «tendance
à la variation» ou «l'Idée de métamorphose»; la première
correspond à ce que nous appelons aujourd'hui l'hérédité, la

seconde à l'adaptation. Combien Gœthe, par ces études de
philosophie scientifique sur «la formation et la transformation
des corps organisés de la nature», avait pénétré profondément
dans leur essence et combien par suite, on peut le considérer
comme le précurseur le plus important de Darwin et de
Lamarck, c'est ce qui ressort des passages intéressants de
ses œuvres que j'ai rassemblés dans la 4e leçon de mon Histoire
de la Création Naturelle[14], (9e édition, p. 65 à 68).
Cependant, ces idées d'évolution naturelle exprimées par Gœthe,
comme aussi les vues analogues (cf. op. cit.) de Kant,
Oken, Treviranus et autres philosophes naturalistes du commencement
de ce siècle, ne s'étendaient pas au-delà de certaines
notions générales. Il y manquait le puissant levier,
nécessaire à «l'histoire de la création naturelle» pour se
fonder définitivement par la critique du dogme d'espèce, et ce
levier nous le devons à Lamarck.

Théorie de la descendance (Lamarck 1809).—Le
premier essai vigoureux en vue de fonder scientifiquement le
transformisme, fut fait au début du XIXe siècle par le grand
philosophe naturaliste français, Lamarck, l'adversaire le plus
redoutable de son collègue Cuvier, à Paris. Déjà, en 1802, il
avait exprimé dans ses Considérations sur les corps vivants,
les idées toutes nouvelles sur l'instabilité et la transformation
des espèces, d'idées qu'il a traitées à fond, en
1809, dans les deux volumes de son ouvrage profond, la
Philosophie zoologique. Lamarck développait là, pour la
première fois,—en opposition avec le dogme régnant de
l'espèce—l'idée juste que l'espèce organique était une abstraction
artificielle, un terme à valeur relative, aussi bien que
les termes plus généraux de genre, de famille, d'ordre et de
classe. Il prétendait, en outre, que toutes les espèces étaient
variables et provenaient d'espèces plus anciennes, par des

transformations opérées au cours de longues périodes. Les
formes ancestrales communes, desquelles proviennent les espèces
ultérieures, étaient à l'origine des organismes très
simples et très inférieurs; les premières et les plus anciennes
s'étant produites par parthénogénèse. Tandis que par l'hérédité,
le type se maintient constant à travers la série des générations,
les espèces se transforment insensiblement par
l'adaptation, l'habitude et l'exercice des organes. Notre
organisme humain, lui aussi, provient, de la même manière,
des transformations naturelles effectuées à travers une série
de mammifères voisins des singes. Pour tous ces processus,
comme en général pour tous les phénomènes de la vie de
l'esprit aussi bien que de la nature, Lamarck n'admet exclusivement
que des processus mécaniques, physiques et chimiques:
il ne tient pour vraies que les causes efficientes.

Sa profonde Philosophie zoologique contient les éléments
d'un système de la nature purement moniste, fondé sur
la théorie de l'évolution. J'ai exposé en détail les mérites
de Lamarck dans la 4e leçon de mon Anthropogénie (4e édition,
p. 63) et dans la 5e leçon de ma Création naturelle (9e édition,
p. 89).

On aurait pu s'attendre à ce que ce grandiose essai, en vue
de fonder scientifiquement la théorie de la descendance, ait
aussitôt ébranlé le mythe régnant de la création des espèces
et frayé la voie à une théorie naturelle de l'évolution. Mais,
au contraire, Lamarck fut aussi impuissant contre l'autorité
conservatrice de son grand rival Cuvier, que devait l'être, vingt
ans plus tard, son collègue et émule Geoffroy Saint-Hilaire.
Les combats célèbres que ce philosophe naturaliste eut à
soutenir en 1830, au sein de l'Académie française, contre
Cuvier se terminèrent par le complet triomphe de ce dernier.
J'ai déjà parlé très longuement de ces combats auxquels
Gœthe prit un si vif intérêt (H. de la Cr., p. 77 à 80). Le
puissant développement que prit à cette époque l'étude empirique
de la biologie, la quantité d'intéressantes découvertes
faites, tant sur le domaine de l'anatomie que sur celui de la

physiologie comparée, l'établissement définitif de la théorie
cellulaire et les progrès de l'ontogénie, tout cela fournissait
aux zoologistes et aux botanistes un tel surcroît de matériaux
de travail productif, qu'à côté de cela la difficile et
obscure question de l'origine des espèces fut complètement
oubliée. On se contenta du vieux dogme traditionnel de la
création. Même après que le grand naturaliste anglais Ch.
Lyell (1830), dans ses Principes de Géologie eut réfuté
la théorie miraculeuse des cataclysmes de Cuvier et eut
démontré que la nature inorganique de notre planète avait
suivi une évolution naturelle et continue—même alors, on
refusa au principe de continuité si simple de Lyell, toute
application à la nature organique. Les germes d'une phylogénie
naturelle, enfouis dans les œuvres de Lamarck, furent
oubliés autant que l'ébauche d'ontogénie naturelle qu'avait
tracée, cinquante ans plutôt (1759), G. F. Wolff dans sa théorie
de la génération. Dans les deux cas, il fallut un demi-siècle
tout entier avant que les idées essentielles sur le développement
naturel, parvinssent à se faire admettre. Ce fut
seulement après que Darwin (1859) eut abordé la solution
du problème de la création par un tout autre côté, s'aidant
avec succès du trésor de connaissances empiriques acquises
depuis, que l'on commença à s'occuper de Lamarck comme
du plus grand parmi les devanciers de Darwin.

Théorie de la sélection (Darwin 1859).—Le succès
sans exemple que remporta Darwin est connu de tous; ce
savant apparaît ainsi, à la fin du XIXe siècle, sinon comme le
plus grand des naturalistes qu'on y compte, du moins comme
celui qui y a exercé le plus d'influence. Car, parmi les grands
et nombreux héros de la pensée à notre époque, aucun, au
moyen d'un seul ouvrage classique, n'a remporté une victoire
aussi colossale, aussi décisive et aussi grosse de conséquences,
que Darwin avec son célèbre ouvrage principal:
De l'origine des espèces au moyen de la sélection naturelle dans
les règnes animal et végétal ou de la survivance des races les

mieux organisées dans la lutte pour la vie[15]. Sans doute,
la réforme de l'anatomie et la physiologie comparées, par
J. Muller, a marqué pour la biologie tout entière une
époque nouvelle et féconde. Sans doute, l'établissement de la
théorie cellulaire par Schleiden et Schwann, la réforme de
l'ontogénie par Baer, l'établissement de la loi de substance par
Robert Mayer et Helmholtz ont été des hauts faits scientifiques
de premier ordre: aucun, cependant, quant à l'étendue et
la profondeur des conséquences, n'a exercé une action aussi
puissante, transformé au même point la science humaine tout
entière que ne l'a fait la théorie de Darwin, sur l'origine
naturelle des espèces. Car par là était résolu le «problème
mythique de la Création» et avec lui la grave «question des
questions», le problème de la vraie nature et de l'origine
de l'homme lui-même.

Si nous comparons entre eux les deux grands fondateurs
du transformisme, nous trouvons chez Lamarck une tendance
prépondérante à la déduction, à ébaucher l'esquisse
d'un système moniste complet,—chez Darwin, au contraire,
prédominent l'emploi de l'induction, les efforts prudents
pour établir, avec le plus de certitude possible sur l'observation
et l'expérience, les diverses parties de la théorie de la
descendance. Tandis que le philosophe naturaliste français
dépasse de beaucoup le cercle des connaissances empiriques
d'alors et esquisse, en somme, le programme des recherches
à venir—l'expérimentateur anglais, au contraire, a le grand
avantage de poser le principe d'explication qui sera le principe
d'unification, permettant de synthétiser une masse de connaissances
empiriques accumulées jusqu'alors sans pouvoir
être comprises. Ainsi s'explique que le succès de Darwin ait
été aussi triomphant que celui de Lamarck a été éphémère. Darwin
n'a pas eu seulement le grand mérite de faire converger les
résultats généraux des différentes disciplines biologiques au
foyer du principe de la descendance et de les expliquer tous

par là; il a, en outre, découvert dans le principe de sélection,
la cause directe du transformisme qui avait échappé à
Lamarck. Darwin praticien, éleveur, ayant appliqué aux
organismes à l'état de nature les conclusions tirées de ses
expériences de sélection artificielle et ayant découvert dans
la lutte pour la vie le principe qui réalise la sélection naturelle,
posa son importante théorie de la sélection, ce qu'on
appelle proprement le darwinisme[16].

Généalogie (Phylogénie 1866).—Parmi les tâches nombreuses
et importantes que Darwin traça à la biologie moderne,
l'une des plus pressantes sembla la réforme du système, en
zoologie comme en botanique. Puisque les innombrables
espèces animale et végétale n'étaient pas «créées» par un
miracle surnaturel mais avaient «évolué» par transformation
naturelle, leur système naturel apparaissait comme leur
arbre généalogique. La première tentative en vue de transformer
en ce sens la systématique est celle que j'ai faite moi-même
dans ma Morphologie générale des organismes (1866).
Le premier livre de cet ouvrage (Anatomie générale) traitait
de la «science mécanique des formes constituées», le second
volume (Embryologie générale), des «formes se constituant».
Une «Revue généalogique du système naturel des organismes»
servait d'introduction systématique à ce dernier
volume. Jusqu'alors, sous le nom d'embryologie, tant en
botanique qu'en zoologie, on avait entendu exclusivement
celle des individus organisés (embryologie et étude des
métamorphoses). Je soutins, par contre, l'idée qu'en face de
l'embryologie (ontogénie) se posait, aussi légitime, une
seconde branche étroitement liée à la première, la généalogie
(phylogénie). Ces deux branches de l'histoire du développement
des êtres sont entre elles, à mon avis, dans le rapport
causal le plus étroit, ce qui repose sur la réciprocité d'action

des lois d'hérédité et d'adaptation et à quoi j'ai donné une
expression précise et générale dans ma loi fondamentale
biogénétique.

Histoire de la création naturelle (1868).—Les vues
nouvelles que j'avais posées dans ma Morphologie générale,
en dépit de la façon rigoureusement scientifique dont
je les exposais, n'ayant éveillé que peu l'attention des gens
compétents et moins encore trouvé de succès près d'eux,
j'essayai d'en reproduire la partie la plus importante dans
un ouvrage plus petit, d'allure plus populaire, qui fût
accessible à un plus grand cercle de lecteurs cultivés. C'est
ce que je fis en 1868 dans mon Histoire de la création naturelle
(Conférences scientifiques populaires sur la théorie
de l'évolution en général et celles de Darwin, Gœthe et
Lamarck en particulier). Si le succès de la Morphologie
générale était resté bien au-dessous de ce que j'étais en
droit d'espérer, par contre celui de la Création naturelle
dépassa de beaucoup mon attente. Dans l'espace de trente
ans, il en parut neuf éditions remaniées et douze traductions
différentes. Malgré ses nombreuses lacunes, ce livre a beaucoup
contribué à faire pénétrer dans tous les milieux les
grandes idées directrices de la théorie de l'évolution.

Je ne pouvais, bien entendu, indiquer là que dans ses
traits généraux, la transformation phylogénétique du système
naturel, ce qui était mon but principal. Je me suis rattrapé
plus tard en établissant tout au long ce que je n'avais
pu faire ici, le système phylogénétique et cela dans un
ouvrage plus important, la Phylogénie systématique (Esquisse
d'un système naturel des organismes fondé sur leur généalogie).
Le premier volume (1894) traite des Protistes et des
plantes; le second (1896) des Invertébrés; le troisième (1895)
des Vertébrés. Les arbres généalogiques des groupes, petits
et grands, sont étendus aussi loin que me l'ont permis mes
connaissances dans les trois grandes «chartes d'origine»:
paléontologie, ontogénie et morphologie.


Loi fondamentale biogénétique.—Le rapport causal
étroit qui, à mon avis, unit les deux branches de l'histoire
organique du développement des êtres, avait déjà été souligné
par moi dans ma Morphologie générale (à la fin du Ve livre),
comme l'une des notions les plus importantes du transformisme
et j'avais donné à ce fait une expression précise dans
plusieurs «Thèses sur le lien causal entre le développement
ontogénique et le phylétique»: L'ontogénie est une récapitulation
abrégée et accélérée de la phylogénie, conditionnée par
les fonctions physiologiques de l'hérédité (reproduction) et
de l'adaptation (nutrition). Déjà Darwin (1859) avait insisté
sur la grande importance de sa théorie pour expliquer l'embryologie,
et Fritz Muller avait essayé (1864) d'en donner la
preuve en prenant pour exemple une classe précise d'animaux,
les Crustacés, dans son ingénieux petit travail intitulé:
Pour Darwin. J'ai cherché, à mon tour, à démontrer la valeur
générale et la portée fondamentale de cette grande loi biogénétique,
dans une série de travaux, en particulier dans La
biologie des éponges calcaires (1872) et dans les Etudes sur la
théorie gastréenne (1873-1884). Les principes que j'y posais
de l'homologie des feuillets germinatifs, et des rapports
entre la palingénie (histoire de l'abréviation) et la cénogénie
(histoire des altérations) ont été confirmés depuis par les
nombreux travaux d'autres zoologistes; par eux il est devenu
possible de démontrer l'unité des lois naturelles à travers la
diversité de l'embryologie animale; on en conclut, quant à
l'histoire généalogique des animaux, à leur commune descendance
d'une forme ancestrale des plus simples.

Anthropogénie (1874).—Le fondateur de la théorie de
la descendance, Lamarck, dont le regard portait si loin, avait
très justement reconnu, dès 1809, que sa théorie valait universellement
et que, par suite, l'homme, en tant que Mammifère
le plus perfectionné, provenait de la même souche
que tous les autres et ceux-ci, à leur tour, de la même branche
plus ancienne de l'arbre généalogique, que les autres Vertébrés.

Il avait même déjà indiqué par quels processus pouvait
être expliqué scientifiquement le fait que l'homme descend
du singe, en tant que Mammifère le plus voisin de lui.
Darwin, arrivé naturellement aux mêmes convictions, laissa
avec intention de côté, dans son ouvrage capital (1859), cette
conséquence de sa doctrine, qui soulevait tant de révoltes et
il ne l'a développée, avec esprit, que plus tard (1871) dans
un ouvrage en deux volumes sur Les ancêtres directs de
l'homme et la sélection sexuelle. Mais, dans l'intervalle, son
ami Huxley (1863) avait déjà discuté avec beaucoup de pénétration
cette conséquence, la plus importante de la théorie de
la descendance, dans son célèbre petit ouvrage sur Les faits
qui témoignent de la place de l'homme dans la nature. Disposant
de l'anatomie et de l'ontogénie comparées et s'appuyant
sur les faits de la paléontologie, Huxley montra dans
cette proposition que «l'homme descend du singe», conséquence
nécessaire du darwinisme—et qu'on ne pouvait
donner aucune autre explication scientifique de l'origine
de la race humaine. Cette conviction était, alors déjà, partagée
par C. Gegenbaur, le représentant le plus éminent de
l'anatomie comparée, qui a fait faire à cette science importante
d'immenses progrès par l'application conséquente et
judicieuse qu'il y a faite de la théorie de la descendance.

Toujours par suite de cette théorie pithécoïde (ou origine
simiesque de l'homme) une tâche plus difficile s'imposait:
c'était de rechercher non seulement les ancêtres de l'homme
les plus directs, parmi les Mammifères de la période tertiaire,
mais aussi la longue série de formes animales qui avaient
vécu à des époques antérieures de l'histoire de la Terre et qui
s'étaient développées à travers un nombre incalculable de
millions d'années. J'avais déjà commencé à chercher une
solution hypothétique à ce grand problème historique, en
1866, dans ma Morphologie générale; j'ai continué à la développer
en 1874 dans mon Anthropogénie (Ire partie: Embryologie;
IIe partie: Généalogie). La quatrième édition remaniée
de ce livre (1891) contient, à mon avis, l'exposé de l'évolution

de la race humaine qui, dans l'état actuel de nos connaissances
des sources, se rapproche le plus du but lointain de
la vérité; je me suis constamment efforcé de recourir également
et en les accordant entre elles aux trois sources empiriques
de la paléontologie, de l'ontogénie et de la morphologie
(anatomie comparée). Sans doute, les hypothèses sur la descendance,
données ici, seront plus tard confirmées et complétées,
chacune en particulier, par les recherches phylogénétiques
à venir; mais je suis tout aussi convaincu que la
hiérarchie que j'ai tracée des ancêtres de l'homme répond en
gros à la vérité. Car la série historique des fossiles de Vertébrés
correspond absolument à la série évolutive morphologique,
que nous font connaître l'anatomie et l'ontogénie comparées:
aux Poissons siluriens succèdent les Poissons amphibies du
dévonien[17], les Amphibies du carbonifère, les Reptiles permiques
et les Mézozoïques mammifères; parmi eux apparaissent
d'abord, pendant la période du trias, les formes inférieures,
les Monotrèmes, puis pendant la période jurassique
les Marsupiaux, enfin pendant la période calcaire, les plus
anciens Placentaliens. Parmi ceux-ci apparaissent d'abord,
au début de la période tertiaire (éocène) les plus anciens des
Primates ancestraux, les Prosimiens, puis, pendant le miocène
les Singes véritables et parmi les Catarrhiniens tout
d'abord les Cynopithèques, ensuite les Anthropomorphes;
un rameau de ces derniers a donné naissance, pendant le
pliocène, à l'homme singe encore muet (Pithecanthropus
alalus) et de celui-ci descend enfin l'homme doué de la
parole.

On rencontre bien plus de difficulté et d'incertitude en
cherchant à reconstruire la série des ancêtres invertébrés
qui ont précédé nos ancêtres vertébrés; car nous n'avons pas
de restes pétrifiés de leurs corps mous et sans squelette; la
paléontologie ne peut nous fournir aucune preuve certaine.
D'autant plus précieuses deviennent les sources de l'anatomie

et de l'ontogénie comparées. Comme l'embryon humain
passe par le même stade «chordula» que l'embryon de tous
les autres Vertébrés, comme il se développe aux dépens des
deux feuillets d'une «gastrula», nous en concluons, d'après
la grande loi biogénétique, à l'existence passée de formes
ancestrales correspondantes (Vermaliés, Gastréadés). Mais
ce qui est surtout important, c'est ce fait fondamental,
que l'embryon de l'homme, comme celui de tous les autres
animaux, se développe primitivement aux dépens d'une simple
cellule; car cette cellule-souche (cytula)—«ovule fécondé»—témoigne
indiscutablement d'une forme ancestrale correspondante
monocellulaire, d'un antique ancêtre (période laurentienne)
Protozoaire.

Pour notre philosophie moniste il importe d'ailleurs assez
peu de savoir comment on établira avec plus de certitude
encore, dans le détail, la série de nos ancêtres animaux. Il
n'en reste pas moins ce fait historique certain, cette
donnée grosse de conséquences, que l'homme descend directement
du singe et par delà, d'une longue série de Vertébrés
inférieurs. J'ai déjà insisté en 1866, au septième livre de ma
Morphologie générale sur le fondement logique de ce
principe pithécométrique: «Cette proposition que l'homme
descend de Vertébrés inférieurs et directement des singes
est un cas particulier de syllogisme déductif qui résulte
avec une absolue nécessité, en vertu de la loi générale d'induction,
de la théorie de la descendance.»

Pour l'établissement définitif et le triomphe de ce fondamental
principe pithécométrique, les découvertes paléontologiques
de ces trente dernières années sont d'une plus grande
importance; en particulier la surprenante trouvaille de nombreux
Mammifères disparus, de l'époque tertiaire, nous a mis
à même d'établir clairement, dans ses grands traits, l'histoire
ancestrale de cette classe la plus importante d'animaux et
cela depuis les inférieurs Monotrèmes ovipares jusqu'à
l'homme. Les quatre grands groupes de Placentaliens, les
légions si riches en formes des Carnivores, Rongeurs, Ongulés

et Primates, semblent séparés par un profond abîme lorsque
nous ne considérons que les épigones encore vivants qui les
représentent aujourd'hui. Mais ces abîmes profonds se comblent
entièrement et les différences entre les quatre légions
s'effacent totalement lorsque nous comparons les ancêtres
tertiaires disparus et lorsque nous remontons jusqu'à l'aube
de l'histoire, jusqu'à l'éocène, au début de la période tertiaire
(au moins trois millions d'années en arrière!) La
grande sous-classe des Placentaliens, qui compte aujourd'hui
plus de 2.500 espèces n'est alors représentée que par un petit
nombre de «Proplacentaliens»; et chez ces Prochoriatidés,
les caractères des quatre légions divergentes sont si mêlés
et si effacés, qu'il est plus sage de ne les regarder que
comme des ancêtres communs. Les premiers Carnivores
(ictopsales), les premiers Rongeurs (esthonycales), les premiers
Ongulés (condylarthrales) et les premiers Primates (lemurales)
possèdent dans leurs grands traits la même conformation
du squelette et la même dentition typique que les Placentaliens
primitifs, soit 44 dents (à chaque moitié de mâchoire,
3 incisives, 1 canine, 4 prémolaires et 3 molaires)[18], ils sont
tous caractérisés par la petite taille et le développement
imparfait du cerveau (principalement de la partie la plus
importante, les hémisphères, qui ne sont constitués en «organe
de la pensée» que plus tard, chez les épigones du miocène et
du pliocène); ils ont tous les jambes courtes, cinq orteils
aux pieds et marchent sur la plante du pied (plantigrada).
Pour certains de ces Placentaliens primitifs de l'éocène on a
d'abord hésité avant de les classer parmi les Carnivores ou
les Rongeurs, les Ongulés ou les Primates; ainsi ces quatre
grandes légions de Placentaliens qui devaient tellement
différer ensuite, se rapprochaient alors jusqu'à se confondre!
On en conclut indubitablement à une communauté d'origine
dans un groupe unique; ces Prochoriatidés vivaient déjà dans

la période antérieure, calcaire (il y a plus de trois millions
d'années!) et sont probablement apparus pendant la période
jurassique, descendant d'un groupe de Didelphes insectivores
(amphiteria) et présentant un placenta diffus, forme primitive,
la plus simple.

Mais les plus importantes de toutes les découvertes paléontologiques
récentes, qui ont jeté un jour nouveau sur l'histoire
généalogique des placentaliens, sont relatives à notre
propre lignée, à la légion des Primates.

Autrefois, les fossiles en étaient très rares. Cuvier lui-même,
le grand fondateur de la paléontologie, affirma jusqu'à
sa mort (1832), qu'il n'existait pas de fossiles de Primates;
il avait, il est vrai, déjà décrit le crâne d'un Prosimien
de l'éocène (Adapis), mais il l'avait pris à tort pour un
Ongulé. Dans ces vingt dernières années, on a découvert un
assez grand nombre de squelettes pétrifiés de Prosimiens et
de Simiens, bien conservés; parmi eux se trouvent les intermédiaires
importants qui permettent de reconstituer la
chaîne continue des ancêtres, depuis le plus primitif Prosimien
jusqu'à l'homme.

Le plus célèbre et le plus intéressant de ces fossiles est
l'Homme singe pétrifié de Java, le «Pithecanthropus erectus»
dont on a tant parlé et qui a été découvert en 1894 par le médecin
militaire hollandais, Eugène Dubois. C'est vraiment le
«missing link» tant cherché, le prétendu «membre manquant»
dans la série des Primates qui, s'étend maintenant,
ininterrompue, depuis les singes catarrhiniens inférieurs
jusqu'à l'homme le plus élevé en organisation. J'ai exposé
longuement la haute portée de cette trouvaille merveilleuse
dans la conférence que j'ai faite le 26 août 1898, au quatrième
Congrès international de Zoologie, à Cambridge: «De
l'état actuel de nos connaissances relativement à l'origine
de l'homme.» Le paléontologiste qui connaît les conditions
requises pour la formation et la conservation des fossiles,
considérera la découverte du Pithécanthrope comme un hasard
tout spécialement heureux. Car les singes, en tant qu'ils

habitent sur les arbres (lorsqu'ils ne tombent pas par hasard
dans l'eau), se trouvent rarement à leur mort dans des conditions
qui permettent la conservation et la pétrification de
leur squelette. Par cette trouvaille de l'homme-singe fossile,
de Java, la Paléontologie, à son tour, nous démontre que
«l'homme descend du singe» aussi clairement et sûrement
que l'avaient déjà fait avant elle les disciples de l'Anatomie
et de l'Ontogénie comparées: nous possédons maintenant
tous les documents essentiels pour notre histoire généalogique.

CHAPITRE VI

De la nature de l'âme




Études monistes sur le concept d'ame.—Devoirs et méthodes
de la psychologie scientifique.—Métamorphoses psychologiques.


Les différences psychologiques entre l'homme et
le singe anthropoïde sont moindres que les différences
correspondantes entre le singe anthropoïde
et le singe le plus inférieur. Et ce fait
psychologique correspond exactement à ce que
nous présente l'anatomie quant aux différences
dans l'écorce cérébrale, le plus important Organe
de l'Ame. Si, cependant, aujourd'hui encore,
presque dans tous les milieux, l'âme de l'homme
est considérée comme une substance spéciale et
mise en avant comme la preuve la plus importante
contre l'affirmation maudite que l'Homme
descend du singe, cela s'explique, d'une part,
par l'état si arriéré de la soi-disant «psychologie»,
de l'autre, par la superstition si répandue de
l'immortalité de l'âme.

(Conférence de Cambridge sur l'origine
de l'homme, 1898).







SOMMAIRE DU CHAPITRE VI

Signification fondamentale de la psychologie.—Comment on la doit concevoir,
quelles méthodes on doit lui appliquer.—Conflit des opinions sur
ce point.—Psychologie dualiste et psychologie moniste.—Rapport de
celle-ci à la loi de substance.—Confusion de termes.—Métamorphoses
psychologiques: Kant, Virchow, Du Bois-Reymond.—Moyens de parvenir à
la connaissance des faits de l'âme.—Méthode introspective (auto-observation).—Méthode
exacte (psycho-physique).—Méthode comparative
(psychologie animale).—Changement de principes psychologiques, Wundt.—Psychologie
des peuples et ethnographie, Bastian.—Psychologie ontogénique,
Preyer.—Psychologie phylogénétique, Darwin, Romanes.

LITTÉRATURE

J. Lamettrie.—Histoire naturelle de l'âme.

H. Spencer.—Principes de psychologie (trad. franç.).

W. Wundt.—Grundriss der Psychologie. Leipzig, 1898.

Th. Zeihen.—Leitfaden der physiologischen Psychologie. Iéna, 1891. II Aufl.,
1898.

H. Munsterberg.—Ueber Aufgaben und Methoden der Psychologie. Leipzig,
1891.

L. Besser.—Was ist Empfindung? Bonn, 1891.

A. Rau.—Empfinden und Denken. Eine physiologische Untersuchung über die
Natur des menschlichen Verstandes. Giessen, 1896.

P. Carus.—The soul of man. An investigation of the facts of physiological
and experimental Psychology. Chicago, 1891.

A. Forel.—Gehirn und Seele (Vortrag in Wien). IV Aufl., Bonn, 1894.

A. Svoboda.—Der Seelenwahn. Geschichtliches und Philosophisches. Leipzig,
1886.



Les phénomènes dont l'ensemble constitue ce qu'on appelle
d'ordinaire la Vie de l'âme ou l'activité psychique, sont,
entre tous ceux que nous connaissons, d'une part, les plus
importants et les plus intéressants, de l'autre, les plus compliqués
et les plus énigmatiques. La connaissance de la nature
elle-même, qui a fait l'objet de nos précédentes études philosophiques,
étant une partie de la vie de l'âme, et, d'autre part,
l'anthropologie exigeant aussi bien que la cosmologie une
exacte connaissance de l'âme, on peut considérer la psychologie,
la véritable science de l'âme, comme le fondement et la
condition préalable de toutes les autres sciences. Envisagée
d'un autre point de vue, elle est, de plus, une partie de la
philosophie ou de l'anthropologie.

La grande difficulté de son fondement naturel provient de
ceci, qu'à son tour, la psychologie présuppose la connaissance
exacte de l'organisme humain et avant tout du cerveau, l'organe
le plus important de la vie de l'âme. La grande majorité
des prétendus «psychologues», ignorent cependant absolument
ces bases anatomiques de l'âme, ou n'en ont qu'une connaissance
très imparfaite; et ainsi s'explique ce fait regrettable
que dans aucune science nous ne trouvons des idées
aussi contradictoires et inadmissibles relativement à sa propre
nature et à son objet essentiel, que nous n'en rencontrons
en psychologie. Cette confusion est devenue d'autant
plus sensible en ces trente dernières années que les progrès
immenses de l'anatomie et de la physiologie ont ajouté à
notre connaissance de la structure et des fonctions de l'organe
le plus important de l'âme.


Méthode pour étudier l'âme.—Selon moi, ce qu'on
appelle âme est, à la vérité, un phénomène de la nature. Je
considère, par conséquent, la psychologie comme une
branche des sciences naturelles et en particulier de la physiologie.
Et par suite, j'insiste dès le début sur ce point que
nous ne pourrons admettre, pour la psychologie, d'autres
voies de recherches que pour toutes les autres sciences naturelles,
c'est-à-dire, en première ligne, l'observation et l'expérimentation,
en seconde ligne, l'histoire du développement et
en troisième ligne, la spéculation métaphysique, laquelle,
cherche à se rapprocher, autant que possible, par des raisonnements
inductifs et déductifs de l'essence inconnue du phénomène.
Quant à l'examen selon les principes de ce dernier
point, il faut tout d'abord, et précisément ici, étudier de près
l'opposition entre les conceptions dualiste et moniste.

Psychologie dualiste.—La conception généralement
régnante du psychique et que nous combattons, considère
le corps et l'âme comme deux essences différentes. Ces deux
essences peuvent exister indépendamment l'une de l'autre et
ne sont pas forcément liées l'une à l'autre.

Le corps organique est une essence mortelle, matérielle,
chimiquement constituée par du plasma vivant et des composés
engendrés par lui (produits protoplasmiques). L'âme,
par contre, est une essence immortelle, immatérielle, un
agent spirituel dont l'activité énigmatique nous est complètement
inconnue. Cette plate conception est, comme telle,
spiritualiste et son contraire, en principe, est en un certain
sens matérialiste. La première est, en même temps, transcendante
et supranaturelle, car elle affirme l'existence de forces
existant et agissant sans base matérielle; elle repose sur
l'hypothèse qu'en dehors et au-dessus de la nature, il existe
encore un «monde spirituel», monde immatériel dont,
par l'expérience, nous ne savons rien, et par suite de notre
nature, ne pouvons rien savoir.

Cette hypothèse, monde spirituel, qui serait complètement

indépendant du monde matériel des corps et sur lequel
repose tout l'édifice artificiel de la philosophie dualiste, est
un pur produit de la fantaisie poétique; nous en pouvons dire
autant de la croyance mystique en l'«immortalité de l'âme»,
qui s'y rattache étroitement et que nous montrerons plus
tard, en traitant spécialement de la question, être inadmissible
pour la science (cf. chap. XI). Si les croyances qui
animent ces mythes étaient vraiment fondées, les phénomènes
dont il s'agit devraient n'être pas soumis à la loi de substance.
Cette exception unique à la loi suprême et fondamentale
du cosmos n'aurait dû survenir que très tard au cours
de l'histoire de la terre, puisqu'elle ne porte que sur
«l'âme» des hommes et des animaux supérieurs. Le dogme
du «libre arbitre», lui aussi, autre pièce essentielle de la
psychologie dualiste, est inconciliable avec la loi universelle
de substance.

Psychologie moniste.—La conception naturelle du
psychique que nous défendons, voit au contraire dans la vie
de l'âme une somme de phénomènes vitaux qui sont liés,
comme tous les autres, à un substratum matériel précis. Nous
désignerons provisoirement cette base matérielle de toute
activité psychique, sans laquelle cette activité n'est pas
concevable,—sous le nom de psychoplasma et cela parce
que l'analyse chimique nous la montre partout comme un
corps du groupe des corps protoplasmiques, c'est-à-dire un
de ces composés du carbone, de ces albuminoïdes qui sont
à la base de tous les processus vitaux.

Chez les animaux supérieurs, qui possèdent un système
nerveux et des organes des sens, le psychoplasma, en se différenciant,
a donné un neuroplasma: la substance nerveuse.
C'est en ce sens que notre conception est matérialiste. Elle
est, d'ailleurs, en même temps, empiriste et naturaliste,
car notre expérience scientifique ne nous a encore appris
à connaître aucune force qui soit dépourvue de base matérielle,

ni aucun «monde spirituel» sis en dehors et au-dessus
de la nature.

Ainsi que tous les autres phénomènes de la nature, ceux
de la vie de l'âme sont soumis à la loi suprême qui gouverne
tout: à la loi de substance; dans ce domaine il n'y a pas plus
que dans les autres une seule exception à cette loi cosmologique
fondamentale (cf. chap. XII). Les processus de la vie
psychique inférieure, chez les Plantes et chez les Protistes
monocellulaires,—mais également chez les animaux inférieurs—leur
irritabilité, leurs mouvements réflexes, leur
sensibilité et leur effort pour persévérer dans l'être: tout
cela a pour condition immédiate des processus psychologiques
se passant dans le plasma cellulaire, des changements
physiques et chimiques qui s'expliquent en partie par
l'hérédité, en partie par l'adaptation. Mais il en faut dire tout
autant de l'activité psychique supérieure, des animaux supérieurs
et de l'homme, de la formation des représentations et
des idées, des phénomènes merveilleux de la raison et de la
conscience. Car ceux-ci proviennent, par développement
phylogénétique, de ceux-là et ce qui les porte à cette hauteur,
c'est seulement le degré supérieur d'intégration ou de centralisation,
d'association ou de synthèse de fonctions jusqu'alors
séparées.

Conception de l'âme.—On considère avec raison comme
le premier devoir de chaque science la définition de l'objet
qu'elle se propose d'étudier. Mais pour aucune science la
solution de ce premier devoir n'est si difficile que pour la
psychologie et le fait est d'autant plus remarquable que la
logique, la science des définitions, n'est elle-même qu'une
partie de la psychologie. Si nous rapprochons tout ce qui a
été dit sur les notions essentielles de cette science par les
philosophes et les naturalistes les plus remarquables de tous
les temps, nous nous trouvons enserrés dans un chaos des
vues les plus contradictoires. Qu'est-ce donc, en somme, que

l'âme? Quel rapport a-t-elle avec l'esprit? Qu'entend-on proprement
par conscience? Qu'est-ce qui différencie l'impression
du sentiment? Qu'est-ce que l'instinct? Quel est son
rapport avec le libre arbitre? Qu'est-ce qu'une représentation?
Quelle différence y a-t-il entre l'entendement et la raison?
Et qu'est-ce au fond que le sentiment[19]? Quelles sont
les relations de tous ces «phénomènes psychiques» avec le
corps?

Les réponses à ces questions et à d'autres qui s'y rattachent
sont aussi différentes que possible; non seulement les
plus grandes autorités ont là-dessus des manières de voir
opposées, mais encore, pour une seule et même de ces autorités
scientifiques, il n'est pas rare de trouver au cours de
l'évolution psychologique les manières de voir complétement
changées. Certes, cette métamorphose psychologique de beaucoup
de penseurs n'a pas peu contribué à amener cette confusion
colossale des idées qui règne en psychologie plus que
dans tout autre domaine de la connaissance humaine.

Métamorphose psychologique.—L'exemple le plus
intéressant d'un changement aussi total des vues psychologiques
aussi bien objectives que subjectives, c'est celui que
nous fournit le guide le plus influent de la philosophie allemande,
Kant. Le Kant de la jeunesse, le vrai Kant critique,
était arrivé à cette conviction que les trois puissances du
mysticisme—«Dieu, la liberté et l'immortalité»—étaient
inadmissibles pour la raison pure; Kant vieilli, le Kant dogmatique,
trouva que ces trois «fantômes capitaux» étaient
des postulats de la raison pratique et comme tels indispensables.
Et plus, de nos jours, l'école si considérée des Néokantiens
prêche le «retour à Kant» comme l'unique salut
devant l'épouvantable charivari de la métaphysique moderne;
plus clairement se révèle l'indéniable et désastreuse contradiction

entre les idées essentielles du jeune et du vieux Kant;
nous reviendrons sur ce dualisme.

Un intéressant exemple d'une variation analogue nous est
fourni par deux des plus célèbres naturalistes de notre temps:
R. Virchow et du Bois-Reymond; la métamorphose de leurs
idées psychologiques doit d'autant moins être négligée que
les deux biologistes berlinois, depuis plus de 40 ans, jouent
un rôle des plus importants dans la plus grande des universités
allemandes et exercent, tant directement qu'indirectement,
une influence profonde sur la pensée moderne. Virchow,
à qui nous devons tant à titre de fondateur de la
pathologie cellulaire, était, au meilleur temps de son activité
scientifique, vers le milieu du siècle (et surtout pendant
son séjour à Würzbourg, 1849-1856) un pur moniste; il
passait alors pour l'un des représentants les plus éminents
de ce matérialisme naissant qui s'était introduit vers 1855,
par deux œuvres célèbres parues presque en même temps:
La matière et la force, de L. Bucuner et La foi du charbonnier
et la science, de C. Vogt. Virchow exposait alors ses
idées générales sur la biologie et les processus vitaux de
l'homme—conçus tout comme des phénomènes mécaniques
naturels—dans une série d'articles remarquables
parus dans les Archives d'anatomie pathologique qu'il dirigeait.
Le plus important, sans contredit, de ses travaux et
celui dans lequel Virchow a exposé le plus clairement ses
idées monistes d'alors, c'est son écrit sur «Les tendances
vers l'unité dans la médecine scientifique» (1849). Ce fut
certainement après mûre réflexion et parce qu'il était convaincu
de la valeur philosophique de cet ouvrage, que Virchow,
en 1856, plaça cette «profession de foi médicale» en
tête de ses Etudes réunies de médecine scientifique. Il y soutient
les principes fondamentaux de notre monisme actuel,
avec autant de clarté et de précision que je le fais ici en ce
qui concerne la solution de l'«énigme de l'univers»; il
défend la légitimité exclusive de la science expérimentale,
dont les seules sources dignes de foi sont l'activité des sens

et le fonctionnement du cerveau; il combat non moins nettement
le dualisme anthropologique, toute prétendue révélation
et toute «transcendance», ainsi que ses deux avenues: «la
foi et l'anthropomorphisme». Il fait ressortir avant tout le
caractère moniste de l'anthropologie, le lien indissoluble
entre l'esprit et le corps, la force et la matière; à la fin de
sa préface, il s'exprime ainsi (p. 4): «Je suis convaincu que
je ne serai jamais amené à nier le principe de l'unité de la
nature humaine et ses conséquences». Malheureusement
cette «conviction» était une grave erreur; car, 28 ans après,
Virchow soutenait des idées, en principe tout opposées, cela
dans le discours dont on a tant parlé, sur «La liberté de la
science dans l'Etat moderne» qu'il prononça en 1877 à l'Assemblée
des naturalistes, à Münich et dont j'ai repoussé les
attaques dans mon écrit: La science libre et l'enseignement
libre (1878).

Des contradictions analogues, en ce qui concerne les principes
philosophiques les plus importants se rencontrent
aussi chez du Bois-Reymond, qui a remporté ainsi un bruyant
succès auprès des écoles dualistes et surtout près de l'«Ecclesia
militans». Plus ce célèbre rhéteur de l'Académie de
Berlin avait défendu brillamment les principes généraux de
notre monisme, plus il avait contribué à réfuter le vitalisme
et la conception transcendantale de la vie, d'autant plus
bruyant fut le cri de triomphe des adversaires lorsqu'en 1872,
dans son discours sensationnel de l'ignorabimus, du Bois-Reymond
rétablit la conscience comme une énigme insoluble,
l'opposant comme un phénomène surnaturel aux autres
fonctions du cerveau. Je reviendrai plus loin là-dessus
(ch. X).

Psychologie objective et Psychologie subjective.—La
nature spéciale d'un grand nombre de phénomènes de l'âme
et surtout de la conscience, nous oblige à apporter certaines
modifications à nos méthodes de recherche scientifique.
Une circonstance surtout importante ici, c'est qu'à côté

de l'observation ordinaire, objective, extérieure, il faut faire
place à la méthode introspective, à l'observation subjective,
intérieure qui résulte du fait que notre «moi» se réfléchit
dans la conscience. La plupart des psychologues partent de
cette «certitude immédiate du moi»: Cogito ergo sum! «Je
pense donc je suis». Nous jetterons donc tout d'abord un
regard sur ce moyen de connaissance et ensuite seulement
sur les autres méthodes, complémentaires de celle-ci.

Psychologie introspective. (Auto-observation de l'âme).
La plus grande partie des documents sur l'âme humaine,
consignés depuis des milliers d'années dans d'innombrables
écrits, provient de l'étude introspective de l'âme, c'est-à-dire
de l'auto-observation, puis des conclusions que nous
tirons de l'association et de la critique de ces «expériences
internes» subjectives. Pour une grande partie de l'étude
de l'âme cette voie subjective est en général la seule possible,
surtout pour l'étude de la conscience; cette fonction
cérébrale occupe ainsi une place toute particulière et elle
est devenue, plus que toute autre, la source d'innombrables
erreurs philosophiques (cf. chap. X). Mais c'est un point
de vue trop étroit et qui conduit à des notions très imparfaites,
fausses même, que celui qui nous fait considérer
cette auto-observation de notre esprit comme la source
principale, sinon unique, où puiser pour le connaître, ainsi
que le font de nombreux et distingués philosophes. Car une
grande partie des phénomènes les plus importants de la vie
de l'âme, surtout les fonctions des sens (vue, ouïe, odorat,
etc.), puis le langage, ne peuvent être étudiés que par les
mêmes méthodes que toute autre fonction de l'organisme, à
savoir d'abord par une recherche anatomique approfondie de
leurs organes et, secondement, par une exacte analyse physiologique
des fonctions qui en dépendent. Mais pour pouvoir
faire cette «observation extérieure» de l'activité de
l'âme et compléter par là les résultats de l'«observation
intérieure», il faut une connaissance profonde de l'anatomie

et de l'histologie, de l'ontogénie et de la physiologie
humaines. Ces données fondamentales, indispensables, de
l'anthropologie n'en font pas moins défaut chez la plupart
des prétendus psychologues, ou sont très insuffisantes; aussi
ceux-ci ne sont-ils pas en état de se faire même de leur
âme, une idée suffisante. A cela s'ajoute la circonstance
défavorable que cette âme, si vénérée par son possesseur, est
souvent chez le psychologue une âme développée dans une
direction unique (quelque haut perfectionnement qu'atteigne
cette Psyché dans son sport spéculatif!), c'est en outre l'âme
d'un homme civilisé, appartenant à une race supérieure, c'est-à-dire
le dernier terme d'une longue série phylétique évolutive,
pour l'exacte compréhension duquel la connaissance
de précurseurs nombreux et inférieurs serait indispensable.
Ainsi s'explique que la plus grande partie de la puissante
littérature psychologique soit aujourd'hui une maculature
sans valeur. La méthode introspective a certainement une
immense valeur, elle est indispensable, mais elle a absolument
besoin de la collaboration et du complément que lui
apportent les autres méthodes.

Psychologie exacte.—Plus s'enrichissait, au cours de ce
siècle, le développement des diverses branches de l'arbre de
la connaissance humaine, plus se perfectionnaient les diverses
méthodes des sciences particulières, plus grandissait le
désir d'y apporter l'exactitude, c'est-à-dire de faire un examen
empirique des phénomènes, aussi exact que possible et
de donner aux lois qui s'en pourraient déduire une formule
aussi nette que possible, mathématique quand il se pourrait.
Mais ceci n'est réalisable que pour une petite partie de la
science humaine, avant tout dans les sciences dont la tâche
principale est la détermination de grandeurs mesurables; en
première ligne les mathématiques, puis l'astronomie, la
mécanique, et en somme une grande partie de la physique et
de la chimie. Aussi désigne-t-on ces sciences du nom de
sciences exactes, au sens propre du mot. Par contre, on a tort

(et c'est souvent une cause d'erreur) de considérer, ainsi
qu'on le fait volontiers, toutes les sciences naturelles comme
«exactes», pour les opposer à d'autres, en particulier aux
sciences historiques et «psychologiques». Car, pas plus que
celles-ci, la plus grande partie des sciences naturelles ne sont
susceptibles d'un traitement exact au sens propre; ceci vaut
surtout pour la biologie et, parmi ses branches, pour la psychologie.
Celle-ci n'étant qu'une partie de la physiologie doit,
en général, participer des méthodes de la première. Elle doit,
par l'observation et l'expérimentation, donner un fondement
empirique, aussi exact que possible, aux phénomènes
de la vie de l'âme; après quoi elle en doit tirer les lois de
l'âme par des raisonnements inductifs et déductifs, et leur
donner une formule aussi nette que possible. Mais, pour des
raisons faciles à comprendre, une formule mathématique ne
sera que très rarement possible; on n'a pu en donner avec
succès que pour une partie de la physiologie des sens; par
contre, ces formules sont inapplicables à la plus grande
partie de la physiologie du cerveau.

Psycho-physique.—Une petite province de la psychologie
qui semble accessible aux recherches «exactes» que
l'on poursuit, a été, depuis vingt ans, étudiée avec grand soin et
élevée au rang de discipline spéciale sous le nom de psychophysique.
Ses fondateurs, les physiologistes Fechner et Weber
de Leipzig, étudièrent d'abord avec exactitude la dépendance
de la sensation par rapport à l'excitant externe, agissant sur
l'organe sensoriel et, en particulier, le rapport quantitatif
entre l'intensité de l'excitation et celle de la sensation. Ils
trouvèrent que pour produire une sensation, un certain quantum
précis et minimum d'excitation est nécessaire, «seuil
de l'excitation», et qu'une excitation donnée doit toujours
varier d'un surcroît précis: «seuil de la différence», avant
que la sensation ne se modifie d'une manière sensible. Pour
les sens les plus importants (la vue, l'ouïe, le sens de la
pression) on peut poser cette loi que les variations des sensations

sont proportionnelles à l'intensité des excitations. De
cette «loi de Weber», empirique, Fechner déduisit, par des
opérations mathématiques, sa «loi fondamentale psycho-physique»,
en vertu de laquelle l'intensité de la sensation croît
selon une progression arithmétique; celle de l'excitation, par
contre, selon une progression géométrique. Néanmoins, cette
loi de Fechner, ainsi que d'autres «lois» psycho-physiques, a
été attaquée de divers côtés et son «exactitude» contestée.
Malgré tout, la «psycho-physique» moderne n'est pas loin
d'avoir satisfait à tout ce qu'on attendait d'elle, à tous les
vœux de ceux qui l'acclamaient il y a vingt ans; seulement
le domaine de son application possible est très restreint. Et
elle a une haute portée théorique en ce qu'elle nous démontre
la valeur absolue des lois physiques sur une partie, restreinte
il est vrai, du domaine de la prétendue «vie de
l'âme», valeur revendiquée depuis longtemps par la psychologie
matérialiste pour le domaine tout entier de la vie de
l'âme. La méthode exacte s'est montrée, ici comme dans
beaucoup d'autres branches de la physiologie, insuffisante et
peu productive; en principe elle est sans doute partout désirable,
mais malheureusement inapplicable dans la plupart
des cas. Bien plus fécondes sont les méthodes comparative
et génétique.

Psychologie comparée.—La ressemblance frappante
qui existe entre la vie psychique de l'homme et celle des
animaux supérieurs est un fait depuis longtemps connu. La
plupart des peuples primitifs, aujourd'hui encore, ne font
aucune différence entre les deux séries de phénomènes psychiques,
ainsi qu'en font foi les fables partout répandues, les
vieilles légendes et les idées relatives à la métempsychose.
La plupart des philosophes de l'antiquité classique étaient
convaincus, eux aussi, de cette parenté, et entre les âmes
humaine et animale, ils ne découvraient aucune différence
essentielle qualitative, mais une simple différence quantitative.
Platon lui-même, qui affirma le premier la distinction

fondamentale de l'âme et du corps, faisait traverser successivement
à une seule et même âme (Idée), par sa théorie
de la métempsychose, divers corps animaux et humains.
C'est seulement le christianisme qui, rattachant étroitement
la foi en l'immortalité à la foi en Dieu, posa la distinction
fondamentale entre l'âme humaine immortelle et l'âme animale
mortelle. Dans la philosophie dualiste, c'est avant tout
sous l'influence de Descartes (1643) que cette idée s'implanta;
il affirmait que l'homme seul a une «âme» véritable et avec
elle la sensibilité et le libre arbitre; qu'au contraire, les bêtes
sont des automates, des machines sans volonté ni sensibilité.
Depuis, la plupart des psychologues—et Kant en particulier,—négligèrent
complètement l'âme des animaux et
réduisirent à l'homme l'objet des études psychologiques; la
psychologie humaine, presque exclusivement introspective,
fut privée de la comparaison féconde avec la psychologie
animale et resta, pour cette raison, au même niveau inférieur
qu'occupait la morphologie avant que Cuvier, en fondant
l'anatomie comparée, ne l'élevât à la hauteur d'une «science
naturelle philosophique».

Psychologie animale.—L'intérêt scientifique ne se
réveilla en faveur de l'âme animale que dans la seconde
moitié du siècle dernier, parallèlement aux progrès de la
zoologie et de la physiologie systématiques. L'intérêt fut
stimulé surtout par l'écrit de Reimarus: Considérations
générales sur les instincts animaux (Hambourg, 1760).
Néanmoins, une étude scientifique plus sérieuse ne devint
possible qu'avec la réforme fondamentale de la physiologie,
dont nous sommes redevables au grand naturaliste berlinois,
Müller. Ce biologiste de génie, embrassant le domaine
entier de la nature organique, tout ensemble la morphologie
et la physiologie, introduisit pour la première fois les
méthodes exactes de l'observation et de l'expérimentation
dans la physiologie tout entière et y rattacha en même
temps, d'une manière générale, les méthodes de comparaison;

il les appliqua aussi bien à la vie psychique, au sens le plus
large (langage, organes des sens, fonctions du cerveau), qu'à
tous les autres phénomènes vitaux. Le sixième livre de son
Manuel de physiologie humaine (1840) traite spécialement de
«la vie de l'âme» et contient, en 80 pages, une quantité de
considérations psychologiques des plus importantes.

En ces quarante dernières années, il a paru un grand
nombre d'écrits sur la psychologie comparée des animaux,
provoqués en partie par l'impulsion puissante donnée en 1859
par Darwin dans son ouvrage sur l'origine des espèces, et
aussi par l'introduction de la Théorie de l'évolution dans le
domaine psychologique. Quelques-uns de ces écrits les plus
importants sont dus à Romanes et G. Lubbock, pour l'Angleterre;
Wundt, Büchner, G. Schneider, Fritz Schultze et
Charles Groos, pour l'Allemagne; Espinas et Jourdan, pour
la France; Tito Vignoli, pour l'Italie. (J'ai donné les titres de
quelques-uns des ouvrages les plus importants, au début de
ce chapitre.)

En Allemagne, Wundt passe actuellement pour l'un des
plus grands psychologues; il possède, sur la plupart des
philosophes, l'avantage inappréciable de connaître à fond la
zoologie, l'anatomie et la physiologie. Autrefois préparateur
et élève d'Helmholz, Wundt s'est de bonne heure habitué à
appliquer les lois fondamentales de la physique et de la
chimie au domaine tout entier de la physiologie et, par suite,
dans l'esprit de Müller, à la psychologie en tant que faisant
partie de la physiologie. Placé à ce point de vue, Wundt
publia, en 1863, ses précieuses Leçons sur l'âme chez l'homme
et chez l'animal. L'auteur y donne, comme il le dit lui-même
dans la préface, la preuve que le théâtre des principaux
phénomènes psychiques est l'âme inconsciente et il
laisse notre regard «pénétrer dans ce mécanisme de l'arrière-plan
inconscient de l'âme qui élabore les incitations venues
des impressions extérieures». Mais ce qui me paraît surtout
important dans l'ouvrage de Wundt et en faire surtout la
valeur, c'est qu'on y trouve, «pour la première fois, la loi

de la conservation de la force étendue au domaine psychique
et, en outre, une série de faits empruntés à l'électro-physiologie
utilisés pour la démonstration».

Trente ans plus tard (1892), Wundt publia une seconde
édition, mais sensiblement abrégée et complètement remaniée,
de ses Leçons sur l'âme chez l'homme et chez l'animal.
Les principes les plus importants de la première édition sont
complétement abandonnés dans la seconde et le point de vue
moniste y fait place à une conception purement dualiste.
Wundt lui-même dit, dans la préface de la seconde édition,
qu'il ne s'est délivré que peu à peu des erreurs fondamentales
de la première et que «depuis des années, il a appris à
considérer ce travail comme un péché de jeunesse; son premier
ouvrage pesait sur lui comme une faute, qu'il aspirait à expier,
si bien que les choses parussent tourner pour lui». De
fait, les vues essentielles de Wundt, en psychologie, sont complètement
opposées dans les deux éditions de ses Leçons, si
répandues; elles sont, dans la première, toutes monistes et
matérialistes, dans la seconde, toutes dualistes et spiritualistes.
La première fois, la psychologie est traitée comme une
science naturelle, les mêmes principes lui sont appliqués qu'à
la physiologie tout entière, dont elle n'est qu'une partie;
trente ans plus tard, l'étude de l'âme est devenue pour lui une
pure science de l'esprit, dont l'objet et les principes diffèrent
complètement de ceux des sciences naturelles. Cette conversion
trouve son expression la plus nette dans le principe du
parallélisme psycho-physique, en vertu duquel, sans doute,
«à chaque évènement psychique correspond un évènement
physique quelconque», mais tous les deux sont complètement
indépendants l'un de l'autre et il n'existe pas entre eux
de lien causal naturel. Ce parfait dualisme du corps et de
l'âme, de la nature et de l'esprit, a naturellement trouvé le
plus vif succès près de la philosophie d'école alors régnante,
qui y applaudit comme à un progrès important, d'autant plus
que ce dualisme est professé par un naturaliste remarquable,
qui a soutenu jadis les vues opposées. Comme je

soutiens moi-même ces opinions «étroites» depuis plus de
40 ans et comme, en dépit des efforts les mieux intentionnés,
je n'ai pas pu m'en départir, je considère naturellement les
«péchés de jeunesse» du jeune physiologiste Wundt comme
des idées justes sur la nature et je les défends énergiquement
contre les opinions opposées du vieux philosophe Wundt.

Il est très intéressant de constater le total changement de
principes philosophiques dont Wundt nous offre ici l'exemple,
comme autrefois Kant, Wirchow, du Bois-Reymond, ainsi
que Baer et d'autres. Dans leur jeunesse, ces naturalistes,
intelligents et hardis, embrassent le domaine tout entier de
leurs recherches biologiques d'un vaste regard, s'efforçant
ardemment d'asseoir la connaissance dans sa totalité sur une
base naturelle et une; dans leur vieillesse ils ont reconnu
que ce n'était pas pleinement réalisable, aussi préfèrent-ils
renoncer tout à fait à leur but.

Pour excuser cette métamorphose psychologique, ils pourront
naturellement prétendre que dans leur jeunesse ils
n'ont pas vu toutes les difficultés de la grande tâche entreprise
et qu'ils se sont trompés sur le vrai but; que c'est
seulement après que leur esprit a mûri avec l'âge et qu'ils ont
accumulé les expériences, qu'ils se sont convaincus de leurs
erreurs et ont trouvé le vrai chemin qui conduit à la source de
la vérité. Mais on peut aussi affirmer, inversement, que les
grands savants, dans leur jeune âge, abordaient avec plus de
courage et d'impartialité leur tâche difficile, que leur regard
était plus libre et leur jugement plus pur; les expériences
des années postérieures n'amènent pas seulement un enrichissement,
mais un trouble de la vue et avec la vieillesse
survient une dégénérescence graduelle, dans le cerveau
comme dans les autres organes. En tout cas, cette métamorphose,
quant à la théorie de la connaissance, est en elle-même
un fait psychologique instructif; car elle montre, ainsi
que tant d'autres formes de «changement d'opinions», que
les plus hautes fonctions de l'âme sont soumises, au cours de

la vie, à d'aussi importantes modifications individuelles que
toutes les autres fonctions vitales.

Psychologie des peuples.—Il importe beaucoup, si l'on
veut étudier avec fruit la psychologie comparée, de ne pas
borner la comparaison critique à l'animal et à l'homme en
général, mais aussi de placer l'un à côté de l'autre les divers
échelons de la vie psychique de chacun d'eux. C'est seulement
ainsi que nous parviendrons à apercevoir clairement la
longue échelle d'évolution psychique qui va, sans interruption,
des formes vivantes les plus inférieures, monocellulaires,
jusqu'aux Mammifères et, à leur tête, jusqu'à l'homme. Mais
au sein de la race humaine, elle-même, ces échelons sont
très nombreux et les rameaux de l'«arbre généalogique de
l'âme» infiniment variés. La différence psychique entre le
plus grossier des hommes incultes, au plus bas degré, et
l'homme civilisé le plus accompli, au plus haut degré de
l'échelle est colossale, bien plus grande qu'on ne l'admet
généralement. L'importance de ce fait exactement mesurée a
imprimé, surtout dans la seconde moitié du XIXe siècle, un
vif élan à l'Anthropologie des peuples primitifs (Waitz), et
donné à l'ethnographie comparée une haute importance pour
la psychologie. Malheureusement, les matériaux bruts, en
quantité énorme, réunis pour la constitution de cette science,
n'ont pas encore subi une élaboration critique suffisante. On
peut juger des idées confuses et mystiques qui règnent
encore là, d'après la soi-disant «Pensée des peuples» du
voyageur connu, Adolphe Bastian, lequel s'est rendu célèbre
par la fondation, à Berlin, du «Musée d'ethnographie»,
mais qui, écrivain prolixe, nous présente une véritable monstruosité
de compilation sans critique et de spéculation
confuse.

Psychologie ontogénétique.—La plus négligée, la
moins employée de toutes les méthodes, dans l'étude de

l'âme, a été jusqu'à présent l'ontogénétique; et pourtant
ce sentier peu fréquenté est précisément celui qui nous mène
le plus vite et le plus sûrement parmi la sombre forêt des
préjugés, des dogmes et des erreurs psychologiques, jusqu'au
point d'où nous pouvons voir clair dans beaucoup des plus
importants «problèmes de l'âme». De même que dans tout
autre domaine de l'embryologie organique, je commence par
poser ici l'une en face de l'autre ses deux grandes branches,
que j'ai distinguées dès 1866: l'embryologie (ontogénie) et la
généalogie (phylogénie). L'embryologie de l'âme, la psychogénie
individuelle ou biontique, étudie le développement
graduel et progressif de l'âme chez l'individu et cherche à
déterminer les lois qui le conditionnent. Pour une portion
importante de la psychologie humaine, il y a beaucoup de
fait depuis des milliers d'années; car la pédagogie rationnelle
a déjà dû, de bonne heure, s'imposer la tâche de connaître
théoriquement le progrès graduel et la capacité d'éducation
de l'âme de l'enfant, dont elle avait, en pratique, à
réaliser l'harmonieux développement et qu'elle devait
diriger. Seulement, la plupart des pédagogues étaient des
philosophes spiritualistes et dualistes qui, par suite, se mettaient
à l'œuvre en y apportant d'avance les préjugés traditionnels
de la psychologie spiritualiste. Depuis quelques
dizaines d'années seulement, la méthode des sciences naturelles
a gagné du terrain, même dans les écoles, sur cette
direction dogmatique; on s'efforce aujourd'hui davantage,
même quand on traite l'âme de l'enfant d'appliquer les principes
de la doctrine évolutionniste. Les matériaux bruts contenus
dans chaque âme individuelle d'enfant, sont déjà qualitativement
donnés à priori, hérités qu'ils sont des parents
et des ancêtres; l'éducation a pour tâche de les amener à
maturité, de les faire s'épanouir par l'instruction intellectuelle
et l'éducation morale, c'est-à-dire par l'adaptation. Pour la
science de notre premier développement psychique, c'est
W. Preyer (1882) qui en a posé les fondements dans son
intéressant ouvrage: L'âme de l'enfant, observations relatives

au développement intellectuel de l'homme dans les premières
années de sa vie. En ce qui concerne les stades et les métamorphoses
ultérieures de l'âme individuelle, il reste encore
beaucoup à faire: l'application légitime et pratique de la
grande loi biogénétique commence à apparaître, ici aussi,
comme le fanal lumineux de la compréhension scientifique.

Psychologie phylogénétique.—Une époque nouvelle et
féconde, une ère de développement plus grand commença, pour
la psychologie comme pour toutes les sciences biologiques,
lorsqu'il y a quarante ans Ch. Darwin y appliqua les principes
de la théorie de l'évolution. Le septième chapitre de son ouvrage
sur l'Origine des espèces (1859), ouvrage qui fit époque, est
consacré à l'instinct; il contient la démonstration précieuse
que les instincts des animaux sont soumis, comme toutes les
autres fonctions vitales, aux autres lois générales du développement
historique. Les instincts spéciaux des espèces animales
distinctes sont transformés par l'adaptation et ces
«changements acquis» sont transmis par l'hérédité aux descendants.
Dans leur conservation et leur développement, la
sélection naturelle, au moyen de la «lutte pour la vie», joue le
même rôle disciplinateur que la transformation de n'importe
quelle fonction physiologique. Plus tard, dans plusieurs
ouvrages, Darwin a développé cette idée et montré que les
mêmes lois de «développement intellectuel» règnent dans
tout le monde organique, qu'elles valent pour l'homme
comme pour les animaux et pour ceux-ci comme pour les
plantes. L'unité du monde organique, explicable par sa commune
origine, s'étend ainsi au domaine tout entier de la vie
de l'âme, depuis le plus simple organisme monocellulaire
jusqu'à l'homme.

Le développement ultérieur de la psychologie de Darwin
et son application aux divers domaines de la vie psychique
sont dus à un remarquable naturaliste anglais, G. Romanes.
Malheureusement, sa mort récente, si prématurée, l'a
empêché d'achever son grand ouvrage dans lequel toutes les

parties de la psychologie comparée devaient être également
constituées dans le sens de la doctrine moniste de l'évolution.
Les deux parties de cet ouvrage qui ont paru comptent parmi
les productions les plus précieuses de la littérature psychologique
tout entière. En effet, conformément aux principes
monistes des sciences naturelles modernes, ces ouvrages
nous offrent premièrement, réunis et ordonnés, les faits les
plus importants qui, depuis des milliers d'années, ont été
établis empiriquement, par l'observation et l'expérience, sur
le domaine de la psychologie comparée. Secondement, ces
faits sont ensuite examinés et groupés en vue d'une fin, par
la critique objective; et troisièmement, il en découle en ce qui
concerne les problèmes généraux les plus importants de la
psychologie, ces raisonnements qui seuls, sont conciliables avec
les principes de notre moderne doctrine moniste. Le premier
volume composant l'œuvre de Romanes, porte ce titre,
L'évolution mentale chez les animaux (1885) et nous
retrace toute la longue hiérarchie des stades de l'évolution
psychique dans la série animale, depuis les impressions et
les instincts les plus simples des animaux inférieurs jusqu'aux
phénomènes les plus parfaits de la conscience et de la
raison, chez les animaux supérieurs, tout cela s'enchaînant
par des liens naturels. On trouve aussi dans ce volume de
nombreuses notes tirées des manuscrits posthumes de
Darwin «sur l'instinct» en même temps qu'une «collection
complète de tout ce que celui-ci a écrit sur la psychologie».

La seconde et la plus importante partie de l'œuvre de
Romanes, traite de l'Evolution mentale chez l'homme et de
l'origine des facultés humaines[20] (1893). Le pénétrant psychologue
y démontre d'une manière convaincante que la
barrière psychologique entre l'homme et l'animal est vaincue!
La pensée à l'aide des mots, le pouvoir d'abstraction de
l'homme, se sont graduellement développés, sortis de degrés
inférieurs où la pensée et la représentation ne s'aidaient pas

encore de mots, degrés réalisés chez les Mammifères les plus
proches de l'homme. Les plus hautes fonctions intellectuelles
de l'homme, la raison, le langage et la conscience ne sont que
les perfectionnements des mêmes fonctions aux degrés inférieurs
où elles sont réalisées dans la série des ancêtres primates
(Simiens et Prosimiens). L'homme ne possède pas une
seule «fonction intellectuelle» qui soit sa propriété exclusive.
Sa vie psychique tout entière ne diffère de celles des
Mammifères, ses proches, qu'en degré, non en nature, quantitativement,
non qualitativement.

Je renvoie les lecteurs qui s'intéressent à cette capitale
«question de l'âme», à l'ouvrage fondamental de Romanes.
Je suis d'accord, sur presque tous les points et toutes les
affirmations, avec lui et avec Darwin; lorsqu'il semble y
avoir des différences entre l'opinion de ces auteurs et les
vues que j'ai exposées précédemment, elles proviennent soit
d'une expression imparfaite chez moi ou d'une différence
insignifiante dans l'application des termes fondamentaux.
D'ailleurs, c'est une des caractéristiques de cette «science des
termes» qu'en ce qui concerne les termes fondamentaux les
plus importants, les philosophes les plus marquants aient des
manières de voir toutes différentes.



Place de la psychologie dans le système
des sciences biologiques.

Biologie

Science de l'organisme

(Anthropologie, Zoologie et Botanique)




	 
	 
	|
	 



	Morphologie

    Science des formes
	|
	Biogénie

    Histoire du développement



	Anatomie

    Science

    des organes
	Histologie

    Science

    des tissus
	 
	|
	Ontogénie

    Histoire

    de l'embryon
	Phylogénie

    Histoire

    de la race



	 
	Physiologie

    Science des fonctions



	 
	 
	 



	Physiologie des

fonctions animales 

    (Sensation et Mouvement)
	 
	Physiologie des

fonctions végétatives

    (Nutrition et Reproduction)



	|
	|
	 
	 
	|
	|



	Esthématique

    Science

    de la sensation
	Phoronomie

    Science

    du mouvement 
	 
	 
	Trophonomie

    Science

    des échanges

    de matériaux
	Gonimatique

    Science

    de la

    génération



	 



	Psychologie

    Science de l'âme






CHAPITRE VII

Degrés dans la hiérarchie de l'âme.




Études monistes de psychologie comparée.—L'échelle psychologique.—Psychoplasma
et système nerveux.—Instinct
et raison.

«Le plus merveilleux des phénomènes naturels, celui
que nous appelons d'un nom légué par la tradition
esprit ou âme, est une propriété absolument
générale de tout ce qui vit. Dans toute matière
vivante, dans tout protoplasma, il faut bien
reconnaître l'existence des premiers éléments de
la vie psychique, la forme rudimentaire de sensibilité
au plaisir et à la douleur, la forme rudimentaire
de l'attraction et de la répulsion. Mais
les divers degrés de développement et de composition
de cette âme varient avec les divers êtres
vivants; ils nous acheminent, depuis la muette
âme cellulaire, à travers une longue série d'intermédiaires
de plus en plus élevés, jusqu'à l'âme
humaine, consciente et raisonnable».

Ame cellulaire et cellule psychique (1878).





SOMMAIRE DU CHAPITRE VII

Unité psychologique de la nature organique.—Base matérielle de l'âme:
le psychoplasma.—Echelle des sensations.—Echelle des mouvements.—Echelle
des réflexes.—Réflexes simples et réflexes complexes.—L'acte
réflexe et la conscience.—Echelle des représentations.—Représentations
inconscientes et représentations conscientes.—Echelle de la mémoire.—Mémoire
inconsciente et mémoire consciente.—Association des représentations.—Instincts.—Instincts
primaires et instincts secondaires.—Echelle
de la raison.—Langage.—Mouvements émotifs et passions.—Volonté—Libre
arbitre.

LITTÉRATURE

Ch. Darwin.—De l'expression des émotions chez l'homme et chez les animaux.
Trad franç.

W. Wundt.—Vorlesungen über die Menschen und Thierseele. 2te Auflage,
Leipzig, 1892.

Fritz Schultze.—Vergleichende Seelenkunde. Leipzig, 1897.

L. Buchner.—Aus dem Geistesleben der Thiere, oder Staaten und Thaten
der Kleinen. 4te Aufl., Berlin, 1897.

A. Espinas.—Les sociétés animales. Etudes de psychologie comparée.

Tito Vignoli.—De la loi fondamentale de l'intelligence dans le règne
animal. Trad. allem.

C. Lloyd Morgan.—Animal life and intelligence. London, 1890.

W. Bolsche.—Das Liebesleben in der Natur. (Etude sur l'évolution de
l'amour). Leipzig, 1898.

G. Romanes.—L'évolution mentale dans le règne animal et chez l'homme.
Trad. franç.


Les progrès immenses que la psychologie, avec l'aide de la
théorie évolutionniste, a accomplis dans la seconde moitié du
XIXe siècle, ont abouti à ceci: que nous reconnaissons l'unité
psychologique du monde organique. La psychologie comparée,
conjointement à l'ontogénie et à la phylogénie de l'âme,
nous ont convaincus que la vie organique à tous ses degrés,
depuis les plus simples protistes monocellulaires jusqu'à
l'homme, est le produit des mêmes forces naturelles élémentaires,
des mêmes fonctions physiologiques de sensation et
de mouvement. La tâche fondamentale pour la psychologie
scientifique de l'avenir ne sera donc pas, comme elle l'a été
jusqu'à présent, l'analyse exclusivement subjective et introspective
de l'âme à son plus haut degré de perfectionnement—de
l'âme au sens où l'entendent les philosophes—mais
l'étude objective et comparative de la longue série d'échelons,
de la longue suite de stades inférieurs et animaux qu'a dû
parcourir en se développant l'esprit humain. Distinguer les
divers degrés de cette échelle psychologique et démontrer
leur enchaînement phylogénétique ininterrompu, telle est la
belle tâche à laquelle on ne s'est sérieusement appliqué que
depuis quelques dizaines d'années et qui a surtout été abordée
dans l'ouvrage remarquable de Romanes. Nous nous
contenterons ici de traiter très brièvement quelques-unes des
questions les plus générales auxquelles nous conduit la
connaissance de cette suite d'étapes.

Base matérielle de l'âme.—Tous les phénomènes de la

vie de l'âme sans exception sont liés à des processus matériels
ayant lieu dans la substance vivante du corps, dans le
plasma ou protoplasma. Nous avons désigné la partie de
celui-ci qui apparaît comme le support indispensable de
l'âme, du nom de psychoplasma («substance de l'âme», au
sens moniste) c'est-à-dire que nous n'entendons par là
aucune «essence» particulière, mais nous considérons l'âme
comme un concept collectif désignant l'ensemble des fonctions
psychiques du plasma. L'âme, en ce sens, est aussi bien une
abstraction physiologique que les termes «échange des matériaux»
ou «génération». Chez l'homme et les animaux supérieurs,
par suite de l'extrême division du travail dans les
organes et les tissus, le psychoplasma est un élément différencié
du système nerveux le neuroplasma des cellules ganglionnaires
et de leurs prolongements centrifuges, les fibres
nerveuses. Chez les animaux inférieurs, par contre, qui ne
possèdent pas encore de nerfs ni d'organes des sens distincts,
le psychoplasma n'est pas encore parvenu à se différencier
pour exister d'une manière indépendante, pas plus que chez
les plantes. Chez les protistes monocellulaires, enfin, le
psychoplasma est, soit identique au protoplasma vivant tout
entier qui constitue la simple cellule, soit à une partie de
celui-ci. En tous cas, aussi bien à ces degrés inférieurs qu'aux
degrés supérieurs de l'échelle psychologique, une certaine
composition chimique du psychoplasma et une certaine
manière d'être physique en lui sont indispensables dès que
l'«âme» doit fonctionner ou travailler. Cela vaut aussi bien
pour l'activité psychique élémentaire (sensation et mouvement
plasmatiques) chez les Protozoaires, que pour les fonctions
complexes des organes sensoriels et du cerveau chez les
animaux supérieurs et, à leur tête, chez l'homme. Le travail
du psychoplasma, que nous nommons «âme» est toujours
lié à des échanges de matériaux.

Echelle des sensations.—Tous les organismes vivants,
sans exception, sont sensibles; ils distinguent les conditions

du milieu extérieur environnant et réagissent sur lui par
certains changements produits en eux-mêmes. La lumière et
la chaleur, la pesanteur et l'électricité, les processus mécaniques
et les phénomènes chimiques du milieu environnant
agissent comme excitants sur le psychoplasma sensible et
provoquent des changements dans sa composition moléculaire.
Comme stades principaux de sa sensibilité, nous distinguerons
les 5 degrés suivants:

I. Aux stades les plus inférieurs de l'organisation, le psychoplasma
tout entier, comme tel, est sensible et réagit à
l'action des excitants: c'est le cas des protistes les plus primitifs,
de beaucoup de plantes et d'une partie des animaux
supérieurs.—II. Au second stade commencent à se développer,
à la surface du corps, de simples instruments sensoriels
non différenciés, sous forme de poils protoplasmiques et de
taches pigmentaires, précurseurs des organes du tact et des
yeux; c'est le cas d'une partie des protistes supérieurs, mais
aussi de beaucoup d'animaux et de plantes inférieurs.—III.
Au troisième stade, de ces éléments simples vont se
développer, par différenciation, des organes sensoriels spécifiques,
ayant chacun une adaptation propre; instruments
chimiques de l'odorat et du goût, organes physiques du tact
et du sens de la température, de l'ouïe et de la vue. L'«énergie
spécifique» de ces organes sensibles supérieurs n'est pas
chez eux une qualité originelle, mais une propriété acquise
graduellement par une adaptation fonctionnelle et une hérédité
progressive.—IV. Au quatrième stade apparaît la centralisation,
ou intégration du système nerveux et par là, en même
temps, celle de la sensation; par l'association des sensations
auparavant isolées ou localisées, se forment les représentations
qui, tout d'abord, restent encore inconscientes: c'est le
cas chez beaucoup d'animaux inférieurs et supérieurs.—V.
Au cinquième stade, par la réflexion des sensations dans
une partie centrale du système nerveux, se développe la plus
haute fonction psychique, la sensation consciente, c'est le cas
chez l'homme et les Vertébrés supérieurs, probablement aussi

chez une partie des Invertébrés supérieurs, surtout des Articulés.

Echelle des mouvements.—Tous les corps vivants de
la nature, sans exception, se meuvent spontanément, à l'inverse
de ce qui a lieu chez les corps inorganisés, fixés et immobiles
(les cristaux, par exemple); c'est-à-dire qu'il se passe
dans le psychoplasma vivant des changements de position des
parties, par suite de causes internes, lesquelles s'expliquent
par la constitution chimique de ce psychoplasma lui-même.
Ces mouvements vitaux actifs peuvent être en partie perçus
directement, par l'observation, tandis qu'en partie ils ne sont
connus qu'indirectement, par leurs effets. Nous en distinguerons
5 degrés: I. Au degré le plus inférieur de la vie organique
(chez les Chromacées, beaucoup de protophytes, et chez les
métaphytes inférieurs), nous ne constatons que ces mouvements
de croissance qui sont communs à tous les organismes.
Ils se produisent d'ordinaire si lentement qu'on ne peut pas
les observer immédiatement, mais par un procédé indirect, en
induisant de leurs résultats, du changement de grandeur et
de forme du corps en voie de développement.—II. Beaucoup
de protistes, en particulier les algues monocellulaires du
groupe des Diatomées et des Desmidiacées, se meuvent en
rampant ou en nageant, grâce à une secrétion, par la simple excrétion
d'une masse muqueuse.—III. D'autres organismes,
flottant dans l'eau (par exemple, beaucoup de radiolaires, de
Siphonophores, de Cténophores, etc.) s'élèvent ou s'enfoncent
dans l'eau en modifiant leur poids spécifique, tantôt par osmose,
tantôt en expulsant ou emmagasinant de l'air.—IV. Beaucoup
de plantes, en particulier les impressionnables sensitives
(mimosa) et autres Papilionacées, exécutent, avec leurs
feuilles ou d'autres parties, des mouvements au moyen d'un
changement de turgescence, c'est-à-dire qu'elles modifient la
tension du protoplasma et par suite sa pression sur la paroi
cellulaire élastique qui l'enveloppe.—V. Les plus importants
de tous les mouvements organiques sont les phénomènes

de contraction, c'est-à-dire les changements de forme de la
superficie du corps qui sont liés à des modifications réciproques
de position dans ses parties; ils se produisent toujours
en traversant deux états différents ou phases du mouvement: la
phase de contraction et celle d'expansion. On distingue comme
quatre formes différentes de concentration du protoplasma:
a. les mouvements amiboïdes (chez les Rhizopodes, les globules
du sang, les cellules pigmentaires, etc.); b. les courants
plasmiques, analogues, à l'intérieur de cellules entourées
d'une membrane; c. les mouvements vibratiles (mouvement
d'un flagellum ou de cils chez les Infusoires, les Spermatozoïdes,
les cellules de l'épithélium à cils vibratiles); et enfin
d. le mouvement musculaire (chez la plupart des animaux).

Echelle des réflexes (phénomènes réflexes, mouvements
réflexes, etc.).—L'activité élémentaire de l'âme, produite
par la liaison d'une sensation à un mouvement, est désignée
par nous du nom de réflexe (au sens le plus large), ou
de fonction réflexe, ou mieux encore d'action réflexe. Le
mouvement (n'importe de quelle sorte) apparaît ici comme la
suite immédiate de l'excitation provoquée par l'impression;
c'est pourquoi, dans le cas le plus simple (chez les protistes)
on l'a désigné du simple nom de mouvement d'excitation.
Tout protoplasma vivant est irritable. Tout changement physique
ou chimique du milieu extérieur environnant peut,
dans certaines circonstances, agir comme excitant sur le psychoplasma
et produire ou «contrebalancer» un mouvement.
Nous verrons, plus tard, comment l'importante notion physique
d'équilibre rattache immédiatement les plus simples
réflexes organiques aux mouvements mécaniques analogues
dans la nature inorganique (par exemple, l'explosion de la
poudre par une étincelle, de la dynamite par un choc). Nous
distinguons dans l'échelle des réflexes les sept degrés suivants:

I.—Au stade le plus bas de l'organisation, chez les protistes
inférieurs, les excitations du monde extérieur (lumière,

chaleur, électricité, etc.), ne provoquent dans le protoplasma
non différencié, que ces indispensables mouvements internes
de croissance et d'échange qui sont communs à tous les organismes
et indispensables à leur conservation. Il en va de
même pour la plupart des plantes.

II.—Chez beaucoup de Protistes qui se meuvent librement
(surtout chez les Amibes, les Héliozoaires et surtout les Rhizopodes)
les excitations extérieures provoquent sur tous les
points de la superficie du corps monocellulaire, des mouvements
qui se traduisent par des changements de lieu (mouvements
amiboïdes, formation de pseudopodes, contraction
et extension des pseudopodes); ces prolongements mal déterminés
et modifiables du protoplasma ne sont pas encore
des organes constants. L'excitabilité organique générale se
traduit de la même façon, par un réflexe non différencié,
chez les impressionnables sensitives et chez les Métazoaires
inférieurs; chez ces organismes pluricellulaires, les excitations
peuvent être transmises d'une cellule à l'autre, puisque
toutes les cellules, par leurs prolongements, sont en rapport
de contiguïté.

III.—Chez beaucoup de Protistes, et en particulier chez
les Protozoaires ayant atteint un haut degré de développement,
le corps monocellulaire se différencie déjà en deux
sortes d'organes des plus rudimentaires: organes sensibles
du tact et organes moteurs du mouvement; les deux instruments
sont des prolongements directs et externes du protoplasma;
l'excitation qui atteint le premier de ces organes est
transmise immédiatement au second par le psychoplasma du
corps monocellulaire et en provoque la contraction. Ce phénomène
s'observe surtout clairement (ou se démontre expérimentalement)
chez beaucoup d'Infusoires fixés (par exemple
chez le poteriodendron parmi les Flagellés, chez la vorticelle
parmi les Ciliés). La plus faible excitation qui atteint les prolongements
vibratiles très impressionnables (flagellum ou cils)
situés à l'extrémité libre de la cellule, produit aussitôt une
contraction de l'un des bouts en forme de fil, à l'autre

bout fixé. On désigne ce phénomène du nom d'arc réflexe
simple[21].

IV.—A ces processus qui se passent dans l'organisme monocellulaire
des Infusoires, se rattache immédiatement le mécanisme
intéressant des cellules neuromusculaires, que nous
trouvons dans le corps pluricellulaire de beaucoup de Métazoaires
inférieurs, en particulier chez les Cnidiés (polypes,
coraux). Chaque cellule neuro-musculaire, prise individuellement,
est organe réflexe isolé; elle possède, à la surface de son
corps, une partie sensible, au bout opposé et interne un filament
musculaire mobile: celui-ci se contracte aussitôt que l'autre
est excité.

V.—Chez d'autres Cnidiés, en particulier chez les Méduses
qui nagent librement (et qui sont proches parentes des
polypes fixés),—la cellule neuro-musculaire simple se subdivise
en deux cellules différentes mais encore réunies par
un filament: une cellule sensorielle externe (dans l'épiderme)
et une cellule musculaire interne (sous la peau); dans cet
organe réflexe bicellulaire, la première cellule est l'organe
élémentaire de la sensation, la seconde celui du mouvement;
le filament de psychoplasma qui les relie est un pont qui
permet à l'excitation de passer de la première à la seconde.

VI.—Le progrès le plus important dans le développement
progressif du mécanisme réflexe, c'est la différenciation de
trois cellules; à la place du simple pont dont nous venons de
parler apparaît une troisième cellule indépendante, la cellule
psychique ou cellule ganglionnaire; en même temps survient
une nouvelle fonction psychique, la représentation inconsciente
qui a son siège précisément dans cette cellule centrale.
L'excitation est transmise, de la cellule sensorielle
sensible tout d'abord à cette cellule représentative intermédiaire
(cellule psychique) et de celle-ci, elle passe sous forme
de commandement au mouvement, à la cellule musculaire

motrice. Ces organes réflexes tricellulaires prédominent chez
la grande majorité des Invertébrés.

VII.—A la place de cette combinaison, on trouve chez la
plupart des Vertébrés l'organe réflexe quadricellulaire consistant
en ceci qu'entre la cellule sensorielle sensible et la cellule
musculaire motrice, non plus une, mais deux cellules
psychiques différentes sont intercalées. L'excitation externe
passe ici de la cellule sensorielle, par voie centripète, à la
cellule sensitive (cellule psychique sensible), puis de celle-ci
à la cellule de la volition (cellule psychique motrice) et c'est
seulement cette dernière qui la transmet à la cellule musculaire
contractile. Par le fait que de nombreux organes réflexes
analogues s'associent, et que de nouvelles cellules psychiques
sont intercalées, se constitue le mécanisme compliqué réflexe
de l'homme et des Vertébrés supérieurs.

Réflexes simples et réflexes complexes.—La différence
importante que nous avons établie aux points de vue
morphologique et physiologique entre les organismes monocellulaires
(Protistes) et les pluricellulaires (Histones) existe
de même quand il s'agit de l'activité psychique élémentaire,
de l'action réflexe. Chez les Protistes monocellulaires (aussi
bien chez les plantes primitives plasmodomes, les Protophytes,
que chez les animaux primitifs plasmophages, les
Protozoaires) le processus physique du réflexe tout entier se
passe à l'intérieur du protoplasma d'une cellule unique; leur
«âme cellulaire» apparaît encore comme une fonction
unique du psychoplasma, ses diverses phases ne commençant
à se différencier qu'au cours de la différenciation d'organes
distincts. Déjà chez les Protistes cénobiontes, dans les
colonies cellulaires (par exemple le volvox, le carchesium)
apparaît le deuxième stade d'activité cellulaire, l'action
réflexe composée. Les nombreuses cellules sociales qui composent
ces colonies cellulaires ou cénobies, sont toujours en
rapport plus ou moins étroit, souvent reliées directement les
unes aux autres par des filaments, véritables ponts de plasma.

Une excitation qui atteint une ou plusieurs des cellules de
cette association est communiquée aux autres par les ponts
de réunion et peut provoquer chez toutes, une contraction collective.
Cette association existe aussi dans les tissus des
plantes et des animaux pluricellulaires. Tandis qu'on admettait
autrefois, à tort, que les cellules des tissus végétaux
existaient contiguës mais isolées les unes des autres,
aujourd'hui on démontre partout l'existence de fins filaments
protoplasmiques qui traversent les épaisses membranes
cellulaires et maintiennent partout des rapports matériels
et psychologiques entre leurs protoplasmas vivants.
Ainsi s'explique que l'ébranlement de l'impressionnable
racine du mimosa, provoqué par les pas du promeneur sur le
sol, transmette aussitôt l'excitation à toutes les cellules de la
plante, amenant toutes les feuilles délicates à se reployer,
tous les pétioles à tomber.

Action réflexe et conscience.—Un caractère important
commun à tous les phénomènes réflexes, c'est le manque de
conscience. Pour des raisons que nous exposons au chapitre
X, nous n'admettons une conscience réelle que chez
l'homme et les animaux supérieurs, et nous la refusons
aux plantes, aux animaux inférieurs et aux Protistes; chez
ces derniers, par conséquent, tous les mouvements d'excitation
doivent être considérés comme des réflexes, c'est-à-dire
que tels sont tous les mouvements en général, en tant
qu'ils ne sont pas produits spontanément ou par des causes
internes (mouvements impulsifs ou automatiques)[22]. Il en
va autrement chez les animaux supérieurs qui présentent un
système nerveux centralisé et des organes des sens parfaits.
Ici, l'activité psychique réflexe a graduellement donné lieu à
la conscience et l'on voit apparaître les actes volontaires
conscients s'opposant aux réflexes, qui subsistent à côté d'eux.
Mais nous devons ici, comme pour les instincts, distinguer

deux phénomènes essentiellement différents: les réflexes
primaires et les secondaires. Les réflexes primaires sont ceux
qui, phylogénétiquement, n'ont jamais été conscients, c'est-à-dire
qui ont conservé leur nature originelle (héritée d'ancêtres
animaux inférieurs). Les réflexes secondaires, au contraire,
sont ceux qui furent, chez les ancêtres, des actes
volontaires conscients mais qui, plus tard, par l'habitude ou
la disparition de la conscience, sont devenus inconscients.
On ne peut ici—pas plus qu'ailleurs—tracer une ligne de
démarcation précise entre les fonctions psychiques conscientes
et les inconscientes.

Echelle des représentations. (Dokèses).—Les psychologues
d'autrefois (Herbart, par exemple), ont considéré
la «représentation» comme le phénomène psychique essentiel
d'où tous les autres dérivaient. La psychologie comparée moderne
accepte cette idée en tant qu'il s'agit de la représentation
inconsciente; elle tient, au contraire, la représentation
consciente pour un phénomène secondaire de la vie psychique
qui fait encore entièrement défaut chez les plantes et les animaux
inférieurs et ne se développe que chez les animaux
supérieurs. Parmi les nombreuses définitions contradictoires
qu'ont données les psychologues du terme de représentation,
(Dokesis) la plus juste nous semble celle qui entend par là
l'image interne de l'objet externe, lequel se transmet à nous
par l'impression («idée» en un sens particulier). Nous distinguerons,
dans l'échelle croissante de la fonction de représentation,
quatre degrés principaux qui sont les suivants:

I.—Représentation cellulaire.—Aux stades les plus inférieurs,
la représentation nous apparaît comme une fonction
physiologique générale du psychoplasma; déjà chez les plus
simples Protistes monocellulaires, les impressions laissent
dans ce psychoplasma des traces durables qui peuvent être
reproduites par la mémoire. Parmi plus de quatre mille
espèces de Radiolaires que j'ai décrites, chaque espèce particulière
est caractérisée par une forme de squelette spéciale,

qui s'est transmise à elle par l'hérédité. La production de ce
squelette spécifique, d'une structure souvent des plus compliquées,
par une cellule des plus simples (presque toujours
sphérique), ne peut s'expliquer que si nous attribuons au
plasma, matière composante, la propriété de représentation
et, de fait, celle toute spéciale de «sentiment plastique de la
distance», ainsi que je l'ai montré dans ma Psychologie des
Radiolaires[23].

II.—Représentation histonale.—Déjà chez les Cénobies
ou colonies cellulaires de Protistes associés, mais plus encore
dans les tissus des plantes et des animaux inférieurs, sans
système nerveux (éponges, polypes), nous trouvons réalisé
le second degré de représentation inconsciente, fondé sur
une communauté de vie psychique entre de nombreuses cellules,
étroitement liées. Si des excitations, qui se sont produites
une seule fois, produisent non seulement un réflexe
passager dans un organe (par exemple d'une feuille ou d'un
bras de polype) mais laissent une impression durable qui sera
reproduite spontanément plus tard, il faut bien admettre,
pour expliquer ce phénomène, une représentation histonale,
liée au psychoplasma des cellules associées en tissu.

III.—Représentation inconsciente des cellules ganglionnaires.—Ce
troisième degré, plus élevé, de représentation
est la forme la plus fréquente de cette fonction dans le règne
animal; elle apparaît comme une localisation de la représentation
en certaines «cellules psychiques». Dans le cas le
plus simple, on ne la trouve, par conséquent, dans l'action
réflexe, qu'au sixième degré de développement, lorsqu'est
constitué l'organe réflexe tricellulaire; le siège de la représentation
est alors la cellule psychique moyenne, intercalée
entre la cellule sensorielle et la cellule musculaire motrice.
Avec le développement croissant du système nerveux dans le
règne animal, avec son intégration et sa différenciation

croissantes, le développement de ces représentations inconscientes
va, lui aussi, toujours croissant.

IV.—Représentation consciente des cellules cérébrales.—C'est
seulement aux degrés supérieurs de l'organisation animale
que se développe la conscience, comme fonction spéciale
d'un organe central déterminé du système nerveux. Par le
fait que les représentations deviennent conscientes et que certaines
parties du cerveau prennent un développement considérable
tendant à l'association des représentations conscientes,
l'organisme devient capable de ces fonctions psychiques supérieures
désignées du nom de pensée, réflexion, entendement
et raison. Bien que la limite phylogénétique soit des plus difficiles
à tracer entre les représentations primitives, inconscientes
et les secondaires, conscientes, on peut cependant
admettre comme probable que celles-ci dérivent de celles-là
polyphylétiquement. Car nous trouvons la pensée consciente
et raisonnable, non seulement dans les formes supérieures
de l'embranchement des Vertébrés (chez l'homme, les Mammifères,
les Oiseaux, une partie des Vertébrés inférieurs)—mais
encore chez les représentants les plus parfaits des
autres groupes animaux (chez les fourmis et d'autres Insectes,
les araignées et les Crustacés supérieurs parmi les
Arthropodes, chez les Céphalopodes parmi les Mollusques).

Echelle de la mémoire.—Elle présente un rapport étroit
avec celle du développement des représentations; cette fonction
capitale du psychoplasma—condition de tout développement
psychique progressif—n'est au fond qu'une reproduction
de représentations. Les empreintes que l'excitation
avait produites en tant qu'impression sur le bioplasma et qui
étaient devenues des représentations durables sont ranimées
par la mémoire; elles passent de l'état potentiel à l'état actuel.
La «force de tension» latente dans le psychoplasma se
transforme en «force vive» active. Correspondant aux quatre
stades de la représentation, nous pouvons distinguer dans la
mémoire quatre stades de développement progressif.


I.—Mémoire cellulaire.—Il y a déjà trente ans qu'Ewald
Héring, dans un travail plein de profondeur, a désigné la
mémoire comme une «fonction générale de la matière organisée»,
soulignant la haute importance de cette fonction
psychique «à laquelle nous devons presque tout ce que nous
sommes et ce que nous possédons» (1870). J'ai repris plus
tard cette pensée (1876) et j'ai cherché à l'établir en lui appliquant
avec fruit la théorie de l'évolution (voir ma Périgenèse
des plastidules, essai d'explication mécaniste des processus
élémentaires de l'évolution[24]). J'ai cherché à prouver
dans cette étude que la «mémoire inconsciente» était une
fonction générale essentiellement importante, commune à
tous les plastidules, c'est-à-dire à ces molécules ou groupes de
molécules hypothétiques, que Naegeli appelle micelles, d'autres
bioplastes, etc. Seuls les plastidules vivants, molécules individuelles
du plasma actif, se reproduisent et possèdent ainsi
la mémoire: c'est là la différence essentielle entre la nature
organique et l'inorganique. On peut dire: «L'hérédité est la
mémoire des plastidules, par contre la variabilité est l'intelligence
des plastidules». La mémoire élémentaire des protistes
monocellulaires, se constitue à l'aide des mémoires
moléculaires des plastidules ou micelles dont l'ensemble
forme leur corps cellulaire vivant. Les effets les plus surprenants
de cette mémoire inconsciente chez les Protistes
monocellulaires sont surtout mis en lumière par l'infinie
diversité et régularité de leur appareil protecteur si compliqué,
le test et le squelette; une quantité d'exemples intéressants
nous sont fournis, en particulier, par les Diatomées et les
Cosmariées parmi les Protophytes, par les Radiolaires et les
Thalamophores, parmi les Protozoaires. Dans des milliers
d'espèces de ces Protistes, la forme spécifique du squelette se
transmet avec une relative constance, témoignant ainsi de la
fidélité de la mémoire inconsciente cellulaire.

II.—Mémoire histonale.—Quant au second degré de la

mémoire, des preuves non moins intéressantes du souvenir
inconscient des tissus nous sont fournies par l'hérédité des
organes et des tissus divers dans le corps des plantes et des
animaux inférieurs invertébrés (Spongiaires, etc.). Ce second
degré nous apparaît comme une reproduction des représentations
histonales de cette association de représentations cellulaires
qui commence dès la formation des Cénobies chez les
Protistes sociaux.

III.—De même on peut considérer le troisième degré, la
mémoire inconsciente de ces animaux qui possèdent déjà un
système nerveux, comme une reproduction des «représentations
inconscientes» correspondantes, emmagasinées dans
certaines cellules ganglionnaires. Chez la plupart des animaux
inférieurs, toute la mémoire est sans doute inconsciente.
Mais même chez l'homme et les animaux supérieurs
auxquels nous sommes bien obligés d'attribuer de la conscience,
les fonctions quotidiennes de la mémoire inconsciente
sont incomparablement plus nombreuses et variées que celles
de la mémoire consciente; nous nous en convaincrons facilement
par l'examen impartial de mille actions inconscientes
que nous accomplissons journellement quand nous marchons,
parlons, écrivons, mangeons, etc.

IV.—La mémoire consciente, qui s'effectue chez l'homme
et les animaux supérieurs au moyen de cellules cérébrales
spéciales, n'apparaît par suite que comme une réflexion intérieure,
survenue très tard, comme l'épanouissement dernier
des mêmes reproductions de représentations psychiques,
qui se réfléchissaient déjà chez nos ancêtres animaux inférieurs,
en tant que phénomènes inconscients dans les cellules
ganglionnaires.

Association des représentations.—L'enchaînement des
représentations, qu'on désigne d'ordinaire du nom d'association
des idées—ou, plus brièvement, d'association—présente
également une longue échelle de degrés, des plus
inférieurs aux plus supérieurs. Cette association, elle

aussi, est encore à l'origine et de beaucoup le plus fréquemment
inconsciente, «instinct»; ce n'est que dans les groupes
animaux les plus élevés qu'elle devient graduellement consciente,
«raison». Les conséquences psychiques de cette
«association des idées» sont des plus diverses; cependant,
une très longue échelle graduée conduit sans interruption
des plus simples associations inconscientes, réalisées chez
les Protistes inférieurs, aux plus parfaites liaisons d'idées
conscientes, réalisées chez l'homme civilisé. L'unité de la
conscience chez celui-ci n'est regardée que comme le résultat
suprême de cette association (Hume, Condillac). Toute
la vie psychique supérieure devient d'autant plus parfaite que
l'association normale s'étend à des représentations indéfiniment
plus nombreuses et que celles-ci s'ordonnent plus naturellement,
conformément à la «critique de la raison pure».
Dans le rêve, où cette critique fait défaut, l'association des
représentations reproduites se fait souvent de la manière la
plus confuse. Mais également dans les créations de la fantaisie
poétique, laquelle par des liaisons variées entre les représentations
présentes en produit des groupes tout nouveaux,
de même dans les hallucinations, etc., ces représentations s'ordonnent
d'une manière antinaturelle et apparaissent ainsi,
à qui les considère avec sang-froid, complètement déraisonnables.
Ceci vaut tout particulièrement pour les formes surnaturelles
de la croyance, les esprits du spiritisme et les images
fantaisistes de la philosophie transcendantale et dualiste;
mais précisément ces associations anormales dont témoignent
la croyance et la prétendue «révélation» sont diversement
prisées et considérées comme les «biens intellectuels» les
plus précieux de l'homme[25]. (Cf. ch. XVI.)

Instincts.—La psychologie surannée du moyen âge, qui
néanmoins trouve encore aujourd'hui beaucoup de partisans,
considérait la vie psychique chez l'homme et chez l'animal
comme deux choses radicalement différentes; elle faisait dériver

la première de la raison, la seconde de l'instinct. Conformément
à l'histoire traditionnelle de la création, on admettait
qu'à chaque espèce animale était inculquée, à l'instant
de sa création et par son créateur, une qualité d'âme déterminée
et inconsciente, et que ce penchant naturel (instinct)
propre à chaque espèce était aussi invariable que son organisation
corporelle. Après que déjà Lamarck (1809) en fondant sa
théorie de la descendance, eût montré l'inadmissibilité de
cette erreur, Darwin (1859) la réfuta complètement. Il établit,
s'appuyant sur sa théorie de la sélection, les principes essentiels
suivants: I. Les instincts de chaque espèce sont variables
suivant les individus et, par l'adaptation, ils sont soumis au
changement aussi bien que les caractères morphologiques de
l'organisation corporelle. II. Ces variations (provenant pour la
plupart d'habitudes modifiées), sont en partie transmises aux
descendants par l'hérédité, et au cours des générations elles
s'accumulent et se fixent. III. La sélection (naturelle ou artificielle)
réalise un choix parmi ces modifications héréditaires
de l'activité psychique: elle conserve celles qui sont utiles
et écarte celles qui le sont moins. IV. La divergence de caractère
psychique qui s'ensuit, amène ainsi, au cours des générations,
l'apparition de nouveaux instincts, tout comme la
divergence de caractère morphologique amène l'apparition
de nouvelles espèces. Cette théorie de l'instinct de Darwin
est aujourd'hui admise par la plupart des biologistes; G. Romanes,
dans son remarquable ouvrage sur l'Evolution mentale
dans le règne animal (1885) a traité la question si à fond
et en a si notablement étendu la portée, que je ne peux ici
que renvoyer à cet auteur. Je remarquerai seulement que,
selon moi, des instincts existent chez tous les organismes,
chez tous les Protistes et toutes les plantes, aussi bien
que chez tous les animaux et tous les hommes; mais chez
ces derniers ils entrent d'autant plus en régression que la
raison se développe à leurs dépens.

Parmi les innombrables formes d'instincts, on en peut
distinguer deux grandes classes: les primaires et les secondaires.

Les instincts primaires sont les tendances générales
inférieures inhérentes au psychoplasma et inconscientes chez
lui depuis le commencement de la vie organique, par dessus
tout la tendance à la conservation de l'individu (protection et
nutrition) et celle à la conservation de l'espèce (reproduction
et soin des jeunes). Ces deux tendances fondamentales de la
vie organique, la faim et l'amour, sont à l'origine partout
inconscientes, développées sans le concours de l'entendement
ou de la raison; chez les animaux supérieurs, comme chez
l'homme, elles sont devenues plus tard des objets de conscience.

Il en va tout au contraire des instincts secondaires; ceux-ci
se sont développés à l'origine par une adaptation intelligente,
par des réflexions et des raisonnements de la part de l'entendement,
ainsi que par des actes conscients en vue d'une fin;
peu à peu ils sont devenus habituels au point que cette altera
natura agit inconsciemment et, se transmettant aux descendants
par l'hérédité, apparaît comme «innée». La conscience
et la réflexion, liées à l'origine à ces instincts particuliers des
animaux supérieurs, se sont perdues au cours du temps et ont
échappé aux plastidules (comme dans les cas d'«hérédité
abrégée»). Les actes inconscients accomplis par les animaux
supérieurs en vue d'une fin (par exemple les tendances artistiques)
paraissent aujourd'hui des instincts innés. Ainsi se doit
expliquer chez l'homme l'apparition des «connaissances a
priori» innées, qui, à l'origine, chez ses ancêtres, se sont
développées a posteriori et empiriquement[26].

Echelle de la raison.—D'après les opinions psychologiques
tout à fait superficielles trahissant une complète ignorance
de la psychologie animale et qui ne reconnaissent
qu'à l'homme une «âme véritable», c'est à lui seul aussi
que peuvent être attribuées, comme bien suprême, la conscience
et la raison. Cette grossière erreur, qui d'ailleurs se

rencontre actuellement encore dans beaucoup de manuels a été
absolument réfutée par la psychologie comparée de ces quarante
dernières années. Les Vertébrés supérieurs (surtout les
Mammifères voisins de l'homme) possèdent une raison aussi
bien que l'homme lui-même et à travers la série animale on
peut tout aussi bien suivre la longue évolution progressive
de la raison, qu'à travers la série humaine. La différence
entre la raison d'hommes tels que Goethe, Lamarck, Kant,
Darwin et celle de l'homme inculte le plus inférieur, d'un
Wedda, d'un Akka, d'un nègre de l'Australie ou d'un Patagonien,
est bien plus grande que la différence graduée entre
la raison de ces derniers et celle des Mammifères «les plus
raisonnables», des singes anthropoïdes et même des Papiomorphes,
des chiens et des éléphants. Cette proposition
importante, elle aussi, a été démontrée d'une manière absolument
convaincante, à l'aide d'une comparaison critique
approfondie, par Romanes et d'autres. Nous n'y insisterons
donc pas davantage, pas plus que sur la différence entre la
raison (ratio) et l'entendement (intellectus); de ces termes et
de leurs limites, comme de beaucoup d'autres termes essentiels
à la psychologie, les philosophes les plus remarquables
donnent les définitions les plus contradictoires. D'une
manière générale, on peut dire que la faculté de former des
concepts, commune aux deux fonctions cérébrales, s'applique
avec l'entendement au cercle plus étroit des associations
concrètes et toutes proches, avec la raison, au contraire, au
cercle plus vaste des groupes d'associations abstraites et plus
étendues. Dans la longue échelle qui conduit des actes
réflexes et des instincts réalisés chez les animaux inférieurs à
la raison, réalisée chez les animaux supérieurs, l'entendement
devance la raison. Le fait surtout important, pour nos recherches
de psychologie générale, c'est que ces fonctions psychiques
supérieures, elles aussi, sont soumises aux lois de
l'hérédité et de l'adaptation, tout comme leurs organes; ces
organes de la pensée chez l'homme et les Mammifères supérieurs,
résident, ainsi que l'ont démontré les recherches de

Flechsig (1894) dans ces parties de l'écorce cérébrale situées
entre les quatre foyers sensoriels internes (cf. chap. X et XI).

Le langage.—Le haut degré de développement des concepts,
de l'entendement et de la raison, qui met l'homme
tellement au-dessus de l'animal, est étroitement lié au développement
du langage. Mais ici comme là on peut démontrer
l'existence d'une longue série ininterrompue de stades progressifs,
conduisant des degrés les plus inférieurs aux supérieurs.
Le langage est aussi peu que la raison l'apanage
exclusif de l'homme. C'est plutôt au sens large un avantage
commun à tous les animaux sociaux supérieurs, au moins à
tous les Arthropodes et Vertébrés qui vivent en sociétés et en
troupes; il leur est nécessaire pour s'entendre, pour se communiquer
leurs représentations. Ceci ne peut se faire que
par contact, ou par signes, ou par sons désignant des concepts.
Le chant des oiseaux et celui des singes anthropoïdes
chantants (hylobates) rentrent, eux aussi, dans le langage des
sons de même que l'aboiement du chien et le hennissement du
cheval, de même enfin que le chant du grillon et le cri de la
cigale. Mais chez l'homme seul s'est développé ce langage
articulé, par concepts, qui permet à sa raison d'atteindre à de
si hautes conquêtes. La philologie comparée, une des sciences
les plus intéressantes qui soient nées en ce siècle, a montré
comment les nombreuses langues, si perfectionnées, parlées
par les différents peuples, se sont développées graduellement,
lentement, à partir de quelques langues originelles très
simples (G. de Humboldt, Bopp, Schleicher, Steinthal, etc.),
Auguste Schleicher[27], d'Iéna, en particulier, a montré que
le développement historique des langues s'effectue suivant
les mêmes lois phylogénétiques que celui des autres fonctions
physiologiques et de leurs organes. Romanes (1893) a
repris cette démonstration et montré d'une manière convaincante

que le langage de l'homme ne diffère que par le degré
de développement, non en essence et par sa nature, de celui
des animaux supérieurs.

Echelle des émotions.—L'important groupe de fonctions
psychiques, désigné par le terme collectif de sentiment[28],
joue un grand rôle dans la théorie de la raison,
tant théorique que pratique. Pour notre manière de voir,
ces phénomènes prennent une importance particulière parce
qu'ici apparaît immédiatement le rapport direct de la fonction
cérébrale avec d'autres fonctions physiologiques (battements
du cœur, activité sensorielle, mouvement musculaire);
c'est par là qu'apparaît avec la plus grande clarté ce qu'a
d'anti naturel et d'inadmissible la philosophie qui veut séparer
radicalement la psychologie de la physiologie.

Toutes les nombreuses manifestations de la vie émotive
que nous trouvons chez l'homme s'observent aussi chez les
animaux supérieurs (surtout chez les singes anthropomorphes
et chez les chiens); si divers que soient leurs degrés de
développement, ils peuvent se ramener tous aux deux fonctions
élémentaires de l'âme, la sensation et le mouvement
et à leur association dans le réflexe ou la représentation.
C'est au domaine de la sensation, au sens large, que se rattache
le sentiment de plaisir et de peine, qui détermine toute
la manière d'être sentimentale,—et de même, c'est, d'autre
part, au domaine du mouvement que se rattachent l'attraction
et la répulsion correspondantes (amour et haine),
l'effort pour obtenir le plaisir et éviter la peine.

L'attraction et la répulsion apparaissent comme la source
primitive de la volonté, cet élément de l'âme d'une importance
capitale, qui détermine le caractère de l'individu. Les
passions, qui jouent un si grand rôle dans la vie psychique
supérieure, ne sont que des grossissements des «émotions».
Et celles-ci sont communes à l'homme et aux animaux, ainsi

que Romanes l'a montré récemment d'une manière éclatante.
Au degré le plus primitif de la vie organique, nous trouvons
déjà, chez tous les Protistes, ces sentiments élémentaires de
plaisir et de peine, qui se manifestent par ce qu'on appelle
leurs tropismes, dans leur recherche de la lumière ou de l'obscurité,
de la chaleur ou du froid, dans leur attitude variable
à l'égard de l'électricité positive et négative. Au degré supérieur
de la vie psychique, nous trouvons, par contre, chez
l'homme civilisé, ces infimes nuances de sentiment, ces
tons dégradés du ravissement et de l'horreur, de l'amour et
de la haine, qui sont les ressorts de l'histoire et la mine
inépuisable de la poésie. Et pourtant ces états élémentaires
les plus primitifs du sentiment, réalisés dans le psychoplasma
des Protistes monocellulaires, sont reliés par une
chaîne continue, faite de tous les intermédiaires imaginables,
aux formes supérieures de la passion humaine, dont
le siège est dans les cellules ganglionnaires de l'écorce cérébrale.
Que ces formes elles-mêmes soient soumises absolument
aux lois physiques, c'est ce qu'a déjà exposé le grand
Spinoza dans sa célèbre Statique des passions.

Echelle de la volonté.—Le terme de volonté est soumis,
comme tous les termes psychologiques importants (ceux de
représentation, d'âme, d'esprit, etc.), aux interprétations et
définitions les plus variées. Tantôt la volonté, au sens le plus
large, est considérée comme un attribut cosmologique: «le
monde comme volonté et représentation» (Schopenhauer);
tantôt, au sens le plus étroit, elle est considérée comme un
attribut anthropologique, comme la propriété exclusive de
l'homme; c'est le cas de Descartes pour qui les animaux sont
des machines sans sensations ni volonté. Dans le langage
courant, l'existence de la volonté se déduit du phénomène de
mouvement volontaire et on la tient ainsi comme une forme
d'activité psychique commune à la plupart des animaux. Si
nous analysons la volonté à la lumière de la physiologie et
de l'embryologie comparées, nous nous convaincrons—comme

dans le cas de la sensation—qu'il s'agit d'une
propriété commune à tout psychoplasma vivant. Les mouvements
automatiques, aussi bien que les réflexes, déjà
observés chez les Protistes monocellulaires, nous sont
apparus comme la conséquence d'aspirations liées indissolublement
à la notion de vie. Chez les plantes et les animaux
inférieurs, eux aussi, les aspirations ou tropismes nous sont
apparus comme la résultante des aspirations de toutes les
cellules réunies.

C'est seulement lorsque se développe «l'organe réflexe
tricellulaire», lorsqu'entre la cellule sensorielle sensible et
la cellule musculaire motrice, la troisième cellule indépendante
s'intercale, «cellule psychique ou ganglionnaire»,—que
nous pouvons reconnaître en celle-ci un organe élémentaire
indépendant de la volonté. Mais la volonté, chez les
animaux inférieurs où ceci est réalisé, reste encore presque
toute inconsciente. C'est seulement lorsque, chez les animaux
supérieurs, se développe la conscience, comme une réflexion
subjective des processus internes objectifs dans le neuroplasma
des cellules psychiques, que la volonté atteint ce
degré suprême où elle ne diffère plus qualitativement de la
volonté humaine et pour lequel le langage courant revendique
le prédicat de «Liberté». Son libre déploiement et ses
effets apparaissent d'autant plus imposants que se développent
davantage, avec le mouvement libre et rapide, le systême
musculaire et les organes des sens et, en corrélation
avec eux, les organes de la pensée, le cerveau.

Libre arbitre.—Le problème de la liberté de la volonté
humaine est, de toutes les énigmes de l'univers, celle qui, de
tous temps, a le plus préoccupé l'homme pensant et cela
parce qu'au haut intérêt philosophique de la question s'ajoutent
les conséquences les plus importantes pour la philosophie
pratique, pour la morale, la pédagogie, la jurisprudence,
etc. E. du Bois-Reymond qui traite de la question en
tant que septième et dernière de ses «sept énigmes de l'univers»

nous dit avec raison, en parlant du problème du libre
arbitre: «Il concerne chacun, il semble abordable à chacun,
il est étroitement lié aux conditions vitales de la société humaine,
il exerce une action profonde sur les croyances religieuses,
aussi le problème a-t-il joué dans l'histoire de la civilisation
et de la pensée humaine un rôle d'une importance
capitale et les diverses solutions qu'il a reçues reflètent-elles
nettement les stades d'évolution de la pensée humaine. Peut-être
n'est-il pas un objet de la méditation humaine qui ait
suscité une plus longue collection d'in-folios jamais ouverts
et destinés à moisir dans la poussière des bibliothèques.»
L'importance de la question ressort clairement aussi de ce
fait que Kant plaçait la croyance au libre arbitre immédiatement
à côté de celles en «l'immortalité de l'âme» et
en «l'existence de Dieu». Il regardait ces trois grandes
questions comme les trois indispensables postulats de la
raison pratique, après avoir clairement montré que leur
réalité ne pouvait se démontrer à la lumière de la raison
pure!

Ce qu'il y a de plus remarquable dans les débats si grandioses
et si obscurs auxquels a donné lieu le problème du libre
arbitre, c'est peut-être que, théoriquement, l'existence
de ce libre arbitre a été niée non seulement par les plus
grands philosophes critiques, mais encore par les partis les
plus opposés, tandis qu'en fait, pratiquement, elle est admise
comme une chose toute naturelle, aujourd'hui encore, par la
plupart des hommes. Des docteurs éminents de l'Eglise chrétienne,
des Pères de l'Eglise comme Augustin, des réformateurs
comme Calvin nient le libre arbitre aussi résolument
que les chefs les plus célèbres du matérialisme pur, qu'un
d'Holbach au XVIIIe ou qu'un Buchner au XIXe siècle. Les théologiens
chrétiens le nient parce qu'il est inconciliable avec
leur profonde croyance en la toute-puissance de Dieu et en
la prédestination: Dieu, tout-puissant et omniscient, a tout
prévu et tout voulu de toute éternité, aussi a-t-il déterminé,
comme le reste, les actions des hommes. Si l'homme, avec sa

volonté libre, agissait autrement que Dieu ne l'a, par avance,
déterminé à agir, alors Dieu n'aurait pas été tout-puissant et
omniscient. Dans le même sens, Leibniz fut, lui aussi, un
absolu déterministe. Les naturalistes monistes du siècle dernier,
mais par-dessus tous Laplace, défendirent à leur tour le
déterminisme en s'appuyant sur leur philosophie générale
moniste et mécaniste.

La lutte ardente entre les déterministes et les indéterministes,
entre les adversaires et les partisans du libre arbitre,
est aujourd'hui, après plus de deux mille ans, définitivement
résolue en faveur des premiers. La volonté humaine, est
aussi peu libre que celle des animaux supérieurs dont
elle ne diffère que par le degré, non par la nature. Tandis
qu'au siècle dernier encore on combattait le dogme du libre
arbitre avec des arguments généraux, philosophiques et cosmologiques,
notre XIXe siècle, au contraire, nous a fourni,
pour sa réfutation définitive, de toutes autres armes, à savoir
ces armes puissantes dont nous sommes redevables à l'arsenal
de la physiologie et de l'embryologie comparées. Nous savons
aujourd'hui que tout acte de volonté est déterminé par
l'organisation de l'individu voulant et sous la dépendance
des conditions variables du milieu extérieur, au même titre
que toute autre fonction psychique. Le caractère de l'effort est
déterminé à l'avance par l'hérédité, il vient des parents et
des ancêtres; la décision, dans chaque acte nouveau, vient
de l'adaptation aux circonstances momentanées, en vertu de
quoi le motif le plus fort donne l'impulsion, conformément
aux lois qui régissent la statistique des passions. L'ontogénie
nous apprend à comprendre le développement individuel de
la volonté chez l'enfant, la phylogénie, le développement historique
de la volonté à travers la série de nos ancêtres vertébrés.



Coup d'œil rétrospectif sur les stades principaux
du développement de la vie psychique.



	Les cinq groupes psychologiques
du monde organique.
	Les cinq stades de développement
des organes de l'âme.



	V.—L'homme, les Vertébrés
supérieurs, Arthropodes et Mollusques.
	V.—Système nerveux avec
un organe central très développé:
neuropsyche avec conscience.



	IV.—Vertébrés inférieurs, la
plupart des Invertébrés.
	IV.—Système nerveux avec
un organe central simple: neuropsyche
sans conscience.



	III.—Invertébrés tout à fait
inférieurs (polypes, éponges); la
plupart des plantes.
	III.—Le système nerveux
manque; âme d'un tissu pluricellulaire;
histopsyche sans conscience.



	II.—Cénobies de protistes:
colonies cellulaires de Protozoaires
(carchesium) et de Protophytes (volvox).
	II.—Psychoplasma composé;
âme cellulaire sociale; cytopsyche
socialis.



	I.—Protistes mous cellulaires:
Protozoaires et Protophytes solitaires.
	I.—Psychoplasma simple;
âme cellulaire isolée, cytopsyche solitaria.




CHAPITRE VIII

Embryologie de l'âme.




Études monistes de psychologie ontogénétique. Développement
de la vie psychique au cours de la vie individuelle de la
personne.

«Les faits merveilleux de la fécondation sont du
plus haut intérêt pour la psychologie, en particulier
pour la théorie de l'âme cellulaire, dont ils sont
le fondement naturel. Car les processus importants
de la conception (par lesquels le spermatozoïde
mâle se fusionne avec l'ovule femelle
pour former une nouvelle cellule) ne peuvent se
comprendre et s'expliquer que si nous attribuons
à ces deux cellules sexuelles une sorte d'activité
psychique inférieure. Toutes deux, elles sentent
réciproquement leur voisinage; toutes deux, elles
sont attirées l'une vers l'autre par une impulsion
sensible (probablement quelque chose d'analogue à
une sensation d'odeur); toutes deux, elles se
meuvent l'une vers l'autre et ne se reposent
qu'après s'être fusionnées. Le mélange particulier
des deux noyaux cellulaires, parents, détermine en
chaque enfant son caractère individuel, psychique.»

Anthropogénie (1891).





SOMMAIRE DU CHAPITRE VIII

Importance de l'ontogénie pour la psychologie.—Développement de l'âme
de l'enfant.—Commencement d'existence de l'âme individuelle.—Emboîtement
de l'âme.—Mythologie de l'origine de l'âme.—Physiologie de
l'origine de l'âme.—Processus élémentaires de la fécondation.—Copulation
entre l'ovule femelle et le spermatozoïde mâle.—L'amour cellulaire.—Transmission
héréditaire de l'âme des parents et des ancêtres.—Leur
nature physiologique, mécanique du plasma.—Fusion des âmes (amphigonie
psychique).—Répercussion, atavisme psychologique.—La loi fondamentale
biogénétique en psychologie.—Répétition palingénétique et
modification cénogénétique.—Psychogénie embryonnaire et post-embryonnaire.

LITTÉRATURE

J. Romanes.—L'évolution mentale chez l'homme. Origine des facultés
humaines. Trad. française.

W. Preyer.—L'âme de l'enfant. Observations sur l'évolution mentale de
l'homme durant les premières années de sa vie. Trad. française.

E. Haeckel.—Bildungsgeschichte unseres Nervensystems. Anthropogénie
4te Aufl., 1891.

J. Lamettrie.—L'homme-machine.

Th. Ribot.—L'hérédité psychologique. Les maladies de la mémoire.

A. Forel.—Das Gedaechtniss und seine Abnorlitaeten. Zurich, 1885.

W. Preyer.—Specielle physiologie des Embryo. Untersuchungen über die
Lebenserscheinungen vor der Geburt. Leipzig, 1884.

E. Haeckel.—Zellseelen und Seelenzellen. Ursprung und Entwickelung der
Sinneswerkzeuge (Gesammelte populaere Vortraege aus dem Gebiete der
Entwickelungslehre. I und II Heft). Bonn, 1878.



L'âme humaine—quelqu'idée qu'on se fasse de son
«essence» subit au cours de notre vie individuelle une évolution
continue. Cette donnée ontogénétique est d'une importance
fondamentale pour notre psychologie moniste, bien
que la plupart des «psychologues de profession» ne lui
accordent que peu ou pas d'attention. L'embryologie individuelle
étant, d'après l'expression de Baer—et conformément
à la conviction générale des biologistes,—le «vrai fanal
pour toutes les recherches relatives aux corps organiques»,
cette science seule pourra aussi éclairer d'un vrai jour les
secrets les plus importants de la vie psychique de ces corps.

Quoique l'«embryologie de l'âme humaine» soit des plus
importantes et des plus intéressantes, elle n'a trouvé jusqu'ici
que dans une mesure restreinte l'attention qu'elle mérite. Ce
sont presque exclusivement les pédagogues qui, jusqu'ici, se
sont occupés de cette embryologie, et partiellement; appelés
par leur profession à surveiller et à diriger le développement
de l'activité de l'âme chez l'enfant, ils en sont venus à trouver
un intérêt théorique aux faits psychogénétiques qu'ils
observaient. Cependant ces pédagogues—en tant du moins
qu'ils réfléchissaient!—aujourd'hui comme dans l'antiquité,
demeuraient presque tous sous le joug de la psychologie
dualiste régnante; mais, par contre, ils ignoraient pour
la plupart les faits les plus importants de la psychologie
comparée, ainsi que l'organisation et les fonctions du cerveau.
Leurs observations, d'ailleurs, concernaient presque
toujours les enfants à l'âge où ils vont en classe ou dans les

années immédiatement précédentes. Les phénomènes merveilleux
que présente la psychogénie individuelle de l'enfant,
précisément durant ses premières années, et que les parents
intelligents admirent avec joie, n'avaient presque jamais été
l'objet d'études scientifiques approfondies. C'est G. Preyer
(1881) qui a frayé la voie par son intéressant ouvrage sur
l'Ame de l'enfant. Observations sur l'évolution mentale de
l'homme durant les premières années de sa vie. Au surplus,
pour comprendre les choses avec une absolue clarté, il nous
faut remonter plus loin encore, jusqu'à la première apparition
de l'âme dans l'œuf fécondé.

Apparition de l'âme individuelle.—L'origine et la première
apparition de l'individu humain—tant le corps que
l'âme—passaient encore, au début du XIXe siècle, pour être
des secrets absolus. Sans doute le grand C.-F. Wolff, dès 1759
avait révélé, dans sa Theoria generationis la vraie nature du
développement embryonnaire et montré, s'appuyant sur l'observation
critique, que dans le développement du germe aux
dépens d'une simple cellule œuf, il se produisait une véritable
épigénèse, c'est-à-dire une série de processus de néoformations
des plus remarquables[29]. Mais la physiologie
d'alors, ayant à sa tête le célèbre Haller, écartait carrément
ces données empiriques, qui se pouvaient immédiatement
démontrer à l'aide du microscope—et s'en tenait fermement
au dogme traditionnel de la préformation embryonnaire.
Conformément à ce dogme, on admettait que dans
l'œuf humain—comme dans l'œuf de tous les animaux—l'organisme
avec toutes ses parties préexistait déjà, était déjà
préformé; le «développement» du germe ne consistait
proprement qu'en une «expansion» (evolutio) des parties
incluses. La conséquence nécessaire de cette erreur, c'était
la théorie de l'emboîtement, mentionnée plus haut; comme
dans l'embryon féminin l'ovaire était déjà présent, on devait

admettre que dans ses œufs déjà les germes de la génération
suivante étaient emboîtés et ainsi de suite, in infinitum!
A ce dogme de l'école des ovulistes, s'en opposait un autre,
non moins erroné, celui des Animalculistes; ceux-ci croyaient
que le germe proprement dit résidait, non pas dans l'ovule
féminin de la mère, mais dans le spermatozoïde mâle du
père, et qu'il fallait chercher dans cet «animalcule spermatique»
(spermatozoon) la série emboîtée des suites de générations.

Leibnitz appliqua très logiquement cette théorie de l'emboîtement
à l'âme humaine; il lui dénia un développement
véritable (Epigenesis), ainsi qu'il le déniait au corps et
déclara dans sa Théodicée: «Ainsi je prétends que les âmes,
qui deviendront un jour des âmes humaines, étaient présentes
dans le sperme, ainsi que celles des autres espèces; qu'elles
ont toujours existé, sous la forme de corps organisés, chez
les ancêtres jusqu'à Adam, c'est-à-dire depuis le commencement
des choses». Des idées analogues ont persisté, tant
dans la biologie que dans la philosophie, jusque vers 1830,
époque où la réforme de l'embryologie par Baer leur a porté
le coup mortel. Mais dans le domaine de la psychologie elles
ont su se maintenir, même jusqu'à nos jours; elles ne représentent
qu'un groupe de ces nombreuses et étranges idées
mystiques qu'on rencontre aujourd'hui encore dans l'ontogénie
de l'âme.

Mythologie de l'origine de l'âme.—Les informations
précises que nous avons acquises en ces derniers temps par
l'ethnologie comparée, relativement à la manière dont les
divers mythes se sont formés chez les anciens peuples civilisés
et chez les peuples primitifs actuels, sont aussi d'un
grand intérêt pour la psychogénie; mais nous serions entraînés
trop loin si nous voulions entrer ici dans des développements,
nous renvoyons à l'ouvrage excellent de A. Svoboda:
Les formes de la croyance (1897). Du point de vue de leur
contenu scientifique ou poétique, les mythes psychogénétiques

considérés peuvent être classés, de la manière suivante, en
cinq groupes: I. Mythe de la métempsychose: l'âme existait
auparavant dans le corps d'un autre animal et n'a fait que
passer de celui-ci dans le corps de l'homme; les prêtres
égyptiens, par exemple, affirmaient que l'âme humaine,
après la mort du corps, errait à travers toutes les espèces
animales et, après trois mille ans, rentrait dans un corps
humain. II. Mythe de l'implantation: l'âme existait indépendante
en un autre lieu, dans une chambre de réserve
psychogénétique (dans une sorte de sommeil embryonnaire
ou de vie latente); un oiseau vient la chercher (parfois représenté
comme un aigle, généralement comme une «cigogne à
sonnettes»), et il la transporte dans un corps humain.
III. Mythe de la création: le Créateur divin, conçu comme
«Dieu-Père» crée les âmes et les tient en réserve, tantôt
dans un étang à âmes (où elles sont conçues comme formant
un «Plankton» vivant), tantôt sur un arbre à âmes (elles
sont alors comme les fruits d'une plante phanérogame); le
Créateur les prend et les transporte (pendant l'acte de la
génération), dans un germe humain. IV. Mythe de l'emboîtement
des âmes (celui de Leibniz, mentionné plus haut).
V. Mythe de la division des âmes (celui de R. Wagner (1855),
admis aussi par d'autres physiologistes[30]); pendant l'acte de
la génération, une partie des deux âmes (immatérielles!) qui
habitent le corps des deux parents, se détache; le morceau
d'âme maternelle chevauche sur l'ovule, le morceau d'âme
paternelle sur le spermatozoïde mobile: ces deux cellules
venant à se fusionner, les deux fragments d'âme qui les
accompagnaient se mêlent également pour former une nouvelle
âme immatérielle.

Physiologie de l'origine de l'âme.—Bien que ces
fantaisies poétiques sur l'origine des âmes humaines individuelles
soient encore répandues et admises aujourd'hui,

leur caractère purement mythologique est cependant démontré
comme certain à cette heure. Les recherches d'un si
haut intérêt et si dignes d'admiration, entreprises pendant
ces vingt-cinq dernières années, pour connaître en détail les
processus de la fécondation et de la germination de l'œuf,
ont montré que ces phénomènes mystérieux rentrent tous
dans le domaine de la Physiologie cellulaire. Le germe
féminin, l'ovule, et le corpuscule fécondant masculin, le
spermatozoïde, sont de simples cellules. Ces cellules vivantes
possèdent une somme de propriétés physiologiques que nous
réunissons sous le terme d'âme cellulaire, absolument comme
chez les protistes qui demeurent toujours monocellulaires.
Les deux sortes de cellules sexuelles possèdent la propriété
de sentir et de se mouvoir. Le jeune ovule, ou «œuf primitif»,
se meut à la façon d'une amibe; les minuscules spermatozoïdes,
dont chaque goutte de sperme muqueux renferme
des millions, sont des cellules flagellées qui se meuvent
au moyen de leur flagellum vibratile et nagent au milieu du
sperme aussi vite que les Infusoires flagellés ordinaires
(flagellates).

Lorsque les deux sortes de cellules, par suite de la copulation,
viennent à se rencontrer, ou lorsqu'elles sont mises
en contact par une fécondation artificielle (par exemple chez
les poissons), elles s'attirent réciproquement et s'accolent
étroitement. La cause de cette attraction cellulaire est de
nature chimique, c'est un mode d'activité sensorielle du
plasma, quelque chose d'analogue à l'odorat ou au goût, à
quoi nous donnons le nom de Chimiotropisme érotique; on
peut très bien aussi (et cela aussi bien au sens de la chimie
qu'au sens de l'amour romanesque) appeler cela une «affinité
élective cellulaire» ou un «amour cellulaire sexuel». De
nombreuses cellules flagellées, incluses dans le sperme,
nagent rapidement vers l'immobile ovule et cherchent à
pénétrer dans son corps. Mais, ainsi que l'a montré Hertwig
(1875), il n'y a normalement qu'un seul prétendant qui soit
favorisé et qui atteigne réellement le but souhaité. Aussitôt

que cet «animalcule spermatique» favorisé s'est frayé avec
sa «tête» (c'est-à-dire son noyau cellulaire) un chemin à
travers le corps de l'ovule, celui-ci secrète une mince membrane
muqueuse qui le protège contre la pénétration d'autres
cellules mâles. Ce n'est qu'au moyen d'une température
basse, en stupéfiant l'ovule par le froid ou en l'insensibilisant
par des narcotiques (chloroforme, morphine, nicotine), que
Hertwig a pu empêcher la formation de cette membrane
protectrice; alors survenait la surfécondation ou polyspermie
et de nombreux filaments spermatiques pénétraient dans le
corps de l'inconsciente cellule (Cf. mon Anthropogénie, p. 147).
Ce fait merveilleux prouvait un faible degré d'«instinct
cellulaire» (ou du moins de sensation vive, spécifique) dans
les deux sortes de cellules sexuelles, non moins clairement
que les processus importants appelés à se jouer aussitôt
après dans les deux cellules. Les deux sortes de noyaux cellulaires,
en effet, celui de l'ovule femelle et celui du spermatozoïde
mâle, s'attirent réciproquement, se rapprochent et se
fusionnent complètement lorsqu'ils arrivent au contact l'un
de l'autre. C'est ainsi que provient, de l'ovule fécondé, cette
importante cellule nouvelle que nous appelons cellule souche
(Cytula) laquelle engendre, par des divisions répétées,
l'organisme pluricellulaire tout entier. Les conséquences
psychologiques qui ressortent de ces faits merveilleux de la
fécondation, lesquels n'ont été bien constatés que pendant
ces 25 dernières années, sont d'une importance capitale et
n'ont pas été jusqu'ici, à beaucoup près, appréciées en raison
de leur portée générale. Nous résumerons les conclusions
essentielles dans les cinq propositions suivantes: I. Tout être
humain, comme tout autre animal supérieur, est, au début
de son existence, une cellule simple. II. Cette cellule souche
(Cytula) se produit partout de la même manière, par la fusion
ou copulation de deux cellules séparées, d'origine différente,
l'ovule femelle (ovulum) et le spermatozoïde mâle (spermium).
III. Les deux cellules sexuelles possèdent chacune
une «âme cellulaire» différente, c'est-à-dire que chacune

est caractérisée par une forme spéciale de sensation et de
mouvement. IV. Au moment de la fécondation ou de la conception,
il y a fusion non seulement entre les corps protoplasmiques
des deux cellules sexuelles et leurs noyaux, mais
aussi entre leurs «âmes», c'est-à-dire que les forces de
tension contenues dans chacune des deux et liées indissolublement
à la matière du plasma, s'unissent pour fournir une
nouvelle force de tension, l'«embryon d'âme» de la cellule
souche qui vient d être ainsi formée. V. Ainsi chaque personne
possède des qualités de corps et d'esprit, qu'elle tient
de ses deux parents; en vertu de l'hérédité, le noyau de
l'ovule transmet une partie des qualités maternelles; celui du
spermatozoïde, une partie des qualités paternelles.

Ces phénomènes de la conception, constatés empiriquement,
fondent en outre la certitude de ce fait des plus importants,
à savoir que pour tout homme, comme pour tout animal,
l'existence individuelle a un commencement; la complète
copulation des deux noyaux cellulaires sexuels détermine,
avec une précision mathématique, l'instant où se produit non
seulement le corps de la nouvelle cellule souche, mais aussi
son «âme». Déjà par ce seul fait le vieux mythe de l'immortalité
de l'âme est réfuté, mais nous y reviendrons plus loin.
Une superstition encore très répandue se trouve encore réfutée
par là: c'est celle qui nous fait croire que l'homme doit
son existence individuelle à la «grâce du bon Dieu». La
cause de cette existence est bien plutôt et uniquement l'Eros
de ses deux parents, ce puissant instinct sexuel commun à
toutes les plantes et tous les animaux pluricellulaires et qui
les conduit à s'accoupler. Mais l'essentiel, dans ce processus
physiologique, n'est pas, comme on l'admettait jadis,
l'«étreinte» ou les jeux de l'amour qui s'y rattachent, mais
uniquement l'introduction du sperme mâle dans les conduits
sexuels féminins. C'est seulement ainsi que, chez les animaux
terrestres, la semence fécondante et l'ovule détaché peuvent
se rencontrer (ce qui a généralement lieu chez l'homme, à
l'intérieur de l'utérus.) Chez les animaux inférieurs, aquatiques

(par exemple les poissons, les coquillages, les méduses),
les produits sexuels, parvenus à maturité, tombent
simplement dans l'eau et là leur rencontre est abandonnée
au hasard; il n'y a pas d'accouplement au sens propre et par
suite on ne trouve plus ces fonctions psychiques complexes
de la «vie de l'amour» qui jouent un si grand rôle chez les
animaux supérieurs. C'est pourquoi manquent, chez tous ces
animaux inférieurs, où la copulation n'existe pas, ces organes
intéressants, que Darwin a désignés du nom de «caractères
sexuels secondaires» et qui sont des produits de la sélection
sexuelle: la barbe de l'homme, les bois du cerf, le superbe
plumage des oiseaux de paradis et de beaucoup de Gallinacés
ainsi que bien d'autres signes distinctifs des mâles qui manquent
aux femelles.

Hérédité de l'âme.—Parmi les conséquences de la physiologie
de la conception que nous venons d'énumérer, celle
qui importe surtout pour la psychologie, c'est l'hérédité des
qualités de l'âme transmises par les deux parents. Chaque enfant
reçoit en héritage de ses deux parents certaines particularités
de caractère, de tempérament, de talent, d'acuité sensorielle,
d'énergie de la volonté: ce sont des faits connus de tous. Il
en est de même de ce fait que souvent (ou même généralement)
les qualités psychiques des grands-parents se transmettent
par l'hérédité; bien plus, l'homme ressemble très
souvent plus, sous certains rapports, à ses grands-parents
qu'à ses parents et cela est vrai des particularités mentales
aussi bien que des corporelles. Toutes ces merveilleuses lois
de l'hérédité que j'ai énoncées, d'abord dans la Morphologie
générale (1866) et que j'ai traitées sous une forme populaire
dans l'Histoire de la Création Naturelle, valent d'une manière
générale et aussi bien pour les phénomènes de l'activité psychique
que pour les détails de structure du corps; que dis-je?
elles nous apparaissent bien souvent d'une manière plus
surprenante et avec plus de clarté quand il s'agit du psychique
que quand il s'agit du physique.


Cependant, pris en soi, le grand domaine de l'hérédité,
dont Darwin le premier (1859) nous a fait entrevoir l'incomparable
portée et qu'il nous a, le premier, appris à étudier
scientifiquement, abonde en énigmes obscures et en difficultés
physiologiques; nous ne pouvons pas prétendre que, dès
maintenant, au bout de 40 ans, tous les aspects du problème
nous soient clairs. Mais ce que nous avons déjà acquis définitivement
c'est que l'hérédité est par nous considérée comme
une fonction physiologique de l'organisme, indissolublement
liée à sa fonction de reproduction et il nous faut finalement
ramener celle-ci, comme toutes les autres fonctions vitales, à
des processus physico-chimiques, à une mécanique du plasma.
Mais nous connaissons maintenant avec exactitude le processus
de la fécondation lui-même; nous savons que le noyau
du spermatozoïde apporte à la cellule souche, qui vient d'être
formée, les qualités paternelles, tandis que le noyau de
l'ovule lui apporte les qualités maternelles. La fusion des
deux noyaux cellulaires est proprement le fait essentiel de
l'hérédité; par là, les qualités individuelles de l'âme comme
celles du corps passent à l'individu qui vient d'être formé. A
ces faits ontogénétiques, la psychologie dualiste et mystique,
qui règne aujourd'hui encore dans les écoles, s'oppose en
vain, tandis que notre psychogénie moniste les explique avec
la plus grande simplicité.

Fusion des âmes (amphigonie psychique).—Le fait
physiologique qui importe avant tout pour l'exacte appréciation
de la psychogénie individuelle, c'est la continuité de
l'âme dans la suite des générations. Si, en fait, au moment
de la conception, un nouvel individu est produit, il ne constitue
cependant pas une formation nouvelle, ni au point de vue
des qualités intellectuelles ni à celui des qualités corporelles,
mais c'est le simple produit de la fusion des deux facteurs
représentés par les parents, l'ovule maternel et le spermatozoïde
paternel. Les âmes cellulaires de ces deux cellules
sexuelles se fusionnent aussi complètement dans l'acte de la

fécondation, pour former une nouvelle âme cellulaire, que
le font les deux noyaux, porteurs matériels de ces forces
de tension psychique, pour former un nouveau noyau cellulaire.
Puisque nous voyons des individus de la même espèce—même
des frère et sœur issus d'un même couple de parents—présenter
toujours quelques différences, quoique peu
importantes, il nous faut bien admettre que ces différences
existent déjà dans la composition chimique du plasma des
deux cellules germes unies dans la copulation. (Loi de la variation
individuelle. Histoire de la Création Naturelle, p. 215.)

Ces faits déjà nous permettent de comprendre l'infinie
diversité des formes physiques et psychiques dans la nature
organique. Une conséquence extrême, mais trop exclusive,
est celle que Weisman a tirée de ce qui précède, considérant
l'amphimixis, la fusion des plasmas germinatifs dans la
génération sexuée, comme la cause générale et unique de la
variabilité individuelle. Cette conception exclusive, qui se
rattache à sa théorie de la continuité du plasma germinatif,
est, à mon avis, exagérée; je suis bien plutôt convaincu que
les lois importantes de l'hérédité progressive et de l'adaptation
fonctionnelle qui s'y rattache, valent pour l'âme exactement
comme pour le corps. Les qualités nouvelles que l'individu
s'est acquises pendant sa vie peuvent avoir un contre-coup
partiel sur la composition moléculaire du plasma
germinatif, dans l'ovule et le spermatozoïde et peuvent ainsi,
dans certaines conditions, être transmises à la génération
suivante (naturellement, en tant que simple force de tension
latente).

Atavisme psychologique.—Dans la fusion des âmes
qui se produit au moment de la conception, ce qui se transmet
surtout, héréditairement, par la fusion des deux noyaux
cellulaires, c'est, sans doute, la force de tension des deux
âmes des parents; mais, en outre, il peut s'y joindre une
influence psychique héréditaire, remontant souvent en
arrière jusqu'à des générations éloignées, car les lois de

l'hérédité latente ou atavisme valent pour l'âme comme pour
l'organisation anatomique. Les phénomènes merveilleux que
produit ce recul nous apparaissent, sous une forme bien
simple et bien instructive, dans les «générations alternantes»
des polypes et des méduses. Nous voyons là deux générations
très différentes alterner régulièrement, de telle sorte que la
première reproduit la troisième, la cinquième, etc., tandis
que la seconde se répète dans la quatrième, la sixième, etc..
(Histoire Naturelle, p. 185.)

Chez l'homme, comme chez les animaux et les plantes
supérieures, où, par suite d'une hérédité continue, chaque
génération ressemble à l'autre, cette alternance régulière des
générations fait défaut, mais néanmoins nous observons, ici
encore, divers phénomènes de recul ou d'atavisme qu'il faut
ramener à la même loi d'hérédité latente.

C'est précisément dans les traits de détail de leur vie
psychique, dans le fait qu'ils possèdent certaines dispositions
ou talents artistiques, par l'énergie de leur caractère ou leur
tempérament passionné, que des hommes éminents ressemblent
souvent plus à leurs grands-parents qu'à leurs parents;
parfois aussi apparaît tel trait frappant de caractère que ne
possédaient ni les uns ni les autres, mais qui s'était manifesté
chez quelque membre éloigné de la série des ancêtres, longtemps
auparavant. Dans ces merveilleux traits d'atavisme, les
mêmes lois d'hérédité applicables à l'âme valent aussi
pour la physionomie, pour la qualité individuelle des organes
des sens, les muscles, le squelette et autres parties du corps.
Nous pouvons suivre cela dans un cas où le phénomène est
surtout frappant: dans les dynasties régnantes et les familles
d'ancienne noblesse qui, par le rôle marquant qu'elles ont
joué dans l'Etat nous ont valu une exacte peinture historique
des individus formant la chaîne de générations, ainsi par
exemple chez les Hohenzollern, Hohenstaufen, la famille
d'Orange, les Bourbons, etc., et mieux encore dans l'antiquité,
chez les Césars.


La loi fondamentale biogénétique en psychologie
(1866).—Le lien causal entre l'évolution biontique (individuelle)
et la phylétique (historique), que, dans ma Morphologie
générale, j'avais déjà placé, comme la loi suprême, en
tête de toutes les recherches biogénétiques, a la même valeur
générale pour la psychologie que pour la morphologie. J'ai
insisté sur son importance toute spéciale pour l'homme sous
ce double rapport (1874) dans la première leçon de mon
Anthropogénie, intitulée: «La loi fondamentale de l'évolution
organique». Chez l'homme comme chez tous les autres
organismes, l'embryogénie est une récapitulation de la phylogénie.
Cette récapitulation accélérée et abrégée est d'autant
plus complète que, grâce à une hérédité constante, la répétition
évolutive originelle (palingenesis) est mieux conservée;
au contraire, elle est d'autant plus incomplète que,
grâce à une adaptation variée, la modification évolutive ultérieure
(cenogenesis) a été introduite (Anthropogénie, p. 11).

En appliquant cette loi fondamentale à l'évolution de l'âme,
nous ne devons surtout pas oublier de tenir toujours nos
regards fixés sur les deux aspects de cette loi. Car chez
l'homme, comme chez toutes les plantes et les animaux supérieurs,
au cours des millions d'années de l'évolution phylétique,
des modifications si importantes (cénogénèses) se sont
produites que, par suite, l'image originelle et pure de la
palingénèse (ou «répétition historique»), s'est trouvée très
altérée et modifiée. Tandis que, d'une part, en vertu des lois
de l'hérédité dans le même temps et dans le même lieu, la
récapitulation palingénétique est conservée, d'autre part, en
vertu des lois de l'hérédité simplifiée et abrégée, la récapitulation
cénogénétique est sensiblement modifiée (Histoire de la
création Naturelle, p. 190). Cela est surtout nettement visible
dans l'histoire du développement des organes psychiques, du
système nerveux, des muscles et des organes des sens. Mais il
en va exactement de même de l'activité de l'âme, indissolublement
liée au développement normal de ces organes. L'histoire

de leur développement chez l'homme comme chez tous
les autres animaux vivipares, subit déjà une profonde modification
cénogénétique par ce fait que le développement du
germe a lieu ici, pendant un temps assez long, à l'intérieur
du corps de la mère. Nous devons donc distinguer l'une de
l'autre, comme deux grandes périodes de la psychogénie individuelle:
1o l'histoire du développement embryonnaire et
2o celle du développement post-embryonnaire de l'âme.

Psychogénie embryonnaire.—Le germe humain ou
embryon, dans les conditions normales, se développe dans le
corps maternel pendant une durée de neuf mois (ou
270 jours). Pendant cet espace de temps, il est complètement
séparé du monde extérieur, protégé non seulement par
l'épaisse paroi musculaire de l'utérus maternel, mais encore
par les enveloppes embryonnaires spéciales (embryolemmes)
caractéristiques des trois classes supérieures de Vertébrés:
Reptiles, Oiseaux et Mammifères. Dans les trois classes
d'Amniotes, ces enveloppes embryonnaires (amnion ou
membrane aqueuse, serolemme ou membrane séreuse) se
développent exactement de la même manière. Ce sont des
organes de protection que les premiers reptiles (proreptiles),
formes ancestrales communes à tous les Amniotes, ont
acquis pendant la période permique (vers la fin de l'époque
paléozoïque),—alors que ces Vertébrés supérieurs s'adaptaient
à la vie exclusivement terrestre et à la respiration
aérienne. Leurs ancêtres immédiats, les Amphibies de la
période houillère, vivaient et respiraient encore dans l'eau,
comme leurs ancêtres plus lointains, les Poissons.

Chez ces Vertébrés primitifs, inférieurs et aquatiques,
l'embryologie présentait encore à un haut degré le caractère
palingénétique, ainsi que c'est encore le cas chez la plupart
des Poissons et des Amphibies actuels. Les têtards bien
connus, les larves de salamandres et de grenouilles possèdent,
aujourd'hui encore dans les premiers temps de leur
libre vie aquatique, un corps dont la forme rappelle celui de
leurs ancêtres les Poissons; ils leur ressemblent aussi par

leur mode de vie, leur respiration branchiale, le fonctionnement
de leurs organes sensoriels et de leurs autres organes
psychiques. C'est seulement lorsque survient l'intéressante
métamorphose des têtards nageurs et alors qu'ils s'adaptent
à la vie terrestre, que leur corps, pareil à celui des Poissons
se transforme en celui d'un Amphibie rampant et quadrupède;
à la place de la respiration branchiale aquatique, apparaît la
respiration aérienne, au moyen de poumons et, avec le genre
de vie modifié, l'appareil psychique (système nerveux et
organes des sens) acquiert un plus haut degré de développement.
Si nous pouvions suivre complètement, depuis le commencement
jusqu'à la fin, la psychogénie des têtards, nous
pourrions à bien des reprises, appliquer la loi fondamentale
biogénétique, au développement de leur âme. Car ils se développent
immédiatement dans les circonstances les plus
variées du monde extérieur et doivent de bonne heure y
adapter leur sensation et leur mouvement. Le têtard nageur
ne possède pas seulement l'organisation, mais aussi le mode
de vie des Poissons et ce n'est que par la transformation de
l'un et de l'autre qu'il arrive à posséder ceux de la grenouille.

Chez l'homme, pas plus que chez les autres Amniotes, ce
n'est le cas; les embryons, du fait de leur inclusion dans
les membranes protectrices, sont complètement soustraits à
l'influence directe du monde extérieur et désaccoutumés de la
réciprocité d'action entre ce monde et eux. Mais, en outre, le
soin des jeunes, si particulier chez les Amniotes, fournit aux
embryons des conditions bien plus favorables à l'abréviation
cénogénétique de l'évolution palingénétique. Avant tout, à ce
point de vue, il convient de signaler l'excellent mode de nutrition
de l'embryon; elle se fait chez les Reptiles, Oiseaux
et Monotrêmes (les Mammifères ovipares) par le vitellus
nutritif, le grand jaune de l'œuf qui lui adhère; chez les
autres Mammifères, par contre (Marsupiaux et Placentaliens),
elle se fait par le sang de la mère qui est conduit à l'embryon
par les vaisseaux sanguins du sac vitellin et de l'allantoïde. Chez
les placentaliens les plus élevés, ce mode utile de nutrition
atteint, par la formation d'un placenta maternel, le plus haut

degré de perfection; aussi l'embryon est-il ici complètement
développé avant la naissance. Son âme, cependant, demeure
pendant toute cette période dans un état de sommeil embryonnaire,
état de repos que Preyer a comparé avec raison au
sommeil hibernal des animaux. Nous trouvons un sommeil
analogue, long et prolongé, dans l'état larvaire des insectes
qui traversent une métamorphose complète (papillons, mouches,
cafards, abeilles, etc.). Ici, le sommeil larvaire, pendant
lequel s'effectuent les transformations les plus importantes
dans les organes et les tissus, est d'autant plus intéressant
que, pendant la période précédente, où la larve vit
libre (chenille, larve de hanneton ou ver), l'animai possède
une vie psychique très développée, de beaucoup inférieure,
pourtant, à ce que sera le stade ultérieur (après le sommeil
larvaire) alors que l'insecte sera complet, ailé et aura atteint
sa maturité sexuelle.

Psychogénie post-embryonnaire.—L'activité psychique
de l'homme traverse, pendant sa vie individuelle,
ainsi que cela a lieu chez la plupart des animaux supérieurs,
une série de stades évolutifs; nous distinguerons,
comme les plus importants d'entre eux, les cinq degrés suivants:
1o l'âme du nouveau-né, jusqu'à l'éveil de la conscience
personnelle et l'acquisition du langage; 2o l'âme du
petit garçon ou de la petite fille jusqu'à la puberté (à l'éveil
de l'instinct sexuel); 3o l'âme du jeune homme ou de la jeune
fille jusqu'à ce que survienne la liaison sexuelle (période de
l'«idéal»); 4o l'âme de l'homme fait et de la femme mûre
(période de maturité complète), où se fonde la famille: s'étendant,
en général chez l'homme jusque vers la soixantaine,
chez la femme jusque vers la cinquantaine, jusqu'à ce que
survienne l'involution; 5o l'âme du vieillard ou de la vieille
femme (période de régression). La vie psychique de l'homme
parcourt ainsi les mêmes stades évolutifs de développement
progressif, de pleine maturité et de régression, que toutes
les autres fonctions de l'organisme.

CHAPITRE IX

Phylogénie de l'Ame.




Études monistes de psychologie phylogénétique. Évolution
de la vie psychique dans la série animale des ancêtres de
l'homme.

Les fonctions physiologiques de l'organisme, réunies
sous le terme d'activité psychique, ou plus brièvement
d'âme, ont pour instrument chez l'homme
les mêmes processus mécaniques (physiques ou chimiques)
que chez les autres Vertébrés. Les organes
de ces fonctions psychiques, eux aussi, sont les
mêmes chez les uns et les autres: cerveau et
moelle épinière comme organes centraux, nerfs périphériques
et organes sensoriels. De même que
ces organes psychiques se développent chez l'homme
lentement et progressivement à partir des degrés
inférieurs réalisés chez les ancêtres vertébrés, de
même il en va, naturellement de leurs fonctions
c'est-à-dire de l'âme elle-même.»

Philogénie systématique des Vertébrés, 1895.





SOMMAIRE DU CHAPITRE IX

Evolution historique progressive de l'âme humaine, à partir de l'âme animale.—Méthodes
de la psychologie phylogénétique.—Quatre étapes
principales dans la phylogénie de l'âme: I. Ame cellulaire (cytopsyche)
des Protistes (Infusoires, ovule, psychologie cellulaire); II. Ame d'une colonie
cellulaire (cénopsyche), psychologie de la Morula et de la Blastula;
III. Ame des tissus (histopsyche); sa duplicité. Ame des plantes. Ame des
animaux inférieurs dépourvus de système nerveux. Ame double des Siphonophores
(âme personnelle et âme cormale); IV. Ame du système nerveux
(neuropsyche) des animaux supérieurs.—Trois parties dans l'appareil
psychique: organes sensoriels, muscles et nerfs.—Formation typique du
centre nerveux dans les divers groupes animaux.—Organe de l'âme chez
les Vertébrés: Canal médullaire (cerveau et moelle épinière).—Histoire de
l'âme chez les Mammifères.

LITTÉRATURE

J. Romanes.—L'évolution mentale dans le règne animal. Trad. fr. par de
Varigny.

C. Lloyd Morgan.—The law of psychogenesis (London 1892).

G. H. Schneider.—Der Thierische Wille (Leipzig 1880). Der menschliche
Wille (Berlin 1882).

Th. Ribot.—Psychologie contemporaine, 1870-79.

Fritz Schulze.—Stammbaum der Philosophie. Tabellarisch-schematischer
Grundriss der Geschichte der Philosophie (Iéna 1890).

W. Wurm.—Thier und Menschenseele (Frankf. 1896).

F. Hanspaul.—Die Seelentheorie und die Gesetze des natürlichen Egoïsmus
und der Anpassung, Berlin 1899.

J. Lubbock.—Les débuts de la civilisation et l'état primitif de l'espèce humaine.

M. Verworn.—Psychophysiologische Protisten-Studien (experimentelle Untersuchungen),
Iéna 1889.

E. Haeckel.—Systematische Phylogenie (3ter Teil), Berlin 1895.


La théorie de la descendance, appuyée sur l'anthropologie,
nous a fourni la conviction que l'organisme humain provient
d'une longue série d'ancêtres animaux et qu'il s'est développé
par des transformations progressives, effectuées lentement
au cours de plusieurs millions d'années. Comme, en outre,
nous ne pouvons pas séparer la vie psychique de l'homme de
ses autres fonctions vitales, mais qu'au contraire nous nous
sommes convaincus de l'évolution uniforme du corps et de
l'esprit, la tâche s'impose à notre moderne Psychologie moniste
de suivre l'évolution historique de l'âme humaine à
partir de l'âme animale. C'est la solution de cette tâche que
nous entreprenons dans notre Phylogénie de l'âme; on peut
la désigner aussi, en tant que rameau de la science générale
de l'âme, du nom de psychologie phylogénétique ou encore—par
opposition à la biontique (individuelle)—du nom de
psychogénie phylétique. Bien que cette science nouvelle
vienne à peine d'être abordée sérieusement, bien que son
droit à l'existence soit même contesté par la plupart des psychologues
de profession, nous devons néanmoins revendiquer
pour elle une importance de premier rang et le plus grand
intérêt. Car, d'après notre ferme conviction, elle est appelée
plus que tout autre à résoudre la grande «Énigme de l'Univers»,
relative à son essence et à son apparition.

Méthodes de la psychogénie phylétique.—Les voies
et les moyens qui nous doivent conduire au but, encore si
lointain, de la psychologie phylogénétique, à peine discernables

pour beaucoup d'yeux dans le brouillard de l'avenir,
ne diffèrent pas des voies et des moyens utilisés dans les autres
recherches phylogénétiques. C'est, avant tout, ici encore,
l'anatomie comparée, la physiologie et l'ontogénie qui sont
du plus grand prix. Mais la paléontologie, elle aussi, nous
fournit un certain nombre de points d'appui solides; car l'ordre
dans lequel se succèdent les débris fossiles des classes de
Vertébrés appartenant aux diverses périodes de l'histoire organique
de la terre, nous révèle en partie, en même temps
que leur enchaînement phylétique, le développement progressif
de leur activité psychique. Sans doute, nous sommes
forcés ici, comme dans toutes les recherches phylogénétiques,
de construire de nombreuses hypothèses destinées à combler
les notables lacunes de nos données empiriques; mais celles-ci
jettent un jour si lumineux et d'une telle importance, sur
les stades principaux de révolution historique, que nous
sommes à même d'en suivre assez clairement le cours
général.

Principaux stades de la psychogénie phylétique.—La
psychologie comparée de l'homme et des animaux supérieurs
nous permet, dès l'abord, de reconnaître dans les
groupes les plus élevés des Mammifères placentaliens, chez
les Primates, les progrès importants qui ont marqué le passage
de l'âme du singe anthropoïde à l'âme de l'homme. La
phylogénie des Mammifères et, en remontant encore, celle des
Vertébrés inférieurs, nous montre la longue suite d'ancêtres
éloignés des Primates ayant évolué, au sein de ce groupe, depuis
l'époque silurienne.

Tous ces Vertébrés se ressemblent quant à la structure et
au développement de leur organe psychique caractéristique,
le canal médullaire. Que ce canal médullaire provienne d'un
acroganglion dorsal ou ganglion cérébroïde des ancêtres invertébrés,
c'est ce que nous apprend l'anatomie comparée
des Vers. Remontant plus loin encore, nous découvrons, par
l'ontogénie comparée, que cet organe psychique très simple

dérive de la couche cellulaire du feuillet germinatif externe
de l'ectoderme des Platodariés; chez ces Plathelminthes primitifs,
qui ne possédaient pas encore de système nerveux
spécial, le revêtement cutané externe fonctionnait comme
organe universel, à la fois sensoriel et psychique.

Enfin, par l'embryologie comparée nous nous convaincrons
que ces Métazoaires, les plus simples, proviennent par gastrulation
des Blastéadés, c'est-à-dire de sphères creuses dont la
paroi était formée par une simple couche cellulaire, le blastoderme;
et cette science nous apprend en même temps, à comprendre,
avec l'aide de la loi fondamentale biogénétique,
comment ces cénobies de Protozoaires proviennent d'animaux
primitifs monocellulaires, des plus simples.

L'interprétation critique de ces diverses formes embryonnaires,
dont on peut suivre la filiation immédiate par l'observation
microscopique, nous fournit, au moyen de la loi fondamentale
biogénétique, les aperçus les plus importants sur les
stades principaux de la phylogénie de notre vie psychique;
nous en pouvons distinguer huit: 1. Protozoaires monocellulaires
avec une simple âme cellulaire: Infusoires; 2. Protozoaires
pluricellulaires avec une âme cénobiale: Catallactes;
3. Premiers Métazoaires avec une âme épithéliale: Platodariés;
4. Ancêtres invertébrés avec un simple ganglion cérébroïde:
Vers; 5. Vertébrés acrâniens avec un simple canal médullaire
sans cerveau: Acraniotes; 6. Crâniotes avec un cerveau
(formé par cinq vésicules cérébrales): Crâniotes; 7.
Mammifères avec développement proéminent de l'écorce
cérébrale des hémisphères: Placentaliens; 8. Singes anthropoïdes
supérieurs et homme, avec des organes de la pensée
(dans le cerveau proprement dit): Anthropomorphes. Dans
ces huit groupes historiques de la phylogénie de l'âme humaine,
on peut encore distinguer, avec plus ou moins de
clarté, un certain nombre de stades évolutifs secondaires.
Bien entendu, quand il s'agit de leur reconstruction, nous
sommes réduits aux témoignages très incomplets de la psychologie

empirique, que nous fournissent l'anatomie et la
physiologie comparées de la faune actuelle. Comme des Crâniotes
du sixième stade, et même des vrais Poissons se trouvent
déjà à l'état fossile dans le système silurien, nous
sommes bien forcés d'admettre que les ancêtres des cinq
stades précédents (qui n'ont pu parvenir à se fossiliser!) ont
évolué à une époque antérieure, pendant la période présilurienne.

I. L'âme cellulaire (Cytopsyche); premier des stades
principaux de la psychogénèse phylétique.—Les premiers ancêtres
de l'homme, comme de tous les autres animaux,
étaient des animaux primitifs monocellulaires (Protozoaires).
Cette hypothèse fondamentale de la phylogénie rationnelle
se déduit, en vertu de la grande loi biogénétique, de ce fait
embryologique bien connu, que tout homme, comme tout
autre Métazoaire (tout «animal à tissus», pluricellulaire),
est, au début de son existence individuelle, une simple cellule,
la cellule souche (cytula) ou «ovule fécondé». Comme
celle-ci, depuis le premier moment, a été animée, ainsi faut-il
admettre qu'il en a été pour cette forme ancestrale monocellulaire
qui, dans la série des premiers ancêtres de l'homme,
a été représentée par toute une suite de Protozoaires différents.

Nous sommes renseignés sur l'activité psychique de ces
organismes monocellulaires par la physiologie comparée des
Protistes encore vivants aujourd'hui; tant, d'une part, l'observation
exacte, que de l'autre, l'expérimentation bien conduite,
nous ont ouvert, durant la seconde moitié du XIXe siècle,
un nouveau domaine fécond en phénomènes du plus haut
intérêt. Le meilleur exposé en a été donné en 1889 par Max
Verworn, dans ses profondes Etudes, appuyées sur des expériences
personnelles, études sur la Psychophysiologie des Protistes.
Les quelques observations antérieures sur la «vie psychique
des Protistes» sont réunies à ces études. Verworn a

acquis la ferme conviction que, chez tous les Protistes, les
processus psychiques sont encore inconscients, que ceux de la
sensation et du mouvement se confondent encore ici avec les
processus vitaux moléculaires du plasma lui-même, et que
les causes premières en doivent être cherchées dans les propriétés
des molécules de plasma (des plastidules).

«Les processus psychiques, chez les Protistes, forment
ainsi le pont qui réunit les processus chimiques de la nature
inorganique à la vie psychique des animaux supérieurs; ils
représentent l'embryon des phénomènes psychiques les
plus élevés, qu'on observe chez les Métazoaires et chez
l'homme».

Les observations soigneuses et les nombreuses expériences
de Verworn, jointes à celles de W. Engelmann, W. Preyer,
R. Hertwig et autres savants adonnés à l'étude des Protistes,
fournissent une preuve concluante à ma théorie moniste de
l'âme cellulaire (1866). M'appuyant sur des recherches poursuivies
pendant de longues années sur divers Protistes, surtout
des Rhizopodes et des Infusoires, j'avais déjà, il y a
33 ans, formulé cette affirmation que toute cellule vivante
possède des propriétés psychiques et que, par suite, la vie
psychique des plantes et des animaux pluricellulaires n'est
que le résultat des fonctions psychiques des cellules composant
leur corps. Dans les groupes inférieurs (par exemple
les algues et les éponges) toutes les cellules du corps y contribuent
pour une part égale (ou avec de très petites différences);
au contraire, dans les groupes supérieurs, en vertu
de la loi de la division du travail, ce rôle n'incombe qu'à une
partie des cellules, les élues, les «cellules psychiques». Les
conséquences de cette psychologie cellulaire, de la plus haute
importance, ont été exposées en partie (1876) dans mon travail
sur la «Périgenèse des plastidules», en partie enfin (1877)
dans mon discours de Münich sur «la Théorie de l'évolution
actuelle dans son rapport avec l'ensemble de la science».
On en trouvera un exposé plus populaire dans mes deux conférences
de Vienne (1878), sur «l'Origine et l'évolution des

instruments sensoriels» et sur «l'Ame cellulaire et la cellule
psychique»[31].

La simple âme cellulaire présente déjà, d'ailleurs, au sein
du groupe des Protistes, une longue suite de stades évolutifs,
depuis des états d'âme primitifs, très simples jusqu'à d'autres
très parfaits et élevés. Chez les plus anciens et les plus simples
des Protistes, la sensation et le mouvement sont répartis également
sur le plasma tout entier du corpuscule homogène;
dans les formes supérieures, par contre, des «instruments
sensoriels spéciaux» se différencient en organes physiologiques:
ce sont des Organelles. Comme parties cellulaires motrices
analogues, nous citerons les pseudopodes des Rhizopodes,
les cils vibratiles, les flagellums et les cils des Infusoires.
On considère, dans la vie cellulaire, comme un organe
central interne le noyau, qui fait encore défaut chez les plus
anciens et les plus inférieurs des Protistes. Au point de vue
physiologico-chimique, ce qu'il faut surtout signaler, c'est
que les Protistes originels les plus anciens étaient des Plasmodomes
qui échangeaient des matériaux nutritifs avec
les plantes, par suite que c'était des Protophytes ou «plantes
originelles»; c'est d'elles que proviennent, secondairement,
par métasitisme, les premiers plasmophages, qui échangeaient
des matériaux nutritifs avec les animaux, par suite étaient
des Protozoaires ou «animaux originels»[32]. Ce métasitisme,
l'«inversion des matériaux nutritifs» marque un
important progrès psychologique, car c'est le point de départ
de l'évolution des traits caractéristiques de «l'âme animale»
qui font encore défaut à «l'âme végétale».

Le plus haut degré de développement de l'âme cellulaire
animale est réalisé dans la classe des Ciliés ou Infusoires
ciliés. Lorsque nous comparons ce que nous observons chez
eux avec les fonctions psychiques correspondantes d'animaux

pluricellulaires, plus élevés, il ne semble presque pas
y avoir de différence psychologique; les organelles sensibles
et moteurs de ces Protozoaires paraissent accomplir les
mêmes fonctions que les organes sensoriels, les nerfs et les
muscles des Métazoaires. On a même regardé le gros noyau
cellulaire (meganucleus) des Infusoires comme un organe
central d'activité psychique, qui jouerait, dans leur organisme
monocellulaire, un rôle analogue à celui du cerveau
dans la vie psychique des animaux supérieurs. Au reste, il est
très difficile de décider dans quelle mesure ces comparaisons
sont légitimes; les opinions des savants qui ont étudié
d'une manière spéciale les infusoires diffèrent beaucoup sur
ce point. Les uns considèrent, chez ces animaux, tous les
mouvements spontanés du corps comme automatiques ou
impulsifs, tous les mouvements d'excitation comme des réflexes;
les autres voient là en partie des mouvements volontaires
et intentionnels. Tandis que ces derniers auteurs
attribuent déjà aux Infusoires une certaine conscience, une
représentation d'un moi synthétique—les premiers se refusent
à les leur reconnaître. De quelque façon qu'on résolve
cette difficile question, ce qui est en tous cas certain, c'est
que ces Protozoaires monocellulaires nous présentent une
âme cellulaire des plus développées qui est du plus haut intérêt
pour l'appréciation exacte de ce qu'était l'âme chez nos
premiers ancêtres monocellulaires.

II. Ame d'une colonie cellulaire ou âme cénobiale (Cenopsyche);
deuxième des stades principaux de la psychogénèse
phylétique.—L'évolution individuelle commence chez
l'homme, comme chez tous les autres animaux pluricellulaires,
par des divisions répétées chez une simple cellule. La cellule
souche (Cytula) ou «ovule fécondé» se divise, d'après le processus
de la division indirecte ordinaire, tout d'abord en deux
cellules filles; ce processus venant à se répéter, il se produit
(par des «sillons équatoriaux»), successivement 4, 8, 16, 32,

64 «cellules par sillonnement, ou blastomères» identiques.
D'ordinaire, chez la plupart des animaux, survient, plus ou
moins tard, à la place de cette division primitive régulière, un
accroissement irrégulier. Mais dans tous les cas le résultat
est le même: formation d'une masse (le plus souvent sphérique),
d'un ballot de cellules non différenciées, toutes identiques
au début. Nous appelons ce stade Morula (cf. Anthropogénie,
p. 159).

D'ordinaire s'amasse alors à l'intérieur de cet agrégat cellulaire,
en forme de petite mûre, un liquide, par suite de quoi
la morula se transforme en une petite vésicule sphérique;
toutes les cellules se portent à la surface et s'ordonnent en
une simple couche cellulaire, le blastoderme. La sphère creuse
ainsi constituée est le stade le plus important de la blastula
ou blastosphère (Anthropogénie, p. 150).

Les phénomènes psychologiques que nous pouvons constater
immédiatement, dans la formation de la blastula, sont
en partie des mouvements, en partie des sensations de cette
colonie cellulaire. Les mouvements se répartissent en deux
groupes: I. Mouvements internes, qui se répètent partout
suivant un mode essentiellement analogue, dans le phénomène
de la division cellulaire ordinaire (indirecte): formation
du fuseau nucléaire, mytose, caryokinèse, etc.; II. mouvements
externes, qui apparaissent dans le changement
normal de position des cellules assemblées et dans leur groupement
pour former le blastoderme. Nous tenons ces mouvements
pour héréditaires et inconscients, parce qu'ils sont
partout conditionnés de la même manière, grâce à l'hérédité
transmise à eux par les premières séries ancestrales de Protistes.
Quant aux sensations, on en peut distinguer également
deux groupes: I. Sensations des cellules isolées,
qu'elles expriment par l'affirmation de leur indépendance
individuelle et par leur attitude à l'égard des cellules voisines
(avec lesquelles elles sont en contact, reliées même en partie
directement par des ponts de plasma). II. La sensation synthétique

de la colonie cellulaire ou cénobium tout entier, qui se
manifeste par la formation individuelle de la blastula en
sphère creuse (Anthropogénie, p. 491).

La compréhension de la cause de la formation de la blastula
nous est facilitée par la loi fondamentale biogénétique,
qui en explique les phénomènes immédiatement observables
par l'hérédité, et les ramène à des processus historiques analogues
qui se seraient accomplis à l'origine, lors de l'apparition
des premières cénobies de Protistes, des Blastéadés
(Pylog. Syst., III, 22-26). Mais ces processus physiologiques
et psychologiques importants ayant eu leur siège dans les
premières associations cellulaires, nous deviennent clairs par
l'observation et l'expérimentation faites sur les cénobies
encore aujourd'hui vivantes. Ces colonies cellulaires stables
ou hordes cellulaires (désignées encore des noms de «communautés
cellulaires», «pied de cellules»,) sont aujourd'hui
encore très répandues, tant parmi les plantes originelles
plasmodomes (paulotomées, diatomées, volvocinées) que
parmi les animaux originels plasmophages (Infusoires et
Rhizopodes). Dans toutes ces cénobies nous pouvons déjà
distinguer, à côté l'un de l'autre, deux stades divers d'activité
psychique: I. L'âme cellulaire des individus cellulaires
isolés (en tant qu'«organismes élémentaires») et II. l'âme
cénobiale de la colonie cellulaire tout entière.

III. Ame des tissus (Histopsyche); troisième des stades
principaux de la psychogénèse phylétique.—Chez toutes les
plantes pluricellulaires possédant des tissus (métaphytes ou
plantes à tissus), de même que chez les animaux à tissus
(Métazoaires) inférieurs, dépourvus de système nerveux,
nous pouvons distinguer de suite deux formes différentes
d'activité psychique, à savoir: A. l'âme des cellules isolées
qui composent les tissus, et B. l'âme des tissus eux-mêmes ou
de la «république cellulaire» constituée par les cellules.
Cette âme des tissus est partout la fonction psychologique la
plus élevée, celle qui nous révèle dans l'organisme pluricellulaire

complexe, un bion synthétique, un individu physiologique,
une véritable «république cellulaire». Elle gouverne
toutes les «âmes cellulaires» isolées des cellules
sociales qui, en tant que «citoyens» indépendants, constituent
la république cellulaire unifiée. Cette duplicité fondamentale
de la psyche chez les Métaphytes et chez les Métazoaires
inférieurs, dépourvus de système nerveux, est chose
très importante; on en démontre l'existence immédiatement
par une observation impartiale et des expériences bien conduites:
tout d'abord, chaque cellule isolée possède sa sensation
et son mouvement et ensuite chaque tissu et chaque
organe, composé d'un certain nombre de cellules identiques,
témoigne d'une excitabilité spéciale et d'une unité psychique
(par exemple, le pollen et les étamines).

III. A. L'âme des plantes (phytopsyche).—C'est pour
nous le terme qui résume toute l'activité psychique des
plantes pluricellulaires, possédant des tissus (Métaphytes, à
l'exclusion des Protophytes monocellulaires); elle a été
l'objet des opinions les plus diverses jusqu'à ce jour. On
trouvait autrefois une différence fondamentale entre les
plantes et les animaux en ce qu'on attribuait d'ordinaire à
ceux-ci une «âme» qu'on refusait à celles-là. Cependant,
une comparaison impartiale de l'excitabilité et des mouvements,
chez diverses plantes supérieures et chez des animaux
inférieurs, avait convaincu, dès le commencement du
siècle, quelques chercheurs isolés, que les uns et les autres
devaient être pareillement animés.

Plus tard, Fechner, Leitgeb entre autres, défendirent vivement
l'hypothèse d'une Ame des plantes. On n'en comprit
mieux la nature qu'après que la théorie cellulaire (1838) eût
démontré, dans les plantes et les animaux, l'identité de structure
élémentaire, et surtout depuis que la théorie du plasma
de Max Schulze (1859) eût reconnu, chez les uns et les autres,
la même attitude du plasma actif et vivant. La physiologie
comparée récente (en ces 30 dernières années) a montré, en

outre, que l'attitude physiologique, en réaction aux diverses
excitations (lumière, électricité, chaleur, pesanteur, frottement,
influences chimiques) était absolument la même dans
les parties sensibles du corps de beaucoup de plantes et
d'animaux,—que les mouvements réflexes, enfin, provoqués
par les excitations, se produisaient absolument de la même
manière. Si donc on attribue ces modes d'activité chez les
Métazoaires inférieurs, dépourvus de système nerveux (éponges,
polypes), à une «âme» particulière, on est autorisé à
admettre la présence de cette même âme chez beaucoup de
Métaphytes (même chez tous), au moins chez les très «sensibles»
plantes impressionnables (mimosa), chez les attrape-mouches
(dionaea, drosera) et chez les nombreuses plantes
grimpantes.

Il est vrai, la physiologie végétale récente a donné de ces
«mouvements d'excitation» ou tropismes une explication
toute physique, les ramenant à des rapports particuliers de
croissance, à des oscillations de tension, etc. Mais ces causes
mécaniques ne sont ni plus ni moins psychophysiques que
les «mouvements réflexes» analogues chez les éponges, les
polypes et autres Métazoaires dépourvus de système nerveux,
même si le mécanisme était ici tout différent. Le caractère
de l'histopsyche ou âme cellulaire se manifeste également
dans les deux cas par ce fait que les cellules du tissu (de
l'association cellulaire régulièrement ordonnée) conduisent
les excitations reçues en un point et provoquent ainsi des
mouvements en d'autres points ou dans tout l'organe. Cette
conduction de l'excitation peut aussi bien être regardée
comme une «activité psychique», que la forme plus parfaite
qu'elle présente chez les animaux pourvus de système
nerveux; elle s'explique anatomiquement parce que les cellules
sociales du tissu (ou association cellulaire), loin d'être,
comme on le supposait autrefois, séparées les unes des
autres, sont partout reliées entre elles par de fins filaments
ou ponts de plasma. Lorsque les plantes impressionnables
nuisibles (mimosa), qu'on vient à toucher ou ébranler,

replient leurs feuilles étalées et laissent pencher leurs
pétioles—lorsque les excitables attrape-mouches (dionaea)
au contact imprimé à leurs feuilles, les referment vivement
et attrapent la mouche,—la sensation semble, certes, plus
vive, la conduction de l'excitation plus rapide et le mouvement
plus énergique que la réaction réflexe d'une éponge
officinale (ou d'autres éponges) excitée.

III. B. Ame des Métazoaires dépourvus de système
nerveux.—L'activité psychique de ces Métazoaires inférieurs
qui possèdent, il est vrai, des tissus et souvent même
des organes différenciés, mais ni nerfs ni organes des sens
spéciaux, est d'un intérêt tout particulier pour la psychologie
comparée en général, et pour la phylogénie de l'âme animale
en particulier. On distingue, parmi eux, quatre groupes
différents de Cœlentérés primitifs, à savoir: 1. Les Gastréadés;
2. les Platodariés; 3. les Eponges; 4. les Hydropolypes,
formes inférieures des Cnidiés.

Les Gastréadés ou animaux à intestin primitif forment ce
petit groupe des Cœlentérés les plus inférieurs qui présente
une haute importance, comme étant le groupe originel commun
de tous les Métazoaires. Le corps de ces petits animaux
nageurs a la forme d'une vésicule (le plus souvent
ovoïde) contenant une simple cavité avec une ouverture
(intestin primitif et bouche primitive). La paroi de la cavité
digestive est constituée par deux assises cellulaires simples,
dont l'interne (feuillet intestinal) remplit les fonctions végétatives
de nutrition et l'externe (feuillet épidermique), les
fonctions animales de sensation et de mouvement. Les cellules
sensibles, toutes pareilles, de ce feuillet épidermique,
portent de fins flagellums, de longs cils dont les vibrations
effectuent le mouvement volontaire de natation. Les quelques
seules formes encore vivantes de Gastréadés, les Gastrémariés
(trichoplacides) et les Cyémariés (orthonectides) sont très
intéressantes par ce fait qu'elles restent, leur vie durant, à ce
stade de développement que traversent, au début de leur

évolution embryonnaire, les germes de tous les autres Métazoaires,
depuis les éponges jusqu'à l'homme.

Ainsi que je l'ai montré dans ma Théorie gastréenne (1872),
chez tous les animaux à tissus, la blastula, dont nous avons
déjà parlé, donne naissance tout d'abord à une forme embryonnaire
des plus caractéristiques, la gastrula. Le blastoderme,
représenté par la paroi de la sphère creuse, forme
d'un côté une excavation en forme de fosse qui devient
bientôt une invagination si profonde que la cavité interne de
la vésicule disparaît. La moitié invaginée (interne) du blastoderme
s'accole étroitement à la moitié non invaginée (externe);
celle-ci forme le feuillet épidermique ou feuillet germinatif
externe (ectoderme, épiblaste), la première, par contre, forme
le feuillet intestinal ou feuillet germinatif interne (entoderme,
hypoblaste). L'espace vide ainsi constitué dans le corps en
forme de gobelet est la cavité digestive, l'intestin primitif
(progaster), son ouverture, la bouche primitive (prostoma)[33].
Le feuillet épidermique ou ectoderme est, chez tous les
Métazoaires, le premier organe de l'âme; car il donne naissance,
chez tous les animaux pourvus de système nerveux,
non seulement au revêtement cutané externe et aux organes
des sens, mais aussi au système nerveux. Chez les Gastréadés,
où ce dernier n'existe pas encore, toutes les cellules qui
composent l'assise épithéliale simple de l'ectoderme sont à
la fois des organes de sensation et de mouvement: l'âme des
tissus se manifeste ici sous sa forme la plus simple.

La même formation primitive semble aussi exister chez les
Platodariés, formes les plus anciennes et les plus simples
des Platodes. Quelques-uns de ces Cryptocèles (convoluta,
etc.), n'ont pas encore de système nerveux distinct,
tandis que chez leurs proches épigones, les Turbellariés, le
système nerveux se distingue déjà de l'épiderme et un ganglion
cérébroïde apparaît.


Les Spongiaires représentent un groupe indépendant du
règne animal qui diffère de tous les autres Métazoaires par
son organisation caractéristique; les très nombreuses espèces
de cette classe vivent presque toutes fixées au fond de la
mer. La forme la plus simple, l'olynthus, n'est en somme
qu'une Gastrea dont la paroi du corps est percée, à la façon
d'une passoire, de petits pores qui laissent entrer le courant
d'eau, porteur des matériaux nutritifs. Chez la plupart des
éponges (entre autres chez la plus connue, l'éponge officinale),
le corps, en forme de bosse, forme un pied composé de
milliers de ces Gastréadés (corbeilles vibratiles) et traversé
par un système de canaux nutritifs. La sensation et le mouvement
n'existent qu'à un très faible degré chez les Spongiaires;
les nerfs, les organes sensoriels et les muscles n'y
existent pas. Il est donc très naturel que l'on ait autrefois
considéré ces animaux fixés, informes et insensibles, comme
des «plantes». Leur vie psychique (pour laquelle il n'y a
pas d'organe spécial différencié), est bien inférieure à celle
des mimosas et des autres plantes sensibles.

L'âme des Cnidiés présente une importance tout à fait
capitale pour la psychologie comparée et phylogénétique.
Car c'est au sein de ce groupe, aux formes si riches, que
s'accomplit, sous nos yeux, le passage de l'âme des tissus à
l'âme du système nerveux. A ce groupe appartiennent les
classes si variées des Polypes et des Coraux fixés, des Méduses
et des Siphonophores libres. On peut regarder en
toute certitude comme la forme originelle commune à tous
les Cnidiés, un hypothétique Polype des plus simples, rappelant,
dans ses traits essentiels, le Polype vulgaire d'eau douce
actuelle, l'hydre. Mais ces hydres, de même que les Hydropolypes
fixés qui s'en rapprochent beaucoup, ne possèdent ni
nerfs ni organes des sens supérieurs, bien qu'elles soient très
sensibles. Au contraire, les Méduses qui nagent librement
et qui dérivent des animaux précédents (auxquels elles
restent liées aujourd'hui encore par le fait des générations

alternantes), ces Méduses possèdent déjà un système nerveux
indépendant et des organes des sens distincts.

Nous pouvons donc constater ici l'origine historique de
l'âme du système nerveux (neuropsyche), provenant immédiatement
par ontogénèse de l'âme des tissus (histopsyche),
en même temps que nous apprenons à en comprendre la
phylogénèse. Ces connaissances sont d'autant plus intéressantes
que ces processus fort importants sont polyphylétiques,
c'est-à-dire qu'ils se sont accomplis plusieurs fois (au moins
deux) indépendamment l'un de l'autre.

Ainsi que je l'ai démontré, les Hydroméduses (craspédotes)
dérivent des Hydropolypes selon un autre mode que les
Skyphoméduses (ou acraspédotes) des Skyphopolypes; le
mode de bourgeonnement est terminal chez ceux-ci, latéral
chez les autres. Les deux groupes présentent, en outre, des
différences héréditaires caractéristiques dans la structure
microscopique de leurs organes psychiques. Une classe très
intéressante aussi pour la psychologie est celle des Siphonophores.
Dans ces magnifiques colonies animales, nageant
librement, dérivées des Hydroméduses, nous pouvons observer
une double âme: l'âme individuelle (âme personnelle) des
nombreuses personnes qui la constituent et l'âme commune
synthétique et active de la colonie tout entière (âme cormale).

IV. Ame du système nerveux (neuropsyche); quatrième
des stades principaux de la psychogénèse phylétique.—La
vie psychique de tous les animaux supérieurs, comme
celle de l'homme, s'effectue au moyen d'un appareil psychique
plus ou moins compliqué et celui-ci comprend toujours trois
parties principales: les organes des sens qui rendent possibles
les diverses sensations; les muscles qui permettent les mouvements;
les nerfs qui établissent une communication entre
les premiers et les seconds à l'aide d'un organe central
spécial, cerveau ou ganglion (nœud de nerfs).

On compare d'ordinaire la disposition et le fonctionnement
de cet appareil psychique à un télégraphe électrique; les

nerfs sont les fils de fer conducteurs, le cerveau la station
centrale, les muscles et les organes des sens les stations
locales secondaires. Les fibres nerveuses motrices conduisent
les ordres de la volonté ou impulsions, suivant une direction
centrifuge, de ce centre nerveux aux muscles et, par la contraction
de ceux-ci, produisent des mouvements; les fibres
nerveuses sensibles, au contraire, conduisent les diverses
impressions, suivant une direction centripète, des organes
sensoriels périphériques au cerveau et y rendent compte des
impressions reçues du monde extérieur. Les cellules ganglionnaires
ou «cellules psychiques», qui constituent l'organe
nerveux central, sont les plus parfaites de toutes les
parties élémentaires organiques, car elles rendent possibles,
non seulement les rapports entre les muscles et les organes
des sens, mais aussi les plus hautes fonctions de l'âme animale,
la formation de représentations et de pensées et, au-dessus
de tout, la conscience.

Les grands progrès de l'anatomie et de la physiologie, de
l'histologie et de l'ontogénie en ces derniers temps, ont
enrichi nos connaissances relatives à l'appareil psychique
d'une foule de découvertes intéressantes. Si la philosophie
spéculative s'était emparée, ne fût-ce que des principales de
ces importantes conquêtes de la biologie empirique, elle présenterait
dès aujourd'hui une tout autre physionomie qu'elle
ne le fait malheureusement. Aborder ce sujet d'une manière
approfondie nous entraînerait trop loin, aussi me contenterai-je
de souligner seulement les faits essentiels.

Chacun des groupes animaux supérieurs possède son
organe psychique propre; chez chacun, le système nerveux
central est caractérisé par une forme, une situation et une
constitution spéciales. Parmi les Cnidiés rayonnés, les
Méduses présentent un anneau nerveux, au bord de l'ombrelle,
pourvu le plus souvent de quatre ou huit ganglions.
Chez les Echinodermes à cinq rayons, la bouche est entourée
d'un anneau nerveux duquel partent cinq troncs nerveux.
Les Platodes à symétrie bilatérale et les Vers possèdent un

ganglion cérébroïde ou acroganglion, composé d'une paire de
ganglions situés dorsalement, au-dessus de la bouche; de ces
«ganglions sus-œsophagiens» partent latéralement deux
troncs nerveux qui se rendent à la peau et aux muscles.
Chez une partie des Vers et chez les Mollusques s'ajoutent à
cela une paire de «ganglions sous-œsophagiens» ventraux
reliés aux autres par un anneau qui entoure l'œsophage. Cet
«anneau œsophagien» reparaît chez les Arthropodes (Articulata),
mais se continue ici du côté ventral du corps allongé
par une «moelle ventrale», un double cordon en forme
d'échelle, qui se renfle à chaque segment en un double ganglion.
Les Vertébrés nous présentent une disposition toute
contraire de l'organe psychique; chez eux, on trouve toujours,
du côté dorsal du corps, dont la segmentation n'est plus
qu'interne, une moelle dorsale; c'est un renflement de sa
partie antérieure qui formera plus tard le cerveau caractéristique,
en forme de vésicule[34].

Bien que les organes psychiques, ainsi qu'on le voit, présentent,
dans les groupes animaux supérieurs, des différences
très caractéristiques de situation, de forme et de constitution—cependant
l'anatomie comparée est à même de démontrer,
dans la plupart des cas, une origine commune qu'il faut chercher
dans le ganglion cérébroïde des Platodes et des Vers; et
tous ces organes divers ont cela de commun qu'ils dérivent
de la couche cellulaire la plus externe de l'embryon, du feuillet
épidermo-sensoriel (ectoderme). De même nous retrouvons,
dans toutes les formes d'organes nerveux centraux, la
même structure essentielle: un mélange de cellules ganglionnaires
ou cellules psychiques (organes élémentaires
proprement actifs), de la psyche et de fibres nerveuses, qui
établissent des connexions et sont les instruments de
l'action.


Organe de l'âme chez les Vertébrés.—La première
chose qui nous frappe, dans la psychologie comparée des
Vertébrés et qui devrait être le point de départ empirique de
toute étude scientifique de l'âme humaine, c'est la structure
caractéristique de leur système nerveux central. De même
que cet organe psychique central présente, dans chacun des
groupes animaux supérieurs, une position, une forme et une
constitution spéciales, propres à ce groupe, de même il en
va chez les Vertébrés. Partout, ici, nous trouvons une moelle
dorsale, un gros cordon nerveux cylindrique, situé sur la
ligne médiane du dos, au-dessus de la colonne vertébrale (ou
de la corde dorsale qui y supplée). Partout nous voyons partir,
de cette moelle dorsale, de nombreux troncs nerveux qui
se distribuent d'une façon régulière et segmentaire, toujours
une paire par segment. Partout nous voyons ce «canal
médullaire» se produire chez l'embryon suivant le même
mode: sur la ligne médiane de l'épiderme dorsal se forme un
fin sillon, une gouttière; les deux bords parallèles de cette
gouttière médullaire se soulèvent, se courbent l'un vers
l'autre et s'accolent sur la ligne médiane pour former un
canal.

Le long canal médullaire dorsal et cylindrique, ainsi
formé, est tout à fait caractéristique des Vertébrés; il est partout
le même au début, chez l'embryon, et il est le point de
départ commun de toutes les différentes formes d'organes
psychiques auxquels il donnera naissance par la suite. Un
petit groupe d'Invertébrés présente seul une disposition analogue;
ce sont les étranges Tuniciers marins, les Copélates,
les Ascidies et les Thalidies. Ils présentent, en outre, par
d'autres particularités importantes de leurs corps (en particulier
par la présence de la chorda et de l'intestin branchial),
des différences frappantes avec les autres Invertébrés et des
analogies avec les Vertébrés. Nous admettons donc que ces
deux groupes animaux, les Vertébrés et les Tuniciers, proviennent
d'un groupe ancestral commun et plus ancien qu'il faut

chercher parmi les Vers: les Prochordoniens[35]. Une différence
importante entre les deux groupes, c'est que le corps
des Tuniciers ne se segmente pas et conserve une organisation
très simple (la plupart se fixent plus tard au fond de la
mer et entrent en régression). Chez les Vertébrés, au contraire,
survient de bonne heure une segmentation interne du
corps, très caractéristique, la première formation des Vertébrés
(Vertebratio). Celle-ci permet le développement morphologique
et physiologique beaucoup plus élevé de l'organisme,
qui finit par atteindre chez l'homme le degré suprême de
perfection. Elle se révèle, de très bonne heure déjà, dans la
structure plus fine du canal médullaire, dans le développement
d'un plus grand nombre de paires segmentaires de
nerfs qui, sous le nom de nerfs de la moelle dorsale ou de
«nerfs spinaux», se rendent à chacun des segments du
corps.

Stades de développement phylétique du canal
médullaire.—La longue histoire phylogénétique de notre
«âme des Vertébrés» commence avec le développement du
simple canal médullaire chez les premiers Acraniotes; elle
nous conduit, lentement et graduellement, à travers un
espace de temps de plusieurs millions d'années jusqu'à cette
merveille compliquée qu'est le cerveau humain, merveille
qui semble autoriser la forme la plus perfectionnée des Primates
à revendiquer dans la Nature une place tout à fait
exceptionnelle. Une idée claire de cette marche lente et continue
de notre psychogénie phylétique étant la première
condition d'une psychologie conforme à la nature, il nous a
paru utile de subdiviser ce vaste espace de temps en un certain
nombre de grandes phases; dans chacune de celles-ci, en
même temps que la structure du système nerveux central, sa
fonction, la «psyche» est allée se perfectionnant. Je distingue

donc huit périodes dans la phylogénie du canal
médullaire, caractérisées par huit groupes principaux de
Vertébrés; ce sont: I. les Acraniotes; II. les Cyclostomes;
III. les Poissons; IV. les Amphibies; V. les Mammifères implacentaliens
(Monotrêmes et Marsupiaux); VI. les premiers
Mammifères placentaliens, en particulier les Prosimiens;
VII. les Primates plus récents, les vrais Singes ou Simiens;
VIII. les Singes anthropoïdes et l'homme (Anthropomorphes).

I. Premier stade: les Acrâniens, représentés aujourd'hui
encore par l'amphioxus; l'organe psychique reste au stade de
simple canal médullaire, nous trouvons une moelle épinière
régulièrement segmentée, sans cerveau.—II. Deuxième
stade: les Cyclostomes, le groupe le plus ancien des Crâniotes,
représenté aujourd'hui encore par les petromyzontes et les
myxinoïdes; l'extrémité antérieure de la moelle épinière se
renfle en une vésicule qui se différencie en cinq vésicules
cérébrales situées l'une derrière l'autre (cerveau antérieur,
cerveau intermédiaire, cerveau moyen, cervelet et arrière-cerveau);
ces cinq vésicules sont le point de départ commun
d'où sortira le cerveau de tous les Crâniotes, depuis le pétromyzonte
jusqu'à l'homme.—III. Troisième stade: Poissons
primitifs (Sélaciens) analogues aux requins actuels; chez ces
poissons primitifs, desquels dérivent tous les Gnathostoma,
commence à s'accentuer la différenciation des cinq vésicules
cérébrales d'abord pareilles.—IV. Quatrième stade: Amphibies.
Dans cette classe des plus anciens Vertébrés terrestres,
apparus pour la première fois pendant la période
houillère, commence à apparaître la forme du corps caractéristique
des Tétrapodes, en même temps que se transforme le
cerveau hérité des Poissons; les modifications se poursuivent
chez les Epigones de la période permique, les Reptiles
dont les plus anciens représentants, les Tocosauriens, sont les
formes ancestrales communes à tous les Amniotes (les
Reptiles et les Oiseaux, d'une part; les Mammifères de
l'autre).—V à VIII. du cinquième au huitième stade; les
Mammifères.


L'histoire de la formation de notre système nerveux et la
phylogénie de notre âme, qui s'y rattache, ont été exposées
en détail dans mon Anthropogénie et rendues plus claires par
de nombreuses figures[36]. Je dois donc y renvoyer, ainsi
qu'aux notes dans lesquelles j'ai insisté particulièrement sur
quelques-uns des faits les plus importants. Cependant,
j'ajouterai, ici encore, quelques remarques relatives à la dernière
et la plus intéressante partie de ces faits, au développement
de l'âme et de ses organes au sein de la Classe des
Mammifères: je rappellerai surtout que l'origine monophylétique
de cette classe, le fait que tous les Mammifères descendent
d'une forme ancestrale commune (de la période triasique)
est maintenant bien établi.

Histoire de l'âme chez les Mammifères.—La conséquence
la plus importante qui ressorte de l'origine monophylétique
des Mammifères, c'est que l'âme de l'homme dérive
forcément d'une longue série évolutive d'autres âmes de
Mammifères. Un profond abîme sépare anatomiquement et
physiologiquement la structure du cerveau et la vie psychique
qui en découle, chez les Mammifères supérieurs, de ce qu'elles
sont chez les Mammifères inférieurs et pourtant ce profond
abîme est comblé par une longue série de stades intermédiaires.
Car un espace de temps d'au moins quatorze millions
d'années (selon d'autres calculs plus de cent millions!) qui se
sont écoulées depuis le commencement de l'époque triasique,
suffit complètement à rendre possibles les plus grands progrès
psychologiques. Les résultats généraux des recherches
approfondies faites en ces derniers temps sur ce sujet sont
les suivants: I. Le cerveau des Mammifères se distingue de
celui des autres Vertébrés par certaines particularités, communes
à tous les membres de la classe, surtout par le développement
proéminent de la première et de la quatrième
vésicule du cerveau antérieur et du cervelet, tandis que la

troisième, le cerveau moyen, entre en régression.—II. Cependant
il y a un lien étroit entre la forme du cerveau chez les
Mammifères inférieurs les plus anciens (Monotrèmes, Marsupiaux,
Prochoriates) et chez leurs ancêtres paléozoïques,
les Amphibies du carbonifère (Stegocéphales) et les Reptiles
du permique (Tocosauriens).—III. C'est seulement à l'époque
tertiaire que s'accomplit la complète et typique transformation
du cerveau antérieur, qui distingue si nettement les
Mammifères récents des plus anciens.—IV. Le développement
spécial du cerveau antérieur (quantitatif et qualitatif) qui
caractérise l'homme et auquel celui-ci doit l'apanage de ses
facultés psychiques, ne se retrouve que chez une partie des
Mammifères les plus perfectionnés de la fin de l'époque tertiaire,
surtout chez les singes anthropoïdes.—V. Les différences
qui existent dans la constitution du cerveau et dans la
vie psychique entre l'homme et les singes anthropoïdes sont
moindres que les différences correspondantes entre ceux-ci
et les Primates inférieurs (les Singes les plus anciens et les
Prosimiens).—VI. Par suite, il nous faut considérer, comme
un fait scientifiquement démontré, que l'âme humaine provient,
par une évolution historique progressive, d'une longue
chaîne d'âmes de Mammifères, d'abord grossières puis plus
perfectionnées—et cela en vertu des lois phylétiques partout
valables, de la Théorie de la Descendance.

CHAPITRE X

Conscience de l'âme.



Études monistes sur la vie psychique consciente
et inconsciente.—Embryologie et Théorie de la conscience

«C'est seulement chez les animaux supérieurs et chez
l'homme, que la conscience s'élève jusqu'à prendre une
importance qui en rend possible un examen particulier,
en tant que d'une faculté spéciale de l'âme. Mais cela n'a
pas lieu tout d'un coup: bien au contraire, très lentement
et progressivement, en raison d'une meilleure organisation
du cerveau et du système nerveux, en raison
aussi d'une richesse croissante des impressions et des
représentations suscitées à leur suite.—La conscience
est précisément, plus que toute autre qualité intellectuelle,
sous la dépendance de conditions ou de circonstances
matérielles. Elle vient, va, s'évanouit et
revient en raison directe d'un grand nombre d'influences
matérielles agissant sur l'organe de l'esprit.»

L. Büchner (1898).





SOMMAIRE DU CHAPITRE X

La Conscience, phénomène de la nature. Cette notion.—Difficultés de l'appréciation.—Rapport
de la conscience à la vie psychique.—La conscience
humaine.—Théories diverses: I. Théorie anthropistique (Descartes).—II.
Théorie neurologique (Darwin).—III. Théorie animale (Schopenhauer).—IV.
Théorie biologique (Fechner).—V. Théorie cellulaire (Fritz Schulze).—VI.
Théorie atomistique.—Théories moniste et dualiste.—Transcendance
de la conscience.—Ignorabimus (Du Bois Reymond).—Physiologie
de la conscience.—Découverte de l'organe de la pensée (Flechsig).—Pathologie.—Conscience
double et intermittente.—Ontogénie de la
conscience.—Changements aux différents âges de la vie.—Phylogénie
de la conscience.—Formation de ce terme.

LITTÉRATURE

P. Flechsig.—Gehirn und Seele (Leipzig 1894).—Localisation des processus
cérébraux, en particulier des sensations de l'homme (1896) trad. française.

A. Mayer.—Die Lehre von der Erkenntniss, Leipzig 1875.

M. L. Stern.—Philosophischer und Naturwissenschaftlicher Monismus. Ein
Beitrag zur Seelenfrage. Leipzig 1885.

Ed. Hartmann.—Philosophie de l'Inconscient (trad. fr.).

Fr. Lange.—Histoire du matérialisme (trad. fr.).

B. Carneri.—Gefühl, Bewusstsein, Wille. Eine psychologische Studie
(Wien, 1876).

G. C. Fischer.—Das Bewusstsein, Leipzig 1874.

L. Büchner.—Force et matière ou principes de l'ordre naturel de l'univers
mis à la portée de tous (trad. fr. par A. Regnard).



Parmi toutes les manifestations de la vie psychique, il n'en
est aucune qui semble si merveilleuse et soit si diversement
jugée que la conscience. Les opinions les plus contradictoires
sont encore aux prises, aujourd'hui comme il y a des
milliers d'années, non seulement sur la question de la nature
propre de cette fonction psychique et de son rapport avec le
corps, mais aussi quant à son extension dans le monde organique,
quant à son apparition et son évolution. Plus que tout
autre fonction psychique, la conscience a donné lieu à l'idée
erronée d'une «âme immatérielle» et, s'y rattachant, à la
superstition d'une «immortalité personnelle»; beaucoup des
grossières erreurs qui dominent encore aujourd'hui notre vie
intellectuelle ont là leur origine. C'est pourquoi j'ai déjà
appelé autrefois la conscience, le mystère central psychologique;
c'est la résistante citadelle de toutes les erreurs dualistes
et mystiques contre les remparts de laquelle les assauts
de la plus solide raison sont en danger d'échouer. Ces faits, à
eux seuls, nous autorisent déjà à consacrer à la conscience
un examen critique spécial du point de vue de notre monisme.
Nous verrons que la conscience est un phénomène naturel ni
plus ni moins que toute autre fonction psychique et qu'elle
est soumise, comme tous les autres phénomènes naturels, à
la loi de substance.

Notion de conscience.—Déjà, quand il s'agit de définir
le terme élémentaire de cette fonction psychique, son extension
et sa compréhension, les opinions des philosophes et des

naturalistes les plus éminents divergent complètement. La
meilleure définition, peut-être, qu'on puisse donner de la
conscience c'est de l'appeler une intuition interne et de la
comparer à une réflexion. On y peut distinguer deux domaines
principaux: la conscience objective et la subjective, la conscience
de l'univers et la conscience du moi.

La plus grande partie de l'activité psychique consciente,
de beaucoup, se rapporte, ainsi que Schopenhauer l'a très
justement reconnu, à la conscience du monde extérieur, des
«autres choses». Cette conscience de l'Univers comprend
tous les phénomènes possibles du monde extérieur, que notre
connaissance peut atteindre. Beaucoup plus restreinte est
notre conscience du Moi, la réflexion interne de notre propre
activité psychique tout entière, de toutes nos représentations,
sensations et efforts volontaires.

Conscience et vie psychique.—Beaucoup de penseurs
et des plus éminents, surtout des physiologistes (Wundt et
Ziehen) regardent les termes de conscience et de fonctions
psychiques comme identiques: Toute activité psychique est
consciente; le domaine de la vie psychique n'excède pas celui
de la conscience. A notre avis, cette définition accroît illégalement
l'importance de celle-ci et donne lieu à des erreurs et
des malentendus nombreux. Nous sommes bien plutôt de
l'avis d'autres philosophes (Romanes, Fritz Schulze, Paulsen)
qui pensent qu'à la vie psychique appartiennent, en outre, les
représentations, sensations et efforts volontaires inconscients;
de fait, le domaine de ces actions psychiques inconscientes
(réflexes, etc.) est même beaucoup plus étendu que celui
des actions conscientes. Les deux domaines sont d'ailleurs
étroitement associés et ne sont séparés par aucune frontière
nette; à tout instant, une représentation inconsciente peut
nous devenir consciente; si l'attention que nous lui portions
est attirée par un autre objet, elle peut aussi rapidement
s'évanouir pour notre conscience.


Conscience de l'homme.—Notre unique source, quand
il s'agit de connaître la conscience, est celle-ci elle-même et
c'est là, en première ligne, ce qui fait l'extraordinaire difficulté
de son étude et de son interprétation scientifiques. Sujet et
objet se confondent ici en une même unité; le sujet connaissant
se réfléchit dans son propre être intérieur, qui doit
devenir objet de connaissance.

Relativement à la conscience d'autres individus, nous ne
pouvons donc jamais rien conclure avec une entière certitude
objective, nous sommes toujours réduits à comparer leurs
états d'âme avec les nôtres. Tant que cette comparaison ne
porte que sur des individus normaux, nous pouvons, sans
doute, relativement à leur conscience, tirer quelques conclusions
dont nul ne contestera la validité. Mais déjà quand il
s'agit de personnes anormales (génies ou excentriques, idiots
ou déments) ces raisonnements par analogie sont, ou incertains
ou faux. C'est encore bien pis quand nous comparons
la conscience de l'homme avec celle des animaux (d'abord des
animaux supérieurs, puis des inférieurs). Nous rencontrons
là des difficultés matérielles si grandes que les opinions des
physiologistes et des philosophes les plus éminents se trouvent
sur ce point aux antipodes. Nous nous contenterons ici
de mettre, en regard les unes des autres, les opinions les plus
importantes émises sur ce sujet.

I. Théorie anthropistique de la conscience.—Elle est
le propre de l'homme. Cette idée très répandue que la conscience
et la pensée sont exclusivement propres à l'homme
et que lui seul possède en même temps une «âme immortelle»,
remonte à Descartes (1643). Ce profond philosophe
et mathématicien français (élevé dans un collège de Jésuites!)
posa une séparation complète entre l'activité psychique de
l'homme et celle de l'animal. L'âme de l'homme, substance
pensante et immatérielle, est, selon lui, complètement distincte
de son corps, substance étendue et matérielle. Cependant,
il faut qu'elle soit unie au corps en un point du cerveau

(la glande pinéale!) pour y recueillir les impressions venues
du monde extérieur et, à son tour, agir sur le corps. Les
animaux, par contre, n'étant pas des substances pensantes,
ne doivent pas posséder d'âme, mais être de purs automates,
des machines construites avec infiniment d'art dont les sensations,
représentations et volitions se produisent tout mécaniquement
et obéissent aux lois physiques. Pour la psychologie
de l'homme, Descartes soutenait donc le pur dualisme,
pour celle des animaux le pur monisme. Cette contradiction
manifeste, chez un penseur si clair et si pénétrant, doit paraître
bien extraordinaire; pour l'expliquer, on est en droit
d'admettre que Descartes a tu sa propre pensée, laissant aux
penseurs indépendants le soin de la deviner. Comme élève des
Jésuites, Descartes avait été élevé de bonne heure à taire la
vérité, quand il la voyait plus clairement que d'autres; peut-être
craignait-il aussi la puissance de l'Eglise et ses bûchers.
D'autre part déjà, son principe sceptique que tout effort vers
la connaissance vraie doit partir d'un doute au sujet du
dogme traditionnel, lui avait attiré de fanatiques accusations
de scepticisme et d'athéisme. La profonde action que Descartes
exerça sur la philosophie ultérieure fut très remarquable
et conforme à sa «tenue de livres en partie double». Les
Matérialistes des XVIIe et XVIIIe siècles, pour poser leur psychologie
moniste, se réclamèrent de la théorie cartésienne
de l'âme des bêtes et de leur activité toute mécanique de
machines. Les Spiritualistes, au contraire, affirmèrent que
leur dogme de l'immortalité de l'âme et de son indépendance
à l'égard du corps avait été irréfutablement fondé par la
théorie cartésienne de l'âme humaine. Cette opinion est
encore aujourd'hui celle qui prévaut dans le camp des théologiens
et des métaphysiciens dualistes. La conception scientifique
du XIXe siècle a complètement triomphé de la précédente,
avec l'aide des progrès empiriques accomplis dans le
domaine de la psychologie physiologiste et comparée.

II. Théorie neurologique de la conscience.—Elle

n'existe que chez l'homme et les animaux supérieurs qui possèdent
un système nerveux centralisé et des organes des
sens. La conviction qu'une grande partie des animaux—au
moins les Mammifères supérieurs,—possèdent une âme
pensante et une conscience, tout comme l'homme, a conquis
toute la zoologie exacte et la psychologie moniste. Les progrès
grandioses accomplis en ces derniers temps dans divers
domaines de la biologie ont tous convergé pour nous amener
à reconnaître cette importante vérité. Nous nous bornerons,
pour l'apprécier, à l'examen des Vertébrés supérieurs et, avant
tout, des Mammifères. Que les représentants les plus intelligents
de ces Vertébrés plus perfectionnés,—les singes et les
chiens surtout—se rapprochent énormément de l'homme
dans toute leur activité psychique, c'est un fait qui, depuis des
milliers d'années est bien connu et a excité l'admiration. Leur
mode de représentation, d'activité sensorielle, leurs sensations
et leurs désirs se rapprochent tant de ceux de l'homme
que nous n'avons pas besoin de prouver ce que nous avançons.
Mais la fonction supérieure d'activité cérébrale, la formation
de jugements, leur enchaînement en raisonnements,
la pensée et la conscience au sens propre, sont développés
chez les animaux tout comme chez l'homme—la différence
n'est que dans le degré, non dans la nature. En outre, l'anatomie
comparée et l'histologie nous apprennent que la structure
si complète du cerveau (aussi bien macroscopique que
microscopique) est au fond la même chez les Mammifères
supérieurs et chez l'homme. L'ontogénie comparée nous
montre la même chose quant à l'apparition de ces organes de
l'âme. La physiologie comparée nous enseigne que les divers
états de conscience se comportent, chez les plus élevés des Placentaliens,
de la même manière que chez l'homme et l'expérience
démontre qu'ils réagissent de la même manière aux
actions externes. On peut anesthésier les animaux supérieurs
par l'alcool, le chloroforme, l'éther, etc.; on peut, en s'y prenant
comme il faut, les hypnotiser tout comme l'homme. Mais, par
contre, il n'est pas possible de préciser nettement la limite à

laquelle, aux degrés inférieurs de la vie animale, la conscience
apparaît pour la première fois comme telle. Certains
zoologistes la font remonter très haut dans la série animale,
d'autres tout à la fin. Darwin, qui distingue très exactement
les divers stades de la conscience, de l'intelligence et du sentiment
chez les animaux supérieurs et les explique par une
évolution croissante, remarque en même temps qu'il est très
difficile et même impossible de fixer les débuts de ces fonctions
psychiques supérieures chez les animaux inférieurs.
Pour moi, entre les diverses théories contradictoires, celle
qui me semble la plus vraisemblable est celle qui rattache la
formation de la conscience à la centralisation du système nerveux,
laquelle fait encore défaut chez les animaux inférieurs.
La présence d'un organe nerveux central, d'organes des sens
très développés et d'une association très étendue entre les
groupes de représentations, me semblent les conditions
nécessaires pour rendre possible la conscience synthétique.

III. Théorie animale de la conscience.—Elle existe
chez tous les animaux et chez eux seuls. D'après cela, il y
aurait une différence profonde entre la vie psychique des
animaux et celle des plantes; c'est ce qui a été admis par
beaucoup d'auteurs anciens et nettement formulé par Linné
dans son capital Systema Naturæ (1735); les deux grands
règnes de la nature organique se distinguent, selon lui, par
cela que les animaux ont la sensation et la conscience, les
plantes pas. Plus tard, Schopenhauer, en particulier, a beaucoup
insisté sur cette différence: «La conscience ne nous
est absolument connue que comme la propriété des êtres
animaux. Quand même elle s'élève et progresse à travers
toute la série animale pour atteindre jusqu'à l'homme et sa
raison, l'inconscience de la plante, d'où la conscience est
sortie, reste toujours le point de départ fondamental».
L'inadmissibilité de cette opinion est apparue dès le milieu
du siècle, alors qu'on a étudié de plus près la vie psychique
chez les animaux inférieurs, surtout chez les Célentérés (Spongiaires

et Cnidiés): animaux véritables, qui pourtant présentent
aussi peu de traces d'une conscience claire que la
plupart des plantes. La ligne de démarcation entre les deux
règnes s'est encore plus effacée à mesure qu'on examinait plus
soigneusement, dans chacun d'eux, les formes vitales monocellulaires.
Les animaux primitifs plasmophages (Protozoaires)
et les plantes primitives plasmodomes (Prosophytes)
ne présentent pas de différences psychologiques, pas plus au
point de vue de la conscience qu'à d'autres.

IV. Théorie biologique de la conscience.—Elle est
commune à tous les organismes, elle existe chez tous les animaux
et toutes les plantes, tandis qu'elle fait défaut chez tous
les corps inorganiques (cristaux, etc.). Cette opinion va d'ordinaire
de pair avec celle qui regarde tous les organismes (par
opposition aux corps inorganiques) comme animés; les trois
termes: vie, âme, conscience marchent d'ordinaire de front.
Selon une modification de cette manière de voir, les trois
phénomènes de la vie organique, sans doute seraient liés
indissolublement, mais la conscience ne serait qu'une partie
de l'activité psychique, de même que celle-ci n'est qu'une
partie de l'activité vitale.

Que les plantes possèdent une «âme» au même sens que
les animaux, c'est ce que Fechner en particulier s'est efforcé
de montrer et beaucoup d'auteurs attribuent à l'âme végétale
une conscience de même nature que celle de l'âme animale.
De fait, on trouve chez les sensitives très impressionnables
(mimosa, drosera, dionaea) d'étonnants mouvements d'excitation
des feuilles; chez d'autres plantes (trèfle, pain de
coucou, mais surtout l'hedysarum) des mouvements autonomes;
chez les «plantes dormeuses» (et aussi chez quelques
Papilionacées) des mouvements pendant le sommeil, qui
ressemblent étrangement à ceux des animaux inférieurs;
celui qui attribue à ces derniers la conscience ne peut la refuser
aux autres.


V. Théorie cellulaire de la conscience.—C'est une propriété
vitale de toute cellule. L'application de la théorie cellulaire
à toutes les branches de la biologie exige aussi qu'on
la rattache à la psychologie. Aussi légitimement qu'en anatomie
et en physiologie on considère la cellule vivante comme
l' «organisme élémentaire» d'où l'on dérivera la connaissance
du corps pluricellulaire des plantes et des animaux supérieurs—de
même et aussi légitimement on peut considérer «l'âme
cellulaire» comme l'élément psychologique et l'activité psychique
complexe des organismes supérieurs, comme le résultat
de la réunion des vies psychiques cellulaires constituantes
de l'organisme. J'ai déjà esquissé cette psychologie cellulaire en
1866 dans ma Morphologie générale et j'ai repris la question
plus en détails, par la suite, dans mon travail sur les
Ames cellulaires et cellules psychiques[37]. J'ai été conduit
par mes longues recherches sur les organismes monocellulaires,
à pénétrer plus avant dans cette «psychologie élémentaire».
Beaucoup de ces petits Protistes (la plupart microscopiques)
donnent des marques de sensation et de volonté,
trahissent des instincts et des mouvements semblables à ceux
qu'on observe chez les animaux supérieurs; cela est vrai en
particulier des impressionnables et remuants Infusoires. Tant
dans l'attitude de ces minuscules et excitables cellules à l'égard
du monde extérieur, que dans beaucoup d'autres manifestations
de vie de leur part (par exemple la merveilleuse formation
de l'habitacle chez les Rhizopodes, les Thalamophores et
les Infusoires) on pourrait croire discerner des marques nettes
d'activité psychique consciente. Si maintenant on accepte la
théorie biologique de la conscience (no 4) et si l'on tient chaque
fonction psychique pour accompagnée d'un peu de conscience,
on devra alors attribuer aussi la conscience à chaque cellule
protiste, considérée individuellement. Le principe matériel de
la conscience serait, en ce cas, ou le plasma tout entier de la
cellule, ou son noyau, ou une partie de celui-ci. Dans la Théorie des Psychades

de Fritz Schulze, la conscience élémentaire
de la psychade se comporte vis-à-vis de la cellule individuelle
de la même manière que, chez les animaux supérieurs et chez
l'homme, la conscience personnelle vis-à-vis de l'organisme
pluricellulaire de la personne. Cette hypothèse, que j'ai défendue
autrefois, ne se peut réfuter définitivement. Aujourd'hui,
je me range à l'avis de Max Verworn qui admet, dans ses
remarquables Etudes psychophysiologiques sur les Protistes
qu'il leur manque probablement à tous la «conscience
du moi» développée et que leurs sensations, comme leurs
mouvements, ont un caractère d'inconscience».

VI. Théorie atomistique de la conscience.—C'est une
propriété élémentaire de tout atome. Parmi toutes les différentes
manières de voir relatives à l'extension de la conscience,
c'est cette hypothèse atomistique qui pousse les choses
le plus loin. Elle est sans doute née principalement de la difficulté
qu'ont rencontrée beaucoup de philosophes et de biologistes
en abordant la question de la première apparition de la
conscience. Ce phénomène, en effet, présente un caractère si
particulier, qu'il paraît des plus douteux qu'on le puisse dériver
d'autres fonctions psychiques; on a cru par suite que le
moyen le plus aisé de surmonter la difficulté était d'admettre
que la conscience était une propriété élémentaire de la matière
analogue à l'attraction de la masse ou aux affinités chimiques.
Il y aurait dès lors, autant de formes de conscience élémentaire
qu'il y a d'éléments chimiques; chaque atome
d'hydrogène aurait sa «conscience d'hydrogène», chaque
atome de carbone sa «conscience de carbone», etc. Beaucoup
de philosophes ont attribué aussi la conscience aux
quatre anciens éléments d'Empédocle, dont le mélange, sous
l'influence de «l'amour et de la haine», engendrait le devenir
des choses.

Pour ma part, je n'ai jamais adopté cette hypothèse d'une
conscience des atomes; je suis obligé de le déclarer ici, parce
que du Bois Reymond m'attribue faussement cette opinion.

Dans la vive polémique que celui-ci a engagée avec moi (1880)
par son discours sur les «Sept énigmes de l'Univers», il
combat violemment ma «Philosophie de la nature, fausse et
corruptrice» et il affirme que j'ai posé, comme un axiome
métaphysique, dans mon travail sur la Périgenèse des plastidules,
cette «hypothèse que les atomes ont une conscience
individuelle». J'ai, au contraire, déclaré expressément que je
me représentais comme inconscientes les fonctions psychiques
élémentaires de sensation et de volonté qu'on peut attribuer
aux atomes, aussi inconscientes que la mémoire élémentaire,
qu'à l'exemple du distingué physiologiste Ewald
Hering (1870), je considère comme «une fonction générale
de la matière organisée» (ou mieux «de la substance
vivante»). Du Bois Reymond confond ici très évidemment
«Ame» et «Conscience»; je laisserai en suspens la question
de savoir s'il ne commet cette confusion que par mégarde.
Puisqu'il considère lui-même la conscience comme un phénomène
transcendant (ainsi que nous allons le voir) tandis qu'une
partie des autres fonctions de l'âme (par exemple l'activité
sensorielle) ne le serait pas,—je dois admettre qu'il tient les
deux termes pour différents. Le contraire, il est vrai, semble
ressortir d'autres passages de ses élégants discours, mais ce
célèbre rhéteur, précisément en ce qui touche aux importantes
questions de principes, se contredit souvent de la façon la
plus manifeste. Je répète ici encore une fois que pour moi la
conscience ne constitue qu'une partie des phénomènes psychiques,
observables chez l'homme et les animaux supérieurs,
tandis que de beaucoup la plus grande partie de ces phénomènes
sont inconscients.

Théories moniste et dualiste de la conscience.—Si
divergentes que soient les diverses opinions relatives à la
nature et à l'apparition de la conscience, elles se laissent
pourtant ramener toutes, en fin de compte—si l'on traite
la question clairement et logiquement—à deux conceptions
fondamentales opposées: la transcendante (dualiste) et la

physiologique (moniste). J'ai toujours, quant à moi, soutenu
cette dernière, éclairé par la théorie de l'évolution et cette
manière de voir est aujourd'hui partagée par un grand
nombre de naturalistes éminents, bien qu'il s'en faille de beaucoup
qu'elle le soit par tous. La première conception est la
plus ancienne et de beaucoup la plus répandue; elle s'est
acquis de nouveau, en ces derniers temps un grand renom,
grâce à Du Bois-Reymond et à son célèbre Discours de l'Ignorabimus
lequel a fait de cette question une de celles dont on
parle le plus de nos jours dans les «Discussions sur les
énigmes de l'Univers». Vu l'extraordinaire importance de
cette capitale question, nous ne pouvons faire autrement que
de revenir ici sur ce qui en constitue le cœur.

Transcendance de la conscience.—Dans le célèbre
discours «sur les limites de la connaissance de la Nature»,
que Du Bois-Reymond fit le 14 août 1872 au Congrès des
naturalistes à Leipzig, il posa deux limites absolues à notre
connaissance de la nature, limites que l'esprit humain, au
degré le plus avancé de sa connaissance de la nature, ne peut
jamais franchir—jamais, selon le mot final souvent cité de
ce discours, concluant emphatiquement sur notre impuissance:
«Ignorabimus!» L'une de ces absolues et insolubles
«énigmes de l'Univers», c'est «le lien entre la matière et la
force» et l'essence propre de ces phénomènes fondamentaux
de la nature; nous traiterons à fond de ce «problème de la
substance» au chapitre XII du présent ouvrage. Le second
obstacle insurmontable à la philosophie, serait le problème
de la conscience, cette question: comment notre activité intellectuelle
peut-elle s'expliquer par des conditions matérielles,
par des mouvements? Comment la «substance (qui fait le
fond commun de la matière et de la force) dans certaines
conditions, sent-elle, désire-t-elle et pense-t-elle?»

Pour être bref et en même temps pour caractériser d'un
mot décisif la nature du discours de Leipzig, je l'ai désigné
du nom de Discours de l'Ignorabimus. Cela m'est d'autant

mieux permis que Du Bois-Reymond lui-même, huit ans plus
tard (1880, dans le Discours sur les sept énigmes du monde)
se louant avec un légitime orgueil du succès extraordinaire
qu'il avait remporté, ajoutait: «La critique a fait entendre
tous les sons, depuis le joyeux éloge approbateur jusqu'au
blâme qui rejette tout et le mot Ignorabimus qui couronnait
mes recherches, est devenu une sorte de parole
symbolique pour la philosophie naturelle». Il est vrai de
dire que les sons retentissants «des joyeux éloges approbateurs»
partaient des amphithéâtres de la philosophie spiritualiste
et moniste, surtout du camp retranché de l'Ecclesia
militans (de l'«Internationale noire»); mais tous les spiritistes,
également, toutes les natures crédules, qui pensèrent
que l'Ignorabimus sauverait l'immortalité de leur chère
«âme» furent ravis du discours. Le «blâme qui rejette tout»
ne vint, par contre, au brillant discours de l'Ignorabimus que
de la part de quelques naturalistes et philosophes (au début
du moins); de la part des quelques esprits possédant à la fois
une connaissance suffisante de la philosophie naturelle et le
courage moral exigé pour tenir tête aux arrêts sans appel du
dogmatique et tout puissant secrétaire et dictateur de l'Académie
des Sciences de Berlin.

Le remarquable succès du discours de l'Ignorabimus
(que l'orateur lui-même a plus tard justifié d'illégitime et
d'exagéré) s'explique par deux raisons, l'une externe, l'autre
interne. Considéré extérieurement, ce discours était incontestablement
«un remarquable chef-d'œuvre de rhétorique,
un joli sermon, d'une haute perfection de forme et offrant
une variété surprenante d'images empruntées à la philosophie
naturelle. C'est un fait connu, que la majorité—et surtout
le «beau sexe!»—jugent un joli sermon non pas d'après sa
richesse réelle en idées, mais d'après la valeur esthétique de
l'entretien». (Monisme, p. 44). Analysé au point de vue
interne, par contre, le discours de l'Ignorabimus contient
très net, le programme du dualisme métaphysique; le monde
est «doublement incompréhensible: d'abord en tant que

monde matériel dans lequel la «matière et la force»
déploient leur essence—et ensuite, en regard et tout à fait
séparé du précédent, le monde en tant que monde immatériel
de l'«esprit» dans lequel «la pensée et la conscience
sont inexplicables par des conditions matérielles» ainsi que
l'étaient les phénomènes du premier monde. Il était tout
naturel que le dualisme et le mysticisme régnants se saisissent
ardemment de cet aveu qu'il existait deux mondes
différents, car cela leur permettait de démontrer la double
nature de l'homme et l'immortalité de l'âme. Le ravissement
des spiritualistes était d'autant plus pur et plus légitime que
Du Bois-Reymond avait passé jusqu'alors pour un des défenseurs
redoutés du matérialisme scientifique le plus absolu;
et cela il l'avait, en effet, été et l'est encore resté (malgré ses
«beaux discours»?) tout comme les autres naturalistes contemporains,
comme tous ceux qui sont versés dans leur
science, dont la pensée est nette et qui restent conséquents avec
eux-mêmes.

D'ailleurs, l'auteur du Discours de l'Ignorabimus soulevait
en terminant, la question de savoir si les deux «énigmes de
l'Univers», opposées l'une à l'autre: le problème général de
la substance et le problème particulier de la conscience ne se
confondaient pas. Il dit en effet: «Sans doute cette idée est
la plus simple et doit être préférée à celle qui nous ferait
apparaître le monde comme double et incompréhensible. Mais
il est inhérent à la nature des choses que nous ne parvenions
pas sur ce point à la clarté, et tout autre discours ci-dessus
reste vain».—C'est à cette dernière opinion que je
me suis, dès le début, opposé énergiquement, m'efforçant de
montrer que les deux grandes questions indiquées plus haut
ne constituaient pas deux énigmes de l'Univers différentes.
Le problème neurologique de la conscience n'est qu'un cas particulier
du problème cosmologique universel, celui de la substance
(Monisme, 1892, p. 23).

Ce n'est pas ici le lieu de revenir sur la polémique engagée
à ce sujet ni sur la littérature très riche qui en est résultée.

J'ai déjà, il y a vingt-cinq ans, dans la préface de la première
édition de mon Anthropogénie, protesté énergiquement contre
le Discours de l'Ignorabimus, ses principes dualistes et ses
sophismes métaphysiques et j'ai justifié explicitement mon
attitude dans mon écrit sur: La science libre et l'enseignement
libre. (Stuttgart, 1878). J'ai effleuré de nouveau
le sujet dans le Monisme (p. 23 à 44). Du Bois-Reymond,
touché là à son point sensible, répondit par divers discours
où perçait l'irritation[38]; ceux-ci, comme la plupart de ses
Discours si répandus, sont éblouissants par leur style, d'une
élégance toute française et captivants par la richesse des
images et les surprenantes tournures de phrases. Mais la
façon superficielle dont les choses sont envisagées ne fait
point faire de progrès essentiel à notre connaissance de
l'Univers. Il en est ainsi, du moins, pour le Darwinisme, dont
le physiologiste de Berlin s'est déclaré plus tard conditionnellement
l'adhérent, quoiqu'il n'ait jamais fait la moindre
chose pour en étendre les conquêtes; les remarques par
lesquelles il conteste la valeur de la loi fondamentale biogénétique,
le fait qu'il rejette la phylogénie, etc., montrent
assez que notre auteur n'est ni assez familier avec les faits
empiriques de la morphologie et de l'embryologie comparées,
ni capable d'apprécier philosophiquement leur importance
théorique.

Physiologie de la conscience.—La nature particulière
du phénomène naturel qu'est la conscience n'est pas, comme
l'affirment Du Bois Reymond et la philosophie dualiste, un problème
complètement et «absolument transcendant»; mais
elle constitue, ainsi que je l'ai déjà montré il y a trente ans,
un problème physiologique, ramenable, comme tel, aux phénomènes
qui ressortissent à la physique et à la chimie. Je
l'ai désigné plus tard, d'une manière encore plus précise, du
nom de problème neurologique, parce que je suis d'avis que la
vraie conscience (la pensée et la raison) ne se trouve que

chez les animaux supérieurs qui possèdent un système nerveux
centralisé et des organes des sens ayant atteint un certain
degré de perfectionnement. Cette proposition peut s'affirmer
avec une absolue certitude en ce qui concerne les Vertébrés
supérieurs et par-dessus tout les Mammifères Placentaliens,
tronc dont est issue la race humaine elle-même. La
conscience chez les plus perfectionnés d'entre les singes, les
chiens, les éléphants, etc., ne diffère de celle de l'homme
qu'en degré, non en nature et les différences graduelles de
conscience entre ces Placentaliens «raisonnables» et les
plus inférieures des races humaines (Weddas, nègres de l'Australie)
sont moindres que les différences correspondantes
entre celles-ci et ce qui existe chez les hommes raisonnables
les plus supérieurs (Spinoza, Gœthe, Lamarck, Darwin, etc.).
La conscience n'est ainsi qu'une partie de l'activité psychique
supérieure et comme telle elle dépend de la structure normale
de l'organe de l'âme auquel elle est liée, du cerveau.

L'observation physiologique et l'expérience nous ont,
depuis vingt ans, fourni la preuve certaine que l'étroite
région du cerveau des Mammifères, que l'on désigne en ce
sens comme le siège (ou mieux l'organe) de la conscience, est
une partie des hémisphères, à savoir cette «écorce grise» ou
«écorce cérébrale», qui se développe très tardivement et
aux dépens de la partie dorsale convexe de la première vésicule
primaire, du cerveau antérieur. Mais la preuve morphologique
de ces faits physiologiques a pu être établie grâce aux
progrès merveilleux de l'anatomie microscopique du cerveau,
dont nous sommes redevables aux méthodes de recherches
perfectionnées de ces derniers temps (Kölliker, Flechsig,
Golgi, Edinger, Weigert).

Le plus important de ces faits et de beaucoup c'est, sans
contredit, la découverte qu'a faite P. Flechsig des organes de la
pensée; il a démontré l'existence, dans l'écorce grise du cerveau,
de quatre régions d'organes sensoriels centraux—de
quatre «sphères internes de sensation»: sphère de sensation
du corps dans le lobe pariétal, sphère olfactive dans le

lobe frontal, sphère visuelle dans le lobe occipital, sphère
auditive dans le lobe temporal. Entre ces quatre foyers sensoriels
sont les quatre grands foyers de la pensée ou centres
d'association, organes réels de la vie de l'esprit; ce sont ces
instruments les plus parfaits de l'activité psychique qui sont
les instruments de la pensée et de la conscience: en avant, le
cerveau frontal ou centre d'association frontal, en arrière et
au-dessus de lui, le cerveau pariétal ou centre d'association
pariétal, en arrière et au-dessous, le cerveau principal ou
«grand centre d'association occipito-temporal» (le plus
important de tous!) et enfin, tout à fait en bas, caché à l'intérieur,
le cerveau insulaire ou «îlot de Reil», centre d'association
insulaire.

Ces quatre foyers de la pensée qui se distinguent par une
structure nerveuse particulière et des plus compliquées, des
foyers sensoriels intercalés entre eux sont les véritables
organes de la pensée, les seuls organes de notre conscience.
Tout dernièrement, Flechsig a démontré qu'une partie de ces
organes présentent, chez l'homme, une structure tout particulièrement
compliquée, qu'on ne rencontre pas chez les autres
Mammifères et qui explique la supériorité de la conscience
humaine.

Pathologie de la conscience.—Cette découverte capitale
de la physiologie moderne que les hémisphères sont, chez
l'homme et les Mammifères supérieurs, l'organe de la vie
psychique et de la conscience, est confirmée d'une manière
lumineuse par la Pathologie, par l'étude des maladies de cet
organe. Quand les parties en question des hémisphères sont
détruites, leur fonction disparaît et l'on peut même ainsi
obtenir une démonstration partielle de la localisation des
fonctions cérébrales; lorsque des points isolés de cette région
sont malades, on constate la suppression des éléments de la
pensée et de la conscience qui étaient liés aux parties concernées.
L'expérimentation pathologique donne les mêmes
résultats: la destruction de tel point connu (par exemple le

centre du langage) détruit la fonction (le langage). D'ailleurs,
il suffit de rappeler les phénomènes bien connus qui se produisent
journellement dans le domaine de la conscience,
pour acquérir la preuve qu'ils sont sous la dépendance
absolue des changements chimiques de la substance cérébrale.
Beaucoup d'aliments de luxe (café, thé) stimulent notre
pensée; d'autres (le vin, la bière) nous mettent d'humeur
gaie; le musc et le camphre, en tant qu'«excitants» raniment
la conscience faiblissante; l'éther et le chloroforme la
suspendent, etc. Comment tout cela serait-il possible si la
conscience était une essence immatérielle, indépendante des
organes anatomiques dont nous avons parlé? Et où résidera
la conscience de «l'âme immortelle» quand elle ne possédera
plus ces organes?

Tous ces faits et d'autres bien connus démontrent que la
conscience chez l'homme (et absolument de même chez les
Mammifères proches de lui) est changeante et que son activité
peut être modifiée à tout instant par des causes internes
(échanges nutritifs, circulation sanguine) et des causes
externes (blessure du cerveau, excitation). Très instructifs
sont aussi ces phénomènes merveilleux de conscience double
ou alternante, qui rappellent les «générations alternantes
de représentations»; le même homme manifeste, à des jours
différents, dans des circonstances variées, une conscience
toute différente; il ne sait plus aujourd'hui ce qu'il a fait hier;
hier il pouvait dire: je suis moi;—aujourd'hui il est obligé
de dire: je suis un autre. Ces intermittences de la conscience
peuvent durer non seulement des jours, mais des mois et
des années; ils peuvent même devenir définitifs[39].

Ontogénie de la conscience.—Ainsi que chacun sait,
l'enfant nouveau-né n'a encore aucune conscience et, ainsi
que Preyer l'a montré, celle-ci ne se développe que tardivement,
après que le petit enfant a commencé à parler; longtemps
il parle de lui-même à la troisième personne. C'est

seulement au moment très important où il dit pour la première
fois Moi, où le Sentiment du Moi lui devient clair, que commence
à germer sa conscience personnelle en même temps
que son opposition au monde extérieur. Les progrès rapides
et profonds que fait l'enfant en connaissance, grâce à l'instruction
qu'il reçoit de ses parents et à l'école pendant ses
dix premières années, se rattachent étroitement aux innombrables
progrès que fait en croissance et en développement
sa conscience et à ceux du cerveau, organe de celle-ci. Et
même lorsque l'écolier a obtenu son «Certificat de maturité»,
il s'en faut, à la vérité, de beaucoup que sa conscience soit
mûre, et c'est seulement alors que, grâce à la diversité des
rapports avec le monde extérieur, la Conscience de l'Univers
commence vraiment à se développer. C'est seulement alors,
dans les années qui précèdent la trentaine, que s'accomplit
dans toute sa maturité le complet déploiement de la pensée
raisonnable et de la conscience, qui donneront ensuite, dans
les conditions normales, pendant les trente années suivantes,
des fruits réellement mûrs. Et c'est alors, après la soixantaine
(tantôt avant, tantôt après), que commence d'ordinaire cette
lente et graduelle régression des facultés psychiques supérieures
qui caractérise la vieillesse. La mémoire, les facultés
réceptives, celle de s'intéresser à des sujets spéciaux décroissent
de plus en plus; par contre, les facultés productrices, la
conscience mûre et l'intérêt philosophique pour les sujets
généraux se conservent souvent longtemps encore. L'évolution
individuelle de la conscience dans la première jeunesse
confirme la valeur générale de la loi fondamentale biogénétique;
mais dans les dernières années, on en trouve encore
bien des marques. En tous cas, l'ontogénèse de la conscience
nous convainc clairement de ce fait qu'elle n'est point une
«essence immatérielle», mais une fonction physiologique
du cerveau et qu'elle ne constitue pas, par conséquent, une
exception à la loi de substance.

Phylogénie de la conscience.—Le fait que la conscience,

comme toutes les autres fonctions psychiques, est
liée au développement normal d'organes déterminés et que,
chez l'enfant, cette conscience se développe graduellement,
parallèlement à ces organes cérébraux—nous permet déjà
de conclure qu'elle s'est développée historiquement pas à pas
à travers la série animale. Pour certaine que soit, en principe,
cette phylogénie naturelle de la conscience, nous ne sommes
malheureusement pas en état, néanmoins, de la poursuivre
fort avant ni d'édifier sur elle des hypothèses précises. Pourtant,
la paléontologie nous fournit d'intéressants points de
repère qui ne sont pas sans importance. Un fait très frappant,
par exemple, c'est l'énorme développement (quantitatif
et qualitatif) du cerveau chez les Mammifères placentaliens,
pendant l'époque tertiaire. La cavité crânienne de beaucoup
de crânes fossiles de cette époque, nous est exactement
connue et nous fournit de précieux documents sur la grandeur,
et en partie aussi sur la structure du cerveau qui y
était renfermé. On constate là, dans une seule et même
légion (par exemple celle des Ongulés, celle des Carnivores,
celle des Primates) un important progrès entre les représentants
d'un même groupe, au début, pendant la période de
l'éocène et de l'oligocène, et plus tard pendant la période du
miocène et du pliocène; chez ces derniers, le cerveau (par
rapport à la grandeur du corps) est de six à huit fois plus
grand que chez les premiers.

Et ce point culminant de l'évolution de la conscience,
qu'atteint seul l'homme civilisé, ne résulte, lui aussi, que
d'un développement graduel—accompli grâce aux progrès
de la culture elle-même—à partir d'états inférieurs que nous
trouvons réalisés, aujourd'hui encore, chez les peuples primitifs.
C'est ce que nous montre déjà la comparaison de
leurs langues, liée étroitement à celle de leurs idées. Plus se
développe, chez l'homme civilisé qui pense, la formation des
idées, plus il devient capable d'abstraire les caractères communs
à plusieurs objets divers pour les exprimer par un
terme général, et plus, en même temps, sa conscience devient
claire et intense.

CHAPITRE XI

Immortalité de l'âme




Études monistes sur le thanatisme et l'athanisme.—Immortalité
cosmique et immortalité personnelle.—Agrégation qui
constitue la substance de l'ame.

Une des accusations perpétuelles de l'Eglise contre la
science, c'est que celle-ci est matérialiste. Je voudrais
faire remarquer, en passant, que la conception ecclésiastique
de la vie future a toujours été, et est encore,
le matérialisme le plus pur. Le corps matériel doit
ressusciter et habiter un ciel matériel.

M. J. Savage.





SOMMAIRE DU CHAPITRE XI

La citadelle de la superstition.—Athanisme et Thanatisme.—Caractère individuel
de la mort.—Immortalité des Protozoaires (Protistes).—Immortalité
cosmique et immortalité personnelle.—Thanatisme primitif (chez les peuples
sauvages).—Thanatisme secondaire (chez les philosophes de l'antiquité
et des temps modernes).—Athanisme et religion.—Comment est
née la croyance en l'immortalité.—Athanisme chrétien.—La vie éternelle.—Le
jugement dernier.—Athanisme métaphysique.—L'âme-substance.—L'âme-éther.—L'âme-air.—Ames
liquides et âmes solides.—Immortalité
de l'âme animale.—Preuves pour et contre l'athanisme.—Illusions
athanistiques.

LITTÉRATURE

D. Strauss.—Gesammelte Schriften. Auswahl in sechs Baenden (herausg.
von Ed. Zeller), 1890.

L. Feuerbach.—Gottheit Freiheit und Unsterblichkeit vom Standpunkt der
Anthropologie, 2te Aufl. 1890.

L. Buchner.—Das künflige Leben und die moderne Wissenschaft—Zehn
Briefe an eine Freundin, Leipzig, 1889.

C. Vogt.—Kœhlerglaube und Wissenschaft. 1855.

G. Kuhn.—Naturphilosophische Studien, frei von Mysticismus. 1895.

P. Carus et Hegeler.—The Monist. A quarterly magazine. Vol. I-IX, Chicago,
1890-1899.

M. J. Savage.—Die Unsterblichkeit (Kap. XII in Die Religion im Licht der
Darwinschen Lehre), 1886.

Ad. Svoboda.—Gestalten des Glaubens, 2 Bde, Leipzig, 1897.



En passant de l'étude génétique de l'âme à la grande question
de son «immortalité», nous abordons ce suprême
domaine de la superstition qui constitue en quelque sorte la
citadelle indestructible de toutes les idées dualistes et mystiques.
Car lorsqu'il s'agit de cette question cardinale, plus
que dans tout autre problème, se joint à l'intérêt purement
philosophique l'intérêt égoïste de la personne qui veut à
tout prix se voir garantie l'immortalité individuelle au delà
de la mort. Ce «suprême besoin de l'âme» est si puissant
qu'il rejette par dessus bord tous les raisonnements logiques
de la raison critique. Consciemment, ou inconsciemment chez
la plupart des hommes, toutes les autres idées générales et
toute la conception de la vie elle-même sont influencées par
le dogme de l'immortalité personnelle et à cette erreur théorique
se rattachent des conséquences pratiques dont la
portée est immense. Nous nous proposons donc d'examiner,
du point de vue critique, tous les aspects de ce dogme
important et de démontrer qu'il est inadmissible en face des
données empiriques de la biologie moderne.

Athanisme et Thanatisme.—Afin d'avoir une expression
courte et commode pour désigner les deux attitudes
opposées dans la question de l'immortalité, nous appellerons
la croyance en «l'immortalité personnelle de l'homme»
l'Athanisme (de Athanes ou Athanatos: immortel). Par contre,
nous appellerons Thanatisme (de Thanatos: mort) la conviction
qu'avec la mort de l'homme, non seulement toutes

les autres fonctions vitales physiologiques s'éteignent, mais
que l'âme, elle aussi, disparaît—en entendant par là cette
somme de fonctions cérébrales que le dualisme psychique
considère comme une «essence» spéciale, indépendante des
autres manifestations vitales du corps vivant.

Puisque nous abordons ici le problème physiologique de la
mort, faisons remarquer une fois de plus le caractère individuel
de ce phénomène de la nature organique. Nous entendons
par «mort» exclusivement la cessation définitive des
fonctions vitales chez l'individu organique, n'importe à
quelle catégorie l'individu considéré appartient ou à quel
degré d'individualité il s'est élevé. L'homme est mort quand
sa personne meurt, qu'importe qu'il ne laisse pas de postérité
ou qu'il ait donné le jour à des enfants dont les descendants
se succéderont pendant plusieurs générations. On dit, il est
vrai, en un certain sens que «l'esprit» des grands hommes (par
exemple dans une dynastie de souverains éminents, dans une
famille d'artistes pleins de talent) se perpétue à travers
plusieurs générations; on dit, de même, que l'«âme» des
femmes supérieures se survit en leurs enfants et petits-enfants.
Mais dans ces cas il s'agit toujours de phénomènes complexes
d'hérédité, en vertu desquels une cellule microscopique détachée
du corps (spermatozoïde du père, ovule de la mère),
transmet aux descendants certaines propriétés de la substance.
Les personnes elles-mêmes qui produisent ces cellules
sexuelles par milliers, demeurent néanmoins mortelles et
avec leur mort cesse leur activité psychique individuelle, de
même que tout autre fonction physiologique.

Immortalité des Protozoaires.—Il s'est trouvé, en ces
dernières années, plusieurs zoologistes éminents—surtout
Weismann (1882)—pour soutenir cette opinion que seuls les
plus inférieurs des organismes, les Protistes monocellulaires,
étaient immortels, à l'inverse de tous les autres animaux et
plantes pluricellulaires, dont le corps était constitué par des
tissus. A l'appui de cette étrange idée, on invoquait surtout

cet argument que la plupart des Protistes se reproduisent
presque exclusivement par génération asexuée, par division
ou sporulation. Le corps tout entier de l'être monocellulaire
se subdivise en deux parties (ou plus) ayant même valeur
(cellules filles), puis chacune de ces parties se complète par la
croissance jusqu'à ce qu'elle soit redevenue semblable, en
grandeur et en forme, à la cellule mère. Mais par le processus
de division lui-même, l'individualité de l'organisme monocellulaire
est déjà anéantie, il a perdu aussi bien l'unité
physiologique que la morphologique.

Le terme d'individu lui-même, d'«indivisible» est la réfutation
logique de la conception de Weismann; car ce mot
signifie une unité que l'on ne peut diviser sans supprimer
son essence. En ce sens, les plantes primitives monocellulaires
(Protophytes) et les animaux primitifs monocellulaires
(Protozoaires) sont, leur vie durant, des biontes ou individus
physiologiques au même titre que les plantes et les
animaux pluricellulaires, dont le corps est constitué par des
tissus. Chez ceux-ci aussi existe la reproduction asexuée,
par simple division (par exemple chez beaucoup de Cnidiés,
chez les Coraux, les Méduses); l'animal-mère, dont les deux
animaux-filles proviendront par division, cesse ici aussi
d'exister par le fait qu'il se sépare en deux. Weismann déclare:
«Il n'existe pas chez les Protozoaires d'individus ni de générations
au sens qu'ont ces mots chez les Métazoaires.» Voilà
une affirmation à laquelle je m'oppose nettement. Ayant
moi-même, le premier, donné la définition des Métazoaires
et opposé ces animaux pluricellulaires, dont le corps est
constitué par des tissus, aux Protozoaires monocellulaires
(Infusoires, Rhizopodes), ayant, en outre, moi-même montré
le premier la différence radicale qui existait dans le mode de
développement de ces deux groupes (aux dépens de feuillets
germinatifs pour les premiers, pas pour les seconds),—je dois
déclarer d'autant plus nettement que je considère les Protozoaires
pour tout aussi mortels au sens physiologique (c'est-à-dire
aussi au sens psychologique) que les Métazoaires;

dans ces deux groupes, ni le corps ni l'âme ne sont immortels.
Les autres conclusions erronées de Weismann ont déjà
été réfutées (1884) par Mœbius, qui fait remarquer avec
raison que «tous les événements du monde sont périodiques
et qu'il «n'existe pas de source d'où des individus organiques
immortels aient pu jaillir».

Immortalité cosmique et immortalité personnelle.—Si
l'on prend le terme d'immortalité en un sens tout à fait
général et qu'on l'étende à l'ensemble de la nature connaissable,
il prend une valeur scientifique; il apparaît alors, pour
la philosophie moniste, non seulement acceptable, mais tout
naturel et clair par lui-même. Car la thèse de l'indestructibilité
et de l'éternelle durée de tout ce qui est coïncide alors
avec notre suprême loi naturelle, la loi de substance (chapitre
XII). Comme nous aurons plus tard, quand nous chercherons
à établir la doctrine de la conservation de la force et
de la matière, à discuter longuement cette immortalité cosmique,
nous ne nous y arrêterons pas plus longtemps pour
l'instant. Abordons plutôt de suite la critique de cette
«croyance en l'immortalité», la seule qu'on entende d'ordinaire
par ce mot, celle en l'immortalité de l'âme personnelle.
Etudions d'abord la façon dont s'est formée et propagée cette
idée mystique et dualiste et insistons ensuite et surtout sur
la propagation de son contraire, de l'idée moniste, du thanatisme
fondé empiriquement. Je distinguerai, comme deux
formes absolument différentes de celui-ci, le thanatisme
primitif et le secondaire; dans le premier, l'absence du
dogme de l'immortalité est un phénomène originel (chez les
peuples sauvages); le thanatisme secondaire, par contre, est
le résultat tardif d'une connaissance de la nature conformément
à la raison, il existe chez les peuples ayant atteint un
haut degré de civilisation.

Thanatisme primitif (absence originelle de l'idée
d'immortalité).—Dans beaucoup d'ouvrages philosophiques

et surtout théologiques, nous lisons aujourd'hui encore
l'affirmation que la croyance en l'immortalité personnelle de
l'âme humaine est commune, à l'origine, à tous les hommes
ou du moins à tous les «hommes raisonnables». Cela est
faux. Ce dogme n'est pas une idée originelle de la raison
humaine et jamais il n'a été universellement admis. Sous ce
rapport, un fait surtout important, aujourd'hui certain mais
qui n'a été établi qu'en ces derniers temps par l'ethnologie
comparée, c'est celui-ci, à savoir que plusieurs peuples primitifs,
au degré de culture le plus rudimentaire, ont aussi peu
l'idée d'une immortalité que celle d'un Dieu. C'est le cas, en
particulier, de ces Weddas de Ceylan, de ces Pygmées primitifs
que nous pouvons considérer, en nous appuyant sur les
remarquables recherches des messieurs Sarasin, comme un
reste des premiers «hommes primitifs de l'Inde.»[40] C'est
encore le cas de diverses branches des plus anciennes
parmi les Dravidas, très proches parents des Weddas,—enfin
des Seelongs indiens et de quelques branches parmi
les nègres de l'Australie. De même, plusieurs peuples primitifs
de race américaine (dans l'intérieur du Brésil, dans
le haut cours du fleuve, etc.), ne connaissent ni dieux ni
immortalité. Cette absence originelle de la croyance en Dieu
et en l'immortalité est un fait des plus importants; il convient
naturellement de le distinguer de l'absence secondaire
des mêmes croyances acquises par l'homme parvenu à un haut
degré de civilisation, tardivement et avec peine, à la suite
d'études faites dans l'esprit de la philosophie critique.

Thanatisme secondaire. (Absence acquise de l'idée
d'immortalité.)—A l'inverse du thanatisme primaire, qui
existait sûrement dès l'origine chez les tout premiers
hommes et fut toujours très répandu, l'absence secondaire de
croyance en l'immortalité n'est apparue que tard; c'est le
fruit mûr d'une réflexion profonde sur «la vie et la mort», par

conséquent le produit d'une réflexion philosophique pure et
indépendante. Comme telle, elle nous apparaît dès le VIe siècle
avant Jésus-Christ, chez une partie des philosophes naturalistes
ioniens, plus tard chez les fondateurs de la vieille philosophie
matérialiste, chez Démocrite et Empédocle, mais aussi chez
Simonide et Epicure, chez Sénèque et Pline et le plus complètement
développée chez Lucrèce. Alors, lorsqu'après la chute
de l'antiquité classique, le christianisme se fut propagé et
qu'avec lui l'Athanisme, comme un de ses plus importants
articles de foi, eût conquis la suprématie,—alors, en même
temps que d'autres superstitions, celle relative à l'immortalité
personnelle prit la plus grande importance.

Durant la longue nuit intellectuelle que fut le moyen-âge
chrétien, il était naturellement rare qu'un penseur hardi osât
exprimer des convictions s'écartant de l'orthodoxie; les
exemples de Galilée, de Giordano Bruno et autres philosophes
indépendants qui furent livrés à la torture et au
bûcher par les «successeurs du Christ» terrifiaient suffisamment
ceux qui eussent été tentés de s'exprimer librement.
Cela ne redevint possible qu'après que la Réforme et la
Renaissance eurent brisé la toute-puissance du papisme.
L'histoire de la philosophie moderne nous montre les diverses
voies par lesquelles la raison humaine, parvenue à maturité,
a cherché à échapper à la superstition de l'immortalité.
Néanmoins, le lien étroit qui unissait celle-ci au dogme
chrétien lui conférait une telle puissance jusque dans les
milieux protestants, plus libres, que même la plupart des
libres penseurs convaincus, gardaient pour eux leur manière
de voir sans en rien dire. Il était rare que quelques hommes
éminents, isolés, se risquassent à confesser librement leur
conviction de l'impossibilité pour l'âme de continuer à
exister par delà la mort. Cela s'est surtout produit dans la
seconde moitié du XVIIIe siècle, en France, avec Voltaire,
Danton, Mirabeau et d'autres, puis avec les chefs du matérialisme
d'alors, Holbach, Lamettrie. Ces convictions étaient
partagées par le spirituel ami de Voltaire, le plus grand prince

de la maison des Hohenzollern, le «philosophe de Sans-Souci»,
moniste lui aussi. Que dirait Frédéric le Grand, ce
thanatiste et athéiste couronné, s'il pouvait aujourd'hui comparer
ses convictions monistes avec celles de ses successeurs?

Parmi les médecins penseurs, la conviction qu'avec la mort
de l'homme cesse aussi l'existence de son âme est très
répandue depuis des siècles, mais eux aussi se sont gardé le
plus souvent de l'exprimer. D'ailleurs, même au siècle dernier,
la connaissance empirique du cerveau était encore si
imparfaite, que l'«âme», pareille à un habitant mystérieux,
pouvait continuer d'y poursuivre son existence indépendante.
Elle n'a été définitivement écartée que par les progrès gigantesques
qu'a faits la biologie en notre siècle, particulièrement
dans la dernière moitié. La théorie de la descendance et la
théorie cellulaire à jamais établies, les surprenantes découvertes
de l'ontogénie et de la physiologie expérimentale, mais
avant tout les merveilleux progrès de l'anatomie microscopique
du cerveau ont graduellement sapé tous les fondements
de l'Athanisme, si bien qu'aujourd'hui il est rare qu'un biologiste
versé dans sa science et loyal soutienne encore l'immortalité
de l'âme. Les philosophes monistes du XIXe siècle
(Strauss, Feuerbach, Buchner, Spencer, etc.) sont tous Thanatistes.

Athanisme et religion.—Le dogme de l'immortalité
personnelle ne s'est tant propagé et n'a pris une telle importance
que par suite de son rapport étroit avec les articles de
foi du christianisme; et c'est celui-ci également qui a donné
lieu à cette idée erronée, encore aujourd'hui très répandue,
que cette croyance à l'immortalité constituait un des éléments
essentiels de toute religion pure. Ce n'est aucunement le cas!
La croyance en l'immortalité de l'âme fait complètement
défaut dans la plupart des religions les plus élevées de
l'Orient; elle est inconnue au Bouddhisme, qui est, encore
aujourd'hui, la religion que professent les 30% de la population

de la terre; elle est aussi inconnue à la vieille religion
populaire des Chinois qu'à cette religion réformée par Confucius
et qui a pris plus tard la place de la première, et ce qui
est plus important que tout le reste, elle est inconnue à la
religion primitive et pure des juifs; ni dans les cinq livres de
Moïse, ni dans les écrits antérieurs du Nouveau-Testament,
écrits avant l'exil de Babylone, on ne trouve ce dogme d'une
immortalité individuelle après la mort.

Comment s'est formée la croyance à l'immortalité.—L'idée
mystique que l'âme de l'homme survit à la mort, pour
vivre ensuite éternellement, a certainement une origine polyphylétique;
elle n'existait pas chez le premier homme doué
déjà du langage, chez l'homme primitif (homo primigenius
hypothétique de l'Asie) pas plus que chez ses ancêtres, le
pithecanthropus et le prothylobates, pas plus que chez ses
descendants actuels, moins perfectionnés que lui, les Weddas
de Ceylan, les Seelongs de l'Inde et autres peuples sauvages
vivant au loin. C'est seulement avec les progrès de la raison,
à la suite des réflexions plus profondes sur la vie et la mort,
le sommeil et le rêve, que se développèrent, chez diverses
races humaines—indépendamment les unes des autres—des
idées mystiques sur la composition dualiste de notre
organisme. Des motifs très divers doivent avoir concouru à
amener cet événement polyphylétique: culte des ancêtres,
amour des proches, joie de vivre et désir de prolonger la vie,
espoir d'une situation meilleure dans l'au-delà, espoir que
les bons seront récompensés et les méchants punis, etc. La
psychologie comparée nous a fait connaître, en ces derniers
temps, un grand nombre de ces poèmes relatifs aux
croyances[41]; ils se rattachent étroitement, pour la plus
grande partie, aux formes les plus anciennes de la croyance
en Dieu et de la religion en général. Dans la plupart des religions
modernes, l'Athanisme est intimement lié au théisme, et

la conception mystique que la plupart des croyants se font
de leur «Dieu personnel», est étendue par eux à «leur âme
immortelle». Cela vient surtout de la religion qui domine le
monde civilisé moderne, du christianisme.

Croyance chrétienne en l'immortalité.—Ainsi que
chacun sait, le dogme de l'immortalité de l'âme a pris, depuis
longtemps, dans la religion chrétienne, cette forme précise
exprimée ainsi dans l'article de foi: «Je crois à la résurrection
de la chair, à la vie éternelle.» Le Christ lui-même ressuscité
d'entre les morts, le jour de Pâques pour être désormais
dans l'Eternité, «fils de Dieu assis à la droite du Père»,
ce sont là des idées que nous ont rendues sensibles d'innombrables
tableaux et légendes. De même, l'homme lui aussi, «ressuscitera
au jour du jugement» et recevra la récompense qu'il
aura méritée par sa vie terrestre. Toute cette conception chrétienne
est d'un bout à l'autre matérialiste et anthropistique;
elle ne s'élève pas beaucoup au-dessus des idées grossières
que bon nombre de peuples inférieurs et incultes peuvent se
faire sur les mêmes sujets. Que la «résurrection de la chair»
soit impossible, c'est ce que savent tous ceux qui ont la
moindre connaissance de l'anatomie et de la physiologie. La
résurrection du Christ, que des millions de chrétiens croyants
célèbrent à chaque Pâques, est un pur mythe, exactement
comme la «Résurrection des morts», que le Christ est censé
avoir accompli plusieurs fois. Pour la raison pure, ces articles
de foi mystiques sont aussi inadmissibles que l'hypothèse
d'une «vie éternelle» qui s'y rattache.

La vie éternelle.—Les notions fantaisistes que l'Eglise
chrétienne nous enseigne relativement à la vie éternelle de
l'âme immortelle après la mort du corps sont aussi purement
matérialistes que le dogme de la «résurrection de la chair»
qui s'y rattache. Savage, dans son intéressant ouvrage: La
religion étudiée à la lumière de la doctrine darwiniste (1886),
fait à ce sujet la très juste remarque suivante: «Une

des accusations perpétuelles de l'Eglise contre la science,
c'est que celle-ci est matérialiste. Je voudrais faire remarquer
en passant que la conception ecclésiastique de la vie future a
toujours été et est encore le matérialisme le plus pur. Le corps
matériel doit ressusciter et habiter un ciel matériel». Pour
s'en convaincre, il suffit de lire avec impartialité un de ces
innombrables sermons ou un de ces discours si pleins de
belles phrases et si goûtés en ces derniers temps, dans lesquels
sont vantées la splendeur de la vie éternelle, bien
suprême des chrétiens, et la croyance en elle, fondement de
la morale.

Ce qui attend les pieux croyants spiritualistes dans le
«Paradis», ce sont toutes les joies de la vie civilisée, avec
tous les raffinements d'une culture avancée—tandis que les
matérialistes athées sont martyrisés éternellement dans les
tortures de l'Enfer, par leur «Père au cœur aimant».

Croyance métaphysique en l'immortalité.—En face
de l'athanisme matérialiste, qui domine le christianisme et le
mahométanisme, il semble que l'athanisme métaphysique, tel
que l'ont enseigné la plupart des philosophes dualistes et
spiritualistes, représente une forme de croyance plus pure et
plus élevée. Le plus marquant parmi ceux qui ont contribué
à la fonder est Platon; il enseignait déjà, au IVe siècle avant
Jésus-Christ, ce complet dualisme entre le corps et l'âme, qui
est devenu ensuite, dans la croyance chrétienne, un des articles
les plus importants en théorie et les plus gros de conséquences
pratiques.

Le corps est mortel, matériel, physique; l'âme est immortelle,
immatérielle, métaphysique. Tous deux ne sont associés
que passagèrement, pendant la vie individuelle. Comme
Platon admettait une vie éternelle de l'âme autonome aussi
bien avant qu'après cette alliance temporaire, ce fut aussi un
adepte de la métempsychose; les âmes existent en tant
que telles, en tant qu'«idées éternelles», avant qu'elles
ne passent dans un corps humain. Après avoir quitté celui-ci,

elles se mettent en quête d'un autre corps à habiter,
lequel soit aussi approprié que possible à leur nature; les
âmes des tyrans terribles passent dans les corps des loups et
des vautours, celles des travailleurs vertueux dans les corps
des abeilles et des fourmis, et ainsi de suite.

Ce qu'il y a d'enfantin et de naïf dans ces théories de
l'âme saute aux yeux; un examen plus approfondi nous
montre qu'elles sont complètement inconciliables avec les
connaissances psychologiques, autrement certaines, que nous
devons à l'anatomie et à la physiologie modernes, aux progrès
de l'histologie et de l'ontogénie. Nous les mentionnons seulement
ici parce que, malgré leur absurdité, elles ont exercé
la plus grande influence sur l'histoire de la pensée. Car, d'une
part, à la théorie de l'âme platonicienne, se rattache la mystique
des Néoplatoniciens, qui pénétra dans le Christianisme;
d'autre part, elle devint plus tard un des piliers principaux
de la philosophie spiritualiste. L'«idée» platonicienne se
transforma par la suite en la notion de substance de l'âme,
à vrai dire aussi métaphysique et impossible à saisir, mais
qui gagna à revêtir parfois un aspect physique.

Ame-substance.—La conception de l'âme en tant que
«substance» est, chez beaucoup de psychologues, fort peu
claire; tantôt elle est considérée, au sens abstrait et idéal,
comme un «être immatériel» d'une espèce toute particulière,
tantôt au sens concret et réaliste, tantôt, enfin, comme une
chose peu claire, hybride tenant des deux. Si nous nous
arrêtons à la notion moniste de substance, telle que nous
la prendrons (chap. XII) comme la base la plus simple
sur laquelle s'édifiera notre philosophie tout entière, l'énergie
et la matière nous y apparaîtront indissolublement unies.
Il nous faudra alors distinguer dans «l'âme substance»,
l'énergie psychique proprement dite (sensation, représentation,
volition) qui nous est seule connue—et la matière psychique,
au seul moyen de laquelle la première peut se produire,
c'est-à-dire le plasma vivant. Chez les animaux supérieurs,

la «matière-âme» est ainsi constituée par une partie
du système nerveux; chez les animaux inférieurs et les
plantes, dépourvus de système nerveux, par une partie de
leur corps pluricellulaire; chez les Protistes monocellulaires,
par une partie de leur corps cellulaire. Nous revenons
ainsi aux organes de l'âme et nous sommes conduits à cette
conclusion, conforme à la nature, que ces organes matériels
de l'âme sont indispensables à l'activité psychique; quant à
l'âme elle-même, elle est actuelle, c'est la somme de ses fonctions
physiologiques.

Le concept de l'âme substance spécifique prend un tout
autre sens chez les philosophes dualistes qui en admettent
l'existence. L'«âme» immortelle est matérielle, sans doute,
mais cependant invisible et toute différente du corps visible
dans lequel elle habite. L'invisibilité de l'âme est ainsi considérée
comme un de ses attributs essentiels. Quelques-uns,
par suite, comparent l'âme avec l'éther et pensent qu'elle est
comme lui, une matière essentiellement mobile, des plus
subtiles et légères ou bien encore un agent impondérable qui
circule partout entre les particules pondérables de l'organisme
vivant. D'autres, par contre, comparent l'âme au vent et lui
attribuent par suite un état gazeux; et c'est cette comparaison,
faite d'abord par les peuples primitifs, qui a conduit plus
tard à la conception dualiste, devenue si générale. Quand
l'homme mourait, son corps demeurait, dépouille morte,
mais l'âme immortelle «s'envolait avec le dernier
souffle».

Ame-éther.—La comparaison de l'âme humaine avec
l'éther physique, comme étant qualitativement de même
nature, a pris en ces derniers temps une forme plus concrète,
grâce aux progrès immenses de l'optique et de l'électricité
(accomplis surtout en ces dix dernières années); car ceux-ci
nous ont appris à connaître l'énergie de l'éther et par là
nous ont fourni certains aperçus sur la nature matérielle de
cette substance qui remplit l'espace. Devant parler plus longuement

de ces importants rapports (chap. XII) je ne m'y
arrêterai pas plus longuement ici, je ferai seulement remarquer
en deux mots que l'hypothèse d'une âme-éther est
devenue, par suite, absolument inadmissible. Une telle «âme
éthérée», c'est-à-dire une substance-âme qui serait pareille
à l'éther physique et circulerait, ainsi que lui, entre les parties
pondérables du plasma vivant ou des molécules cérébrales,
serait à jamais incapable de produire une vie psychique
individuelle. Ni les conceptions mystiques qui ont fait,
à ce sujet, l'objet de vives discussions vers le milieu du
siècle, ni les tentatives du Néovitalisme moderne pour établir
un lien entre la mystique «force vitale» et l'éther physique—ne
méritent plus aujourd'hui d'être réfutées.

Ame air.—Une conception bien plus répandue et encore
aujourd'hui en haute estime, c'est celle qui attribue à la
substance-âme une nature gazeuse. De toute antiquité on a
comparé le souffle de la respiration humaine à celui du vent;
les deux furent, à l'origine, tenus pour identiques et désignés
par un même nom.

Anemos et Psyche chez les Grecs, Anima et Spiritus chez
les Romains désignent originairement le souffle du vent; de
là ces termes ont été appliqués ensuite au souffle de l'homme.
Plus tard ce «souffle vivant» fut identifié avec la «force
vitale» et finalement considéré comme l'essence même de
l'âme, ou, en un sens plus restreint, comme celle de sa
suprême manifestation, l'«esprit».

De là, la fantaisie dériva ensuite la conception mystique
des esprits individuels, fantômes («Spirits»); ceux-ci sont
encore conçus aujourd'hui, la plupart du temps, comme des
«êtres de forme aérienne»—mais doués des fonctions
physiologiques de l'organisme!—dans maint cercle spirite
célèbre, les esprits sont néanmoins photographiés!

Ames liquides et âmes solides.—La physique expérimentale
est parvenue, dans les dix dernières années de notre

XIXe siècle, à faire passer tous les corps gazeux à l'état liquide—et
même la plupart à l'état d'agrégat solide. Il ne faut pour
cela rien d'autre que des appareils appropriés qui compriment
fortement les gaz, sous une très forte pression et
avec une température très basse. Non seulement des éléments
analogues à l'air (oxygène, hydrogène, azote) ont pu
ainsi passer de l'état gazeux à l'état liquide, mais en outre
des gaz composés (acide carbonique) et des mélanges de gaz
(air atmosphérique). Mais par là ces corps invisibles sont
devenus pour tous visibles et, en un certain sens, il est
possible de les «toucher du doigt». Avec ce changement de
densité s'est évanoui le nimbe mystique qui enveloppait
autrefois, dans l'opinion courante, la nature des gaz tenus
pour des corps invisibles produisant cependant des effets
visibles. Si la substance-âme était réellement, comme beaucoup
de «savants» le croient aujourd'hui encore, de la
même nature que les gaz, on devrait être en état, en employant
une haute pression et une température très basse,
de la recueillir dans un flacon, sous le titre de liquide d'immortalité
(fluidum animæ immortale). En poursuivant le
refroidissement et la condensation on devrait aussi parvenir
à faire passer l'âme liquide à l'état solide («neige d'âme»).
Jusqu'ici l'expérience n'a pas encore réussi.

Immortalité de l'âme animale.—Si l'athanisme était
vrai, si réellement l'«âme» de l'homme devait éternellement
subsister, on devrait soutenir absolument la même chose
relativement à l'âme des animaux supérieurs, au moins des
Mammifères les plus proches de l'homme (Singes, Chiens).
Car l'homme ne se distingue pas d'eux par une nouvelle
sorte de fonction psychique spéciale, n'appartenant qu'à lui,—mais
uniquement par un degré supérieur d'activité psychique,
par le plus grand perfectionnement du stade d'évolution
atteint. Ce qui est surtout plus perfectionné chez beaucoup
d'hommes (mais pas chez tous!), c'est la conscience, la faculté
d'associer des idées, la pensée et la raison. D'ailleurs, la différence

n'est, à beaucoup près, pas aussi grande qu'on se
l'imagine et elle est, sous tous les rapports, bien moindre que
la différence correspondante entre l'âme des animaux supérieurs
et celles des animaux inférieurs, ou même que la différence
entre le plus haut et le plus bas degré de l'âme
humaine. Si donc on accorde à celle-ci une «immortalité
personnelle», il faut l'attribuer aussi à l'âme des animaux
supérieurs.

Cette conviction de l'immortalité individuelle des animaux
se rencontre, ainsi qu'il était naturel, chez beaucoup de peuples
anciens et modernes; même aujourd'hui encore elle est
soutenue par beaucoup de penseurs qui revendiquent pour
eux-mêmes une «vie éternelle» et, d'autre part, possèdent
une connaissance empirique très approfondie de la vie psychique
des animaux. J'ai connu un vieil inspecteur des forêts
qui, veuf et sans enfants, avait vécu plus de trente ans absolument
seul, dans une splendide forêt de la Prusse orientale.

Il n'avait de rapports qu'avec quelques domestiques, avec
lesquels il n'échangeait que les paroles indispensables, et
avec une nombreuse meute de chiens de toute espèce,
avec lesquels il vivait dans la plus grande communauté
d'âmes. Après plusieurs années d'éducation et de dressage,
ce fin observateur et ami de la Nature avait su pénétrer profondément
dans l'âme individuelle de ses chiens et il était
aussi persuadé de leur immortalité personnelle que de la
sienne propre et quelques-uns, parmi les plus intelligents de
ses chiens, lui semblaient, d'après une comparaison objective,
parvenus à un stade psychique plus élevé que sa vieille
et stupide servante ou que son grossier domestique à l'esprit
borné. Tout observateur impartial qui étudiera pendant des
années la vie psychique consciente et intelligente de chiens
supérieurs, qui suivra attentivement les processus physiologiques
de leur pensée, de leur jugement, de leur raisonnement,
devra reconnaître que ces chiens peuvent revendiquer
l'«immortalité» avec autant de droit que l'homme.


Preuves en faveur de l'Athanisme.—Les motifs que
l'on invoque depuis deux mille ans en faveur de l'immortalité
de l'âme et que l'on fait encore valoir aujourd'hui, proviennent
en grande partie, non de l'effort pour connaître la
vérité, mais bien plutôt du soi-disant «besoin de l'âme»,
c'est-à-dire de la fantaisie et de l'invention. Pour parler
comme Kant, l'immortalité de l'âme n'est pas un objet de
connaissance de la raison pure, mais un «postulat de la raison
pratique». Mais celle-ci et les «besoins de l'âme, de
l'éducation morale», etc., qui s'y rattachent, doivent être
laissés absolument de côté si nous voulons sincèrement et
sans parti pris parvenir à la pure connaissance de la vérité;
car celle-ci n'est exclusivement possible qu'au moyen des
raisonnements logiques et clairs, fondés empiriquement,
de la raison pure. Nous pouvons donc redire ici de l'Athanisme
ce que nous avons dit du théisme: ce ne sont tous
deux que des objets de fantaisie mystique, de «croyance»
transcendante, non de science, laquelle procède de la
raison.

Si nous analysions l'une après l'autre toutes les raisons
qu'on a fait valoir en faveur de la croyance à l'immortalité, il
en ressortirait que pas une seule n'est vraiment scientifique;
il n'en est pas une seule qui se puisse concilier avec les
notions claires que nous avons acquises, depuis quelques
dizaines d'années, par la psychologie physiologique et la
théorie de l'évolution. L'argument théologique selon lequel
un créateur personnel aurait mis en l'homme une âme immortelle
(le plus souvent conçue comme une partie de sa
propre âme divine) est un pur mythe. L'argument cosmologique
selon lequel «l'ordre moral du monde» exigerait
l'éternelle durée de l'âme humaine, est un dogme qui ne
s'appuie sur rien. L'argument téléologique, selon lequel la
«destinée suprême» de l'homme exigerait un complet développement
dans l'au-delà de son âme si incomplète pendant
la vie terrestre, repose sur un anthropisme erroné. L'argument

moral selon lequel les privations, les souhaits
insatisfaits durant la vie terrestre devraient être satisfaits dans
l'au delà par une «justice distributive», est un pieux souhait,
mais rien de plus.

L'argument ethnologique selon lequel la croyance en
l'immortalité, comme celle en Dieu, serait une vérité innée,
commune à tous les hommes, est nettement une erreur. L'argument
ontologique, selon lequel l'âme, «substance simple,
immatérielle et indivisible» ne saurait disparaître avec la
mort, repose sur une conception absolument fausse des phénomènes
psychiques: c'est une erreur spiritualiste. Tous ces
«arguments en faveur de l'athanisme» et d'autres analogues
sont surannés; ils ont été définitivement réfutés par la
critique scientifique de cette fin de siècle.

Preuves contraires à l'Athanisme.—En regard des
arguments cités, tous inadmissibles, en faveur de l'immortalité
de l'âme, il convient, vu la haute importance de cette
question, de résumer brièvement ici les arguments scientifiques,
bien fondés, contraires à cette croyance. L'argument
physiologique nous enseigne que l'âme humaine, pas plus
que celle des animaux supérieurs, n'est une substance immatérielle,
indépendante, mais un terme collectif désignant une
somme de fonctions cérébrales; celles-ci sont conditionnées,
comme toutes les autres fonctions vitales, par des processus
physiques et chimiques, par suite soumis, eux aussi, à la loi
de substance. L'argument histologique s'appuie sur la structure
microscopique si compliquée du cerveau et nous apprend
à chercher dans les cellules ganglionnaires de celui-ci les
véritables «organes élémentaires de l'âme». L'argument
expérimental nous fournit la conviction que les diverses
fonctions de l'âme sont liées à des territoires déterminés du
cerveau et sont impossibles sans l'état normal de ceux-ci; si
ces territoires sont détruits, la fonction qui y était attachée
disparaît en même temps; cette loi vaut, en particulier, pour
les «organes de la pensée», uniques instruments centraux

de la «vie de l'esprit». L'argument pathologique complète
le physiologique; lorsque des régions cérébrales déterminées
(centre du langage, sphère visuelle, sphère auditive) sont
détruites par la maladie, leur travail n'est plus effectué, le
langage, la vue, l'ouïe disparaissent; la nature réalise ici l'expérience
physiologique la plus décisive. L'argument ontogénétique
nous met immédiatement sous les yeux les faits de
l'évolution individuelle de l'âme; nous voyons comment, dans
l'âme de l'enfant, les diverses facultés se développent peu à
peu; elles atteignent leur pleine maturité chez le jeune
homme, elles portent leurs fruits chez l'homme; dans la
vieillesse se produit une graduelle régression de l'âme,
correspondant à la dégénérescence sénile du cerveau. L'argument
phylogénétique s'appuie sur la paléontologie, l'anatomie
comparée et la physiologie du cerveau; se complétant
réciproquement, ces sciences réunies nous fournissent la
certitude que le cerveau de l'homme (et en même temps sa
fonction, l'âme) s'est développé graduellement et par étapes
à partir de celui des Mammifères, et, en remontant plus loin,
des vertébrés inférieurs.

Illusions athanistiques.—Les recherches précédentes,
qui pourraient être complétées par beaucoup d'autres résultats
de la science moderne, ont démontré l'absolue inadmissibilité
du vieux dogme de l'immortalité de l'âme. «Celui-ci
ne peut plus, au XIXe siècle, faire l'objet d'une étude scientifique,
sérieuse, mais seulement celui de la croyance transcendante.
Mais la «critique de la raison pure» a démontré
que cette croyance, dont on fait tant de cas, envisagée au
grand jour, est une pure superstition, tout comme la croyance
qu'on y rattache si souvent, en un «Dieu personnel». Et
cependant, aujourd'hui encore, des millions de «croyants»—non
seulement dans les basses classes, dans le peuple sans
culture, mais aussi dans les milieux les plus élevés—tiennent
cette superstition pour leur bien le plus cher, pour leur
«plus précieux trésor». Il est donc nécessaire de pénétrer

un peu plus avant dans le cercle d'idées auquel celle-là se
rattache et—en la supposant vraie—de soumettre sa valeur
réelle à un examen critique. La critique objective découvrira
alors que cette valeur repose en grande partie sur l'imagination,
sur l'absence de jugement clair et de pensée conséquente.
La renonciation définitive à ces illusions athanistiques,
j'en ai la profonde et sincère conviction, non
seulement ne serait pas pour l'humanité une perte douloureuse,
mais constituerait un inappréciable gain positif. Le
besoin de l'âme humaine s'attache à la croyance en l'immortalité
surtout pour deux motifs: premièrement, l'espoir
d'une vie meilleure dans l'au-delà, secondement l'espoir d'y
revoir nos amis et tous ceux qui nous sont chers, et que la
mort nous a enlevés ici-bas. En ce qui concerne la première
espérance, elle provient d'un sentiment naturel de rémunération,
légitime il est vrai subjectivement, mais objectivement
sans fondement. Nous prétendons être dédommagés d'innombrables
déceptions, des tristes expériences de cette vie
terrestre, sans y être autorisés par aucune perspective réelle
ou aucune garantie. Nous réclamons la durée illimitée d'une
vie éternelle dans laquelle nous ne voulons éprouver que
plaisir et joie, ni déplaisir ni douleur. La façon dont la plupart
des hommes se représentent cette «vie bienheureuse
dans l'Au delà» est des plus surprenantes, et d'autant plus
étonnante que d'après cela, «l'âme immatérielle» goûterait
des jouissances on ne peut plus matérielles. La fantaisie de
chaque croyant, façonne cette félicité permanente conformément
à ses désirs personnels. L'Indien d'Amérique, dont
Schiller nous a si vivement dépeint l'Athanisme dans sa
«plainte funèbre» espère trouver dans son Paradis les plus
superbes chasses avec une quantité énorme de buffles et
d'ours; l'Esquimeau, s'attend à y voir des nappes de glaces
éclairées par le soleil avec une quantité énorme d'ours
polaires, de phoques et autres animaux polaires; le doux
Singhalais conçoit son Paradis d'après la merveilleuse île
paradisiaque de Ceylan, avec ses jardins et ses forêts splendides;

mais il admet tacitement qu'il y trouvera toujours à
profusion le riz et le curry, les noix de coco et autres fruits;
l'Arabe mahométan est convaincu que son Paradis sera couvert
de jardins ombragés, pleins de fleurs, où bruiront
partout de fraîches sources et qu'habiteront les plus belles
filles; le pêcheur catholique, en Sicile, s'attend à avoir chaque
jour une profusion des plus fins poissons et du meilleur
macaroni et une indulgence éternelle, pour tous les péchés
que, même dans la vie éternelle, il pourra commettre chaque
jour; le chrétien du Nord de l'Europe espère une cathédrale
gothique dont on ne pourra pas mesurer la hauteur et dans
laquelle retentiront des «louanges éternelles au Dieu des
armées.» Bref, chaque croyant attend en somme de la vie
éternelle qu'elle soit un prolongement direct de son existence
terrestre individuelle, mais qu'elle en soit une édition considérablement
«revue et augmentée».

Il nous faut faire ressortir, ici encore, le caractère d'absolu
matérialisme que présente l'Athanisme chrétien, lié étroitement
au dogme absurde de la «résurrection de la chair».
D'après ce que nous montrent des milliers de toiles de
Maîtres célèbres, les «corps ressuscités» avec leurs âmes
«nées à nouveau» vont se promener là-haut dans le ciel
tout comme ici-bas dans la vallée de misères terrestres; ils
voient Dieu avec leurs yeux, ils entendent sa voix avec leurs
oreilles, ils chantent en son honneur des cantiques avec
leur larynx, etc. Bref, les modernes habitants du Paradis
chrétien sont aussi bien des êtres doubles, composés d'un
corps et d'une âme, ils sont aussi bien en possession de tous
les organes du corps terrestre, que nos vieux devanciers au
Walhalla, dans la salle d'Odin, que les «immortels» turcs
et arabes dans les plaisants jardins du Paradis de Mahomet,
que les demi-dieux et les héros de l'ancienne Grèce dans
l'Olympe, à la table de Zeus, se délectant avec le nectar et
l'ambroisie.

Quelque merveilleuse peinture qu'on se fasse de cette «vie
éternelle» au Paradis, à la longue elle doit devenir infiniment

ennuyeuse. Et penser que c'est pour l'éternité! Sans
interruption poursuivre cette éternelle existence individuelle!
Le mythe profond du Juif errant, l'infortuné Ahasverus cherchant
en vain le repos, devrait nous éclairer sur la valeur
d'une pareille «vie éternelle». La meilleure chose que
nous puissions souhaiter, après une vie bien remplie où nous
avons fait de notre mieux, en toute conscience, c'est la paix
éternelle du tombeau; Seigneur donnez-leur le repos éternel!

Toute personne instruite, raisonnable, qui connaît le système
chronologique de la géologie et qui a réfléchi sur la longue
suite de millions d'années que compte l'histoire organique
de la terre, devra avouer, si son jugement est impartial, que
la banale pensée de la «vie éternelle», loin d'être même pour
le meilleur homme une admirable consolation, est plutôt une
terrible menace. Pour contester cela il faut manquer d'un
jugement clair et d'une pensée conséquente.

Le meilleur motif et le plus légitime qu'invoque l'Athanisme,
c'est l'espérance de revoir dans la «vie éternelle»
nos amis et tous ceux qui nous sont chers et dont un sort
cruel nous a trop tôt séparés ici-bas. Mais ce bonheur qu'on
se promet, si l'on y regarde de plus près, apparaîtra encore
illusoire; et en tous cas il serait fortement troublé par la
perspective de retrouver en même temps là-haut tant de
personnes peu sympathiques et même les ennemis odieux
qui ont empoisonné notre vie ici-bas. Sans compter que les
rapports de famille seraient encore la source de bien des difficultés!
Beaucoup d'hommes renonceraient sûrement à toutes
les splendeurs du Paradis, s'ils avaient la certitude de s'y
retrouver éternellement à côté de «leur meilleure moitié» ou
de leur belle-mère! Il est douteux, également, que le roi
Henri VIII d'Angleterre s'y plairait éternellement entre ses
six femmes; c'est douteux aussi pour le roi de Pologne,
Auguste le Fort, qui aima cent femmes et en eut 352 enfants!
Celui-ci, ayant été au mieux avec le pape, «vicaire de Dieu»,
devrait habiter le Paradis, malgré toutes ses fautes et bien

que ses guerres aventureuses et folles aient coûté la vie à
plus de cent mille Saxons.

D'insolubles difficultés attendent aussi les athanistes
croyants sur le point de savoir à quel stade de leur évolution
individuelle l'âme vivra sa «vie éternelle»? Les nouveau-nés
développeront-ils leur âme au ciel, aux prises avec
la «même lutte pour la vie» qui façonne, par un traitement
si dur, l'homme ici-bas? Le jeune homme plein de talent qui
tombe, victime du meurtre en masse de la guerre, va-t-il
développer au Walhalla les riches dons inemployés de son
esprit? Le vieillard affaibli par les ans, tombé en enfance,
mais qui, dans la force de l'âge, avait rempli le monde du
bruit de ses exploits, vivra-t-il éternellement en vieillard
gâteux? ou bien reviendra-t-il en arrière à un état de maturité
antérieure? Mais si les âmes immortelles doivent vivre
dans l'Olympe, rajeunies et comme des êtres parfaits, le
charme et l'intérêt de la personnalité sont complètement
perdus pour eux.

Tout aussi inadmissible nous apparaît aujourd'hui, à la
lumière de la raison pure, le mythe anthropistique du
Jugement dernier, de la séparation des âmes humaines en
deux grands tas, l'un contenant celles destinées aux éternelles
joies du Paradis, l'autre celles destinées aux tortures éternelles
de l'Enfer et cela par un Dieu personnel qui serait le
«Père de l'Amour!» C'est cependant ce Père tout amour qui
a «créé» lui-même les conditions d'hérédité et d'adaptation
dans lesquelles devaient fatalement évoluer, d'une part, les
élus favorisés pour devenir des Bienheureux innocents,
d'autre part, non moins fatalement, les pauvres malheureux
pour devenir de coupables damnés.

Une comparaison critique des innombrables tableaux
variés, fantaisistes, engendrés depuis des milliers d'années
suivant les divers peuples et les diverses religions, par la
croyance en l'immortalité, nous fournit un spectacle des
plus curieux; une description des plus intéressantes, témoignant
de recherches puisées à des sources nombreuses, nous

en a été donnée par Ad. Svoboda dans ses remarquables
ouvrages: Les délires de l'âme (1886) et les Formes de la
croyance (1897). Si absurdes que la plupart de ces mythes
puissent nous sembler, si inconciliables qu'ils soient tous
avec les progrès de la science moderne, ils n'en jouent pas
moins, aujourd'hui encore, un rôle important, et comme
«postulat de la raison pratique», ils exercent la plus grande
influence sur la conception que se font de la vie les individus
et sur les destinées des peuples.

La philosophie idéaliste et spiritualiste du présent, il est
vrai, conviendra que ces formes matérialistes de la croyance
en l'immortalité sont insoutenables et qu'elles doivent faire
place à l'idée épurée d'une essence immatérielle de l'âme, à
une idée platonicienne ou à une substance transcendante.
Mais la conception naturaliste idéaliste du présent ne peut
absolument pas admettre ces notions insaisissables; elles ne
satisfont ni le besoin de causalité de notre entendement ni les
désirs de notre âme. Si nous réunissons tout ce que les
progrès de l'anthropologie, de la psychologie et de la cosmologie
modernes ont élucidé relativement à l'Athanisme,
nous en viendrons à cette conclusion précise: «La croyance
à l'immortalité de l'âme humaine est un dogme, qui se trouve
en contradiction insoluble avec les données expérimentales
les plus certaines de la science moderne.»

CHAPITRE XII

La loi de substance.




Études monistes sur la loi fondamentale cosmologique.
Conservation de la matière et de l'énergie. Concepts de
substance kynétique et de substance pyknotique.


La loi de la conservation de la force montre
que l'énergie répandue dans l'Univers représente
une grandeur fixe et constante. La loi
de la conservation de la matière prouve de
même que la matière du Cosmos représente
une grandeur fixe et constante. Ces deux
grandes lois: la loi fondamentale physique de
la conservation de l'énergie et la loi fondamentale
chimique de la conservation de la
matière peuvent être réunies et désignées
par un seul terme philosophique, sous le nom
de loi de la conservation de la substance;
car, d'après notre conception moniste, la force
et la matière sont inséparables, ce ne sont que
des formes diverses, inaliénables, d'une seule
et même essence cosmique, la substance.

Le monisme, lien entre la Religion et la Science (1899).

Trad. franç. de Vacher de Lapouge.







SOMMAIRE DU CHAPITRE XII

La loi fondamentale chimique de la conservation de la matière (constance
de la matière).—La loi fondamentale physique de la conservation de la
force (constance de l'énergie).—Union des deux lois fondamentales dans
la loi de substance.—Notions de substance kinétique, pyknotique et dualiste.—Monisme
de la matière.—Masse ou matière corporelle (matière
pondérable).—Atomes et éléments.—Affinités électives des éléments.—Atome-Ame
(Sensation et tendance de la masse).—Existence et essence
de l'éther.—Ether et masse.—Force et énergie.—Force de tension et
force vive.—Unité des forces naturelles.—Toute-puissance de la loi de
substance.

LITTÉRATURE

Spinoza.—Ethica; Tractatus theologico politicus.

M. Grunwald.—Spinoza in Deutschland (ouvrage couronné. Berlin, 1897).

A. Lavoisier.—Principes de chimie (1789).

G. Dalton.—Nouveau système de philosophie chimique.

G. Wendt.—Die Entwickelung der Elemente (1891).

Fr. Mohr.—Allgemeine Theorie der Bewegung und Kraft als Grundlage der
Physik und Chemie (1869).

R. Mayer.—Die Mechanik der Waerme (1842).

H. Helmholz.—Ueber die Erhaltung der Kraft (Berlin, 1847).

H. Hertz.—Ueber die Beziehungen zwischen Licht und Elektrizitat (9ter
Aufl., 1895).

J.-G. Vogt.—Das Wesen der Elektrizitat und der Magnetismus auf Grund
eines einheitlichen Substanz Begriffs (Leipzig, 1897).



Je considère comme la suprême, la plus générale des lois
de la nature, la véritable et unique loi fondamentale cosmologique,
la loi de substance; le fait de l'avoir découverte et définitivement
établie est le plus grand événement intellectuel
du XIXe siècle, en ce sens que toutes les autres lois naturelles
connues s'y subordonnent. Par le terme de loi de substance,
nous entendons à la fois deux lois extrêmement générales,
d'origine et d'âge très différents: la plus ancienne est la loi
chimique de la «conservation de la matière», la plus récente,
la loi physique de la «conservation de la force»[42]. Ces
deux lois fondamentales des sciences exactes sont inséparables
dans leur essence, ainsi que cela apparaîtra de soi-même
à beaucoup de lecteurs et que cela a été reconnu par
la plupart des naturalistes modernes. Cependant cet axiome
fondamental est très combattu d'autre part, aujourd'hui encore
et on doit avant tout le démontrer. Il nous faut donc
commencer par jeter un regard rapide sur chacune de ces
deux lois en particulier.

Loi de la conservation de la matière (ou de la «constance
de la matière») Lavoisier (1789).—La somme de matière
qui remplit l'espace infini est constante. Quand un corps
semble disparaître, il ne fait que changer de forme. Quand le
carbone brûle, il se transforme, en se mélangeant à l'oxygène
de l'air, en acide carbonique gazeux: lorsqu'un morceau de
sucre se dissout dans l'eau, il passe de la forme solide à la

forme liquide. De même, la matière ne fait que changer de
forme lorsqu'un nouveau corps semble se produire; lorsqu'il
pleut, la vapeur d'eau de l'air tombe sous forme de gouttes de
pluie; quand le fer se rouille, la couche superficielle du
métal s'allie à l'eau et à l'oxygène de l'air pour former ainsi
la rouille ou oxyde de fer hydraté. Nulle part dans la nature
nous ne voyons de la matière nouvelle se produire ou «être
créée»; nulle part nous ne voyons que la matière existante
vienne à disparaître ou à être anéantie. Ce principe expérimental
est aujourd'hui le premier et inébranlable axiome
fondamental de la chimie et peut être à tout instant immédiatement
démontré à l'aide d'une balance. Mais c'est là l'immortel
service qu'a rendu le grand chimiste français Lavoisier,
d'avoir le premier fourni cette preuve au moyen de la balance.
Aujourd'hui, tous les naturalistes qui, pendant de longues
années, se sont occupés de l'étude des phénomènes naturels
et qui ont réfléchi, sont si profondément convaincus de l'absolue
constance de la matière, qu'ils ne peuvent plus même
concevoir le contraire.

Loi de la conservation de la force (ou de la «constance
de l'énergie»), Robert Mayer, (1842).—La somme de force
qui agit dans l'espace infini et produit tous les phénomènes
est constante. Quand la locomotive entraîne le train, la force
de tension de la vapeur d'eau échauffée se transforme en la
force vive du mouvement mécanique; lorsque nous entendons
le sifflet de la locomotive, les ondes sonores de l'air ébranlé
sont recueillies par notre tympan et conduites, par la chaîne
des osselets, au labyrinthe de l'oreille interne, puis, de là, par
le nerf auditif aux cellules ganglionnaires acoustiques qui
constituent la sphère auditive dans le lobe temporal de
l'écorce cérébrale. L'innombrable profusion de formes merveilleuses
qui animent le globe terrestre ne sont, en dernière
instance, que de la lumière solaire transformée. Chacun sait
comment les progrès merveilleux de la technique actuelle
nous ont permis de transformer l'une en l'autre les diverses

forces de la nature: la chaleur devient mouvement, celle-ci
lumière ou son, celle-ci électricité ou inversement. La mesure
exacte de la somme de force qui agit lors de cette transformation
a montré que cette force, elle aussi, demeure constante.
Il n'y a pas dans l'Univers une particule de force motrice
qui se perde; aucune particule nouvelle ne s'ajoute à ce
qui existait. Déjà, en 1837, F. Mohr, à Bonn, s'était beaucoup
approché de cette découverte fondamentale; elle a été faite
en 1842, par le remarquable médecin souabe, Robert Mayer;
indépendamment de lui et presque en même temps, le célèbre
physiologiste H. Helmholz arrivait à poser le même principe;
il en démontrait, cinq ans plus tard, l'applicabilité générale
et les conséquences fécondes dans tous les domaines de la
physique. Nous devrions pouvoir dire aujourd'hui que le
même principe domine aussi le domaine entier de la physiologie—c'est-à-dire
de la «physique organique!»—si
nous n'étions pas contredits par les biologistes vitalistes et
par les philosophes dualistes et spiritualistes. Ceux-ci voient
dans les «forces intellectuelles» de l'homme un groupe
particulier de «libres» manifestations de la force non soumises
à la loi de l'énergie; cette conception dualiste puise
surtout sa force dans le dogme du libre arbitre. Nous avons
déjà vu, en parlant de celui-ci, qu'il était inadmissible. En ces
derniers temps la physique a distingué la notion de force de
celle d'énergie. Pour les considérations générales que nous
nous sommes proposées, cette distinction est négligeable.

Unité de la loi de substance.—Ce qui importe bien davantage,
pour notre conception moniste, c'est de nous convaincre
que les deux grandes doctrines cosmologiques: la loi
chimique de la conservation de la matière et la loi physique
de la conservation de la force, forment un tout indissoluble;
les deux théories sont aussi étroitement liées l'une à l'autre
que les deux objets, la matière et la force (ou énergie). A
beaucoup de philosophes et de naturalistes monistes, cette
unité fondamentale des deux lois apparaîtra d'elle-même,
puisqu'elles ne sont que deux aspects différents d'un seul et

même objet, le Cosmos; néanmoins cette conviction toute naturelle
est bien loin de jouir de l'adhésion universelle. Elle
est, au contraire, énergiquement combattue par toute la philosophie
dualiste, par la biologie vitaliste, par la psychologie
paralléliste;—et même par beaucoup de monistes (inconséquents!)
qui croient trouver une preuve du contraire dans
la «conscience», ou dans l'activité intellectuelle supérieure
de l'homme, ou encore dans d'autres phénomènes de la «libre
vie de l'esprit».

J'insiste donc tout particulièrement sur l'importance fondamentale
d'une loi de substance unique, comme expression
du lien indissoluble entre ces deux lois que semblent
séparer deux noms distincts. Qu'à l'origine, les deux n'aient
pas été conçues ensemble et qu'on n'ait pas reconnu leur
unité, c'est ce qui ressort déjà du seul fait que les deux lois
ont été découvertes à des époques différentes. La plus
ancienne, plus aisément constatable, la loi fondamentale
chimique de la «constance de la matière», fut posée
dès 1789, par Lavoisier et grâce à l'emploi général de la
balance elle s'éleva au rang de «base de la chimie exacte».
Par contre, la plus récente, beaucoup plus cachée, la loi
fondamentale de la «constance de l'énergie», ne fut découverte
qu'en 1832, par Robert Mayer et ne devint qu'avec
Helmholz la «base de la physique exacte». L'unité des deux
lois fondamentales, encore souvent contestée aujourd'hui,
est exprimée par beaucoup de naturalistes convaincus, sous
cette dénomination de «Loi de la conservation de la force et
de la matière».

J'ai depuis longtemps proposé d'exprimer cette loi fondamentale
par la formule plus courte et plus commode de loi
de substance ou de «loi fondamentale cosmologique»; on
pourrait l'appeler aussi loi universelle ou loi de constance ou
encore «axiome de constance de l'univers»; au fond, elle
dérive nécessairement du principe de causalité[43].


Notion de substance.—Le premier penseur qui introduisit
dans la science la «notion de substance», terme tout
moniste et qui en reconnut la partie fondamentale, ce fut le
grand philosophe Spinoza; son ouvrage principal parut peu
après sa mort précoce en 1677, juste cent ans avant que
Lavoisier, au moyen du grand instrument chimique, la
balance, démontrât expérimentalement la constance de
la matière. Dans la grandiose conception panthéiste de
Spinoza la notion du Monde (universum, Cosmos) s'identifie
avec la notion totale de Dieu; cette conception est en même
temps le plus pur et le plus raisonnable monisme, et le plus
intellectuel, le plus abstrait monothéisme. Cette universelle
substance ou ce «divin être cosmique» nous montre deux
aspects de sa véritable essence, deux attributs fondamentaux:
la matière (la substance-matière est infinie et étendue) et
l'esprit (la substance-énergie comprenant tout et pensante).
Toutes les fluctuations qu'a subies plus tard la notion de
substance, proviennent, par une analyse logique, de cette
suprême notion fondamentale de Spinoza que je considère,
d'accord avec Gœthe, comme une des pensées les plus hautes,
les plus profondes et les plus vraies de tous les temps. Tous
les objets divers de l'Univers, que nous pouvons connaître,
toutes les formes individuelles d'existence ne sont que des
formes spéciales et passagères de la substance, des accidents
ou des modes. Ces modes sont des objets corporels, des corps
matériels, lorsque nous les considérons sous l'attribut de
l'étendue (comme «remplissant l'espace»); au contraire, ce
sont des forces ou des idées lorsque nous les considérons
sous l'attribut de la pensée (de l'«énergie»). C'est à cette conception
fondamentale de Spinoza que notre monisme épuré
revient après deux cents ans; pour nous aussi la matière (ce
qui remplit l'espace) et l'énergie (la force motrice) ne sont que
deux attributs inséparables d'une seule et même substance.

La notion de substance kinétique (principe originel
de la vibration).—Parmi les diverses modifications que la notion

fondamentale de substance, par son alliance avec l'atomistique
régnante, a traversée, dans la physique moderne, indiquons
seulement brièvement deux théories qui divergent à
l'extrême: la kinétique et la pyknotique. Ces deux théories
de la substance s'accordent à reconnaître que toutes les
diverses forces de la nature peuvent être ramenées à une force
primitive commune: pesanteur et chimisme, électricité et
magnétisme, lumière et chaleur, etc., ne sont que divers
modes de manifestations, divers modes de force ou dynamodes
d'une force primitive unique (prodynamis). Cette unique
force primitive générale est la plupart du temps conçue
comme un mouvement oscillatoire des plus petites parties de
la masse, comme une vibration des atomes. Les atomes eux-mêmes,
d'après la «notion de substance kinétique» courante,
sont des particules corporelles, mortes, discrètes, qui
vibrent dans l'espace vide et agissent à distance. Le véritable
et illustre fondateur de cette théorie kinétique de la
substance est le grand mathématicien Newton, à qui l'on
doit la découverte de la loi de gravitation. Dans son principal
ouvrage, Philosophiae naturalis principia mathematica
(1687), il démontra que l'Univers tout entier était régi
par une seule et même loi fondamentale, celle de l'attraction
de la masse, d'où il suit que la gravitation reste constante;
l'attraction des deux particules de matière est toujours en
rapport direct de leur masse et en rapport inverse du carré
de leur distance. Cette force de pesanteur générale provoque
aussi bien la chute de la pomme et le flux de la mer que la
rotation des planètes autour du soleil et les mouvements
cosmiques de tous les corps de l'univers. L'immortel mérite
de Newton c'est d'avoir établi définitivement cette loi de gravitation
et d'en avoir trouvé une formule mathématique inattaquable.
Mais cette formule mathématique morte à laquelle
les naturalistes, ici comme dans beaucoup d'autres cas, s'attachent
par dessus tout, nous donne simplement la démonstration
quantitative de la théorie; elle ne nous fait pas entrevoir
le moins du monde la nature qualitative des phénomènes.

L'immédiate action à distance que Newton déduisit
de sa loi de gravitation et qui est devenue un des dogmes les
plus importants et les plus dangereux de la physique ultérieure,
ne nous fournit pas le moindre aperçu sur les vraies
causes de l'attraction des masses; bien plus, elle nous barre
le chemin qui pourrait nous conduire vers ces causes. Je présume
que les spéculations de Newton sur sa mystérieuse action
à distance n'ont pas peu contribué à entraîner le pénétrant
mathématicien anglais dans l'obscur labyrinthe de rêverie
mystique et de superstition théiste, dans lequel il a passé les
34 dernières années de sa vie; il a même fini par construire
des hypothèses métaphysiques sur les prophéties de Daniel
et sur les stupides fantaisies de la révélation de saint Jean.

La notion de substance pyknotique (Principe originel
de condensation ou pyknose).—La théorie moderne de la
densation ou théorie de la substance pyknotique est en contradiction
radicale avec la théorie courante de la vibration ou
théorie de la substance kinétique. La première a été exposée
le plus explicitement par J. G. Vogt, dans son ouvrage fécond
en aperçus, sur La nature de l'électricité et du magnétisme
fondée sur la notion d'une substance unique (1891). Vogt
admet comme force originelle générale du Cosmos, comme
prodynamie universelle, non pas la vibration des particules
de matière, se mouvant dans l'espace vide, mais la condensation
ou densation individuelle d'une substance unique qui
remplit continuellement tout l'espace infini, c'est-à-dire
ininterrompu et sans intervalles vides; la seule forme
d'action mécanique (agens) inhérente à cette substance consiste
en ce que, par l'effort de condensation (ou contraction),
il se produit d'infiniment petits centres de condensation, qui
peuvent, il est vrai, varier de densité et par suite de volume,
mais qui, en eux-mêmes, demeurent constants. Ces minuscules
parties individuelles de l'universelle substance, ces
centres de condensation qu'on pourrait appeler pyknatomes
correspondent, d'une façon générale, aux atomes primitifs ou

dernières particules, discrètes, de la matière dans la notion
de substance kinétique, mais ils s'en distinguent essentiellement
en ce qu'ils possèdent sensation et tendance (ou mouvement
volontaire sous sa forme la plus primitive), c'est-à-dire
qu'en un certain sens ils ont une âme—souvenir de la
doctrine du vieil Empédocle sur «l'amour et la haine des éléments».
De plus, ces «atomes animés» n'errent pas dans
l'espace vide, mais dans cette substance intermédiaire, continue,
infiniment subtile qui constitue la partie non condensée
de la substance primitive. Grâce à certaines «constellations,
centres de troubles ou systèmes déformateurs», des masses
de centres de condensation marchent rapidement les uns vers
les autres pour constituer une grande étendue et arrivent à
l'emporter en poids sur les masses environnantes. Par là, la
substance qui, à l'état de repos primitif, possédait partout la
même densité moyenne, se sépare ou se différencie en deux
éléments principaux: les centres de déformation qui dépassent
la densité moyenne positivement, par la pyknose, constituent
les masses pondérables des corps cosmiques (ce qu'on
appelle la «matière pondérable»); la substance intermédiaire
plus subtile, à son tour, qui en dehors des centres
remplit l'espace et la densité moyenne négativement, constitue
l'éther (matière impondérable). La conséquence de cette
séparation entre la masse et l'éther est une lutte sans trêve
entre ces deux partis antagonistes de la substance et cette
lutte est la cause de tous les processus physiques. La masse
positive, véhicule du sentiment de plaisir, s'efforce toujours
davantage de compléter le processus de condensation commencé
et réunit les plus hautes valeurs d'énergie potentielle;
l'éther négatif, au contraire, s'oppose dans la même proportion,
à toute élévation de sa tension et du sentiment de
déplaisir qui y est attaché; il réunit les plus hautes valeurs
d'énergie actuelle.

Nous serions entraînés trop loin si nous voulions exposer
plus à fond la profonde théorie de la condensation de J. G.
Vogt; le lecteur que la question intéresserait devra chercher

à comprendre les groupes d'idées dont la difficulté tient au
sujet lui-même, dans l'extrait populaire, écrit avec clarté,
qui résume le second volume de l'ouvrage cité. Je suis, quant
à moi, trop peu familier avec la physique et les mathématiques
pour pouvoir séparer leurs bons et leurs mauvais
côtés; je crois pourtant que cette notion de la substance
pyknotique, pour tous les biologistes convaincus de l'unité de
la nature, pourra paraître à maints égards plus acceptable
que la notion de substance kinétique actuellement régnante.
Un malentendu pourra aisément résulter de ceci: que Vogt
pose son processus cosmique de condensation, en contradiction
radicale avec le phénomène général du mouvement,
entendant par là la vibration au sens de la physique moderne.
Mais son hypothétique «condensation» (pyknosis),
implique aussi bien le mouvement de la substance que l'hypothétique
«vibration»; seulement le mode de mouvement et
l'attitude des particules de substance qui se meuvent, sont
tout autres dans la première hypothèse que dans la seconde.
D'ailleurs, la théorie de la condensation ne supprime aucunement
la théorie de la vibration dans son ensemble, elle en
écarte seulement une importante partie.

La physique moderne, à l'heure qu'il est, s'en tient encore
presque toute, timidement, à l'ancienne théorie de la vibration,
à la notion de l'action immédiate à distance et de l'éternelle
vibration des atomes morts dans l'espace vide; elle
rejette, par suite, la théorie pyknotique. Quand même cette
dernière serait encore très imparfaite et quand bien même
les spéculations originales de Vogt seraient souvent des
erreurs, je regarderais cependant comme un grand mérite de
la part de ce philosophe naturaliste, qu'il ait éliminé les principes
inadmissibles de la théorie de la substance kinétique.
D'après ma manière de voir personnelle, et d'après celle aussi
de beaucoup d'autres naturalistes penseurs, je voudrais
maintenir, dans la théorie de la substance pyknotique de
Vogt, les principes suivants qui y sont contenus et que je
tiens pour indispensables à toute conception de la substance

vraiment moniste, comprenant vraiment tout le domaine de
la nature organique et inorganique: I. Les deux éléments
principaux de la substance, la masse et l'éther, ne sont pas
morts et mus seulement par des forces extérieures, mais ils
possèdent la sensation et la volonté (naturellement au plus
bas degré!); ils éprouvent du plaisir dans la condensation,
du déplaisir dans la tension; ils tendent vers la première et
luttent contre la seconde. II. Il n'y a pas d'espace vide; la
partie de l'espace infini que n'occupent pas les atomes-masses
est remplie par l'éther. III. Il n'y a pas d'action immédiate à
distance à travers l'espace vide; toute action des masses corporelles
l'une sur l'autre résulte soit d'un contact immédiat,
par rapprochement des masses, soit d'une transmission par
l'éther.

La notion dualiste de substance.—Les deux théories
de la substance que nous venons d'opposer l'une à l'autre,
sont, en principe, toutes deux monistes, puisque la différence
entre les deux éléments principaux de la substance (masse et
éther) n'est pas primitive; il faut en outre admettre un
contact et une réciprocité d'action directs et permanents
entre les deux substances. Il en est tout autrement dans les
théories dualistes de la substance qui prévalent, aujourd'hui
encore, dans la philosophie idéaliste et spiritualiste; elles sont
d'ailleurs soutenues par l'influente théologie, en tant du
moins que celle-ci intervient dans ces spéculations métaphysiques.
D'après ces théories, il faudrait distinguer dans la
substance deux éléments principaux tout à fait différents:
l'un matériel, l'autre immatériel. La substance matérielle
constitue le monde des corps, dont l'étude est l'objet de la
physique et de la chimie: c'est pour elle seule que vaut la loi
de la conservation de la matière et de l'énergie (en tant, du
moins, qu'on ne la croit pas «tirée du néant» ou qu'on n'invoque
pas de miracle quelconque!). La substance immatérielle,
au contraire, constitue le monde des esprits dans lequel cette
loi n'a pas cours; ici, les lois de la physique et de la chimie,

ou bien sont sans valeur ou bien sont subordonnées à la
«force vitale», ou à la «volonté libre», à la «toute-puissance
divine» ou autres fantômes qui n'ont rien à voir avec la
science critique. A vrai dire, ces erreurs absolues n'ont plus
besoin aujourd'hui d'être réfutées; car jusqu'à ce jour l'expérience
ne nous a appris à connaître aucune substance immatérielle,
aucune force qui ne soit pas liée à une matière, aucune
forme d'énergie qui ne s'effectue pas au moyen de mouvements
de la matière, soit de la masse, soit de l'éther, soit des
deux éléments à la fois. Même les formes d'énergie les plus
compliquées et les plus parfaites que nous connaissions, la
vie psychique des animaux supérieurs, la pensée et la raison
humaines, reposent sur des processus matériels, sur des
changements dans le neuroplasma des cellules ganglionnaires;
on ne peut pas les concevoir sans cela. J'ai déjà
démontré (chap. XI) que l'hypothèse physiologique d'une
«substance âme» spéciale, immatérielle, était inadmissible.

Masse ou matière corporelle (matière pondérable).—La
science de cette partie pondérable de la matière fait avant
tout l'objet de la chimie. Les extraordinaires progrès théoriques
accomplis par cette science au cours du XIXe siècle, et
l'influence inouïe qu'ils ont exercée dans tous les domaines
de la vie pratique,—sont connus de tous. Nous nous contenterons
donc de quelques remarques à propos des plus
importantes questions théoriques touchant la nature de la
masse. La chimie analytique est parvenue, on le sait, à ramener
les innombrables corps de la nature, en les dissociant, à
un petit nombre de substances premières ou éléments, c'est-à-dire
de corps simples qu'on ne peut plus dissocier. Le
nombre de ces éléments s'élève environ à soixante-dix. Il n'y
en a qu'une petite fraction (en somme, quatorze), qui soient
répandus sur toute la terre et qui sont d'une grande importance;
la majeure partie consiste en éléments rares et peu
importants (c'est le cas pour la plupart des métaux). La parenté
entre certains de ces éléments qui constituent des groupes et

les rapports remarquables qui existent entre leurs poids atomiques
(ainsi que l'ont démontré L. Meyer et Mendelejeff,
dans leur système périodique des éléments), rendent très vraisemblable
que ces éléments ne sont pas des espèces absolument
fixes de la matière, qu'ils ne sont pas des grandeurs
éternellement constantes. Dans ce système, on a réparti les
soixante-dix éléments en huit groupes principaux et on les a
ordonnés, à l'intérieur de ceux-ci, d'après la grandeur de
leurs poids atomiques, de sorte que les éléments chimiques
analogues forment des séries de familles. Les rapports entre
corps d'un même groupe dans le système naturel des éléments
rappellent, d'une part, les phénomènes analogues que
présentent les divers composés du carbone; d'autre part, les
rapports entre groupes parallèles que nous observons dans le
système naturel des espèces végétales et animales. De même
que, dans ce dernier cas, la «parenté» entre formes analogues
provient de la descendance commune de formes ancestrales
plus simples—de même, il est très probable que la
même explication vaut pour les familles et les ordres d'éléments.
Nous pouvons donc admettre que les «éléments empiriques»
actuels ne sont pas véritablement des espèces fixes
de la matière, simples et constantes, mais qu'elles sont, dès
l'origine, composées d'atomes primitifs simples, tous identiques,
dont le nombre et la position varient seuls. Les
spéculations de G. Wendt, W. Preyer, W. Crookes et d'autres,
ont montré de quelle manière on pouvait concevoir que
tous les éléments se soient différenciés à partir d'une seule
et unique matière première, le prothyl.

Atomes et éléments.—Il faut bien distinguer la théorie
des atomes actuelle, telle qu'elle apparaît à la chimie comme
un auxiliaire indispensable, de l'ancien atomisme philosophique,
tel que l'enseignaient déjà, il y a plus de deux mille
ans, les philosophes monistes éminents de l'antiquité: Leucippe,
Démocrite et Lucrèce: cet atomisme se compléta et prit
plus tard une nouvelle direction, grâce à Descartes, Hobbes,

Leibnitz et autres philosophes éminents. Il n'a été donné de
l'empirisme moderne une conception précise et acceptable,
un fondement empirique qu'en 1808, par le chimiste anglais
Dalton qui posa la «loi des proportions simples et multiples»
dans la formation des combinaisons chimiques. Il détermina
d'abord les poids atomiques des divers éléments, posant ainsi
la base exacte, inébranlable, sur laquelle reposent les nouvelles
théories chimiques; celles-ci sont toutes atomistes
en tant qu'elles admettent que les éléments sont composés de
particules identiques, minuscules, discrètes, qu'on ne peut
dissocier. Le problème de la nature propre des atomes, de
leur forme, de leur grandeur, la question de savoir s'ils sont
animés restent d'ailleurs hors de cause; car ces qualités
sont hypothétiques; au contraire, le chimisme des atomes ou
leurs «affinités chimiques», c'est-à-dire la proportion constante
dans laquelle ils se combinent avec les atomes d'autres
éléments[44],—est tout empirique.

Affinités électives des éléments.—L'attitude variable
des éléments isolés à l'égard les uns des autres, ce que la chimie
désigne du nom d'«affinité», est une des propriétés
les plus importantes de la masse et se manifeste par les divers
rapports de quantité ou proportions dans lesquelles s'effectue
leur combinaison, et dans l'intensité avec laquelle elle se
produit. Tous les degrés d'inclination, depuis la plus complète
indifférence, jusqu'à la plus violente passion, s'observent
dans l'attitude chimique des divers éléments à l'égard les
uns des autres, de même que dans la psychologie de
l'homme et en particulier dans l'inclination des deux sexes
l'un pour l'autre, le même phénomène joue un grand rôle.
Gœthe a rapproché, comme on sait, dans son roman classique
les Affinités électives, les rapports entre deux amoureux des
phénomènes de même nature, qui interviennent dans les
combinaisons chimiques. L'irrésistible passion qui entraîne

Edouard vers la sympathique Ottilie, Pâris vers Hélène, et
qui triomphe de tous les obstacles de la raison et de la morale
est la même puissante force d'attraction «inconsciente» qui,
lors de la fécondation des œufs animaux ou végétaux, pousse
le spermatozoïde vivant à pénétrer dans l'ovule; c'est encore
le même mouvement violent par lequel deux atomes d'hydrogène
et un atome d'oxygène s'unissent pour former une molécule
d'eau. Cette foncière Unité des affinités électives dans
toute la nature, depuis le processus chimique le plus simple,
jusqu'au plus compliqué des romans d'amour, a été reconnue
dès le Ve siècle avant Jésus-Christ, par le grand philosophe
naturaliste grec, Empédocle, dans sa doctrine de l'amour et de
la haine des éléments. Elle est confirmée par les intéressants
progrès de la psychologie cellulaire, dont la haute importance
n'a été entrevue qu'en ces trente dernières années. Nous
appuyons là-dessus notre conviction que les atomes, déjà,
possèdent sous leur forme la plus simple, la sensation et la
volonté—ou plutôt: le sentiment (Aesthesis) et l'effort
(tropesis)—c'est-à-dire une âme universelle sous sa forme
la plus primitive. Mais on en peut dire autant des molécules
ou particules de matière constituées par la réunion de deux
ou plusieurs atomes. Par la combinaison, enfin, de diverses
de ces molécules se produisent d'abord les combinaisons
chimiques simples, puis les plus complexes, dans lesquelles
le même jeu se répète sous une forme plus compliquée.

Ether (Matière impondérable).—L'étude de cette partie
impondérable de la matière est avant tout l'objet de la physique.
Après avoir depuis longtemps admis l'existence d'un
médium infiniment subtil, remplissant l'espace en dehors de
la matière et avoir invoqué cet «éther» pour expliquer divers
phénomènes (la lumière surtout)—ce n'est qu'en la seconde
moitié du XIXe siècle qu'on est parvenu à connaître plus
exactement cette merveilleuse substance et ce progrès se
rattache aux surprenantes découvertes empiriques faites dans
le domaine de l'électricité, à leur connaissance expérimentale,

à leur compréhension théorique et à leur application pratique.
Signalons en premier lieu ici, comme ayant frayé les
voies, les recherches célèbres d'Henri Hertz, à Bonn (1888);
on ne saurait trop déplorer la mort précoce de ce jeune physicien
de génie qui donnait les plus grandes espérances;
c'est là, comme la mort trop prématurée de Spinoza, de
Raphaël, de Schubert et de tant d'autres jeunes gens de
génie, un de ces faits brutaux dans l'histoire de l'humanité
qui, par eux-mêmes, suffisent déjà complètement à réfuter le
mythe inadmissible d'une «Sage Providence» et d'un «Père
céleste qui ne serait qu'amour».

L'existence de l'éther ou de l'éther cosmique, comme
matière réelle, est aujourd'hui (depuis douze ans) un fait
positif. On peut, il est vrai, lire aujourd'hui encore que l'éther
est une «pure hypothèse»; cette affirmation erronée est
répétée, non seulement par des philosophes et des écrivains
populaires qui ne sont pas au courant des faits, mais encore
par quelques «prudents physiciens exacts». Mais on devrait,
tout aussi légitimement, nier l'existence de la matière pondérable,
de la masse. Sans doute, il y a aujourd'hui encore des
métaphysiciens qui en viennent là et dont la suprême sagesse
consiste à nier (ou du moins à révoquer en doute) la réalité
du monde extérieur; d'après eux, il n'existe, en somme,
qu'un seul être réel, à savoir leur chère personne ou plutôt
l'âme immortelle qu'elle renferme. Quelques physiologistes
éminents ont même, en ces derniers temps, accepté ce point
de vue ultra idéaliste qui avait déjà été développé dans la
métaphysique de Descartes, Berkeley, Fichte et autres; ils
affirment dans leur psychomonisme: «Il n'existe qu'une
chose et c'est mon âme». Cette affirmation spiritualiste
hardie nous semble reposer sur une déduction fausse tirée de
la remarque très juste de Kant: à savoir que nous ne pouvons
connaître du monde extérieur que les phénomènes rendus
possibles par nos organes humains de connaissance, le
cerveau et les organes des sens. Mais si, par leur fonctionnement,

nous ne pouvons atteindre qu'à une connaissance
imparfaite et limitée du monde des corps, cela ne nous
donne pas le droit d'en nier l'existence. Pour moi du moins,
l'éther existe aussi certainement que la masse, aussi certainement
que moi-même lorsque je réfléchis et que j'écris sur
ces questions. Si nous nous convainquons de la réalité de la
matière pondérable, par la mesure et le poids, par des expériences
mécaniques et chimiques, nous pouvons tout aussi
bien nous convaincre de l'existence de l'éther impondérable,
par les expériences d'optique et d'électricité.

Nature de l'éther.—Bien qu'aujourd'hui presque tous les
physiciens considèrent l'existence réelle de l'éther comme
un fait positif, et bien que nous connaissions très exactement,
grâce à d'innombrables expériences (surtout d'optique
et d'électricité) les nombreux effets de cette matière merveilleuse,—cependant
nous ne sommes pas encore parvenus à
connaître avec clarté et certitude sa vraie nature. Au contraire,
aujourd'hui encore, les opinions des physiciens les plus éminents,
qui ont spécialement étudié la question, divergent profondément;
elles se contredisent même sur les points les
plus importants. Chacun est donc libre d'adopter, parmi les
hypothèses contradictoires, celle qui sera le plus conforme à
son degré de connaissance et à la force de son jugement (qui
tous deux resteront toujours très imparfaits). L'opinion à
laquelle j'en suis venu après avoir mûrement réfléchi (et bien
que je ne sois qu'un dilettante sur ce terrain), peut être
résumée dans les huit propositions suivantes:

I. L'éther remplit, sous forme de matière continue, tout
l'espace cosmique, en tant que celui-ci n'est pas occupé par
la masse (ou matière pondérable); il comble en outre tous
les intervalles laissés entre les atomes de celle-ci; II. L'éther
ne possède probablement encore aucun chimisme et n'est pas
encore composé d'atomes, comme la masse; si l'on admet
qu'il est composé d'atomes identiques, infiniment petits
(par exemple de petites sphères d'éther de même grandeur),

on doit alors admettre aussi qu'entre celles-ci, il existe encore
quelque chose d'autre, soit l'«espace vide», soit un troisième
médium tout à fait inconnu, un Interéther tout hypothétique;
le problème de son essence soulèverait les mêmes
difficultés que lorsqu'il s'agissait de l'éther (in infinitum);
III. L'hypothèse d'un espace vide et d'une action à distance
immédiate, n'étant plus guère possible dans l'état actuel de
la science (ou du moins, ne conduisant à aucune claire conception
moniste), j'admets une structure particulière de l'éther
qui ne serait pas atomistique comme celle de la masse pondérable
et qu'on pourrait provisoirement concevoir (sans
définition plus précise), comme une structure éthérique ou
dynamique. IV. L'état d'agrégat de l'éther, par suite de
cette hypothèse, serait également particulier et différent de
celui de la masse; il ne serait ni gazeux, ni solide, comme le
soutiennent certains physiciens; la meilleure façon de se le
représenter, c'est peut-être de le comparer à une gelée infiniment
ténue, élastique et légère. V. L'éther est une matière
impondérable, en ce sens que nous ne possédons aucun
moyen de déterminer expérimentalement son poids; s'il en
a réellement un, ce qui est très vraisemblable, ce poids est
infiniment petit et échappe à la mesure de nos plus fines
balances. Quelques physiciens ont essayé de calculer le poids
de l'éther d'après l'énergie des ondes lumineuses; ils ont
trouvé qu'il était quinze trillions de fois plus petit que celui
de l'air atmosphérique; en tous cas, une sphère d'éther du
même volume que la terre pèserait au moins 250 livres (?).
VI. L'état d'agrégat de l'éther peut probablement (en vertu
de la théorie pyknotique), dans des conditions déterminées
par une condensation croissante, passer à l'état gazeux de la
masse, de même que celui-ci, par un refroidissement croissant,
pourra redevenir liquide et ensuite solide. VII. Ces
états d'agrégat de la matière s'ordonnent par conséquent
(ce qui est très important pour la Cosmogénie moniste), suivant
une série génétique continue, nous en distinguerons cinq
moments: 1o L'état éthérique; 2o le gazeux; 3o le liquide;

4o le liquide-solide (dans le plasma vivant); 5o l'état solide.
VIII. L'éther est infini et incommensurable tout comme
l'espace qu'il remplit; il est éternellement en mouvement. Ce
motus propre de l'éther (qu'on le conçoive comme une vibration,
une tension, une condensation, etc.), en réciprocité d'action
avec les mouvements de la masse (gravitation), est la
cause dernière de tous les phénomènes.

Ether et masse.—«La colossale question de la nature
de l'éther» ainsi qu'Hertz la nomme avec raison, comprend
celle de ses rapports avec la masse; car ces deux éléments
principaux de la matière sont non seulement partout en
contact extérieur très intime, mais encore en continuelle
réciprocité d'action dynamique. On peut répartir les phénomènes
naturels les plus généraux, désignés par la physique
sous le nom de forces naturelles ou de «fonctions de la
matière», en deux groupes, dont l'un comprend surtout
(mais pas exclusivement) les fonctions de l'éther, l'autre
celles de la masse; on obtient alors le schéma suivant que
j'ai donné (1892) dans le Monisme:



	Univers (= Nature = Substance = Cosmos)



	I. Éther (Imponderabile,
substance a l'état de tension)
	II. Masse (Ponderabile, substance
a l'état de condensation)



	1. Etat d'agrégat: éthérique (ni
gazeux, ni liquide, ni solide).
	1. Etat d'agrégat: pas éthérique
(mais gazeux, liquide ou solide).



	2. Structure: pas atomique, continue,
composée de particules
discrètes (atomes).
	2. Structure: atomique, discontinue,
composée d'infiniment
petites particules (atomes) discrètes.



	3. Fonctions principales: lumière,
chaleur rayonnante,
électricité, magnétisme.
	3. Fonctions principales: pesanteur,
inertie, chaleur latente,
chimisme.





Les deux groupes de fonctions de la matière, opposés l'un
à l'autre dans ce schéma, peuvent en quelque mesure être
regardés comme résultant de la première division du travail
de la matière, comme l'ergonomie primaire de la matière. Mais
cette distinction ne marque pas une séparation absolue entre
les deux groupes opposés; au contraire, tous deux restent
unis, conservent un lien et demeurent partout en constante
réciprocité d'action. Les processus optiques et électriques de
l'éther sont, comme on sait, étroitement liés aux changements
mécaniques et chimiques de la masse; la chaleur
rayonnante de celui-là passe directement à l'état de chaleur
latente ou chaleur mécanique de celle-ci; la gravitation ne
peut agir sans que l'éther ne serve d'intermédiaire à l'attraction
des atomes séparés, puisque nous ne saurions admettre
d'action à distance. La transformation d'une des formes de
l'énergie en l'autre, démontrée par la loi de la conservation
de la force confirme en même temps la constante réciprocité
d'action entre les deux parties essentielles de la substance,
l'éther et la masse.

Force et énergie.—La grande loi fondamentale de la
nature, que nous plaçons sous le nom de loi de substance en
tête de toutes les considérations d'ordre physique, a été désignée
originellement, par R. Meyer qui la formula (1842) et
par Helmholz qui la développa (1847), sous le nom de loi de
la conservation de la force. Dix ans auparavant, déjà, un autre
naturaliste allemand, Fr. Mohr, de Bonn, en avait clairement
exposé l'essentiel (1837). Plus tard, la physique moderne
sépara l'ancienne notion de force de celle d'énergie,
dont elle ne se séparait pas à l'origine. Aussi cette même loi
est-elle ordinairement désignée aujourd'hui du nom de loi
de la constance de l'énergie. Pour l'étude générale, dont je
dois me contenter ici et pour le grand principe de la «conservation
de la substance», cette distinction subtile n'entre pas
en ligne de compte. Le lecteur que cette question intéresserait
en trouverait une explication très claire, par exemple,

dans le travail remarquable du physicien anglais Tyndall, sur
«la loi fondamentale de la nature»[45]. La portée universelle
de cette grande loi cosmologique y est bien mise en lumière,
de même que son application aux problèmes les plus importants,
dans les domaines les plus différents. Nous nous contenterons
de relever ici le fait important qu'aujourd'hui le
«principe de l'énergie» et la certitude de l'unité des forces
naturelles qui s'y rattache, ainsi que leur origine commune,
sont reconnus par tous les physiciens compétents et considérés
comme le progrès le plus important de la physique au
XIXe siècle. Nous savons aujourd'hui que la chaleur est une
forme de mouvement au même titre que le son, l'électricité
au même titre que la lumière et le chimisme au même titre
que le magnétisme. Nous pouvons, par des procédés appropriés,
transformer une de ces forces en l'autre et nous convaincre
ainsi, en mesurant avec exactitude, que jamais il ne
se perd la plus petite particule de leur somme totale.

Force de tension et force vive (énergie potentielle et
énergie actuelle).—La somme totale de la force ou énergie
dans l'univers reste constante, quels que soient les phénomènes
qui nous frappent; elle est éternelle et infinie comme la
matière, à laquelle elle est liée indissolublement. Tout le jeu
de la nature consiste en l'alternance du repos apparent avec le
mouvement; mais les corps immobiles possèdent une quantité
indestructible de force, tout comme les corps en mouvement.
Dans le mouvement lui-même, la force de tension des
premiers se transforme en la force vive des seconds. «Le
principe de la conservation de la force concernant aussi bien
la répulsion que l'attraction, énonce l'affirmation que la
valeur mécanique des forces de tension et des forces vives
dans le monde matériel, est une quantité constante. En un
mot, le capital de force de l'univers se compose de deux parties
qui, d'après un rapport de valeur déterminé, peuvent se

transformer l'une en l'autre. La diminution de l'une entraîne
l'augmentation de l'autre; la valeur totale de la somme reste
cependant immuable». La force de tension ou énergie potentielle
et la force vive ou énergie actuelle se transforment continuellement
l'une en l'autre, sans que la somme totale infinie
de force, dans l'univers infini, éprouve jamais la moindre
perte.

Unité des forces de la nature.—Après que la physique
moderne eût posé la loi de substance à propos des rapports
très simples des corps inorganiques, la physiologie en démontra
la valeur générale dans le domaine tout entier de la nature
organique. Elle montra que toutes les fonctions vitales de
l'organisme—sans exception!—reposent sur un continuel
échange de forces et sur l'«échange de matériaux» qui s'y
rattache, aussi bien que les processus les plus simples de ce
qu'on appelle la «nature inanimée». Non seulement la croissance
et la nutrition des plantes et des animaux, mais encore
leurs fonctions de sensation et de mouvement, leur activité
sensorielle et leur vie psychique,—ont pour base la transformation
de la force de tension en force vive et inversement.
Cette loi suprême régit encore les phénomènes les plus parfaits
du système nerveux qu'on désigne, chez les animaux
supérieurs et chez l'homme, sous le nom de vie intellectuelle.

Toute-puissance de la loi de substance.—Notre
ferme conviction moniste, que la loi fondamentale cosmologique
vaut universellement dans la nature entière, est de la
plus haute importance. Car non seulement elle démontre
positivement l'unité foncière du Cosmos et l'enchaînement
causal de tous les phénomènes que nous pouvons connaître,
mais elle réalise, en outre, négativement, le suprême progrès
intellectuel, la chute définitive des trois dogmes centraux de
la métaphysique: «Dieu, la liberté et l'immortalité». En
tant que la loi de substance nous démontre que partout les
phénomènes ont des causes mécaniques, elle se rattache à la
loi générale de causalité.



La loi de substance ou loi nouvelle

A LA LUMIÈRE DE LA PHILOSOPHIE DUALISTE

ET DE LA PHILOSOPHIE MONISTE



	Dualisme
(conception téléologique)
	Monisme
(conception mécaniste)



	1. Le monde (Cosmos) comprend
deux domaines distincts, celui
de la nature (des corps matériels)
et celui de l'esprit (du
monde psychique immatériel).
	1. Le monde (Cosmos) ne comprend
qu'un seul et unique domaine: le
royaume de la substance; ses deux
attributs inséparables sont la matière
(substance étendue) et l'énergie
(la force efficiente).



	2. Par suite, le royaume de la
science se divise en deux domaines
distincts: sciences naturelles
(théorie empirique des
processus mécaniques) et sciences
de l'esprit (théorie transcendentale
des processus psychiques).
	2. Par suite, le royaume tout
entier de la science, forme un
domaine, unique; les sciences
dites de l'esprit ne sont que
certaines parties des sciences
naturelles universelles; toute
véritable science repose sur
l'empirisme, non sur la transcendance.



	3. La connaissance des phénomènes
naturels s'acquiert par
la méthode empirique, par
l'observation, l'expérience et
l'association des représentations.
La connaissance des phénomènes
de l'esprit, au contraire,
n'est possible que par
des procédés surnaturels, par
la révélation.
	3. La connaissance de tous les
phénomènes (aussi bien de la
nature que de la vie de l'esprit)
s'acquiert exclusivement par
la méthode empirique (par le
travail de nos organes des sens
et de notre cerveau). Toute
prétendue révélation ou transcendance
repose sur une illusion,
consciente ou inconsciente.



	4. La loi de substance avec ses
deux parties (Conservation de
la matière et de l'énergie) n'a
de valeur que dans le domaine
de la nature; c'est ici seulement
que la matière et la force
sont indissolublement liées.
Dans le domaine de l'esprit,
par contre, l'activité de l'âme
est libre et n'est pas liée à des
changements physico-chimiques
dans la substance de ses organes.
	4. La loi de substance a une valeur
absolument universelle,
aussi bien dans le domaine de
la nature que dans celui de
l'esprit—sans exception!—Même
dans les plus hautes
fonctions intellectuelles (représentation
et pensée) le travail
des cellules nerveuses
efficientes est aussi nécessairement
lié aux changements
matériels de leur substance
(plasma nerveux), que dans
tout autre processus naturel
la force et la matière sont liées
l'une à l'autre.






CHAPITRE XIII

Histoire du développement de l'Univers.

Études monistes sur l'éternelle évolution de l'Univers.—Création,
commencement et fin du monde.—Cosmogénie
créatiste et cosmogénie génétique.

La dernière énigme de l'Univers ne sera certes pas
résolue par les libres esprits de la philosophie
moniste à venir. Mais ils ne se contenteront plus
de prendre l'apparence pour la réalité, et l'illusion
pour la vérité. La grande loi de l'évolution
prendra la place de l'hypothèse de la création,
la croyance à un ordre naturel du monde, la
place du miracle, la vive et gaie réalité, celle de
la phrase et de l'imagination, le monisme conforme
à la nature, celle du faux dualisme, l'idéal
positif (pratique), celle du fol idéal (théorique).

L. Büchner (1898).





SOMMAIRE DU CHAPITRE XIII

Notion de création.—Miracle.—Création de l'Univers en général et des
choses particulières.—Création de la substance (créatisme cosmologique).—Déisme:
Un jour de la création.—Création des choses particulières.—Cinq
formes du créatisme ontologique.—Notion d'évolution (genesis, evolutio).—I.
Cosmogénie moniste.—Commencement et fin du monde.—Infinité
et éternité de l'Univers. Espace et temps.—Universum perpetuum
mobile. Entropie de l'Univers.—II. Géogénie moniste.—Histoire de la
terre inorganique et histoire organique.—III. Biogénie moniste. Transformisme
et théorie de la descendance. Lamarck et Darwin.—IV. Anthropogénie
moniste.—Descendance de l'homme.

LITTÉRATURE

Kant.—Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels. 1755.

Alex. Humboldt.—Kosmos. Entwurf einer physischen Weltbeschreibung.
4 Bd. 1845-1854.

W. Bölsche.—Entwicklungsgeschichte der Natur. 1896.

Carus Sterne (E. Krause).—Werden und Vergehen. Eine Entwicklungsgesch.
des Naturganzen in gemeinverst. Fassung (4te Aufl.) Berlin, 1899.

H. Wolff.—Kosmos. Die Weltentwickl. nach monistisch. psychol. Prinzipien
auf Grundlage der exacten Naturforsch. dargestellt (2 Bd.) Leipzig,
1890.

K. A. Specht.—Populäre Entwicklungsgeschichte der Welt.

L. Zehnder.—Die Mechanik des Weltalls. 1897.

M. Neumayr.—Erdgeschichte (2te Aufl. von V. Uhlig). 1895.

J. Walther.—Einleit. In die Geologie als historische Wissenschaft.

C. Radenhausen.—Osiris. Weltgesetze in der Erdgeschichte.

L. Noire.—Die Welt als Entwickl. des Geistes. Bausteine zu einer monistichen
Weltanschauung. 1874.



Entre toutes les énigmes de l'Univers, la plus grande, la
plus difficile à résoudre, celle qui embrasse le plus de problèmes,
c'est celle de l'apparition et du développement de
l'Univers, appelée d'ordinaire d'un mot la question de la création.
A la solution de cette énigme, difficile entre toutes,
notre XIXe siècle, une fois encore, a plus contribué que tous
ses prédécesseurs; il a même, jusqu'à un certain point, réussi
à la donner. Du moins voyons-nous que toutes les diverses
questions particulières, relatives à la création sont liées
entre elles inséparablement, qu'elles ne forment toutes qu'un
unique et total problème cosmique universel—et que la clef
qui donne la solution de cette «question cosmique» nous est
fournie par un seul mot magique: évolution! Les grandes
questions de la création de l'homme, de celle des animaux et
des plantes, de celle de la terre et du soleil, etc., ne sont
toutes que des parties de cette question universelle: Comment
l'Univers tout entier est-il apparu? A-t-il été créé par
des procédés surnaturels, ou bien s'est-il graduellement produit
par des procédés naturels? De quelle nature sont les
causes et les procédés de cette évolution? Si nous parvenons
à trouver une réponse certaine à ces questions en ce qui concerne
l'un de ces problèmes partiels, nous aurons alors,
d'après notre conception moniste de la nature, trouvé en
même temps un flambeau qui nous éclairera et nous montrera
la réponse à ces questions en ce qui concerne le problème
cosmique tout entier.


Création (creatio).—L'opinion presque partout admise,
aux siècles passés, relativement à l'origine du monde, c'était
la croyance à sa création. Cette croyance a trouvé des expressions
différentes dans des milliers de légendes et de poëmes
intéressants, plus ou moins fabuleux, dans les cosmogonies
et dans les mythes relatifs à la création. Seuls, quelques
grands philosophes restèrent réfractaires à cette croyance,
surtout ces admirables libres penseurs de l'antiquité classique
qui, les premiers, conçurent l'idée d'une évolution
naturelle. A l'inverse, tous les mythes relatifs à la création
portaient le caractère du surnaturel, du merveilleux ou du
transcendant. Incapable de saisir l'essence du monde en elle-même
et d'expliquer l'apparition de ce monde par des causes
naturelles, la raison encore peu développée devait naturellement
recourir au miracle. Dans la plupart des légendes relatives
à la création, le miracle s'allie à l'anthropisme. De
même que l'homme crée ses œuvres avec une intention et en
faisant preuve d'art, de même le «Dieu» créateur devait
avoir produit le monde conformément à un plan; l'idée de ce
Dieu était presque toujours tout anthropomorphique; il
s'agissait manifestement d'un créatisme anthropistique. Le
«tout-puissant créateur du ciel et de la terre», d'après le
premier livre de Moïse et d'après le catéchisme encore
aujourd'hui admis, est conçu créant d'une façon aussi purement
humaine que le créateur moderne d'Agassiz ou de
Reinke ou que l'intelligent «ingénieur machiniste» d'autres
biologistes contemporains.

Création de l'Univers en général et des choses particulières
(Création de la substance et de ses accidents).—Pénétrant
plus avant dans la notion merveilleuse de création,
nous y pouvons distinguer comme deux actes essentiellement
différents, la création totale de l'Univers en général et
la création partielle des choses particulières, correspondant
à la notion, chez Spinoza, de la substance (Universum) et des
accidents (ou modes, «formes phénoménales» isolées de la

substance). Cette distinction est foncièrement importante; car
il y a eu beaucoup de philosophes et des plus distingués (et
il en est encore aujourd'hui) qui admettent la première création,
mais qui rejettent la seconde.

Création de la substance (Créatisme cosmologique).—D'après
cette théorie de la création, «Dieu a créé le monde
en le tirant du néant». On se représente le «Dieu éternel»
(être raisonnable mais immatériel) comme ayant seul
existé, de toute éternité (dans l'espace) sans monde, jusqu'à
ce qu'un beau jour il lui soit venu à l'idée «de créer le
monde». Quelques partisans de cette croyance restreignent
à l'extrême cette activité créatrice de Dieu, la limitant à un
acte unique, ils admettent que le Dieu extra mondain (dont
l'activité, en dehors de cela, reste une énigme!) a créé, à un
instant donné, la substance, qu'il lui a conféré la capacité de
se développer à l'extrême et puis qu'il ne s'est plus jamais
occupé d'elle. Cette idée très répandue a été, en particulier,
reprise sous diverses formes par le déisme anglais; elle se
rapproche, jusqu'à y toucher, de notre théorie moniste de
l'évolution et ne l'abandonne que dans ce seul instant (celui
de l'éternité!) où est venu à Dieu la pensée de créer. D'autres
partisans du créatisme cosmologique admettent, au contraire,
que «le Seigneur Dieu», non seulement a créé une
fois la substance, mais en tant que «conservateur et régisseur
du monde», continue d'agir sur ses destinées. Plusieurs
variations de cette croyance se rapprochent tantôt du Panthéisme,
tantôt du théisme conséquent. Toutes ces formes (et
autres semblables) de la croyance à la création sont inconciliables
avec la loi de la conservation de la force et de la
matière; celle-ci ne connaît pas de «commencement du
monde».

Il est particulièrement intéressant de voir que E. du Bois-Reymond,
dans son dernier discours (sur le Néovitalisme,
1894), a embrassé ce créatisme cosmologique (comme solution
de la grande énigme de l'Univers); il dit: «La seule

conception digne de la toute-puissance divine, c'est celle qui
consiste à penser qu'elle a, de temps immémorial, créé, par
un seul acte de création, toute la matière, de telle sorte qu'en
vertu des lois inviolables qui lui sont inhérentes, partout où
les conditions d'apparition et de durée de la vie seraient présentes,
par exemple ici-bas sur terre, les êtres les plus simples
apparaîtraient, desquels, sans autre intervention, sortirait
la nature actuelle, depuis le bacille primitif jusqu'à la forêt
de palmes, depuis le micrococcus originel jusqu'aux gracieuses
attitudes d'une Suleima, jusqu'au cerveau d'un Newton!
Ainsi nous sortirions de toutes les difficultés par un jour de
création(!) et laissant de côté l'ancien et le nouveau vitalisme,
nous admettrions que la Nature s'est produite mécaniquement.»
Ici, comme lorsqu'il s'agissait de la question de
la conscience, dans le discours de l'Ignorabimus, Du Bois-Reymond
trahit, de la façon la plus éclatante, le peu de profondeur
et de logique inhérents à sa conception moniste.

Création des choses particulières (Créatisme ontologique).—D'après
cette théorie individuelle de la création,
encore aujourd'hui prédominante, Dieu n'a pas seulement
produit le monde tout entier («de rien») mais encore toutes
les choses particulières qui y sont renfermées. Dans le monde
civilisé chrétien, c'est la légende primitive et sémitique de la
Création, empruntée au premier livre de Moïse, qui prévaut
aujourd'hui encore; même parmi les naturalistes modernes,
elle trouve encore ici et là de croyants adeptes. Je l'ai critiquée
en détail dans le premier chapitre de mon Histoire de
la Création naturelle. On pourrait relever, comme d'intéressantes
modifications de ce créatisme ontologique, les
théories suivantes:

I. Création dualiste.—Dieu s'est borné à deux actes de
création; d'abord il a créé le monde inorganique, la substance
morte à laquelle seule s'applique la loi de l'énergie,
aveugle et agissant sans but dans le mécanisme du monde
corporel et des formations géologiques; plus tard, Dieu

acquit l'intelligence et la communiqua aux dominantes, à ces
forces intelligentes, s'efforçant vers un but, qui produisent
et dirigent le développement des organismes (Reinke)[46].

II. Création trialistique.—Dieu a créé le monde en trois
actes principaux: A. Création du Ciel (cas du monde supra-terrestre);
B. Création de la terre (comme centre du monde) et
de ses organismes; C. Création de l'homme (comme image
de Dieu); ce dogme est encore aujourd'hui très répandu
parmi les théologiens chrétiens et autres «savants»; on
l'enseigne comme une vérité dans beaucoup d'écoles.

III. Création heptamérale.—La Création en sept jours, de
Moïse. Bien que peu de savants, aujourd'hui, croient encore
à ce mythe mosaïque, il se grave pourtant profondément, dès
la première jeunesse, en même temps que l'enseignement de
la Bible, dans l'esprit de nos enfants. Les divers essais,
tentés surtout en Angleterre, pour mettre ce mythe d'accord
avec la théorie de l'évolution, ont complètement échoué.
Pour les sciences naturelles, ce mythe a pris une grande importance
en ce que Linné, lorsqu'il fonda son système de la
nature, l'adopta et l'employa pour définir la notion d'espèce
organique (tenue par lui pour fixe): «Il y a autant d'espèces
différentes d'animaux et de plantes, qu'au commencement
du monde l'Être infini a créé d'espèces différentes»[47]. Ce
dogme a été admis assez généralement jusqu'à Darwin
(1859), bien que, dès 1809, Lamarck en ait exposé l'inadmissibilité.

IV. Création périodique.—Au commencement de chaque
période géologique, toute la population animale et végétale
est créée à nouveau, et à la fin de chaque période elle est
anéantie par une catastrophe générale; il y a autant d'actes
de création générale qu'il s'est succédé de périodes géologiques
distinctes (théorie des catastrophes de Cuvier 1818 et
Agassiz, 1858). La paléontologie qui, lors de ses débuts,

encore très incomplète (dans la première moitié du XIXe siècle),
semblait prêter appui à cette théorie des créations successives
du monde organique, l'a complètement réfutée par
la suite.

V. Création individuelle.—Chaque homme, en particulier—de
même que chaque animal et chaque plante en
particulier—ne provient pas d'un acte naturel de reproduction,
mais est créé par la grâce de Dieu («qui connaît toutes
choses et qui a compté les cheveux sur notre tête»). On lit
souvent, aujourd'hui encore, cette conception chrétienne de
la Création, dans les journaux, en particulier aux annonces
de naissance («Hier, Dieu, dans sa bonté, nous a fait cadeau
d'un fils qui se porte bien», etc.) Même dans les talents individuels,
dans les avantages de nos enfants, nous constatons
souvent, avec reconnaissance, les «dons spéciaux de
Dieu» (mais nous ne le faisons pas, d'ordinaire, quand il
s'agit des défauts héréditaires!).

Evolution (Genesio, Evolutio).—Ce qu'avaient d'inadmissible
les légendes relatives à la Création et la croyance au
miracle qui s'y rattache a dû frapper de bonne heure les
hommes capables de penser; aussi trouvons-nous, remontant
à plus de deux mille ans, de nombreuses tentatives pour
remplacer ces mythes par une théorie raisonnable et expliquer
l'apparition du monde par des causes naturelles. Au
premier rang, nous retrouvons ici les grands penseurs de
l'école naturaliste ionienne, puis Démocrite, Héraclite, Empédocle,
Aristote, Lucrèce et autres philosophes de l'antiquité.
Leurs premiers essais, encore imparfaits, nous surprennent
en partie par leurs intuitions lumineuses, tant ils semblent
les précurseurs des idées modernes. Cependant, il manquait
à l'antiquité ce terrain solide de la spéculation scientifique
qui n'a été conquis que par les innombrables observations
et expériences des temps modernes. Pendant le
moyen âge—et surtout sous la suprématie du papisme—la
recherche scientifique est restée stationnaire. La torture et

les bûchers de l'Inquisition veillaient à ce que la foi inconditionnée
en la mythologie hébraïque de Moïse demeurât la
réponse définitive aux questions concernant la Création.
Même les phénomènes qui invitaient à l'observation immédiate
des faits embryologiques: le développement des animaux
et des plantes, l'embryologie de l'homme, passaient
inaperçus ou n'excitaient çà et là que l'intérêt de quelques
observateurs ayant soif de savoir; mais leurs découvertes
furent ignorées ou perdues. D'ailleurs, le chemin était à
l'avance barré à toute vraie science du développement naturel,
par la théorie régnante de la préformation, par le dogme
que la forme et la structure caractéristiques de chaque espèce
animale ou végétale sont déjà préformés dans le germe.

Théorie de l'évolution (Génétisme, Evolutisme, Evolutionnisme).—La
science que nous appelons aujourd'hui évolutionnisme
(au sens le plus large) est, aussi bien dans son
ensemble que dans ses diverses parties, l'enfant du XIIe siècle;
elle est au nombre de ses créations les plus importantes et
les plus brillantes. De fait, la notion d'évolution, encore
presque inconnue au siècle dernier, est déjà devenue une
pierre angulaire, solide, de notre conception de l'Univers.
J'en ai exposé explicitement les principes dans des écrits
antérieurs, surtout dans ma Morphologie générale (1866),
puis, sous une forme plus populaire, dans mon Histoire de
la création naturelle (1868), enfin, en ce qui concerne spécialement
l'homme, dans mon Anthropogénie (1874, 4e éd.
1891). Je me contenterai donc ici de passer rapidement en
revue les progrès les plus importants accomplis par la
doctrine de l'évolution au cours de notre siècle; elle se
divise, d'après son objet, en quatre parties principales: elle
étudie l'apparition naturelle: 1o du Cosmos, 2o de la terre,
3o des organismes vivants et 4o de l'homme.

I. Cosmogénie moniste. Le premier qui ait essayé
d'expliquer d'une manière simple la constitution et l'origine

mécanique de tout le système cosmique, d'après les principes
de Newton—c'est-à-dire par des lois physiques et mathématiques,—c'est
Kant, dans son œuvre de jeunesse, si
célèbre: Histoire naturelle générale et théorie du ciel (1755).
Malheureusement, cette œuvre grandiose et hardie demeura
90 ans presque inconnue; elle ne fut tirée du tombeau
qu'en 1845 par A. de Humboldt qui lui donna droit de cité
dans le premier volume de son Cosmos. Dans l'intervalle, le
grand mathématicien français, Laplace, était arrivé, de son
côté, à des théories analogues à celles de Kant et les avait
développées, les appuyant sur les mathématiques, dans son
Exposition du système du monde (1796). Son œuvre principale,
la Mécanique céleste, parut il y a cent ans. Les principes
de la Cosmogénie de Kant et de Laplace, qui sont les
mêmes, reposent sur une explication mécanique du mouvement
des planètes et sur l'hypothèse qui en découle, que
tous les mondes proviennent originairement de nébuleuses
qui se sont condensées. L'Hypothèse des Nébuleuses ou Théorie
cosmologique des gaz a été très retouchée et complétée
depuis, mais elle reste inébranlable, aujourd'hui encore,
comme la meilleure des tentatives d'explication mécaniste et
moniste de tout le système cosmique[48]. Elle a trouvé, en
ces derniers temps, un important complément en même
temps qu'une confirmation dans l'hypothèse que ce processus
cosmogonique n'aurait pas seulement eu lieu une fois, mais se
serait reproduit périodiquement. Tandis que, dans certaines
parties de l'espace infini, des nébuleuses en rotation donneraient
naissance à de nouveaux mondes qui évolueraient,
dans d'autres parties, au contraire, des mondes refroidis et
morts venant à s'entrechoquer, se dissémineraient en poussière
et retourneraient à l'état de nébuleuses diffuses.

Commencement et fin du monde.—Presque toutes les
cosmogénies anciennes et modernes et la plupart aussi de

celles qui se rattachent à Kant et à Laplace, partaient de l'opinion
régnante, que le monde avait eu un commencement.
Ainsi, d'après une forme très répandue de l'hypothèse des
«Nébuleuses», une énorme nébuleuse, faite d'une matière
infiniment subtile et légère, se serait formée «au commencement»,
puis à un moment déterminé du temps («il y a de
cela infiniment longtemps»), un mouvement de rotation aurait
commencé dans cette nébuleuse. Le «premier commencement»
de ce mouvement cosmogène une fois donné, les processus
ultérieurs de formation des mondes, de différenciation
des systèmes planétaires, etc., se déduisent alors avec certitude
des principes mécaniques et il devient alors aisé de les
fonder mécaniquement. Cette première origine du mouvement
est la seconde des «énigmes de l'Univers» de du Bois-Reymond;
il la déclare transcendante.

Beaucoup d'autres naturalistes et philosophes ne peuvent
pas davantage sortir de cette difficulté et se résignent en
avouant qu'il faut admettre ici une première «impulsion
surnaturelle», c'est-à-dire «un miracle».

D'après nous, cette «seconde énigme de l'Univers» est
résolue par l'hypothèse que le mouvement est une propriété
de la substance aussi immanente et originelle que la sensation.
Ce qui légitime cette hypothèse moniste, c'est d'abord
la loi de substance et ensuite les grands progrès que l'astronomie
et la physique ont faits dans la seconde moitié du
XIXe siècle. Par l'analyse spectrale de Bunsen et de Kirchhoff
(1860), nous avons non seulement acquis la preuve que les
millions de mondes qui remplissent l'espace infini sont faits
de la même matière que notre soleil et notre terre—mais
encore qu'ils se trouvent à des stades différents d'évolution;
nous avons même, grâce à l'auxiliaire de l'analyse spectrale,
acquis des connaissances sur les mouvements et les distances
des astres, que le télescope seul était impuissant à nous fournir.
Enfin le télescope lui-même a été très perfectionné et,
avec l'aide de la photographie, nous a permis de faire une
masse de découvertes astronomiques, qu'on ne pouvait même

pas soupçonner au début du siècle. En particulier, nous
avons appris à comprendre la grande importance des petits
corps célestes semés par milliards dans l'espace entre les
étoiles plus grandes, en apprenant à mieux connaître les
comètes et les étoiles filantes, les agglomérations d'étoiles et
les nébuleuses.

Nous savons également aujourd'hui que les orbites tracées
par des millions de corps célestes sont variables et en partie
irrégulières, tandis qu'on admettait, autrefois, que les systèmes
planétaires étaient constants et que les sphères en
rotation décrivaient leurs courbes avec une éternelle régularité.
L'astrophysique doit aussi d'importants aperçus aux
progrès immenses accomplis dans d'autres domaines de la
physique, surtout en optique et en électricité, ainsi qu'à la
théorie de l'éther, amenée par ces progrès. Enfin, et avant
tout, réapparaît ici, comme constituant le plus grand progrès
accompli vers la connaissance de la nature, l'universelle
loi de substance. Nous savons maintenant que partout,
dans les espaces les plus lointains, cette loi a la même valeur
absolue que dans notre système planétaire, qu'elle vaut dans
le plus petit coin de notre terre comme dans la plus petite
cellule de notre corps. Nous avons le droit (et nous sommes
logiquement forcés) d'admettre cette importante hypothèse,
que la conservation de la matière et de l'énergie a existé de
tous temps aussi universellement qu'elle régit tout aujourd'hui
sans exception. De toute éternité, l'Univers infini a été, est et
restera soumis à la loi de substance.

De tous ces immenses progrès de l'astronomie et de la
physique qui s'éclairent et se complètent l'un l'autre, une
série de conclusions infiniment importantes découlent relativement
à la composition et à l'évolution du Cosmos, à la stabilité
et à la variabilité de la substance. Nous les résumerons
brièvement dans les thèses suivantes: I. L'espace est infiniment
grand et illimité; il n'est jamais vide mais partout
rempli de substance. II. Le temps est de même infini et illimité;
il n'a ni commencement ni fin, c'est l'éternité. III. La

substance se trouve partout et en tous temps dans un état de
mouvement et de changement ininterrompu; nulle part ne
règne le repos parfait; mais en même temps la quantité infinie
de matière demeure aussi invariable que celle de l'énergie
éternellement changeante. IV. Le mouvement éternel de
la substance dans l'espace est un cercle éternel, avec des
phases d'évolution se répétant périodiquement. V. Ces phases
consistent en une alternance périodique de conditions
d'agrégat, la principale étant la différenciation primaire de
la masse et de l'éther (l'ergonomie de la matière pondérable
et impondérable). VI. Cette différenciation est fondée sur
une condensation croissante de la matière, la formation
d'innombrables petits centres de condensation dont les
causes efficientes sont les propriétés originelles immanentes à
la substance: le sentiment et l'effort. VII. Tandis que dans une
partie de l'espace, par ce processus pyknotique, de petits
corps célestes, puis de plus grands, se produisent et que
l'éther qui est entre eux augmente de tension—dans l'autre
partie de l'espace, le processus inverse se produit en même
temps: la destruction des corps célestes qui viennent à s'entrechoquer.
VIII. Les sommes inouïes de chaleur produites,
dans ces processus mécaniques par le choc des corps célestes
en rotation, sont représentées par les nouvelles forces
vives qui amènent le mouvement des masses de poussière
cosmique engendrées, ainsi que la néoformation de sphères
en rotation: le jeu éternel recommence à nouveau. Notre
mère, la Terre, elle aussi, issue il y a des millions de milliers
d'années d'une partie du système solaire en rotation,—après
que de nouveaux millions de milliers d'années se
seront écoulés, se glacera à son tour, et après que son
orbite aura toujours été se rétrécissant, elle se précipitera
dans le soleil.

Pour comprendre clairement l'universel processus d'évolution
cosmique, ces aperçus modernes sur l'alternance périodique
de la disparition et de la néoformation des mondes,
que nous devons aux immenses progrès de la physique et de

l'astronomie moderne,—me paraissent particulièrement
importants, à côté de la loi de substance. Notre mère, la
Terre, se réduit alors à la valeur d'une minuscule «poussière
de soleil», pareille aux autres incalculables millions de ces
poussières qui se pourchassent dans l'espace infini: Notre
propre Etre humain qui, dans son délire de grandeur anthropistique,
s'adore comme l'image de Dieu, retombe au rang
de mammifère placentalien, lequel n'a pas plus de valeur
pour l'Univers tout entier, que la fourmi ou l'éphémère, que
l'infusoire microscopique ou le plus infime bacille. Nous
autres, hommes, nous ne sommes encore que des stades
d'évolution passagers de l'éternelle substance, des formes
phénoménales individuelles de la matière et de l'énergie,
dont nous comprenons le néant quand nous nous plaçons en
regard de l'espace infini et du temps éternel.

Espace et Temps.—Depuis que Kant a fait, des notions
d'Espace et de Temps, de simples «formes de l'intuition»—de
l'espace, la forme externe, du temps l'interne—une lutte
ardente s'est élevée au sujet de ces importants problèmes de
la connaissance, qui dure encore aujourd'hui. Une grande
partie des métaphysiciens modernes se sont convaincus de
cette opinion, qu'on devait attribuer à l'«acte critique» de
Kant, comme point de départ d'une «théorie de la connaissance
purement idéaliste», la plus grande importance et
qu'elle réfutait l'opinion naturelle du bon sens humain qui
croit à la réalité de l'espace et du temps. Cette conception
exclusive et ultra-idéaliste des deux notions capitales est
devenue la source des plus grosses erreurs; elle ne voit pas
que Kant, dans sa proposition, n'abordait qu'un côté du problème,
le côté subjectif, mais reconnaissait l'autre, le côté
objectif comme tout aussi légitime; il dit: «L'espace et le
temps possèdent la réalité empirique, mais l'idéalité transcendentale».
Notre monisme moderne peut fort bien accepter
cette proposition de Kant, mais non pas la prétention exclusive
de certains à ne relever que le côté subjectif du problème;

car la conséquence logique de ceci, c'est l'absurde idéalisme
qui atteint son comble avec cette proposition de Berkeley:
«Les corps ne sont que des représentations; leur existence
réelle consiste à être perçus». Cette proposition devrait
s'énoncer ainsi: «Les corps ne sont, pour ma conscience
personnelle, que des représentations; leur existence est aussi
réelle que celle des organes de ma pensée, à savoir des
cellules ganglionnaires des hémisphères qui recueillent les
impressions faites par les corps extérieurs sur mes organes
sensoriels et en les associant, forment les représentations».
De même que je révoque en doute, ou même que je nie la
«réalité de l'espace et du temps», de même je peux nier
celle de ma propre conscience; dans le délire fébrile, l'hallucination,
le rêve, les cas de double conscience, je tiens pour
vraies des représentations qui ne sont pas réelles, mais ne
sont que des «imaginations»; je prends même ma propre
personne pour une autre; le célèbre cogito ergo sum n'a
plus ici de valeur. Par contre, la réalité de l'espace et du
temps est aujourd'hui définitivement prouvée par le progrès
même de notre conception, que nous devons à la loi de
substance et à la cosmogénie moniste. Après avoir heureusement
dépouillé l'inadmissible notion d'un «espace vide»,
il nous reste comme infini médium emplissant l'espace,
la matière et cela sous ses deux formes: «l'éther et la masse».
Et, de même, nous considérons comme le «devenir emplissant
le temps», le mouvement éternel ou énergie génétique,
qui s'exprime par l'évolution ininterrompue de la substance,
par le perpetuum mobile de l'Univers.

Universum perpetuum mobile.—Puisque tout corps
qui se meut continue de se mouvoir tant qu'il n'en est pas
empêché par des obstacles extérieurs, il était naturel que
l'homme eût l'idée, depuis des milliers d'années, de construire
des appareils qui, une fois mis en mouvement, continuassent
à se mouvoir toujours de même. On ne voyait pas

que tout mouvement rencontre des obstacles extérieurs et
s'éteint graduellement si une nouvelle impulsion ne survient
pas du dehors, si une nouvelle force ne s'ajoute pas qui
l'emporte sur les obstacles. C'est ainsi, par exemple, qu'un
pendule oscillant se mouvrait éternellement de droite à
gauche avec la même vitesse, si la résistance de l'air et le
frottement au point de suspension n'éteignaient graduellement
la force vive, mécanique, de son mouvement pour la
transformer en chaleur. Nous devons lui imprimer une nouvelle
force mécanique par une nouvelle impulsion (ou, s'il
s'agit de l'horloge à pendule, en remontant le poids). C'est
pourquoi la construction d'une machine qui, sans secours
extérieur, produirait un surplus de travail, par lequel elle se
maintiendrait d'elle-même toujours en marche, est chose
impossible. Toutes les tentatives faites pour créer un pareil
perpetuum mobile, étaient d'avance condamnées à échouer;
la connaissance de la loi de substance démontrait d'ailleurs,
théoriquement, l'impossibilité de cette entreprise.

Mais il n'en va plus de même quand nous envisageons le
cosmos comme un Tout, l'infini Tout cosmique, conçu éternellement
en mouvement. Nous nommons la matière infinie
qui, objectivement le remplit, d'après notre conception
subjective, espace; son éternel mouvement qui, objectivement,
représente une évolution périodique revenant sur elle-même,
est ce que nous appelons subjectivement le temps. Ces deux
«formes de l'intuition» nous convainquent de l'infinité et
de l'éternité du Cosmos. Mais par là nous reconnaissons en
même temps que l'Univers tout entier, lui-même, est un
perpetuum mobile embrassant tout. Cette infinie et éternelle
«machine du Cosmos» se maintient dans un mouvement
éternel et ininterrompu parce que l'infiniment grande somme
d'énergie actuelle et potentielle reste éternellement la même.
La loi de la conservation de la force démontre donc que
l'idée du perpetuum mobile est aussi vraie et d'une importance
aussi fondamentale, en ce qui concerne le cosmos tout

entier, qu'elle est impossible en ce qui concerne l'action isolée
d'une partie de celui-ci. Par là se trouve encore réfutée la
théorie de l'entropie.

Entropie du Cosmos.—Le pénétrant fondateur de la
Théorie mécanique de la Chaleur (1850), Clausius, résumait
ce qu'il y avait de plus essentiel dans cette importante théorie
dans deux propositions principales. La première est celle-ci:
L'énergie du Cosmos est constante; cette proposition forme
la moitié de notre loi de substance, le «principe de l'énergie».
La seconde affirme: L'entropie du Cosmos tend vers un
maximum; cette seconde proposition est, à notre avis, aussi
erronée que la première était juste. D'après Clausius,
l'énergie totale du Cosmos se compose de deux parties, dont
l'une (en tant que chaleur à une haute température, énergie
mécanique, électrique, chimique, etc.) est encore partiellement
convertible en travail, tandis que l'autre, au contraire,
ne l'est pas; celle-ci, qui est déjà de l'énergie transformée en
chaleur et accumulée dans des corps plus froids, est perdue
sans retour pour la production ultérieure du travail. Cette
partie d'énergie inemployée, qui ne peut plus être transformée
en travail mécanique, est ce que Clausius appelle entropie
(c'est-à-dire la force employée à l'intérieur); elle croît continuellement
aux dépens de l'autre partie. Mais comme journellement,
une partie de plus en plus grande de l'énergie mécanique
du Cosmos se transforme en chaleur et que celle-ci ne
peut pas, réciproquement, revenir à sa première forme,—alors
la quantité totale (infinie) de chaleur et d'énergie doit
se disperser et diminuer de plus en plus. Toutes les différences
de température devraient, en fin de compte, s'évanouir,
et la chaleur, toute à l'état fixé, devrait être répartie également
dans un unique et inerte morceau de matière congelée;
toute vie et tout mouvement organiques auraient cessé lorsque
serait atteint ce maximum d'entropie; ce serait la vraie
«fin du monde». Si cette théorie de l'entropie était exacte,
il faudrait qu'à cette fin du monde qu'on admet, correspondît

aussi un commencement, un minimum d'entropie dans lequel
les différences de température des parties distinctes de l'Univers
eussent atteint leur maximum. Ces deux idées, d'après
notre conception moniste et rigoureusement logique du
processus cosmogénétique éternel, sont aussi inadmissibles
l'une que l'autre; toutes deux sont en contradiction avec la
loi de substance. Le monde n'a pas plus commencé qu'il ne
finira. De même que l'univers est infini, de même il restera
éternellement en mouvement; la force vive se transforme en
force de tension et inversement, par un processus ininterrompu;
et la somme de cette énergie potentielle et actuelle
reste toujours la même. La seconde proposition de la théorie
mécanique de la chaleur contredit la première et doit être
sacrifiée.

Les défenseurs de l'entropie la soutiennent, par contre, à
juste titre, tant qu'ils n'ont en vue que des processus particuliers
dans lesquels, dans certaines conditions, la chaleur fixée
ne peut plus être transformée en travail. C'est ainsi, par
exemple, que dans la machine à vapeur, la chaleur ne peut
être transformée en travail mécanique que lorsqu'elle passe
d'un corps plus chaud (la vapeur) à un plus froid (l'eau
fraîche), mais non inversement. Mais dans le grand Tout du
Cosmos, les choses se passent bien autrement; des conditions
sont données, cette fois, qui permettent aussi la transformation
inverse de la chaleur latente en travail mécanique. C'est
ainsi, par exemple, que lorsque deux corps célestes viennent
à s'entrechoquer, animés chacun d'une vitesse inouïe, des
quantités énormes de chaleur sont mises en liberté, tandis
que les masses, réduites en poussière, sont disséminées et
répandues dans l'espace. Le jeu éternel des masses en rotation
avec condensation des parties, grossissement en forme
de sphères de nouveaux petits météorites, réunion de ceux-ci
pour en constituer de plus grosses, etc., recommence alors
à nouveau[49].


II. Géogénie moniste.—L'histoire de l'évolution de la
terre, sur laquelle nous allons jeter ici un rapide coup d'œil,
ne forme qu'une infiniment petite partie de celle du Cosmos.
Elle a été, il est vrai, comme cette dernière, depuis des milliers
d'années, l'objet des spéculations philosophiques et,
plus encore, de la fantaisie mythologique; mais elle n'est
devenue objet de science que beaucoup plus récemment et
date, presque tout entière, de notre XIXe siècle. En principe,
la nature de la terre, en tant que planète tournant autour du
soleil, était déjà déterminée par le système de Copernic (1543);
Galilée, Kepler et autres grands astronomes ont fixé mathématiquement
sa distance du soleil, la loi de son mouvement,
etc. Déjà, d'ailleurs, la cosmogénie de Kant et de Laplace
s'était engagée dans la voie qui montrait comment la
terre provenait de la mère-soleil. Mais l'histoire ultérieure de
notre planète, les transformations de sa superficie, la formation
des continents et des mers, des montagnes et des déserts:
tout cela, à la fin du XVIIIe siècle et dans les vingt premières
années du XIXe, n'avait fait que bien peu l'objet de
sérieuses recherches scientifiques; on se contentait, le plus
souvent, de suppositions assez incertaines ou bien on admettait
les traditionnelles légendes relatives à la création; c'était
surtout, ici encore, la croyance en l'histoire mosaïque de la
création qui barrait, par avance, la route qui eût conduit
les recherches indépendantes à la connaissance de la vérité.

Ce n'est qu'en 1822 que parut une œuvre importante, dans
laquelle était employée, pour l'étude scientifique de l'histoire
de la terre, cette méthode qu'on reconnut bientôt après être
de beaucoup la plus féconde, la méthode ontologique ou le
principe de l'actualisme[50]. Elle consiste à étudier minutieusement
les phénomènes du présent et à s'en servir pour expliquer
les processus historiques analogues du passé. La Société
des sciences de Göttingue avait en outre (1818) promis

un prix à «l'étude la plus approfondie et la plus compréhensive
sur les changements de la surface de la terre dont on
peut trouver la preuve dans l'histoire et sur l'application
qu'on peut faire des données ainsi acquises à l'étude
des révolutions terrestres qui échappent au domaine de
l'histoire.» Cette importante question de concours fut
résolue par K. Hoff de Gotha, dans son excellent ouvrage:
Histoire des changements naturels de la surface de la terre,
démontrés par la tradition (4 vol. 1822-1834). La méthode
ontologique ou actualiste, fondée par lui, fut appliquée
avec une portée plus vaste et un immense succès au domaine
tout entier de la géologie par le grand géologue anglais
C. Lyell; les Principes de géologie (1830) de celui-ci furent la
base solide sur laquelle l'histoire ultérieure de la terre continua
de construire avec un si éclatant succès[51]. Les importantes
recherches géogénétiques d'Al. Humboldt et L. Buch,
de G. Bischof et E. Suss, ainsi que celles de beaucoup d'autres
géologues modernes, s'appuient sur les solides bases empiriques
et sur les principes spéculatifs, dont nous sommes
redevables aux recherches de H. Koff et de Ch. Lyell qui ont
frayé la voie; ils ont dégagé la voie à la science pure, fondée
sur la raison, dans le domaine de l'histoire de la terre; ils ont
éloigné les puissants obstacles qu'ici aussi la fantaisie mythologique
et la tradition religieuse avaient entassés, surtout la
Bible et la mythologie chrétienne fondée sur elle. J'ai déjà
parlé, dans la sixième et la quinzième leçon de mon Histoire
de la Création naturelle, des grands mérites de Ch. Lyell et
des rapports qui existaient entre lui et son ami Ch. Darwin;
quant à une étude plus approfondie de l'histoire de la terre et
des immenses progrès que la géologie dynamique et historique
a faits en notre siècle, je renvoie aux ouvrages connus de
Suss, Neumayr, Credner et J. Walther.

Il faut avant tout distinguer deux parties principales dans

l'histoire de la terre: la géogénie anorganique et l'organique;
cette dernière commence avec la première apparition des êtres
vivants à la surface du globe. L'histoire anorganique de la
terre, période la plus ancienne, s'est écoulée pareille à celle
des autres planètes de notre système solaire; tous ils se sont
détachés de l'équateur du corps solaire en rotation, sous forme
d'anneaux nébuleux qui se condensèrent graduellement en
mondes indépendants. De la nébuleuse gazeuse est sortie,
par refroidissement, la terre en ignition, après quoi s'est produite
à sa superficie, par un progressif rayonnement de chaleur,
la mince écorce solide que nous habitons. C'est seulement
après qu'à la surface la température se fût abaissée
jusqu'à un certain degré, que la première goutte d'eau liquide
put se former au milieu de l'enveloppe vaporeuse qui l'entourait:
c'était la condition la plus importante pour l'apparition
de la vie organique. Bien des millions d'années se sont
écoulés—en tous cas plus de cent—depuis que cet
important processus de la formation de l'eau s'est produit,
nous conduisant ainsi à la troisième partie de la cosmogénie,
à la biogénie.

III. Biogénie moniste.—La troisième phase de l'évolution
du monde commence avec la première apparition
des organismes sur notre globe terrestre et se prolonge depuis
lors, sans interruption, jusqu'à nos jours. Les grandes énigmes
de l'Univers qui se posent à nous, dans cette intéressante
partie de l'histoire de la terre, passaient encore, au commencement
du XIXe siècle, pour insolubles, ou du moins pour si
difficiles que leur solution semblait reculer dans un lointain
avenir; à la fin du siècle, nous pouvons dire, avec un orgueil
légitime, qu'elles sont résolues en principe par la biologie
moderne et son transformisme; et même, beaucoup de phénomènes
isolés de ce merveilleux «royaume de la vie», s'expliquent
aujourd'hui physiquement d'une manière aussi parfaite
que n'importe quel phénomène physique très connu, de la

nature inorganique. Le mérite d'avoir fait le premier pas, si
gros de conséquences, sur cette route difficile et d'avoir montré
la route vers la solution moniste de tous les problèmes
biologiques,—revient au profond naturaliste français J. Lamarck;
il publia en 1809, l'année même où naissait Ch. Darwin,
sa Philosophie zoologique si riche en aperçus. Cette
œuvre originale est non seulement un essai grandiose d'explication
de tous les phénomènes de la vie organique d'un
point de vue unique et physique, c'est, en outre, un chemin
frayé, le seul qui puisse conduire à la solution de la plus difficile
énigme de ce domaine: du problème de l'apparition
naturelle des espèces organiques. Lamarck, qui possédait des
connaissances empiriques aussi étendues en zoologie qu'en
botanique, ébaucha ici, pour la première fois les principes de
la théorie de la descendance; il montra comment les innombrables
formes des règnes animal et végétal proviennent, par
transformations graduelles, de formes ancestrales communes,
des plus simples, et comment les changements graduels
de forme, produits par l'action de l'adaptation contrebalancée
par celle de l'hérédité, ont amené cette lente transmutation.

Dans la cinquième leçon de mon Histoire de la Création
naturelle, j'ai apprécié les mérites de Lamarck comme ils
méritaient de l'être, dans la sixième et la septième, j'en ai fait
autant pour ceux de Ch. Darwin (1859). Grâce à lui, cinquante
ans plus tard, non seulement tous les principes importants
de la théorie de la descendance étaient posés irréfutablement,
mais, en outre, grâce à l'introduction de la Théorie de la
sélection, les lacunes laissées par son devancier étaient comblées
par Darwin. Le succès que, malgré tous ses mérites,
Lamarck n'avait pu obtenir, échut libéralement à Darwin;
son ouvrage qui fait époque, sur l'Origine des Espèces au
moyen de la sélection naturelle a révolutionné de fond en
comble toute la biologie moderne en ces quarante dernières
années, et l'a élevée à une hauteur qui ne le cède en rien à
celle des autres sciences naturelles. Darwin est devenu le

Copernic du monde organique, ainsi que je m'exprimais déjà
en 1868 et ainsi que E. du Bois-Reymond le faisait quinze ans
après, répétant mes paroles (Cf. Monisme).

IV. Anthropogénie moniste.—Nous pouvons considérer,
nous autres hommes, comme la quatrième et dernière
période de l'évolution cosmique, celle pendant laquelle notre
propre race a évolué. Déjà Lamarck (1809) avait clairement
reconnu que cette évolution ne se pouvait raisonnablement
concevoir que par une solution naturelle, la descendance
du Singe en tant que Mammifère le plus proche. Huxley
montra ensuite (1863), dans son célèbre mémoire sur La
place de l'homme dans la nature—que cette importante
hypothèse était une conséquence nécessaire de la théorie de
la descendance et qu'elle s'appuyait sur des faits très probants
de l'anatomie, de l'embryologie et de la paléontologie;
il tenait cette «question essentielle entre toutes les questions»
pour résolue en principe. Darwin la traita ensuite, de
divers points de vue et de façon remarquable dans son
ouvrage sur La descendance de l'homme et la sélection
sexuelle (1871). J'avais moi-même, dans ma Morphologie
générale, (1866), consacré un chapitre spécial à cet important
problème de la descendance. En 1874 je publiai mon Anthropogénie
dans laquelle, pour la première fois, est menée à
bonne fin la tentative de suivre la descendance de l'homme à
travers la série entière de ses aïeux, jusqu'aux plus anciennes
formes archigones de Monères; je me suis appuyé
également sur les trois grandes branches de la phylogénie:
l'anatomie comparée, l'ontogénie et la paléontologie
(4e éd. 1891). Ce que nous avons encore acquis en ces
dernières années, grâce aux nombreux et importants progrès
des études anthropogénétiques,—j'ai essayé de le
montrer dans la conférence que j'ai faite, en 1898, au Congrès
international de zoologie tenu à Cambridge, sur l'état actuel
de nos connaissances relativement à l'origine de l'homme.
(Bonn 7e éd. 1899, trad. franç, par le Dr Laloy.)

CHAPITRE XIV

Unité de la nature.




Études monistes sur l'unité matérielle et énergétique du
Cosmos.—Mécanisme et vitalisme.—But, Fin et Hasard.

Tous les corps naturels connus, animés ou inanimés,
concordent dans toutes leurs propriétés essentielles.
Les différences qui existent entre ces
deux grands groupes de corps (les organiques et
les inorganiques), quant à la forme et aux
fonctions, sont simplement la suite nécessaire
de leur différente composition chimique. Les
phénomènes caractéristiques de mouvement et
de forme de la vie organique ne sont pas la
manifestation d'une force vitale spéciale, mais
simplement les modes d'activité (immédiate ou
médiate) des corps albuminoïdes (combinaisons
du plasma) et autres combinaisons plus compliquées
du carbone.

Morphologie générale (1866).





SOMMAIRE DU CHAPITRE XIV

Monisme du Cosmos.—Unité foncière de la nature organique et de l'inorganique.—Théorie
carbogène.—Hypothèse de la procréation primitive
(archigonie).—Causes mécaniques et causes finales.—Mécanique et
téléologie chez Kant.—La fin dans la nature organique et dans l'inorganique.—Vitalisme,
force vitale, néovitalisme, dominantes.—Dystéléologie.—Théorie
des organes rudimentaires.—Absence de finalité et imperfection
de la nature.—Tendance vers un but, chez les corps organiques.—Son
absence dans l'ontogénèse et dans la psychogénèse.—Idées platoniciennes.—Ordre
moral du monde: on n'en peut démontrer l'existence
ni dans l'histoire organique de la terre, ni dans celle des Vertébrés, ni
dans celle des peuples.—Providence.—But, fin et hasard.

LITTÉRATURE

P. Holbach.—Système de la nature. Paris, 1770.

H. Helmholz.—Populaere wissensch. Vortraege. I-III, Heft.

W. R. Grove.—Die Verwandschaft der Naturkraefte. 1871.

Ph. Spiller.—Die Entstehung der Welt und die Einheit der Naturkraefte.
Populaere Kosmogenie. Berlin, 1870.

Ph. Spiller.—Die Urkraft des Weltalls nach ihrem Wesen und Wirken auf
allen Naturgebieten. 1876.

C. Naegeli.—Mechanisch-physiologische Theorie der Abstammungslehre.
München, 1884.

L. Zehnder.—Die Entstehung des Lebens, aus mechanischen Grundlagen
entwickelt. 1899.

E. Haeckel.—Allgem. Untersuchungen über die Natur und erste Entstehung
der Organismen, ihr Verhaeltniss zu den Anorganen und ihre Eintheilung
in Thiere und Pflanzen. 2tes Buch der Generellen Morphologie, Bd. I.
S. 109-238, 1866.

Kosmos.—Zeitschrift für einheitliche Weltanschauung auf Grund der Entwicklungslehre.
Unter Mitwirkung von Ch. Darwin und E. Haeckel, herausgegeben
von E. Krause. Bd. I-XIX, 1877-1886.


La loi de substance nous fournit avant tout la preuve de ce
fait fondamental que toute la force de la nature peut être,
médiatement ou immédiatement transformée en une autre.
L'énergie mécanique et la chimique, le son et la chaleur, la
lumière et l'électricité, sont convertibles l'un en l'autre et ne
nous apparaissent que comme des aspects phénoménaux
différents d'une seule et même force originelle, l'énergie. Il
s'en déduit le principe important de l'Unité de toutes les
forces de la Nature ou du Monisme de l'énergie. Dans tout le
domaine des sciences physico-chimiques, ce principe fondamental
est universellement adopté, en tant qu'il s'applique
aux corps naturels inorganiques.

Il semble en aller autrement dans le monde organique,
dans le domaine riche et varié de la vie. Sans doute, il est
visible ici aussi qu'une grande partie des phénomènes
vitaux sont ramenables immédiatement à l'énergie mécanique
ou chimique, à des effets d'électricité ou d'optique. Mais pour
une autre partie de ces phénomènes, la chose est contestée
aujourd'hui encore, surtout en ce qui concerne l'énigme de
la vie psychique, en particulier de la conscience. Le grand
mérite de la théorie moderne de l'évolution, c'est précisément
d'avoir jeté un pont entre ces deux domaines, en apparence
distincts. Nous en sommes venus, maintenant, à la conviction
nette que tous les phénomènes de la vie organique, eux
aussi, sont soumis à la loi universelle de substance, tout
comme les phénomènes anorganiques qui se passent dans
l'infini Cosmos.


L'Unité de la Nature qui s'en déduit, la défaite du dualisme
d'autrefois, est certainement une des plus belles conquêtes
de notre moderne génétique. J'ai déjà cherché, il y a
trente-trois ans, à démontrer très explicitement ce Monisme du
Cosmos, cette foncière «unité de la Nature organique et de
l'inorganique», en soumettant à un examen critique et à une
comparaison minutieuse, la concordance que présentent les
deux grands règnes quant aux matériaux premiers, aux
formes et aux forces[52]. J'ai donné un court extrait des
résultats obtenus dans la quinzième leçon de mon Histoire de
la Création naturelle. Tandis que les idées exposées là sont
admises aujourd'hui par la plus grande majorité des philosophes,
de plusieurs côtés on a voulu essayer, en ces derniers
temps, de les combattre et de rétablir l'ancienne opposition
entre deux domaines distincts de la Nature. Le plus rigoureux
de ces essais est l'ouvrage récemment paru du botaniste
Reinke: Le monde comme action[53]. L'auteur y défend,
avec une clarté et une rigueur logique dignes d'éloges, le
pur dualisme cosmologique et démontre en même temps lui-même
combien la conception téléologique qu'on y veut rattacher,
est insoutenable. Dans le domaine tout entier de la
Nature inorganique n'agiraient que des forces physiques et
chimiques, tandis que dans celui de la Nature organique se
joindraient aux précédentes des «forces intelligentes», les
forces directrices ou dominantes. La loi de substance n'aurait
de valeur que dans le premier groupe, non dans le second.
Au fond, il s'agit encore ici de la vieille opposition entre la
conception mécanique et la téléologique. Avant d'aborder
celle-ci, indiquons brièvement deux autres théories qui sont,
à mon avis, très précieuses pour résoudre ces importants
problèmes: la théorie carbogène et la théorie de la procréation
primitive.


Théorie carbogène.—La chimie physiologique, par
d'innombrables analyses, a établi au cours de ces quarante dernières
années, les cinq faits suivants: I. Dans les corps naturels
organiques il n'entre pas d'éléments qui ne soient pas
inorganiques; II. Les combinaisons d'éléments, particulières
aux organismes et qui déterminent leurs «phénomènes
vitaux», consistent toutes en composés de plasma, du groupe
des albuminoïdes; III. La vie organique elle-même est un
processus physico-chimique, fondé sur des échanges nutritifs
entre ces plasmas albuminoïdes; IV. L'élément qui seul est
capable de construire ces albuminoïdes complexes en se
combinant à d'autres éléments (oxygène, hydrogène, azote,
soufre), c'est le carbone; V. Ces combinaisons de plasma à
base de carbone se distinguent de la plupart des autres
combinaisons chimiques par leur structure moléculaire très
complexe, par leur instabilité et par l'état gonflé de leurs
agrégats. M'appuyant sur ces cinq faits fondamentaux,
j'avais posé, il y a trente-trois ans, la Théorie carbogène suivante:
«Seules, les propriétés caractéristiques, physico-chimiques
du carbone—et principalement son état d'agrégat
semi-liquide, ainsi que la facilité avec laquelle se détruisent
ses combinaisons, ses très complexes albuminoïdes,—sont
les causes mécaniques de ces phénomènes moteurs particuliers
qui distinguent les organismes des corps inorganisés,
ensemble de phénomènes qu'on désigne du nom de «vie»
(Hist. de la Créat. Nat., p. 357). Bien que cette «théorie
carbogène» ait été violemment attaquée par divers biologistes,
aucun cependant n'a pu jusqu'ici proposer à sa place
une meilleure théorie moniste. Aujourd'hui que nous connaissons
bien mieux et plus à fond les conditions physiologiques
de la vie cellulaire, la physique et la chimie du plasma
vivant, nous pouvons poser la théorie carbogène plus explicitement
et plus sûrement qu'il ne nous était possible de le
faire il y a trente-trois ans.

Archigonie ou procréation primitive.—Le vieux
concept de procréation (génération spontanée ou équivoque)

est encore employé aujourd'hui dans des sens très différents;
l'obscurité de ce terme et son application contradictoire à
des hypothèses anciennes et modernes, toutes différentes,
sont précisément causes que cet important problème compte
parmi les questions les plus confuses et les plus débattues
des sciences naturelles. Je limite le terme de procréation—archigonie
ou abiogénèse—à la première apparition du
plasma vivant succédant aux combinaisons anorganiques du
carbone desquelles il est issu et je distingue deux périodes
principales dans ce Commencement de biogénèse: «I. L'Autogonie,
l'apparition de corps plasmiques des plus simples
dans un liquide formateur inorganique, et II. la Plasmogonie,
l'individualisation en organismes primitifs, de ces combinaisons
de plasma, sous forme de monères. J'ai traité si à
fond ces problèmes importants mais très difficiles, dans le
chapitre XV de mon Histoire de la Création Naturelle,—que
je peux me contenter d'y renvoyer. On en trouverait
déjà une discussion très longue, rigoureusement scientifique,
dans ma Morphologie générale (vol. I. p. 167-190); plus tard,
dans sa théorie mécanico-physiologique de la descendance,
(1884) Naegeli a repris tout à fait dans le même sens l'hypothèse
de la procréation qu'il considère comme indispensable
à la théorie naturelle de l'évolution. J'approuve complètement
son affirmation: «Nier la procréation c'est proclamer
le miracle».

Téléologie et mécanisme.—L'hypothèse de la procréation,
ainsi que la théorie carbogène qui s'y relie étroitement,
sont de la plus grande importance lorsqu'il s'agit de se prononcer
dans le vieux conflit entre la conception téléologique
(dualiste) des phénomènes et la mécanique (moniste). Depuis
que Darwin, il y a quarante ans de cela, nous a mis entre les
mains la clef de l'explication moniste de l'organisation, par
sa théorie de la sélection, nous sommes en état de ramener
l'infinie diversité des dispositions conformes à une fin, que
nous observons dans le monde des corps vivants, à des causes

mécaniques, naturelles, absolument comme nous le faisons
quand il s'agit de la nature inorganique, pour laquelle
seule la chose était possible auparavant. Les causes finales
surnaturelles, auxquelles on était obligé de recourir autrefois,
sont ainsi devenues superflues. Cependant la métaphysique
moderne continue à les déclarer indispensables et les
causes mécaniques insuffisantes.

Causes efficientes et causes finales.—Nul n'a mieux
fait ressortir que Kant le profond contraste entre les causes
efficientes et les causes finales quand il s'agit d'expliquer la
nature dans sa totalité. Dans son œuvre de jeunesse, si
célèbre, l'Histoire naturelle générale et théorie du ciel
(1755), il avait tenté l'entreprise hardie «de traiter de la composition
et de l'origine mécanique de tout l'édifice cosmique,
d'après les principes de Newton.» Cette «théorie
cosmologique des gaz» s'appuyait tout entière sur les phénomènes
du mouvement mécanique de la gravitation; elle
fut reprise plus tard par le grand astronome et mathématicien
Laplace, qui la fonda sur les mathématiques. Lorsque
Napoléon Ier demanda à ce savant, quelle place Dieu, créateur
et conservateur de l'Univers, occupait dans son système,
Laplace répondit simplement et loyalement: «Sire, je n'ai
pas besoin de cette hypothèse.» C'était reconnaître ouvertement
le caractère athéistique que cette cosmogénie mécanique
partage avec toutes les sciences inorganiques. Nous
devons d'autant plus insister là-dessus que la théorie Kant-Laplace
a conservé jusqu'à ce jour une valeur presque universelle;
toutes les tentatives faites pour la remplacer par
une meilleure ont échoué. Si l'accusation d'athéisme constitue
encore aujourd'hui, dans beaucoup de milieux, un grave
reproche, il s'applique à l'ensemble des sciences naturelles
modernes en tant qu'elles donnent du monde inorganique
une explication toute mécanique.

Le mécanisme à lui seul (au sens de Kant) nous fournit une
réelle explication des phénomènes naturels en ce qu'il les

ramène à des causes efficientes, à des mouvements aveugles
et inconscients, provoqués par la constitution matérielle de
ces corps naturels eux-mêmes. Kant fait remarquer que «sans
ce mécanisme de la nature, il ne peut pas y avoir de science»—et
que les droits qu'a la raison humaine de recourir à une
explication mécanique de tous les phénomènes sont illimités.
Mais lorsque, plus tard, dans sa critique du jugement téléologique,
il aborda l'explication des phénomènes compliqués de
la nature organique, Kant affirma que pour ceux-ci les causes
mécaniques étaient insuffisantes; qu'il fallait recourir à des
causes finales. Sans doute, ici encore, la raison est en droit
de recourir à une explication mécanique, mais sa puissance
est limitée. Kant, il est vrai, reconnaît en partie la puissance
de la raison, mais pour la plus grande partie des phénomènes
vitaux (et surtout pour l'activité psychique de l'homme) il
tient pour indispensable d'admettre les causes finales. Le
remarquable paragraphe 79 de la Critique du jugement porte
cette épigraphe caractéristique: «De la subordination nécessaire
du principe du mécanisme au principe téléologique pour
expliquer qu'une chose soit une fin naturelle». Les dispositions
conformes à une fin, réalisées dans le corps des êtres
organiques, semblaient à Kant si inexplicables sans causes
finales (c'est-à-dire une force créatrice se conformant à un
plan), qu'il nous dit: «Il est bien certain, en ce qui concerne
les êtres organisés et leurs facultés internes, qu'au
moyen des seuls principes mécaniques de la nature, non seulement
nous les connaissons insuffisamment, mais que nous
pouvons encore bien moins nous les expliquer; cela est si certain
que l'on peut affirmer hardiment ceci: il serait absurde,
de la part de l'homme, de concevoir seulement un tel projet
et d'espérer qu'un nouveau Newton pourrait peut-être surgir
qui nous ferait comprendre, ne fût-ce que la production d'un
brin d'herbe, d'après des lois naturelles qu'aucune pensée
préalable n'aurait pas ordonnées: on doit détourner absolument
l'homme de cette pensée.» Soixante-dix ans plus tard,
cet impossible «Newton de la nature organique» est apparu

en la personne de Darwin et a résolu le grand problème que
Kant avait déclaré insoluble.

La fin dans la nature inorganique (Téléologie anorganique).—Depuis
que Newton a posé la loi de la gravitation
(1682), que Kant a établi «la composition et l'origine mécanique
de tout l'édifice cosmique d'après les principes de
Newton (1755)», depuis, enfin, que Laplace a fondé mathématiquement
cette loi fondamentale du mécanisme cosmique,
les sciences naturelles anorganiques, toutes ensemble, sont
devenues purement mécaniques et en même temps purement
athéistes. Dans l'astronomie et la cosmogénie, dans la
géologie et la météorologie, dans la physique et la chimie
inorganiques, depuis lors, les lois mécaniques, appuyées sur
une base mathématique, sont considérées comme absolument
établies et régnant sans réserve. Depuis lors aussi, la notion
de fin a disparu de tout ce grand domaine. Actuellement, à
la fin de notre XIXe siècle où cette conception moniste, après
de durs combats, est arrivée à se faire accepter, aucun naturaliste,
parlant sérieusement, ne s'inquiète du but d'un phénomène
quelconque dans le domaine incommensurable qu'il
explore. Pense-t-on qu'un astronome s'informerait sérieusement
aujourd'hui du but des mouvements planétaires, ou un
minéralogiste du but de telles formes de cristaux? Un physicien
va-t-il se creuser la tête sur la fin des forces électriques
ou un chimiste sur celle des poids atomiques? Nous pouvons
avec confiance répondre: Non! A coup sûr pas en ce sens que
le «bon Dieu» ou quelque force naturelle tendant vers un but,
aurait un beau jour tiré subitement «du néant» ces lois fondamentales
du mécanisme cosmique, en vue d'une fin déterminée—et
qu'il les ferait agir journellement conformément à
sa volonté raisonnable. Cette conception anthropomorphique
d'un constructeur et régisseur de l'Univers, agissant en vue
d'une fin, est complètement surannée; sa place a été prise
par les «grandes, éternelles lois d'airain de la nature».


La fin dans la nature organique (Téléologie biologique).—Quand
il s'agit de la nature organique, la notion de finalité
possède, aujourd'hui encore, une tout autre signification et
une tout autre valeur que lorsqu'il s'agissait du monde inorganique.
Dans la structure du corps et dans les fonctions
vitales de tout organisme, l'activité en vue d'une fin s'impose
à nous, indéniable. Chaque plante et chaque animal, à la manière
dont ils sont composés de parties distinctes, nous apparaissent
organisés en vue d'une fin déterminée, absolument
comme le sont les machines artificielles, inventées et construites
par l'homme; et tant que dure leur vie, la fonction de
leurs divers organes tend vers une fin précise, absolument
comme le travail dans les diverses parties de la machine. Il
était donc tout naturel que les conceptions primitives et
naïves, pour expliquer l'apparition et l'activité vitale des
êtres organiques, invoquassent un créateur qui aurait
«ordonné toutes choses avec sagesse et lumières» et aurait
organisé chaque plante et chaque animal, conformément à la
fin spéciale de sa vie. On se représente d'ordinaire ce «tout-puissant
Créateur du Ciel et de la Terre» d'une façon tout
anthropomorphique; il créa «chaque être d'après son espèce».
Cependant, tant que l'homme se figurait le créateur sous
forme humaine, pensant avec son cerveau humain, voyant
avec ses yeux, façonnant avec ses mains, on pouvait encore se
faire une image sensible de ce divin constructeur de machines
et de son œuvre artificielle dans le grand atelier de la
création. La chose devint bien plus difficile lorsque l'idée de
Dieu s'épura et que l'on envisagea dans le «dieu invisible»
un créateur sans organes—(une créature gazeuse). Ces conceptions
anthropistiques devinrent encore plus incompréhensibles
lorsqu'à la place du Dieu construisant consciemment,
la physiologie vint mettre la force vitale créant inconsciemment—force
naturelle inconnue, agissant conformément à
une fin et qui, différente des forces physiques et chimiques
connues, ne les prenait que temporairement à son service—pendant
sa vie. Ce vitalisme régna jusqu'au milieu de notre

siècle; il ne fut réellement réfuté que par le grand physiologiste
de Berlin, J. Müller. Celui-ci, sans doute (comme tous
les autres biologistes de la première moitié du XIXe siècle)
avait été élevé dans la croyance à la force vitale et la tenait
pour indispensable à l'explication des «causes dernières de
la vie», mais il donna d'autre part, dans son manuel classique
de Physiologie (1833) qui, jusqu'à ce jour, n'a pas été
dépassé, la preuve apagogique, qu'en somme on ne pouvait
rien faire de cette force vitale. Müller montra, par une longue
série d'observations remarquables et d'expériences ingénieuses,
que la plupart des fonctions vitales de l'organisme
humain, comme de l'organisme animal, s'exécutaient d'après
des lois physiques et chimiques, que certaines d'entre
elles pouvaient même être déterminées mathématiquement.
Et cela s'applique aussi bien aux fonctions animales des muscles
et des nerfs, des organes des sens supérieurs ou inférieurs,
qu'aux processus de la vie végétative, de la nutrition
et des échanges de matériaux, de la digestion et de la circulation.
Seuls, deux domaines restaient énigmatiques et inexplicables
si l'on n'admettait pas une force vitale: celui de
l'activité psychique supérieure (la vie de l'esprit) et celui de
la reproduction (génération). Mais dans ces domaines, à leur
tour, on fit, sitôt après la mort de Müller, des découvertes et
des progrès si importants, que l'inquiétant «spectre de la
force vitale» disparut également de ces deux derniers recoins.
C'est vraiment un curieux hasard chronologique que J.
Müller soit mort en 1858, l'année même où Darwin publiait
les premiers faits relatifs à sa théorie qui fit époque. La
théorie de la sélection de ce dernier répondait à la grande
énigme devant laquelle le premier s'était arrêté: la question
de l'apparition de dispositions conformes à un but et produites
par des causes toutes mécaniques.

La fin dans la théorie de la sélection (Darwin 1859).—L'immortel
mérite philosophique de Darwin demeure, ainsi
que je l'ai souvent répété, double: c'est d'abord d'avoir

réformé l'ancienne théorie de la descendance, fondée en 1809
par Lamarck, définitivement établie par Darwin sur l'immense
amas de faits amoncelés au cours de ce demi-siècle;—c'est
ensuite d'avoir posé la théorie de la sélection qui, pour
la première fois, nous découvre seulement les véritables
causes efficientes de la graduelle transformation des espèces.
Darwin montra d'abord comment l'âpre lutte pour la vie est
le régulateur inconsciemment efficace qui gouverne l'action
réciproque de l'hérédité et de l'adaptation, dans la graduelle
transformation des espèces; c'est le grand Dieu éleveur qui,
sans intention, produit de nouvelles formes par la «sélection
naturelle», tout comme un éleveur humain, avec intention,
réalise de nouvelles formes par la «sélection artificielle».
Ainsi était résolue cette grande énigme philosophique:
«Comment des dispositions conformes à une fin peuvent-elles
être produites d'une manière toute mécanique, sans
causes agissant en vue d'une fin»? Kant, lui encore, avait
déclaré cette difficile énigme insoluble, bien que, plus de deux
mille ans avant lui, le grand penseur Empédocle eût indiqué
le chemin de la solution. Grâce à celle-ci, le principe de la
mécanique téléologique a pris, en ces derniers temps, une
valeur de plus en plus grande et nous a expliqué mécaniquement
les dispositions les plus subtiles et les plus cachées des
êtres organiques, par «l'autoformation fonctionnelle de la
structure conforme à une fin». Par là, la notion transcendante
de finalité propre à la philosophie téléologique de l'Ecole,
se trouve écartée et avec elle l'obstacle le plus grand qui s'opposait
à une conception rationnelle et moniste de la nature.

Néovitalisme.—En ces derniers temps, le vieux spectre
de la mystique force vitale, qui semblait mort à jamais, s'est
ranimé; divers biologistes distingués ont cherché à le faire
revivre sous un nouveau nom. L'exposé le plus clair et le
plus rigoureux en a été donné récemment, par le botaniste
de Kiel, J. Reinke[54]. Il défend la croyance au miracle et le

théisme, l'histoire mosaïque de la Création et la constance
des espèces; il appelle les «forces vitales», par opposition
aux forces physiques, des forces directrices, forces supérieures
ou dominantes. D'autres, au lieu de cela, d'après
une conception toute anthropistique, admettent un ingénieur-machiniste,
qui aurait inculqué à la substance organique
une organisation conforme à une fin et dirigée vers un
but déterminé.

Ces étranges hypothèses téléologiques nécessitent aussi
peu, aujourd'hui, une réfutation scientifique, que les naïves
objections contre le Darwinisme, dont elles s'accompagnent
d'ordinaire.

Théorie des organes non conformes à une fin (Dystéléogie).—Sous
ce nom j'ai déjà constitué, il y a trente-trois
ans, la science des faits biologiques intéressants et importants
entre tous, qui contredisent directement, d'une manière qui
saute aux yeux, la traditionnelle conception téléologique des
«corps vivants organisés conformément à une fin»[55]. Cette
«Science des individus rudimentaires, avortés, manqués,
étiolés, atrophiés ou cataplastiques» s'appuie sur une quantité
énorme de phénomènes des plus remarquables, connus,
il est vrai, depuis longtemps des zoologistes et des botanistes
mais dont Darwin, le premier, a expliqué la cause et évalué
la haute portée philosophique.

Chez toutes les plantes et tous les animaux supérieurs, en
particulier chez tous les organismes dont le corps n'est pas
simple mais composé de plusieurs organes concourant à
une même fin,—on constate, à un examen attentif, un certain
nombre de dispositions inutiles ou inactives, et même
en partie dangereuses ou nuisibles. Dans les fleurs de la plupart
des plantes, on trouve à côté des feuilles sexuelles,
actives, par lesquelles s'effectue la reproduction, quelques

organes-feuilles, inutiles, sans importance (étamines, carpophylles,
pétales, sépales, etc., étiolés ou «manqués»). Dans
les deux grandes classes d'animaux volants, classes si riches
en formes, les oiseaux et les insectes, on trouve à côté des
animaux normaux qui se servent journellement de leurs ailes
un certain nombre d'individus dont les ailes sont atrophiées
et qui ne peuvent pas voler.

Presque dans toutes les classes d'animaux supérieurs dont
les yeux servent à la vision, il existe des espèces isolées qui
vivent dans l'obscurité et ne voient pas; cependant ils possèdent
encore presque tous des yeux; mais ces yeux sont
atrophiés, incapables de servir à la vision. Notre propre corps
humain présente de pareils rudiments inutiles: les muscles
de nos oreilles, la membrane clignotante de nos yeux, la
glande mammaire de l'homme et autres parties du corps;
bien plus, le redoutable appendice vermiforme du cœcum
intestinal, n'est pas seulement inutile, mais dangereux car
son inflammation amène chaque année la mort d'un certain
nombre de personnes[56].

L'explication de ces dispositions et d'autres semblables
qui ne répondent à aucun but dans la constitution du corps
animal ou végétal, ne peut nous être fournie ni par le vieux
vitalisme mystique, ni par le moderne néovitalisme, tout
aussi irrationnel; au contraire, elle devient très simple par
la théorie de la descendance. Celle-ci nous montre que les
organes rudimentaires sont atrophiés et cela par suite du
manque d'usage. De même que les muscles, les nerfs, les
organes sensoriels se fortifient par l'exercice et une activité
répétée, de même, inversement, ils entrent plus ou moins
en régression s'ils ne fonctionnent pas et que l'usage en soit
abandonné. Mais quoique l'exercice et l'adaptation stimulent
ainsi le développement des organes, ces organes ne disparaissent
cependant pas, par suite d'inaction, immédiatement
et sans qu'on en puisse retrouver la trace; la force de l'hérédité

les maintient encore pendant plusieurs générations, ils
ne disparaissent qu'au bout de très longtemps et graduellement.
L'aveugle «lutte pour l'existence entre organes»
amène leur disparition hors de l'histoire, comme elle avait, à
l'origine, amené leur apparition et leur développement.
Aucun «but» immanent ne joue de rôle ici.

Imperfection de la Nature.—Ainsi que la vie de
l'homme, celle de l'animai et celle de la plante restent partout
et toujours imparfaites. Ceci est la conséquence très
simple du fait que la Nature—l'organique comme l'inorganique—est
conçue dans un flux constant d'évolution, de
changement et de transformation. Cette évolution nous
apparaît dans son ensemble—dans la mesure, du moins, où
nous pouvons suivre l'histoire de la nature sur notre planète—comme
une transformation progressive, comme un progrès
historique du simple au complexe, de l'inférieur au supérieur,
de l'imparfait au parfait. J'ai déjà démontré dans ma Morphologie
générale (1866) que ce progrès historique (progressus)—ou
perfectionnement graduel (teleosis),—était l'effet
nécessaire de la sélection et non la suite d'un but conçu au
préalable. C'est ce qui ressort aussi du fait qu'aucun organisme
n'est absolument parfait; même s'il était à un moment
donné, parfaitement adapté aux conditions extérieures, cet
état ne durerait pas longtemps; car les conditions d'existence
du monde extérieur sont elles-mêmes soumises à un
continuel changement, lequel a pour suite une adaptation
ininterrompue des organismes.

Tendance vers un but chez les corps organiques.—Sous
ce titre, le célèbre embryologiste K. E. Baer publia,
en 1876, un travail suivi d'un article sur Darwin, qui fut très
bien accueilli des adversaires de celui-ci et qu'on invoque
aujourd'hui encore, en des sens divers, contre la théorie de
l'évolution. En même temps, il renouvela sous un nom nouveau
l'ancienne conception téléologique de la Nature; ce

dernier point demande une courte critique. Faisons d'abord
remarquer que Baer, bien que philosophe naturaliste au
meilleur sens du mot et moniste à l'origine, a montré, à
mesure qu'il avançait en âge, des tendances mystiques et qu'il
a abouti au pur dualisme. Dans son ouvrage principal «sur
l'embryologie des animaux» (1828) qu'il intitule lui-même:
Observations et réflexions,—il s'est servi, en effet, de
deux modes de connaissance. Un examen minutieux de tous
les faits isolés du développement de l'œuf animal a permis
à Baer d'exposer, pour la première fois, l'ensemble des transformations
merveilleuses que subit l'œuf, simple petite
sphère, avant de devenir le corps d'un Vertébré. Par des
comparaisons prudentes et des réflexions ingénieuses, Baer
chercha en même temps à découvrir les causes de cette
transformation et à les ramener à des lois générales de formation.
Il a exprimé le résultat de celles-ci par la proposition
suivante: «L'histoire du développement de l'individu est
l'histoire de l'individualité croissante, à tous points de vue.»
En même temps, il insistait sur ce fait que «la pensée fondamentale
qui régit toutes les conditions du développement
animal, est la même qui réunit en sphères les fragments de
la masse et groupe ceux-ci en systèmes solaires. Cette pensée
fondamentale n'est autre chose que la vie elle-même, tandis
que les syllabes et les mots par lesquels elle s'exprime sont
les diverses formes de la vie».



Baer ne pouvait pas alors parvenir à une connaissance plus
approfondie de cette pensée fondamentale génétique, ni à la
claire compréhension des véritables causes efficientes du développement
organique, car ses études portaient exclusivement
sur une moitié de l'histoire de ce développement, celle
qui a rapport aux individus: l'embryologie ou ontogénie.
L'autre moitié, l'histoire du développement des groupes et
espèces, notre histoire généalogique ou phylogénie n'existait
pas encore à cette époque, bien que, dès 1809, Lamarck avec
son regard de voyant, eût montré la route qui y conduisait.

Lorsque plus tard cette science fut fondée par Darwin (1859),
Baer vieilli ne put pas la comprendre; la lutte vaine qu'il entreprit
contre la théorie de la sélection montre clairement
qu'il n'en reconnut ni le vrai sens ni la portée philosophique.
Des spéculations téléologiques auxquelles, plus tard, s'en joignirent
de théosophiques, avaient rendu le vieux Baer incapable
d'apprécier équitablement cette grande réforme de la biologie;
les considérations téléologiques qu'il lui opposa, dans ses
Discours et Etudes (1876), alors qu'il était âgé de quatre-vingt-quatre
ans ne sont que la répétition des erreurs analogues que la
doctrine finaliste de la philosophie dualiste oppose depuis plus
de deux mille ans à la philosophie mécaniste ou moniste.
l'idée tendant vers un but qui, d'après Baer, régit le
développement tout entier du corps animal à partir de l'ovule,—n'est
qu'une autre expression de l'éternelle Idée de
Platon et de l'«entéléchie» de son élève Aristote. Notre biogénie
moderne, au contraire, explique les faits embryologiques
d'une façon toute physiologique en ce qu'elle reconnaît
pour leurs causes efficientes et mécaniques les fonctions
d'hérédité et d'adaptation. La loi fondamentale biogénétique
que Baer ne pouvait pas comprendre, nous livre le lien causal
intime entre l'ontogénèse des individus et la phylogénèse de
leurs ancêtres; la première nous apparaît maintenant comme la
récapitulation héréditaire de la seconde. Or, nulle part dans
la phylogénie des animaux et des plantes, nous ne constatons
une tendance vers un but, mais uniquement le résultat nécessaire
de la terrible lutte pour la vie, régulateur aveugle, non
Dieu prévoyant, qui amène la transformation des formes organiques
par l'action réciproque des lois de l'adaptation et de
l'hérédité. Nous ne pouvons pas davantage admettre de «tendance
vers un but» dans l'histoire du développement des
individus, dans l'embryologie des plantes, des animaux et des
hommes. Car cette ontogénie n'est qu'un court extrait de
cette phylogénie, une répétition abrégée et accélérée de celle-ci,
par les lois physiologiques de l'hérédité.

Baer terminait en 1828 la préface de sa classique Histoire

du développement des animaux par ces mots: «Celui-là se
sera acquis une couronne de lauriers, auquel il est réservé
de ramener les forces qui façonnent le corps animal aux forces
ou aux formes générales de la vie universelle. L'arbre qui
doit fournir le berceau de cet homme n'a pas encore germé».—Sur
ce point encore, le grand embryologiste se trompait.
En la même année 1828 entrait à l'université de Cambridge
pour y étudier la théologie (!), le jeune Ch. Darwin qui, trente
ans plus tard s'acquit réellement une couronne de lauriers
par sa théorie de la sélection.

Ordre moral du monde.—Dans la philosophie de l'histoire,
dans les considérations générales que développent les
historiens sur les destinées des peuples et sur la marche
tortueuse de l'évolution des Etats, on admet encore aujourd'hui
l'existence d'un «ordre moral du monde». Les historiens
cherchent, dans les alternatives variées de l'histoire
des peuples, un but conducteur, une intention idéale qui
aurait élu telle ou telle race, tel ou tel Etat pour lui procurer
une félicité spéciale et la suprématie sur les autres. Cette
conception téléologique de l'histoire s'est trouvée en ces
derniers temps en opposition d'autant plus radicale avec
notre philosophie moniste, que celle-ci est apparue avec plus
de certitude comme la seule légitime dans le domaine tout
entier de la nature inorganique. Quand il s'agit de l'astronomie
et de la géologie, de la physique et de la chimie, personne
aujourd'hui ne parle plus d'un ordre moral du monde,
pas plus que d'un Dieu personnel dont «la main a ordonné
toutes choses avec sagesse et lumières». Mais il en va de
même dans tout le domaine de la biologie, de la composition
et de l'histoire de la nature organique, l'homme encore
excepté. Darwin ne nous a pas seulement montré, dans sa
théorie de la sélection, comment les dispositions conformes
à un but, dans la vie et la structure du corps des animaux
et des plantes, ont été produites mécaniquement,
sans but préconçu, mais en outre il nous a appris à reconnaître

dans la lutte pour la vie, la puissante force naturelle
qui, depuis plusieurs millions d'années, régit et
règle sans interruption tout le processus évolutif du monde
organique. On pourrait dire: «La lutte pour la vie» est
la «survivance du plus apte» ou le «triomphe du meilleur»,
mais on ne le peut que si l'on considère toujours
le plus fort comme le meilleur (au sens moral) et d'ailleurs
l'histoire tout entière du monde organique nous
montre, en tous temps, à côté du progrès vers le plus
parfait, qui prédomine, quelques retours en arrière vers
des états inférieurs. La «tendance vers un but» au sens de
Baer lui-même, n'offre pas davantage le moindre caractère
moral.

En irait-il peut-être autrement dans l'histoire des peuples,
dans cette histoire que l'homme, en proie qu'il est au délire
anthropistique des grandeurs, se plaît à nommer «l'histoire
universelle»? Peut-on y découvrir, partout et en tous
temps, un principe moral suprême ou un sage régent de
l'univers qui dirige les destinées des peuples? Dans l'état
avancé où sont aujourd'hui parvenues l'histoire naturelle et
l'histoire des peuples, la réponse impartiale ne peut être
qu'un: Non. Les destinées des diverses branches de l'espèce
humaine qui, en tant que races et nations, luttent depuis
des milliers d'années pour conserver leur existence et poursuivre
leur développement—sont soumises aux mêmes
«grandes et éternelles lois d'airain», que l'histoire du
monde organique tout entier qui, depuis des millions d'années,
peuple la terre.

Les géologues distinguent dans «l'histoire organique de
la terre» en tant qu'elle nous est connue par les documents
de la paléontologie, trois grandes périodes: les périodes primaire,
secondaire et tertiaire. La durée de la première,
d'après des calculs récents, doit s'élever au moins à 34 millions
d'années, celle de la seconde à 11 et celle de la troisième
à 3. L'histoire de l'embranchement des Vertébrés, dont
notre propre race est issue, est facile à suivre à travers ce

grand espace de temps; trois stades divers du développement
des Vertébrés sont successivement apparus durant ces
trois grandes périodes; dans la primaire (période paléozoïque)
les Poissons, dans la secondaire (période mésozoïque)
les Reptiles, dans la tertiaire (période cénozoïque) les Mammifères.
De ces trois grands groupes de Vertébrés, les Poissons
représentent le degré inférieur de perfection, les Reptiles
le degré moyen et les Mammifères le degré supérieur.
Une étude plus approfondie de l'histoire de ces trois classes
nous montrerait également que les divers ordres et familles
qui les composent ont évolué progressivement, pendant ces
trois périodes, vers un degré toujours supérieur de perfection.
Peut-on maintenant considérer ce processus évolutif
progressif comme l'expression d'une tendance consciente
vers un but ou d'un ordre moral du monde? Absolument
pas. Car la théorie de la sélection nous enseigne, comme la
différenciation organique, que le progrès organique est une
conséquence nécessaire de la lutte pour la vie. Des milliers
d'espèces, bonnes, belles, dignes d'admiration, tant dans le
règne animal que dans le règne végétal, ont disparu au cours
de ces quarante-huit millions d'années, parce qu'il leur a fallu
faire place à d'autres plus fortes et ces vainqueurs, dans la
lutte pour la vie, n'ont pas toujours été les formes les plus
nobles ni les plus parfaites au sens moral.

Il en va de même exactement de l'histoire des peuples. La
merveilleuse culture de l'antiquité classique a disparu parce
que le Christianisme est venu fournir à l'esprit humain qui
se débattait, un puissant et nouvel essor, par la croyance en
un Dieu aimant et par l'espérance d'une vie meilleure dans
l'au-delà. Le papisme devint bientôt la caricature impudente
du christianisme pur et foula impitoyablement aux pieds les
trésors de science que la philosophie grecque avait déjà
amassés; mais il conquit la suprématie universelle par l'ignorance
des masses aveuglément croyantes. C'est la Réforme qui
brisa les chaînes dans lesquelles l'esprit était captif et qui
aida la raison à revendiquer ses droits. Mais dans cette nouvelle

période de l'histoire de la civilisation, comme dans la
précédente, la grande lutte pour la vie ondoie éternellement,
sans le moindre ordre moral.

Providence.—Si un examen critique et impartial des
choses ne nous permet pas de reconnaître un «ordre moral»
dans la marche de l'histoire des peuples, nous ne pouvons
pas trouver davantage qu'une «sage providence» règle la
destinée des individus. L'une comme l'autre résultent avec
une nécessité de fer de la causalité mécanique qui fait dériver
chaque phénomène d'une ou de plusieurs causes antécédentes.
Déjà les anciens Hellènes reconnaissaient comme
principe suprême de l'Univers l'Ananke, l'aveugle Heimarmene,
le Fatum qui «domine les dieux et les hommes». A sa place, le
christianisme mit la Providence consciente, non plus aveugle
mais voyante et qui dirige le gouvernement du monde en souverain
patriarcal. Le caractère anthropomorphique de cette
conception, étroitement liée d'ordinaire à celle du «Dieu personnel»,
saute aux yeux. La croyance en un «père aimant»
qui tient entre ses mains la destinée des quinze cents millions
d'hommes de notre planète et qui tient compte de leurs
prières, de leurs «pieux désirs» se croisant en tous sens—est une
croyance parfaitement inadmissible; on s'en aperçoit
de suite, sitôt que la raison réfléchissant là-dessus dépouille
les verres teintés de la «croyance».

D'ordinaire, chez l'homme moderne civilisé—de même
que chez le sauvage inculte—la croyance en la Providence
et la confiance en un père aimant surgissent très vives
lorsque quelque chose d'heureux survient, soit que l'homme
échappe à un danger mortel, qu'il guérisse d'une maladie
grave, qu'il gagne le gros lot à une loterie, qu'il ait un enfant
depuis longtemps désiré, etc. Si, au contraire, un malheur
arrive ou qu'un désir ardent ne soit pas réalisé, la «Providence»
est oubliée, le sage régent de l'Univers a alors dormi
ou bien il a refusé sa bénédiction.

Vu l'essor inouï qu'a pris la vie sociale au XIXe siècle, le

nombre des crimes et des accidents a nécessairement augmenté,
dans une proportion insoupçonnée jusqu'alors, les
journaux nous en instruisent formellement. Chaque année
des milliers d'hommes disparaissent dans des naufrages, des
milliers dans des accidents de chemins de fer, des milliers
dans des catastrophes de mines etc. Chaque année des milliers
s'entretuent par la guerre et les préparatifs nécessaires
à ce meurtre en masse absorbent, chez les nations les plus
civilisées, professant la charité chrétienne, la plus grande
partie de la fortune nationale. Et parmi ces centaines de
milliers d'hommes qui tombent annuellement, victimes de
la civilisation moderne, il s'en trouve de tout à fait remarquables,
forts et travailleurs. Et l'on parlera encore d'ordre
moral du monde!

But, fin et hasard.—Si un examen impartial de l'évolution
universelle nous enseigne qu'on n'y peut reconnaître ni
un but précis, ni une fin spéciale (au sens de la raison humaine),
il semble ne plus rester d'autre alternative que
d'abandonner tout à l'aveugle hasard. Et, de fait, ce reproche
a été adressé au transformisme de Lamarck et de
Darwin, comme autrefois à la cosmogénie de Kant et de Laplace;
beaucoup de philosophes dualistes attribuent même à
cette objection une importance toute spéciale. Elle vaut donc
bien la peine que nous l'examinions encore une fois rapidement.

Un certain groupe de philosophes affirment, d'après leur
conception téléologique: l'Univers tout entier est un Cosmos
bien ordonné dans lequel chaque phénomène a un but et une
fin; il n'y a pas de hasard! Un autre groupe, par contre, en
vertu de sa conception mécaniste soutient que: Le développement
de l'Univers entier est un processus mécanique
uniforme, dans lequel nous ne pouvons découvrir nulle part
de but ni de fin; ce que nous nommons ainsi, dans la vie
organique, est une conséquence spéciale des conditions biologiques;
ni dans le développement des corps célestes, ni dans

celui de notre écorce terrestre inorganique, on ne peut discerner
de fin directrice; tout est hasard. Les deux partis ont raison,
d'après leur définition du «hasard». La loi générale de causalité,
d'accord avec la loi de substance, nous assure que tout phénomène
a sa cause mécanique; en ce sens il n'y a pas de
hasard. Mais nous pouvons et devons conserver ce terme
indispensable, pour désigner par là la rencontre de deux phénomènes
que n'unit pas un rapport de causalité mais dont,
naturellement, chacun a sa cause indépendante de celle de
l'autre. Ainsi que chacun sait, le hasard, en ce sens moniste,
joue le plus grand rôle dans la vie de l'homme comme dans
celle de tous les autres corps de la nature. Cela n'empêche
pas que, dans chaque hasard particulier, comme dans
l'évolution de l'Univers tout entier, nous ne reconnaissions
l'universel empire de la loi naturelle qui régit tout, de la loi
de substance.

CHAPITRE XV

Dieu et le Monde




Études monistes sur le théisme et le panthéisme.—Le monothéisme
anthropistique des trois grandes religions méditerranéennes.—Le
Dieu extramondain et le Dieu intramondain.

Que serait un Dieu qui ne ferait qu'imprimer du dehors une impulsion au monde
Qui, en le touchant du doigt, ferait mouvoir le Tout suivant un cercle?
Il lui convient bien mieux de mouvoir l'Univers du dedans,
D'enfermer la Nature en soi, de s'enfermer en elle
De telle sorte que tout ce qui, en Lui, vit, s'agite et est
Ne soit jamais privé de sa force ni de son esprit.

Goethe.





SOMMAIRE DU CHAPITRE XV

L'idée de Dieu en général.—Contraste entre Dieu et le monde, le surnaturel
et la nature.—Théisme et panthéisme.—Formes principales du
théisme.—Polythéisme.—Triplothéisme.—Amphithéisme.—Monothéisme.—Statistique
des religions.—Monothéisme naturaliste.—Solarisme
(culte du soleil).—Monothéisme anthropistique.—Les trois
grandes religions méditerranéennes.—Mosaïsme (Jehovah).—Christianisme
(Trinité).—Culte de la Madone et des saints.—Polythéisme
papiste.—Islamisme.—Mixothéisme.—Essence du théisme.—Le Dieu
extramondain et anthropomorphique.—Vertébré à forme gazeuse.—Panthéisme.—Le
Dieu intramondain (la Nature).—Hylozoïsme des Monistes
ioniens (Anaximandre).—Conflit entre le Panthéisme et le Christianisme.—Spinoza.—Monisme
moderne. Athéisme.

LITTÉRATURE

W. Goethe.—Dieu et le Monde. Faust. Prométhée.

Kuno Fischer.—Geschichte der neueren Philosophie. Bd. I «Baruch Spinoza»
2te Aufl., 1865.

H. Brunnhofer.—Giordano Bruno's Weltanschauung und Verhaengniss.
Leipzig, 1882.

J. Draper.—Geschichte der geistigen Entwicklung Europa's. Leipzig, 1865.

Fr. Kolb.—Kulturgeschichte der Menschheit. 2te Aufl., 1873.

Th. Huxley.—Discours et Travaux, trad. fr.

W. Strecker.—Welt und Menschheit, vom Standpunkte des Materialismus.
Leipzig, 1892.

C. Sterne (E. Krause).—Die allgem. Weltanschauung in ihrer historischen
Entwicklung. Stuttgart, 1889.


L'humanité considère, depuis des milliers d'années, comme
la raison dernière et suprême de tous les phénomènes, une
cause efficiente qu'elle appelle Dieu (Deus, Theos). Comme
toutes les notions générales, cette notion suprême a subi,
au cours de l'évolution de la raison, les transformations les
plus importantes et les déviations les plus diverses. On peut
même dire qu'aucun terme n'a subi autant de modifications
et de déformations; car aucun autre ne touche de si près, à
la fois, aux devoirs suprêmes de l'entendement s'efforçant
de connaître, de la science fondée sur la raison et aux intérêts
les plus profonds de l'âme croyante et de la fantaisie
poétique.

Une comparaison critique des nombreuses formes différentes
de l'idée de Dieu serait des plus intéressantes et
instructives, mais nous entraînerait trop loin; nous nous
contenterons ici de jeter un regard rapide sur les formes les
plus importantes qu'a revêtues l'idée de Dieu et sur le rapport
qu'elles présentent avec notre conception moderne,
déterminée par la seule connaissance de la nature. Nous
renvoyons, pour toute autre recherche qu'on voudrait faire
sur cet intéressant domaine, à l'ouvrage remarquable, déjà
plusieurs fois cité d'Ad. Svoboda: Les formes de la croyance
(2 vol. Leipzig 1897).

Si nous faisons abstraction des nuances très fines et des
revêtements variés apposés sur l'image de Dieu et si nous
nous bornons au contenu le plus essentiel de cette notion,
nous pourrons à bon droit ranger les diverses conceptions

en deux grands groupes opposés: le groupe théiste et le
groupe panthéiste. Celui-ci se rattache directement à la conception
moniste ou rationnelle, celui-là à la philosophie
dualiste ou mystique.

I. Théisme: Dieu et le monde sont deux personnes
distinctes.—Dieu s'oppose au monde comme son créateur,
son conservateur et son régisseur. Aussi Dieu est-il conçu
plus ou moins à l'image de l'homme, comme un organisme
qui pense et agit à la façon de l'homme (bien que sous une
forme beaucoup plus parfaite). Ce Dieu anthropomorphe,
dont la conception chez les différents peuples est manifestement
polyphylétique, a été soumis par leur fantaisie aux
formes les plus variées, depuis le fétichisme jusqu'aux religions
monothéistes épurées, du présent. Parmi les sous-classes
les plus importantes du théisme, nous distinguerons
le polythéisme, le triplothéisme, l'amphithéisme et le monothéisme.

Polythéisme.—Le monde est peuplé de divinités variées
qui interviennent, avec plus ou moins d'indépendance,
dans la marche des évènements. Le fétichisme trouve de
pareils dieux subalternes dans les corps inanimés les plus
divers de la nature, dans les pierres, dans l'eau, dans l'air,
dans les produits de toutes sortes de l'art humain (images
des dieux, statues, etc.). Le démonisme voit des dieux dans
les organismes vivants les plus variés: dans les arbres, les
animaux, les hommes. Ce polythéisme revêt déjà, dans les
formes les plus inférieures de la religion, chez les peuples
primitifs et incultes, les formes les plus diverses. Il nous
apparaît avec son maximum de pureté dans le polythéisme
grec, dans ces superbes légendes des dieux qui fournissent
aujourd'hui encore à notre art moderne les plus beaux
modèles poétiques et plastiques. Bien inférieur est le polythéisme
catholique, dans lequel de nombreux «saints» (de
réputation souvent fort équivoque), sont invoqués comme

des divinités subalternes ou suppliés d'intercéder auprès du
Dieu suprême (ou de son amie, la «Vierge Marie»).

Triplothéisme (Doctrine de la Trinité).—La doctrine de
la Trinité de Dieu qui forme aujourd'hui encore, dans le
Credo des peuples chrétiens, les «trois articles de foi» fondamentaux,
aboutit, comme on sait, à l'idée que le Dieu unique
du christianisme, se compose à la vérité de trois personnes
d'essence très différente: I. Dieu le Père est le «tout-puissant
créateur du ciel et de la terre» (ce mythe inadmissible
est depuis longtemps réfuté par la cosmogénie, l'astronomie
et la géologie scientifiques). II. Jésus-Christ est le «fils unique
de Dieu le Père» (et en même temps de la troisième personne,
le «Saint-Esprit»!!) conçu par l'immaculée conception de la
Vierge Marie (sur ce mythe, cf. chapitre XVII). III. Le Saint-Esprit,
être mystique, dont les rapports incompréhensibles
avec le «fils» et avec le «père» font, depuis dix-neuf cents ans,
que des millions de théologiens chrétiens se cassent inutilement
la tête. Les Évangiles, qui sont cependant la seule source
claire de ce triplothéisme chrétien, nous laissent dans une
ignorance complète au sujet des rapports particuliers qu'ont
entre elles ces trois personnes, et quant à la question de leur
énigmatique unité, ils ne nous donnent aucune réponse
satisfaisante. Par contre, nous devons insister particulièrement
sur la confusion que cette obscure et mystique théorie
de la Trinité amène nécessairement dans la tête de nos
enfants, dès les premières leçons qu'ils entendent là-dessus
à l'école. Le lundi matin, pendant la première heure de leçon
(religion) ils apprennent: Trois fois un font un!—et aussitôt
après, pendant la seconde heure de leçon (calcul): Trois
fois un font trois! Je me souviens encore très bien, pour ma
part, des hésitations que cette frappante contradiction
éveilla en moi dès la première leçon.—D'ailleurs la Trinité
du christianisme n'est aucunement originale, mais (comme
la plupart des autres dogmes) elle est empruntée aux religions
plus anciennes. Du culte du soleil des mages chaldéens

est issue la Trinité d'Ilu, la mystérieuse source de
l'Univers; ses trois manifestations sont Anu, le chaos originel,
Bel, l'ordonnateur du monde et Ao, la lumière divine,
la sagesse éclairant tout. Dans la religion des Brahmanes, la
Trimurti, «unité divine» est composée également de
trois personnes: Brahma (le créateur), Wischnu (le conservateur)
et Schiwa (le destructeur). Il semble que, dans ces conceptions,
ainsi que dans d'autres relatives à la Trinité, le saint
nombre trois en tant que tel—en tant que nombre symbolique—ait
joué un rôle. Les trois premiers devoirs chrétiens,
eux aussi: «la foi, l'espérance et la charité» forment une
triade analogue.

Amphithéisme.—Le monde est régi par deux dieux différents,
un bon et un mauvais, le dieu et le diable. Ces deux
régents de l'Univers sont en lutte éternelle, comme le roi et
l'anti-roi, le Pape et l'anti-pape. Le résultat de cette lutte est
continuellement l'état actuel du monde. Le bon Dieu, en tant
qu'être bon, est la source du Bon et du Beau, du plaisir et de
la joie. Le monde serait parfait si son action n'était pas continuellement
contrebalancée par celle de l'être mauvais, du
Diable; ce mauvais Satan est la cause de tout mal et de
toute laideur, du déplaisir et de la douleur.

Cet amphithéisme est, sans contredit, parmi toutes les
différentes formes de croyance aux dieux, la plus raisonnable,
celle dont la théorie s'accorde le mieux avec une
explication scientifique de l'Univers. Aussi la trouvons-nous
développée, plusieurs milliers d'années déjà avant le Christianisme,
chez les divers peuples civilisés de l'antiquité.
Dans l'Inde ancienne, Wischnu, le conservateur, lutte contre
Schiwa, le destructeur. Dans l'ancienne Égypte, au bon
Osiris s'oppose le méchant Typhon. Chez les premiers Hébreux,
un dualisme analogue se retrouve entre Aschera, la
terre, mère féconde qui engendre (= Keturah) et Eljou
(= Moloch ou Sethos), le sévère père céleste. Dans la religion
Zende des anciens Perses, fondée par Zoroastre deux mille ans

avant J.-C., règne une guerre continuelle entre Ormudz, le
bon dieu de la lumière et Ahriman, le méchant dieu des
ténèbres.

Le diable ne joue pas un moindre rôle dans la mythologie
du Christianisme, en tant qu'adversaire du bon Dieu, en tant
que tentateur, prince de l'Enfer et des Ténèbres. En tant que
Satanas personnel il était encore au commencement de notre
siècle, un élément essentiel dans la croyance de la plupart
des chrétiens; c'est seulement vers le milieu du siècle
qu'avec le progrès des lumières il fut peu à peu dépossédé ou
qu'il dut se contenter du rôle subalterne que Gœthe dans le
Faust, le plus grand de tous les poèmes dramatiques,
assigne à Méphistophélès. Actuellement, dans les milieux les
plus cultivés, la «croyance en un Diable personnel» passe
pour une superstition du moyen âge, qu'on a dépassée,
tandis qu'en même temps la «croyance en Dieu» (c'est-à-dire
en un Dieu personnel, bon et aimant) est conservée comme
un élément indispensable de la religion. Et pourtant la première
croyance est aussi pleinement légitime (et aussi peu
fondée) que la seconde. En tous cas, l'«imperfection de la
vie terrestre» dont on se plaint tant, la «lutte pour la vie»
et tout ce qui s'y rattache, s'expliquent bien plus simplement
et plus naturellement par cette lutte entre le dieu bon et le
dieu méchant, que par n'importe quelle autre forme de
croyance en Dieu.

Monothéisme.—La doctrine de l'unité de Dieu peut
passer, sous plus d'un rapport, pour la forme la plus simple
et la plus naturelle du culte rendu à Dieu; d'après l'opinion
courante, c'est le fondement le plus répandu de la religion et
qui domine en particulier la croyance de l'Eglise chez les
peuples cultivés. Cependant, en fait, ce n'est pas le cas; car
le prétendu monothéisme, si l'on y regarde de plus près,
apparaît le plus souvent comme une des formes précédemment
examinées du théisme, en ce sens qu'à côté du «Dieu
principal», suprême, un ou plusieurs dieux secondaires s'introduisent.

En outre, la plupart des religions qui ont eu un
point de départ purement monothéiste, sont devenues, au
cours du temps, plus ou moins polythéistes. Il est vrai et la
statistique moderne l'affirme, parmi les quinze cents millions
d'hommes qui habitent notre terre, la plus grande majorité
sont monothéistes; il y aurait soi-disant, parmi eux, environ
600 millions de brahmano-bouddhistes, 500 millions de
Chrétiens (prétendus), 200 millions de païens (de diverses
sortes), 180 millions de Mahométans, 10 millions d'Israélites
et 10 millions qui seraient sans religion aucune. Mais
la grande majorité des prétendus monothéistes se fait de Dieu
l'idée la plus obscure, ou bien croit, à côté du Dieu principal
unique, à beaucoup de dieux accessoires, comme par
exemple: aux anges, au diable, aux démons, etc. Les
diverses formes sous lesquelles le monothéisme s'est développé
polyphylétiquement peuvent être ramenées à deux
grands groupes: le monothéisme naturaliste et le naturalisme
anthropistique.

Monothéisme naturaliste.—Cette ancienne forme de
religion voit l'incarnation de Dieu dans quelque phénomène
naturel élevé, dominant tout. Comme tel, depuis plusieurs
milliers d'années, ce qui a frappé l'homme avant tout c'est le
soleil, la divinité éclairant et réchauffant qui tient visiblement,
sous sa dépendance immédiate, toute la vie organique.
Le culte du soleil (solarisme ou héliothéisme) apparaît au
naturaliste moderne, entre toutes les formes de croyances
théistes, comme la plus estimable et celle qui se fusionne
le plus aisément avec la philosophie naturelle moniste du
présent.

Car notre astrophysique et notre géogénie modernes nous
ont convaincus que notre terre est une partie détachée du
soleil et qu'elle retournera plus tard se perdre dans son sein.
La physiologie moderne nous enseigne que la source première
de toute vie organique, sur la terre, est la formation du
plasma ou plasmodomie et que cette synthèse de combinaisons

inorganiques simples (eau, acide carbonique et ammoniaque
ou acide azotique) ne peut se produire que sous l'influence
de la lumière solaire. Le développement primaire des
plantes plasmodomes n'a été suivi que tardivement, secondairement
par celui des animaux plasmophages qui, directement
ou indirectement, se nourrissent des premières et l'apparition
de l'espèce humaine elle-même n'est, à son tour, qu'un fait
tardif dans l'histoire généalogique du règne animal. Notre vie
humaine tout entière, corporelle et intellectuelle, se ramène en
dernière analyse, comme toute autre vie organique, au rayonnement
du soleil dispensateur de lumière et de chaleur. Du
point de vue de la raison pure, le culte du soleil apparaît donc
comme un monothéisme naturaliste, beaucoup plus fondé que
le culte anthropistique des chrétiens et autres peuples civilisés,
qui se représentent Dieu sous la forme humaine. De
fait, les adorateurs du soleil étaient déjà parvenus, il y a des
milliers d'années, à un degré de culture intellectuelle et
morale plus élevé que la plupart des autres théistes. Me trouvant
en 1881 à Bombay, j'y ai suivi avec la plus grande sympathie
les édifiants exercices de piété des fidèles parsis qui, debout
au bord de la mer ou agenouillés sur des tapis étendus, lors
du lever et du coucher du soleil exprimaient à l'astre leur
adoration[57].—Le culte de la lune, lunarisme ou Sélénothéisme
est moins important que le solarisme; s'il y a quelques
peuples primitifs qui adorent la lune seule, la plupart
cependant professent en même temps le culte du soleil et des
étoiles.

Monothéisme anthropistique.—L'identification de Dieu
à l'homme, l'idée que l'«Etre suprême» pense, sent et agit
comme l'homme (quoique sous une forme plus élevée) joue
le plus grand rôle dans l'histoire de la civilisation, en tant
que monothéisme anthropomorphique. Il faut mettre ici au
premier plan les trois grandes religions de la race méditerranéenne:

la religion mosaïque ancienne, la religion chrétienne
intermédiaire et la religion mahométane, dernière venue.
Ces trois grandes religions méditerranéennes, apparues toutes
trois sur les rivages favorisés de la plus intéressante des
mers, fondées toutes trois d'une manière analogue par un
enthousiaste de race sémitique, à l'imagination enflammée—ont
entre elles les rapports les plus étroits, non seulement
extérieurement, par cette origine commune, mais encore
intérieurement, par de nombreux traits communs à leurs
articles de foi. De même que le Christianisme a emprunté
directement une grande partie de sa mythologie à l'ancien
Judaïsme, de même l'Islamisme, dernier venu, a conservé
beaucoup de l'héritage des deux autres religions. Les religions
méditerranéennes étaient toutes les trois, à l'origine,
purement monothéistes; toutes les trois, elles ont subi plus
tard les transformations polythéistes les plus variées, à mesure
qu'elles se répandaient sur les côtes découpées et si diversement
habitées de la Méditerranée et de là sur les autres points
du globe.

Le Mosaïsme.—Le monothéisme juif, tel que Moïse le
fonda (1600 av. J.-C.) passe d'ordinaire pour la forme de
croyance religieuse qui, dans l'antiquité, a exercé la plus
grande influence sur le développement ultérieur, éthique et
religieux, de l'humanité. Il est incontestable que cette haute
valeur historique lui incombe déjà pour cette raison que les
deux autres religions méditerranéennes qui partagent avec
lui l'empire du monde sont issues de lui; le Christ est porté
sur les épaules de Moïse comme plus tard Mahomet sur celles
du Christ. De même, le Nouveau Testament qui, dans le court
espace de dix-neuf cents ans, est devenu le fondement de la
foi de tous les peuples civilisés, repose sur la base vénérable
de l'Ancien Testament. Tous deux réunis, sous le nom de
Bible, ont pris une influence et une extension qu'on ne
peut comparer à celles d'aucun livre au monde. De fait, la
Bible est aujourd'hui encore sous certains rapports—et

malgré le mélange étrange du bon et du mauvais—le «livre
des livres». Mais si nous examinons impartialement et
sans préjugé, cette remarquable source historique, bien des
points importants se présenteront sous un tout autre jour
qu'on ne l'enseigne partout. Ici aussi, la critique moderne et
l'histoire de la civilisation pénétrant plus avant, nous ont
fourni des renseignements précieux qui ébranlent dans ses
fondements la tradition admise.

Le monothéisme, tel que Moïse chercha à l'établir dans le
culte de Jéhovah et tel qu'il fut plus tard développé avec
grand succès par les prophètes—les philosophes des Hébreux—eut
à l'origine de longs et durs combats à soutenir
avec l'ancien polythéisme, alors tout puissant. Jéhovah ou
Japheh fut d'abord dérivé de ce Dieu céleste qui, sous le nom
de Moloch ou Baal était une des divinités les plus honorées
de l'Orient. (Sethos ou Typhon des Egyptiens, Saturne ou
Chronos des Grecs). Mais à côté, d'autres dieux demeuraient
en haute estime, et la lutte contre l'«idolâtrie» ne cessa
jamais chez le peuple juif. Cependant, en principe, Jéhovah
demeura le seul Dieu, celui qui, dans le premier des dix commandements
de Moïse, dit expressément: «Je suis le Seigneur
ton Dieu, tu n'auras pas d'autre Dieu que moi».

Le Christianisme.—Le monothéisme chrétien partagea
le sort de son père, le mosaïsme, il ne resta monothéisme
vrai que théoriquement, en principe, tandis que pratiquement
il revêtait les formes les plus diverses du polythéisme.
A vrai dire, déjà par la doctrine de la Trinité, qui passait
pourtant pour un des éléments indispensables de la religion
chrétienne, le monothéisme était logiquement supprimé. Les
trois personnes distinguées comme Père, Fils et Saint-Esprit,
sont et restent trois individus différents (et même des personnages
anthropomorphes) au même titre que les trois
divinités hindoues de la Trimurti (Brahma, Wischnou, Schiwa)
ou que celles de la Trinité des anciens Hébreux (Anu, Bel,
Ao). Ajoutons que dans les sectes les plus répandues du Christianisme,

la Vierge Marie, comme Mère immaculée du Christ,
joue un grand rôle à titre de quatrième divinité; dans beaucoup
de cercles catholiques, elle passe même pour plus importante
et plus influente que les trois personnages masculins
du Céleste royaume. Le culte de la Madone a pris là une telle
importance qu'on pourrait l'opposer comme un monothéisme
féminin à la forme ordinaire de monothéisme masculin. L'auguste
reine des Cieux occupe si bien le premier plan (ainsi
que d'innombrables portraits de la madone et d'innombrables
légendes en font preuve), que les trois personnages masculins
sont complètement effacés.

En dehors de cela, la fantaisie des Chrétiens croyants a de
bonne heure joint une nombreuse société de Saints de toutes
espèces au chef suprême du gouvernement céleste et des anges
musiciens veillent à ce que, dans la «vie éternelle» on ne
manque pas de jouissances musicales. Les papes romains—les
plus grands charlatans que jamais religion ait produits—s'empressent
continuellement d'augmenter par des canonisations
nouvelles le nombre de ces célestes trabans
anthropomorphes. Cette étonnante société du Paradis a reçu
une augmentation de population, à la fois plus considérable
et plus intéressante que toutes les autres, le 13 juillet
1870, lorsque le Concile du Vatican a déclaré les papes,
en tant que représentants du Christ, infaillibles, les élevant
ainsi, de lui-même, au rang de dieux. Si nous ajoutons à cela
le «diable personnel» et les «mauvais anges» qui composent
sa cour, personnages reconnus par les papes, le papisme
nous présentera encore aujourd'hui la forme la plus répandue
du Christianisme moderne, et le tableau varié d'un polythéisme
si riche, que l'Olympe hellénique nous paraîtra, à
côté de lui, petit et misérable.

L'Islamisme (ou Monothéisme mahométan) est la forme
la plus récente et en même temps la plus pure du Monothéisme.
Lorsque le jeune Mahomet (né en 570), de bonne
heure en vint à mépriser le culte polythéiste de ses concitoyens

arabes et apprit à connaître le Christianisme des
Nestoriens, il s'appropria, il est vrai, les doctrines fondamentales
de ceux-ci, mais il ne put se résoudre à voir dans le
Christ autre chose qu'un Prophète, comme Moïse. Dans le
dogme de la Trinité, il ne trouva que ce qu'y doit forcément
trouver tout homme sans préjugé après une réflexion impartiale:
un article de foi absurde qui n'est ni conciliable avec
les principes de notre raison, ni du moindre prix pour notre
édification religieuse. Mahomet considérait avec raison l'adoration
de l'immaculée Vierge Marie «Mère de Dieu» comme
une idolâtrie aussi vaine que le culte rendu aux images et aux
statues. Plus il y réfléchissait, plus il aspirait vers une plus
pure conception de Dieu, plus clairement lui apparaissait la
certitude de son grand principe: «Dieu est le seul Dieu»;
il n'y a pas à côté de lui d'autres dieux.

Sans doute, Mahomet ne pouvait pas non plus s'affranchir
de tout anthropomorphisme dans sa conception de Dieu. Son
Dieu unique restait, lui aussi, un homme tout-puissant,
idéalisé, tout comme le sévère Dieu vengeur de Moïse, tout
comme le Dieu doux et aimant du Christ. Mais nous devons
cependant reconnaître à la religion mahométane cette supériorité
qu'à travers son évolution historique et ses inévitables
déviations, elle a conservé bien plus rigoureusement que les
religions mosaïque et chrétienne le caractère du pur monothéisme.
Cela se voit encore aujourd'hui, extérieurement,
dans les formules de prières, la façon de prêcher inhérentes au
culte mahométan, de même que dans l'architecture et la décoration
de ses temples. Lorsqu'en 1873, je visitai pour la première
fois l'Orient, que j'admirai les splendides mosquées du
Caire et de Smyrne, de Brousse et de Constantinople, je fus
rempli d'une piété sincère par la décoration simple et pleine de
goût de l'intérieur, par l'ornementation architectonique d'un
style si élevé et en même temps si riche de l'extérieur.
Comme ces mosquées paraissent nobles et d'un style élevé,
comparées à la plupart des églises catholiques qui, à l'intérieur,
sont surchargées de tableaux de toutes sortes et d'oripeaux

dorés, tandis qu'à l'extérieur elles sont défigurées par
une profusion de figures humaines et animales! Le même
caractère d'élévation se retrouve dans les prières silencieuses
et les simples exercices de piété du Coran, comparés au
bruyant et incompréhensible bredouillage de mots des messes
catholiques ou à la musique tapageuse des processions
théâtrales.

Mixothéisme.—On peut à bon droit réunir sous ce
terme toutes les formes de croyance aux dieux qui renferment
des mélanges de conceptions religieuses différentes et
en partie même contradictoires. En théorie, cette forme de
religion, des plus répandues, n'a jamais été reconnue jusqu'ici.
En pratique, néanmoins, c'est la plus importante et la plus
remarquable de toutes. Car la grande majorité des hommes
qui se sont formés des idées religieuses ont été de tous
temps et sont aujourd'hui encore mixothéistes; leur notion
de Dieu est un mélange des principes religieux de telle confession
spéciale, qu'on leur a inculqués dès l'enfance et de
beaucoup d'impressions diverses éprouvées plus tard au
contact d'autres formes de croyance et qui ont modifié les
premières. Pour beaucoup de savants il faut ajouter à cela
l'influence transformatrice des études philosophiques de
l'âge mûr et surtout l'étude impartiale des phénomènes de la
nature qui montre le néant des croyances théistes. La lutte
entre ces notions contradictoires, infiniment douloureuse
pour les âmes sensibles et qui parfois se prolonge sans solution
pendant la vie entière,—montre clairement la puissance
inouïe de l'hérédité des vieux principes religieux d'une
part et de l'adaptation précoce à des principes erronés, d'autre
part. La confession spéciale qui, dès sa plus tendre enfance,
a été inculquée de force à l'enfant par ses parents, reste le
plus souvent et pour la plus grande part, prédominante, au
cas où plus tard l'influence plus forte d'une autre confession
n'amène pas une conversion. Mais même dans ce passage
d'une forme de croyance à l'autre, le nouveau nom, comme

déjà celui qu'on vient de quitter, n'est souvent qu'une étiquette
extérieure sous laquelle s'abritent les croyances et les
erreurs les plus diverses, formant le mélange le plus
bariolé. La grande majorité des prétendus chrétiens ne sont
pas monothéistes (comme ils le croient), mais amphithéistes,
triplothéistes ou polythéistes. On en peut dire autant des
adeptes de l'islamisme et du mosaïsme, ainsi que de ceux de
toutes les religions monothéistes. Partout viennent s'adjoindre
à la notion originelle du «Dieu unique ou du dieu triple»,
des croyances, acquises plus tard, à des divinités subalternes:
anges, diables, saints et autres démons, mélange bariolé des
formes les plus diverses du théisme.

Essence du théisme.—Toutes les formes que nous
venons de passer en revue, du théisme au sens propre—peu
importe que cette croyance en Dieu revête une forme naturaliste
ou anthropistique—ont en commun la conception de
Dieu comme d'un être extérieur au monde (extra mundanum)
ou surnaturel (supranaturale). Toujours Dieu s'oppose, comme
un Etre indépendant, au monde ou à la nature, le plus souvent
comme leur Créateur, leur Conservateur et leur Régisseur.
Dans la plupart des religions s'ajoute encore à cela le
caractère de personnalité et l'idée, plus précise encore, que
Dieu en tant que personne est semblable à l'homme.
«L'homme se peint dans ses dieux.» Cet anthropomorphisme
de Dieu ou conception anthropistique d'un Etre qui pense,
sent et agit comme l'homme, prédomine chez la majorité de
ceux qui croient en Dieu, tantôt sous une forme plus naïve
et plus grossière, tantôt sous une forme plus abstraite et plus
raffinée. Sans doute, la théosophie la plus élevée affirme que
Dieu, en tant qu'Etre suprême, est absolument parfait et par
suite complètement différent de l'Etre imparfait qu'est
l'homme. Mais à un examen plus minutieux on s'aperçoit
toujours que ce qui est commun aux deux c'est l'activité
psychique ou intellectuelle. Dieu sent, pense et agit comme
l'homme, quoique sous une forme infiniment plus parfaite.


L'anthropisme personnel de Dieu est devenu pour la
plupart des croyants une idée si naturelle qu'ils ne sont pas
choqués de voir Dieu personnifié sous la forme humaine dans
les tableaux et les statues, ni de lui voir revêtir cette forme
humaine dans les diverses créations poétiques de l'imagination,
où Dieu se transforme ainsi en un Vertébré. Dans beaucoup de
mythes, Dieu apparaît encore sous la forme d'autres Mammifères
(singes, lions, taureaux, etc.), plus rarement sous celle
d'Oiseaux (aigle, colombe, cigogne) ou sous celle de Vertébrés
inférieurs (serpents, crocodiles, dragons). Dans les religions
les plus élevées et les plus abstraites, cette forme corporelle
disparaît et Dieu n'est adoré que comme «pur esprit» sans
corps. «Dieu est esprit et celui qui l'adore doit l'adorer en
esprit et en vérité». Mais néanmoins l'activité psychique de
ce pur esprit est absolument la même que celle des dieux
anthropomorphes. A la vérité, ce Dieu immatériel n'est pas
incorporel, mais invisible, conçu sous la forme d'un gaz.

Nous aboutissons ainsi à la notion paradoxale d'un Dieu,
Vertébré gazeux (cf. Morphol. gén., 1866).

II. Panthéisme (Doctrine de l'Un-Tout), Dieu et le monde
sont un seul et même être. L'idée de Dieu s'identifie avec celle
de la nature ou de la substance. Cette conception panthéiste
est en opposition radicale, en principe du moins, avec toutes
les formes précédentes et autres possibles du théisme, bien
qu'on se soit efforcé, par des concessions réciproques, de combler
le profond abîme qui sépare les deux doctrines. Entre elles
persiste toujours cette opposition fondamentale que, dans le
théisme, Dieu, être extramondain, s'oppose à la nature qu'il
crée et conserve, agissant sur elle du dehors, tandis que dans
le panthéisme, Dieu, Etre intramondain, est partout la nature
elle-même et agit à l'intérieur de la substance, en tant
que «force ou énergie». Ce dernier point de vue est seul conciliable
avec la loi naturelle suprême qu'un des plus grands
triomphes du XIXe siècle est d'avoir posée: la loi de substance.
Le panthéisme est donc nécessairement le point de

vue des sciences naturelles modernes. Sans doute, les naturalistes,
aujourd'hui encore, sont nombreux qui contestent cette
affirmation et pensent pouvoir concilier l'ancienne doctrine
théiste avec les idées fondamentales du panthéisme exprimées
par la loi de substance. Mais ces vains efforts ne reposent tous
que sur l'obscurité ou sur l'inconséquence de la pensée,
dans le cas toutefois où ils sont sincères et tentés avec
loyauté.

Le panthéisme ne pouvant provenir que de l'observation de
la nature, rectifiée et interprétée par la pensée de l'homme
civilisé, on comprend qu'il soit apparu bien plus tard que le
théisme qui, sous sa forme la plus grossière, était déjà constitué
il y a plus de dix mille ans, chez les peuples primitifs et
avec les variations les plus diverses.

Si des germes de panthéisme se trouvent déjà épars dans
les diverses religions dès le début de la philosophie (chez les
plus anciens des peuples civilisés dans l'Inde et en Egypte,
en Chine et au Japon), bien des milliers de siècles avant
Jésus-Christ, cependant, le panthéisme, comme philosophie
précise et constituée, n'apparaît qu'avec l'hylozoïsme
des philosophes naturalistes ioniens dans la première moitié
du VIe siècle avant Jésus-Christ. A cette époque de splendeur
pour l'esprit grec, tous les grands penseurs sont dépassés
par Anaximandre de Milet, lequel conçut l'unité fondamentale
du Tout infini (Apeiron) avec plus de profondeur et de clarté
que son maître Thalès ou son élève Anaximène. Non seulement
Anaximandre avait déjà exprimé la grande pensée de
l'unité originelle du Cosmos, de l'évolution de tous les phénomènes
provenant de la matière première qui pénètre tout,
mais aussi la conception hardie d'une alternance périodique
et indéfinie de mondes apparaissant et disparaissant.

Beaucoup d'autres grands philosophes ultérieurs, dans
l'antiquité classique, surtout Démocrite, Héraclite et Empédocle
ont été amenés par leurs réflexions profondes à concevoir
dans le même sens ou d'une manière analogue, cette
unité de la Nature et de Dieu, du corps et de l'esprit qui a

trouvé son expression la plus précise dans la loi de substance
de notre monisme actuel. Le grand poète romain et
philosophe naturaliste, Lucrèce, a exposé ce monisme sous
une forme hautement poétique dans son célèbre poème
didactique De rerum Natura. Mais ce monisme panthéiste
et conforme à la Nature fut bientôt repoussé par le dualisme
mystique de Platon et surtout par la puissante influence que
conquit sa philosophie idéaliste en se fusionnant avec les
doctrines chrétiennes. Lorsqu'ensuite leur plus puissant
représentant, le pape, eut acquis l'empire intellectuel du
monde, le panthéisme fut violemment comprimé, Giordano
Bruno, son représentant le plus remarquable, fut brûlé vif le
17 février 1600, sur le Campo Fiori de Rome, par le «représentant
de Dieu».

Ce n'est que dans la seconde moitié du XVIIe siècle que le
système panthéiste fut constitué sous sa forme la plus pure
par le grand Spinoza; il créa pour désigner la totalité des
choses le pur concept de substance dans lequel «Dieu et le
Monde» sont inséparables. Nous devons d'autant plus admirer
aujourd'hui la clarté, l'exactitude et la logique du système
moniste de Spinoza, qu'il y a deux cent cinquante ans,
ce puissant penseur manquait encore de toutes les données
empiriques certaines que nous n'avons acquises que dans la
seconde moitié du XIXe siècle. Quant aux rapports entre le
panthéisme de Spinoza, le matérialisme ultérieur du
XVIIIe siècle et notre monisme actuel, nous en avons déjà
parlé au premier chapitre de ce livre. Rien n'a tant contribué
à le propager, surtout en Allemagne, que les œuvres
immortelles du plus grand de nos poètes et penseurs,
de Goethe. Ses admirables poèmes Dieu et le Monde,
Prométhée, Faust, etc., contiennent, enveloppées sous
la forme poétique la plus parfaite, les pensées fondamentales
du panthéisme.

Athéisme (Conception de l'Univers dépouillé de Dieu).—Il
n'y a pas de Dieu ni de dieux, si l'on désigne par ce terme

des êtres personnels existant en dehors de la Nature.

Cette conception athéiste coïncide, quant aux points
essentiels, avec le monisme ou panthéisme des sciences naturelles;
elle en donne seulement une autre expression, en ce
qu'elle en fait ressortir le côté négatif, la non-existence de la
divinité extramondaine ou surnaturelle. En ce sens, Schopenhauer
dit très justement: «Le panthéisme n'est qu'un
athéisme poli. La vérité du panthéisme consiste dans la suppression
de l'opposition dualiste entre Dieu et le monde,
dans la constatation que le monde existe en vertu de sa force
interne et par lui-même. La proposition panthéiste: Dieu
et le monde ne font qu'un, est un détour poli pour signifier
au seigneur Dieu son congé.»

Pendant tout le moyen âge, sous la tyrannie sanglante du
papisme, l'Athéisme a été poursuivi par le fer et par le feu
comme la forme la plus épouvantable de conception de
l'Univers. Comme dans l'Evangile l'athée est complétement
identifié au méchant et qu'il est menacé dans la vie éternelle—pour
un simple «manque de foi»—des peines de
l'Enfer et de la damnation éternelle, on conçoit que tout bon
chrétien ait évité soigneusement le moindre soupçon d'athéisme.
Malheureusement c'est là une opinion accréditée
aujourd'hui encore, dans beaucoup de milieux. Le naturaliste
athée, qui consacre ses forces et sa vie à la recherche
de la vérité, est tenu d'avance pour capable de tout ce qui est
mal; le dévot théiste qui assiste sans pensée à toutes les
cérémonies vides du culte papiste, passe déjà, rien qu'à cause
de cela, pour un bon citoyen, même si, sous sa croyance il ne
pense rien du tout et qu'il pratique à côté de cela la morale
la plus répréhensible. Cette erreur ne s'expliquera qu'au
XXe siècle lorsque la superstition cédera davantage le pas à la
connaissance de la nature par la raison et à la conviction
moniste de l'unité de Dieu et du monde.

CHAPITRE XVI

Science et Croyance




Études monistes sur la connaissance de la Vérité.—Activité
des sens et activité de la raison.—Croyance et superstition.—Expérience
et révélation.

La recherche scientifique ne connaît qu'un but: la connaissance
de la réalité. Aucun sanctuaire ne peut lui
être plus sacré que celui de la Vérité. Il faut qu'elle
pénètre tout; elle ne doit reculer devant aucun
examen, devant aucune analyse, si fort que tienne au
cœur du chercheur ce qu'il lui faut examiner, soit
que le respect, l'amour, le sentiment de la loyauté, la
religion, les opinions viennent se mettre à la traverse
de sa tâche. Il lui faut déclarer les résultats de
l'examen sans ménagement, sans souci de son avantage
ou de son désavantage, sans chercher l'éloge et sans
craindre le blâme.

L. Brentano.





SOMMAIRE DU CHAPITRE XVI

Connaissance de la Vérité et ses sources: activité sensorielle et association
des représentations.—Organes des sens (Esthètes) et organes de la pensée
(phronètes).—Organes des sens et leur énergie spécifique.—Développement
de celle-ci.—Philosophie de la sensibilité.—Valeur inappréciable
des sens.—Limites de la connaissance sensible.—Hypothèse et
croyance.—Théorie et croyance.—Opposition radicale entre les croyances
scientifiques (naturelles) et les croyances religieuses (surnaturelles).—Superstition
des peuples primitifs et des peuples civilisés.—Confessions
diverses.—Ecoles sans confession.—La croyance de nos pères.—Spiritisme.—Révélation.

LITTÉRATURE

A. Svoboda.—Gestalten des Glaubens. Leipzig, 1897.

D. Strauss.—Gesammelte Schriften, 12 Bänder, Bonn, 1877.

J. W. Draper.—Geschichte der Konflikte Zwischen Religion und Wissenschaft,
Leipzig, 1865.

L. Buchner.—Über religioese und wissenschaftliche Weltanschauung, 1887.

O. Möllinger.—Die Gott-Idee der neuen Zeit und der nothwendige Ausbau
des Christenthums 2te Aufl., Zurich 1870.

A. Rau.—Empfinden und Denken. Giessen 1896.

F. Zollner.—Ueber die Natur der Kometen. Beitraege zur Gesch. und Theorie
der Erkenntniss, Leipzig, 1872.

A. Lehmann.—Aberglaube und Zauberei von den aeltesten Zeiten an bis in
die Gegenwart. trad. allem. de 1899.

F. Bacon.—Novum Organon Scientiarum.



Tout travail véritablement scientifique tend à la connaissance
de la vérité. Notre vrai savoir, celui qui a du prix, se
rapporte au réel et consiste en représentations auxquelles correspondent
des choses réellement existantes. Nous sommes
incapables, il est vrai, de connaître l'essence intime de ce
monde réel,—«la chose en soi»—mais une observation
impartiale et une comparaison critique des choses nous convainquent
que, dans l'état normal du cerveau et des organes
des sens, les impressions du monde extérieur sur ceux-ci
sont les mêmes chez tous les hommes raisonnables—et
que, lorsque les organes de la pensée fonctionnent normalement,
certaines représentations se forment, qui sont partout
les mêmes; nous les disons vraies et sommes convaincus
par là que leur contenu correspond à la partie des choses
qu'il nous est donné de connaître. Nous savons que ces faits
ne sont point imaginaires mais réels.

Sources de connaissance.—Toute connaissance de la
vérité a pour fondement deux groupes de fonctions physiologiques
distincts mais ayant entre eux d'étroits rapports:
d'abord la sensation des objets, au moyen de l'activité sensorielle
et ensuite la liaison des impressions ainsi recueillies,
en représentation, grâce à l'association. Les instruments de
la sensation sont les organes des sens (sensibles ou Aesthètes);
les instruments à l'aide desquels se forment et s'enchaînent
les représentations, sont les organes de la pensée

(phronètes). Ceux-ci font partie du système nerveux central;
les autres, au contraire, du système nerveux périphérique,
système si important et si développé chez les animaux supérieurs
pour lesquels il est le seul et unique facteur de l'activité
psychique.

Organes des sens (sensilles ou aesthètes).—L'activité
sensorielle de l'homme, point de départ de toute connaissance,
s'est développée lentement et progressivement, comme
un perfectionnement de celle des Mammifères les plus
proches, les Primates. Les organes, chez tous les représentants
de cette classe très élevée, présentent partout la même
structure essentielle et leurs fonctions sont partout soumises
aux mêmes lois physico-chimiques. Elles se sont partout
constituées historiquement de la même manière. De même
que chez tous les autres animaux, les sensilles, chez les Mammifères,
sont à l'origine des parties du revêtement cutané et
les cellules sensibles de l'épiderme sont les ancêtres des différents
organes sensoriels, lesquels ont acquis leur énergie
spécifique en s'adaptant à des excitations différentes
(lumière, chaleur, son, chimiopathie). Aussi bien les bâtonnets
de la rétine que les cellules auditives du limaçon de
l'oreille, que les cellules olfactives et les cellules gustatives,
proviennent originairement de ces simples cellules non différenciées
de l'épiderme, qui revêtent toute la surface de
notre corps. Ce fait très important peut être directement
démontré par l'observation immédiate de l'embryon humain
ou de tout autre embryon animal. De ce fait ontogénétique
se déduit avec certitude, d'après la loi fondamentale biogénétique,
cette conclusion phylogénétique grosse elle-même
de conséquences, à savoir: que dans la longue histoire généalogique
de nos ancêtres, les organes sensoriels supérieurs,
avec leur énergie spécifique, dérivent originairement, eux
aussi, de l'épiderme d'animaux inférieurs, d'une assise cellulaire
simple qui ne contenait pas encore de pareilles sensilles
différenciées.


Énergie spécifique des sensilles.—C'est un fait de la
plus haute importance pour l'étude de l'homme, que différents
nerfs de notre corps puissent percevoir des qualités très différentes
du monde extérieur et ne puissent percevoir que
celles-là. Le nerf visuel ne transmet que les impressions
lumineuses, le nerf auditif que les impressions de son, le
nerf olfactif que des impressions olfactives, etc. De quelque
nature que soit l'excitation qui stimule un de ces nerfs déterminés,
la réaction, par contre, est toujours qualitativement
la même. De cette énergie spécifique des nerfs sensoriels,
dont toute la portée a été exposée pour la première fois par
le grand physiologiste J. Müller, on a tiré des conséquences
très inexactes, surtout au profit d'une théorie de la connaissance
dualiste et a prioriste. On a prétendu que le cerveau
ou l'âme ne percevait qu'un certain état du nerf excité et
qu'on ne pouvait rien conclure de là, quant à l'existence ou
la nature du monde extérieur d'où provenait l'excitation. La
philosophie sceptique en tirait cette conclusion que l'existence
même de ce monde était douteuse et l'extrême idéalisme,
non seulement mettait en doute cette réalité, mais la
niait simplement; il prétendait que le monde n'existait que
dans notre représentation.

En face de ces erreurs, nous devons rappeler que l'«énergie
spécifique» n'est pas originairement une qualité innée
de certains nerfs, mais qu'elle provient de leur adaptation
à l'activité particulière des cellules épidermiques dans
lesquelles ils se terminent. En vertu des grandes lois de la
division du travail, les cellules sensorielles épidermiques, à
l'origine non différenciées, se sont attribuées des tâches
diverses, en ce sens que les uns ont recueilli l'excitation des
rayons lumineux, les autres l'impression des ondes sonores,
un troisième groupe l'action chimique des substances odorantes,
etc. Au cours des siècles, ces excitations sensorielles
externes ont amené une modification graduelle des propriétés
physiologiques et morphologiques de ces régions épidermiques,
tandis qu'en même temps se modifiaient aussi les

nerfs sensibles, chargés de conduire au cerveau les impressions
recueillies à la périphérie. La sélection améliora pas à
pas celles d'entre les transformations de ces nerfs qui se
montrèrent utiles et créa enfin au cours de millions d'années,
ces merveilleux instruments qui, comme l'œil et l'oreille,
constituent nos biens les plus précieux; leur disposition est
si admirablement conforme à un but d'utilité qu'ils ont pu
nous induire à l'hypothèse erronée d'une «création d'après
un plan préconçu». Ainsi la propriété caractéristique de tout
organe sensoriel et de son nerf spécifique ne s'est développée
que graduellement par l'habitude et l'exercice—c'est-à-dire
par l'adaptation—et s'est transmise ensuite par l'hérédité
de génération en génération. A. Rau a établi explicitement
cette conception dans son excellent ouvrage: Sensation
et pensée, étude physiologique sur la nature de l'entendement
humain (1896). On y trouve à côté de la juste interprétation
de la loi de Müller sur l'énergie sensorielle spécifique,
des discussions pénétrantes sur le rapport de ces
énergies avec le cerveau et, dans le dernier chapitre en particulier,
appuyée sur celle de L. Feuerbach, une remarquable
philosophie de la sensibilité; je me range complètement du
côté de ce convainquant exposé.

Limites de la perception sensorielle.—D'une comparaison
critique entre l'activité sensorielle de l'homme et celle
des autres vertébrés, il ressort un certain nombre de faits de
la plus haute importance, dont nous sommes redevables aux
recherches approfondies faites au XIXe siècle, surtout dans la
seconde moitié. Cela est vrai, particulièrement, des deux organes
sensoriels les plus perfectionnés, des «organes esthétiques»,
l'œil et l'oreille. Ils présentent, dans l'embranchement
des Vertébrés, une structure différente de ce qu'elle est
chez les autres animaux, structure plus complexe,—et ils
se développent en outre, dans l'embryon des Vertébrés,
d'une manière toute spéciale. Cette ontogénèse et cette
structure typique des sensilles, chez tous les Vertébrés, s'explique

par l'hérédité remontant jusqu'à une forme ancestrale
commune. Mais au sein du groupe, on observe une
grande variété de détail dans le développement, laquelle
résulte de l'adaptation à des conditions de vie variant avec les
espèces, ainsi que de l'exercice plus fréquent ou plus rare des
diverses parties de l'organisme.

L'homme, sous le rapport du développement des sens, est
bien loin de nous apparaître comme le Vertébré le plus perfectionné.
L'oiseau a la vue bien plus pénétrante et distingue
les petits objets à une grande distance, bien plus distinctement
que l'homme. L'oreille de nombreux Mammifères, en
particulier des Carnivores, Ongulés, Rongeurs vivant dans
les déserts, est beaucoup plus sensible que celle de l'homme
et perçoit les bruits légers à des distances bien plus grandes;
c'est ce qu'indique déjà le pavillon de leur oreille, très grand
et très mobile. Les oiseaux chanteurs présentent, même au
point de vue des sons musicaux, une organisation bien supérieure
à celle de l'homme. Le sens olfactif, chez la plupart
des Mammifères, en particulier chez les Carnivores et les Ongulés,
est beaucoup plus développé que chez l'homme. Si le
chien pouvait comparer son flair, si fin, avec celui de l'homme,
il regarderait celui-ci avec une pitié dédaigneuse. De même,
quant aux sens inférieurs (sens du goût, sens sexuel, sens
du contact et de la température), l'homme est bien loin de
pouvoir prétendre au plus haut degré de perfectionnement.

Nous autres hommes ne pouvons naturellement juger que
des sensations que nous possédons. Mais l'anatomie nous
démontre l'existence, dans le corps de beaucoup d'animaux,
d'organes sensoriels autres que ceux que nous connaissons.
C'est ainsi que les poissons et d'autres Vertébrés aquatiques
inférieurs possèdent, dans la peau, des sensilles caractéristiques
en communication avec des nerfs sensoriels spéciaux.
Sur les côtés du corps des poissons, à droite et à gauche, court
un long canal qui, en avant, dans la région de la tête, se
prolonge par plusieurs canaux ramifiés. Dans ces «canaux
muqueux» sont des nerfs pourvus de branches nombreuses

dont les terminaisons sont en rapport avec des éminences
nerveuses caractéristiques. Il est probable que cet «organe
sensoriel épidermique» étendu sert à percevoir les différences,
soit dans la pression, soit dans les autres qualités de
l'eau. D'autres groupes d'animaux se distinguent encore par
la possession d'autres sensilles caractéristiques dont le rôle
nous est inconnu.

Ces faits nous montrent déjà que l'activité sensorielle de
l'homme est limitée et cela aussi bien quantitativement que
qualitativement. A l'aide de nos sens, même de celui de la
vue et de celui du tact, nous ne pouvons donc jamais connaître
qu'une partie des qualités que possèdent les objets du
monde extérieur. Mais cette perception partielle est elle-même
incomplète, car nos organes sensoriels sont imparfaits
et les nerfs sensoriels sont des interprètes qui ne transmettent
au cerveau que la traduction des impressions reçues.

Cette imperfection reconnue de notre activité sensorielle ne
doit pourtant pas nous empêcher de considérer ces instruments
et l'œil avant tout, comme les plus nobles des organes;
ils constituent, avec les organes de la pensée localisés dans
le cerveau, le cadeau le plus précieux que la Nature ait fait à
l'homme. A. Rau dit très justement: «Toute science est en
dernière analyse une connaissance sensible; les données des
sens ne sont pas niées mais interprétées par elle; les sens
sont nos premiers et nos meilleurs amis; bien avant que
l'entendement ne se développe, les sens disent à l'homme ce
qu'il doit faire et ce dont il doit s'abstenir. Celui qui renierait
la sensibilité pour échapper à ses dangers, agirait avec
autant d'irréflexion et de sottise que celui qui s'arracherait
les yeux parce que ces organes pourraient un jour voir des
choses honteuses; ou celui qui s'écorcherait la peau de la
main, de crainte que cette main ne se saisisse un jour du
bien d'autrui.» Aussi Feuerbach a-t-il pleinement raison de
traiter toutes les philosophies, les religions, les institutions
qui sont en contradiction avec le principe de la sensibilité,
non seulement d'erronées, mais de foncièrement pernicieuses.

Sans sens pas de connaissance! Nihil est in intellectu, quod
non fuerit in sensu. (Locke). L'immense mérite que s'est acquis
en ces derniers temps le Darwinisme, en nous faisant
connaître plus à fond et apprécier plus hautement l'activité
sensorielle, a déjà fait, il y a vingt ans, le sujet de ma conférence
«sur l'origine et le développement des organes des
sens»[58].

Hypothèse et croyance.—Le besoin de connaître de
l'homme civilisé, parvenu à un haut degré de culture, n'est
pas satisfait par la connaissance, pleine de lacunes, du monde
extérieur que cet homme acquiert au moyen de ses organes
des sens, si imparfaits. Il s'efforce de transformer les impressions
sensibles qui lui ont été ainsi fournies, en valeurs de
connaissance; il les élabore, dans les centres sensoriels de
l'écorce cérébrale, en sensations spécifiques et par l'association,
dans le centre propre à cette opération, il assemble ces
sensations de manière à former des représentations; par
l'enchaînement des groupes de représentations, l'homme parvient
ensuite à constituer une science d'ensemble. Mais cette
science reste toujours pleine de lacunes et insatisfaisante, si
la fantaisie ne vient pas compléter la force de combinaison
insuffisante de l'entendement et si elle ne rassemble pas,
par l'association des images, des connaissances anciennes,
de manière à en constituer un tout. De là résultent de nouvelles
formations de représentations qui, seules, permettront
d'expliquer les faits perçus et «satisferont le besoin de causalité
de la raison». Les représentations qui comblent les
lacunes de la science et prennent sa place peuvent être
désignées, d'une manière générale, du nom de croyance. Et
c'est ainsi qu'il en va constamment dans la vie journalière.
Lorsque nous ne sommes pas sûrs d'une chose, nous disons
que nous la croyons. En ce sens, dans la science elle-même,
nous sommes forcés de croire; nous présumons ou admettons

qu'il existe un certain rapport entre deux phénomènes,
quoique nous ne le sachions pas d'une façon certaine. Dans
le cas où il s'agit de la connaissance des causes, nous construisons
des hypothèses. D'ailleurs on ne peut admettre, en
science, que les hypothèses comprises dans les limites des
facultés humaines et qui ne contredisent pas des faits connus.
Telles sont, par exemple, en physique, la théorie des vibrations
de l'éther; en chimie, l'existence des atomes avec leurs
affinités; en biologie, la théorie de la structure moléculaire
du plasma vivant.

Théorie et croyance.—L'explication d'un grand nombre
de phénomènes se rattachant les uns aux autres, par une
cause qu'on admet leur être commune, constitue ce qu'on
appelle une théorie. Pour la théorie, comme pour l'hypothèse,
la croyance (au sens scientifique) est indispensable;
car, ici aussi, la fantaisie créatrice comble les lacunes que
l'entendement laisse quand il tâche de connaître les rapports
entre les choses. La théorie, par suite, ne peut jamais être
considérée que comme une approximation de la vérité; on
doit avouer qu'elle pourra, plus tard, être supplantée par une
autre mieux fondée. Malgré l'aveu de cette incertitude, la
théorie reste indispensable à toute vraie science; car, seule,
elle explique les faits en supposant admises leurs causes.
Celui qui renoncerait absolument à la théorie et ne voudrait
construire la science pure qu'avec des «faits certains» (ce
qui est le cas des esprits bornés, dans les prétendues «sciences
naturelles exactes» de nos jours)—celui-là renoncerait
du même coup à la connaissance des causes en général et par
là à la satisfaction du besoin de causalité inhérent à la
raison.

La théorie de la gravitation en astronomie (Newton), la
théorie cosmologique des gaz en cosmogénie (Kant et Laplace),
le principe de l'énergie en physique (Mayer et Helmholtz),
la théorie atomique en chimie (Dalton), la théorie des
vibrations en optique (Huyghens), la théorie cellulaire en histologie

(Schleiden et Schwann), la théorie de la descendance
en biologie (Lamarck et Darwin): autant d'exemples grandioses
de théories de premier ordre. Elles expliquent tout un
monde de grands phénomènes naturels par l'hypothèse d'une
cause qui soit commune à tous les faits isolés de leurs domaines
respectifs et par la démonstration qu'elles donnent que
tous les phénomènes font bien partie d'un même domaine et
qu'ils sont régis par des lois fixes, découlant de cette cause
unique. D'ailleurs, cette cause elle-même peut être inconnue
dans son essence ou peut n'être qu'une «hypothèse provisoire».
La pesanteur, dans la théorie de la gravitation
et la cosmogénie, l'énergie elle-même, dans son rapport
avec la matière, l'éther en optique et en électricité,
l'atome en chimie, le plasma vivant dans la théorie
cellulaire, l'hérédité dans la théorie de la descendance—tous
ces concepts, et autres semblables, dont usent les
grandes théories, peuvent être considérés par la philosophie
sceptique comme de «pures hypothèses», comme les
produits de la croyance scientifique, mais ils nous demeurent,
comme tels, indispensables aussi longtemps qu'ils n'auront
pas été remplacés par une hypothèse meilleure.

Croyance et Superstition.—D'une toute autre nature
que ces formes de croyance scientifique sont ces conceptions
qui, dans les diverses religions, servent à expliquer les
phénomènes et qu'on désigne simplement du nom de croyance,
au sens restreint du mot. Comme ces deux formes de croyance,
la «croyance naturelle» de la science et la «croyance surnaturelle»
de la religion, sont souvent confondues et qu'une
certaine obscurité s'ensuit; il est utile, nécessaire même de
bien mettre en relief leur opposition radicale. La croyance
«religieuse» est toujours une croyance au miracle et, comme
telle, est en contradiction irrémédiable avec la croyance
naturelle de la raison. Par opposition à celle-ci, elle affirme
l'existence de faits surnaturels et peut ainsi être désignée du
nom de surcroyance, hypercroyance, forme originelle du

mot Superstition[59]. La différence essentielle entre cette
superstition et la «croyance raisonnable» consiste en ceci
que la première admet des forces et des phénomènes surnaturels,
que la science ne connaît pas et qu'elle n'admet pas,
auxquels ont donné naissance des perceptions fausses et des
inventions erronées de la fantaisie poétique; la superstition
est ainsi en contradiction avec les lois naturelles clairement
reconnues et, partant, elle est déraisonnable.

Superstition des peuples primitifs.—Grâce aux grands
progrès de l'ethnologie au XIXe siècle, nous connaissons une
quantité énorme de formes et de produits de la superstition
tels qu'on les trouve aujourd'hui encore chez les grossiers
peuples primitifs. Si on les compare entre eux, puis avec les
conceptions mythologiques correspondantes des âges antérieurs,
on constate une analogie sur bien des points, souvent
une origine commune et, finalement, une source primitive
très simple d'où tous découlent. Nous trouvons celle-ci dans
le besoin naturel de causalité de la raison, dans la recherche
de l'explication des phénomènes inconnus qui pousse à trouver
leur cause. C'est le cas, en particulier, pour ces phénomènes
moteurs qui éveillent la crainte par la menace d'un danger:
comme l'éclair et le tonnerre, les tremblements de terre, les
éclipses, etc. Le besoin d'une explication causale de ces phénomènes
naturels existe déjà chez les peuples primitifs les
plus inférieurs qui le tiennent eux-mêmes, par l'hérédité, de
leurs ancêtres primates. Il existe également chez beaucoup
d'autres Vertébrés. Quand un chien aboie devant la pleine
lune, ou en entendant sonner une cloche dont il voit le
battant se mouvoir, ou en voyant un drapeau flotter au vent,
il n'exprime pas seulement par là sa crainte mais aussi le
vague besoin de connaître la cause de ce phénomène inconnu.
Les germes grossiers de religion, chez les peuples primitifs,

ont leurs racines en partie dans cette superstition héréditaire
de leurs ancêtres primates,—en partie dans le culte des
aïeux, dans divers besoins de l'âme et dans des habitudes
devenues traditionnelles.

Superstition des peuples civilisés.—Les croyances
religieuses des peuples civilisés modernes, qu'ils considèrent
comme leur bien spirituel le plus précieux, sont placées par
eux bien au-dessus des «grossières superstitions» des
peuples primitifs; on loue le grand progrès qu'a amené la
marche de la civilisation, en dépassant ces superstitions.
C'est là une grande erreur! Un examen critique et une comparaison
impartiale nous montreraient que les deux croyances
ne diffèrent que par la «forme spéciale» et par l'enveloppe
externe de la confession. A la claire lumière de la raison, la
croyance au miracle, croyance distillée des religions les plus
libérales—en tant qu'elle contredit les lois naturelles solidement
établies,—nous paraît une superstition aussi déraisonnable
et au même titre que la grossière croyance aux fantômes
des religions primitives, fétichistes, que les premières
regardent avec un orgueilleux dédain.

De ce point de vue impartial, si nous jetons un regard
critique sur les croyances religieuses encore aujourd'hui
régnantes, parmi les peuples civilisés, nous les trouverons
partout pénétrées de superstitions traditionnelles. La
croyance chrétienne à la Création, la Trinité divine, l'Immaculée
Conception de Marie, la Rédemption, la Résurrection et
l'Ascension du Christ, etc., tout cela est de la fantaisie pure
et ne peut pas plus s'accorder avec la connaissance rationnelle
de la Nature que les différents dogmes des religions
mahométane, moïsiaque, bouddhiste et brahmanique. Chacune
de ces religions est, pour le vrai croyant, une vérité
incontestable et chacune d'elles considère toute autre croyance
comme une hérésie et une dangereuse erreur. Plus une religion
donnée se considère comme «la seule qui sauve»—comme
étant la religion catholique,—et plus cette conviction

est chaleureusement défendue comme étant ce que cette religion
a le plus à cœur, plus, naturellement, elle doit mettre
de zèle à combattre les autres et plus deviennent fanatiques
ces terribles guerres religieuses qui remplissent les pages les
plus tristes du livre d'histoire de la civilisation. Et pourtant,
l'impartiale Critique de la raison mûre nous convainc que
toutes ces différentes formes de croyance sont au même titre
fausses et déraisonnables, produits, toutes, de l'imagination
poétique et de la tradition acceptée sans critique. La science
fondée sur la raison doit les rejeter toutes tant qu'elles sont,
comme des créations de la superstition.

Professions de foi (Confessions).—L'incommensurable
dommage que la superstition, contraire à la raison,
cause depuis des milliers d'années dans l'humanité croyante,
ne se manifeste nulle part dune manière aussi frappante que
dans l'éternel «Combat des confessions». Entre toutes les
guerres que les peuples ont entreprises les uns contre les
autres, par le fer et par le feu, les guerres de religion ont été
entre toutes les plus sanglantes; entre toutes les formes de
discorde qui ont troublé le bonheur des familles et des individus,
celles d'origine religieuse, provenant de différences
de croyance sont, encore aujourd'hui, les plus haineuses.
Qu'on songe aux nombreux millions d'hommes qui ont perdu
la vie lors des conversions au Christianisme, des persécutions
des chrétiens, dans les guerres de religion de l'Islamisme et
de la Réforme, pendant l'Inquisition ou les procès de sorcellerie!
Ou bien qu'on pense au nombre encore plus grand de
malheureux qui, à cause de différences de croyance, ont eu à
souffrir des dissensions de famille, ont perdu l'estime de
leurs concitoyens croyants, leur position dans l'Etat—ou
qui ont dû émigrer hors de leur patrie. La confession officielle
exerce l'action la plus nuisible lorsqu'elle s'allie aux
buts politiques de l'Etat civilisé et que l'enseignement en est
imposé dans les écoles, sous le nom de «leçon de religion
confessionnelle». La raison des enfants est par là détournée

de bonne heure de la connaissance de la vérité et acheminée
vers la superstition. Tout philanthrope devrait donc, par tous
les moyens possibles, pousser à la fondation d'écoles sans
confession, comme à l'une des institutions les plus précieuses
de l'Etat moderne où règne la raison.

La croyance de nos pères.—La haute valeur dont
jouit, encore aujourd'hui, dans beaucoup de milieux, l'enseignement
de la religion confessionnelle, ne résulte pas seulement
du joug confessionnel imposé par un Etat arriéré ni de
sa dépendance vis-à-vis de l'autorité cléricale—elle s'explique
aussi par la pression d'anciennes traditions et de
«besoins de l'âme» de différentes sortes. Parmi ceux-ci le
plus puissant est le culte pieux, rendu dans beaucoup de
milieux, à la confession traditionnelle, à la «sainte croyance
de nos pères». Dans des milliers de récits et de poèmes, la
fidélité à ces croyances est célébrée comme un trésor spirituel
et un devoir sacré. Et pourtant il suffit de réfléchir avec
impartialité sur l'histoire de la croyance pour se convaincre
de l'absolue absurdité de cette idée si puissamment influente.
La croyance dominante, celle de l'église évangélique, est
essentiellement différente dans la seconde moitié du XIXe siècle
si éclairé, de ce qu'elle était dans la première moitié et celle
qui régnait alors est à son tour tout autre que celle du
XVIIIe siècle. Cette dernière s'écarte beaucoup de ce qui était
la «croyance de nos pères» au XVIIe siècle et encore plus au
XVIe. La Réforme qui a délivré la raison asservie de la
tyrannie du papisme est naturellement poursuivie par celui-ci
comme la pire des hérésies; mais la croyance au papisme
elle-même avait complètement changé au cours d'un millier
d'années. Et combien la croyance des chrétiens baptisés
diffère de celle de leurs pères païens! Chaque homme,
capable de penser d'une façon indépendante, se forme une
croyance propre, plus ou moins «personnelle», qui diffère
toujours de celle de ses pères, car elle dépend de l'état de
culture générale du temps. Plus nous remontons dans l'histoire

de la civilisation, plus nous apparaît comme une superstition
inadmissible, la «croyance de nos pères» tant vantée,
dont les formes se renouvellent incessamment.

Spiritisme.—Une des formes les plus remarquables de
la superstition est celle qui, aujourd'hui encore dans notre
société civilisée, joue un rôle étonnant: le spiritisme ou
croyance aux esprits sous sa forme moderne. C'est une chose
aussi étonnante qu'affligeante de voir que, de nos jours, des
millions d'hommes civilisés sont encore complètement sous
le joug de cette sombre superstition; bien plus, on compte
quelques naturalistes célèbres qui n'ont pas pu s'en affranchir.
De nombreuses revues spirites répandent cette croyance
aux esprits dans tous les milieux et dans nos «salons les
plus distingués», on n'a pas honte de faire apparaître des
«esprits» qui frappent, écrivent, apportent des «nouvelles
de l'au-delà», etc. On fait valoir, dans les cercles spirites,
que des naturalistes éminents eux-mêmes partagent cette
superstition. On invoque comme exemple, en Allemagne,
Zœllner et Fechner à Leipzig, en Angleterre Wallace et
Crookes. Le fait regrettable que des physiciens et des biologistes
aussi distingués aient pu tomber dans cette erreur
s'explique en partie par l'excès chez eux de l'imagination, par
le manque de critique, en partie aussi par la puissante
influence de dogmes inflexibles implantés dans le cerveau de
l'enfant, dès la première jeunesse, par l'instruction religieuse.
D'ailleurs, à propos des célèbres croyances spirites répandues
à Leipzig et dans l'erreur desquelles les physiciens Zœllner,
Fechner et W. Weber sont tombés grâce au rusé escamoteur
Slade, la supercherie de celui-ci a été mise au jour bien que
tardivement; Slade lui-même a été reconnu pour un escroc
vulgaire et démasqué. Dans tous les autres cas où l'on a examiné
à fond les prétendus «miracles du spiritisme», on a
reconnu qu'ils avaient tous pour origine une supercherie plus
ou moins grossière et quant aux prétendus «médiums» (la
plupart sont des femmes) les uns ont été démasqués comme

de rusés escamoteurs, tandis que dans les autres on a reconnu
des personnes nerveuses d'une excitabilité anormale, leur
soi-disant télépathie (ou «action à distance de la pensée sans
intermédiaire matériel»), existe aussi peu que les «voix des
esprits», les «soupirs des fantômes», etc. Les descriptions
animées que Carl du Prel de Münich et autres spirites donnent
de ces «apparitions des esprits», s'expliquent par
l'excitation de leur imagination active, jointe au manque de
critique et de connaissances physiologiques.

Révélation.—La plupart des religions, en dépit de
leurs variétés, ont un trait fondamental commun qui constitue
en même temps, dans beaucoup de milieux, un de leurs
plus puissants supports; elles affirment pouvoir donner, de
l'énigme de l'existence, dont la solution n'est pas possible
par la voie naturelle de la raison, la solution par la voie
surnaturelle de la révélation; on en déduit en même
temps la valeur des dogmes ou articles de foi qui, en tant
que «lois divines», doivent régler les mœurs et la vie pratique.
De telles inspirations divines sont au fond de nombreux
mythes et légendes dont l'origine anthropistique saute
aux yeux. Le Dieu qui «se révèle», il est vrai, n'apparaît
pas directement sous forme humaine, mais au milieu du
tonnerre et des éclairs, des orages et des tremblements de
terre, des buissons en feu ou des nuages menaçants. Mais la
révélation elle-même qu'il donne à ceux des enfants des
hommes qui ont la foi, est toujours conçue sous une forme
anthropistique: c'est toujours une communication d'idées
ou d'ordres formulés et exprimés selon le mode normal de
fonctionnement des hémisphères cérébraux et du larynx
humains. Dans les religions de l'Inde et de l'Égypte, dans les
mythologies grecque et romaine, dans le Talmud comme
dans le Coran, dans l'Ancien comme dans le Nouveau Testament—les
dieux pensent, parlent et agissent absolument
comme les hommes et les révélations par lesquelles ils nous
dévoilent les secrets de la vie et prétendent en résoudre les

sombres énigmes,—sont des inventions poétiques de la
fantaisie humaine. La vérité que le croyant y trouve est une
invention humaine et la «croyance enfantine» à ces révélations
contraires à la raison n'est que superstition.

La véritable révélation, c'est-à-dire la véritable source de
connaissance fondée sur la raison, ne se trouve que dans la
nature. Le riche trésor de savoir véritable, qui constitue
l'élément le plus précieux de la civilisation humaine, jaillit de
la seule et unique expérience que s'est acquise l'entendement
en cherchant à connaître la nature et des raisonnements
qu'il a construits en associant les représentations empiriques
ainsi acquises. Tout homme raisonnable dont le cerveau
et les sens sont normaux puise dans l'observation
impartiale de la nature cette véritable révélation et se libère
ainsi des superstitions que lui ont imposées les révélations
de la religion.

CHAPITRE XVII

Science et Christianisme



Études monistes sur le conflit entre l'expérience scientifique
et la révélation chrétienne.—Quatre périodes dans la
métamorphose historique de la religion chrétienne.—Raison
et dogme.


Entre les principes fondamentaux du Christianisme et
la culture moderne le conflit est irrémédiable et ce
conflit se terminera nécessairement, soit par une
réaction victorieuse du Christianisme, soit par sa
complète défaite par la culture moderne; soit par
l'enchaînement de la liberté des peuples sous le flot
montant de l'ultramontanisme, soit par la disparition
du Christianisme, sinon de nom, du moins de fait.

Ed. Hartmann.

Affirmer que le Christianisme a introduit dans le
monde des vérités morales inconnues auparavant,
témoignerait soit d'une grossière ignorance, soit d'une
imposture voulue.

Th. Buckle.







SOMMAIRE DU CHAPITRE XVII

Opposition croissante entre la connaissance de la nature chez les modernes, et
la conception chrétienne.—L'ancienne et la nouvelle croyance.—Défense
de la science fondée sur la raison contre les attaques de la superstition
chrétienne, surtout du papisme.—Quatre périodes dans l'évolution du
Christianisme.—I. Le Christianisme primitif (trois siècles).—Les quatre
évangiles canoniques.—Les épîtres de Paul.—II. Le papisme (le christianisme
ultramontain).—État arriéré de la culture au Moyen Age.—Falsification
de l'histoire par l'ultramontanisme.—Papisme et Science.—Papisme
et Christianisme.—III. La Réforme.—Luther et Calvin.—Le
siècle des lumières (Aufklärung).—IV. Le Christianisme du XIXe siècle.—Déclaration
de guerre du pape à la raison et à la science:—1o Infaillibilité.—2o
L'encyclique.—3o Immaculée Conception.

LITTÉRATURE

Saladin (Stewart Ross).—Jehovas Gesammelte Werke. Eine kritische
Untersuch. des jüdisch-christ. Religions Gebäudes auf Grund der Bibelforsch.
(Zurich 1896).

S. E. Verus.—Vergl. Uebersicht der vier Evangelien in unverkürztem
Wortlaut (Leipzig 1897).

D. Strauss.—Das Leben Jesus für das deutsche Volk (11te Aufl. 1890).

L. Feuerbach.—Das Wesen des Christentums (4te Aufl. 1883).

P. de Regla (P. Desjardin).—Jesus von Nazareth vom wissenschaftlich.
geschichtl. und gesellschaftlich. Standpunkt aus Dargestellt (1891).

Th. Buckle.—Geschichte der Civilisation in England (trad. all.).

M. J. Savage.—Die Religion im Lichte der darwin'schen Lehre (trad. all.).

Ed. Hartmann.—Die Selbstzersetzung des Christenthums (Berlin 1874).


Parmi les traits caractéristiques les plus saillants du
XIXe siècle finissant, il faut signaler la vivacité croissante du contraste
entre la science et le christianisme. C'est parfaitement
naturel et nécessaire; car dans la mesure même où les progrès
victorieux de la Science de la nature moderne ont laissé
loin derrière eux les conquêtes scientifiques des siècles précédents,
l'inadmissibilité de toutes ces conceptions mystiques
qui essaient de courber la raison sous le joug de la prétendue
Révélation devenait manifeste, et la religion chrétienne
est du nombre. Plus l'astronomie, la physique et la chimie
modernes démontraient avec certitude que des lois naturelles
inflexibles règnent seules dans l'Univers, plus la botanique,
la zoologie et l'anthropologie démontraient à leur
tour la valeur des mêmes lois dans le domaine tout entier de
la nature organique—plus la religion chrétienne, d'accord
avec la métaphysique dualiste, se refuse énergiquement
à reconnaître la valeur de ces lois naturelles dans le domaine
de la prétendue «vie de l'esprit», c'est-à-dire dans un
département de la physiologie cérébrale.

Nul n'a montré plus clairement, avec plus de courage et
plus irréfutablement, le conflit manifeste et irrémédiable de
la science moderne et de la tradition chrétienne—que le
plus grand théologien du XIXe siècle, David Frédéric Strauss.
Sa dernière confession: l'Ancienne et la nouvelle croyance
(9e éd. 1877) est l'expression universelle des convictions sincères
de tous les savants modernes qui discernent le conflit
irrémédiable entre les doctrines courantes du christianisme
dont on nous imprègne et les révélations lumineuses, conformes

à la raison, des sciences naturelles actuelles; ce livre
exprime les convictions de tous ceux qui ont le courage de
défendre les droits de la raison contre les prétentions de la
superstition et qui éprouvent le besoin philosophique de se
faire de la nature une conception moniste. Strauss, libre
penseur loyal et courageux, a exposé, beaucoup mieux que
je ne l'aurais cru, les contradictions les plus importantes
entre «l'ancienne et la nouvelle croyance». L'absolue impossibilité
de résoudre la contradiction, l'inévitabilité d'un combat
décisif entre les deux croyances—«question de vie ou de
mort»—ont été démontrées au point de vue philosophique,
en particulier par Ed. Hartmann dans son intéressant ouvrage
sur l'Auto-dissolution du christianisme (1874).

Après avoir lu les œuvres de Strauss et de Feuerbach
ainsi que l'Histoire des conflits entre la religion et la science
de G. W. Draper (1875), il pourrait paraître superflu de consacrer
à ce sujet un chapitre spécial. Il est cependant utile,
nécessaire même, de jeter ici un regard critique sur l'évolution
historique de ce grand conflit et cela pour cette raison
que les attaques de l'Eglise militante contre la science en
général et contre la théorie de l'évolution en particulier,
sont devenues, en ces derniers temps, particulièrement vives
et menaçantes. De plus, malheureusement, le relâchement
intellectuel qui sévit actuellement, de même que le flot montant
de la réaction sur le terrain politique, social et religieux,
ne sont que trop propres à augmenter encore ces dangers.
Si quelqu'un en doutait, il n'aurait qu'à lire les débats des
synodes chrétiens et du Reichstag allemand, en ces dernières
années. C'est dans le même sens que beaucoup de gouvernements
s'efforcent de faire aussi bon ménage que possible
avec le régiment ecclésiastique, leur ennemi mortel,
c'est-à-dire de se soumettre à son joug; les deux alliés
entrevoient comme but commun l'oppression de la libre
pensée et de la libre recherche scientifique, dans le but de
s'assurer ainsi, par le procédé le plus facile, l'absolue domination.


Nous devons faire remarquer expressément qu'il s'agit ici
d'un cas de légitime défense de la part de la science et de la
raison, contre les vives attaques de l'église chrétienne et de
ses puissantes légions—et non pas du tout d'un cas d'attaque
injustifiée des premières contre la seconde.

En première ligne, nous devons parer au coup du papisme
ou de l'ultramontanisme; car cette église catholique «qui
seule sauve» et «offre le salut à tous», est non seulement
plus nombreuse et plus puissante que les autres confessions
chrétiennes, mais elle a surtout l'avantage d'une organisation
admirablement centralisée et d'une politique rusée, sans égale.
On entend souvent des naturalistes et autres savants soutenir
cette opinion que la superstition catholique n'est pas
pire que les autres formes de croyance au surnaturel et que
ces trompeuses «formes de la croyance» sont toutes au
même titre les ennemies naturelles de la raison et de la
science. En théorie, comme principe général, cette affirmation
est exacte, mais quant aux conséquences pratiques, elle est
fausse; car les attaques faites avec un but précis et que rien
n'arrête, comme celles que dirige contre la science l'église
ultramontaine, soutenue par l'inertie et la bêtise des
masses, sont infiniment plus graves et plus dangereuses, à
cause de leur organisation puissante, que celles de toutes les
autres religions.

Evolution du Christianisme.—Pour apprécier exactement
l'importance inouïe du Christianisme dans toute l'histoire
de la civilisation, mais surtout son antagonisme radical
avec la religion et la science, il faut jeter un regard rapide
sur les phases principales de son évolution historique. Nous
y distinguerons quatre périodes:

I. Le Christianisme primitif (les trois premiers siècles);

II. Le Papisme (douze siècles, du IVe au XVe);

III. La Réforme (trois siècles, du XVIe au XVIIIe);

IV. Le moderne Pseudo-christianisme (au XIXe siècle).

I. Le christianisme primitif embrasse les trois premiers

siècles. Le Christ lui-même, ce prophète noble et illuminé,
tout rempli de l'amour des hommes, était bien au-dessous du
niveau de culture de l'antiquité classique; il ne connaissait
que la tradition juive; il n'a laissé aucune ligne de sa main.
Il n'avait, d'ailleurs, aucun soupçon du degré avancé,
auquel la philosophie et la science grecques s'étaient
élevées cinq cents ans déjà avant lui. Ce que nous savons du
Christ et de la doctrine primitive, nous le puisons donc dans
les principaux écrits du Nouveau Testament: d'abord dans
les quatre Évangiles et ensuite dans les lettres de Paul.
Quant aux quatre Evangiles canoniques, nous savons maintenant
qu'ils ont été choisis en 325, au concile de Nicée, par
318 évêques assemblés, parmi un tas de manuscrits contradictoires
et falsifiés, datant des trois premiers siècles. Sur la
première liste d'élection, figuraient quarante évangiles, sur
la seconde, restreinte, quatre restèrent. Comme les évêques,
se disputant, s'injuriant méchamment, ne pouvaient pas
s'entendre sur le choix définitif, on décida (après le Synodikon
de Pappus) de laisser un miracle divin décider de ce
choix: on posa tous les livres sous l'autel et l'on pria le Ciel
de faire que les écrits apocryphes d'origine humaine, restassent
sous l'autel tandis que les écrits véridiques, émanés
de Dieu lui-même, sautassent au contraire sur l'autel. Et il
en fut ainsi! Les trois Évangiles synoptiques (de Matthieu,
Marc et Lucas, tous trois rédigés non par ces hommes, mais
d'après eux, au commencement du deuxième siècle)—ainsi
que le quatrième Évangile, tout différent (probablement composé
d'après Jean, au milieu du IIe siècle)—tous ensemble,
ces quatre Évangiles sautèrent sur la table et devinrent dès
lors les bases authentiques (se contredisant en mille endroits!)—de
la doctrine chrétienne (cf. Saladin). Si quelque «incrédule»
moderne trouvait incroyable ce Saut des livres nous
lui rappellerions que le tout aussi incroyable remuement des
tables et les coups frappés par les esprits trouvent encore
aujourd'hui, parmi les spirites «cultivés», des millions de
croyants; et des centaines de millions de croyants chrétiens

ne sont pas moins convaincus, à cette heure encore, de leur
propre immortalité, de «la résurrection après la mort» et de
la «Trinité de Dieu»—dogmes qui ne sont ni plus ni moins
en contradiction avec la raison pure que ce merveilleux saut
des évangiles manuscrits.

A côté des Evangiles, on sait que les sources principales
sont les quatorze Épîtres différentes (en grande partie falsifiées!)
de l'apôtre Paul. Les lettres authentiques de Paul (qui
d'après la critique moderne ne sont qu'au nombre de trois:
celles aux Romains, aux Galates et aux Corinthiens)—ont
toutes été écrites antérieurement aux quatre Évangiles canoniques
et contiennent moins de légendes miraculeuses
incroyables que ceux-ci; on y démêle aussi, plus que dans
ces derniers, un effort pour se concilier avec une conception
rationnelle. Aussi la théologie moderne éclairée, construit-elle,
en partie, son Christianisme idéal en s'appuyant plus
sur les lettres de Paul que sur les Evangiles, ce qui a fait
désigner cette théologie du nom de Paulinisme. La personnalité
marquante de l'apôtre Paul, qui était beaucoup plus
instruit et doué d'un sens pratique beaucoup plus grand que
le Christ, est intéressante, en outre, au point de vue anthropologique
en ce que les races originelles des deux grands
fondateurs de la religion chrétienne, sont à peu près les
mêmes.

Les parents de Paul, eux aussi, (d'après les recherches
historiques récentes) appartenaient, le père à la race grecque
la mère à la race juive. Les métis, issus de ces deux races,
qui à l'origine sont très différentes (quoique rameaux, toutes
deux, d'une même espèce: homo mediterraneus) se distinguent
souvent par un heureux mélange de talents et de traits
de caractère, ainsi qu'en font foi de nombreux exemples, à
une époque ultérieure à celle de Paul et de nos jours encore.
La fantaisie orientale, plastique, des Sémites et la raison occidentale,
critique, des Ariens, se complètent souvent d'une
façon avantageuse. C'est ce dont témoigne la doctrine paulinienne
qui acquit bientôt une plus grande influence que la

conception primitive du christianisme originel. Aussi a-t-on
voulu voir avec raison dans le Paulinisme une apparition
nouvelle dont le père serait la philosophie grecque et la
mère, la religion juive; un mélange analogue était déjà
apparu dans le Néoplatonisme.

En ce qui concerne la doctrine originelle et le but que se
proposait le Christ—de même qu'en ce qui touche à beaucoup
de points importants de sa vie—les opinions des théologiens
en conflit ont divergé de plus en plus à mesure que
la critique historique (Strauss, Feuerbach, Baur, Renan, etc.)
a remis dans leur vrai jour les faits qu'il lui était donné
de connaître et en a tiré des conclusions impartiales. Ce
qui demeure comme certain, c'est le noble principe de
l'amour universel du prochain et le principe suprême de la
morale, qui s'en déduit: la règle d'or—tous deux d'ailleurs
connus et pratiqués plusieurs siècles avant J.-C.
(cf. chap. XIX.) Au reste, les premiers chrétiens, ceux des
premiers siècles, étaient en grande partie de simples communistes,
en partie des démocrates-socialistes qui, d'après les
principes aujourd'hui en vigueur en Allemagne, auraient dûs
être exterminés par le feu et par le fer.

II. Le papisme.—Le Christianisme latin ou papisme,
l'«Église catholique romaine», appelée souvent aussi Ultramontanisme,
ou, d'après la résidence de son chef, vaticanisme
ou plus brièvement papisme, est, entre tous les phénomènes
de l'histoire de la civilisation humaine, l'un des
plus grandioses et des plus remarquables, une «grandeur
de l'histoire universelle», de premier ordre; en dépit des
assauts du temps, elle jouit aujourd'hui encore d'une immense
influence. Sur les 410 millions de chrétiens répandus actuellement
sur la terre, la plus grande moitié, à savoir 225 millions,
professent le catholicisme romain, 75 millions seulement
le catholicisme grec et 110 millions sont protestants.
Pendant une durée de douze cents ans, du IVe au XVIe siècle, le
papisme a presque entièrement dominé et empoisonné la vie

intellectuelle de l'Europe; par contre, il n'a gagné que très
peu de terrain sur les grands systèmes religieux anciens de
l'Asie et de l'Afrique. En Asie, le bouddhisme compte,
aujourd'hui encore, 503 millions d'adhérents, la religion de
Brahma, 138 millions, l'islamisme 120 millions. C'est surtout
la suprématie du papisme qui a imprimé au moyen âge son
caractère sombre; son vrai sens, c'est la mort de toute libre
vie intellectuelle, le recul de toute vraie science, la ruine de
toute pure moralité. De la brillante splendeur où s'était élevée
la vie intellectuelle dans l'antiquité classique, pendant
le premier siècle avant J.-C. et durant les premiers siècles du
christianisme, elle tombe bientôt, sous le règne du papisme,
jusqu'à un niveau qu'on ne peut caractériser autrement, en
ce qui concerne la connaissance de la vérité, que du nom de
barbarie. On fait bien valoir qu'au moyen âge, d'autres côtés
de la vie intellectuelle trouvèrent un riche déploiement: la
poésie et les arts plastiques, l'érudition scholastique et la
philosophie patristique. Mais cette production intellectuelle
était au service de l'Église régnante et elle était employée,
non comme un levier, mais comme un instrument d'oppression
vis-à-vis de la libre recherche. Le souci exclusif de se
préparer à une «vie éternelle dans l'au-delà» inconnu, le
mépris de la nature, l'aversion pour son étude, inhérents au
principe de la religion chrétienne, devinrent des devoirs
sacrés pour la hiérarchie romaine. Une transformation en
mieux n'eut lieu qu'au commencement du xvie siècle, grâce
à la Réforme.

État arriéré de la culture au moyen âge.—Nous
serions entraînés trop loin si nous voulions décrire ici le
déplorable recul qui s'opéra dans la culture et dans les
mœurs, pendant douze siècles, sous la domination intellectuelle
du papisme. L'illustration la plus frappante nous en
sera fournie par une phrase du plus grand et du plus spirituel
des Hohenzollern: Frédéric le Grand résumait sa pensée
en disant que l'étude de l'histoire conduisait à cette conclusion

que depuis Constantin jusqu'à l'époque de la Réforme,
l'Univers entier avait été en proie au délire. Une courte mais
excellente peinture de cette «période de délire» nous a été
donnée en 1887 par Buchner dans son traité sur «les conceptions
religieuses et scientifiques». Nous renvoyons celui qui
voudrait approfondir ces questions aux ouvrages historiques
de Ranke, Draper, Kolb, Svoboda, etc. La peinture conforme à
la vérité, que nous donnent ces historiens et d'autres non
moins impartiaux, en ce qui concerne l'horrible état de choses
du moyen âge chrétien, est continuée par toutes les sources
d'information véridiques et par les monuments historiques que
cette période, la plus triste de toutes, a laissés partout derrière
elle. Les catholiques instruits qui cherchent loyalement la
vérité ne sauraient trop être renvoyés à l'étude de ces
sources. Nous devons d'autant plus insister là-dessus
qu'actuellement encore la littérature ultramontaine exerce
une grande influence; le vieil artifice qui consiste à dénaturer
impudemment les faits et à inventer des histoires miraculeuses
pour duper le «peuple croyant», est employé
aujourd'hui encore avec succès par l'ultramontanisme: qu'il
nous suffise de rappeler Lourdes et la «roche sainte» de
Trèves (1898). Jusqu'où la déformation de la vérité peut aller,
même dans les ouvrages scientifiques, c'est ce dont le professeur
ultramontain, J. Janssen de Francfort, nous fournit un
exemple frappant; ses ouvrages très répandus (surtout
l'«Histoire du peuple allemand depuis la fin du moyen
âge», qui a de nombreuses éditions) poussent à un degré
incroyable l'impudente falsification de l'histoire[60]. Le mensonge
de ces falsifications jésuitiques marche de pair avec la
crédulité et l'absence de sens critique du simple peuple allemand
qui les accepte comme de l'argent comptant.

Papisme et science.—Parmi les faits historiques qui
démontrent de la manière la plus éclatante l'odieux de la

tyrannie intellectuelle exercée par l'ultramontanisme, ce qui
nous intéresse avant tout c'est la lutte énergique et méthodiquement
menée contre la science comme telle. Cette lutte, il
est vrai, dès son point de départ, était déterminée par ceci,
que le Christianisme plaçait la foi au-dessus de la raison et
exigeait l'aveugle soumission de celle-ci devant la première;
et non moins par cette autre raison que le Christianisme
considérait toute la vie terrestre comme une simple préparation
à l'«au-delà» imaginaire et déniait par conséquent
toute valeur à la recherche scientifique en soi-même. Mais la
lutte victorieuse, menée conformément à un plan, ne commença
contre la science qu'au début du ive siècle, surtout à la
suite du célèbre Concile de Nicée (327), présidé par l'empereur
Constantin—nommé le grand parce qu'il fit du Christianisme
la religion d'Etat et fonda la ville de Constantinople,
ce qui ne l'empêcha pas d'être un caractère sans valeur, un faux
hypocrite et plusieurs fois assassin. Les succès du papisme
dans la lutte contre toute pensée et toute recherche scientifique
indépendantes sont bien mis en lumière par l'état déplorable
de la connaissance de la nature et de la littérature
s'y rapportant, au moyen âge. Non seulement les riches trésors
intellectuels légués par l'antiquité classique furent en
grande partie détruits ou soustraits à la publicité, mais, en
outre, des bourreaux et des bûchers veillaient à ce que chaque
«hérétique», c'est-à-dire tout penseur indépendant, gardât
pour soi ses pensées raisonnables. S'il ne le faisait pas, il devait
s'attendre à être brûlé vif, ce qui fut le sort du grand
philosophe moniste Giordano Bruno, du réformateur Jean
Huss et de plus de cent mille autres «témoins de la vérité».
L'histoire des sciences au moyen âge nous apprend, de quelque
côté que nous nous tournions, que la pensée indépendante
et la recherche scientifique, empirique, sont restées pendant
douze tristes siècles, réellement enterrées sous l'oppression
du tout-puissant papisme.

Papisme et Christianisme.—Tout ce que nous tenons

en haute estime dans le véritable christianisme, selon l'esprit
de son fondateur et des successeurs les plus élevés de
celui-ci et ce que, dans la ruine inévitable de cette «religion
universelle», nous cherchons à sauver en le transportant
dans notre religion moniste,—tout cela appartient au côté
éthique et social du Christianisme. Les principes de la véritable
humanité, de la règle d'or, de la tolérance, de l'amour
du prochain au sens le meilleur et le plus élevé du mot: tous
ces beaux côtés du Christianisme n'ont sans doute pas été
inventés ni posés pour la première fois par lui, mais ils ont
été mis en pratique avec succès lors de cette période critique
pendant laquelle l'antiquité classique marchait à sa dissolution.
Pourtant le papisme a su trouver le moyen de transformer
toutes ces vertus en leur contraire direct, tout en conservant
l'ancienne enseigne. A la place de la charité chrétienne
s'installa la haine fanatique contre tous ceux dont les croyances
étaient différentes; le feu et le fer furent employés à exterminer
non seulement les païens, mais aussi ces sectes chrétiennes
qui puisaient dans une meilleure instruction des objections
qu'elles osaient élever contre les dogmes de la superstition
ultramontaine qui leur étaient imposés. Partout en Europe
florissaient les tribunaux de l'Inquisition réclamant d'innombrables
victimes dont les tortures procuraient un plaisir
particulier à ces pieux bourreaux tout pénétrés d'un «fraternel
amour chrétien». La puissance papale à son apogée
fit rage pendant des siècles, sans pitié pour tout ce qui était
un obstacle à sa suprématie. Sous le célèbre Grand Inquisiteur
Torquemada (1481 à 1498), rien qu'en Espagne, huit mille
hérétiques furent brûlés vifs, quatre-vingt-dix mille eurent
leurs biens confisqués et furent condamnés aux pénitences
publiques les plus irritantes,—tandis qu'aux Pays-Bas, sous
le règne de Charles-Quint, cinquante mille hommes au moins
tombaient, victimes de la soif sanguinaire du clergé. Et pendant
que les hurlements des martyrs emplissaient l'air, à
Rome, dont le monde chrétien tout entier était tributaire, les
richesses de la moitié de l'univers venaient affluer et les prétendus

représentants de Dieu sur terre, ainsi que leurs suppôts
(eux-mêmes, souvent poussant l'athéisme à ses derniers
degrés) se vautraient dans les débauches et les crimes de
toutes sortes. «Quels avantages», disait ironiquement le
frivole et syphilitique pape Léon X, «nous a pourtant valus
cette fable de Jésus-Christ!» En dépit de la dévotion à
l'Eglise et de la dévotion à Dieu, la condition de la société en
Europe était déplorable. Le féodalisme, le servage, les ordres
mendiants et le monarchisme régnaient par tout le pays et les
pauvres hilotes étaient heureux lorsqu'il leur était permis
d'élever leurs misérables huttes sur les terres appartenant aux
châteaux ou aux cloîtres de leurs oppresseurs et exploiteurs
laïques et ecclésiastiques. Nous souffrons aujourd'hui encore
des restes et des suites douloureuses du triste état de choses
d'alors, de cette époque où il ne pouvait être question qu'exceptionnellement
et en cachette de l'intérêt de la science et
d'une haute culture intellectuelle. L'ignorance, la pauvreté
et la superstition se joignaient au déplorable effet du célibat,
introduit au XIe siècle, pour fortifier toujours davantage la
puissance absolue de la papauté (Büchner). On a calculé que
pendant cette période d'éclat du papisme, plus de dix millions
d'hommes avaient été victimes des fanatiques haines de
religion de la charité chrétienne; et à combien de millions a
dû s'élever le nombre des victimes humaines qu'ont faites le
célibat, la confession auriculaire, l'oppression des consciences,
ces institutions préjudiciables et maudites entre toutes, de
l'absolutisme papiste! Les philosophes «incrédules» qui ont
réuni les preuves contre l'existence de Dieu en ont oublié
une des plus fortes: le fait que les représentants du Christ à
Rome ont pu impunément, pendant douze siècles, exercer les
pires crimes et commettre les pires infamies au nom de Dieu.

II. La Réforme.—L'histoire des peuples civilisés que
nous appelons d'ordinaire «histoire universelle», fait commencer
sa troisième période, les «temps modernes», avec la
Réforme de l'Eglise chrétienne, comme elle fait commencer

le moyen âge avec la fondation du Christianisme: elle a en
cela raison, car avec la Réforme commence la renaissance de
la raison enchaînée, le réveil de la science, que la poigne de fer
du papisme chrétien avait comprimée pendant douze cents ans.
La propagation générale de la culture avait déjà commencé,
il est vrai, vers le milieu du XVe siècle, grâce à l'imprimerie
et vers la fin du même siècle, plusieurs grands événements,
surtout la découverte de l'Amérique (1492), vinrent se joindre
à la Renaissance des arts pour préparer aussi la Renaissance
des sciences. En outre, de la première moitié du seizième
siècle, datent des progrès infiniment importants, dans la connaissance
de la Nature, qui sont venus ébranler dans ses
fondements la conception régnante: tels la première navigation
autour de la terre par Magellan, qui fournit la preuve
empirique de la forme sphérique de notre planète (1522), puis
la fondation du nouveau système cosmique par Copernic
(1543). Mais le 31 octobre 1517, jour où Martin Luther cloua
ses 95 thèses sur la porte de bois de l'église du château de
Wittenberg, n'en reste pas moins un jour marquant dans
l'histoire universelle; car Luther brisait la porte de fer du
cachot dans lequel l'absolutisme papiste avait tenu pendant
douze cents ans la raison enchaînée. Les mérites du grand
réformateur qui traduisit la Bible à la Wartburg ont été en
partie exagérés, en partie méconnus; on a d'ailleurs fait ressortir
avec raison combien Luther, pareil en cela aux autres
réformateurs, était encore resté captif de la superstition.
C'est ainsi que, de toute sa vie il ne put s'affranchir d'une
croyance figée à la lettre de la Bible; il défendit chaleureusement
les dogmes de la résurrection, du péché originel et
de la prédestination, le salut par la foi, etc. Il rejeta comme
une sottise la puissante découverte de Copernic parce que
dans la Bible «Josué ordonne au Soleil de s'arrêter et non à
la Terre».

Il ne prenait aucun intérêt aux grandes révolutions politiques
de son temps, le grandiose et si légitime mouvement
des paysans, en particulier, le laissa complètement indifférent.

Le fanatique réformateur de Genève, Calvin, fit pis
encore en faisant brûler vif le remarquable médecin espagnol
Serveto (1553) parce qu'il avait attaqué la croyance
inique en la Trinité. D'ailleurs, les «orthodoxes» fanatiques
de l'Eglise réformée ne s'engagèrent que trop souvent dans
les sentiers ensanglantés tracés par leurs ennemis mortels,
les papistes, ainsi qu'ils le font encore aujourd'hui. Malheureusement
aussi la Réforme entraîna bientôt à sa suite des
cruautés inouïes: la nuit de la Saint-Barthélemy et la persécution
des Huguenots en France, les sanglantes chasses
aux hérétiques en Italie, de longues guerres civiles en Angleterre,
la guerre de Trente ans en Allemagne. Mais les XVIe et
XVIIe siècles gardent malgré tout la gloire d'avoir les premiers
rouvert librement la route à la pensée humaine et d'avoir
délivré la raison de l'oppression étouffante de la domination
papiste. C'est seulement grâce à cela que redevint possible le
riche déploiement, en des directions diverses, de la critique
philosophique et de l'étude de la nature, qui a valu au siècle
suivant le glorieux nom de siècle des lumières.

IV. Le pseudo-christianisme du XIXe siècle.—Dans
une quatrième et dernière période de l'histoire du Christianisme,
notre XIXe siècle vient s'opposer aux précédents.
Si pendant ceux-ci déjà, les lumières venues de toutes les directions
avaient fait avancer la philosophie critique et si les
sciences naturelles florissantes avaient déjà fourni à cette
philosophie les armes empiriques les plus redoutables, cependant,
dans les deux directions, le progrès accompli durant
notre XIXe siècle nous paraît encore colossal. Avec ce siècle
recommence une période toute nouvelle de l'histoire de l'esprit
humain, caractérisée par le développement de la philosophie
naturelle moniste. Dès le début du siècle furent posés
les fondements d'une anthropologie nouvelle (par l'anatomie
comparée de Cuvier) et d'une nouvelle biologie (par la «philosophie
zoologique» de Lamarck). Ces deux grands Français
furent bientôt suivis par deux de leurs pairs allemands, Baer,

le fondateur de l'embryologie (1828) et J. Müller (1834), le
fondateur de la morphologie et de la physiologie comparées.

Un élève de celui-ci, Th. Schwann, posa en 1838, avec
M. Schleiden la théorie cellulaire, fondamentale. Auparavant
déjà (1830), Lyell avait ramené l'histoire de l'évolution de la
terre à des causes mécaniques et confirmé par là, en ce qui
concerne nos planètes, la valeur de cette cosmogénie mécanique
que Kant, en 1755, avait déjà ébauchée d'une main
hardie. Enfin, R. Mayer et Helmholz (1842) établirent le
principe de l'énergie qui complétait, comme sa seconde
moitié, la grande loi de substance dont la première moitié,
la constance de la matière, avait déjà été découverte par Lavoisier.
Tous ces aperçus profonds sur l'essence intime de
la Nature reçurent leur couronnement, il y a quarante ans,
par la nouvelle théorie de l'évolution de Ch. Darwin, le plus
grand événement du siècle pour la philosophie de la Nature
(1859).

Comment se comporte maintenant, en face de ces immenses
progrès dans la connaissance de la nature, dépassant de si loin
tout ce qui avait été fait jusqu'alors, le Christianisme
moderne? D'abord, et c'était naturel, l'abîme s'est creusé de
plus en plus profond entre ses deux directions principales,
entre le papisme conservateur et le protestantisme progressiste.
Le clergé ultramontain et, d'accord avec lui, l'«Alliance
Evangélique» orthodoxe, devaient naturellement opposer
la résistance la plus vive à ces grandes conquêtes du libre
esprit; ils s'entêtaient, indemnes, dans leur rigoureuse croyance
littérale et réclamaient la soumission absolue de la raison à
leur dogme. Le protestantisme libéral, par contre, se réfugiait
de plus en plus dans un panthéisme moniste et s'efforçait de
réconcilier les deux principes opposés; il cherchait à allier
l'inévitable réalité des lois naturelles démontrées empiriquement,
avec une forme de religion épurée dans laquelle, il est
vrai, ne restait presque plus rien d'une doctrine proprement
dite. Entre les deux extrêmes, de nombreux essais de compromis
s'intercalaient; mais au-dessus d'eux pénétrait toujours

plus avant cette conviction que le christianisme dogmatique,
en général, avait perdu toutes ses racines et qu'il
n'y avait plus qu'à sauver sa grande valeur éthique en la
transportant dans la nouvelle religion moniste du XXe siècle.
Mais comme, en même temps, les formes extérieures de la
religion chrétienne régnante survivaient, comme elles étaient
même, en dépit des progrès de révolution politique, rattachées
de plus en plus étroitement aux besoins pratiques de
l'Etat,—il se développa cette forme de conception religieuse,
si répandue dans les milieux instruits, que nous ne pouvons
désigner autrement que du nom de Pseudo-christianisme—«mensonge
religieux», au fond, de la nature la plus douteuse.
Les grands dangers qu'entraîne à sa suite ce profond
conflit entre les convictions véritables et les fausses manifestations
des modernes Pseudo-chrétiens ont été excellemment
décrits par M. Nordau dans son intéressant ouvrage:
Les mensonges conventionnels de l'humanité civilisée
(12e édition 1886).

Au milieu de l'insincérité manifeste du Pseudo-christianisme
régnant, c'est un fait appréciable pour le progrès de la
connaissance de la nature fondée sur la raison, que son
adversaire le plus décidé et le plus puissant, le papisme, ait
rejeté, vers le milieu du siècle, le vieux masque d'une prétendue
haute culture intellectuelle pour déclarer à la science
indépendante, un combat «question de vie ou de mort». Il
y eut ainsi trois importantes déclarations de guerre faites à
la raison, pour lesquelles la science et la culture modernes
ne peuvent qu'être reconnaissantes envers le «représentant
du Christ» à Rome, car ces attaques ont été aussi décisives
que peu ambiguës: I. En décembre 1854, le pape proclama
le dogme de l'Immaculée conception de Marie. II. Dix ans
plus tard, en décembre 1864, le «Saint Père» prononça
dans l'encyclique célèbre, un jugement de damnation plénière
sur toute la civilisation et toute la culture intellectuelle modernes;
dans le syllabus qui accompagnait l'encyclique, le
pape énumérait et anathémisait l'une après l'autre les affirmations

de la raison et les principes philosophiques que la
science moderne tient pour des vérités claires comme le jour.
III. Enfin six ans plus tard, le 13 juillet 1870, le belliqueux
prince de l'Eglise mettait le comble à son extravagance, en
prononçant pour lui et pour tous ceux qui l'avaient précédé
dans ses fonctions papales l'infaillibilité. Ce triomphe de la
curie romaine fut annoncée au monde stupéfait, cinq jours
plus tard, le 18 juillet 1870, en ce jour mémorable où la
France déclarait la guerre à l'Allemagne! Deux mois après,
à la suite de cette guerre, le pouvoir temporel du pape était
supprimé.

Infaillibilité du pape.—Ces trois actes, essentiels entre
tous, de la part du papisme au XIXe siècle, étaient si manifestement
des coups de poing donnés en plein visage à la
raison qu'ils ont, dès le début, soulevé les plus grandes hésitations
dans le sein même du catholicisme orthodoxe. Lorsque
le Concile du Vatican se réunit le 13 juillet 1870 pour
voter, au sujet du dogme de l'infaillibilité, les trois quarts
seulement des princes de l'Eglise se prononcèrent en faveur
de ce dogme, à savoir 451 votants sur 601; il manquait, en
outre, beaucoup d'autres évêques qui avaient voulu se soustraire
à ce vote dangereux. Pourtant on s'aperçut bientôt que
le pape, rusé connaisseur des hommes, avait calculé plus
juste que les «catholiques réfléchis» et timorés; car, dans
la masse ignorante et crédule, ce dogme monstrueux fut
accueilli aveuglément.

L'histoire de la papauté tout entière, telle qu'elle
ressort nettement tracée de milliers de sources dignes
de foi et de documents historiques d'une évidence palpable,
apparaît à tout juge impartial comme un tissu de mensonges
et d'impudences, comme un effort sans scrupule pour conquérir
l'absolue domination intellectuelle avec la puissance
temporelle, comme la dénégation frivole de tous les commandements
moraux élevés, prescrits par le véritable christianisme:
Amour du prochain et patience, véracité et chasteté,

pauvreté et renoncement. Si l'on applique à la longue série
des papes et des princes de l'Eglise romaine parmi lesquels
on les choisissait, la mesure de la pure morale chrétienne, il
ressort clairement que la plupart de ces hommes étaient d'impudents
et fourbes charlatans, et beaucoup d'entre eux des
criminels méprisables. Ces faits historiques bien connus
n'empêchent pourtant pas qu'aujourd'hui encore, des millions
de catholiques croyants et «instruits» ne croient à «l'infaillibilité»
que ce «saint père» s'est octroyée à lui-même; cela
n'empêche pas, aujourd'hui encore, des princes protestants
d'aller à Rome témoigner leur vénération au «Saint Père»
(leur ennemi le plus dangereux); cela n'empêche pas
aujourd'hui encore, dans l'empire allemand, les valets et les
suppôts de ce «Saint Charlatan» de décider des destinées du
peuple allemand—grâce à son incroyable incapacité politique
et à sa crédulité sans critique!

Encyclique et Syllabus.—Des trois grands actes d'autorité
par lesquels nous avons vu le papisme moderne, en la seconde
moitié du XIXe siècle, essayer de sauver et d'affermir son
autorité absolue, le plus intéressant pour nous est la proclamation
de l'encyclique et du Syllabus (décembre 1864); car dans
ces pièces mémorables, la raison et la science se voient refuser
toute activité indépendante et l'on exige leur absolue
soumission à la «foi qui seule sauve» c'est-à-dire aux décrets du
«pape infaillible». L'incroyable agitation provoquée par cette
impudence sans borne dans tous les milieux cultivés où l'on
pense avec indépendance, correspondait bien au contenu inouï
de l'encyclique; une excellente discussion nous a été donnée
de sa portée politique et intellectuelle par Draper, dans
son Histoire des conflits entre la religion et la science (1875).

Immaculée conception de la Vierge Marie.—Ce dogme
paraît peut-être de moindre conséquence et moins effrontément
hardi que celui de l'infaillibilité du pape. Cependant la
plus grande importance est attachée à cet article de foi, non

seulement par la hiérarchie romaine, mais aussi par une partie
du protestantisme orthodoxe (par exemple l'alliance évangélique).
Ce qu'on appelle le Serment d'immaculation c'est-à-dire
l'affirmation par serment de la foi en l'immaculée conception de
Marie est encore un devoir sacré pour des millions de chrétiens!
Beaucoup de croyants réunissent sur ce point deux
idées: ils prétendent que la mère de la Vierge Marie a été
fécondée par le «Saint Esprit» comme Marie elle-même. Par
suite, cet étrange Dieu aurait vécu à la fois avec la mère et
avec la fille dans les rapports les plus intimes; il devrait, par
suite, être son propre beau-père (Saladin). La théologie critique
et comparée a récemment démontré que ce mythe, comme
la plupart des autres légendes de la mythologie chrétienne,
n'était aucunement original, mais avait été emprunté à des
religions plus anciennes, en particulier au bouddhisme. Des
fables analogues étaient déjà très répandues plusieurs siècles
avant la naissance du Christ, dans l'Inde, en Perse, en Asie
Mineure et en Grèce. Lorsque des filles de roi ou autres
jeunes filles de haute condition, sans être légitimement
mariées, donnaient le jour à un enfant, on désignait comme le
père de ce rejeton illégitime un «Dieu» ou un «demi-Dieu»,
qui était en ce cas le mystérieux «Saint Esprit».

Les dons tout particuliers de l'esprit ou du corps qui distinguaient
souvent ces «enfants de l'amour» des enfants des
hommes ordinaires, étaient en même temps expliqués partialement
par l'hérédité. Ces éminents «fils des dieux» jouissaient,
tant dans l'antiquité qu'au moyen âge, d'une haute
considération, tandis que le code moral de la civilisation
moderne leur impute, comme une flétrissure, le manque de
parents «légitimes». Cela s'applique encore bien davantage
aux «filles des dieux», quoique ces pauvres jeunes filles
soient tout aussi innocentes du fait qu'il manquait un titre à
leur père. D'ailleurs, tous ceux qui se sont délectés des
beautés de la mythologie de l'antiquité classique savent que
ce sont précisément les prétendus fils et filles des «dieux»
grecs et romains, qui se sont le plus rapprochés de l'idéal

suprême du pur type humain; qu'on pense à la nombreuse
famille légitime et à la famille illégitime plus nombreuse
encore de Zeus, père des dieux (Cf. Shakespeare)!

En ce qui concerne spécialement la fécondation de la
Vierge Marie par le Saint-Esprit, nous sommes renseignés
par le témoignage des Évangiles eux-mêmes. Les deux Évangélistes
qui seuls nous en parlent, Matthieu et Lucas s'accordent
pour nous raconter que Marie, la Vierge juive, était
fiancée au charpentier Joseph, mais devint enceinte sans qu'il
y fût pour rien et «par l'opération du Saint-Esprit». Matthieu
dit expressément (Chap. I., vers. 19): «Cependant Joseph,
son époux, était pieux et ne voulait pas la perdre de réputation,
mais il songeait à la quitter secrètement; il ne fut
apaisé que lorsque «l'ange du Seigneur» lui annonça: «Ce
qui a été conçu en elle, l'a été par le Saint-Esprit.» Lucas
est plus explicite (Chap. I, vers. 26-38); il nous raconte
l'annonciation faite à Marie par l'archange Gabriel «L'esprit
saint descendra sur toi et la force du Très Haut te couvrira
de son ombre»—à quoi Marie répond: «Voici, je suis la
servante du Seigneur, qu'il soit fait selon ce que tu dis».
Ainsi qu'on sait, cette visite de l'ange Gabriel et son Annonciation
ont fourni à beaucoup de peintres le sujet d'intéressants
tableaux. Svoboda nous dit: «L'archange parle ici
avec une exactitude que la peinture, par bonheur, ne pouvait
pas reproduire. Nous avons un cas nouveau d'anoblissement
d'un sujet prosaïque tiré de la Bible, par les arts plastiques.
Il s'est, d'ailleurs trouvé des peintres dont les toiles
ont rendu facile la compréhension des considérations embryologiques
de l'archange Gabriel.»

Ainsi que nous l'avons dit, les quatre Evangiles canoniques
qui, seuls, ont été reconnus pour authentiques par
l'Eglise chrétienne et qui ont été élevés au rang de fondements
de la foi, ont été choisis arbitrairement parmi un
nombre beaucoup plus grand d'Evangiles dont les données
précises ne se contredisent pas moins entre elles que les
légendes des quatre autres. Les Pères de l'Église eux-mêmes

ne comptent pas moins de 40 à 50 de ces Évangiles inauthentiques
ou apocryphes; quelques-uns existent encore en grec
et en latin, tels l'Évangile de Jacob, celui de Thomas, de
Nicodème, etc. Les récits que font ces Évangiles apocryphes
sur la vie de Jésus, en particulier sur sa naissance et sur son
enfance, peuvent prétendre tout autant (ou plutôt tout aussi
peu) à la véracité historique, que ceux que nous fournissent
les quatre Évangiles canoniques, prétendus «authentiques».
Or il se trouve dans un de ces Évangiles apocryphes un récit
historique, confirmé d'ailleurs par le Sepher Toldoth Jeschua
et qui nous donne, probablement, une solution toute naturelle
de l'énigme de la conception surnaturelle et de la naissance
du Christ. Cet historien raconte, très franchement, en
une phrase, l'anecdote singulière qui contient cette solution:
«Josephus Pandera, chef romain d'une légion calabrienne
établie en Judée, séduisit Mirjam de Bethléem, une jeune
fille hébraïque, et devint le père de Jésus». D'autres récits
du même auteur sur Mirjam (le nom hébraïque de Marie)
rendent bien équivoque la réputation de la «pure reine du
Ciel»!

Naturellement ces récits historiques sont soigneusement
passés sous silence par les théologiens officiels, car ils
s'accorderaient mal avec le mythe traditionnel et lèveraient
le voile qui recouvre le secret de ce mythe, d'une façon trop
simple et trop naturelle. La recherche objective de la vérité
n'en a que d'autant plus le droit, et la raison pure le devoir sacré,
de faire de ces récits importants un examen critique. Il en
résulte qu'ils peuvent, à beaucoup plus juste titre que
les autres récits, prétendre à la véracité en ce qui concerne
les origines du Christ. Ne pouvant, au nom des principes
scientifiques connus, que repousser la conception surnaturelle
par l'«ombre protectrice du Très Haut,» comme un
pur mythe, il ne reste plus que l'opinion très répandue de la
«théologie rationnelle» moderne, à savoir que le charpentier
juif, Joseph, aurait été le père réel du Christ. Mais cette opinion
est expressément contredite par plusieurs passages de

l'Évangile; le Christ lui-même était persuadé d'être le Fils de
Dieu et n'a jamais reconnu son père adoptif, Joseph, comme
l'ayant engendré. Quant à Joseph, il songea à quitter sa
fiancée Marie lorsqu'il s'aperçut qu'elle était enceinte sans
qu'il y fût pour rien. Il ne renonça à ce projet qu'après
qu'en rêve un «ange du Seigneur» lui fût apparu et l'eût
tranquillisé. Ainsi que Matthieu le fait remarquer expressément
(Chap. I, vers. 24, 25) l'union sexuelle de Joseph et de
Marie eut lieu pour la première fois après que Jésus fut né.

Le récit des Evangiles apocryphes d'après lequel le chef
romain Pandera aurait été le vrai père du Christ, paraît
d'autant plus vraisemblable, quand on examine la personne
du Christ du point de vue strictement anthropologique. On le
considère, d'ordinaire, comme un pur juif. Mais précisément
les traits de son caractère qui font sa personnalité si haute et
si noble et qui impriment son sceau à «sa religion de
l'amour», ne sont sûrement pas sémites; ils semblent être
bien plutôt les traits distinctifs de la race arienne, plus
élevée et en particulier de son rameau le plus noble, de
l'hellénisme. De plus, le nom du véritable père du Christ:
«Pandera», indique indubitablement une origine grecque;
dans le manuscrit, il est même écrit Pandora. Or Pandora
était, comme on sait, d'après la légende grecque, la première
femme née de l'union de Vulcain avec la Terre, dotée par les
dieux de tous les charmes, qui épousa Epiméthée et que
Dieu le père envoya vers les hommes avec la terrible «boîte
de Pandore» où tous les maux étaient contenus, en punition
de ce que Prométhée, porteur de lumière, avait ravi du ciel
le feu divin (la «raison»).

Il est intéressant, d'ailleurs, de comparer la manière différente
dont a été conçu et apprécié le roman d'amour de Mirjam,
par les quatre grandes nations cultivées et chrétiennes de l'Europe.
Conformément aux austères idées morales de la race germanique,
celle-ci le rejette entièrement; l'honnête Allemand
et le prude Anglais croient plus volontiers l'impossible
légende de la conception par le «Saint-Esprit». Ainsi qu'on

sait, l'austère pruderie de la société distinguée, soigneusement
étalée (surtout en Angleterre!) ne correspond aucunement
à ce qu'est, en réalité, la moralité au point de vue sexuel,
dans le «High life» d'Outre-Manche. Les révélations, par
exemple, que nous a faites là-dessus, il y a une douzaine
d'années, le Pall Mall Gazette nous rappellent fort les mœurs
de Babylone.

Les races romanes qui se rient de cette pruderie et jugent
avec plus de légèreté les rapports sexuels, trouvent ce roman
de Marie très charmant et le culte spécial, dont jouit justement
en France et en Italie «notre chère Madone», se rattache
souvent, avec une naïveté remarquable, à cette histoire
d'amour. C'est ainsi, par exemple que P. de Regla (Dr Desjardin),
qui nous a donné (1894) un «Jésus de Nazareth, du
point de vue scientifique, historique et social,» trouve précisément
dans la naissance illégitime du Christ un «droit spécial
à l'apparence de sainteté qui se dégage de sa sublime
figure!»

Il m'a semblé nécessaire de mettre ici dans tout leur jour,
franchement et dans le sens de la science historique objective,
cette importante question des origines du Christ, parce
que l'église belliqueuse attache elle-même la plus grande importance
à cette question et parce qu'elle emploie la croyance
au miracle, qu'elle appuie là-dessus, comme l'arme la
plus redoutable contre la conception moderne de l'univers.
La haute valeur éthique du pur christianisme originel,
l'influence anoblissante que cette «religion de l'amour»
a exercée sur la civilisation, sont choses indépendantes
de ce dogme mythologique; les prétendues révélations sur
lesquelles s'appuient ces mythes sont inconciliables avec
les résultats les plus certains de notre moderne science de la
nature.

CHAPITRE XVIII
Notre religion moniste.



Études monistes sur la religion de la raison et son harmonie
avec la science.—Le triple idéal du culte: le vrai, le
beau, le bien.


Celui qui possède la science et l'art



Celui-là possède aussi la religion!



Celui qui ne possède pas ces deux biens,



Que celui-là ait la religion.



Gœthe.





Quelle religion je professe? Aucune d'elles!
Et pourquoi aucune?—Par religion!

Schiller.

Si le monde dure encore un nombre incalculable
d'années, la religion universelle sera le Spinozisme
épuré. La raison laissée à elle-même ne conduit à
rien d'autre et il est impossible qu'elle conduise à
rien d'autre.

Lichtenberg.





SOMMAIRE DU CHAPITRE XVIII

Le monisme, lien entre la religion et la science.—La lutte pour la civilisation.—Rapports
de l'Église et de l'État.—Principes de la religion moniste.
Son triple idéal du culte: le vrai, le beau et le bien.—Opposition entre
la vérité naturelle et la vérité chrétienne.—Harmonie entre l'idée moniste
de vertu et l'idée chrétienne.—Opposition entre l'art moniste et l'art
chrétien.—Conception moderne enrichie et agrandie de la scène de
l'Univers.—Peinture de paysage et amour moderne de la nature.—Beautés
de la nature.—Vie présente et vie future.—Églises monistes.

LITTÉRATURE

D. Strauss.—Der alte und der neue Glaube. Ein Bekenntnis, 1872, 14te
Aufl. 1892.

C. Radenhausen.—Zum neuen Glauben. Einleit. und Ubersicht zum «Osiris»
(1877).

Ed. Hartmann.—Die Selbstzersetzung des Christentums und die Religion
der Zukunft (1874).

J. Toland.—Pantheistikon. Kosmopolis, 1720.

P. Carus and E. C. Hegeler.—The open Court, A monthly magazine. Chicago,
vol. I-XIII (1890-1899).

—The Monist. A quarterly magazine devoted to the philosophy of Science.
Chicago, vol. I-IX.

Morison.—Menschheitsdienst. Versuch einer Zukunftsreligion (Leipzig, 1890).

M. J. Savage.—Die Religion im Lichte der Darwins'chen Lehre. (trad. all.)

L. Besser.—Die Religion der Naturwissenschaft (1890.)

B. Better.—Die moderne Weltanschauung und der Mensch (1896).

E. Haeckel, Le Monisme, lien entre la religion et la science, trad. française
de V. de Lapouge.



Beaucoup de naturalistes et de philosophes actuels des
plus distingués et qui partagent nos idées monistes tiennent
la religion, en général, pour une chose finie. Ils pensent que
la connaissance claire de l'évolution de l'univers, due aux
immenses progrès accomplis par le XIXe siècle, non seulement
satisfait entièrement le besoin de causalité qu'éprouve
notre raison, mais aussi les besoins les plus élevés du
sentiment qu'éprouve notre cœur. Cette opinion est juste
en partie, en ce sens que, dans une conception parfaitement
claire et conséquente du monisme, les deux notions de religion
et de science se confondent de fait en une seule. D'ailleurs
peu de penseurs résolus s'élèvent jusqu'à cette conception,
la plus haute et la plus pure, qui fut celle de Spinoza et
de Gœthe; la plupart des savants de notre temps, au contraire,
sans parler des masses ignorantes, s'en tiennent à la
conviction que la religion constitue un domaine propre de la
vie intellectuelle, indépendant de celui de la science, non
moins précieux ni indispensable que ce dernier.

Si nous nous plaçons à ce point de vue, nous pourrons
trouver une conciliation entre ces deux grands domaines, en
apparence séparés, dans la théorie que j'ai exposée en 1892,
dans ma conférence d'Altenbourg: «Le monisme, lien entre la
religion et la science». Dans la préface de cette «Profession
de foi d'un naturaliste», je me suis exprimé ainsi qu'il suit,
sur le double but poursuivi par moi: «Je voudrais d'abord
donner une idée de la conception rationnelle du monde,
qui nous est imposée comme une nécessité logique par

les récents progrès de la science unitaire de la nature; elle
se trouve, au fond, chez tous les naturalistes indépendants
et qui pensent, bien qu'un petit nombre seulement ait le courage
ou éprouve le besoin de la confesser. Je voudrais ensuite
établir par là un lien entre la religion et la science et contribuer
ainsi à faire disparaître l'opposition que l'on a établie
à tort et sans nécessité; le besoin moral de notre sentiment
sera satisfait par le monisme, autant que le besoin logique de
causalité de notre jugement.»

Le grand effet qu'a produit cette conférence d'Altenbourg
montre que, par cette profession de foi moniste, j'ai exprimé
celle non seulement de beaucoup de naturalistes, mais encore
de beaucoup d'hommes et de femmes instruits, de toutes
conditions. J'ai été récompensé non seulement par des centaines
de lettres d'approbation, mais encore par le grand succès
de presse de cette conférence dont, en six mois, parurent
six éditions. Ce succès inattendu a pour moi d'autant
plus de valeur que cette profession de foi a été tout d'abord
un discours d'occasion, improvisé, que j'ai prononcé sans
m'y être préparé, le 9 octobre 1892, à Altenbourg, durant le
jubilé d'anniversaire de la «Société des naturalistes» des
Osterlandes. Naturellement, la réaction inévitable surgit
bientôt d'autre part; j'ai subi les attaques les plus vives, non
seulement de la presse ultramontaine, du papisme, des
défenseurs jurés de la superstition, mais aussi de la part
des lutteurs «libéraux» du christianisme évangélique qui
prétendent défendre à la fois la vérité scientifique et la
croyance épurée. Cependant, durant les sept années qui se
sont écoulées depuis, la grande lutte entre la science
moderne et le christianisme orthodoxe s'est faite de plus en
plus menaçante; elle est devenue d'autant plus dangereuse
pour la première que le second était plus soutenu par la
croissante réaction intellectuelle et politique. Cette réaction
est déjà si avancée dans certains pays, que la liberté de pensée
et de conscience, garantie par la loi, est fort compromise
en pratique (ainsi, par exemple, en Bavière actuellement). En

somme, le grand combat intellectuel, que J. Draper a si
excellemment dépeint dans son Histoire des conflits entre la
religion et la science, a atteint aujourd'hui une ardeur et une
importance qu'il n'avait jamais eues jusqu'ici; aussi l'appelle-t-on
avec raison, depuis vingt-sept ans, la Lutte pour la
civilisation.

La lutte pour la civilisation.—La célèbre encyclique
suivie du syllabus que le belliqueux pape Pie IX avait lancée
en 1864, dans le monde entier, déclarait la guerre, sur tous
les points essentiels, à la science moderne; elle exigeait la
soumission aveugle de la raison aux dogmes de l'«infaillible
représentant du Christ». Ce brutal attentat contre les
biens suprêmes de l'humanité civilisée était si monstrueux
et si inouï que beaucoup de natures molles et indolentes, elles-mêmes,
furent tirées du sommeil de leur foi. Jointe à la déclaration
d'infaillibilité du pape, qui la suivit en 1870, l'encyclique
provoqua une immense excitation et un mouvement
de défense énergique, qui rendirent légitimes les plus belles
espérances. Dans l'empire allemand, de formation récente,
qui, dans les guerres de 1866 et 1871, avait acquis son indispensable
unité nationale au prix de lourds sacrifices, les
attentats imprudents du papisme eurent des suites particulièrement
pénibles; car, d'une part, l'Allemagne est le berceau
de la Réforme et de l'affranchissement de l'esprit
moderne, d'autre part, malheureusement, elle possède,
parmi ses 18 millions de catholiques, une puissante armée de
croyants belliqueux qui l'emportent sur tous les autres peuples
civilisés en fait d'obéissance aveugle aux ordres de son
pasteur suprême[61]. Les dangers qui résultaient de là furent
bien vus du grand homme d'Etat au regard pénétrant, qui a
résolu «l'énigme politique» de la dissension nationale allemande
et qui, par une diplomatie remarquable, nous a conduits

au but désiré de l'unité et de la puissance nationales.
Le prince de Bismarck commença, en 1872, cette mémorable
lutte pour la civilisation, suscitée par le Vatican, conduite
avec autant d'intelligence que d'énergie par le remarquable
ministre des cultes Falk, au moyen des «ordonnances de
mai» (1873). La lutte, malheureusement, dut être abandonnée
six ans après. Quoique notre grand homme d'Etat fût un
remarquable connaisseur de la nature humaine et un habile
politicien pratique, il avait cependant estimé trop bas la
puissance de trois redoutables obstacles: premièrement, la
ruse sans égale et la perfidie sans scrupule de la curie
romaine; secondement l'incapacité de penser et la crédulité
de la masse catholique ignorante, conditions bien faites
pour s'adapter à la première et sur lesquelles celle-ci s'appuyait;
enfin, troisièmement, la force d'inertie, de persévérance
dans la déraison, simplement parce que cette déraison est là.
C'est pourquoi dès 1878, après que le pape Léon XIII, plus
avisé, eût inauguré son règne, la dure «visite à Canossa»
dut recommencer. La puissance du Vatican, récemment
accrue, augmenta dès lors rapidement, d'une part grâce aux
manœuvres sans scrupule, aux artifices de serpent de la politique
d'anguille, d'autre part grâce à la politique religieuse
erronée du gouvernement allemand et à la merveilleuse incapacité
politique du peuple allemand. Ainsi, à la fin du
XIXe siècle, il nous faut assister au honteux spectacle qui nous
montre que «l'atout est le centre du Reichstag» et que les
destinées de notre patrie humiliée sont dirigées par un parti
papiste qui ne représente pas encore le tiers de la population
totale.

Lorsque commença, en 1872, la lutte pour la civilisation,
elle fut saluée, à juste titre, par tous les hommes pensants
avec indépendance, comme une reproduction politique de la
Réforme, comme une tentative énergique pour délivrer la
civilisation moderne du joug de la tyrannie intellectuelle
papiste; la presse libérale tout entière célébrait dans le
Prince de Bismarck le «Luther politique», le puissant héros

qui avait conquis non seulement l'unité nationale, mais
encore l'affranchissement intellectuel de l'Allemagne. Dix
ans plus tard, après la victoire du papisme, la même «presse
libérale» affirmait le contraire et déclarait la lutte pour la
civilisation, une grande faute; c'est ce qu'elle fait encore
aujourd'hui. Ce fait prouve simplement combien la mémoire
de nos journalistes est courte, combien est défectueuse leur
connaissance de l'histoire et combien imparfaite leur éducation
philosophique. Le prétendu «Traité de paix entre
l'Église et l'État» n'est toujours qu'un armistice. Le papisme
moderne, fidèle aux principes absolutistes suivis depuis
1600 ans, peut et doit vouloir exercer l'aristocratie universelle
sur les âmes crédules; il doit exiger l'absolue soumission de
l'État qui représente les droits de la raison et de la science.
La paix réelle ne pourra s'établir que lorsqu'un des deux
combattants, vaincu, gisera sur le sol. Ou bien la victoire
sera à «l'Église qui seule sauve», et alors c'en sera fait définitivement
de la «Science libre et de l'enseignement libre»,
les Universités se transformeront en convicts, les gymnases
en cloîtres. Ou bien la victoire sera à l'État moderne
appuyé sur la raison et alors le XXe siècle verra se
développer la culture moderne, la liberté et le bien-être dans
une bien plus large mesure encore que ce ne fut le cas au
XIXe siècle (cf. plus haut, Ed. Hartmann).

Pour hâter, précisément, la réalisation de ce but, il nous
semble importer surtout, non seulement que les sciences
naturelles modernes détruisent le faux édifice de la superstition
et déblaient le chemin de ses vils décombres, mais
encore qu'elles édifient, sur le terrain libre, un nouvel édifice
habitable pour l'âme humaine, un palais de la raison dans
lequel, au sein de notre conception moniste nouvellement
conquise, nous adorerons pieusement la vraie Trinité du
XIXe siècle, la Trinité du Vrai, du Beau et du Bien. Pour
rendre palpable le culte de ce triple idéal divin, il nous paraît
avant tout nécessaire de régler nos comptes avec les formes
régnantes du Christianisme et d'envisager les changements

qu'il faudrait effectuer en les remplaçant par le culte nouveau.
Car le Christianisme possède (dans sa forme pure,
originelle) malgré toutes ses lacunes et toutes ses erreurs,
une si haute valeur morale, il est surtout mêlé si étroitement
depuis quinze cents ans, à toutes les institutions politiques et
sociales de notre vie civilisée,—qu'en fondant notre religion
moniste nous devrons nous appuyer autant que possible sur
les institutions existantes. Nous ne voulons pas de Révolution
brutale, mais une Réforme raisonnable de notre vie intellectuelle
et religieuse. Et de même qu'il y a deux mille ans la
poésie classique des anciens Hellènes incarnait, sous la forme
des dieux, la vertu idéale, de même nous pouvons prêter à notre
triple idéal de la raison, la forme de sublimes déesses; nous
allons examiner ce que deviennent, dans notre monisme, les
trois déesses de la Vérité, de la Beauté et de la Vertu; et nous
examinerons, en outre, leurs rapports avec les dieux correspondants
du Christianisme, qu'elles sont destinées à remplacer.

I. L'Idéal de la Vérité.—Les considérations précédentes
nous ont convaincus que la Vérité pure ne se peut
trouver que dans le temple de la connaissance de la Nature
et que les seules routes qui puissent servir à nous y conduire
sont l'«observation et la réflexion», l'étude empirique des
faits et la connaissance, conforme à la raison, de leurs causes
efficientes. C'est ainsi que nous arriverons, au moyen de la
raison pure, à la science véritable, trésor le plus précieux de
l'humanité civilisée. Par contre, et pour les raisons importantes
exposées au chapitre XVI, nous devons écarter toute
prétendue révélation, toute croyance fantaisiste qui affirme
connaître, par des procédés surnaturels, des vérités que notre
raison ne suffit pas à découvrir. Et comme tout l'édifice des
croyances de la religion judéo-chrétienne, ainsi que de l'islamisme
et du bouddhisme, repose sur de pareilles révélations
prétendues,—comme, en outre, ces produits de la fantaisie
mystique sont en contradiction directe avec la connaissance

empirique et claire de la Nature,—il est donc certain que
nous ne pouvons trouver la vérité qu'au moyen de la raison
travaillant à construire la véritable science, non au moyen de
l'imagination fantaisiste aidée de la croyance mystique. Sous
ce rapport, il est absolument certain que la conception chrétienne
doit être remplacée par la philosophie moniste. La
déesse de la Vérité habite le temple de la Nature, les vertes
forêts, la mer bleue, les monts couverts de neige;—elle
n'habite pas les sombres galeries des cloîtres, ni les étroits
cachots des écoles de convicts, ni les Églises chrétiennes, parfumées
d'encens. Les chemins par lesquels nous nous rapprocherons
de cette sublime déesse de la Vérité et de la
Science, sont l'étude, faite avec amour, de la nature et de ses
lois, l'observation du monde infiniment grand des étoiles au
moyen du télescope, du monde cellulaire infiniment petit,
au moyen du microscope; mais ce n'est ni par d'ineptes
exercices de piété ou prières murmurées sans penser, ni par
les deniers de Saint-Pierre ou les pénitences en vue d'obtenir
des indulgences. Les dons précieux dont nous favorise la
déesse de la Vérité sont les splendides fruits de l'arbre de la
connaissance et le gain inappréciable d'une claire conception
unitaire de l'Univers,—mais ce n'est ni la croyance au
«miracle» surnaturel, ni le songe creux d'une «vie éternelle».

II. L'Idéal de la Vertu.—Il n'en va pas, pour le divin idéal
du Bien éternel, de même que pour celui du Vrai éternel.
Tandis que, lorsqu'il s'agit de connaître la vérité, il faut exclure
complètement la révélation que nous propose l'Eglise
et interroger la seule étude de la nature, la notion du Bien, au
contraire, ce que nous appelons vertu, coïncide, dans notre
religion moniste, presque entièrement avec la vertu chrétienne;
il ne s'agit, naturellement, que du christianisme originel,
le pur Christianisme des trois premiers siècles dont la
théorie de la vertu est exposée dans les évangiles et les lettres
de Paul; il ne s'agit pas, naturellement, de la caricature de

cette pure doctrine, faite au Vatican, et qui a dirigé la civilisation
européenne pour son plus grand dommage, pendant
douze siècles. La meilleure partie de la morale chrétienne,
celle à laquelle nous nous en tenons, consiste dans les préceptes
d'humanité, d'amour et d'endurance, de compassion
et de fraternité. Seulement ces nobles commandements,
qu'on réunit d'ordinaire sous le nom de «morale
chrétienne» (au meilleur sens) ne sont pas une invention
nouvelle du Christianisme, mais ont été empruntés par lui à
des formes de religion plus anciennes. De fait, la Règle d'or,
qui résume ces commandements en une seule proposition,
est antérieure de plusieurs siècles au Christianisme. Dans la
pratique de la vie, d'ailleurs, cette loi morale naturelle a été
aussi souvent suivie par des athées et des hérétiques qu'elle
a été laissée de côté par de pieux croyants chrétiens. Au surplus,
la doctrine de la vertu chrétienne a commis une grande
faute en ne faisant un commandement que de l'altruisme seul
et en rejetant l'égoïsme. Notre éthique moniste accorde à tous
deux la même valeur et fait consister la vertu parfaite dans
un juste équilibre entre l'amour du prochain et l'amour de
soi (Cf. chap. XIX: la loi fondamentale éthique).

III. L'Idéal de la Beauté.—C'est sur le domaine du Beau
que notre monisme offre la plus grande contradiction avec le
Christianisme. Le christianisme pur, originel, prêchait le
néant de la vie terrestre et ne la considérait que comme une
préparation à la vie éternelle dans l'Au delà. Il s'ensuit immédiatement
que tout ce que nous offre la vie humaine dans
le présent, tout ce qu'il peut y avoir de beau dans l'art et dans
la science, dans la vie publique ou la vie privée, n'a aucune
valeur. Le vrai chrétien doit s'en détourner et ne penser qu'à
se préparer convenablement à la vie future. Le mépris de la
nature, l'éloignement pour tous ses charmes inépuisables,
l'abstention de toute forme d'art: ce sont là les purs devoirs
chrétiens; le meilleur moyen de remplir ces devoirs, pour
l'homme, c'est de se séparer de ses semblables, de se mortifier

et de ne s'occuper, dans les cloîtres ou les ermitages,
exclusivement qu'à «adorer Dieu».

L'histoire de la civilisation nous apprend, il est vrai, que
cette morale chrétienne ascétique, qui insultait à la nature,
eut pour conséquence naturelle de produire le contraire. Les
cloîtres, asiles de la chasteté et de la discipline, devinrent
bientôt les repaires des pires orgies, les rapports sexuels des
moines et des nonnes donnèrent matière à quantité de romans,
que la littérature de la Renaissance a reproduits avec une
vérité conforme à la nature. Le culte de la «Beauté», tel qu'on
le pratiquait alors, était en contradiction absolue avec le
«renoncement au monde» tel qu'on le prêchait et on en peut
dire autant du luxe et de la richesse, qui prirent bientôt une
telle extension dans la vie privée dissolue du haut clergé catholique
et dans la décoration artistique des églises et des
cloîtres chrétiens.

L'art chrétien.—On nous objectera que notre opinion
se trouve réfutée par le déploiement de beauté de l'art
chrétien qui a produit, à la belle époque du moyen âge, des
œuvres impérissables. Les splendides cathédrales gothiques,
les basiliques byzantines, les centaines de chapelles somptueuses,
les milliers de statues de marbre des saints et des
martyrs chrétiens, les millions de beaux portraits de saints,
les peintures du Christ et de la Madone jaillies d'un sentiment
profond, tout cela témoigne d'un épanouissement de
l'art au moyen âge qui, en son genre, est unique. Tous ces
splendides monuments des arts plastiques, de même que
ceux de la poésie, conservent leur haute valeur esthétique,
quelque jugement que nous portions sur le mélange de «Vérité
et Poésie» qu'ils nous présentent. Mais qu'est-ce que
tout cela a à voir avec la pure doctrine chrétienne? avec cette
religion du renoncement, qui se détournait de toute splendeur
terrestre, de toute beauté matérielle et de toute forme
d'art, qui faisait peu de cas de la vie de famille et de l'amour,
qui prêchait exclusivement le souci des biens immatériels de

la «vie éternelle»? La notion de l'«art chrétien» est, à proprement
parler, une contradiction en soi, une contradictio in
adjecto. Les riches princes de l'Eglise qui cultivaient cet art
poursuivaient par là, il est vrai, des buts tout autres et les atteignaient
d'ailleurs pleinement. En dirigeant tout l'intérêt et tout
l'effort de l'esprit humain vers l'Eglise chrétienne et son art
propre, on le détournait de la nature et de la connaissance
des trésors qu'elle recelait et qui auraient pu conduire à une
science indépendante. En outre, le spectacle quotidien des
images de saints, abondamment exposées partout, des scènes
tirées de l'histoire sainte, rappelaient sans cesse aux chrétiens
croyants le riche trésor de légendes que la fantaisie de
l'Eglise avait accumulées. Ces légendes étaient données pour
des récits véridiques, les histoires miraculeuses pour des événements
réels et les uns comme les autres étaient crus. Il
est incontestable que, sous ce rapport, l'art chrétien a exercé
une influence inouïe sur la culture en général et sur la
croyance, en particulier, pour la fortifier, influence qui, dans
tout le monde civilisé, s'est fait sentir jusqu'à ce jour.

Art moniste.—L'antipode de cet art chrétien prédominant,
c'est la nouvelle forme plastique qui n'a commencé
à se développer qu'en notre siècle, corrélativement à
la science de la nature. La surprenante extension de notre
connaissance de l'Univers, la découverte d'innombrables et
belles formes de vie qui s'en est suivie, ont fait naître, à notre
époque, un goût esthétique tout autre et imprimé en même
temps aux arts plastiques une direction toute nouvelle. De
nombreux voyages scientifiques, de grandes expéditions à la
recherche de pays et de mers inconnus, ont mis au jour,
déjà au siècle dernier mais bien plus encore en celui-ci, une
profusion insoupçonnée de formes organiques nouvelles. Le
nombre des espèces animales et végétales s'est bientôt accru
à l'infini et parmi ces espèces (surtout dans les groupes inférieurs,
dont l'étude a d'abord été négligée), il s'est trouvé
des milliers de formes belles et intéressantes, des motifs tout

nouveaux pour la peinture et la sculpture, pour l'architecture
et les arts industriels. Un nouveau monde, dans cet ordre
d'idées, nous a surtout été ouvert par l'extension de l'étude
microscopique, dans la seconde moitié du siècle, et en particulier
par la découverte des fabuleux habitants des profondeurs
de la mer, sur lesquels la lumière ne s'est faite qu'à la
suite de la célèbre expédition Challenger (1872-1876)[62]. Des
milliers d'élégantes radiolaires et de Thalamophores, de Méduses
et de Coraux superbes, de Mollusques et de Crustacés
singuliers, nous ont révélé tout d'un coup une profusion insoupçonnée
de formes cachées, dont la diversité et la beauté
caractéristiques dépassent infiniment tous les produits artistiques
engendrés par la fantaisie humaine. Rien que dans les
cinquante gros volumes qui constituent l'œuvre de la mission
Challenger, nous trouvons sur trois mille planches des reproductions
d'une masse de ces jolies formes; mais, d'ailleurs, dans
beaucoup d'autres ouvrages de luxe qui, depuis quelques dizaines
d'années, sont venues enrichir la littérature botanique
et zoologique, toujours grandissante, on trouve ces formes
charmantes reproduites par millions. J'ai récemment essayé,
dans mes Formes artistiques de la Nature (1899), de faire connaître
au grand public un choix de ces formes charmantes.
D'ailleurs, il n'est pas besoin de voyages lointains ni d'œuvres
coûteuses pour révéler à tous les splendeurs de ce monde. Il
suffit d'avoir les yeux ouverts et les sens exercés. La nature
qui nous environne nous présente partout une profusion surabondante
de beaux et intéressants objets de toutes sortes.
Dans chaque mousse ou chaque brin d'herbe, dans un hanneton
ou un papillon, un examen minutieux nous fera découvrir
des beautés devant lesquelles, d'ordinaire, l'homme passe
sans prendre garde. Et si nous les observons avec une loupe,
au faible grossissement, ou mieux encore, si nous employons
le grossissement plus fort d'un bon microscope, nous découvrirons
plus complètement encore, partout dans la nature

inorganique, un monde nouveau plein de beautés inépuisables.

Mais notre XIXe siècle est le premier à nous avoir ouvert les
yeux, non seulement à cette considération esthétique des infiniment
petits, mais encore à celle des infiniment grands de la nature.
Au commencement du siècle, c'était encore une opinion
répandue que les hauts sommets, grandioses sans doute, n'en
étaient pas moins repoussants par l'effroi qu'ils causaient et
que la mer, superbe sans doute, n'en était pas moins terrible.
Aujourd'hui, à la fin du même siècle, la plupart des gens
instruits (et surtout les habitants des grandes villes) sont heureux
de pouvoir, chaque année, jouir pendant quelques
semaines des beautés des Alpes et de l'éclat cristallique des
glaciers, ou de pouvoir admirer la majesté de la mer bleue,
du bord de ses côtes charmantes. Toutes ces sources de jouissances
les plus nobles, tirées de la nature, ne nous ont été révélées
dans toute leur splendeur et rendues compréhensibles
que tout récemment et les progrès surprenants de la
facilité et de la rapidité des communications ont mis à même de
les connaître, ceux dont les moyens pécuniaires sont le plus
restreints. Tous ces progrès dans la jouissance esthétique
tirée de la nature—et en même temps dans la compréhension
scientifique de cette nature—sont autant de progrès dans la
culture intellectuelle supérieure de l'humanité et par suite
dans notre religion moniste.

Peinture de paysage et œuvres illustrées.—Le contraste
qui existe entre notre siècle naturaliste et les précédents,
anthropistiques, s'exprime surtout par la différence
dans l'appréciation et l'extension que les divers objets de la
nature ont trouvées autrefois et aujourd'hui. Un vif intérêt
pour les représentations figurées de ces objets s'est éveillé de
nos jours, intérêt qu'on ne connaissait pas auparavant; il est
favorisé par les étonnants progrès de la technique et du commerce
qui lui permettent de se répandre dans tous les milieux.
De nombreuses revues illustrées propagent, en même temps

que la culture générale, le sens de la beauté infinie de la nature.
C'est surtout la peinture de paysage qui a pris, à ce point de
vue, une importance insoupçonnée jusqu'ici. Déjà dans la première
moitié du siècle, un de nos naturalistes les plus éminents
et les plus cultivés, A. de Humboldt avait fait remarquer que
le développement de la peinture de paysage, à notre époque,
n'était pas seulement un «stimulant à l'étude de la nature» ou
une représentation géographique de haute importance, mais
encore qu'il avait une haute valeur, à un autre point de vue et
en tant qu'instrument de culture intellectuelle. Depuis,
le goût pour cette forme de peinture s'est encore considérablement
accru. On devrait s'appliquer, dans chaque
école, à donner de bonne heure aux enfants le goût du
paysage et de l'art auquel nous devons que, par le dessin et
l'aquarelle, les paysages se gravent dans notre mémoire.

Amour moderne de la nature.—L'infinie richesse de la
nature en choses belles et sublimes réserve à tout homme
ayant les yeux ouverts et doué du sens esthétique une source
inépuisable de jouissances des plus rares. Si précieuse et
agréable que soit la puissance immédiate de chacune en particulier,
leur valeur s'accroît pourtant lorsqu'on reconnaît leur
sens et leurs rapports avec le reste de la nature. Quand A. de
Humboldt, dans son grandiose Cosmos donnait, il y a cinquante
ans, un «projet de description physique de l'Univers»,
lorsqu'il alliait si heureusement, dans ses Vues sur
la nature qui restent un modèle, les considérations esthétiques
aux scientifiques, il insistait avec raison sur le rapport
étroit qui unit le goût épuré de la nature au «fondement
scientifique des lois cosmiques» et il faisait remarquer combien
tous deux réunis contribuent à élever l'être humain à un
plus haut degré de perfection. L'étonnement mêlé de stupeur
avec lequel nous considérons le ciel étoilé et la vie microscopique
dans une goutte d'eau, la crainte qui nous saisit lorsque
nous étudions les effets merveilleux de l'énergie dans la
matière en mouvement, le respect que nous inspire la valeur

universelle de la loi de substance—tout cela constitue
autant d'éléments de notre vie de l'âme qui sont compris sous
le nom de religion naturelle.

Vie présente et vie future.—Les progrès auxquels
nous venons de faire allusion, accomplis de notre temps dans
la connaissance du vrai et l'amour du beau, constituent, d'une
part, le contenu essentiel et précieux de notre religion
moniste et, de l'autre, prennent une position hostile vis-à-vis
du christianisme. Car l'esprit humain vit, dans le premier
cas, dans la vie présente et connue, dans le second, dans une
vie future inconnue. Notre monisme nous enseigne que nous
sommes des enfants de la terre, des mortels qui n'auront que
pendant une, deux, au plus trois «générations», le bonheur
de jouir en cette vie des splendeurs de notre planète, de contempler
l'inépuisable richesse de ses beautés et de reconnaître
le jeu merveilleux de ses forces. Le christianisme, au
contraire, nous enseigne que la terre est une sombre vallée
de larmes dans laquelle nous n'avons que peu de temps à
passer, pour nous y macérer et torturer, afin de jouir ensuite
dans l'«au delà», d'une vie éternelle pleine de délices. Où
se trouve cet «au delà» et en quoi consistera la splendeur
de cette vie éternelle, voilà ce qu'aucune «révélation» ne
nous a dit encore. Tant que le «ciel» était pour l'homme
une voûte bleue, étendue au dessus du disque terrestre et
éclairée par la lumière étincelante de plusieurs milliers
d'étoiles, la fantaisie humaine pouvait à la rigueur se représenter
là-haut, dans cette salle céleste, le repas ambrosique
des dieux olympiens, ou la table joyeuse des habitants du
Walhalla. Mais à présent, toutes ces divinités et les «âmes
immortelles» attablées avec elles, se trouvent dans le cas
manifeste de manque de logement, décrit par D. Strauss; car
nous savons aujourd'hui, grâce à l'astrophysique, que l'espace
infini est rempli d'un éther irrespirable et que des millions
de corps célestes s'y meuvent, conformément à des «lois»
d'airain, éternelles, sans trève et en tous sens, soumis tous

à l'éternel grand rythme de l'«apparition et de la disparition».

Eglises monistes.—Les lieux de recueillement, dans
lesquels l'homme satisfait son besoin religieux et rend hommage
aux objets de son culte, sont considérés par lui comme
ses «Eglises» sacrées. Les pagodes de l'Asie bouddhiste, les
temples grecs de l'antiquité classique, les synagogues de la
Palestine, les mosquées d'Egypte, les cathédrales catholiques
du sud de l'Europe et les temples protestants du Nord—toutes
ces «maisons de Dieu» doivent servir à élever
l'homme au dessus des misères et de la prose de la vie réelle
quotidienne; elles doivent le transporter dans la sainteté et
la poésie d'un monde idéal supérieur. Elles remplissent ce
but de mille manières différentes, correspondantes aux diverses
formes du culte et aux différences entre les époques.
L'homme moderne, «en possession de la science et de
l'art»—et par suite, en même temps de la «religion»—n'a
besoin d'aucune Eglise spéciale, d'aucun lieu étroit et fermé.
Car partout où, dans la libre nature, il dirige ses regards sur
l'Univers infini ou sur quelqu'une de ses parties, partout il
observe sans doute la dure «lutte pour la vie», mais à
côté aussi le «vrai», le «beau» et le «bien»; il trouve
partout son Eglise dans la splendide nature elle-même. Mais
il faut en outre, pour répondre aux besoins particuliers de
bien des hommes, de beaux temples bien ornés, ou des Eglises,
ou quelque lieu clos de recueillement dans lesquels ces
hommes puissent se retirer. De même que, depuis le XVIe siècle,
le papisme a dû céder de nombreuses Eglises à la
Réforme, de même, au XXe siècle, un grand nombre passeront
aux «libres communautés» du monisme.

CHAPITRE XIX

Notre morale moniste




Études monistes sur la loi fondamentale éthique.—Équilibre
entre l'amour de soi et l'amour du prochain.—Égale
légitimité de l'égoïsme et de l'altruisme.—Faute de la
morale chrétienne.—État, école et église.

«Aucun arbre ne tombe du premier coup. Le coup
que je porte d'ailleurs ici à une très vieille
habitude de penser, est loin d'être le premier:
jamais il ne pourra me venir à l'esprit de le considérer
comme le dernier et de penser que je pourrai
voir l'arbre abattu. Si je pouvais parvenir à
imprimer la même direction à d'autres branches
et à de plus importantes, mon souhait le plus
hardi serait réalisé. Je ne doute pas un seul instant
qu'un jour l'arbre ne tombe et que la moralité
ne trouve dans l'unification de la nature
humaine un abri plus sûr que celui qui lui a été
offert jusqu'ici par la conception d'une double
nature.»

Carneri (1891).





SOMMAIRE DU CHAPITRE XIX

Ethique moniste et éthique dualiste.—Contradiction entre la raison pure et
la raison pratique de Kant.—Son impératif catégorique.—Les Néokantiens.—Herbert
Spencer.—Egoïsme et altruisme (amour de soi et amour
du prochain). Equivalence entre ces deux penchants de la nature.—La
loi fondamentale éthique: la règle d'or.—Son ancienneté.—Morale
chrétienne.—Mépris de l'individu, du corps, de la nature, de la civilisation,
de la famille, de la femme.—Morale papiste.—Suites immorales du
célibat.—Nécessité de l'abolition du célibat, de la confession auriculaire
et du trafic des indulgences.—Etat et Eglise.—La religion est une
chose privée.—Eglise et école.—Etat et école.—Nécessité de la réforme
scolaire.

LITTÉRATURE

H. Spencer.—Principes de Sociologie et de Morale. (Trad. franç.).

Lester F. Ward.—Dynamic Sociology, or applied social science (2 vol.
New-York 1883).

B. Carneri.—Der moderne Mensch. Versuche einer Lebensführung (Bonn,
1891.)—Sittlichkeit und Darwinismus. Drei Bücher Ethik (Wien 1871).—Grundlegung
der Ethik (Wien 1881).—Entwickelung und Glückseligkeit
(Stuttgart, 1886.)

B. Vetter.—Die moderne Weltanschauung und der Mensch (6 Vorträge)
2te Aufl. 1896.

H. E. Ziegler.—Die Naturwissenschaft und die Socialdemokratische Theorie
(1894).

Otto Ammon.—Die Gesellschaftsordnung und ihre natürlichen Grundlagen.
Entwurf einer Social Anthropologie (1895).

P. Lilienfed.—Socialwissenschaft der Zukunft. 5 theile (1873).

E. Grosse.—Die Formen der Familie und die Formen der Wirthschaft (1896).

F. Hanspaul.—Die Seelentheorie und die Gesetze des natürlichen Egoïsmus
und der Anpassung (1889).

Max Nordau.—Les mensonges conventionnels de l'humanité civilisée. (Trad.
franç.)



La vie pratique impose à l'homme une série d'obligations
morales, précises, qui ne peuvent être bien remplies et conformément
à la nature, que lorsqu'elles s'harmonisent avec la
conception rationnelle que l'homme se fait de l'Univers. Il
suit de ce principe fondamental de notre philosophie moniste,
que notre morale doit se trouver d'accord, au point de vue
de la raison, avec la conception unitaire du «Cosmos» que
nous avons acquise par la connaissance progressive des lois
de la nature. L'univers infini ne constituant pour notre
Monisme qu'un seul grand Tout, la vie intellectuelle et morale
de l'homme ne forme qu'une partie de ce Cosmos et le
réglement conforme à la nature que nous lui appliquerons
ne pourra être qu'unitaire. Il n'y a pas deux mondes distincts
et séparés: l'un physique, matériel et l'autre moral, immatériel.

La plupart des philosophes et des théologiens, aujourd'hui
encore, sont d'un tout autre avis; ils affirment avec
Kant que le monde moral est complètement indépendant du
monde physique et soumis à de tout autres lois; par suite, la
conscience morale de l'homme, en tant que base de la vie
morale, serait complétement indépendante de la connaissance
scientifique de l'Univers et devrait, au contraire, s'appuyer
sur les croyances religieuses. La connaissance du monde
moral doit donc s'effectuer par la raison pratique, laquelle
croira, tandis que la connaissance de la Nature ou du monde
physique s'effectuera par la raison théorique pure.

Cet indéniable dualisme, dont il eut d'ailleurs conscience,

fut la plus grande et la plus grave faute de Kant; elle a eu,
à l'infini, des suites fâcheuses, suites dont nous nous
ressentons encore aujourd'hui. Tout d'abord, le Kant
critique avait édifié le grandiose et merveilleux palais de la
raison pure et montré d'une façon lumineuse que les trois
grands dogmes centraux de la Métaphysique, le dieu personnel,
le libre arbitre et l'âme immortelle n'y pouvaient
trouver place nulle part et même qu'on ne pouvait pas trouver
de preuve rationnelle de leur réalité. Mais, plus tard, le
Kant dogmatique construisit, à côté de ce palais de cristal
réel de la raison pure, le château de cartes idéal de la raison
pratique, brillant d'un éclat trompeur, dans lequel on fit
trois nefs imposantes pour abriter ces trois puissantes
déesses mystiques. Après avoir été chassées par la grande
porte, par la science rationnelle, elles sont revenues par la
petite porte, introduites par la croyance antirationnelle.

Kant couronna la coupole de sa grande cathédrale de foi
par une étrange idole, le célèbre impératif catégorique, par
là, l'obligation de la loi morale en général est absolument
inconditionnée, indépendante de toute considération de réalité
ou de possibilité; elle s énonce ainsi: «Agis toujours de
telle sorte que la maxime de ta conduite (ou le principe subjectif
de ta volonté) puisse être érigée en principe d'une législation
universelle». Tout homme normal devrait, par suite,
avoir le même sentiment du devoir qu'un autre. L'anthropologie
moderne a cruellement dissipé ce beau rêve; elle a
montré que, parmi les peuples primitifs, les devoirs étaient encore
bien plus différents que parmi les peuples civilisés. Toutes
les mœurs, tous les usages que nous considérons comme des
fautes répréhensibles ou comme des crimes épouvantables (le
vol, la fraude, le meurtre, l'adultère, etc.) passent chez
d'autres peuples, dans certaines circonstances, pour des
vertus ou même pour des devoirs.

Quoique la contradiction manifeste des deux «Raisons»
de Kant, l'antagonisme radical entre la raison pure et la raison
pratique ait été reconnue et réfutée dès le commencement

du siècle elle a prévalu jusqu'à ce jour dans de nombreux
milieux. L'école moderne des Néokantiens prêche, aujourd'hui
encore, le «retour à Kant» avec insistance, précisément
à cause de ce dualisme bienvenu, et l'Eglise militante la
soutient chaleureusement sur ce point, parce que cela concorde
très bien avec sa propre foi mystique. Une importante
défaite n'a commencé pour celle-ci qu'en la seconde moitié
du XIXe siècle, préparée par la science moderne de la nature;
les prémisses de la doctrine de la raison pratique ont été, par
suite, renversées. La cosmologie moniste a démontré, s'appuyant
sur la loi de substance, qu'il n'y a pas de «Dieu personnel»;
la psychologie comparée et génétique a montré
qu'une «âme immortelle» ne peut pas exister et la physiologie
moniste a prouvé que l'hypothèse du «libre arbitre»
repose sur une illusion. Enfin la théorie de l'évolution nous a fait
voir que les «éternelles lois d'airain de la nature» qui régissent
le monde inorganique, valent encore dans le monde
organique et dans le monde moral.

Notre moderne connaissance de la Nature, cependant,
n'agit pas seulement sur la philosophie et la morale d'une
manière négative, en détruisant le dualisme kantien, elle
agit aussi en un sens positif, mettant à sa place le nouvel
édifice du Monisme éthique. Elle montre que le sentiment du
devoir chez l'homme, ne repose pas sur un «impératif catégorique»
illusoire, mais sur le terrain réel des instincts
sociaux, que nous trouvons chez tous les animaux supérieurs
vivant en sociétés. Elle reconnaît comme but suprême de la
morale d'établir une saine harmonie entre l'égoïsme et l'altruisme,
entre l'amour de soi et l'amour du prochain. C'est
avant tout au grand philosophe anglais, Spencer, que nous
devons l'établissement de cette morale éthique, par la doctrine
de l'évolution.

Egoïsme et altruisme.—L'homme fait partie du groupe
des vertébrés sociables et il a, par suite, comme tous les animaux
sociables, deux sortes de devoirs différents: premièrement

envers lui-même et secondement envers la société à
laquelle il appartient. Les premiers sont les commandements
de l'amour de soi (égoïsme), les seconds ceux de l'amour du
prochain (altruisme). Ces deux sortes de commandements
naturels sont également légitimes, également normaux et
également indispensables. Si l'homme veut vivre dans une
société ordonnée et s'y bien trouver, il ne doit pas seulement
rechercher son propre bonheur, mais aussi celui de la communauté
à laquelle il appartient et celui de ses «prochains»,
lesquels constituent cette association sociale. Il doit reconnaître
que leur prospérité fait la sienne et leurs souffrances les
siennes. Cette loi sociale fondamentale est si simple et d'une
nécessité si bien imposée par la nature, qu'il est difficile
de comprendre qu'on la puisse contredire, théoriquement
et pratiquement; et cependant, cela se produit aujourd'hui
encore, ainsi que depuis des années cela s'est produit.

Equivalence de l'égoïsme et de l'altruisme.—L'égale
légitimité de ces deux penchants de la nature, l'égale
valeur morale de l'amour de soi et de l'amour du prochain,
est le principe fondamental le plus important de notre
morale. Le but suprême de toute morale rationnelle est, par
suite, très simple: c'est d'établir un «équilibre conforme à la
nature entre l'égoïsme et l'altruisme, entre l'amour de soi et
l'amour du prochain.» La règle d'or de la loi morale nous
dit: «Fais aux autres ce que tu veux qu'ils te fassent». De
ce commandement suprême du Christianisme s'ensuit de
soi-même que nous avons des devoirs aussi sacrés envers
nous-mêmes qu'envers notre prochain. J'ai déjà exposé
en 1892, dans mon Monisme, la façon dont je conçois ce
principe fondamental et j'ai insisté surtout sur trois propositions
importantes: I. Les deux penchants en lutte sont des
lois de la nature également importantes et également indispensables
au maintien de la famille et de la société;
l'égoïsme permet la conservation de l'individu, l'altruisme
celle de l'espèce constituée par la chaîne des individus périssables.

II. Les devoirs sociaux que la constitution de la Société
impose aux hommes associés et par lesquels celle-ci se
maintient, ne sont que des formes d'évolution supérieures
des instincts sociaux que nous constatons chez tous les animaux
supérieurs vivant en sociétés (en tant qu'«habitudes
devenues héréditaires»). III. Pour tout homme civilisé, la
morale, aussi bien pratique que théorique, en tant que
«Science des Normes» est liée à la conception philosophique
et, partant, aussi à la religion.

La loi fondamentale éthique.—(La loi d'or de la morale).
Notre principe fondamental de la morale étant bien
reconnu, il s'ensuit immédiatement le suprême commandement
de cette morale, ce devoir qu'on désigne souvent
aujourd'hui du nom de loi d'or de la morale ou, plus brièvement
de «loi d'or». Le Christ l'a énoncée à plusieurs reprises
par cette simple phrase: Tu aimeras ton prochain
comme toi-même (Math., 19, 19; 22, 39, 40: Romains,
139, etc.); l'évangéliste Marc ajoutait très justement: «Il n'y
a pas de plus grand commandement que celui-ci»; et Mathieu
disait: «Ces deux commandements contiennent toute
la loi et les prophètes». Par ce commandement suprême,
notre Ethique moniste concorde absolument avec la morale
chrétienne. Mais nous devons mentionner tout de suite ce fait
historique que le mérite d'avoir posé cette loi fondamentale
ne revient pas au Christ, comme l'affirment la plupart des
théologiens chrétiens et comme l'admettent aveuglément les
croyants dépourvus de sens critique. Cependant cette règle
d'or remonte à plus de cinq siècles avant le Christ et elle
avait été proclamée par de nombreux sages de la Grèce et de
l'Orient comme la règle la plus importante de la morale.
Pittakus de Mytilène, l'un des sept Sages de la Grèce, disait,
620 ans avant J.-C.: «Ne fais pas à ton prochain ce que tu
ne voudrais pas qu'il te fît.—Confucius, le grand philosophe
et fondateur de la religion de la Chine (qui niait la personnalité
de Dieu et l'immortalité de l'âme), disait 500 ans avant

J.-C., «Fais à chacun ce que tu voudrais qu'il te fît, et ne fais
à personne ce que tu ne voudrais pas qu'il te fît. Tu n'as besoin
que de ce seul commandement; il est le fondement de
tous les autres.» Aristote enseignait, au milieu du IVe siècle
avant J.-C. «Nous devons nous comporter envers les autres
de la manière dont nous désirons qu'ils se comportent envers
nous.» Dans le même sens et presque dans les mêmes
termes, la règle d'or est encore exprimée par Thalès, Isocrate,
Aristippe, le pythagoricien Sextus et autres philosophes de
l'antiquité classique, plusieurs siècles avant le Christ. On
pourra consulter là-dessus l'ouvrage excellent de Saladin:
«Œuvres complètes de Jehovah», dont l'étude ne saurait
être trop recommandée à tout théologien, cherchant avec
sincérité la vérité. Il ressort de ces rapprochements que la loi
d'or fondamentale a une origine polyphylétique, c'est-à-dire
qu'elle a été posée à des époques différentes et en différents
lieux par plusieurs philosophes et indépendamment l'un de
de l'autre. D'autre part il faut admettre que Jésus a emprunté
cette loi à d'autres sources orientales (à des traditions plus
anciennes, sémites, hindoues, chinoises et surtout aux doctrines
bouddhistes) ainsi que la chose est aujourd'hui démontrée
pour la plupart des autres dogmes chrétiens. Saladin
résume les résultats de la théologie critique moderne, en
cette phrase: «Il n'est pas un principe moral, raisonnable
et pratique, enseigné par Jésus, qui n'ait pas, déjà avant lui,
été enseigné par d'autres.» (Thalès, Solon, Socrate, Platon,
Confucius, etc.).

Morale chrétienne.—Puisque la loi éthique fondamentale
existe ainsi depuis deux mille cinq cents ans et puisque le
christianisme en a fait expressément le précepte suprême, comprenant
tous les autres, qu'il a placé en tête de sa morale, il
semblerait que notre Ethique moniste concorde absolument
sur ce point le plus important, non seulement avec les antiques
doctrines morales du paganisme, mais encore avec celles
du christianisme. Malheureusement cette heureuse harmonie

est détruite par le fait que les Évangiles et les Épîtres de
Paul contiennent beaucoup d'autres doctrines morales qui
contredisent ouvertement ce premier et suprême précepte.
Les théologiens chrétiens se sont, en vain, efforcés de résoudre
par d'habiles interprétations ces contradictions frappantes
dont ils souffraient[63]. Nous n'avons donc pas besoin de
nous étendre là-dessus; nous ne ferons qu'indiquer brièvement
ces côtés regrettables de la doctrine chrétienne, qui sont
inconciliables avec la conception moderne, en progrès sur la
chrétienne et qui sont nettement nuisibles, quant à leurs conséquences
pratiques. De ce nombre est le mépris de la morale
chrétienne pour l'individu, pour le corps, la nature, la
civilisation, la famille et la femme.

I. Le mépris de soi-même professé par le christianisme.—La
plus importante et la suprême erreur de la morale chrétienne,
qui annule complètement la règle d'or, c'est l'exagération
de l'amour du prochain aux dépens de l'amour de soi-même.
Le christianisme combat et rejette en principe
l'égoïsme et pourtant ce penchant de la nature est absolument
indispensable à la conservation de l'individu; on peut
même dire que l'altruisme, son contraire en apparence, n'est
au fond qu'un égoïsme raffiné. Rien de grand, rien de sublime
n'a jamais été accompli sans égoïsme et sans la passion
qui nous rend capable des grands sacrifices. Seules les déviations
de ces penchants sont répréhensibles. Parmi les préceptes
chrétiens qui nous ont été inculqués dans la première
jeunesse comme importants entre tous et dont, dans des millions
de sermons, on nous fait admirer la beauté, se trouve
cette phrase (Matth. 5, 44): «Aimez vos ennemis, bénissez
ceux qui vous maudissent, faites du bien à ceux qui vous
haïssent, implorez pour ceux qui vous offensent et vous poursuivent.»
Ce précepte est d'un haut idéal, mais il est aussi
contraire à la nature que dénué de valeur pratique. Saladin

(op. cit. p. 205) dit excellemment: «Faire cela est injuste,
quand bien même ce serait possible; et ce serait quand bien
même impossible, au cas où ce serait juste.» Il en va de
même de l'exhortation: «Si quelqu'un prend ta robe, donne
lui aussi ton manteau»; c'est à dire, traduit en langage moderne:
«Si quelque coquin sans conscience te vole la moitié
de ta fortune, donne-lui encore l'autre moitié» ou bien, transposé
en politique pratique: «Allemands à l'esprit simple, si
les pieux Anglais, là-bas en Afrique, vous enlèvent l'une après
l'autre vos nouvelles et précieuses colonies, donnez-leur, en
outre, vos autres colonies—ou mieux encore; donnez-leur
l'Allemagne par-dessus le marché!» Puisque nous touchons
ici à la politique toute-puissante et tant admirée de l'Angleterre
moderne, faisons remarquer, en passant, la contradiction
flagrante de cette politique par rapport à toutes les
doctrines fondamentales de la charité chrétienne, que cette
grande nation, plus qu'aucune autre, a toujours à la bouche.
D'ailleurs le contraste évident entre la morale recommandée
idéale et altruiste, de l'homme isolé—et la morale réelle, purement
égoïste, des sociétés humaines, et en particulier des
états chrétiens civilisés, est un fait connu de tous. Il serait
intéressant d'établir mathématiquement, à partir de quel
nombre d'hommes réunis, l'idéal moral altruiste de toute personne
prise isolément, se transforme en son contraire, en la
«politique réelle» purement égoïste des états et des nations.

II. Le mépris du corps professé par le christianisme.—La
foi chrétienne envisageant l'organisme humain d'un point de
vue absolument dualiste et n'assignant à l'âme immortelle
qu'un séjour passager dans le corps mortel, il est tout naturel
que la première se soit vu assigner une bien plus haute valeur
que le second. Il s'ensuit cette négligence des soins du corps,
de l'éducation physique et des soins de propreté, par où le
moyen-âge chrétien se distingue, fort à son désavantage, de
l'antiquité classique et païenne. On ne rencontre pas, dans la
doctrine chrétienne, ces préceptes sévères d'ablutions quotidiennes,
de soins minutieux du corps que nous trouvons

dans les religions mahométane, hindoue ou autres, non seulement
établis théoriquement, mais encore pratiquement
exécutés. L'idéal du pieux chrétien, dans beaucoup de cloîtres,
c'est l'homme qui jamais ne se lave, ni ne s'habille soigneusement,
qui ne change jamais son froc quand il sent
mauvais, et qui, au lieu de travailler, passe paresseusement
sa vie dans des prières sans pensée, des jeûnes ineptes, etc.
Rappelons enfin comme de monstrueux excès de ce mépris
du corps, les odieux exercices de pénitence des flagellants et
autres ascètes.

III. Le mépris de la Nature professé par le christianisme.—Une
quantité innombrable d'erreurs théoriques et de fautes
pratiques, de grossièretés admises et de lacunes déplorables,
prennent leur source dans le faux anthropisme du christianisme,
dans la position exclusive qu'il assigne à l'homme en tant
qu'«image de Dieu», par opposition à tout le reste de la Nature.
Ceci a contribué à amener, non seulement un éloignement
très préjudiciable à l'égard de notre merveilleuse mère,
la «Nature», mais encore un regrettable mépris de notre
part, pour les autres organismes. Le christianisme ignore ce
louable amour des animaux, cette pitié envers les mammifères,
nos proches et nos amis (les chiens, les chevaux, le bétail),
qui font partie des lois morales de beaucoup d'autres
religions et, avant tout, de celle qui est le plus répandue, du
bouddhisme. Ceux qui ont habité longtemps le sud de l'Europe
catholique, ont été souvent témoins de ces horribles tortures
infligées aux animaux et qui éveillent en nous, leurs amis, la
plus profonde pitié et le plus vif courroux; et s'il leur est arrivé
de faire à ces barbares «chrétiens», des reproches de
leur cruauté, on leur aura fait cette ridicule réponse: «Quoi,
les animaux ne sont pourtant pas des chrétiens!» Cette erreur,
malheureusement, a été confirmée par Descartes qui
n'accordait qu'à l'homme une âme sentante et la refusait aux
animaux. Le darwinisme nous enseigne que nous descendons
directement des Primates et, si nous remontons plus loin,
d'une série de mammifères, qui sont «nos frères»; la physiologie

nous démontre que ces animaux possèdent les mêmes
nerfs et les mêmes organes sensoriels que nous; qu'ils éprouvent
du plaisir et de la douleur tout comme nous. Aucun naturaliste
moniste, compatissant, ne se rendra jamais coupable
envers les animaux, de ces mauvais traitements que
leur inflige étourdiment le chrétien croyant qui, dans son délire
anthropique des grandeurs, se considère comme l'«enfant
du Dieu de l'amour.» En outre, le mépris radical de la
nature prive le chrétien d'une foule des joies terrestres les
plus nobles et avant tout de l'amour de la Nature, ce sentiment
si beau et si élevé.

IV.—Le mépris de la civilisation, professé par le christianisme.—La
doctrine du Christ faisant de la terre une vallée
de larmes, de notre vie terrestre, sans valeur par elle-même,
une simple préparation à la «vie éternelle» dans un au-delà
meilleur, cette doctrine se trouvait logiquement amenée à
exiger de l'homme qu'il renonce à tout bonheur en cette vie
et qu'il fasse peu de cas de tous les biens terrestres qu'on
demande à cette existence. Dans ces «biens terrestres»,
cependant, rentrent pour l'homme civilisé moderne, les
innombrables secours de la chimie, de l'hygiène, des
moyens de communication qui rendent, aujourd'hui, notre
vie civilisée agréable et plaisante;—dans ces «biens terrestres»
rentrent toutes les jouissances élevées des beaux-arts,
de la musique, de la poésie, qui déjà pendant le moyen âge
chrétien (et en dépit de ses principes) avaient atteint un
brillant épanouissement et que nous apprécions si hautement,
en tant que «biens idéals»;—dans ces «biens terrestres»
rentrent enfin les inappréciables progrès de la science
et surtout de la connaissance de la nature dont le développement
inespéré permet à notre XIXe siècle d'être fier à juste titre.
Tous ces «biens terrestres» d'une culture raffinée auxquels
nous attachons la plus haute valeur dans notre conception
moniste, sont, dans la doctrine chrétienne, sans valeur aucune,
répréhensibles même en grande partie, et la morale chrétienne
rigoureuse doit désapprouver la recherche de ces biens, juste

autant que notre éthique humaniste l'approuve et la recommande.
Le christianisme se montre donc encore, sur ce
domaine pratique, hostile à la culture, et la lutte que la civilisation
et la science moderne sont obligées de soutenir contre
lui, est encore en ce sens la lutte pour la civilisation.

V.—Le mépris de la famille professé par le christianisme.—Un
des points les plus déplorables de la morale chrétienne,
c'est le peu de cas qu'elle fait de la vie de famille,
c'est-à-dire de cette vie commune, conforme à la nature,
partagée avec ceux qui nous sont le plus proches par le sang,
et qui est aussi indispensable à l'homme normal qu'à tous
les animaux supérieurs sociables. La «famille» passe à bon
droit chez nous pour la «base de la société» et la vie de la
famille honnête, pour la première condition d'une vie sociale
florissante. Tout autre était l'opinion du Christ, dont le
regard, dirigé vers l'«au-delà», faisait aussi peu de cas de
la femme et de la famille que de tous les autres biens de
«cette vie». Les évangiles ne nous disent que très peu de
chose des rares points de contact du Christ avec ses parents
ou ses frères et sœurs; ses rapports avec sa mère, Marie,
n'étaient nullement aussi tendres et intimes que des milliers
de beaux tableaux nous représentent les choses, embellies
par la poésie; lui-même n'était pas marié. L'amour sexuel,
qui est pourtant le premier fondement de la constitution de
la famille, semblait plutôt à Jésus un mal nécessaire. Son
apôtre le plus zélé, Paul, allait plus loin encore, quand il
déclarait que ne pas se marier valait mieux que se marier:
«Il est bon pour l'homme de ne point toucher une femme»
(1 Corinth. 7, 1, 28-38). Si l'humanité suivait ce bon conseil,
il est sûr qu'elle serait bientôt délivrée de toute souffrance et
de toute douleur terrestre; par cette cure radicale, elle
s'éteindrait dans l'espace d'un siècle.

VI.—Le mépris de la femme professé par le christianisme.—Le
Christ lui-même n'ayant pas connu l'amour de la
femme, ignora toujours personnellement ce délicat anoblissement
de ce qui fait le fond de la nature humaine et qui

ne jaillit que par une intime communauté de vie entre
l'homme et la femme. Les rapports sexuels intimes, sur lesquels
seuls repose la perpétuité de l'espèce humaine sont aussi
importants pour l'amour élevé, que la pénétration intellectuelle
des deux sexes et le complément réciproque que chacun
des deux fournit à l'autre, tant dans les besoins pratiques
de la vie quotidienne, que dans les fonctions idéales les
plus élevées de l'activité psychique. Car l'homme et la
femme sont deux organismes différents mais d'égale valeur,
ayant chacun ses avantages et ses défectuosités. Plus la
culture est allée se développant, plus a été reconnue cette
valeur idéale de l'amour sexuel et plus est allée croissant
l'estime pour la femme, surtout dans la race germanique;
n'est-ce pas la source d'où ont jailli les plus belles fleurs de
la poésie et de l'art? Ce point de vue, au contraire, est resté
étranger au Christ, comme à presque toute l'antiquité; il
partageait l'opinion généralement répandue en Orient, selon
laquelle la femme est inférieure à l'homme et le commerce
avec elle «impur». La nature offensée s'est terriblement
vengée de ce mépris, dont les tristes conséquences, principalement
dans l'histoire de la civilisation du moyen-âge
papiste, sont inscrites en lettres de sang.

Morale papiste.—La merveilleuse hiérarchie du papisme
romain, qui ne négligeait aucun moyen pour s'assurer la
domination absolue des esprits, trouva un excellent instrument
dans l'exploitation de cette idée d'«impureté» et dans
la propagation de cette théorie ascétique que l'abstention
de tout commerce avec la femme constituait en soi-même
une vertu. Dès les premiers siècles après Jésus-Christ, beaucoup
de prêtres s'abstinrent volontairement du mariage et
bientôt la valeur présumée de ce célibat augmenta tellement
qu'on le déclara obligatoire. L'immoralité qui, par suite, se
propagea, est un fait universellement connu depuis les
recherches récentes de l'histoire de la civilisation[64]. Dès le

Moyen-Age, la séduction des femmes et des filles honnêtes
par le clergé catholique (la confession jouait là un rôle important)
était un sujet public de mécontentement; beaucoup
de communautés insistaient pour que, dans le but d'éviter
ces désordres, on permit aux «chastes» prêtres, le concubinat!
C'est d'ailleurs ce qui se produisit, sous diverses formes,
souvent fort romantiques. C'est ainsi, par exemple, que la loi
canonique exigeant que la cuisinière du prêtre n'eût pas
moins de quarante ans, fut très judicieusement «interprétée»
en ce sens, que le chapelain prenait deux «cuisinières»,
l'une à la cure, l'autre dehors; si l'une avait 24 ans et l'autre
18, cela faisait en tout 42, c'est-à-dire 2 ans de plus qu'il
n'était nécessaire. Pendant les conciles chrétiens, où les
hérétiques incroyants étaient brûlés vifs, les cardinaux et
les évêques assemblés festoyaient avec toute une troupe de
filles de joie. Les désordres publics et privés du clergé
catholique étaient devenus si impudents et constituaient un
danger général si grand, que déjà avant Luther l'indignation
était universelle et qu'on réclamait à grands cris une
«Réforme de l'Eglise dans ses chefs et dans ses membres».
On sait d'ailleurs que ces mœurs immorales existent aujourd'hui
encore (quoique plus clandestines) dans les pays catholiques.
Autrefois, on en revenait toujours, de temps à temps,
à proposer la suppression définitive du célibat, par exemple
dans les Chambres du Duché de Bade, de la Bavière, du
Hesse, de la Saxe et d'autres pays. Malheureusement, jusqu'ici,
cela a été en vain! Au Reichstag allemand, où le centre
ultramontain propose aujourd'hui les moyens les plus
ridicules pour éviter l'immoralité sexuelle, aucun parti ne
pense encore à demander l'abolition du célibat dans l'intérêt
de la morale publique. Le prétendu libéralisme et la social-démocratie
utopiste briguent les faveurs de ce centre!

L'état civilisé moderne, qui ne doit pas seulement élever à
un degré supérieur la vie pratique du peuple, mais aussi sa
vie morale, a le droit et le devoir de faire cesser un état de

choses si indigne et qui est nuisible à tous. Le célibat obligatoire
du clergé catholique est aussi pernicieux et immoral
que la confession auriculaire et le commerce des indulgences;
ces trois institutions n'ont rien à voir avec le christianisme
originel; toutes trois insultent à la pure morale chrétienne;
toutes trois sont d'indignes inventions du papisme, combinées
en vue de maintenir son absolue puissance sur les
masses crédules et de les exploiter matériellement autant
que possible.

La Némésis de l'histoire prononcera tôt ou tard, contre le
papisme romain un châtiment terrible et les millions d'hommes
à qui cette religion dégénérée aura enlevé les joies de la
vie, serviront à lui porter, au XXe siècle, le coup mortel—du
moins dans les véritables «états civilisés». On a récemment
calculé que le nombre d'hommes ayant perdu la vie dans les
persécutions papistes contre les hérétiques, pendant l'Inquisition,
les guerres de religion, etc., s'élevait bien au-delà de
dix millions. Mais que signifie ce nombre à coté de celui, dix
fois plus grand, des malheureux qui sont devenus les victimes
morales des règlements et de la domination des prêtres de
l'Eglise chrétienne dégénérée,—à côté du nombre infini de
ceux dont la haute vie intellectuelle a été tuée par cette religion,
dont la conscience naïve a été torturée, la vie de famille
brisée par elle? Vraiment, le mot de Goethe dans son superbe
poème «La fiancée de Corinthe» est bien digne d'être médité:


«Des victimes tombent; ni l'agneau ni le taureau



Mais des victimes humaines, spectacle inouï!»




Etat et Eglise.—Dans la grande «lutte pour la civilisation»
qui, par suite de ce triste état de choses, doit toujours
être poursuivie, le premier but que l'on devrait se proposer
devrait être la séparation complète de l'Eglise et de l'Etat.
L'«Eglise libre» doit exister dans l'«Etat libre», c'est-à-dire
toute Eglise doit être libre dans l'exercice de son culte
et de ses cérémonies, de même que dans la construction de

ses poèmes fantaisistes et de ses dogmes superstitieux—à la
condition, cependant, qu'elle ne menace pas par là l'ordre
public ni la moralité. Et alors le même droit doit régner pour
tous! Les communautés libres et les sociétés religieuses monistes
doivent être tolérées et laissées libres de leurs actes,
tout comme les associations protestantes libérales ou les communautés
ultramontaines orthodoxes. Mais, pour tous les
«croyants» de ces confessions différentes, la religion doit
rester chose privée; l'Etat ne doit que la surveiller et empêcher
ses écarts, mais il ne doit ni l'opprimer ni la soutenir.
Avant tout, les contribuables ne devraient pas être
tenus de donner leur argent pour le maintien et la propagation
d'une «croyance» étrangère, qui, d'après leur conviction
sincère, n'est qu'une superstition funeste. Dans les Etats-Unis
d'Amérique la «séparation complète de l'Eglise et de
l'Etat» est, en ce sens, depuis longtemps réalisée et cela à la
satisfaction de tous les intéressés. Cela a entraîné, dans ce
pays, la séparation non moins importante de l'Eglise et de l'Ecole,
raison capitale, incontestablement, du puissant essor que
la science et la vie intellectuelle supérieure, en général, ont
pris en ces derniers temps en Amérique.

Eglise et Ecole.—Il va de soi que l'abstention de l'Eglise
dans les choses de l'Ecole, ne doit frapper que la confession,
la forme spéciale de croyance que le cycle légendaire de chaque
Eglise a constituée au cours du temps. Cet «enseignement
confessionnel» est chose toute privée, c'est un devoir
qui incombe aux parents ou aux tuteurs, ou bien aux prêtres
et précepteurs en qui les premiers ont mis personnellement
leur confiance. Mais à la place de la «confession» éliminée, il
reste à l'école deux importants sujets d'enseignement: premièrement,
la morale moniste et secondement, l'histoire comparée
des religions. La nouvelle Esthétique moniste, édifiée
sur le fondement solide de la connaissance moderne de la
nature—et avant tout de la doctrine de l'évolution—a fourni
matière, en ces trente dernières années, à une littérature

très étudiée[65]. Notre nouvelle histoire comparée des religions
se rattache, naturellement, à l'enseignement élémentaire, tel
qu'il existe actuellement, de l'«histoire de la Bible» et de la
mythologie de l'antiquité grecque et romaine. Tous deux restent,
comme jusqu'à ce jour, des éléments essentiels dans
l'éducation de l'esprit. Ce qui se comprend déjà par ce seul
fait, que tout notre art plastique, domaine principal de notre
Esthétique moniste, est intimement mêlé aux mythologies
chrétienne, hellénique et romaine. Une différence essentielle
sera seule introduite dans l'enseignement: c'est que les légendes
et mythes chrétiens ne seront plus présentés comme
des «vérités», mais comme des fantaisies poétiques, au même
titre que les grecs et les romains; la haute valeur du contenu
éthique et esthétique qu'ils renferment ne sera pas pour cela
diminuée, mais accrue. Quant à la Bible, ce «Livre des livres»,
elle ne devrait être mise entre les mains des enfants que sous
forme d'extraits soigneusement choisis (sous forme de «Bible
scolaire»); on éviterait ainsi que l'imagination enfantine ne
soit souillée des nombreuses histoires impures et récits immoraux
dont l'Ancien Testament, en particulier, est si riche.

État et École.—Après que notre État civilisé moderne
se sera délivré et l'École avec lui, des chaînes où l'Église les
tenait esclaves, il ne pourra que mieux consacrer ses forces
et ses soins à l'organisation de l'école. Nous avons d'autant
mieux pris conscience de l'inappréciable valeur d'une bonne
instruction, qu'au cours du XIXe siècle, toutes les branches de
la culture sont allées se déployant plus richement et réalisant
des progrès plus grandioses. Mais l'évolution des méthodes
d'enseignement est loin d'avoir marché du même pas. La
nécessité d'une réforme scolaire générale se fait sentir à nous
toujours plus vive. Sur cette grave question également on a
beaucoup écrit au cours de ces quarante dernières années.

Nous nous contenterons de relever quelques-uns des points
de vue généraux qui nous ont paru les plus importants: 1o dans
l'enseignement tel qu'on l'a donné jusqu'à nos jours, c'est
l'homme qui a joué le rôle principal et en particulier l'étude
grammaticale de sa langue; l'étude de la Nature a été complètement
négligée; 2o dans l'école moderne, la nature deviendra
l'objet principal des études; l'homme devra se faire une
idée juste du monde dans lequel il vit; il ne devra pas rester
en dehors de la Nature ou en opposition avec elle, mais il
devra s'apparaître comme son produit le plus élevé et le plus
noble; 3o l'étude des langues classiques (latin et grec) qui a
absorbé jusqu'ici la plus grande partie du temps et du travail
des élèves, demeure sans doute précieuse mais doit être fort
restreinte et réduite aux éléments (le grec facultatif, le latin
obligatoire); 4o il n'en faudra cultiver que plus, dans toutes
les écoles supérieures, les langues modernes des peuples civilisés
(l'anglais et le français obligatoires, mais l'italien facultatif);
5o l'enseignement de l'histoire doit s'attacher davantage
à la vie intellectuelle, à la civilisation intérieure et moins
à l'histoire extérieure des peuples (sort des dynasties,
guerres, etc.); 6o les grands traits de la doctrine de l'évolution
doivent être enseignés conjointement avec ceux de la cosmologie,
la géologie en même temps que la géographie, l'anthropologie
avec la biologie; 7o les grands traits de la biologie
doivent être possédés par tout homme instruit; «l'enseignement
de la contemplation» moderne favorise l'attrayante
initiation aux sciences biologiques (anthropologie, zoologie,
botanique). Au commencement, on partira de la systématique
descriptive (simultanément avec l'œcologie ou bionomie),
plus tard, on y ajoutera des éléments d'anatomie et de physiologie;
8o en outre tout homme instruit devra connaître
les grands points de la physique et de la chimie, de même
que leur validation exacte par les mathématiques; 9o tout
élève devra apprendre à bien dessiner et à le faire d'après
nature; si possible il peindra aussi à l'aquarelle. Les esquisses
de dessins et d'aquarelles d'après nature (de fleurs, d'animaux,

de paysages, de nuages, etc.), éveillent non seulement
l'intérêt pour la Nature et conservent le souvenir du plaisir
éprouvé à la contempler, mais, en outre, ce n'est que comme
cela que les élèves apprennent à bien voir et à comprendre
ce qu'ils ont vu; 10o on devra consacrer beaucoup plus de
soin et de temps qu'on ne l'a fait jusqu'ici à l'éducation corporelle,
à la gymnastique et à la natation; il y aura avantage
à faire chaque semaine, des promenades en commun et à
entreprendre chaque année, pendant les vacances, plusieurs
voyages à pied; la leçon de contemplation, qui s'offrira dans
ces circonstances, aura la plus grande valeur.

Le but principal de la culture supérieure donnée dans les
écoles est resté jusqu'à ce jour, dans la plupart des États
civilisés, la préparation à la profession ultérieure, l'acquisition
d'une certaine dose de connaissances et le dressage aux
devoirs de citoyen. L'école du XXe siècle, au contraire, poursuivra
comme but principal, le développement de la pensée
indépendante, la claire compréhension des choses acquises
et la découverte de l'enchaînement naturel des phénomènes.
Puisque l'état civilisé moderne reconnaît à tout citoyen un
droit égal à l'éligibilité, il doit aussi lui fournir les moyens,
par une bonne préparation donnée à l'école, de développer
son intelligence afin que chacun l'emploie raisonnablement
pour le plus grand bien de tous.



Opposition des principes fondamentaux

DANS LE DOMAINE DE LA PHILOSOPHIE MONISTE

ET DANS CELUI DE LA PHILOSOPHIE DUALISTE



	1. Monisme (Conception
unitaire): Le monde corporel
matériel et le monde spirituel
immatériel forment un Univers unique,
inséparable et qui comprend tout.
	1. Dualisme (Conception dualiste):
Lemonde corporel matériel et le
monde spirituel immatériel forment
deux domaines complètement
distincts (complètement
indépendants l'un de l'autre).



	2. Panthéisme (et Athéisme),
Deus intramundanus: Le monde et
Dieu sont une seule substance (la
matière et l'énergie sont des
attributs inséparables).
	2. Théisme (et Déisme), Deus
extramundanus: Dieu et le monde
sont deux substances distinctes
(la matière et l'énergie ne sont
que partiellement unies).



	3. Génétisme (Evolutionnisme),
Théorie de l'évolution: Le Cosmos
(Univers) est éternel et infini,
n'a jamais été créé et évolue
d'après des lois naturelles
éternelles.
	3. Créatisme (Démiurgique),
Théorie de la création: Le Cosmos
(Universum) n'est ni éternel, ni
infini, mais a été tiré une fois
(ou plusieurs fois) du néant par
Dieu.



	4. Naturalisme (et Rationalisme):
La loi de substance (conservation
de la matière et de l'énergie)
régit tous les phénomènes sans
exception; tout se ramène à des
choses naturelles.
	4. Supranaturalisme (et Mysticisme):
La loi de substance ne
régit qu'une partie de la nature;
les phénomènes de la vie intellectuelle
en sont indépendants
et sont surnaturels.



	5. Mécanisme (et Hylozoïsme):
Il n'existe pas de force vitale
spéciale qui puisse se poser
indépendante en face des forces
physiques et chimiques.
	5. Vitalisme (et Théologie): La
force vitale (vis vitalis) agit dans
la nature organique conformément
à un but, indépendante des
forces physiques et chimiques.



	6. Thanatisme (Croyance en la
mortalité): L'âme de l'homme
n'est pas une substance indépendante,
immortelle, mais elle
est issue, par des voies naturelles,
de l'âme animale: c'est un complexus
de fonctions cérébrales.
	6. Athanisme (Croyance en
l'immortalité): L'âme de l'homme
est une substance indépendante,
immortelle, créée par une voie
surnaturelle, partiellement ou
complètement indépendante des
fonctions cérébrales.




CHAPITRE XX

Solution des énigmes de l'Univers.




Coup d'œil rétrospectif sur les progrès de la connaissance
scientifique de l'Univers au XIXe siècle.—Réponses données
aux énigmes de l'Univers par la philosophie naturelle
moniste.


Vaste Univers et longue vie,



Effort sincère poursuivi pendant de nombreuses années



Toujours scruté, toujours fondé



Jamais achevé, souvent arrondi;



L'ancien conservé fidèlement,



Le nouveau amicalement accueilli...



L'esprit serein, le but noble



Allons! On avancera bien un peu!



Gœthe.








SOMMAIRE DU CHAPITRE XX

Coup d'œil rétrospectif sur les progrès du XIXe siècle vers la solution des
énigmes de l'Univers.—I. Progrès de l'astronomie et de la cosmologie.
Unité physique et chimique de l'Univers.—Métamorphose du Cosmos.—Evolution
des systèmes planétaires.—Analogie des processus phylogénétiques
sur la Terre et dans les autres planètes.—Habitants organiques
des autres corps célestes.—Alternance périodique des formations
cosmiques.—II. Progrès de la géologie et de la paléontologie.—Neptunisme
et vulcanisme.—Théorie de la continuité.—III. Progrès de la
physique et de la chimie.—IV. Progrès de la biologie.—Théorie cellulaire
et théorie de la descendance.—V. Anthropologie.—Origine de
l'homme.—Considérations générales finales.

LITTÉRATURE

W. Gœthe.—Faust. Dieu et le Monde. Prométhée. Sur les Sciences naturelles
en général.

Alex. Humboldt.—Kosmos. Entwurf einer physischen Weltbeschreibung.

Carus Sterne (E. Krause).—Werden und Vergehen. (4te Aufl. Berlin, 1899.)

W. Bölsche.—Entwickelungsgeschichte der Natur. (2 Bde. 1896.)

G. Hart.—Der neue Gott. Ein Ausblick auf das neue Jahrhundert (Leipzig,
1899).

G. G. Vogt.—Entstehen und Vergehen der Welt auf Grund eines einheitlichen
Substanz-Begriffes (2te Aufl. Leipzig, 1897).

G. Spicker.—Der Kampf zweier Weltanschauungen. Eine Kritik der alten
und neuesten Philosophie, mit Einschluss der christlichen Offenbarung
(Stuttgart, 1898).

L. Büchner.—An Sterbelager des Jahrhunderts. Blicke eines freien Denkers
aus der Zeit in Die Zeit (1898).

E. Haeckel.—Histoire de la Création naturelle (Trad. Letourneau).


Parvenus au terme de nos études philosophiques sur les
Enigmes de l'Univers, nous pouvons avec confiance tenter
de répondre à cette grave question: Dans quelle mesure
nous sommes-nous approchés de leur solution? Que valent
les progrès inouïs qu'a faits le XIXe siècle finissant dans la
véritable connaissance de la nature? Et quels horizons nous
entr'ouvrent-ils pour l'avenir, pour le développement ultérieur
de notre conception du monde, pendant le XXe siècle
au seuil duquel nous sommes parvenus? Tout penseur non
prévenu, qui aura pu suivre quelque peu les progrès réels
de nos connaissances empiriques et l'interprétation que
nous en avons donnée à la lumière d'une philosophie unitaire,
partagera notre opinion: le XIXe siècle a accompli
dans la connaissance de la nature et dans la compréhension
de son essence, de plus grands progrès que tous les siècles
antérieurs; il a résolu beaucoup et d'importantes «énigmes
de l'Univers» qui, à son aurore, passaient pour insolubles; il
nous a dévoilé, dans la Science et dans la connaissance, de
nouveaux domaines, dont l'homme ne soupçonnait pas l'existence
il y a cent ans. Avant tout, il a mis nettement devant
nos yeux le but élevé de la Cosmologie moniste et nous a
montré le chemin qui seul nous en rapprochera, le chemin
de l'étude exacte, empirique des faits et de la connaissance
génétique, critique de leurs causes. La grande loi abstraite
de la causalité mécanique dont notre loi cosmologique fondamentale,
la loi de substance, n'est qu'une autre expression
concrète, régit maintenant l'Univers aussi bien que l'esprit

humain; elle est devenue l'étoile conductrice sûre et fixe,
dont la claire lumière nous indique la route à travers l'obscur
labyrinthe des innombrables phénomènes isolés. Pour nous
en convaincre, nous allons jeter un rapide coup d'œil rétrospectif
sur les étonnants progrès qu'ont faits, en ce mémorable
siècle, les branches principales des Sciences Naturelles.

I. Progrès de l'astronomie.—La Science du Ciel est la
plus ancienne, comme celle de l'homme la plus récente des
Sciences naturelles. L'homme n'a appris à connaître et lui-même
et sa propre essence, avec une entière clarté que dans
la seconde moitié de notre siècle, tandis qu'il possédait déjà
sur le Ciel étoilé, le mouvement des planètes, etc., des connaissances
merveilleuses, depuis plus de quatre mille cinq
cents ans. Les anciens Chinois, Indiens, Egyptiens et Chaldéens,
dans leur lointain Orient, connaissaient dès lors mieux
l'astronomie des sphères que la plupart des chrétiens «cultivés»
de l'Occident quatre mille ans plus tard. Déjà en
l'an 2697 avant Jésus-Christ, en Chine, une éclipse de soleil
avait été observée astronomiquement et onze cents ans
avant Jésus-Christ, au moyen d'un gnomon, l'inclinaison
de l'écliptique déterminée, tandis que le Christ lui-même (le
«fils de Dieu») n'avait, comme on sait, aucune connaissance
astronomique mais jugeait, au contraire, le Ciel et
la Terre, la Nature et l'homme du point de vue géocentrique
et anthropocentrique le plus étroit. On considère d'ordinaire,
et à bon droit, comme le plus grand des progrès
accomplis en astronomie, le système héliocentrique du
monde de Copernic, dont l'ouvrage grandiose: De revolutionibus
orbium cœlestium provoqua à son tour la plus
grande révolution dans les têtes pensantes. En même temps
qu'il renversait le système géocentrique du monde, admis
depuis Ptolémée, il supprimait tout point d'appui à la pure
conception chrétienne, qui faisait de la terre le centre du
monde et de l'homme un souverain semblable à Dieu. Il est
donc logique que le clergé chrétien, et à sa tête le pape de

Rome, aient attaqué avec la dernière violence la récente et
inappréciable découverte de Copernic. Cependant elle se fraya
bientôt un chemin, après que Kepler et Galilée eurent fondé
sur elle la vraie «mécanique céleste» et que Newton lui eût
donné, par sa théorie de la gravitation, une base mathématique
inébranlable (1686).

Un autre progrès immense, embrassant tout l'Univers, fut
l'introduction de l'idée d'évolution en astronomie; ce progrès
fut accompli en 1755 par Kant, alors très jeune encore, et qui,
dans sa hardie Histoire naturelle générale et Théorie du Ciel
entreprit de traiter d'après les principes de Newton, non seulement
de la composition, mais encore de l'origine mécanique
du système cosmique tout entier. Grâce au grandiose Système
du monde, de Laplace, qui était arrivé, indépendamment de
Kant, aux mêmes idées sur la formation du monde,—cette
nouvelle Mécanique céleste fut fondée en 1796 et si solidement
établie qu'on eût pu croire que notre XIXe siècle ne
pourrait rien apporter d'essentiellement nouveau dans ce
département de la connaissance, qui eût une importance
égale. Et pourtant il reste à notre siècle la gloire d'avoir, ici
aussi, frayé des voies toutes nouvelles et d'avoir étendu infiniment,
dans l'Univers, la portée de nos regards. Par la découverte
de la photographie et de la photométrie, mais surtout
de l'analyse spectrale (par Bunsen et Kirchhoff, 1860) la physique
et la chimie ont pénétré dans l'astronomie et par là
nous avons acquis des données cosmologiques d'une immense
portée. Il en ressort cette fois, avec certitude, que la matière
est la même dans tout l'Univers et que ses propriétés
physiques et chimiques ne sont pas différentes, dans les
étoiles les plus éloignées, de ce qu'elles sont sur notre terre.

La conviction moniste de l'unité physique et chimique du
Cosmos infini, que nous avons acquise ainsi, est certainement
une des connaissances générales les plus précieuses dont nous
soyons redevables à l'Astrophysique, cette branche récente
de l'astronomie dans laquelle s'est illustré, en particulier,

F. Zollner[66]. Une autre connaissance, non moins importante
et acquise à l'aide de la précédente, c'est celle de ce fait que les
mêmes lois d'évolution mécanique qui gouvernent notre terre
valent encore partout dans l'Univers infini. Une puissante
métamorphose du Cosmos embrassant tout s'accomplit sans
interruption dans toutes les parties de l'Univers aussi bien
dans l'histoire géologique de notre terre, aussi bien dans
l'histoire généalogique de ses habitants que dans l'histoire
des peuples et dans la vie de chaque homme en particulier.
Dans une partie du Cosmos, nous découvrons, avec
nos télescopes perfectionnés, d'énormes nébuleuses faites de
masses gazeuses, incandescentes, infiniment subtiles; nous
les tenons pour les germes de corps célestes éloignés de
milliards de milles et que nous concevons être au premier
stade de leur évolution. Dans une partie de ces «germes
stellaires», les éléments chimiques ne sont probablement pas
encore séparés, mais réunis, à une température extraordinairement
élevée, évaluée à plusieurs millions de degrés, en un
élément primordial (Prothyl); peut-être même la substance
primordiale n'est-elle ici, en partie, pas encore différenciée
en «masse» et «éther». Dans d'autres parties de l'Univers,
nous trouvons des étoiles qui sont déjà, par suite de refroidissement,
à l'état de liquide brûlant, d'autres qui sont déjà
congelées; nous pouvons déterminer approximativement leurs
stades respectifs d'évolution d'après leurs différentes couleurs.
Nous voyons, en outre, des étoiles qui sont entourées
d'aréoles et de lunes, comme notre Saturne; nous reconnaissons,
dans le brillant anneau nébuleux, le germe d'une nouvelle
lune qui s'est détachée de la planète mère, comme
celle-ci du soleil.

Pour beaucoup d'«étoiles fixes», dont la lumière met des
milliers d'années à nous parvenir, nous pouvons admettre

avec certitude, que ce sont des soleils, pareils à notre Père
Soleil et qu'ils sont entourés de planètes et de lunes, pareils
à ceux de notre propre système solaire. Nous pouvons, en
outre, présumer que des milliers de ces planètes se trouvent
à peu près au même degré d'évolution que notre terre, c'est-à-dire
à un âge où la température de la superficie varie entre
le degré de congélation et le degré d'ébullition de l'eau, c'est-à-dire
où l'eau peut exister à l'état de gouttes liquides. Il
devient par suite possible à l'acide carbonique, ici comme
sur la terre, de former avec les autres éléments des combinaisons
très complexes et parmi ces composés azotés peut se
développer le plasma, cette merveilleuse substance vivante,
que nous avons reconnu concentrer en elle seule toutes les
propriétés de la vie organique.

Les Monères (par exemple les Chromacées et les Bactéries)
constituées exclusivement par ce protoplasma primitif et qui
proviennent, par génération spontanée (Archigonie) de ces
nitrocarbonates inorganiques, peuvent avoir suivi, sur beaucoup
d'autres planètes, la marche évolutive qu'elles ont suivie
sur la nôtre; tout d'abord se sont constituées, par la différenciation
de leurs corps plasmique homogène en un noyau
(Karyon) interne et un corps cellulaire (Cytosoma) externe,
les plus simples des cellules vivantes. Mais l'analogie qui se
retrouve dans la vie de toutes les cellules—aussi bien des
cellules végétales plasmodomes que des cellules animales
plasmophages—nous autorise à conclure que la suite de
l'histoire généalogique est encore la même dans beaucoup
d'astres que sur notre terre,—naturellement en présupposant
les mêmes étroites limites de température, celles dans
lesquelles l'eau reste à l'état de gouttes liquides; pour les
corps célestes à l'état de liquide brûlant, où l'eau est à l'état
de vapeur et pour les corps congelés, où elle est à l'état de
glace, la vie organique y est chose impossible.

L'analogie de la phylogénie, cette analogie dans l'évolution
généalogique, que nous pouvons par suite admettre pour

beaucoup d'astres parvenus au même stade d'évolution biogénétique,
offre naturellement à l'imagination créatrice, un
vaste champ de spéculations attrayantes. Un de ses sujets
de prédilection, depuis longtemps, c'est la question de savoir
si des hommes ou des organismes analogues, peut-être supérieurs
à nous, habitent d'autres planètes? Parmi les nombreux
ouvrages qui essaient de répondre à cette question pendante,
ceux de l'astronome parisien, C. Flammarion, en particulier,
ont trouvé récemment des lecteurs nombreux: ils se distinguent
par la richesse de la fantaisie et la vivacité des peintures
en même temps que par une regrettable insuffisance de
critique et de connaissances biologiques. Dans la mesure où
nous pouvons, à l'heure actuelle, répondre à cette question,
nous pouvons nous représenter les choses à peu près ainsi
qu'il suit: I. Il est très vraisemblable que sur quelques planètes
de notre système (Mars et Vénus) et sur beaucoup de
planètes d'autres systèmes solaires, le processus biogénétique
est le même que sur notre terre; tout d'abord se sont produites,
par archigonie, des monères simples, lesquelles ont
donné naissance à des protistes monocellulaires (d'abord les
plantes primitives plasmodomes, plus tard les animaux primitifs,
plasmophages). II. Il est très vraisemblable qu'au
cours ultérieur de l'évolution, ces protistes monocellulaires
ont constitué d'abord des colonies cellulaires, sociales
(Cénobies), plus tard des plantes et des animaux à tissus
(Métaphytes et Métazoaires). III. Il est encore très vraisemblable
que, dans le règne végétal, sont apparus d'abord les
Tallophytes (algues et champignons), puis les diaphytes
(mousses et fougères), enfin les autophytes (les plantes phanérogames,
gymnospermes et angiospermes). IV. Il est vraisemblable,
de même, que dans le règne animal également, le
processus biogénétique a suivi une marche analogue, que des
Blastéadés (Catallactes) ont évolué d'abord les Gastréadés,
puis de ceux-ci, les animaux inférieurs (Célentérés) et plus
tard les animaux supérieurs (Célomariés). V. Il est très douteux,
par contre, que les groupes distincts d'animaux supérieurs

(comme de plantes supérieures) parcourent, dans
d'autres planètes, une marche évolutive analogue à celle
qu'ils parcourent sur notre terre. VI. En particulier, il est
fort peu certain que des vertébrés existent en dehors de la
terre et que, par suite de leur métamorphose phylétique, au
cours de millions d'années, des mammifères soient apparus
et l'homme à leur tête, comme cela a eu lieu sur la terre; il
faudrait alors que des millions de transformations se soient
répétées en d'autres planètes, exactement comme ici-bas.
VII. Il est au contraire, bien plus vraisemblable qu'il s'y est
développé d'autres types de plantes et d'animaux supérieurs,
étrangers à notre terre, peut être aussi provenant d'une souche
animale supérieure aux vertébrés par sa capacité plastique,
des êtres supérieurs, dépassant de beaucoup les hommes
terrestres en intelligence et en force de pensée. VIII. La
possibilité que nous entrions jamais en contact direct avec
ces habitants des autres planètes semble exclue par la grande
distance qui sépare notre terre des autres corps célestes et
par l'absence de l'air atmosphérique indispensable, dans
l'inter-espace que remplit seul l'éther.

Tandis que beaucoup d'astres en sont, probablement, au
même stade d'évolution biogénétique que notre terre (depuis
au moins cent millions d'années), d'autres sont déjà plus
avancés et s'approchent, dans leur «vieillesse planétaire»
de leur fin, de la même fin qui attend sûrement notre terre.
Grâce au rayonnement de la chaleur dans le froid espace
cosmique, la température, peu à peu, s'abaisse tellement que
toute l'eau liquide se congèle en glace; par là cesse la possibilité
de la vie organique. En même temps, la masse des
corps célestes en rotation se contracte toujours davantage;
la rapidité de leur révolution circulaire se modifie lentement.
Les orbites des planètes en rotation se font de plus en plus
étroits, de même que ceux des lunes qui les entourent. Finalement
les lunes se précipitent dans les planètes, celles-ci
dans les soleils qui les ont engendrées. Ce choc général produit

à nouveau des quantités énormes de chaleur. La masse
des corps célestes réduits en poussière par la collision se
répand librement dans l'espace infini et le jeu éternel des
formations solaires recommence à nouveau.

Le tableau grandiose que l'astrophysique moderne déroule
ainsi devant les yeux de notre esprit nous révèle une éternelle
apparition et disparition des innombrables corps
célestes, une alternance périodique des conditions cosmogénétiques
différentes que nous observons l'une après l'autre
dans l'Univers. Tandis qu'en un point de l'espace infini, sort
d'une nébuleuse diffuse un nouveau germe de monde, un autre
genre, en un point très éloigné, s'est déjà condensé en une
masse d'une matière liquide et brûlante, animée d'un mouvement
circulaire; de l'équateur d'un autre, ont déjà été
projetés des aréoles qui se pelotonnent en planètes; un quatrième
est déjà devenu un soleil puissant, dont les planètes
se sont entourées de trabants secondaires, etc. Et au milieu
de tout cela, dans l'espace cosmique, des milliards de corps
célestes plus petits, de météorites et d'étoiles filantes, s'agitent
en tous sens, en apparence sans loi et pareils à des
vagabonds qui coupent l'orbite des plus grands et dont
chaque jour une grande partie se précipitent dans ceux-là.
En outre, les temps de révolution et les orbites des corps
célestes qui se pourchassent, se modifient lentement et continuellement.
Les lunes refroidies se précipitent dans leurs
planètes comme celles-ci dans leurs soleils. Deux soleils
éloignés l'un de l'autre, peut-être déjà congelés, s'entrechoquent
avec une force inouïe et s'éparpillent en poussière,
formant une masse nébuleuse. Ils dégagent, par là, de si
colossales quantités de chaleur que la nébuleuse redevient
incandescente et le vieux jeu recommence à nouveau. Dans
ce «perpetuum mobile», cependant, la substance infinie de
l'Univers, la somme de sa matière et de son énergie demeure
éternellement invariable et ainsi se répète éternellement
dans le temps infini l'alternance périodique des formations

cosmiques, la Métamorphose du Cosmos revenant éternellement
sur elle-même. Toute-puissante, la loi de substance
exerce partout son empire.

II. Progrès de la géologie.—La terre et le problème de
son apparition ne sont devenus des objets de recherche scientifique
que bien après le Ciel. Les nombreuses cosmogénies
de l'antiquité et des temps modernes prétendaient, il est
vrai, nous renseigner sur l'apparition de la terre aussi bien
que sur celle du ciel; mais le vêtement mythologique dont
elles s'enveloppaient, les unes et les autres, trahissait de
suite qu'elles tiraient leur origine de l'imagination poétique.
Parmi toutes les nombreuses légendes relatives à la Création
et que nous font connaître l'histoire des religions et celle de
la civilisation, une seule a bientôt conquis la priorité sur
toutes les autres: c'est l'histoire de la création de Moïse telle
qu'elle est racontée dans le premier livre du Pentateuque (Genèse).
Elle n'est apparue, sous sa forme actuelle, que longtemps
après la mort de Moïse (probablement pas moins de huit
cents ans après); mais ses sources sont en grande partie
plus anciennes et remontent aux légendes assyriennes, babyloniennes
et indiennes. Cette légende de la création judaïque
prit la plus grande influence par ce fait qu'elle passa dans la
profession de foi chrétienne et fut vénérée comme la «parole
de Dieu». Il est vrai que 500 ans déjà avant J.-C., les philosophes
naturalistes grecs avaient expliqué la formation naturelle
de la terre de la même manière que celle des autres
corps célestes. Dès cette époque, également, Xénophane de
Colophon avait déjà reconnu la vraie nature des pétrifications,
qui prirent plus tard une si grande importance.

Le grand peintre Léonard de Vinci avait, de même, au
XVe siècle, déclaré que ces pétrifications étaient des restes
fossiles d'animaux ayant vécu à des époques antérieures de
l'histoire de la terre. Mais l'autorité de la Bible et en particulier
le Mythe du déluge, empêchaient tout progrès dans la
connaissance des faits réels et faisaient tant que les légendes

mosaïques, relatives à la Création, ont eu cours jusqu'au milieu
du siècle dernier. Dans le cercle de la théologie orthodoxe,
elles sont encore admises aujourd'hui. Ce n'est que
dans la seconde moitié du XVIIIe siècle que commencèrent,
indépendamment de ces légendes, des recherches scientifiques
sur la structure de l'écorce terrestre et que des conclusions
s'en déduisirent relativement à la formation de cette planète.
Le fondateur de la géognosie, Werner de Freiberg, faisait
provenir toutes les roches de l'eau, tandis que Voigt et Hutton
(1788) reconnaissaient très justement que seules les roches
sédimentaires, charriant des fossiles, avaient cette origine,
tandis que les masses montagneuses vulcaniennes et plutoniennes
s'étaient constituées par la congélation de masses
ignées liquides.

La lutte ardente qui s'ensuivit entre l'école neptunienne
et la plutonienne durait encore pendant les trente premières
années du siècle; elle ne s'apaisa qu'après que C. Hoff eût
posé le principe de l'actualisme (1822) et que Ch. Lyell l'eût
soutenu avec le plus grand succès, quant à l'évolution naturelle
tout entière de la terre. Par ses Principes de géologie
(1830) la théorie essentiellement importante de la Continuité
de la transformation de la terre était définitivement reconnue
et triomphait de la théorie opposée, celle des catastrophes de
Cuvier[67]. La paléontologie, que ce dernier avait fondée par
son ouvrage sur les ossements fossiles (1812), devint bientôt
l'auxiliaire important de la géologie et dès le milieu de notre
siècle celle-ci était si avancée que les périodes principales de
l'histoire de la terre et de ses Habitants étaient établies. On
reconnaissait dès lors, dans la mince couche qui forme
l'écorce terrestre, la croûte formée par la solidification de la
planète en fusion, dont le refroidissement et la contraction
se continuent, lentement, mais sans interruption. Le plissement
de l'écorce solidifiée, la «réaction de l'intérieur de la

terre, à l'état de fusion, contre la surface refroidie», et avant
tout, l'activité géologique ininterrompue de l'eau, sont les
causes naturelles efficientes qui travaillent journellement à
la lente transformation de l'écorce terrestre et de ses montagnes.

Trois résultats de la plus haute importance et d'une portée
générale sont dus aux progrès merveilleux de la géologie
moderne. D'abord, grâce à eux, ont été exclus de l'histoire de
la terre tous les miracles, toutes les causes surnaturelles qui
venaient expliquer l'édification des montagnes et la transformation
des continents. En second lieu, notre idée de la longueur
des espaces de temps inouïs écoulés depuis leur formation,
s'est considérablement élargie. Nous savons maintenant
que les masses de montagnes immenses des formations
paléozoïque, mésozoïque et cénozoïque ont exigé pour se
constituer, non pas des milliers d'années, mais des millions
d'années (bien au-delà de cent). En troisième lieu, nous
savons aujourd'hui que les nombreux fossiles compris dans ces
formations, ne sont pas de merveilleux «jeux de la nature»,
comme on le croyait encore il y a cent cinquante ans, mais
les restes pétrifiés d'organismes, ayant réellement vécu à des
époques antérieures de l'histoire de la terre, résultats eux-mêmes
d'une lente transformation dans la série des ancêtres
disparus.

III. Progrès de la physique et de la chimie.—Les innombrables
et importantes découvertes que ces sciences fondamentales
ont faites au XIXe siècle sont si connues et leurs
applications pratiques dans toutes les branches de la civilisation
humaine sont si évidentes à tous les yeux, que nous
n'avons pas besoin d'y insister ici en détail. Avant tout,
l'emploi de la vapeur et de l'électricité ont imprimé à notre
siècle le «sceau» caractéristique du «machinisme». Mais
les progrès colossaux de la chimie, organique et inorganique,
ne sont pas moins précieux. Toutes les branches de notre
civilisation moderne: la médecine et la technologie, l'industrie

et l'agriculture, l'exploitation des mines et des forêts, le
transport par terre et par mer ont reçu, grâce à ces progrès,
une telle impulsion au cours du XIXe siècle, surtout de sa
seconde moitié, que nos grands-pères du XVIIIe siècle ne se
reconnaîtraient plus et seraient dépaysés dans notre civilisation.
Mais un progrès plus précieux encore et d'une plus
haute portée, c'est l'extension inouïe qu'a prise notre connaissance
théorique de la nature et dont nous sommes redevables
à la loi de substance. Après que Lavoisier (1789) eût posé la
loi de la conservation de la matière et que Dalton (1808),
grâce à cette loi, eût renouvelé la théorie atomique, la chimie
moderne trouva grande ouverte la voie dans laquelle elle prit,
par une course rapide et victorieuse, une importance insoupçonnée
jusqu'alors. On en peut dire autant de la physique,
au sujet de la loi de la conservation de l'énergie. La
découverte de cette loi par R. Mayer (1842) et H. Helmholz
(1847), marque également pour cette science une nouvelle
période de fécond développement. Car c'est seulement à partir
de cette date que la physique a été en état de saisir l'unité
universelle des forces de la nature et le jeu éternel des processus
innombrables par lesquels, à chaque instant, une
force peut se transformer en une autre.

IV. Progrès de la biologie.—Les grandioses découvertes,
si importantes pour toute notre conception de l'Univers,
qu'ont faites en notre XIXe siècle l'astronomie et la géologie,
sont encore bien surpassées par celles de la biologie; nous
pouvons même dire que, pour toutes les nombreuses branches
dans lesquelles cette vaste science de la vie organique a pris
en ces derniers temps une telle extension, la plus grande
partie des progrès n'ont été accomplis qu'au XIXe siècle.
Ainsi que nous l'avons vu au commencement de cet ouvrage,
toutes les parties différentes de l'anatomie et de la physiologie,
de la botanique et de la zoologie, de l'ontogénie et de
la phylogénie, se sont tellement enrichies, grâce aux innombrables
découvertes et inventions de notre siècle, que l'état

actuel de nos connaissances biologiques est multiple de ce
qu'il était il y a cent ans. Cela est vrai, d'abord, quantitativement,
de la croissance colossale de notre connaissance positive,
dans toutes les sciences et dans toutes leurs subdivisions.
Mais cela est vrai aussi, et plus encore, qualitativement, de
la compréhension plus approfondie des phénomènes biologiques,
de la connaissance de leurs causes efficientes. C'est
là que Ch. Darwin s'est conquis, avant tout autre, les palmes
de la gloire (1859); il a résolu, par la théorie de la sélection,
la grande énigme de la «création organique», de l'origine
naturelle des nombreuses formes de vie, par une transformation
graduelle. Cinquante ans auparavant, il est vrai (1809), le
grand Lamarck avait déjà reconnu que le moyen de cette
transformation était l'influence réciproque de l'hérédité
et de l'adaptation, mais il lui manquait encore le principe de
la sélection et il lui manquait surtout une connaissance plus
approfondie de l'essence véritable de l'organisation, ce qui
n'a été acquis que plus tard, lorsque furent fondées l'embryologie
et la théorie cellulaire. En réunissant les résultats
généraux de ces disciplines et d'autres encore et après avoir
trouvé dans la phylogénie des organismes la clef qui nous en
fournissait une explication unitaire, nous sommes parvenus
à fonder cette biologie moniste dont j'ai essayé de poser les
principes (1866) dans ma Morphologie générale.

V. Progrès de l'anthropologie.—Au-dessus de toutes
les autres sciences se place en un certain sens, la véritable
Science de l'homme, la vraie anthropologie rationnelle. Le
mot du sage antique: Homme, connais-toi toi-même (homo,
nosce te ipsum) et cette autre parole célèbre: L'homme est
la mesure de toutes choses, ont été de tous temps reconnus
et appliqués. Et pourtant cette science—prise en son acception
la plus large—a langui plus longtemps que toutes les
autres, dans les chaînes de la tradition et de la superstition.
Nous avons vu, au commencement de ce livre, combien la
connaissance de l'organisme humain s'était développée lentement

et tardivement. Une de ses branches les plus importantes,
l'embryologie, n'a été définitivement fondée qu'en
1828 (par Baer) et une autre, non moins importante, la
théorie cellulaire, en 1838 seulement (par Schwann). Et ce
n'est que plus tard encore qu'a été résolue la «question des
questions», la colossale énigme de l'origine de l'homme. Bien
que, dès 1809, Lamarck ait montré l'unique route qui pouvait
conduire à résoudre heureusement cette énigme et qu'il ait
affirmé que «l'homme descend du singe», ce n'est que
cinquante ans plus tard que Darwin réussit à démontrer cette
affirmation, et ce n'est qu'en 1863 qu'Huxley, dans ses Preuves
de la place de l' homme dans la Nature, en rassembla les
démonstrations les plus convaincantes. J'ai moi-même, alors,
dans mon Anthropogénie (1874), essayé pour la première fois
de retracer, dans son enchaînement historique, toute la série
d'ancêtres par lesquels, au cours de millions d'années, notre
race a lentement évolué du règne animal.



Considérations finales

Le nombre des énigmes de l'Univers, grâce aux progrès
que nous venons de retracer et qui se sont accomplis de la
connaissance de la nature au cours du XIXe siècle,—s'est considérablement
réduit; il se ramène finalement à une seule
énigme universelle, embrassant tout, au problème de la substance.
Qu'est donc proprement, au plus profond de son essence,
cette toute puissante merveille de l'Univers que le naturaliste
réaliste glorifie sous le nom de Nature ou d'Univers,
le philosophe idéaliste en tant que substance ou cosmos, et le
dévot croyant comme créateur ou Dieu? Pouvons-nous affirmer
aujourd'hui que les merveilleux progrès de notre cosmologie
moderne aient résolu cette «Enigme de la substance»,
ou même simplement, qu'ils nous aient rapprochés beaucoup
de cette solution?

La réponse à cette question finale différera naturellement
beaucoup d'après le point de vue du philosophe qui la posera
et d'après les connaissances empiriques qu'il possèdera du
monde réel. Nous accordons tout de suite que, quant à l'essence
intime de la nature, elle nous est aussi étrangère, nous
demeure aussi incompréhensible qu'elle pouvait l'être à
Anaximandre ou Empédocle, il y a deux mille quatre cents ans,
à Spinoza ou Newton il y a deux cents ans, à Kant ou Gœthe il
y a cent ans. Bien plus, nous devons même avouer que cette
essence propre de la substance nous apparaît de plus en plus

merveilleuse et énigmatique à mesure que nous pénétrons
plus avant dans la connaissance de ses attributs, la matière et
l'énergie, à mesure que nous apprenons à connaître ses innombrables
phénomènes et leur évolution. Quelle est la
chose en soi qui est cachée derrière ces phénomènes connaissables,
nous ne le savons pas encore aujourd'hui. Mais que
nous importe cette mystique «chose en soi» puisque nous
n'avons aucun moyen de la connaître, puisque nous ne savons
pas même au juste si elle existe? Laissons donc les stériles
méditations sur ce fantôme idéal aux «purs métaphysiciens»
et réjouissons-nous, au contraire, en «purs physiciens», des
progrès réels et gigantesques que notre philosophie naturelle
moniste a accomplis.

Ici, tous les autres progrès et découvertes de notre «grand
siècle» sont éclipsés par la grandiose et universelle loi de
substance, la «loi fondamentale de la conservation de la force
et de la matière».

Le fait que la substance est partout soumise à un éternel
mouvement et à une continuelle transformation, imprime en
outre à la même loi le caractère de loi d'évolution universelle.
Cette loi suprême de la nature étant posée et toutes les
autres lui étant subordonnées, nous nous sommes convaincus
de l'universelle Unité de la nature et de l'éternelle valeur des
lois naturelles. De l'obscur problème de la substance est issue
la claire loi de substance. Le «Monisme du Cosmos», que
nous avons établi sur cette base, nous enseigne la portée universelle,
dans l'univers entier, des «grandes lois d'airain
éternelles». Mais du même coup ce monisme démolit les
trois grands dogmes centraux de la philosophie dualiste admise
jusqu'à ce jour: le dieu personnel, l'immortalité de l'âme
et le libre arbitre.

Beaucoup d'entre nous assistent sans doute avec un vif regret,
peut-même avec une profonde douleur, à la chute de ces
dieux, qui furent les biens spirituels suprêmes de nos chers
parents et ancêtres. Consolons-nous, cependant, avec les paroles
du poète:




L'ancien succombe, les temps se modifient



Et sur les ruines fleurit une vie nouvelle!




L'ancienne conception du Dualisme idéaliste, avec ses
dogmes mystiques et anthropistiques, tombe en ruines; mais
au-dessus de cet immense champ de décombres se lève, auguste
et splendide, le nouveau soleil de notre Monisme réaliste,
qui nous ouvre tout grand le temple merveilleux de la
nature. Dans le culte pur du «vrai, du beau, du bien», qui
forme le centre de notre nouvelle religion moniste, nous
trouverons une riche compensation au triple idéal anthropistique
de «Dieu, liberté et immortalité» que nous avons
perdu.

Dans les études qu'on vient de lire sur les énigmes de
l'univers, j'ai fait nettement ressortir mon point de vue moniste
avec ses conséquences et j'ai clairement souligné l'opposition
qu'il présente par rapport à la conception dualiste,
encore aujourd'hui régnante. Je m'appuie d'ailleurs sur l'adhésion
de presque tous les naturalistes modernes, ceux du
moins qui ont le désir et le courage de professer une conviction
philosophique achevée et formant un tout. Je ne voudrais
cependant pas prendre congé de mes lecteurs sans leur
faire remarquer, en signe de réconciliation, que ce contraste
brutal s'atténue jusqu'à un certain degré, quand on réfléchit
avec clarté et logique,—que même il peut se résoudre en
une heureuse harmonie. Une pensée parfaitement conséquente
avec elle-même, l'application uniforme des grands
principes à l'ensemble tout entier du Cosmos,—à la nature
organique aussi bien qu'à l'inorganique—rapprocheront l'un
de l'autre les deux antipodes du théisme et du panthéisme,
du vitalisme et du mécanisme, jusqu'à les faire se toucher.
Mais il est vrai qu'une pensée conséquente avec elle-même
demeure un rare phénomène. La grande majorité des philosophes
souhaiteraient pouvoir saisir de la main droite la
science pure, fondée sur l'expérience, mais en même temps
ne peuvent pas se passer de la foi mystique fondée sur la révélation
et qu'ils retiennent de la main gauche. Ce dualisme

contradictoire trouve son illustration caractéristique dans le
conflit entre la raison pure et la raison pratique, tel que nous
le constatons dans la philosophie critique du plus éminent
penseur moderne, du grand Kant.

Mais le nombre des penseurs qui ont su triomphé de ce dualisme
pour se tourner vers le pur monisme a toujours été
restreint. Cela est aussi vrai des idéalistes et des théistes conséquents
avec eux-mêmes, que des réalistes et des panthéistes
à l'esprit logique. La conciliation des contraires apparents
et par suite le progrès vers la solution de l'énigme fondamentale,
se rapprochent cependant de nous chaque année,
grâce à l'extension continue de notre connaissance de la nature.
Aussi nous est-il permis d'espérer que le XXe siècle, qui
va s'ouvrir, conciliera sans cesse davantage les contraires et
par l'extension du pur monisme, propagera sans cesse davantage
la désirable unification de notre conception de l'univers.
Notre plus grand poète et penseur, dont nous célébrerons
sous peu le cent cinquantième anniversaire, W. Goethe, a
donné au début du XIXe siècle, de cette philosophie unitaire,
la plus poétique expression, dans ses immortels poèmes:
Faust, Prométhée.


Dieu et le monde!









D'après d'immortelles, de grandes



Lois d'airain



Nous devons tous



Accomplir le cercle
De notre existence.






REMARQUES ET ÉCLAIRCISSEMENTS

1. Perspective cosmologique (p. 14).—La faible latitude que nous
permet notre faculté d'imagination dans l'appréciation des grandes dimensions
dans le temps et dans l'espace est non seulement une grande
source d'illusions anthropomorphiques, mais encore un empêchement
puissant à la pure conception moniste de l'univers. Pour concevoir l'extension
infinie de l'espace, il faut considérer d'une part, que les plus
petits organismes visibles (bactéries) sont gigantesques en comparaison
des atomes et des molécules invisibles qui demeurent bien loin du
domaine de la visibilité, même si l'on emploie les microscopes les plus
puissants. Il faut, d'autre part, considérer les dimensions infinies du monde,
dans lequel notre système solaire n'a que la valeur d'une étoile fixe et
où notre terre ne représente qu'une chétive planète du prestigieux soleil.
De même, nous ne concevrons l'extension infinie du temps qu'en nous
souvenant d'une part des mouvements physiques et physiologiques qui se
terminent en une seconde, et, d'autre part, l'énorme durée des espaces de
temps que suppose le développement de l'univers. Même la durée relativement
courte de la «géologie organique» (pendant laquelle s'est
développée la vie organique sur notre globe) comprend d'après les nouveaux
calculs, beaucoup plus de cent millions d'années, c'est-à-dire, plus
de 100.000 milliers d'années!

Sans doute, les faits géologiques et paléontologiques, sur lesquels ces
calculs se fondent, ne fournissent que des données numériques très
incertaines et très variables, tandis que la plupart des autorités compétentes
admettent actuellement comme moyenne vraisemblable 100 à 200 millions
d'années pour la durée de la géologie organique, celle-ci, d'après
d'autres appréciations ne s'étendrait qu'à 25 ou 50 millions; d'après une évaluation
géologique exacte de ces derniers temps, elle comprendrait au
moins quatorze cent millions d'années (Cf. mon discours de Cambridge sur
l'Origine de l'homme, 1898, p. 51.) Mais si nous sommes tout à fait hors
d'état de déterminer d'une façon à peu près sûre la durée absolue des
périodes phylogénitiques, nous possédons, par contre, fort bien les moyens
d'évaluer approximativement leur durée relative. Si nous prenons pour
chiffre minimum cent millions d'années, elles se répartiront à peu près
de la façon suivante dans les cinq périodes principales de la géologie
organique:





	I. Période archozoïque (époque primordiale), du début de la vie organique
	à la fin de la formation cambrienne (période des Invertébrés)
	52   millions.



	II. Période paléozoïque (époque primaire), du début de la formation
	silurienne jusqu'à la fin de la formation permienne (période des
	poissons)
	34   millions.



	III. Période mésozoïque (époque secondaire), du début de la période
	du trias jusqu'à la fin de la période crétacée (période des
	reptiles)
	11   millions.



	IV. Période cénozoïque (époque tertiaire), du début de la période éocène
	à la fin de la période pliocène, (période des mammifères)
	3   millions.



	V. Période anthropozoïque (époque quaternaire), du début de l'époque
	diluvienne (à laquelle se rapporte vraisemblablement le langage
	humain) jusqu'à l'époque actuelle, période de l'homme, au moins
	100.000 ans
	      0,1 million.




Pour rendre plus accessible au pouvoir de compréhension de l'homme
l'énorme durée de ces périodes phylogénétiques, pour faire sentir en particulier
la brièveté relative de ce qu'on appelle l'histoire universelle (c'est-à-dire
l'histoire des nations civilisées!), un de mes élèves, Heinrich Schmidt
(de Iéna) a récemment réduit le minimum admis de cent millions d'années
à un jour par une réduction chronométrique. Dans cette échelle de réduction,
les 24 heures du «jour» de la création se répartissent de la façon
suivante dans les cinq périodes phylogénétiques, citées plus haut:


I. Période archozoïque. (52 millions d'années) = 12 h. 30' (de minuit à
midi 1/2.)

II. Période paléozoïque (34 millions d'années) = 8 h. 05' (de midi 1/2 à
8 h. 1/2 du soir.)

III. Période mésozoïque (11 millions d'années) = 2 h. 38' (= de 8 h. 1/2
à 11 h. 1/4.)

IV. Période cénozoïque (3 millions d'années) = 43' (de 11 1/4 à minuit
moins deux minutes.)

V. Période anthropozoïque (0,1-0,2 de million d'années) = 02'.

VI. Période de civilisation (histoire universelle) = 05" (6.000 ans.)



Si l'on se contente donc d'admettre le minimum de 100 millions d'années
(et non le maximum de 1,400) pour la durée du développement organique
sur notre globe et qu'on la réduise à 24 heures, ce que l'on appelle l'histoire
universelle ne compte que cinq secondes. (Prometheus Xe année. 1899,
no 24 [492, p. 381].)

2. Essence de la maladie.—La pathologie est devenue une véritable
science au cours de notre XIXe siècle, depuis que l'on a appliqué les
doctrines fondamentales de la physiologie (et surtout de la théorie cellulaire)
à l'organisme humain soit en état de santé, soit en état de maladie. Depuis
cette époque la maladie n'est plus une essence spéciale, c'est «une vie dans
des conditions anormales, nuisibles et dangereuses». Depuis cette époque
également tout médecin instruit ne cherche plus les causes de la maladie
dans les influences mystiques d'ordre surnaturel, mais dans les conditions

physiques et chimiques du monde extérieur, et dans leurs rapports avec
l'organisme. Les petites bactéries jouent là un grand rôle. Cependant,
maintenant encore, dans des sphères étendues (même chez les gens instruits)
se maintient cette conception ancienne, superstitieuse, que les
maladies sont appelées par de «mauvais esprits» ou sont les «punitions
infligées aux hommes par Dieu pour leurs péchés». Cette opinion était
encore représentée par exemple, au milieu du siècle, par un pathologue
distingué, le conseiller privé Ringseis, à Munich.

3. Impuissance de la psychologie introspective.—Pour se persuader
que la théorie métaphysique et traditionnelle de l'âme est complétement
en état de résoudre les grands problèmes de cette science par l'activité
propre de la pensée, il suffit de jeter un coup d'œil sur les manuels les
plus usités de la psychologie moderne qui servent de guide dans la plupart
des cours des facultés. On n'y fait aucune mention de la structure anatomique
des organes de l'âme, ni des rapports physiologiques de leurs fonctions,
ni de l'ontogénie ni de la phylogénie de la «psyché». Au lieu de le faire,
ces «purs psychologues» se livrent à des fantaisies sur l'essence de l'âme
qui est immatérielle, dont personne ne sait rien et attribuent à ce fantôme
immortel toutes les merveilles possibles. En outre, ils injurient violemment
ces méchants naturalistes matérialistes qui se permettent, au
moyen de l'expérience, de l'observation, de l'expérimentation, de démontrer
le néant de leurs chimères métaphysiques. Un exemple plaisant de ces
invectives communes nous a été fourni récemment par le Dr A. Wagner
dans son ouvrage Grundprobleme der Naturwissenschaft, Briefe eines unmodernen
Naturforschers, Berlin 1887. Le chef récemment décédé du matérialisme
moderne, le professeur L. Buchner qui se trouvait très violemment
attaqué lui a répondu comme il convenait (Berliner Gegenwart, 1897, 40,
p. 218, et Munchener Algemeine Zeitung, supplément 20 mars 1899 no 58.—Un
ami intellectuel du Dr A. Wagner, M. le Dr A. Brodbeck, de
Hanovre, m'a fait dernièrement l'honneur de diriger contre mon Monisme
une attaque semblable bien que plus convenable. Kraft und Geist Eine
Streitschrift gegen den unhaltbaren Schein-Monismus Professor Hæckel's und
Genossen. Leipzig, Strauch 1899). M. Brodbeck termine sa préface par cette
phrase: «Je suis curieux de savoir ce que les matérialistes pourront me
répondre.—La réponse est très simple: «Etudiez assidûment pendant
cinq ans les sciences naturelles, et surtout l'anthropologie (spécialement
l'anatomie et la physiologie du cerveau!) et vous acquerrez, ainsi, les connaissances
empiriques préliminaires indispensables des faits fondamentaux,
connaissances qui vous font encore complètement défaut.»

4. L'Idée nationale.—Comme cette soi-disant idée nationale
d'Adolphe Bastian a été souvent admirée et célébrée non seulement en
ethnographie, mais encore en psychologie, et que même son inventeur la
considère comme le fruit théorique le plus important de son infatigable
application, il nous fait observer que dans aucun des nombreux et importants
ouvrages de Bastian on ne peut trouver une définition claire de ce
fantôme mystique. Il est déplorable que ce voyageur et collectionneur
éminent ne comprenne rien à la théorie moderne de l'évolution. Les nombreuses

attaques qu'il a dirigées contre le darwinisme et le transformisme
sont les produits les plus étranges et en partie les plus amusants de toute
l'abondante littérature qui s'occupe de ce sujet.

5. Néovitalisme.—Bien que le darwinisme ait porté un coup fatal
à la doctrine mystique d'une force vitale surnaturelle et en ait heureusement
triomphé, il y a vingt ans déjà, cette théorie vient de reparaître
et a même, dans ces dix dernières années, rencontré de nombreux
adhérents. Le physiologue Bunge, le pathologue Rindfleisch, le botaniste
Reinke et d'autres, ont défendu avec grand succès cette foi en la force vitale
immatérielle et intellectuelle qui vient de renaître. Quelques-uns de
mes anciens élèves ont montré le plus grand zèle. Ces naturalistes «très
modernes» ont acquis la conviction que la doctrine de l'évolution et surtout
le darwinisme constituent une théorie erronée, sans consistance et
que l'histoire n'est aucunement une science. L'un d'entre eux a même porté
ce diagnostic «que tous les darwinistes sont atteints de ramollissement
cérébral». Mais comme malgré le néovitalisme, la grande majorité des naturalistes
modernes (plus des neuf dixièmes) voit dans la doctrine de l'évolution
le plus grand progrès qu'ait accompli la biologie dans notre siècle,
il nous faut expliquer ce fait regrettable par une effroyable épidémie cérébrale.
Toutes ces communications venant de spécialistes à l'esprit confus
et étroit ont tout aussi peu d'effet sur notre doctrine de l'évolution et sur
l'histoire des sciences que les excommunications du pape (p. 456).

Le néovitalisme apparaît dans toute son insuffisance et dans toute son
inconsistance quand on l'oppose dans tout le monde organique aux faits
fournis par l'histoire. Ces faits historiques de «l'histoire de l'évolution»
entendus au sens le plus large, les fondements de la géologie, de la paléontologie,
de l'ontogénie, etc., ne sont explicables dans leur liaison naturelle
que grâce à notre doctrine moniste de l'évolution, qui ne s'accorde ni avec
l'ancien, ni avec le nouveau vitalisme. Cette dernière théorie prend de
l'extension; cela s'explique en partie par un fait regrettable, par la réaction
générale dans la vie politique et individuelle qui distingue très désavantageusement
la dernière décade du XIXe siècle de celle du XVIIIe. En Allemagne,
en particulier, ce que l'on a appelé l'«ère nouvelle» (neue Kurs) a
fait naître un byzantinisme déprimant qui s'exerce non seulement dans la
vie politique et religieuse, mais encore dans l'art et dans la science. Cependant
cette réaction moderne ne constitue en somme qu'un épisode
passager.

6. Plasmodomes et plasmophages.—La division des protistes
ou êtres vivants unicellulaires dans les deux groupes des plasmodomes
et des plasmophages, est la seule classification qui permette de
les faire rentrer dans les deux grands règnes de la nature organique, le
règne animal et le règne végétal. Les plasmodomes (dont font partie ce
que l'on appelle les «algues unicellulaires») possèdent l'échange de matière
caractéristique des plantes proprement dites. Le plasma, créateur
de leur corps cellulaire, jouit de la propriété chimico-physiologique de
pouvoir former du nouveau plasma vivant par synthèse et réduction (assimilation

de carbone) de combinaisons anorganiques (eau, acide carbonique,
ammoniaque, acide nitrique). Les plasmophages, par contre (infusoires
et rhizopodes), possèdent l'échange de matière des animaux proprement
dits. Le plasma analytique de leur corps cellulaire ne possède pas
cette propriété synthétique. Il faut que leur plasma emprunte sa nourriture
nécessaire directement ou indirectement au règne végétal. A l'origine
(au commencement de la vie organique sur la terre), c'est d'abord par
archigonie que sont nés les végétaux primitifs plasmodomes (phytomonères,
probiontes, chromacées); c'est de ces derniers que sont provenus
par métasitisme les animalcules plasmophages (zoomonères, bactéries,
amibes). J'ai expliqué le phénomène important de ce métasitisme dans la
dernière édition de mon Histoire de la création naturelle (1898, p. 426-439).
J'en ai fait une discussion complète dans le premier tome de ma Phylogénie
systématique (1894, p. 44-55).

7. Stades d'évolution de l'âme cellulaire.—J'ai distingué quatre
stades principaux dans la psychogénie des protistes: 1o l'âme cellulaire des
archephytes; 2o des archezoaires; 3o des rhizopodes; 4o des infusoires.

I. A. Ame cellulaire des archephytes ou phytomonères, des plantes les plus
simples ou protophytes. De ces formes les plus primitives de la vie organique,
nous connaissons exactement la classe des chromacées ou cyanophycées,
avec les trois familles des chroocoques, des oscillaires et des nostocacées
(Phylogénie systématique, I, § 80). Le corps, dans le cas le plus
simple (procytelle, chroocoque, gleothèque et autres coccochromales) un petit
noyau de plasma globuleux, vert bleu ou vert brun, sans noyau cellulaire,
sans structure reconnaissable semblable à un grain de chlorophylle
des cellules des plantes supérieures. Sa substance homogène est sensible
à la lumière et forme du plasma par une synthèse d'eau, d'acide carbonique
et d'ammoniaque. Les mouvements moléculaires internes qui permettent
cet échange de matière végétale, ne sont pas visibles extérieurement.
La reproduction se fait de la façon la plus simple, par division. Chez
beaucoup de chromacées ces produits de division se rangent en un certain
ordre; ils forment souvent des chaînes, et chez les oscillaires, ils exécutent
des mouvements particuliers d'oscillation dont la raison et la signification
sont inconnues. Ces chromacées sont particulièrement importantes
au point de vue de la psychogénie phylétique parce que les plus anciennes
d'entre elles (probiontes) sont nées par archigonie de combinaisons anorganiques.
C'est avec la vie organique que l'activité psychologique la plus
simple a pris naissance à l'origine (Phylogénie systématique, I, §31-34,
78-80). La vie consistait uniquement en un échange de matières végétales
et en une multiplication par division (conséquence de l'accroissement).
L'activité psychologique se bornait à la sensibilité à la lumière et à un
échange chimique, comme cela se passe dans les plaques photographiques
«sensibles».

I. B. Ame cellulaire des archéozoaires ou zoomonères, les plus simples des
animaux primitifs ou protozoaires. Le corpuscule est comme chez les archephytes
un grain de plasma homogène, sans structure et sans noyau;
mais l'échange de matières est opposé. Comme le grain de plasma a perdu

la qualité plasmodomique de la synthèse, il lui faut emprunter sa nourriture
à d'autres organismes. Il décompose le plasma par analyse, par oxydation
d'albuminate et d'hydrates de carbone. A l'origine ces zoomonères
sont provenues de phytomonères plasmodomes par métasitisme, par une
modification dans l'échange des matières[68]. Nous connaissons deux classes
de ces archeozoaires, les bactéries et les rhizomonères. Les petites bactéries
(rangées la plupart du temps parmi les champignons et désignées sous
le nom de schizomycètes) sont des «cellules sans noyau», et conservent
une forme constante globuleuse chez les sphérobactéries (micrococcus,
streptococcus), en bâtonnets chez les rhabdobactéries (bacillus, eubactérium),
en spirale chez les spirobactéries (spirillum, vibrio). On sait que
depuis peu ces bactéries présentent un remarquable intérêt parce que,
malgré leur structure très simple, elles causent les modifications les plus
importantes dans d'autres organismes. Les bactéries zymogènes occasionnent
la fermentation, la putréfaction, les bactéries pathogènes sont les
causes des maladies infectieuses les plus redoutables (tuberculose, typhus,
choléra, lèpre); les bactéries parasitaires vivent dans les tissus de beaucoup
de plantes et d'animaux sans leur causer ni beaucoup de bien, ni
beaucoup de mal; les bactéries symbiotiques favorisent très utilement la
nutrition et l'accroissement des plantes (essences forestières) et des animaux
chez qui elles vivent en bons mutualistes. Ces petits archeozoaires
témoignent d'un grand degré de sensibilité; ils distinguent des différences
physiques et chimiques délicates; beaucoup jouissent de la faculté de se
déplacer momentanément (grâce à des cils vibratiles). Le puissant intérêt
psychologique que présentent les bactéries consiste en ce que ces différentes
fonctions de sensibilité et de mouvement apparaissent sous la
forme la plus simple comme des processus physiques et chimiques accomplis
par la substance homogène du corpuscule plasmique qui n'a ni noyau
ni structure. L'âme du plasma manifeste ici le point d'origine le plus ancien
de la vie psychologique animale. La même observation s'applique
aux rhizomonères les plus anciennes (protomonas, protomyxa, Vampyrella,
etc.); elles se distinguent des petites bactéries par la mobilité de
leur forme, elles possèdent des appendices en forme de lambeaux (protomœba)
ou de fils (protomyxa). Ces pseudopodes sont employés à différentes
fonctions animales, comme organes du tact, de mobilité, de nutrition,
et cependant ils ne constituent pas des organes constants, mais
des appendices variables de la masse homogène et demi-liquide du corpuscule
qui peuvent naître et disparaître à tout point de la surface comme
chez les rhizopodes proprement dits.

I. C. Ame cellulaire des rhizopodes. La grande classe des rhizopodes
présente à plusieurs points de vue un grand intérêt pour la psychogénie
phylétique. Dans ce groupe de protozoaires à formes très variées, nous
connaissons plusieurs milliers d'espèces (vivant pour la plupart dans la
mer) et nous les distinguons principalement par la forme caractéristique
du squelette que le corpuscule unicellulaire sécrète dans un but de protection
ou de soutien. Ce «cythecium» tant chez les talamophores à

coquille calcaire que chez les radiolaires à coquille siliceuse est d'une
forme très variée, en général très élégante et très régulière. Dans beaucoup
des formes les plus grandes, (nummulites, phæodaires) se montre
une disposition étonnamment compliquée; elle se transmet dans les espèces
isolées avec une «constance relative» aussi grande que la forme spécifique
typique chez les animaux supérieurs. Et nous savons cependant que
ces étonnantes «merveilles de la nature» sont les produits de sécrétion
d'un plasma amorphe, liquide et consistant qui projette les mêmes pseudopodes
variables que les rhizomonères dont nous avons parlé. Pour
expliquer ce phénomène, il nous faut attribuer au plasma sans structure
des rhizopodes unicellulaires un «sentiment plastique de la distance»
qui leur est particulier ainsi qu'un sentiment de l'équilibre hydrostatique[69].

Nous voyons de plus que la même substance homogène est sensible aux
excitations lumineuses, caloriques, électriques, à la pression et aux
réactifs chimiques. De même l'observation microscopique la plus scrupuleuse
nous convainc que cette masse albumineuse, muqueuse, liquide, ne
possède pas de structure anatomique appréciable, bien que nous devions
admettre l'hypothèse d'une structure moléculaire très développée, invisible
pour nous et héréditaire. Nous voyons que le nombre et la forme des
mailles du réseau muqueux que forment en s'unissant les milliers de
pseudopodes rayonnant dans leurs rencontres fortuites changent constamment
et quand nous les excitons violemment ils rentrent tous dans le
plasma commun des corpuscules globuleux. Nous observons le même fait
sur une grande échelle chez les mycelozoaires ou mycomycètes, par
exemple chez l'aethalium septicum qui recouvre d'un mucus jaune gigantesque
les couches de tan. En une plus faible mesure et sous une forme
plus simple, nous observons la même «âme des rhizopodes» chez les
amibes ordinaires. Ces cellules nues projetant des lambeaux sont particulièrement
intéressantes par ce fait que leur constitution primitive se
retrouve partout dans les tissus d'animaux unicellulaires plus élevés. Le
jeune œuf dont l'homme provient, les millions de leucocytes ou globules
blancs qui circulent dans notre sang, beaucoup de «cellules muqueuses»,
etc., sont «amiboïdes». Quand ces cellules voyagent (planocytes)
ou mangent (phagocytes), elles manifestent les mêmes phénomènes vitaux
propres aux animaux, les mêmes faits de mouvement et de sensibilité
que les amibes isolées. Tout dernièrement Rhumbler a montré, dans une
excellente étude, que beaucoup de ces mouvements amiboïdes donnent
l'impression d'une activité psychique, mais peuvent être créés expérimentalement
et dans la même forme dans des corps inorganiques.

I. D. Ame cellulaire des infusoires. C'est chez les infusoires proprement
dits, tant chez les flagellés que chez les ciliés et chez les acinetes que l'activité
psychique animale des organismes unicellulaires atteint son degré le
plus élevé. Ces animalcules délicats dont le corps tendre revêt ordinairement
une forme très simple, arrondie et allongée, se meuvent d'une façon

particulièrement vive dans l'eau, nageant, courant, grimpant. Ils utilisent,
comme organes moteurs, les fins petits poils qui sortent de la pellicule.
Des organes moteurs d'une autre espèce sont constitués par les fibres
musculaires contractiles (myophènes) qui se trouvent sous la pellicule et
modifient la forme du corps d'après leur combinaison.

Ces myophènes se développent sur des points isolés du corpuscule pour
former les organes moteurs spéciaux. Les vorticelles se caractérisent par
un muscle pétiolé contractile et beaucoup d'hypotriques, par un «muscle
obturateur de l'orifice cellulaire». Des organes de sensibilité spéciaux se
sont également développés chez eux. En particulier certains cils phosphorescents
se sont transformés en organes olfactifs et gustatifs. Chez les
infusoires qui se reproduisent par la copulation de deux cellules, il faut
admettre une sensibilité chimique semblable à l'odorat des animaux plus
élevés. Et si les deux cellules qui copulent présentent déjà une différenciation
sexuelle, ce chémotropisme prend un caractère érotique. On peut
alors distinguer dans la cellule la plus grande, la cellule femelle une
«tache de conception» et dans la cellule la plus petite un «cône de fécondation.»

8. Formes principales des cénobies.—Les nombreuses formes
d'unions cellulaires qui sont très importantes puisqu'elles forment le passage
entre les protozoaires et les métazoaires n'ont pas jusqu'à présent été
suffisamment appréciées. Beaucoup de chromacées, de paulotomiées, de
diatomées, de desmidiacées, de mastigotes et de melethaelies constituent des
cénobies de protophytes. Des cénobies de protozoaires se rencontrent dans
plusieurs groupes de rhizopodes (polycyttaria) et d'infusoires (chez les
flagellés et chez les ciliés, cf. Phylogénie systématique, l., p. 58). Toutes ces
cénobies proviennent d'une division répétée (la division a lieu, dans la
plupart des cas, le bourgeonnement est plus rare) d'une cellule-mère simple.
D'après la forme particulière de cette division et en suivant la disposition
spéciale des générations cellulaires sociales qui en sont provenues, on
peut distinguer quatre formes principales de cénobies: 1o Cénobies grégales,
masses gélatineuses de forme globuleuse, cylindrique, plate, d'un
volume indéterminé, dans lesquelles de nombreuses cellules de même
espèce (la plupart du temps sans ordre fixe) sont réparties (la masse gélatineuse,
dépourvue de structure qui les réunit est sécrétée par les cellules
mêmes). La morula appartient à ce groupe; 2o Cénobies sphérales, globules
gélatineux à la surface desquels les cellules sociales sont disposées les unes
à côté des autres en une simple rangée. Les colonies globuleuses des volvocines
et des halosphères, des catallactes et des polycyttaires. Cette forme
est particulièrement intéressante parce que sa disposition rappelle la blastula
des métazoaires. Comme dans le blastoderme de ces derniers, souvent
les nombreuses cellules des cénobies sphérales se trouvent serrées les unes
contre les autres et constituent un épithélium très simple (forme la plus
ancienne du tissu). Il en est ainsi chez les magosphères et les halosphères.
Dans d'autres cas, par contre, les cellules sociales sont séparées par des
intervalles et ne sont rattachées entre elles que par des ponts de plasma
comme si elles se donnaient la main. C'est ce que l'on rencontre chez les

volvocines et les phylocyttaires (sphérozoaires, collosphères, etc.); 3o Cénobies
arborales. Tout le bâtonnet cellulaire est ramifié et ressemble à une
tige de fleurs. Comme le fond, les fleurs et les feuilles, dans ce dernier cas,
les cellules sociales se trouvent sur les branches d'un tronc gélatineux
ramifié, ou bien encore dans leur multiplication elles se disposent de telle
façon que toute la colonie ressemble à un arbrisseau, à un polypier. Il en
est ainsi chez beaucoup de diatomées et de mastigotes, de flagellés et de
rhizopodes. 4o Cénobies catenales. Les cellules se divisant à plusieurs
reprises (transversalement) et les produits de cette division étant rangés
les uns à côté des autres, il se produit des filets ou chaînes de cellules.
Parmi les protophytes, elles sont très répandues chez les chromacées, desmidiacées,
diatomées, et parmi les protozoaires chez les bactéries et les
rhizopodes, plus rarement chez les infusoires. Dans toutes ces différentes
formes de cénobies interviennent deux degrés différents d'individualités
ainsi que d'activité psychique: 1o l'âme cellulaire de chaque cellule individuelle,
2o l'âme cénobiale de toute la colonie cellulaire.

9. Psychologie des cuidaires.—L'hydre, polype d'eau douce ordinaire
possède un corps ovale d'une constitution très simple, de deux rangées
de cellules, ressemblant à une gastrula qui se serait fixée. Autour de
la bouche se trouve une couronne de tentacules. Les deux rangées de cellules
qui constituent la paroi du corps (et même la paroi des tentacules)
sont les mêmes que chez les prédécesseurs immédiats des polypes, chez
les gastréades. Une différence s'est pourtant établie dans l'ectoderme, la
division du travail existe parmi les cellules. Entre les cellules ordinaires
indifférentes se trouvent des cellules urticantes, des cellules sexuelles et
des cellules neuromusculaires. Ces dernières sont particulièrement intéressantes.
Du corps cellulaire part un long appendice en forme de filet qui se
dirige vers l'intérieur, il est contractile à un haut degré et rend possibles
les vives contractions du corps. On le considère comme l'origine de la
constitution musculaire, aussi le nomme-t-on myophène ou myonème.
Comme la partie extérieure des mêmes cellules est sensible, on les désigne
sous le nom de cellules neuromusculaires ou encore cellules musculaires
épithéliales. Comme les cellules voisines sont reliées par de fins prolongements
et qu'elles sont peut-être unies en un plexus nerveux par les prolongements
des cellules ganglionnaires éparses, toutes ces fibres musculaires
peuvent se contracter en même temps, mais un organe nerveux
central, un ganglion véritable n'existe pas encore, pas plus que n'existent
d'organes des sens différenciés. Les nombreuses formes des hydropolypes
marins (tubulariées, campanariées) possèdent la même structure épithéliale
que l'hydre. La plupart des espèces portent des bourgeons et forment
des pieds. Les nombreux individus qui composent ces pieds sont entre eux
en relation directe. Une forte excitation venant atteindre une partie de
le société peut se transmettre à tous ses membres et causer la contraction
de beaucoup d'entre eux ou même de tous. De plus faibles excitations
n'amènent de contraction que chez le seul individu atteint. Nous pouvons
donc distinguer déjà chez les polypiers une double âme; l'âme personnelle
du polype isolé, et l'âme cormale et commune de tout le pied.


Ame des méduses.—Les méduses qui sont fort près des petits polypes
fixes et nagent librement, possèdent une organisation bien supérieure
surtout les grandes et belles discoméduses. Leur corps tendre, gélatineux
ressemble à un parapluie ouvert, s'appuyant sur 4 ou 8 rayons. Au manche
du parapluie (umbrella) correspond le canal stomacal qui descend au milieu.
A son extrémité inférieure se trouve la bouche, formée de 4 lambeaux,
très sensible et très mobile. A la surface inférieure de l'ombrelle se
trouve une couche de muscles annulaires dont la contraction régulière
maintient plus solidement arquée l'ombrelle et expulsent vers la partie
inférieure l'eau de mer contenue dans les cavités. Sur le bord libre et circulaire
de l'ombrelle siègent, répartis en général à intervalles égaux, 4 ou
8 organes sensoriels ainsi que de longs tentacules, très mobiles et très sensibles.
Les organes sensoriels (sensilla) sont tantôt de simples yeux ou des
ampoules auditives, tantôt des massues sensorielles composées (rhopalia)
dont chacune contient un œil, une ampoule auditive et un organe gustatif.
Le long du bord de l'ombrelle court un anneau nerveux qui met en
communication les petits ganglions nerveux situés à la base des tentacules.
Ces derniers envoient des nerfs sensitifs aux organes des sens et des nerfs
moteurs aux muscles. A cette structure différenciée de l'appareil psychique
correspond chez les méduses une activité psychique vive et complètement
développée. Elles meuvent comme il leur plaît les différentes
parties de leur corps, réagissent contre la lumière, la chaleur, l'électricité,
les excitations chimiques comme les animaux supérieurs. L'anneau nerveux
du bord de l'ombrelle avec ses 4 ou 8 ganglions constitue un organe
central et celui-ci permet qu'il y ait relation entre les différents organes
sensibles et moteurs. Mais de plus chacune des 4 ou 8 parties radiales qui
contient un ganglion a son âme et peut indépendamment des autres manifester
de la sensibilité et de la motilité. L'âme des méduses possède
donc déjà le véritable caractère de l'âme nerveuse, mais elle fournit en
même temps un très intéressant exemple du fait que cette âme peut se
diviser en plusieurs parties d'égale valeur.

Métagenèse de l'âme.—Les petits polypes fixes et les grandes méduses
qui nagent librement apparaissent à tous les points de vue comme
des animaux si différents qu'autrefois on en faisait universellement deux
classes totalement distinctes. Le polype, de structure simple, n'a ni nerfs,
ni muscles, ni organes sensoriels différenciés; son âme est mise en action
par la rangée de cellules de l'ectoderme. La méduse, de structure plus
compliquée, jouit de nerfs et de muscles indépendants, de ganglions et
d'organes sensoriels différenciés. Son âme nerveuse a besoin pour son activité
de cet appareil complexe. Tandis que l'organe de nutrition des polypes
se réduit à la simple ouverture stomacale ou à l'intestin primitif des
anciens gastréades, on trouve souvent à sa place, chez les méduses, un système
de gastrocanal fort compliqué avec des poches ou canaux de nutrition,
bien ordonnés en rayons et partant de l'estomac central. Dans sa
paroi se développent 4 ou 8 glandes sexuelles indépendantes ou gonades qui
manquent encore aux polypes; ici naissent de la façon la plus simple des
cellules sexuelles isolées au milieu des cellules ordinaires et indifférentes.
La différence dans la structure, dans la vie psychique de ces deux classes

d'animaux est donc très importante, bien plus grande que la différence
correspondante qui existe entre un homme et un poisson, ou entre une
fourmi et un ver de terre. Grande fut donc la surprise des zoologues quand
en 1841, l'éminent naturaliste Saro (d'abord pasteur protestant, puis zoologue
moniste) fit la découverte que ces deux formes animales appartenaient
à une seule et même sphère de génération. Des œufs fécondés des
méduses naissent de simples polypes et ces derniers produisent par la voie
insexuée du bourgeonnement de nouvelles méduses. Steenstrup, à Copenhague,
avait déjà fait de semblables observations sur les vers intestinaux
et il réunit en 1842 toutes les observations sous le terme de métagenèse.
On découvrit plus tard que le même phénomène remarquable est très
répandu aussi bien chez des animaux inférieurs que chez des plantes
(mousses, fougères). Ordinairement deux générations très différentes alternent
de telle façon que l'une est sexuée, produit œuf et sperme, tandis
que l'autre reste insexuée et se reproduit par bourgeonnement.

Au point de vue de la psychologie phylogénétique cette métagenèse des
polypes et des méduses présente le plus vif intérêt parce que les deux
représentants d'une même espèce animale qui alternent régulièrement
apparaissent comme si éloignés, non seulement dans leur structure, mais
encore dans leur activité psychique. Nous pouvons suivre ici par l'observation
directe, en une certaine mesure, in statu nascendi, la naissance de
l'âme nerveuse de forme supérieure d'une âme de forme inférieure; et ce
qui est surtout important, nous pouvons l'expliquer en montrant les
causes qui se produisent.

Origine de l'âme nerveuse. La première origine du système nerveux, des
muscles et organes des sens, sa provenance de l'ectoderme peut ontogénétiquement
s'observer directement chez l'homme et chez les animaux supérieurs,
mais l'explication phylogénétique de ces phénomènes remarquables
ne peut être atteinte qu'indirectement. Par contre nous en trouvons
l'explication directe dans la «métagenèse» des polypes et des méduses
dont nous venons de parler. La cause efficiente de cette métagenèse se
trouve dans les modes d'existence complètement différents de ces deux
formes animales. Les polypes, antérieurs, fixés comme des plantes sur le
sol de la mer n'avaient besoin dans leurs simples prétentions ni d'organes
sensoriels supérieurs ni de muscles et de nerfs distincts. Pour nourrir
leurs petits corps vésiculeux il leur suffisait de l'ectoderme, de même
que le simple épithélium de leur membrane externe avec ses légers
commencements de différenciation histologique suffisait pour recevoir
leurs sensations et accomplir leurs mouvements toujours identiques.
Il en est tout autrement chez les grandes méduses qui nagent librement,
comme je l'ai montré dans ma monographie de ces beaux animaux[,?] si
intéressants (1864-1882); grâce à leur adaptation aux conditions d'existence
particulières à la mer, leurs organes sensoriels, leurs muscles et leurs
nerfs ne doivent pas être moins parfaits et distincts que chez beaucoup
d'animaux supérieurs. Pour les nourrir il a fallu que se développât un
gastro-canal compliqué. La structure plus fine de leurs organes psychiques
que Richard Hertwig nous a fait connaître, en 1882, correspond à des
prétentions plus élevées que le mode d'existence de ces animaux de proie

nageant librement impose: yeux, organes auditifs, organes permettant
également de prendre conscience de l'équilibre, organes chimiques
(gustatifs et olfactifs) sont nés à la suite de la distinction et de la conscience
des différentes excitations; les mouvements arbitraires dans la
nage, la capture de la proie, dans l'ingestion de la nourriture, dans la lutte
contre les ennemis ont conduit à la distinction de groupes de muscles.
La liaison régulière établie entre les organes moteurs et ces organes sensibles
a causé le développement des 4 à 8 ganglions radiés situés sur le
bord de l'ombrelle ainsi que de l'anneau nerveux qui les unit. Mais si
les œufs fécondés de ces méduses se développent de nouveau sous formes
de polypes libres, ce retour s'explique par les lois de l'hérédité latente.

10. Psychologie des singes.—Comme les singes et surtout les
singes anthropoïdes sont très rapprochés des hommes non seulement
relativement à la structure et au mode d'évolution, mais encore sous tous
les rapports pour la vie psychique, l'étude comparative de la psychologie des
singes ne saurait être recommandée d'une façon assez pressante à nos
psychologues de profession. La visite des jardins zoologiques, des théâtres
où paraissent les singes est en particulier aussi instructive que récréative.
Mais la fréquentation du cirque et des théâtres où paraissent des chiens,
n'est pas moins riche en enseignements. Les résultats étonnants qu'a
atteint le dressage moderne non seulement dans l'instruction des chiens, des
chevaux et des éléphants, mais encore dans l'éducation des rapaces rongeurs
et autres mammifères inférieurs doivent fournir à ces psychologues
impartiaux, s'ils les étudient avec soin, une source de connaissances psychologiques
des plus importantes au point de vue moniste. Indépendamment
de cela, la fréquentation de semblables expositions est plus récréative
et élargit bien davantage l'horizon anthropologique que l'étude
ennuyeuse et relativement abrutissante des fantaisies métaphysiques que
ce que l'on appelle la «psychologie introspective pure» a couché dans des
milliers de volumes et d'articles.

11. Téléologie de Kant.—Les progrès étonnants de la biologie
moderne ont complètement réfuté l'explication téléologique de la nature
due à Kant. La physiologie a prouvé entre autres choses que tous les
phénomènes biologiques se ramènent à des procès chimiques et physiques
et que leur explication n'exige ni un créateur personnel agissant en chef
d'entreprise, ni une force vitale énigmatique construisant en vue d'une
fin. La théorie cellulaire nous a montré que toutes les activités biologiques
complexes des animaux et des plantes supérieurs doivent être dérivées
des procès physico-chimiques simples qui se produisent dans l'organisme
élémentaire des cellules microscopiques et que la base matérielle
de ces procès est le plasma du corps cellulaire. Cette observation s'applique
tant aux phénomènes d'accroissement et de la nutrition qu'à ceux de la
reproduction, de la sensibilité et du mouvement. La loi biologique fondamentale
nous enseigne que les phénomènes énigmatiques de l'embryologie
(le développement des embryons et la modification résultant de la
puberté) reposent sur la transmission héréditaire de processus correspondants

qui se sont produits dans la ligne des ancêtres. La théorie de la
descendance a résolu l'énigme, elle a expliqué comment ces processus,
ces activités physiologiques de l'hérédité et de l'adaptation, ont, au cours
de longs espaces de temps, causé un changement constant des formes
spécifiques, une lente transformation des espèces. La théorie de la sélection,
enfin, prouve clairement que, dans ces procès phylogénétiques, les
dispositions les plus opportunes se produisent d'une façon purement
mécanique, par sélection du plus utile. Darwin a donc fait prévaloir un
principe d'explication mécanique de l'utilité organique que, déjà plus de
2.000 ans auparavant, Empédocle avait soupçonné. Il est devenu ainsi le
Newton de la vie organique ce dont Kant avait complètement contesté la
possibilité.

Ces circonstances historiques que j'ai déjà relevées il y a plus de trente
ans (dans le cinquième chapitre de l'Histoire de la création naturelle), sont
si intéressantes et si importantes que je tiens à insister sur elles ici. Ce
n'est pas seulement opportun parce que la philosophie moderne demande
avec une insistance particulière un retour à Kant, mais aussi parce qu'il
en découle que les métaphysisiens les plus grands tombent tête baissée
dans les plus graves erreurs en jugeant les questions les plus importantes.

Kant, le fondateur subtil et clair de la «philosophie critique», déclare
avec la plus grande précision qu'il est «absurde» d'espérer une découverte
qui 70 ans plus tard est faite réellement par Darwin et il refuse pour tous
les temps, à l'esprit humain une notion importante que ce dernier acquiert
réellement par la théorie de la sélection. On voit combien est dangereux
l'ignorabimus catégorique.

En ce qui touche l'honneur exagéré que l'on rend à Kant dans la nouvelle
philosophie allemande et qui se transforme chez beaucoup de «Néo-Kantiens»
en une adoration idolâtre et indéterminée, il nous sera permis
de mettre en lumière les imperfections humaines du grand philosophe
de Königsberg et les faiblesses néfastes de sa sagesse critique. Sa tendance
dualiste vers une métaphysique transcendentale, qui ne fit qu'accroître
avec les années, avait pour cause l'instruction préparatoire, pleine
de lacunes incomplètes qu'il reçut à l'école et à l'université. Cette instruction
ainsi obtenue était surtout philologique, théologique et mathématique.
Dans les sciences naturelles, il n'apprit à fond que l'astronomie et la physique
et en partie également la chimie et la minéralogie. Par contre, le
vaste domaine de la biologie, si peu étendu qu'il fût à l'époque, lui reste
inconnu pour la plus grande partie. Parmi les sciences naturelles organiques,
il n'a étudié ni la zoologie, ni la botanique, ni l'anatomie, ni la physiologie;
son anthropologie dont il s'occupa pendant longtemps resta fort
imparfaite. Si Kant, au lieu d'étudier la philologie et la médecine avait
approfondi la médecine, il aurait puisé dans les cours d'anatomie et de
physiologie une connaissance approfondie de l'organisme humain, si dans
les cliniques il s'était acquis une appréciation vivante de ces modifications
pathologiques, non seulement son anthropologie mais encore toute la
conception de l'univers du philosophe critique aurait pris une tout autre
forme. Kant alors n'aurait pas aussi légèrement passé sur les phénomènes

biologiques les plus importants comme il le fit dans ses écrits postérieurs
(à dater de 1769).

Après avoir accompli ses études universitaires, Kant dut pendant neuf
ans gagner son pain en donnant des leçons à domicile, de 22 à 31 ans,
précisément dans la période la plus importante de sa vie de jeunesse,
quand à la suite de l'enseignement pris à l'Université, le libre développement
du caractère personnel et scientifique se décide. Si Kant, qui pendant
la plus grande partie de son existence resta fixé à Königsberg et ne franchit
presque jamais les frontières de la province de Prusse avait accompli
des voyages plus importants, s'il avait donné au vif intérêt qu'il portait à
la géographie et à l'anthropologie un aliment vivant par des appréciations
réelles, l'extension de son horizon aurait eu une action réaliste très heureuse
sur la forme de sa conception idéale de l'univers. Puis le fait que
Kant ne se maria pas peut, chez lui comme chez d'autres vieux garçons
philosophes excuser ses lacunes et son exclusivisme. L'homme et la
femme constituent, en effet, deux organismes essentiellement différents
qui n'arrivent à rendre parfaitement la notion générique normale
«d'hommes» qu'en se complétant mutuellement.

12. Critique des Évangiles. (S. E. Verus, Tableau synoptique des
évangiles dans leur texte complet.) Leipzig 1897.—Conclusion: «Toute
œuvre doit être comprise et jugée d'après l'esprit de son temps. Les
fictions évangéliques naissent à une époque très peu scientifique et dans
des sphères pleines de grossières superstitions; elles ont été écrites pour
leur temps, et non pour le temps présent ni pour «tous les temps», mais
non comme œuvres historiques, ce sont des œuvres d'édification et en
partie des pamphlets ecclésiastiques. Seul l'intérêt de l'Église et de ses
prêtres ainsi que des institutions sociales qui y sont liées pouvait demander
que l'on rapportât l'origine de chaque œuvre aux «apôtres» (Matthieu,
Jean) ou aux «disciples des apôtres» (Marc, Luc); cela suffit pour expliquer
très simplement et très naturellement leur crédit persistant pendant
des siècles et que l'on a coutume de ramener à des influences surnaturelles.

«La forme primitive de ces fictions a subi dans les premiers siècles des
modifications variées et ne peut plus être établie présentement. Le recueil
des écrits du Nouveau Testament ne s'est formé que très lentement et
sa reconnaissance n'a été unanimement acceptée qu'après des siècles, pour
une partie du moins. Tout ce que l'on tire comme article de foi des écrits
de cette époque sans critique ne repose que sur l'arbitraire, l'erreur, si ce
n'est sur la falsification consciente.

«A toute époque de grande oppression, les Israélites ont attendu un
sauveur (Messie). C'est ainsi qu'Isaïe 45, I, après la captivité de Babylone
(597-538) salue du titre de Messie le roi des Perses, Cyrus (qui n'était pas
Juif) parce qu'il a rendu la liberté au peuple. Un grand prêtre, Josué, fait
rentrer les Juifs dans leur patrie et la légende créa un Josué antérieur
qui, comme successeur de Moïse aurait ramené son peuple à Chanaan.
Après la ruine de Jérusalem (70 de notre ère), le savant Josèphe déclare

qu'il restait encore à l'humanité un temple plus vaste qui ne serait pas
bâti par la main des hommes, et voyait dans l'empereur Vespasien un
Messie qui apporterait la liberté à tout l'univers. Mais dans le vaste empire
romain, plus d'un poète, plus d'un penseur, rêvaient d'un sauveur du
monde, et en quelques dizaines d'années se produisit toute une série de
«Messies». L'esprit poétique du peuple créa un troisième Josué (en grec
Jésus).

«La vie d'un semblable ami des pauvres, d'un faiseur de miracles, d'un
sauveur du monde n'était pas trop difficile à écrire: des aventures, des
événements, des discours étaient fournis par les modèles de l'ancien
testament (abstraction faite des légendes de Krishna et de Bouddha qui
depuis des siècles étaient répandues dans tout l'Orient). Un Moïse, un
Élie, un Élisée auxquels il ne fallait pas que le héros reste inférieur, des
expressions des psaumes et des prophètes. Souvent les auteurs prenaient
à la lettre des images. Les pâtres de l'Église tenaient encore beaucoup de
contes merveilleux pour des allégories, alors que maintenant l'Église veut
que tout, même ce qui est le plus étonnant, soit pris à la lettre.

«La figure du Messie se créa donc peu à peu. Dans les épîtres de Paul
qui sont prouvées avoir été composées avant les «fictions évangéliques»,
il n'est rien dit de la mort ni de la résurrection. De certains passages des
prophètes, littéralement interprétés, on déduisit la doctrine du salut. On
se demanda enfin, où, comment, de qui est-il né? Combien de temps a-t-il
vécu? etc. Dès que l'exemple d'une semblable fiction eut été donné, un
flot d'œuvres semblables se répandit, caricatures grossières pour une
partie, pour une autre, tableaux de la vie se renfermant dans les limites
du possible jusqu'à un certain point. Chaque région, chaque commune
importante a son évangile et souvent on le nommait d'un nom devenu
célèbre. On tenait pour parfaitement permis d'écrire ainsi sous un faux nom.

«Ces fictions évangéliques placent leur héros dans la première moitié
du premier siècle de notre ère. Mais ni les écrivains juifs (Philon, Josèphe)
ni les écrivains romains ou grecs (comme Tacite, Suétone, Pline, Dion, Cassius)
de cette époque et de la suivante, ne connaissent ni ce «Jésus de
Nazareth», ni les événements de sa vie que l'on raconte; la ville de Nazareth
est même tout à fait inconnue.»

13. Christ et Bouddha.—A l'excellent ouvrage de S. E. Verus: Vergleichende
Uebersicht der vier Evangelien (source unique pour une vie de
Jésus) j'emprunte la communication suivante: «Le professeur Rudolf
Seydel a comparé les biographies indiennes et chinoises de Bouddha qui
sont nombreuses et sont certainement antérieures à notre ère dans plusieurs
travaux consciencieux estimés par d'éminents théologiens, tels que
le professeur Pfleiderer. Il a établi indubitablement les faits suivants:
Le fonds de la vie des deux fondateurs de religion est une vie nomade,
apostolique et salvatrice, la plupart du temps en compagnie de disciples,
interrompue parfois par des repos (banquets, solitude au désert); en outre
on y rencontre des sermons sur des montagnes et un séjour dans la capitale
après une entrée triomphale. Mais dans tous les détails et dans leur
suite se montre un surprenant accord.


«Bouddha est un Dieu fait homme; comme homme il est de race
royale. Il est engendré et mis au monde de façon surnaturelle, sa naissance
est annoncée à l'avance d'une façon merveilleuse. Dieux et rois saluent
le nouveau-né et lui apportent des présents. Un vieux brahmane le
reconnaît aussitôt pour le rédempteur de tous les maux. Il ramène la paix
et la joie sur la terre. Le jeune Bouddha est poursuivi et miraculeusement
sauvé, installé solennellement dans le temple, enfant de 12 ans, il est recherché
par ses parents et retrouvé au milieu des prêtres. Il est précoce,
dépasse ses maîtres et grandit en âge et en sagesse. Il prend le baptême de
consécration dans le fleuve sacré. Quelques disciples d'un sage brahmane
viennent à lui. Le mot de ralliement est «suis-moi». Il consacre un disciple
d'après l'usage indien sous un figuier. Parmi les douze, trois des disciples
sont de vrais modèles et il se trouve aussi un traître. Les anciens
noms des disciples sont changés. Non loin se trouve un cercle plus nombreux
de 18 élèves. Bouddha envoie ses disciples par deux et par trois après
les avoir munis d'instructions. Une fille du peuple célèbre sa mère comme
bienheureuse. Un riche brahmane veut le suivre mais ne peut se séparer
de ses biens. Un autre lui rend visite la nuit. Il n'était pas apprécié par
sa famille, mais trouva des sympathies chez les notables et chez les
femmes.

«Bouddha enseigne en promettant le bonheur comme prix. Il parle volontiers
par parabole. Ses enseignements montrent (souvent dans le
choix même des mots) une ressemblance, il détourne des prodiges, recommande
l'humilité, l'humeur pacifique, l'amour des ennemis, l'humilité,
la victoire sur soi-même et même l'abstinence de rapports charnels. Il
enseigne aussi sa destinée. Au cours des pressentiments de sa mort prochaine,
il insiste sur le fait qu'il rentre au ciel, dans ses adieux, il exhorte
ses disciples, leur désigne un médiateur (consolateur) et annonce un bouleversement
général de l'univers. Sans patrie et pauvre, il voyage en
qualité de médecin, de sauveur, de rédempteur. Ses adversaires lui opposent
qu'il préfère la société des «pécheurs». Peu de temps avant sa mort
il est invité à dîner chez une pécheresse. Un disciple convertit une fille
d'une classe méprisée, prés d'un puits. De nombreux miracles attestent sa
divinité (il marche sur l'eau, etc.). Il entre triomphalement dans la capitale
et meurt au milieu de signes merveilleux: la terre tremble, les extrémités
de la terre sont en flamme, le soleil s'éteint, un météore tombe du ciel.
Bouddha lui aussi va en enfer et au ciel.»

14. La généalogie du Christ.—Paul de Regla dit dans son intéressant
ouvrage (1891): «Heureusement ce fils de Marie qui, au sens de
notre langue juridique actuelle était un fils naturel, possède d'autres
titres de gloire que son obscure extraction. Qu'il soit le fils d'un amour
secret ou la suite d'un acte que notre société actuelle déclare être un
crime, quelle importance cela pouvait-il avoir pour sa glorieuse existence:
est-ce que la dignité de sa conduite ne lui donne pas un droit à l'auréole
qui illumine sa noble physionomie?» Dans le sud de l'Italie et de l'Espagne,
où beaucoup de notions très relâchées ont cours sur la sainteté du mariage
le prêtre catholique s'est adapté à ces conceptions habituelles dans le pays.

Les enfants naturels qui sont engendrés en quantité, tous les ans, par les
prêtres et chapelains (suite naturelle du saint célibat) sont souvent considérés
comme les produits d'une immaculée conception et jouissent d'une
considération particulière. Par contre le nom de baptême Joseph (Beppo), qui
rappelle le bon charpentier trompé de Galilée, n'est souvent pas très bien
vu. Ayant été en 1859, à Messine, le témoin oculaire d'une rixe violente
entre mon pêcheur Vincenzo et son collègue Giuseppe, le premier cria
brusquement, en faisant les cornes au dernier, le seul mot de Beppo, ce
qui le jeta dans une grande fureur. Comme je demandais ce que cela signifiait
Vincenzo répondit en riant; «Eh! il s'appelle Beppo et sa femme
Marie et, de même, que pour notre sainte madone le premier fils n'est pas
de lui; mais d'un prêtre!» C'est très caractéristique.

La doctrine vaticane pour qui de semblables débats sont très désagréables
cherche naturellement à passer légèrement sur la conception douteuse et
la naissance illégitime du Christ et cependant elle ne peut éviter de glorifier
par des images et des poésies cet événement important de sa vie humaine
ainsi que d'autres d'ailleurs, et elle le fait parfois d'une façon remarquablement
matérialiste.

Dans l'influence extraordinaire que les représentations par images de
l'«histoire sainte» ont exercée sur la fantaisie du peuple croyant et qui
aujourd'hui encore est un des soutiens les plus forts de l'ecclesia militans,
il est intéressant de voir combien l'Eglise tient au maintien invariable
du modèle fixé, et usité depuis plus de mille ans. Tout homme instruit
sait que les millions d'images répandues partout et consacrées à l'écriture
sainte ne représentent ni les scènes ni leurs personnages, dans les
vêtements de l'époque (comme le croit la masse ignorante), mais suivant
une conception idéalisée qui répond au goût d'artistes postérieurs. Les
écoles de peintres italiennes ont exercé l'influence prépondérante; cela
vient de ce qu'au moyen âge l'Italie était non seulement le siège du
papisme qui gouvernait le monde, mais de ce qu'elle produisait aussi les
plus grands peintres, sculpteurs, architectes qui se mettaient à son service.

Il y a quelques dizaines d'années toute une série de peintures consacrées
à l'histoire sainte, excita une grande sensation. Elle était due au génial
peintre russe Wereschtchagin. Elles représentaient les scènes importantes
de la vie du Christ d'après une conception originale, naturaliste et ethnographique:
la sainte famille, Jésus près de Jean au bord du Jourdain,
Jésus dans le désert, Jésus sur le lac de Tibériade, la prophétie, etc. Le
peintre avait, au cours de son voyage en Palestine (en 1884), étudié soigneusement
non seulement toute la scène du pays saint, mais encore sa
population, le costume, les habitations et les avait reproduits très fidèlement.
Nous savons que le pays ainsi que les ornements en Palestine se
sont très peu modifiés depuis 2.000 ans. Aussi les peintures de Wereschtchagin
les représentaient-elles d'une façon beaucoup plus vraie et plus
naturelle que tous les millions d'images qui traitent l'écriture sainte
d'après les patrons traditionnels des Italiens. Mais c'est précisément ce
caractère réaliste des peintures qui choquait particulièrement le prêtre
catholique et il n'eut de repos que quand l'exposition fut interdite par
ordre de la police (en Autriche, par exemple).


15. Le christianisme et la famille.—L'attitude hostile que prit le
christianisme primitif dès le début contre la vie de famille et l'amour
de la femme qui en est la raison est prouvée irréfutablement par les
évangiles ainsi que par les épîtres de Paul. Quand Marie s'inquiétait
du Christ, il la repoussa par ces mots indignes d'un fils: «Femme qu'ai-je
de commun avec toi?» Quand sa mère et ses frères voulaient converser
avec lui, il répondait: «Qui est ma mère et qui sont mes frères?» Puis,
montrant ses disciples assis autour de lui: «Voyez, voici ma mère et
voici mes frères, etc.» (Mathieu 12, 46-50; Marc 3, 31-35; Luc, 8, 19-21). Et
même le Christ faisait du revirement complet de sa propre famille et de
la haine contre elle, la condition de la vertu: «Quiconque vient à moi
et ne hait point son père, sa mère, sa femme, ses frères, ses sœurs et
même sa propre vie ne peut pas être mon disciple.» (Luc, 14, 26.)

16. Anathème du pape contre la science.—Dans la lutte difficile
que la science moderne doit mener contre la superstition régnante de
l'église chrétienne, la déclaration de guerre publique que le puissant représentant
de cette dernière, le pape de Rome, a lancée contre la première
en 1870 est excessivement importante. Parmi les propositions canoniques
que le concile œcuménique de Rome en 1870 a déclaré être des commandements
de Dieu se trouvent les «anathèmes suivants», soit anathème,
quiconque nie le seul vrai Dieu, créateur et seigneur de toutes choses,
visibles et invisibles.—Qui n'a pas honte de prétendre qu'à côté de la
matière il n'y a rien d'autre.—Qui dit que l'essence de Dieu et de toute
chose est une seule et même.—Qui dit que les objets finis, corporels et
spirituels, ou au moins les spirituels, sont des émanations de la substance
divine, ou que l'essence divine produit toute chose par manifestation ou
extériorisation.—Qui ne reconnaît pas que tout l'univers et tous les objets
qui y sont contenus ont été tirés par Dieu du néant.—Qui dit que par son
propre effort et grâce à un constant progrès l'homme pourrait et devrait
arriver à posséder toute vérité et toute bonté.—Qui ne veut pas reconnaître
pour saints et canoniques les livres de la sainte Ecriture dans leur
totalité et dans toutes leurs parties, tels qu'ils ont été désignés par le
saint concile de Trente ou qui met en doute leur inspiration divine.—Qui
dit que la raison humaine possède une indépendance telle que Dieu ne
peut lui demander la foi.—Qui prétend que la révélation divine ne pourrait
gagner en autorité par des preuves extérieures.—Qui prétend qu'il n'y a pas
de miracle ou que ceux-ci ne doivent jamais être reconnus sûrement, ou
que l'origine divine du christianisme ne peut être prouvée par des
miracles.—Qui prétend qu'aucun mystère ne fait partie de la révélation et
que tous les articles de foi doivent être compréhensibles pour la raison
convenablement développée.—Qui prétend que les sciences humaines
devraient être traitées assez libéralement pour que l'on pût considérer
leurs propositions pour fondées en vérité, même si elles contredisent à la
doctrine de la révélation.—Qui prétend que par les progrès de la science on
pourrait arriver à ce que les doctrines établies par l'Eglise puissent être
entendues en un sens différent qu'en celui où l'Eglise les a toujours
entendues et les entend encore.»


L'église évangélique orthodoxe ne reste pas en arrière de la catholique
dans cet anathème porté contre la science. On pouvait lire dernièrement
dans le Mecklemburgisches Schulblatt l'avertissement suivant: «Prenez
garde au premier pas. Vous vous trouvez encore peut-être touchés par
le faux dieu de la science. Avez-vous donné à Satan le petit doigt, il
prend peu à peu toute la main jusqu'à ce que vous tombiez avec lui; il
vous entoure d'un charme mystérieux et vous conduit jusqu'à l'arbre
de la science, et si vous en avez goûté une seule fois, il vous ramène
vers cet arbre grâce à une force magique pour vous faire complètement
connaître le vrai du faux, le bien du mal. Que votre innocence scientifique
nous conserve votre paradis.

17. Théologie et zoologie.—Le rapport étroit dans lequel se trouvent
chez la plupart des hommes la conception philosophique du
monde et leur conviction religieuse m'a contraint ici à insister davantage
sur les croyances régnantes du christianisme et à affirmer publiquement
leur opposition fondamentale avec les doctrines essentielles de notre philosophie
moniste. Mais mes adversaires chrétiens m'ont autrefois déjà fait
le reproche de ne connaître nullement la religion chrétienne. Il y a peu
de temps encore le pieux docteur Dannert (pour recommander un travail
de psychologie animale du parfait jésuite et zoologue Erich Wasmann) a
exprimé cette opinion sous cette forme polie: On sait qu'Ernest Hæckel
connaît autant le christianisme qu'un âne les logarithmes. (Konservative Monatschrift,
juillet 1898, p. 774.)

Cette opinion souvent exprimée est une erreur de fait. Non seulement à
l'école—par suite de ma pieuse éducation—par un zèle et une ardeur
particulière aux classes d'instruction religieuse, j'ai appris à connaître la
religion, mais j'ai encore défendu à l'âge de 21 ans de la façon la plus
chaleureuse les doctrines chrétiennes contre mes futurs compagnons
d'armes en libre-pensée, et cependant l'étude de l'anatomie et de la physiologie
humaines, leur comparaison avec celles des autres vertébrés
avaient déjà profondément ébranlé ma foi. Je n'arrivai à l'abandonner complètement—en
proie aux combats intérieurs les plus amers—qu'à la suite de
l'étude complète de la médecine et de ma pratique médicale. J'appris alors
à comprendre le mot de Faust: «Toute la douleur de l'humanité me saisit!»
C'est alors que je ne reconnus pas la souveraine bonté du Père aimant à
la dure école de la vie quand j'essayais de découvrir la «sage providence»
dans la lutte pour la vie. Quand plus tard j'appris à connaître dans mes
nombreux voyages scientifiques tous les pays et les peuples d'Europe, quand
dans mes visites nombreuses en Europe et en Asie, je pus observer d'une
part les honorables religions des anciens peuples civilisés, et d'autre part
les commencements des religions des peuplades naturelles les plus basses,
alors s'élabora en moi, grâce à une critique comparative des religions, cette
conception du christianisme que j'ai exprimée dans le chap. XVII.

Il va d'ailleurs de soi que, comme zoologue, je suis autorisé à faire entrer
les conceptions théologiques du monde les plus opposées dans la sphère
de ma critique philosophique puisque je considère toute l'anthropologie

comme une partie de la zoologie et que je ne puis donc en exclure la
psychologie.

18. L'Eglise moniste.—Le besoin pratique de la vie sentimentale
et de l'ordre politique conduira un jour ou l'autre à donner à
notre religion moniste une forme de culte comme ce fut le cas pour toutes
les autres religions des peuples civilisés. Ce sera une belle œuvre réservée
aux honorables théologiens du XXe siècle que de constituer ce culte moniste
et de l'adapter aux différents besoins de chacune des nations civilisées.
Comme sur ce terrain important également nous ne désirons pas de révolution
violente, mais une réforme rationnelle, il nous paraît très exact de se
rattacher aux institutions existantes de l'Eglise chrétienne régnante d'autant
plus qu'elles aussi sont unies le plus intimement possible aux institutions
politiques et sociales.

De même que l'Eglise chrétienne a transporté ses grandes fêtes annuelles
aux anciens jours des fêtes des païens, l'église moniste leur rendra leur
destination primitive découlant du culte de la nature. Noël sera de nouveau
la fête solsticiale d'hiver, la Saint-Jean, la fête du solstice d'été. A
Pâques, nous ne fêterons pas la résurrection surnaturelle et impossible
d'un crucifié mystique, mais la noble renaissance de la vie organique, la
résurrection de la nature printanière après le long sommeil de l'hiver. A la
fête d'automne, à la Saint-Michel, nous célébrerons la clôture de la joyeuse
saison de l'été et l'entrée dans la sévère et laborieuse période de l'hiver. De
la même façon, d'autres institutions de l'Eglise chrétienne dominante et
même certaines cérémonies particulières peuvent être utilisées pour établir
le culte moniste.

Le service divin du dimanche, qui toujours, à titre de jour primitif de
repos de l'édification et du délassement, a suivi les six jours de la semaine
de travail subira dans l'église moniste un perfectionnement essentiel.
Au lieu de la foi mystique en des miracles surnaturels interviendra la
science claire des véritables merveilles de la nature. Les églises considérées
comme lieu de dévotion ne seront pas ornées d'images des saints
et de crucifix, mais de représentations artistiques tirées de l'inépuisable
trésor de beautés que fournit la vie de l'homme et celle de la nature.
Entre les hautes colonnes des dômes gothiques qui sont entourées de
lianes, les sveltes palmiers et les fougères arborescentes, les gracieux
bananiers et les bambous rappelleront la force créatrice des tropiques. Dans
de grands aquariums, au-dessous des fenêtres, les gracieuses méduses et
les siphonophores, les coraux et les astéries enseigneront les formes artistiques
de la vie marine. Au lieu du maître autel sera une uranie qui
montre dans les mouvements des corps célestes la toute puissance de la
loi de substance. En fait, maintenant, beaucoup de gens instruits trouvent
leur édification non dans l'audition de prêcheurs riches en phrases
et pauvres en pensée, mais en assistant à des conférences publiques sur
la science et sur l'art, dans la jouissance des beautés infinies qui sortent
du sein de notre mère nature en un fleuve intarissable.

19. Egoïsme et altruisme.—Les deux piliers de la vaine

morale et de la sociologie sont constitués par l'égoïsme et l'altruisme en
équilibre exact. Cela est vrai de l'homme comme de tous les autres animaux
sociaux. De même que la prospérité de la société est liée à celle des
personnes qui la composent; d'autre part, le plein développement de
l'essence individuelle de l'homme n'est possible que dans la vie en commun
avec ses semblables. La morale chrétienne célèbre la valeur exclusive
de l'altruisme et ne veut accorder aucun droit à l'égoïsme. Tout contrairement
se conduit la morale aristocratique moderne (de Max Stirner
à Fr. Nietzsche). Les deux extrêmes sont également faux et contredisent
également aux exigences sacrées de la nature sociale. (Cf. Hermann Turck,
Fr. Nietzsche und seine philosophischen Irrewege, (Iéna 1891). L. Buchner,
Die Philosophie des Egoismus, Internationale Literatur Berichte.) IV. I
(7 Janvier 1887).

20. Coup d'œil sur le XXe siècle.—La ferme conviction en la
vérité de la philosophie moniste qui perce dans tout mon livre sur les
énigmes de l'univers, du commencement à la fin, se fonde tout d'abord sur
les progrès merveilleux accomplis par la science naturelle au cours du
xixe siècle. Mais elle nous invite également à jeter encore un regard plein
d'espoir sur le XXe siècle qui commence à poser cette question. «Nous
sentons-nous émus par l'essor d'un esprit nouveau et portons-nous en nous-mêmes
le pressentiment sûr et le sentiment certain de quelque chose de supérieur
et de meilleur?» Julius Hart dont l'Histoire de la littérature universelle
(2 vol. Berlin 1894), a contribué beaucoup à éclairer en tous sens cette
question importante, l'a récemment résolue avec esprit dans un nouvel
ouvrage: «Zukunftsland. Im Kampf um eine Weltanschauung, 1er vol. Der
Neue Gott. Ein Anblick auf das kommende Jahrhundert.» Pour moi, je
réponds à la question incontestablement par l'affirmative, parce que je
considère comme le plus grand progrès pouvant amener enfin à la solution
des «énigmes de l'univers» l'établissement sûr de la loi de substance et
de la doctrine évolutionniste qui y est inséparablement liée. Je ne méconnais
pas le lourd fardeau que nous impose la perte douleureuse dont
souffre l'humanité moderne en voyant disparaître les croyances régnantes
et les espérances d'un avenir meilleur qui s'y rattachent. Mais je trouve
une grande compensation dans le trésor inépuisable ouvert à nous par la
conception unitaire du monde. Je suis fermement convaincu que le
XXe siècle nous permettra pour la première fois de jouir prochainement
de ces trésors intellectuels et nous conduira ainsi à la religion du vrai,
du bien et du beau que Gœthe a si noblement conçue.





NOTES:


[1] Cf. E. Haeckel, Die Naturanschauung von Darwin, Gœthe und Lamarck.
(Conférence faite à Eisenach, Iéna 1882.)

[2] L'auteur fait allusion ici, par cette expression d'escrime, à l'habitude des
duels si répandue parmi les étudiants allemands, qui se font une gloire de
leurs balafres.

[3] Cf. Shæffle; Bau und Leben des socialen körpers 1875.

[4] E. Haeckel: Systematische Phylogénie, 1895, Bd. III, S. 646 bis 650:
Anthropogenie und Anthropismus (Anthropolâtrie signifie culte divin de
l'être humain.)

[5] Durée de l'histoire organique de la terre, cf. ma conférence de Cambridge.
«De l'état actuel de nos connaissances relativement à l'origine de
l'homme». 1898.

[6] Sur l'induction et la déduction, cf. mon Histoire de la création naturelle
(neuvième édition, 1898).

[7] R. Virchow: Die Gründung der Berliner Universitaet und der Uebergang
aus dem philosophischen in das naturwissenschaftliche Zeitalter, Berlin, 1893.

[8] Cf. là-dessus le chapitre IV de ma Morphologie générale, 1866: Critique
des méthodes employées dans les sciences naturelles.

[9] Wilhelm Ostwald: Die Ueberwindung des wissenschaftlichen Materialismus,
1895.

[10] Systematische Phylogenie, 1886, Theil III, O. 490.

[11] Ces chiffres fournissent ce qu'on appelle la «formule dentaire»; celle
de l'homme s'écrit d'ordinaire ainsi

2 1 2 3

———

2'1'2'3'

soit 8 dents à chaque moitié de
mâchoire, soit en tout 32 dents (N. du Tr.).

[12] E. Haeckel, Anthropogenie. 1891, IV Aufl., S. 599.

[13] E. Haeckel: Zellseelen und Seelenzellen. Gesammelte populaere Vortraege.
I Heft 1878.

[14] E. Haeckel. Die Naturanschauung von Darwin, Gœthe und Lamarck.
(Conférence faite à Eisenach, 1882).

[15] Trad. Ed. Barbier. (Schleicher.)

[16] Arnold Lang: Zur Charakteristik der Forschungswege von Lamarck und
Darwin, Iéna 1889.

[17] Les dipneustes (N. du T.).

[18]
Formule dentaire qui s'écrit:

3 1 4 3

———

3'1'4'3'

[19] Nous traduisons «Gemüth» par sentiment, le même mot qui nous a
servi un peu plus haut à traduire «Gefühl». La traduction n'est cette fois
qu'approximative, le mot «Gemüth» étant un idiotisme.

[20] Traduction française par H. de Varigny.

[21] Max Verworn. Allgemeine Physiologie, 2te Aufl., 1897.

[22] Max Verworn. Psychophysiologische Protisten-Studien (1889). S. 135.

[23] E. Haeckel. Allg. Naturgesch. der Radiolaren, 1887. S. 122.

[24] E. Haeckel. Gesammelte populaere Vortraege 2tes Heft, 1879.

[25] Adalbert Svoboda. Gestalten des Glaubens, 1897.

[26] E. Haeckel. Histoire de la création naturelle, 9e éd., 1898.

[27] A. Schleicher: Die Darwin'sche Theorie und die Sprachwissenschaft
(Weimar, 1863); Ueber die Bedeutung der Sprache für die Naturgeschichte
des Menschen (Weimar, 1865).

[28] Gemüth.

[29] E. Haeckel. Anthropologie (4te Aufl., 1891), S. 23-38.

[30] Cf. G. Vogt, Kœhlerglaube und Wissenschaft (1855).

[31] E. Haeckel, Gesammelte populaere Vortraege aus dem Gebiete der
Entwickelungslehre. Bonn, 1878.

[32] E. Haeckel: Systematische Phylogénie, Bd. 1 (1894), § 38.

[33] Cf. Anthropogenie, p. 161, 497; Nat. Schopf-Gesch., p. 300.

[34] Cf. mon Hist. de la Créat. Nat., 9e éd. (1898), tabl. 18 et 19, p. 512.

[35] Haeckel. Anthropogenie, 4te Aufl. 1891, Vortrag 16 und 17 (Korperbau
und keimesgesch. der Amphioxus und der Ascidie).

[36] Anthropogénie, 4e éd., 1891, p. 621-688.

[37] E. Haeckel. Gesammelte populäre Vortraege, Bonn, 1878.

[38] Du Bois-Reymond. Darwin Versus Galiani 1876. Die sieben Weltraetsel.

[39] L. Büchner. Force et Matière et Physiologische Bilder (2ter Band).

[40] E. Haeckel, Lettres d'un voyageur dans l'Inde. Trad. fr. du Dr Letourneau.

[41] Cf. Ad. Svoboda Gestalten des Glaubens 1897.

[42] E. Haeckel, Monisme (1892), 8e éd. (trad. franç.).

[43] E. Haeckel, Monisme (1892); Ursprung des Menschen (1898).

[44] E. Haeckel. Le Monisme, 1892, traduction française.

[45] John Tyndall: Fragments d'histoire naturelle.

[46] J. Reinke, Die Welt als That. 1899 S 451, 477.

[47] E. Haeckel, Histoire de la Créat. nat., 9e édit.

[48] Cf. W. Bolsche, Entwickelungsgeschichte der Natur. Bd, 1894.

[49] Zehnder. Die Mechanik des Weltalls, 1897.

[50] J. Walther, Einleit. in die Geologie als historische Wissenschaft, 1893.
S. XIV.

[51] Cf. M. Neumayr, Erdgeschichte, 2te Aufl. 1895.

[52] Haeckel. Generelle Morphologie der Organismen. 1866, 2tes Buch,
5tes Kap.

[53] F. Reinke. Die Welt als That. Berlin 1899.

[54] J. Reinke, Die Welt als That (Berlin, 1899).

[55] E. Haeckel. «Generelle Morphologie» 1866. Bd. II, S. 266-285 Cf. «Natürl.
Schöpf Gesch.» IX Aufl. 1898. S. 14, 18, 288, 792.

[56] C'est cette inflammation qui constitue l'appendicite.

[57] E. Haeckel, Lettres d'un voyageur dans l'Inde (trad. française).

[58] E. Haeckel, Gesammelte populaere Vortraege (Bonn, 1878).

[59] La parenté des trois mots n'apparaît qu'en allemand où tous trois
sont des composés du mot croyance: Überglaube, Oberglaube et Aberglaube
(N. du Tr.).

[60] Lenz, «Janssen's Geschichte des deutschen Volks», 1883.

[61] Le Christ dit à Pierre: «fais paître mes brebis!» Les successeurs de
Pierre ont traduit «fais paître» par «tonds».

[62] Cf. E. Haeckel Das Challenger Werk (Deutsche Rundschau, Feb. 1896.)

[63] Cf D. Strauss Gesammelte Schriften Auswahl in C. Bänden, Bonn 1878.
Saladin Jehovahs Gesammelte Werke, 1886.

[64] CF. Les histoires de la civilisation de Kolb, Hellwald, Scheer, etc.

[65] Cf. les ouvrages précédemment cités de Spencer, Carneri, Vetter,
Ziegler, Ammon, Nordau, etc.

[66] F. Zollner «Ueber die Natur der Kometen. Beitrage zur Geschichte
und Theorie der Erkenntniss.» 1871.

[67] Cf. Là-dessus, mon Histoire de la création naturelle. Leçons 3, 6, 15
et 16.

[68] Phylogénie systématique, t. I, 1894, §37, 38, 101, 108.

[69] Ernst Haeckel, Monographie des radiolaires, Ire part. (1862), p. 127-135. IIe part.
(1887) p. 113-122.







TABLE DES MATIERES



	Chapitre Premier.—Comment se posent les énigmes de l'univers.



	Tableau général de la culture intellectuelle au xixe siècle.
        Le conflit des systèmes. Monisme et dualisme.
	1



	Chapitre II.—Comment est construit notre corps.



	Études monistes d'anatomie humaine et comparée. Conformité d'ensemble
	et de détail entre l'organisation de l'homme et celle des
	mammifères.
	25



	Chapitre III.—Notre vie.



	Études monistes de physiologie humaine et comparée. Identité, dans
	toutes les fonctions de la vie, entre l'homme et les mammifères.
	45



	Chapitre IV.—Notre embryologie.



	Études monistes d'ontogénie humaine et comparée. Identité du développement
	de l'embryon et de l'adulte, chez l'homme et chez les vertébrés.
	61



	Chapitre V.—Notre généalogie.



	Études monistes sur l'origine et la descendance de l'homme, tendant à
	montrer qu'il descend des vertébrés et directement des primates.
	81



	Chapitre VI.—De la nature de l'âme.



	Études monistes sur le concept d'âme. Devoirs et méthodes de la
	psychologie scientifique. Métamorphoses psychologiques.
	101



	Chapitre VII.—Degrés dans la hiérarchie de l'âme.



	Études monistes de psychologie comparée. L'échelle psychologique.
	Psychoplasma et système nerveux. Instinct et raison.
	125



	Chapitre VIII.—Embryologie de l'âme.



	Études monistes de psychologie ontogénétique. Développement de la
	vie psychique au cours de la vie individuelle de la personne.
	153



	Chapitre IX.—Phylogénie de l'âme.



	Études monistes de psychologie phylogénétique. Evolution de la vie
	psychique dans la série animale des ancêtres de l'homme.
	171



	Chapitre X.—Conscience de l'âme.



	Études monistes sur la vie psychique consciente et inconsciente. Embryologie
	et théorie de la conscience.
	195



	Chapitre XI.—Immortalité de l'âme.



	Études monistes sur le thanatisme et l'athanisme. Immortalité cosmique
	et immortalité personnelle. Agrégation qui constitue la substance de
	l'âme.
	217



	
Chapitre XII.—La loi de substance.



	Études monistes sur la loi fondamentale cosmologique. Conservation
	de la matière et de l'énergie. Concepts de substance kynétique et de
	substance pyknotique.
	243



	Chapitre XIII.—Histoire du développement de l'Univers.



	Études monistes sur l'éternelle évolution de l'univers. Création, commencement
	et fin du monde. Cosmogénie créatiste et cosmogénie
	génétique.
	267



	Chapitre XIV.—Unité de la nature.



	Études monistes sur l'unité matérielle et énergétique du Cosmos. Mécanisme
	et vitalisme. But, fin et hasard.
	291



	Chapitre XV.—Dieu et le monde.



	Études monistes sur le théisme et le panthéisme. Le monothéisme anthropistique
	des trois grandes religions méditerranéennes. Le Dieu
	extramondain et le Dieu intramondain.
	315



	Chapitre XVI.—Science et croyance.



	Études monistes sur la connaissance de la vérité. Activité des sens et
	activité de la raison. Croyance et superstition. Expérience et
	révélation.
	335



	Chapitre XVII.—Science et christianisme.



	Études monistes sur le conflit entre l'expérience scientifique et la révélation
	chrétienne. Quatre périodes dans la métamorphose historique
	de la religion chrétienne. Raison et dogme.
	353



	Chapitre XVIII.—Notre religion moniste.



	Études monistes sur la religion de la raison et son harmonie avec la
	science. Le triple idéal du culte: le vrai, le beau, le bien.
	377



	Chapitre XIX.—Notre morale moniste.



	Études monistes sur la loi fondamentale éthique. Équilibre entre l'amour
	de soi et l'amour du prochain. Égale légitimité de l'égoïsme et de l'altruisme.
	Faute de la morale chrétienne. État, École et Église.
	395



	Chapitre XX.—Solution des énigmes de l'Univers.



	Coup d'œil rétrospectif sur les progrès de la connaissance scientifique
	de l'univers du xixe siècle. Réponses données aux Enigmes de l'univers
	par la philosophie naturelle moniste.
	417



	Appendice.—Notes et éclaircissements.
	433




Paris.—Typ. A. DAVY, 52 rue Madame.—Téléphone.



Librairie C. REINWALD.—SCHLEICHER Frères, Editeurs

Paris.—15, rue des Saints-Pères, 15.—Paris



Ouvrages d'ERNEST HAECKEL

Professeur de Zoologie à l'Université d'Iéna





	Histoire de la création des êtres organisés d'après les lois naturelles.
	Conférence scientifique sur la doctrine de l'évolution en
	général et celle de Darwin, Goethe et Lamarck en particulier.
	Traduit de l'allemand et revu sur la septième édition allemande,
	par le Dr Ch. Letourneau, 3e édition.



	1 vol in-8o avec 17 planches, 20 gravures sur bois, 21 tableaux
	généalogiques et une carte chromolithographique. Cartonné à
	l'anglaise.
	12 50



	Lettres d'un voyageur dans l'Inde. Traduit de l'allemand par le
	Dr Ch. Letourneau.



	1 vol. in-8o cartonné à l'anglaise.
	8   »



	Anthropogénie ou Histoire de l'évolution humaine. Traduit de
	l'allemand par le Dr Ch. Letourneau. 



	 
	Epuisé



	Le Monisme, lien entre la religion et la science. Profession de
	foi d'un naturaliste. Préface et traduction de G. Vacher de Lapouge.



	Brochure grand in-8o.
	2   »



	Etat actuel de nos connaissances sur l'origine de l'homme. Mémoire
	présenté au 4e Congrès international de Zoologie à Cambridge
	(Angleterre), le 26 août 1898, augmenté de remarques
	et tables explicatives, traduit sur la 7e édition allemande et accompagné
	d'une préface par le Dr L. Laloy.



	Brochure grand in-8o. Nouveau tirage.
	2   »



	BUCHNER (Louis).—A l'aurore du siècle. Coup d'œil d'un penseur
	sur le Passé et l'Avenir, par le Dr Louis Büchner. Traduit de
	l'allemand par le Dr Laloy.




	1 vol. in-8o.
	4   »



	ROYER (Mme Clémence).—La Constitution du Monde. Dynamique
	des atomes. Nouveaux principes de philosophie naturelle par
	Mme Clémence Royer.



	1 vol. in-8o

        de xxii-800 pages avec 92 figures et 4 planches
	15  »




Imp. C. RENAUDIE, 56, rue de Seine, Paris—4452




*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK LES ÉNIGMES DE L'UNIVERS ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/4712601683758887886_cover.jpg
LES

ENIGMES DE L'UNIVERS

ERNEST HAECKEL

Traduit de Tallemand

CAMILLE BOS

PARIS
LIBRATRIE C. REINWALD
SCHLEICHER FRERES, EDITEURS

IR ——

1902





OEBPS/4712601683758887886_cover1.jpg
ENIGMES DE L'UNIVERS






