
  
    
      
    
  


The Project Gutenberg eBook of Karl Marx en zijne voorgangers

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Karl Marx en zijne voorgangers


Author: Jos. Loopuit



Release date: February 24, 2012 [eBook #38975]

                Most recently updated: January 8, 2021


Language: Dutch


Credits: Produced by Jeroen Hellingman and the Online Distributed

        Proofreading Team at https://www.pgdp.net/ for Project

        Gutenberg.




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK KARL MARX EN ZIJNE VOORGANGERS ***











[image: Oorspronkelijke voorkant.]







De groote denkers der eeuwen.



Algemeene bibliotheek van wijsbegeerte.

Amsterdam, Cohen zonen.















Karl Marx en zijne voorgangers.







Karl Marx en zijne voorgangers



door Jos.
Loopuit

Cohen Zonen, Amsterdam














Voorwoord.


„Onwetendheid is de bron aller
boosheid.”

Spinoza.






Er is zeer zeker in onze dagen geen belangrijker
verschijnsel in de samenleving dan het socialisme. Het heeft zich met
zulk eene elementaire macht, van den aanvang der vorige eeuw af baan
gebroken, dat niemand, die eenig oog heeft voor het algemeen belang,
zich aan die macht kan onttrekken, die er al meer en sterker van is
uitgegaan.

Iedereen die zijn tijd begrijpen en kennen wil, moet ook eene
kennismaking met de denkbeelden der socialisten en de volksbewegingen,
eene studie van de sociaal-demokratie en de arbeidersbeweging onzer
dagen, binnen den kring van zijn onderzoek betrekken. Het bestaan van
de sociaal-demokratie te loochenen valt niemand in onze dagen meer in,
en niet minder wordt algemeen erkend, dat het socialisme in het
algemeen en de theoriën van de sociaal-demokratie in het
bijzonder, niet van dien aard zijn, dat wij door ze te leeren kennen,
ons weten, ons denken en ons voelen er niet in groote mate door zouden
kunnen versterken.

In een tijd van gisting, overal om ons heen, is er te meer reden om
dit te doen, opdat wij weten wat anderen willen, die, zonder dat wij
onderricht zijn over hetgeen zij leeren en voorstaan, voor ons niet te
begrijpen zouden zijn. En wij moeten anderen begrijpen, willen wij
ons-zelven begrijpen. Het moet ons duidelijk zijn wat anderen willen,
willen wij ons een klaar denkbeeld kunnen vormen, van wat wij-zelf
willen. 

En in het willen onzer dagen, neemt dat van de socialisten eene
groote plaats in. Wij begrijpen dat soms niet, wij zien hier alles aan
voor het werk van enkele personen, van enkele leiders, wanneer
wij niet leeren kennen, wat de werkelijke drijfkracht en de drijfveer
hunner handelingen is. Wij begrijpen de hartstochten en de handelingen
niet, zooals zij zich tegenwoordig openbaren in de arbeidersbewegingen
van alle landen rondom ons, en ook in ons eigen land, wanneer wij ons
niet op de hoogte stellen waaruit deze voortvloeien.

Zeker, aan „voorlichting” van de publieke opinie
ontbreekt het in onze dagen allesbehalve. Den tijd, dien Ferguson komen
zag, waarin „zelfs het denken tot een speciaal beroep zal
worden”, is reeds lang bereikt. De groote massa in onze
dagen, denkt over groote vraagstukken, denkt over groote
bewegingen en theorieën, in den regel niet meer zelfstandig
na, maar laat voor zich denken, door dag- en weekbladschrijvers. Zij
haalt hare wijsheid uit couranten, die voor het meerendeel hen de
dingen mededeelen onvolledig, partijdig dikwijls en, wat niet het minst
erg is, zonder de minste samenhang. Hoe zoude dit ook anders kunnen? De
menschen hebben, in onze dagen van strijd-om-het-bestaan, van een
zenuwachtig druk leven, waarin soms geen minuut mag verloren gaan voor
de persoonlijke stoffelijke belangen, niet den tijd en ook niet de
noodige gelegenheid, niet de kalmte en niet het geduld, die er noodig
zijn om zich eenigszins volledig op de hoogte te stellen
van de groote maatschappelijke vraagstukken die het socialisme heden
ten dage, aan onze beschouwing ter oplossing heeft voorgelegd.

Ons dunkt het dan ook goed en eene voortreffelijke gedachte welke
den uitgevers van dit werk bezielde, toen zij meenden in een zoo kort
mogelijk bestek, een zoo volledig mogelijk overzicht te kunnen doen
geven, van datgene wat de groote denkers van het socialisme en de
groote grondvesters der sociaal-demokratische theorieën geleeraard
hebben en niet minder, in welk verband en in welke verhouding hunne
denkbeelden tot elkander stonden.

Wat de theorieën der sociaal-demokratie aangaat, en
inzonderheid die harer grootste theoreticus Karel Marx, is het zeker
zéér belangrijk, dat het publiek in staat wordt gesteld
óók te leeren kennen, de afkomst van diens theorie en
diens leven- en wereldbeschouwing. Groote denkers en schrijvers, maar
vooràl groote stichters van eene school, komen geestelijk uit
anderen voort. Zij vormen in geestelijk opzicht afstammingsvormen, uit
andere hen voorafgegane geestelijke vormen, die zich belichaamden in
vroegere denkers en schrijvers. 

Is dit zoo, en er is dunkt ons niet aan te twijfelen, dan behoeft
men, om een duidelijk beeld van de theorie voor zich te hebben, gelijk
zij ons wordt verklaard, ook te kennen, de wortels waaruit als ’t
ware de stam is opgegroeid. Met andere woorden: men moet de stelsels
kennen, zij het dan ook in groote en algemeene trekken, waaruit zij als
theorieën zich hebben ontwikkeld. In de geheele wetenschap is dat
een systeem, dat door geen ernstig onderzoeker meer wordt ongebruikt
gelaten, waar het hem te doen is om een goed beeld van het terrein dat
hij moet overzien, te verkrijgen. Dit moet ook bij de wetenschap, die
het socialisme ons heeft verschaft, zoowel in de staathuishoudkunde, in
de philosophie als in de sociologie, de methode van ons onderzoek
zijn.

En daarom zal in de volgende bladzijden het socialisme, zooals het
zich heeft doen kennen in en na de Fransche Revolutie van 1789, worden
behandeld. Zoo zullen de lezers ook kennis kunnen nemen van de scholen
der eerste groote denkers van het socialisme, in de eerste helft van de
negentiende eeuw.

En niet minder zullen zij worden in kennis gesteld, met de groote
philosophen uit dit tijdperk in Duitschland, omdat ook daaruit de
sappen zijn getrokken, die Karel Marx in zich heeft opgezogen, ten
einde daaruit zijne wereldbeschouwing te kunnen construeeren, daarin
bijgestaan door zijn talentvollen trouwen vriend Friedrich Engels. Want het
moet hier op den voorgrond worden geplaatst, waar Marx genoemd wordt,
kan dit bijna nooit anders geschieden, zonder dat zijn vriend Engels er
niet bij te pas komt. Waar wij den laatsten dus niet altijd zullen
noemen, daar, men vergete het niet, geschiedt dit omdat Marx, Engels
in-zich bevat; terwijl wij het aan den laatste in zoo groote mate te
danken hebben, dat wij den eerste begrepen hebben. De grootste
popularisator van Marx’ denkbeelden en de man, die dezen heeft
uitgewerkt waar Marx ons alleen schema’s heeft kunnen
geven, is ten allen tijde Friedrich Engels ’t eerst geweest.

En wij zullen vervolgens ook nog, om een meer volledig beeld te
verkrijgen, de staatkundige stelsels doen kennen, waaruit Marx’
economie is voortgekomen en ten slotte de stelsels van anderen, die
eenerzijdsch met die van Marx parallel liepen, anderzijdsch eene andere
richting gingen dan de zijne.

Wij hopen hiermede te bereiken wat wij wenschen dat bereikt worde:
den lezer zelf in staat te stellen, zich een zelfstandig oordeel te
vormen over eene der belangrijkste, zoo niet het belangrijkste
verschijnsel van onzen tijd. Of wij daarin geslaagd zijn, wij weten het niet, wij hopen het alleen
maar.

Niemand kan beoordeelen, welken indruk zijn werk op anderen maakt;
wel, of hij naar zijn beste weten en kunnen getracht heeft het
bereikbare in dat opzicht na te jagen. En wat ons aangaat, gegeven het
bestek van dit werk, hebben wij al het mogelijke beproefd, om het
resultaat dat er mede bereikt moet worden, ook te doen bereiken.

De Schrijver. 














Inleiding.




De benamingen van socialist en sociaal-demokraat
worden in onzen tijd dikwerf gebruikt, in dezelfde beteekenis dikwerf
ter onderscheiding van elkander. Zoo zijn er een aantal personen die
zich socialist noemen, zonder daarom de leer en de consekwenties van de
sociaal-demokratie te aanvaarden;
omgekeerd, spreken de vertegenwoordigers en de aanhangers, van ’t
laatste dikwijls van het socialisme, hiermede bedoelende het gansche
stelsel van de gemeenschappelijk-making der productiemiddelen.

Van lieverlede evenwel, is men desondanks goed gaan begrijpen, wat
er onder die benamingen verstaan wordt en weet men ook, dat onder
sociaal-demokraten in het algemeen verstaan worden de aanhangers van de
theorieën van Marx, zoowel zij, die men met de benaming
„Marxist” bestempelt, als zij die niet geheel en al
vasthouden aan alle consekwenties van dien leer. De
algemeen-naam „socialist” is meer toepasselijk op hen, die,
òf een sterker en krachtdadiger ingrijpen van den Staat en de
overheid wenschen in de maatschappelijke positie van den arbeider: in
de verhouding tusschen kapitaal en arbeid, of van die groepen, die het
doel in het algemeen wel willen—n. l. voorstanders zijn van
gemeenschappelijke maatschappelijke voortbrenging en verdeeling der
goederen,—maar in de middelen om daartoe te geraken, van de
sociaal-demokraten afwijken. Die meer
door propaganda van de idée van het socialisme in het algemeen,
op het volk wenschen in te werken, terwijl zij dezen geestelijken
arbeid geheel voorop stellende, praktische middelen in het
tegenwoordige als van onwaarde of als van uiterst geringe waarde voor
het doel achten. Onder deze laatsten kunnen dan ook wel de
„anarchisten” worden gerekend, voor zoover zij geen voorstanders zijn van de z. g. n.
„propaganda door de daad.”

Het woord socialisme dankt zijn ontstaan in de vorige eeuw aan
Pierre Leroux, een der scholieren van Saint-Simon en een philosophisch
socialist, die, gelijk hij zeide, dit woord smeedde in de oppositie
tegen het individualisme en daarmede eene politieke organisatie
bedoelde, waarin het individu opgeofferd zou worden aan de gemeenschap.
Dit begrip is dus, gelijk men ziet, zoo algemeen mogelijk; want
feitelijk van af het bestaan der georganiseerde staat of gemeenschap,
is steeds het individu, in meerdere of mindere mate, opgeofferd aan het
belang van de gemeenschap. Het geeft den feitelijken inhoud van
het woord dus, in ’t geheel niet weêr.

Er is nog een andere verklaring van het woord die eveneens van een
franschen socialist van beteekenis stamt, en evenmin iets zegt en deze
is van P. J. Proudhon. Toen deze in ’t jaar 1848 voor de Rechtbank
stond, vroeg hem de president: of hij niet een socialist was?
„Zeker! meneer de president,” antwoordde Proudhon;
„Nu” vroeg deze hem, „wat is dan eigenlijk het
socialisme?”—„Elke poging tot verbetering van de
maatschappij,” antwoordde de
ondervraagde.—„Maar dan,” zeide den
president,
„zijn wij tegenwoordig allen socialisten!”—„Precies zoo denk ik er
ook over,” was het wederwoord van Proudhon.

Hierbij sluit zich het bekende woord van den engelschen liberalen
Staatsman Sir William Harcourt aan, die voor jaren geleden in het
Engelsche Parlement uitriep: „Tegenwoordig zijn wij allen
socialisten!”

Is het woord socialisme, gelijk wij reeds zeiden, zeer onbestemd en
vaag, en kan, gelijk men ziet, daar onder begrepen worden, al wat
maatschappelijke verbetering der minder-gegoeden in onze samenleving in
zich sluit, het begrip sociaal-demokratie heeft eene meer scherp
belijnde, zeer wel te omschrijven beteekenis. Het sluit in-zich, een
stelsel van maatschappelijke verandering, volgens bepaalde regelen,
volgens bepaalde wetten, zou men kunnen zeggen. Het heeft een
wetenschap ten grondslag, eene gesloten levens- en
wereldbeschouwing.

In het algemeen genomen, is de grondslag van de sociaal-demokratie,
de erkenning dat geene duurzame en blijvende verbetering van de
maatschappelijke toestanden mogelijk is, zonder opheffing van het
privaat-bezit van de produktie-middelen der maatschappij, grond en
bodem, machines, fabrieken, middelen van vervoer en verkeer, kortom al
datgene waarmede tegenwoordig wordt voortgebracht. Dit beginsel is het
communisme, ongeacht of dit in praktijk gebracht zal worden door middel
van eene gecentraliseerden staat of streng
demokratisch-ingerichte gemeenschap, of dat de voortbrenging- en
verdeelingswijze een meer federatief karakter zal dragen, zooals het
collectivisme dat bedoelt.



Het communisme is zéér oud. Afgescheiden van het z. g.
n.
oorspronkelijke of oer-communisme, dat bij de oude volksstammen
bijna zonder uitzondering gevonden werd en waarvan Morgan nog zeer
sterk levende vormen gevonden heeft bij de Indianenstammen in N.
Amerika, en den gemeenschappelijken eigendom bij de Germanen, waarvan
von Maurer de overblijfselen in de „marken” enz. heeft
opgespoord, vinden wij bij de eerste christelijke sekten, die
ontstonden onder het Romeinsche Keizerrijk reeds het communisme in den
vorm van gezamenlijk verbruik van de genotmiddelen. Het was een
communisme der consumptie, niet een van voortbrenging.

In de Evangeliën, zijn dan ook tal van uitspraken te vinden,
die op dit communisme en de verachting van het persoonlijk bezit
toespelen. De communistische denkbeelden die in het Evangelie en in den
Bijbel worden gevonden, in verband met de komst van het
„Duizendjarig Rijk”, hebben dan ook eeuwen op eeuwen
achtereen een ontzaggelijken invloed uitgeoefend op de ontwikkeling van
vele sekten van communistische christenen, welke meestal bloedig zijn
onderdrukt of verdwenen zijn, omdat de maatschappelijke praktijk zich
niet met deze christelijke theorie deed vereenigen.

Het klooster, in de vroege middeneeuwen ontstaan, is als eene poging
tot verwerkelijking van het christelijk-communistisch ideaal te
beschouwen. Niet minder de eerste van die groote bédel-orden,
waarvan de stichter, de heilige Franciskus van Assisi als eerste
voorwaarde leeraarde, de verachting voor al het aardsche, een leven
zooals de stichter der Christelijke godsdienst dit zelve zou hebben
geleid.

Bij vele Kerkvaders der katholieke kerk vinden wij dan ook eene
veroordeeling van den privaat-eigendom. „De Rijke is een
dief”, zegt de H. Bazelius.—„Het is noodzakelijk dat
er eene soort gelijkheid besta, waarin de een den ander van zijnen
overvloed geeft. Het ware beter als alle goederen gemeenzaam
waren”, zoo zegt de H. Johannes Chrijsostemus. „De natuur
heeft de gemeenschappelijkheid ingevoerd; de wederrechtelijke
inbezitname, het privaat-eigendom”, zegt de H. Ambrosius.
„Naar recht en billijkheid moest alles aan
allen behooren. De ongerechtigheid is het die den privaten eigendom
geschapen heeft”, zoo leerde de H. Clementius. Enz.



De moderne sociaal-demokratie heeft, historisch gesproken: twee
wortels. Beiden komen uit denzelfden bodem voort—de bestaande
maatschappelijke- en eigendomsorde. De eene dezer wortels—het
communistische utopisme—komt uit de hoogere klassen voort. De
dragers van dit utopisme waren den
geestelijk aan den spits staanden in de maatschappij. Zij hebben hunne
maatschappelijke idealen neêrgelegd in een of meer hunner werken.
Middelijk of onmiddellijk stonden zij onder den invloed
van den griekschen wijsgeer Plato, den grooten scholier van Socrates,
die in zijn „Staatsideaal” eene samenleving teekent,
volgens een vast plan ingericht, en dat als zoodanig dan ook als de
eerste maatschappelijke „Utopie” kan worden gerekend.

Hem is als opsteller van een tweede staatsideaal, Thomas Morus
opgevolgd, die in 1516 „Utopia” schreef als
staatsman in dienst van Koning Hendrik VIII van Engeland.

In deze „Utopia”, dat
„geluksland” beteekent, ontwikkelt More, door
gesprekken die hij zelve voert met gefingeerde tegenstanders, het
stelsel eener volkomen communistische samenleving. „Alleen het
communisme is in staat de verschrikkelijke euvelen van de zich
ontwikkelende kapitalistische maatschappij uit den weg te
ruimen”, zegt hij, al erkent hij daarbij tevens, dat de tijd er
toe nog niet gekomen was.

De andere wortel der sociaal-demokratie, is het
„gelijkheidscommunisme”, hetwelk zijnen oorsprong vindt bij
de onderste klassen der maatschappij, aldus genoemd, omdat het
uitsluitend of voornamelijk steunde op den eisch van den
„gelijkheid der maatschappelijke goederen” en ruw als het
was, eigenlijk zonder preciesen vorm, ontsprong aan het religieus
gevoel en overwegend steunde op den Bijbel, voornamelijk op de reeds
hier te voren genoemde uitspraken en leeren van het Evangelie. Men
vindt dit Communisme in tal van bewegingen in de Middeleeuwen; zooals
die der Lollharden, de Begharden, de Waldenzen, de Hussiten, de
Taborieten; de Boheemsche en Moravische Broeders; vóór de
groote beweging der Hervorming van 1515 onder Luther, tot diep in die
beweging toe, door de Boerenoorlogen onder Thomas Münzer in
Duitschland en de bewegingen van de „Wederdoopers” in
Munster heen. 

Behalve deze sekten, waaronder er zijn, die gedurende langen tijd
een grooten invloed hebben uitgeoefend op den voorarbeid en het tot
stand komen der Hervorming, is het ook wel merkwaardig, dat wij reeds
in 1235 bij een dichter van nog bekenden en grooten naam,
communistische gedachten zien uitgesproken.

In een gedicht: „Van de Wapene, Martijn,” zegt Jacob van
Maerlant:


„Martijn, die deutsce Loy vertelt;

Dat van onrechter gewelt,

Eigendom is comen.



En dan:


Twee worde in die werelt sijn:

Dats allene „Mijn” ende
„Dijn”,

Mochte men die verdriven;

Paijs ende vrede bleve fijn:

Het ware al vri, niemen eijgin

Manne metten wiven;

Het waer gemene tarwe ende wijn.”



De religieus-Communistische sekten leefden nog tot in
de zeventiende eeuw voort. Zoo onder anderen ook in ons land nog onder
de Labadisten, eene sekte welke door een franschen predikant Jean de
Labadie in het leven geroepen, maar snel in het zand verloopen is.

Nevens Thomas Morus, als schrijver van eenen uitgewerkten
communistischen ideaalstaat, moet ook Campanella worden genoemd, een monnik,
die de „Civita Solis” of
„Zonnestaat” geschreven heeft in het jaar 1620.

In de eerste engelsche Revolutie vertoonden zich ook reeds
genoegzame sporen van communisme en socialisme in den meer modernen
zin; al wordt het geheel ook zeer sterk beheerscht door religieuze
bijmengsels.

Zoo de beweging der „Levellers” of „gelijkmakers.” Een der
takken dezer beweging, de sekte der „ware” Leveller, had in
1651/52 een boek uitgegeven getiteld: „De wet der vrijheid, als
program uiteengezet,” of „de wederherstelling van het ware
regeeringssysteem” (The Law of Freedom in a
platform of True Magistracy Restored), waarin ontwikkeld wordt,
wat koninklijke regeering en wat republikeinsche of gemeentelijke
regeering („Commonwealth”) te
beteekenen heeft. Het is „bescheidenlijk opgedragen aan Olivier Cromwell,” zoo ook
„aan alle engelschen, die mijne broeders zijn, hetzij tot het
Kerkverband behooren of niet, en over hunne hoofden heen, aan alle
naties ter wereld.” In dit boek ligt een gansch communistisch
stelsel uitgebeeld. Op het „koopen en verkoopen”, worden
daarin de hoogste straffen gesteld; niemand mag „arbeid huren of
zijnen arbeid verhuren”, en wie land- of de vruchten daarvan
verkocht, was des doods schuldig. Goud en zilver mag niet in munt
worden omgezet, alleen tot huisraad mag het worden versmolten.

Ook ontstonden in Engeland in de 17e eeuw de
„Staatsromans,” d. w. z. die litteratuur, waarin in
romanvorm het plan eener staatsinrichting werd neêrgelegd. Zoo de
„Leviathan” door den staatsrechtsleeraar Thomas
Hobbes in 1651 geschreven, en den daarna in 1656 verschenen
„Oceana” van James Harrington. De eerste was een
utopie van den absolutistischen Staat, waarin voor alle standen en
geledingen der samenleving is gezorgd; de andere kan als zijnen
onmiddellijken tegenhanger gelden.

Kommunistische tendenzen zaten er ook in sterke mate, in de, in de
zeventiende eeuw opgekomen sekte der „Kwakers”,
waarvan John Bellers (geb. 1654) als de voornaamste en meest practische
kan worden beschouwd.

Zoo ontstonden ook in de zeventiende en achttiende eeuw in Frankrijk,
de utopische staatsromans, in den vorm van reisbeschrijvingen. Zij
heetten o.a.: „La terre australe
connue”, waarvan Pierre Bayle een zekeren Gabriel Toigni
als auteur noemt, voorts het boek: „De Reizen en Avonturen van
Jacques
Massé”; het boek van de Fontenelle: „de
Republiek der philosophen of de geschiedenis der Ajaoïer”;
Restif’s boek: „La decouverte australe ou
lettres d’un singe”; het boek van den abt
Fénélon: „Telemach”;
Ramsay’s:
„Les Voyages de Pyrus” en
Pechméja’s boek: „Télèphe”.

Hier moet ook nog worden melding gemaakt van den arbeid van Jean
Meslier, gemeenlijk het „Testament van Jean Meslier”
genoemd, dat in 1762 door Voltaire aan het publiek bekend werd en eene
diepgaande critiek van den schrijver,—een armen en verdrukten
dorpspastoor die bij zijn leven niet spreken dorst,—bevatte,
zoowel op den godsdienst, als op de geheele inrichting der
maatschappij. Dit „Testament” welks inhoud eerst
later geheel bekend werd, daar Voltaire het slechts in zooverre gaf als
het dienst kon doen voor zijne propaganda tegen de kerk, geeft
de communistische gedachten weer over een gemeenschap, gelijk de
schrijver zich die gedacht heeft.

„Ik wilde”, roept Meslier uit aan het slot
ervan,
„dat mijn stem konde gehoord worden van het
eene einde van het koninkrijk tot aan het andere, neen, van het eene
einde der wereld, tot aan het andere. Ik zoû dan uit al mijne
krachten schreeuwen: „Gij zijt dwazen o, menschen! gij zijt
dwazen, u zoo te laten knevelen en zoo blind te gelooven aan een aantal
domheden! Ik zal u uwe dwaasheden toonen en u uwe leiders als
bedriegers en menschenschenners laten zien”....

„Vereenigt u toch volk, vereenigt u proletariërs; vereenigt u zoo gij het hart hebt om u
te bevrijden van uwe onderdrukkers!”

In 1755 verscheen er een boek in het licht „Code
la Nature” genaamd, door een vrij onbekend man, een
schoolmeester Morelly genaamd, geschreven. Tevoren had
hij reeds een roman geschreven „Nauvrage des
îles flottantes ou la Basiliade” („Schipbreuk van
het drijvend eiland of de Basiliade”) genaamd.

Aan den spits van zijn ontwerp tot inrichting van een samenleving
stelt hij drie grondstellingen, welke hij geheiligde grondpunten
noemt, die de sociale gelijkheid kunnen waarborgen.

1. Niets mag in
privaat-eigendom zijn, dan wat elk tot werkelijk gebruik voor zijne
behoeften, genoegens of dagelijkschen arbeid noodig heeft.

2. Elk burger is een publiek wezen, dat recht heeft op onderhoud en
op arbeid van wege de gemeenschap.

3. Elk burger is verplicht, naar zijne krachten, talenten en volgens
zijnen ouderdom, tot het publiek welzijn bij te dragen, naar die mate
zullen zijn openbare plichten worden geregeld.

Later nog, omstreeks de jaren van 1830, hebben onderscheidene
socialistische denkers en schrijvers, en onder hen Louis Blanc zich
dikwijls op deze stellingen van Morelly beroepen.

Tot de onmiddellijke volgelingen van Morelly, behoorde in
de eerste plaats: Gabriel Bonnot de Mably, in 1709 geboren en in 1785
gestorven.

In zijn boek, dat in 1768 uitkwam en getiteld is: „Doutes proposés aux philosophes économistes sur
l’ordre naturel et essentiel des sociétés
politiques” („Twijfelingen voorgesteld aan de
economische wijsgeeren, nopens de natuurlijke en wezenlijke orde van de
politieke samenleving”), oefent hij eene diepgaande critiek uit
op de maatschappij in verband met de eigendomskwestie. Hij is vooral
hier in strijd met de „Physiokraten” waarmede
hij tot op een zekere hoogte kon samengaan,—dat de persoonlijke
vrijheid zich niet laat verbinden met den gemeenschappelijken eigendom,
zooals dezen meenden.

Vervolgens Brissot de Warville, in 1743 geboren en den
31sten Mei 1793 onthoofd, als
„Girondist”, die in zijn „Recherches
philosophiques” („Wijsgeerige onderzoekingen”)
zeer vergaande conclusies trok, omtrent de niet-noodzakelijkheid van
den persoonlijken eigendom. Van dezen stamt de stelling, later door
Pierre Joseph Proudhon overgenomen: „le
propriété c’est le vol”
(„eigendom is diefstal”), die men meermalen—ten
onrechte—eene zuiver sociaal-demokratische noemde.

En hiermede zijn wij genaderd tot het tijdstip der Fransche
Revolutie van 1789, dat reeds lang te voren, door de geestelijke
propaganda der „Verlichting” was
voorbereid door de fransche wijsgeeren van de 18e eeuw.

Zij ontsluit een nieuwen tijd. Door haar is de burgerklasse tot
macht en invloed gekomen, na haar is de moderne kapitalistische
produktiewijze ontstaan en door haar zijn dus middelijk de voorwaarden tot de
sociaal-demokratie van Karel Marx geschapen.

Wij zullen in het nu volgend hoofdstuk nog nagaan, op welke wijze er
reeds in die Revolutie-zelve, gearbeid werd aan of gedacht werd over,
socialistische of communistische idealen. 










Eerste gedeelte.












Hoofdstuk I.













De Fransche Revolutie van 1789.




Toen de achttiende eeuw ten einde neigde, had de
economische ontwikkeling van Engeland die van Frankrijk reeds vrijwel
ingehaald niet alleen, maar was haar reeds boven het hoofd gewassen.
Maar in Engeland hadden reeds in 1648, en daarna in 1688 in de z. g. n.
„glorious revolution”
(„glorierijke omwenteling”) de burgerlijke klassen
gezegevierd over den adel en het absolute koningschap.

De strijd der fransche burgerklasse richtte zich tegen alle
bestaande grondslagen der maatschappij en nergens is zoo van grond uit
met het oude opgeruimd, dan in Frankrijk in het Revolutietijdperk van
1789.

De fransche burgerij, die den strijd had te voeren tegen de absolute
monarchie en de gepriviligeerde klassen van den adel en de groote
geestelijkheid, had in dezen strijd het gansche volk achter zich. Maar
dit duurde niet lang; spoedig genoeg, en wel voornamelijk toen het gold
de vaststelling van ieders rechten, kwam de verdeeldheid van meening
aan het licht, die reeds in den strijd om het bestaan die de Republiek
had te voeren, van grooten invloed moest wezen.

Aan den eenen kant splitste de partij van den derden stand zich in
die der fabrikanten, groote grondbezitters en handelskapitalisten, aan
den anderen kant kwamen de arbeiders te staan en de kleine burgers.

Als vertegenwoordiger der laatste belangen, komt in het revolutie-tijdperk vooral Jean Paul
Marat op, die hoewel zelve geen arbeider maar geneesheer,
méér den proletarischen kant van de
Revolutie zag, dan vele anderen die met hem aan haren spits
stonden.

Marat werd vroegtijdig vermoord, door Charlotte Cordaij. En op
aandringen van de Mirabeau, de edelman die in het voorspel tot
de Revolutie eene belangrijke rol had gespeeld, zou zelfs de
burgerklasse haren vrede hebben gesloten met de constitutioneele
monarchie, wanneer niet én Mirabeau vroegtijdig was overleden
én de gebeurtenissen aan den grenzen niet zóó
geloopen waren, dat alles noodig was om den inwendigen vrede te bewaren
en dus aan de eischen der kleine burgerij en der arbeiders toe te
geven.

Maar na het tijdperk van den „Terreur”, toen het
gematigde deel der bourgeoisie weder de bovenhand had gekregen, werd er
hoe langer hoe meer opgetreden tegen de communistische tendenzen,
vooral tegen die van de groepen der jakobijnen. Van de laatsten
verdient in de eerste plaats hier vermeld te worden



François Boissel,




geboren te Joijeux in Vivarais in 1728, die in 1753
advokaat van het parijsche Parlement werd, later naar het eiland St.
Domingo ging, maar in 1789 bij het uitbreken van de Revolutie, naar
Frankrijk terugkeerde.

Hij trad in 1799 op, met een „Catechismus van het
menschelijk geslacht”, waarin hij zeer koene conclusies trok
uit de in 1789 geproklameerde „Rechten van den Mensch” en
zijne ideën bloot gaf omtrent eene hervorming van de
maatschappij.

De voorwaarde om te komen tot eene maatschappij, waarin geen
eigenbelang zal heerschen, en den eigendom niet eene private zaak, zag
Boissel wel voornamelijk in eene sociale opvoeding. De kinderen
moesten derhalve door de gemeenschap worden opgevoed meende hij.

Als overgangsmaatregel stelt Boissel, en dit is voor hem als fransch
socialist van de 18e eeuw typisch, eene „progressieve
inkomstenbelasting” voor, die den rijken ten-slotte
zóó belasten zal, dat voor hen het privaat-bezit elke
waarde verliest. Uit de opbrengst zullen pensioenen moeten worden
bestreden voor ouden en invaliden. Ook sloeg Boissel het oprichten van
staatsmagazijnen van agricole produkten voor, en publieke
werkinrichtingen voor werkeloozen van staatswege.

Na hem, komt hier in aanmerking als maatschappelijk hervormer,
Robespierre’s vriend en volgeling









Saint-Just.




Deze, die in 1794 na Danton’s val aan de
regeering kwam, meende, dat zoolang er nog armen en behoeftigen waren,
de zaak van de vrijheid, van de Republiek, in gevaar was. „Duldt
in den Staat noch eene ongelukkige, noch eene arme: alleen tot dien
prijs zult gij eene ware republiek kunnen in stand houden!” De
economische gelijkstelling is de levensvoorwaarde voor de republiek; de
rijkdom der „aristokratie” is voor de republiek evenzoo
gevaarlijk als de ellende des volks. „Er behooren noch rijken,
noch armen te bestaan.... Daar
waar er te groote bezitters bestaan daar vindt men louter armen....
De rijkdom is een infamie”,
enz., ziedaar zijn meeningen.

De ellende, die wel het naast, volgens Saint-Just, een gevaar
oplevert voor de republiek, moest in de eerste plaats dan ook
uitgeroeid worden. Dit was te vinden door zeer strenge agrarische
wetten: „Ten einde de zeden te hervormen en den nood te
bevredigen, moest men beginnen, met een ieder wat land te geven. Het
bedeldom moet worden tegengegaan door verdeeling van de nationale
goederen onder de armen.”

Voorál moest het volk zich op den landbouw kunnen toeleggen,
daar alleen een landbouwend volk een „deugdzaam” en een
vrij volk kan wezen.

De mogelijkheid om de maatschappij gelukkig te maken, zag
Saint-Just, evenals zoovele hervormers uit het midden der 18e eeuw dan
ook gelegen in de wetgeving en die wel uitsluitend van uit een streng
gecentraliseerden Staat. Saint-Just viel echter spoedig met
Robespierre, wiens handlanger en vriend bij was, en hiermede ging ook
zijn plan te gronde.

Maar het eerst en het voornaamst werden communistische denkbeelden,
te midden van de Fransche Revolutie verkondigd door een man, die niet
aarzelde, zelfs niet onder het Schrikbewind, met zijn meeningen voor
den dag te komen. Die man was:







François Noël Babeuf,




of, gelijk hij zich-zelf gaarne noemde, met eene
herinnering aan de Romeinsche geschiedenis, Grachus
Babeuf, werd in 1760 te Saint-Quentin uit Calvinistische ouders
geboren.

Op 16-jarigen leeftijd als schrijver bij een landmeter werkzaam,
werd hij daarna ambtenaar bij het kadaster in Roije (Picardië). In
deze positie leerde hij den slimmen nood waarin het
landvolk zich bevond van nabij kennen en het is wel daaraan te wijten,
dat hij zich reeds in 1887 onledig hield met de studie van de werken
van Meslier, Morelly en Mably, en met het vraagstuk van de
afschaffing van den eigendom.

Na de bestorming der Bastille, waaraan hij deel had genomen,
bekleedde hij verschillende ambten in dienst van den Staat. In 1794
stichtte hij het „Journal de la
liberté de la presse”, dat later in
„Tribun du peuple” werd
omgedoopt. Na den val van Robespierre en zijnen aanval op degenen welke
dezen ten val hadden gebracht, de Thermidoristen, werd hij, tezamen met
een aantal eveneens radikale republikeinsch-gezinden, in de gevangenis
geworpen. Hier was het, dat Babeuf de gelegenheid kreeg, om met hen van
gedachten te wisselen, over het beginsel van de gelijkheid en te
onderzoeken of de gelijkheid, zooals die tot nog toe was verstaan, wel
eene grondstelling voor het maatschappelijk leven kon heeten van
genoegzame waarde, om het geluk en het leven daarvoor te wagen. Zij
werden tot twijfel daaraan gedreven, door de gebeurtenissen van den
laatsten tijd, en kwamen tot de slotsom, dat het simpele politieke axioma van de gelijkheid alléén,
geen ideaal kon zijn waarmede de menschheid gelukkig te maken was. Zij
trokken uit de theorieën van Jean Jacques Rousseau, die in die dagen, wel
de bron waren van alle hervormers van voor en in 1789, de
verdere consekwenties en de conclusie, dat ook het onderscheid in bezit
moet worden weggenomen, wil de politieke gelijkheid geen
chimère, geen denkbeeldig iets blijken te zijn.

In October 1795 weder vrijgelaten, ging Babeuf dadelijk aan het
agiteeren voor zijne denkbeelden, die communistisch waren en de
natuurrechtelijke politieke gelijkheids-ideën van Rousseau ten
grondslag hadden. „De mensch is van nature goed” gelijk
Rousseau leerde; „deze goede en onbedorven mensch werd
eigenlijk nog maar vertegenwoordigd door die uit de onderste standen
der samenleving, die van de weelde en de verdorvenheid daarmede gepaard
gaande, bevrijd waren gebleven. Daarom moest door de toekenning van
alle politieke rechten het volk tot de regeering brengen,” omdat,
gelijk men in 1793 zeide: „le but de la
société est le bonheur commun” (het doel van de
maatschappij is het gemeenschappelijk geluk.) Robespierre verklaarde:
„Nous voulons un ordre des choses, où
toutes les passions basses et cruelles soient enchainées, toutes
les passions bienfaisantes et généreuses
éveillées par les lois.... Nous voulons substituer dans notre pays, la morale
à l’égoïsme, la probité à
l’honneur, les devoirs aux bienséances, le
mépris du vice au mépris du malheur.” (Wij
willen een orde van zaken, waarin alle lage en slechte hartstochten
zullen worden vastgelegd, alle edele en weldadige hartstochten zullen
worden opgewekt door de wetten... Wij willen in ons land de moraal stellen in de plaats
van de zelfzucht, de braafheid
voor de eer, de plichten voor de zeden, de smaad van de gebreken voor
die van het ongeluk). Babeuf wilde uitgaande van deze gedachten, als
grondstellingen voor een ideale maatschappij, de arbeidsplicht van
allen, wettelijke vaststelling van het getal arbeidsuren;
leiding van de produktie door eene, door het volk direkt gekozen
opperste macht; verdeeling van den noodzakelijken arbeid onder de
burgers onderling; afdoening van den onaangenamen arbeid door de
burgers naar de rij af; het recht van alle burgers op gezamenlijk
genot, en diensvolgens gezamenlijke verdeeling der
gebruiksgoederen—welker voortbrenging, door de algemeene deelname
daaraan natuurlijk zeer zoude stijgen—onder de individuen, naar
de mate hunner behoeften.

Dit communistisch stelsel verkreeg eene hoogere wijding bij Babeuf,
dewijl hij het verdedigde, niet zoozeer met wetenschappelijke, als wel
met godsdienstig-bijbelsche uitspraken en stellingen. Het communisme
zou daarnaar een wil van God, de aardsche gelukzaligheid en de
voorbereiding zijn tot de hemelsche; en de eenige drijfveer tot dat
alles, zal de „deugd” zijn.

Maar daar deze phantazie niet zoo dadelijk te verwerkelijken was,
gelijk ook Babeuf wel begreep, zoo waren er een aantal maatregelen
noodig voor het tegenwoordige, opdat in de toekomst de menschheid dit
ideaal bereiken kon. In de eerste plaats dan moest er worden ingesteld
eene „groote nationale gemeenschap van goederen”, waartoe
zullen moeten behooren alle staatseigendommen, al het vermogen van de
„vijanden der volkszaak” zoowel als alle goederen, welker
aanbouw door de eigenaren derzelven, niet werd uitgevoerd. Elke
franschman zal tot deze gemeenschap kunnen toetreden, doordien hij zijn
vermogen ten haren dienste stelt en haar zijne arbeidskracht aanbiedt.
Dan zal de gemeenschap de erfgename moeten zijn van elke private
erfenis. De medeleden arbeiden gezamenlijk en krijgen daarvoor
voedingsmiddelen in ruil, zooals eene „matige en sobere keuken,
die plegen op te leveren”; zoowel alles wat noodig is voor het
leven. Wie met schulden de gemeenschap bijtreedt, wordt van alle zijne
verplichtingen ontheven.

Dit zijn in ’t kort, de denkbeelden waarvoor Babeuf in 1795
de agitatie in zijn „Tribun du peuple” ondernam; die hij predikte in stad
en land en daar hij een meester van het woord was in alle opzichten,
zoowel door zeggingskracht als door woordenkeus zijn gehoor wist mede
te sleepen, maakte zijne propaganda een geweldigen indruk. Vooral na
den val der Jacobijnen, richtte hij er al zijne krachten op, dezen
weder uit hunne verstrooidheid en tot hereeniging te brengen. Hij
richtte weder een dier geheime genootschappen op—in de dagen van
de 1789 eene zoo geweldige kracht,—die hij het genootschap van de
„Gelijken” noemde. Daarnevens werden een aantal
kleine „clubs” gesticht over het geheele land; zoodat naar
men meende in vrij korten tijd Babeuf méér dan 17.000
aanhangers van zijne sociale theorieën om zich heen had
verzameld.

Alsnu trad de regeering handelend op. De poging die er zoude worden
gedaan om zich meester te maken van de macht in den staat, teneinde
eene andere sociale orde van zaken in te stellen, was namelijk verraden
geworden. In het begin van Mei 1796, werd Babeuf zelf in hechtenis
genomen, nadat zijne vrienden reeds eerder gevat waren en terecht waren
gesteld. De rechtbank veroordeelde hem wegens samenzwering tegen den
staat ter dood, welk vonnis hij heldhaftig den 8ste prairial 1797, op
de place de la Vendôme onderging met zijn vriend Darthé.
Van zijn medestanders waren er enkelen gevlucht, anderen tot deportatie
veroordeeld.

Dit was het einde van een man die in armoede geboren en in armoede
geleefd heeft, en meende, dat het aan den goeden wil van een
betrekkelijk klein aantal menschen lag, om de leuzen, die in de
Revolutie van 1789, eene zoo geweldigen dienst hadden gedaan, tot
werkelijkheid te maken. En hiermede hadden de socialistische pogingen
in de Fransche Revolutie geboren, en die welke ten doel hadden deze
hervorming tot eene radikale te doen zijn, voor goed schipbreuk
geleden.

De geheele Revolutie verliep verder in het Keizerrijk van Napoleon
Bonaparte, die van eersten Consul der Republiek, weldra Keizer werd. En
onder diens regeering had Frankrijk te veel oorlogen te voeren en
genoot te veel eene betrekkelijken voorspoed, dan dat er aan de
verwerkelijking der leuzen van 1789 kon worden gedacht.

Eerst in de periode van het herstel, die der
„Restauratie”, doken er weder plannen op, die er op doelden
eene grondige sociale vervorming van de maatschappij, van eene
kapitalistische in eene socialistische, in het leven te roepen.

De moderne socialistische Utopisten, of gelijk men ze noemt
de „groote Utopisten” kwamen als nu
ten tooneele. De aanvang van de negentiende eeuw zag de socialistische
denkers opstaan; zag den graaf de Saint-Simon en Charles Fourier in
Frankrijk en Robert Owen in Engeland aan den arbeid gaan, ten einde het
menschelijk ideaal, de algemeene welvaart en de grootste som van
menschelijk geluk, te trachten tot werkelijkheid te maken. 




















Hoofdstuk II.













De Socialistische Utopisten.




In alle kampen en verwarringen der Revolutie, als
eenerzijds de hartstochten den hoogsten graad hadden bereikt,
anderzijds de begeestering gloeide en zich in woorden en daden omzette,
bleef er evenwel iets, dat de menschen, in weerwil van al hun peinzen
en hunne inspanning niet begrijpen konden. De Revolutie had
ontzaggelijke menschenoffers gekost, maar met het guillotineeren van
menschen, bleef evenwel die toestand bestaan.

Die toestand, een economische toestand, was het kapitalisme, dat
juist door de revolutie in Frankrijk zich eerst recht ontplooien
kon.

Het kapitalisme had uit alle inwendige, zoowel als buitenlandsche
verlegenheden der Republiek nut getrokken. Het had uit de confiscatie
der goederen, het had uit de assignatenzwendel, uit de instelling van
het wettelijk maximum, uit de rationeeringen, uit de veldtochten met
hunne wapen-, kleeding- en voedingsleveranties; uit het continentale
stelsel tegen Engeland; kortom, uit alle maatregelen, welke de
Constiuante, de Conventie en het „Comité voor publiek
welzijn”, nam, door het Directoire het Consulaat en Keizerrijk
heen zijn nut getrokken en er baten voor zich weten uit te slaan.

De groote vermogens kwamen als paddestoelen uit den grond; de
speculatie- en handelsgeest greep meer dan ooit om zich heen en alom
maakte zich de kapitalistische geest meester van alle
private verhoudingen van de menschen onder-elkander. De theorieën
van Adam Smith, die het individualisme tot den grondleer van de
Staathuishoudkunde had verheven, kwamen van Engeland naar Frankrijk
over en vonden daar geheel spontaan, ook hunne verwerkelijking.

En onder het regime van Napoleon I was de oude orde van zaken
weder teruggekeerd. De begeestering voor de „gelijkheid der
menschen” verdween en na Napoleon’s val kwam het
„ancien regime”
(„de oude regeeringsorde”) terug en alles scheen te gaan
gelijken op de toestanden van vóór 1789.

Dat de geest van onderzoek echter nog bestond, bewezen wel op
verrassende wijze twee mannen, die tegelijk, en onafhankelijk van
elkander, opstonden in Frankrijk. De eerste, die wij hier zullen doen
kennen, was de graaf de Saint-Simon.



Claude Henry de Rouvraij, graaf de Saint-Simon,




werd den 17en October 1760 geboren. Hij was een
achterneef van den groothertog en pair van dien naam, die in zijne
kroniek van het hof-leven onder Lodewijk XIV, eene der beroemdste
memoire-werken geleverd heeft uit die dagen.

Deze „voorvaderen” spelen dan ook in de
Saint-Simon’s leven geen geringe rol. Inderdaad stamde het
geslacht in rechten lijn af van den lageren adel uit het graafschap
Vermandois, waarvan onder de regeering van Lodewijk XIII, een medelid
tot den rang van hertog werd verheven. Deze Vermandois nu, leidden hun
geslacht af van Karel de Groote. In den droom, vertelt de Saint-Simon
ons, was hem eenmaal Karel de Groote verschenen, om hem te profeteeren,
dat hij éénmaal als philosoof, het geslacht tot eene even
groote eer zou wezen, als dezen dit als Vorst geweest was.

Saint-Simon geloofde inderdaad dat hij, als ’t ware
gepredestineerd was tot den rol van wereldbeheerschend philosoof. Zijne
overspannen phantazie en zijne overigens levendige verbeeldingskracht,
deden hem dingen gelooven, die zich in de werkelijkheid niet zoo hebben
toegedragen als hij-zelf ze ons mededeelt.

De Saint-Simon was een leerling van de groote d’Alembert, de
man die met Diderot en anderen medewerker was aan de beroemde
Encyclopedie der 18e eeuwsche materialistische wijsgeeren in Frankrijk,
vóór de groote Revolutie. Zijn jeugd verliep in onvaste
bezigheden. Wij vinden hem dan als officier in Frankrijk, dan als
medestrijder van Washington bij de vrijheidsoorlog van de staten van
N.-Amerika tegen Engeland; als diplomatiek agent op eigen gelegenheid
in Nederland of als raadgever van ministeries in Spanje en Mexiko, in
welk laatste land hij omvangrijke irrigatiewerken op touw zette.

In de Revolutie verloor de Saint-Simon, evenals zoovelen, zijn
gansche vermogen en aldus werd hij gedwongen te gaan werken voor zijn
levensonderhoud. Dit deed hij zóó, dat hij, door
middel van den koophandel, waarop hij zich
toelegde, alras een nieuw vermogen had weten bijeen te krijgen. Maar
ook dit was weder spoedig door een groote luxe en verkwisting
verdwenen. De Saint-Simon zegt opzettelijk zich aan zoo groote
verkwisting te hebben overgegeven, teneinde daardoor zijne kennis van
het leven te vervolmaken en al het menschelijke, zelfs het
méér dan menschelijke, bij de plannen die hij had voor de
toekomst van het menschelijk geslacht, daarbij in oogenschouw te kunnen
blijven houden. Dat hij ook lang genoeg gelegenheid heeft gehad de
psychologie van de armoede te bestudeeren, en dat eveneens aan zijn
eigen lijf, hinderde hem dan ook geenszins. Het is dan ook uit deze
laatste periode zijns levens, dat zijn werkzaamheid als publicist, als
denker en als hervormer dagteekent.

Het uitgangspunt van de Saint-Simon’s denken, was de erkenning
van het armzalige van al het bestaande, van de gansche materieele,
politieke en religieuze nood van zijnen tijd. Zijne critische blik, kon
zich niet laten verblinden, door den glansrijken pronk van de weelde,
die het nieuw-geschapen keizerrijk van Napoleon I ten toon spreidde;
hij zag zeer goed daarachter, de ellende van dat bloeiend kapitalisme
en zijn hart werd ten volle aangegrepen door der menschheid ganschen
jammer. Over het algemeen genomen, was de Saint-Simon een Faustnatuur.
Geniaal en vol van de hem verteerende weetgierigheid, dreef hem dit
alles rusteloos voort naar eene allesomvattende kennis en tot een door
niets in te toomen hartstocht, der menschheid gelukkig te willen maken.
Dat hij bij dit onbeperkt streven, meer dan eens de reële feiten
niet goed heeft kunnen zien, doet niets af aan dit groote feit, dat hij
dingen heeft gezien in een tijd, toen nog door de geringe ontwikkeling
van de kapitalistische maatschappij, geen mensch heeft kunnen zien wat
hij zag.



De Saint-Simon was 43 jaren oud, toen hij zijn eerste publieke
geschrift schreef, genaamd: „Lettres
d’un habitant de Genève à ses
contemporains.” („Brieven van een inwoner van
Genève aan zijne tijdgenooten.”) Het kwam uit in 1803,
maar werd vergeten, totdat het in 1823 door zijne leerlingen aan deze
vergetelheid ontrukt was geworden.

In deze „Brieven” toonde de Saint-Simon reeds zijn
denkbeelden aan, van der menschheid eene leiding te willen geven.
Gelijk de maatschappij in de middeneeuwen door de geestelijkheid was
geleid, zoo moest dit ook nu weder geschieden,
thans door het denkend gedeelte van de samenleving.

De hier door de Saint-Simon gedachte heerschappij van den geest,
moest in waarheid die van het genie zijn. Deze genieën moesten
onafhankelijk zijn; geen posten van de regeering behoeven aan te nemen
en daardoor niet verplicht zijn „secondairement” te denken. Zij moesten zich niet
verlamd gevoelen, en met stoutheid zouden zij de wieken van hunne
geestelijke meerderheid kunnen uitspreiden en daardoor de menschelijke
maatschappij steeds ten zegen kunnen verstrekken. „Ruimte voor de
Archimedessen!” was zijn uitroep—„geen hulde meer aan
de Alexanders!” Met andere woorden: de tijd die aangebroken was
beteekende volgens hem, een ten troon stijgen van de wetenschap, die de
plaats innam van de studie van den oorlog.

Bij zijn plan tot organisatie van de maatschappij, verdeelde hij de
menschen in drie klassen. De eerste klasse was die van de vooruitgang;
zij was samengesteld uit de geleerden, de mannen van de kunst, en
allen, die liberale denkbeelden ten beste van de samenleving te geven
hadden. De tweede was die van het behoud, zij bestond uit de eigenaars
van den grond. De derde klasse was die van de gelijkheid. Zij bevatte
dat deel van de menschheid dat niets bezat, geen eigendom, ook niet een
geestelijk.

Tot de eerste klasse zeide hij: „Gij geleerden en kunstenaars,
gij hebt den scepter der publieke opinie in uwen hand, grijpt dien aan
met moed.
Overwint slecht der inertie van uwen stand. Mathematici maakt een
aanvang!”

Tot de tweede klasse richtte zich de Saint-Simon met deze woorden:
„Aanvaardt mijn plan, doet het uit vrijen wil, want anders zoudt
gij er door de geleerden toe gedwongen kunnen worden en zou de
geschiedenis van 1789 zich voor u kunnen herhalen. Gij kunt de crisis
nog beletten, en taak van den overgangstoestand kunt gij helpen
verlichten. Gij kunt de „regulateurs” der beweging worden
en op die wijze uwe plaatsen blijven innemen!”

En tot de derde klasse eindelijk zeide hij: „Vrienden maakt dat de
rijken, die tot nu toe geen andere bezigheid gehad hebben dan u bevelen
te geven, gedwongen worden u onderwijs te geven. Wie kunnen u anders
voorthelpen dan de geleerden? Een geleerde is iemand die
voorziet, iemand die voorspelt.

„Bedenkt wel dat gij dáárom
alleen, staat onder de heerschappij van de klasse van de
eigenaars,—die tien- en twintigmaal geringer in aantal zijn dan
gij—omdat de eigenaars u in verstand verre de
meerdere zijn. Zoekt met hen op gelijken trap van ontwikkeling te
komen. Zoowel geleerden, als kunstenaars moeten u daarbij ter hulpe
komen. Door mijn ontwerp heb ik getracht alle plannen ter uwer
ontwikkeling tot ééne straal te leiden. Helpt dus!
Schrijft in zoo gij kunt. Bij de keuze der benoemingen zal ik u
helpen!”

Het plan beoogde eene algemeene organisatie der maatschappij, op
deze grondslagen: „de geestelijke macht in handen van de
geleerden; de wereldlijke macht in hadden der eigenaars; de macht om
hén te benoemen, die de taak zouden te vervullen hebben van
leiders der menschheid te zijn, in handen van een ieder. Het loon der
regeerders moest bestaan in de algemeene achting en de eerbied die men
hen zou toedragen.”

In deze „Brieven uit Genève” wilde de
Saint-Simon dus aan de menschheid eene nieuwe organisatie geven; een
orde van zaken in de maatschappij, steunende op het denkbeeld, dat de
geheele menschheid één eenheid was; dat er
éénheid moest komen in het menschelijk arbeiden en dat de
geleerden en kunstenaars de mannen bij uitnemendheid waren, om dat
werken te leiden en te besturen.

De taak der vrouw was hierbij niet over het hoofd gezien en ook werd
deze nieuwe orde van zaken door de Saint-Simon, tot een soort nieuwen
godsdienst verheven.

In 1807, na een leven van ontbering te hebben geleden, schreef de
Saint-Simon zijn: „Introduction aux travaux
scientifiques du XIX-me Siècle.” (Inleiding tot den
wetenschappelijken arbeid der 19e eeuw). In zekeren zin was dit boek
een antwoord op een prijsvraag door Napoleon Bonaparte uitgeschreven en
aan het „Instituut” opgegeven onder het opschrift:
„geeft mij rekenschap van de vooruitgang der wetenschap sedert
1789 en zegt mij, welke hare tegenwoordige toestand is en welke de
middelen zijn om haar vorderingen te doen maken.”

De Saint-Simon past in zijn boek voor het eerst,—en dit is
werkelijk een vooruitgang der wetenschap geweest, al werd het niet
officieel erkend,—deze tweeledige methode toe: die der analyse en
die der synthese. Door analyse, klimt men van bijzondere feiten
óp tot een algemeen feit; door synthese daalt men van het
algemeene tot de bijzondere feiten af, zoo stelde hij vast.

De geleerden van de richting a priori waren voor hem die zoo
als Bacon van Verulam en Descartes. Vooral de laatste, die tot den
menschheid heeft durven zeggen, dat zij slechts gelooven moet die zaken
welke haar door de rede worden aangetoond en bevestigd zijn door de ervaring; de man die het
bijgeloof omverwierp en een volgens vaste methode te werk gaanden
twijfel onderwees.

De richting a posteriori was begonnen bij Locke en Newton in
Engeland. De een op het gebied van de kennis van de georganiseerde
wezens, de
ander op dat van de brute lichamen, verkregen hunne bewonderenswaardige
resultaten door toepassing van de analyse.

Beide methodes zegt de Saint-Simon, moeten worden vereenigd; het was
de fout van de denkers der 18e eeuw, dat zij hierbij dachten aan strijd
en aan tegenstelling. Zoowel het generaliseeren als het
particulariseeren, zij hebben verder te zamen recht van bestaan.

Na aldus de gansche wetenschap van de 18e eeuw te hebben getoetst
aan deze twee maatstaven, gaat de Saint-Simon zich in beschouwingen
verdiepen over den godsdienst. En dan krijgen wij eene krachtige
uiteenzetting van hem, dat de Kerk in de middeneeuwen
dáárom zoo hoog in aanzien stond, omdat werkelijk de
geestelijken van toen beter en intelligenter waren dan de leeken. Eerst
toen die meerderheid van verstand en gemoed ophield te bestaan, kwam er
scheuring.

Volgens zijne inzichten, gaat de richting in het godsdienstige deze
kant uit: het godsdienstig Deïsme maakt plaats voor het
Physicisme, een godsdienst op natuurkennis gebouwd.

Wat de ethiek aangaat, meent de Saint-Simon, dat het negatief
beginsel van het Evangelie: „Doe niet aan anderen, wat gij niet
wilt dat men u doet”, plaats moet maken voor een ander en een
positief beginsel.

„De mensch moet werken!” Het denkbeeld van den
arbeid in den breedsten zin opgevat altijd. Maar een rentenier, iemand
die niet persoonlijk het werk bestuurt dat zijn eigendom produktief
moet maken, is een wezen dat de maatschappij tot last is. De zedeleer
dient hierop steeds de aandacht gevestigd te houden. De wetgever moge
het vrije en volledige gebruik van den eigendom toestaan, de moralist
is genoodzaakt der menschheid en der openbare meening te drijven in de
richting der erkenning, dat den nietsdoenden eigenaar, alle achting
moet worden onthouden.

In ’t jaar 1813 schreef Saint-Simon twee groote manuscripten,
zij zijn het bij zijn leven gebleven, dewijl hij geen geld had om ze te
laten drukken. Eerst in 1858 zijn zij gedrukt geworden. Zij zijn
getiteld: „Mémoire sur la science de
l’homme” en „Travail sur la
gravitation universelle” („Memorie over de
wetenschap van den mensch”) en („Studie over de
algemeene zwaartekracht”). Het eerste is wederom een poging om de
Europeesche maatschappij te reorganiseeren. De studie van den mensch
moest allereerst uitgaan van de physiologie, in de tweede plaats
moesten de daden van het menschelijk geslacht beantwoorden aan de wet
der ontwikkeling. De physiologie is de eenige positieve grondslag voor
de kennis die de mensch noodig had. Volgens de Saint-Simon, had de
literatuur als zoodanig, als voortbrengend middel van beschaving
uitgediend; de kennis der natuur kon thans nog alleen tot resultaten
leiden.

De Saint-Simon’s uitgangspunt was, dat de mensch van dezelfde
natuur is als de dieren en alleen door eene betere organisatie van het
lichaam, zich boven de dieren heeft weten te verheffen. De menschheid
heeft evenwel gezorgd, de dieren op lageren trap te houden en daarom
storend gewerkt op hunne ontwikkeling.

De Saint-Simon’s betoog komt dan
vervolgens hierop neer, dat het geheele stelsel van onze kennis
daarheen moet worden georganiseerd, en gegrondvest moet worden op dit
eene geloof: dat het geheel bestuurd wordt door eene enkele vaste wet.
Alle systemen van toepassing nu, alle die van religie, van politiek,
van moraal en van burgerlijk recht, zij zullen in overeenstemming
moeten worden gebracht met dit nieuwe stelsel van kennis. De geheele
maatschappij moest aldus worden geregeld, en volgens hem was de tijd
daarvan niet meer zoo ver af. Immers, politieke en wetenschappelijke
omwentelingen wisselen elkander beurtelings af.

In zijn tweede geschrift, vervaardigd onder den indruk van
gebeurtenissen van 1813, geeft hij o. m. een schoon overzicht van de
philosophie, in den vorm van een toespraak van Socrates aan zijne
leerlingen. En dan nogmaals, een overzicht van de waarde van de
Middeneeuwen voor de beschavingsgeschiedenis der menschheid. Hij toont
aan, hoe slecht de geschiedschrijving dit tijdperk begrijpt, door het
te beschouwen als dat van de „donkere eeuwen der
barbaarschheid”.

Verder uitwerkende het denkbeeld, dat zoowel de zedelijke als de
natuurwetenschappelijke, ja alle kennis berust op de wet der
zwaartekracht, moeten de geleerden zelven, als geestelijke macht bij
uitnemendheid, de leiding van de wereld op zich nemen. Het geleerdste
lichaam moest de priesterlijke functie vervullen en de nieuwe paus van
zulk eene nieuwe wereldorde, priester van positieve kennis, zal het
tijdperk van den oorlog sluiten, dat van den vrede inwijden en de
anarchie zal alsdan ophouden te bestaan.

In 1814 verscheen onder den titel van: „De la réorganisation de la
Société Européenne, par M. le Comte de Saint-Simon et par M. A. Thierry,
son élève.” („Over de hervorming van de
europeesche maatschappij door de graaf de Saint-Simon en A. Thierry,
zijn leerling”), het eerste eigenlijke maatschappelijk
hervormings-werk.

De Saint-Simon stelde daarin voorop, dat de negentiende eeuw tot
taak had te organiseeren, gelijk de aan haar voorafgaande, de
18e, tot taak had de critiek op de maatschappij te
leveren.

In de eerste plaats moesten de Mogendheden naar betere
regeeringsvormen zoeken. Men vergete niet, dat de Saint-Simon dit
schreef onder den geest van algemeene reaktie in de politieke
gebeurtenissen na den val van Napoleon I. Dit betere moest zijn
criterium vinden in de voorwaarde, dat onder zulk een regeeringsvorm
elke quaestie van openbaar belang, achtereenvolgens
a priori synthetisch en a posteriori analytisch werd
onderzocht en behandeld.

Dit was volgens hem alléén mogelijk—en ook
verwezenlijkt in het Engelsche parlementaire stelsel—waar voor
het onderzoek a posteriori afzonderlijke en goed onderscheiden
politieke machten waren gevestigd. Het Huis der Gemeenten ging alles
na, uit het oogpunt der locale belangen, onderzocht de zaken a
posteriori, terwijl de Koning daar te lande, het hooge standpunt
vertegenwoordigde dat de zaken a priori behandelde. En het Huis
der pairs was werkzaam als „moderateur” (middelaar) tusschen beiden. Daarbij
waren dan maatregelen genomen tegen het eventueele kwaad, dat de
machtige koning het systeem op zijn grondslagen kon doen wankelen, door
de verdeeling van de koninklijke uitvoerende autoriteit in twee deelen:
den koning zelven en de verantwoordelijke ministers. Zijn plan kwam ten
slotte hierop neêr, dat elke Europeesche staat een
eigen parlement moest bezitten en dat al die parlementen boven zich
zouden hebben: een algemeen Europeesch parlement. Dit zou zijn
samengesteld uit twee Kamers, die der Gemeenten en die van de Pairs.
Ieder millioen menschen in Europa dat lezen en schrijven kon, zou naar
de Kamer der Gemeenten van dat groot-Europeesch parlement, een koopman,
een geleerde, een magistraat en een administrateur benoemen. Van de
berekening uitgaande, dat er in Europa 60 millioen menschen waren, die
lezen en schrijven verstonden, zou men dus 240 leden hebben. Ieder lid
van de Kamer zou voor 10 jaren gekozen worden en ten minste 25,000
franken aan rente moeten zitten.

Nevens die vermogende mannen, het element van de stabiliteit,
zouden er uit de niet-vermogenden 20 leden bij
worden gekozen, uit de bekwaamste geleerden, kooplieden, magistraten en
administrateurs, die door die toelating eene dotatie van 25,000 franken
aan grondeigendom zouden verkrijgen.

De Pairs zouden door den Europeeschen koning worden benoemd uit de
allerrijksten van Europa; ieder Europeesch pair zou ten minste 500,000
francs aan rente moeten bezitten. Ook zouden hier nog 20 pairs bij
kunnen toegelaten worden en gedoteerd, uit de mannen van wetenschap,
industrie, magistratuur en administratie te kiezen. Over een
Europeeschen koning, wiens instelling eveneens in het plan lag, heeft
de Saint-Simon zich niet verder uitgelaten.

Tot de bevoegdheden van het Europeesche parlement
rekende de Saint-Simon in de eerste plaats, twistpunten oplossen
tusschen de Mogendheden onderling. Verder het ondernemen en het leiden
van groote werken van openbaar nut voor de Europeesche maatschappij,
bijv.: het verbinden van den Rijn met den Donau en dat van den Rijn aan
de Oostzee, enz. Dan ook zou dit Parlement het openbaar onderwijs, in
zijn geheel, onder zijn beheer moeten nemen. Vervolgens, zou het
„een Wetboek van de zedeleer”
moeten ontwerpen en invoeren, gesplitst in voorschriften voor het
algemeen en voor elke natie. Zulk een „code” zou geheel Europa moeten worden ingeprent.

Na zich aldus te hebben bezig gehouden met het najagen van
hersenschimmen; immers in de dagen waarin hij „De
la Réorganisation” schreef was er in de verste
verte niet te denken aan de algemeene vereeniging van de Europeesche
Staten, ging de Saint-Simon zijn groote denkkrachten besteden aan de
hervorming van den arbeid. In Mei van ’t jaar 1817, kwam het
eerste deel uit van „L’Industrie”
(„Over de nijverheid”) onder het motto: „Tout par
l’Industrie, tout pour elle”. („Alles door de
industrie, alles voor haar.”) Daarin was Augustin Thierry, den
reeds genoemden leerling van de Saint-Simon aan het woord, die daarin
een krachtig betoog hield over de nuttigheid van de industrieele
klasse. In het oude Europa was de krijgsman in eere, hij achtte zich
krachtig, omdat de menschen voor hem leefden; in het nieuwe Europa is
de industrieel de hoofdpersoon, hij heeft het bewustzijn van zijn
sterkte, omdat alle menschen zijn belang voorstaan en behartigen.
Volgens de nieuwe beschouwing is thans die natie de eerste van
allen, die het nuttigst voor de anderen is. Het geluk van een volk
bestaat in maatschappelijke werkzaamheid: eerst werken
dan genieten. „Werkt voor allen, want allen werken voor
u,” dát is de leuze van den nieuwen tijd! En de groote
strijd die nog gevoerd moet worden, gaat thans tegen de
onwetendheid en tegen allen die door haar worden gevoed. De grondslag
van de geheele politiek moet worden: elke natie is eene industrieele
maatschappij.

In het tweede deel van ’t boek is de Saint-Simon zelf aan het
woord. De maatschappij is volgens hem niet anders dan de
éénheid, van de menschen die arbeiden. Deze gemeenschap
kent slechts twee vijanden: de anarchie en het despotisme. Gedreven
door hun eigen belang, moeten alle menschen ongestoord kunnen arbeiden.
Maar er zwerven rondom hen, en in de maatschappij, een aantal
parasieten rond, die niet arbeiden. De groote
taak van elke regeering moet het zijn den arbeid tegen die schadelijken
te beschermen. Een verbond van de industrie met de denkers moest
vervolgens tot stand komen.

De Saint-Simon’s gevolgtrekkingen in dat boek waren:
„eerbied voor de produktie en voor de producenten”; mannen
van den arbeid moeten den gang en de loop van den Staat regelen; het
verderfelijke van oorlogen en van monopoliën moesten de
menschen inzien; eene verbetering van de zedeleer was noodzakelijk,
omdat aan den arbeid grooten eer diende bewezen te worden; iedereen
behoorde zich te beschouwen, als behoorende tot het genootschap van
arbeiders, De politiek is de wetenschap der productie. Laat den
arbeider dus fier den standaard opheffen; industrie is
gelijkbeteekenend met productie!

In het derde deel, dat ook nog in 1817 verscheen, werd de wending
die de maatschappelijke orde te gemoet moest gaan, tengevolge van het
optreden van de industrie, uit een hooger standpunt bezien. Het
tegenwoordig tijdstip was een overgangstijdperk, zoowel in zeden en
gewoonten als in denkwijze. Geen regime kan zich vestigen, wanneer niet
een daarmede in overeenstemming zijnd philosophisch stelsel zich eerst
baan gebroken had en in de gedachten der menschen zich had vastgezet. En dan
gaat de Saint-Simon in zijn boek verder de theologische zijde van het
Christendom bestrijden. Zooals hij zeide: de „morale
céleste,” had te wijken voor de „morale terrestre”; hemel en hel moesten niet langer de
menschelijke gedachten in beslag nemen. Het rijk van de positieve
ideën moest een aanvang nemen. Dit alles moet evenwel zeer
voorzichtig geschieden; men moet met geduld te werk gaan; de bestaande
kerken moeten niet worden met opheffing bedreigd, van-zelf zou dit wel
geschieden. Maar de priesters zouden evenwel bij de wet gedwongen
moeten worden, een examen af te leggen in de positieve
wetenschappen.

In het vierde deel, dat in 1818 uitkwam, zijn wij weder op
praktisch terrein. De maatschappelijke kwestie,
zegt de Saint-Simon daarin, geldt de kwestie van den
eigendom. De eigendom moet geconstitueerd worden, met het oog op
het groote welzijn van de maatschappij, onder het tweeledige
gezichtspunt dat van den rijkdom en dat der vrijheid. Men moet het
eigendomsrecht inrichten en bepalen op een wijze, die het gunstigst is
voor het aangroeien van den rijkdom en voor het vermeerderen van de
vrijheid van den arbeid. Het eigendomsrecht moet in zijn volle kracht
blijven, maar de uitoefening van dat recht op
deze of gene wijze, moet worden bepaald door een wet. En de Saint-Simon
maakt in dit opzicht geen onderscheid tusschen de landbouw, het
handels-
en het fabriekswezen. Bij het handels- of fabriekswezen is de man die werkt en
kapitalen opgenomen heeft, de meester dier kapitalen; bij den landbouw
blijft hij die het land verpacht, die dus niet zelf aan het land werkt,
de voorname rol vervullen. De oude kooplieden en handwerkers, hebben
door vrijkooping hunner gemeenten hunne rechten moeten koopen; de
rechten van de eigenaars van den grond echter steunen op verovering,
steunen op het recht van den sterksten. De Saint-Simon wil aldus aan de
landbouwende standen, de „agricole industrieelen” dezelfde
rechten geven tegenover de grondeigenaren, als de kooplieden en
nijverheidsmannen die reeds bezitten tegenover de lieden van het
kapitaal. De vastheid van invloed, die den grondeigendom heeft, moest
volgens hem, ophouden te bestaan. Bij de volle eerbiediging van den
grondeigendom als zoodanig, wil hij den grondeigenaren niet geheel vrij
laten in de uitoefening van deze hunne rechten; het individueele
eigendomsrecht kan volgens hem, slechts worden gewettigd door het
algemeene en het gemeenschappelijke nut dat er verkregen wordt, door de
uitoefening van dat recht. Het nut kan veranderen, al naar mate de
tijdomstandigheden veranderen.

Men schept daardoor eene klasse van landelijke industrieelen, die
opkomen voor hun grond, die mede betalen in de belasting, die dus ook
invloed uitoefenen op het parlement en die aldaar „de politieke
partij van den arbeid” kunnen helpen versterken.

Saint-Simon wilde de voorwaarden waaronder de eigenaars hunne
gronden kunnen laten verpachten goed zien vastgesteld en evenzoo de
bepalingen, waarbij de eigenaars verplicht kunnen worden bij te dragen,
in de verbetering van dien grond. Van groote waarde is ook voor de
Saint-Simon het nut van grondcrediet-banken.

Als dus zoodoende de landbouwkwestie zal kunnen worden gerangschikt
onder de categorie van industrieele zaken, dan zal de
landbouw uit haar staat van verval op te heffen zijn en een bloeiend
leven kunnen gaan leiden, evenals dit de industrie deed. Een zaak
achtte de Saint-Simon hard noodig, en dat was de meerdere verbreiding
van de kennis der economie. Onder die economie rekende hij
vóóral die van Adam Smith en J. B. Say. De economisten
zijn volgens hem, en in bovenstaanden zin opgevat, de beste
bondgenooten van de arbeidende klassen.

In 1819 gaf de Saint-Simon een verhandeling over de politiek uit,
getiteld: „La Politique”, of zooals de
ondertitel luidde: „Verhandelingen over de
politiek, zooals zij aan de menschen der 19e eeuw voegt, door eene
vereeniging van letterkundigen.” Dit geschrift is bijna
uitsluitend van polemischen aard en is vooral gericht tegen de
geringschattende wijze, waarop er destijds over den arbeid, van
machthebbende zijden werd gesproken. De eigenaars, de bezitters werden
toenmaals verklaard te zijn de eenige mannen van kennis en geschikt om
het land te besturen. Dit was de Saint-Simon te veel. Hij riep alle
produceerenden op, om eene nationale partij te vormen, tegenover de
door de van reaktionaire zijde samengeperste nationale partij van
uitsluitend mannen van grondbezit en groot-kapitaal. De klasse der
produceerenden riep hij toe, dat zij zich moest bemoeien met de
politiek „dat zij was die der bijen van de maatschappij en dat
zij verlost moesten worden—zichzelven moesten verlossen—van
de hommels.” Hij ried hun aan, eene petitie tot den koning te
richten, met de bede: „Sire, wij zijn de bijen, verlos ons van
de hommels!” Dan zal het begrepen worden, dat de producenten
de kracht van het land zijn en dat het niets dan materialisme is,
wanneer alleen de nationale vertegenwoordiging berustte op de macht van
den grondeigendom en het aktieve element van den arbeid van elken
invloed op den gang van zaken bleef buiten gesloten. Het geschrift is
dan ook in twee afdeelingen gesplitst. Het eerste heet: „Le parti national ou industriel, comparé au parti
anti-national” („De nationale of industrieele partij,
vergeleken bij de anti-nationale partij.”) Het tweede:
„Sur la querelle des abeilles et des frelons, ou
sur la
situation respective des producteurs et des consommateurs
non-producteurs” („Over de twisten der bijen en der
hommels of bijzonderlijk over de positie van de voortbrengers en de
verteerders niet-voorbrengers.”)

Omstreeks dezen tijd was het, dat de Saint-Simon de medewerking van
zijn leerling en „geadopteerden zoon,” Augustin
Thierry verloor. Zij gingen uiteen omdat beider opvattingen bleken te
zeer uiteen te loopen. Thierry heeft later groote naam gemaakt als
historicus, en het is in deze hoedanigheid dat wij hem nog
verderop met een enkel woord ook zullen hebben te noemen. Hij is met
zijn historische werken tevens ook niet zonder eenige invloed op de
ontwikkeling van Karl Marx en diens geschiedsphilosophie geweest.

In plaats van Thierry trad nu als „leerling”, d. w. z.
als medewerker van de Saint-Simon Auguste Comte op, eveneens een man
die zich later onafhankelijk van zijnen vroegeren meester, een
beroemden naam gemaakt heeft, door zijn positivistisch-philosophische
denkbeelden. Ook was de tijd dat de Saint-Simon „L’Industrie” uitgaf, blijkbaar voor dezen
een goeden tijd, althans in finantieel opzicht. Dit laatste echter in
zooverre, dat de uitgave van dit boek met milde hand werd gesteund door
bankiers als Perier, Lafitte enz., zoowel als door edellieden van naam
als de hertog de Broglie en de hertog de la Rochefoucauld, van wien er
later weder terugkrabbelden toen de Saint-Simon zijn
„morale terrestre” in
plaats van de „morale céleste”
gesteld wenschte te zien.

In den aanvang van 1820 verscheen „L’Organisateur”, dat een positief plan bevatte tot
wijziging van het maatschappelijk bestuur en tot samenstelling van het
Parlement.

De Saint-Simon ging hierin wederom van het begrip uit, dat de
19e eeuw de nieuwe stelsels moest organiseeren, gelijk de
18e critisch is te werk gegaan. Hij geeft hier al
dadelijk zijn standpunt omtrent den arbeid in zijn geheel aan, door het
bekende beeld, dat onder den naam van „le
Parabole” („de gelijkenis”) beroemd is geworden.
Hij zegt: „Gesteld dat op een nacht in Frankrijk stierven: de 50
eerste natuurkundigen, de 50 eerste scheikundigen, de 50 eerste
physiologen, de 50 eerste mathematici, de 50 eerste dichters, de 50
eerste schilders, de 50 eerste beeldhouwers, de 50 eerste musici, de 50
eerste letterkundigen, de 50 eerste mechanici, de 50 eerste ingenieurs,
de 50 eerste artilleristen, de 50 eerste architecten, de 50 eerste
doktoren, de 50 eerste wondheelers, de 50 eerste pharmaceuten, de 50
eerste zeevaartkundigen, de 50 eerste uurwerkkundigen, de 50 eerste
bankiers, de 200 eerste kooplieden, de 100 eerste
landbouwers,
de 50 eerste bestuurders van hoog-ovens en van metaalfabrieken, de 50
eerste wapenfabrikanten, de 50 eerste bestuurders van leerlooierijen,
de 50 eerste metselaars, de 50 eerste timmerlieden, de 50 eerste
schrijnwerkers, de 50 eerste smeden, de 50 eerste slotenmakers; kortom,
een cijfer van drieduizend van de eerste mannen van wetenschap,
techniek, kunst en arbeid, zou Frankrijk in ééne nacht
moeten verliezen. Dan zou, volgens de Saint-Simon, Frankrijk als met
één slag de ziel van zijn leven verliezen, in
rang beneden andere natiën dalen en eene geheele nieuwe
generatie zou er noodig zijn om het geleden verlies weder te boven te
komen. Maar als nu eens Frankrijk al die mannen behield, doch op
ééne nacht, zou het land evenzoo plotseling verliezen:
„Monsieur” (de broeder van den Koning), de hertog van
Angoulème, de hertog van Berrij, de hertog van Orleans, de
hertog van Bourbon, de hertogin van Angoulème, de hertogin van
Berrij, de hertogin van Orleans, de hertogin van Bourbon en
mejonkvrouwe van Condé. Gesteld dat daarnevens op
ééne nacht aan Frankrijk, àl de groot-officieren
van den Kroon, àl de ministers van Staat, àl de Staatsraden, àl
de leden van de rekenkamer, àl de Maarschalken, àl de
Kardinalen, àl de Aartsbisschoppen, groot-vicarissen en
kanunikken; àl de prefecten en onder-prefecten, àl de
beambten der ministeries; alle rechters en nog bovendien de tienduizend
rijkste inwoners het land zouden ontvallen, het ongeluk zou zeker te
bejammeren zijn, zegt de Saint-Simon, maar het land zou geen
noemenswaarde schade door deze verliezen lijden. Het verlies zou
zéér spoedig te vergoeden zijn!—En toch zegt hij,
hebben al deze menschen, wiens verlies den Staat niet, of zeer weinig
voelen zou, den grootsten invloed in onze maatschappij, toch hebben zij
méér te zeggen, dan de overgroote massa van producenten
en nijveren.”

„De armen moeten mild zijn voor de rijken; de onbekwamen
hebben den taak, den bekwamen te leiden en te regeeren. Het is zeker in
Frankrijk de omgekeerde wereld!”

„Het is alsof de maan de zon verlicht,” zoo zegt hij
vervolgens, „wanneer men ziet, dat de mannen der oude orde, de
mannen der conjecturale wetenschappen, leiding meenen te kunnen geven
aan nieuwe dingen, aan nieuwe wenschen, aan eene nieuwe orde van zaken,
aan den bedrijvige, positieve vooruitgang.” De leiding moet komen
aan de kundigsten en aan de bedrijvigsten en de regeerders moeten er
toezicht op houden, dat de arbeid ongestoord plaats kan vinden. De
arbeid is er, volgens de Saint-Simon, niet om de regeering, omgekeerd,
de regeering is er om den arbeid.

Er worde dus gevormd eene eerste Kamer, welke hij „Kamer van
Inventie” noemt. Zij zal bestaan uit drie secties. De eerste
sectie zal bestaan uit 200 ingenieurs, de tweede uit 50 dichters of
literatoren, die nieuwe denkbeelden hebben, de derde uit 25 schilders,
15 beeldhouwers of architecten en uit 10 musici. Zij zal zich moeten
bezig houden, met het ontwerpen van werken van openbaar nut, ten doel
hebbend den rijkdom van Frankrijk te doen vermeerderen en het lot
van zijn inwoners te verbeteren. In de tweede plaats moet deze Kamer de
openbare instellingen organiseeren. De leden dezer Kamer hebben zitting
voor vijf jaren, zijn herkiesbaar en hebben eene persoonlijke toelage
van 10,000 francs.

Dan worde er gevormd een tweede Kamer, die „Kamer van
Onderzoek” zal genaamd zijn. Zij zal eveneens bestaan uit 300
leden, waarvan 100 natuurkundigen, die zich bezig hebben te houden met de kennis
van de georganiseerde natuur, 100 physici, die zich met lichamelijk
onderzoek, zoowel van menschen, dieren en insecten bezig houden en 100
beoefenaren van de meetkunde. Deze Kamer zal al de ontwerpen van de
Eerste Kamer moeten onderzoeken en toetsen aan hunne kennis en aan de
ervaring. Zij moet de ontwerpen van wetten voor het onderwijs maken en invoeren. Het onderwijs moet
zooveel mogelijk pasklaar, aan de praktische behoeften des volks,
worden gemaakt en daarom in drie trappen worden verdeeld. Er mag
alleen, in geen der drie soorten van onderwijs, sprake wezen van
godsdienstig onderwijs. De Saint-Simon meent dat, daar ieder vrij is in
het uitoefenen van den godsdienst dien hij verkiest, iedereen ook
persoonlijk moet weten, welke godsdienstige opleiding hij zijne
kinderen moet laten geven. Ook moet deze Kamer een geregeld toezicht
houden op de openbare opvoeding.

De leden dezer Kamer genieten mede 10,000 francs per jaar
persoonlijke toelage, worden eveneens voor vijf jaren gekozen, en zijn
eveneens herkiesbaar.

Daarna komt de derde Kamer, waaronder de Saint-Simon zooveel als het
„Huis der gemeenten” in Engeland verstaat, en die hij
„Kamer van uitvoering” noemt. En in
deze moet elke tak van den arbeid goed en evenredig vertegenwoordigd
zijn. De leden dezer Kamer genieten géénerlei toelage,
omdat zij vrij zijn door den arbeid dien zij verrichten. Zij is belast,
niet alleen met de uitvoering van de door de beide eerste Kamers
vastgestelde en aangenomen wetsontwerpen, maar ook met het uitschrijven
en het heffen van belastingen.

Het parlement zal eene nieuwe „Code
civil” („Burgerlijk wetboek”) en eene nieuwe
„Code criminel”
(„Wetboek van Strafrecht”)
vaststellen. Het zal den eigendom op nieuwe grondslagen vestigen,
gunstiger voor de voortbrenging in de maatschappij; een stelsel van
algemeene verdediging, dat zoo weinig mogelijk een staande leger
noodzakelijk maakt en een stelsel van algemeene volksweerbaarheid
ontwerpen. De Saint-Simon verwacht, dat als alle staten rondom
Frankrijk zich evenzoo zullen hebben gereorganiseerd, oorlog
niet zal voorkomen en dus alle verdedigingsmiddelen overbodig zullen
worden. Een schadeloosstelling van twee milliard, zal worden toegestaan
aan hen, die onder deze nieuwe orde van zaken schade zullen lijden.

De menschen zullen het een „utopie” noemen, zegt de
Saint-Simon, zulk een plan! Maar dit komt, volgens hem, omdat de
menschen geen begrip hebben van de geschiedenis; geen kennis hebbende
van den loop der beschaving spreken zij van
„utopieën”. Het is zeer te bejammeren, zegt hij, dat
de geschiedenis een tak is van de wetenschap der letteren, en niet
wordt beschouwd als een wetenschap op zich-zelve, wat zij is.

Intusschen, terwijl zich een aantal leerlingen om de Saint-Simon
geschaard hadden, verergerde zijne pecuniaire positie zeer. Hij ging
zijn zestigsten levensjaar in, kon zijne geschriften alleen maar
gedrukt krijgen, door zich telkens en telkens te vernederen en openlijk
vernederd te worden, en de geringe opbrengst ervan, was niet in staat
om hem in het leven te houden. Van teleurstelling en van armoê
werd hij wanhopig en op een morgen in de maand Maart 1823, vonden zijne
jongeren hem met een kogel in het hoofd liggen op zijn kamer, evenwel
niet doodelijk gewond. Hij herstelde weder, maar moest een oog
verliezen, terwijl zijn gezondheid van nu af zeer zwak en wankel was
geworden. Twee jaren leefde hij nu nog, en in dien tijd zagen nog het
licht: „Catéchisme des
Industriels” en het beroemde
boek „Le Nouveau
Christianisme” („Het nieuwe Christendom.”)

In de „Catéchisme” heeft
de „science générale”
waarover de Saint-Simon het zoo vaak heeft, die hij met zooveel
hopelooze inspanning verdedigt, haar uitgangspunt in de „idee der
Industrie.” Wat de industrie is naar haar wezen en welke gestalte
zij in de geschiedenis van Frankrijk heeft aangenomen, welke aanspraken
zij kan doen gelden en welken som van geluk in de samenleving zij heeft
doen geboren worden, alle deze vraagstukken liggen aan deze
verhandeling ten grondslag. Hij begint met de begrippen, industrieel en
arbeider te ontleden. Een industrieel is iemand, die der samenleving de
middelen verschaft om in stand te blijven en om de behoeften der
menschen te bevredigen. De klasse van menschen, die zulks doen,
behooren den eersten rang in te nemen; zij kan allen ontberen, niemand
echter haar. Daar alles dóór de industrie geschiedt, zoo
geschiede ook alles vóór haar. Zij vormt de groote massa
van de natie, zij vormt het overwicht aan physieke kracht, zij bezit de
talenten en de intelligenties. Hoe was het nu mogelijk, dat
zij onderdrukt werd, door een kleiner en zwakker
aantal? En hierop antwoordt de Saint-Simon, door ons historisch uiteen
te zetten, de verhouding waarin de industrie tot de staatsmacht
staat.

De Franken zijn, naar zijne voorstelling, als de krijgslieden van
Frankrijk te beschouwen, en tegelijkertijd als de bezitters van grond
en bodem; door hen werden de Galliërs onderworpen, die nòch
wapens, nòch vermogen hadden, en niets als hunne arbeidskracht
bezaten. Beide deelen van het Fransche volk kwamen alsnu, vijandig
tegenover elkander te staan; deze heerschend en slechts verteerend,
gene onderworpen en werkzaam. Nog bij de troonsbestijding van Lodewijk
XI waren deze klassen scherp gescheiden. Deze koning echter verbond
zich met de industrieelen, de laatsten kwamen daardoor langzamerhand
tot persoonlijke vrijheid en bezit van geld, terwijl de militaire
klasse der Franken, nog altijd aan haar bezit van den grond vasthield.
Hierdoor ontstond voor het eerst in Frankrijk de tegenstelling in
bezit, die van de eigenaren van geld en industrie en die van den grond.
Tot aan Lodewijk XIV toe vormden grondbezitters, fabrikanten en
handelslieden, drie afzonderlijke corporaties. Maar onder deze laatste
koning begon de industrie zich te ontplooien en een element in zich te
vormen, dat hare geheele gestalte begon te vervormen. Uit de
concurrentie en de behoefte van den afzet, vormde zich de wereldhandel,
die op hare beurt eene klasse van bankheeren in het leven riep, die
bemiddelaars der betalingen werden en in wiens handen het eigenlijke
voordeel terecht kwam; met hen begon de periode van het credietwezen in
de geschiedenis. Het crediet behoort, naar zijn wezen, den grooten
bankheeren en kooplieden toe; om hen te gebruiken, leenen dezen den
fabrikanten en den arbeidenden. Dezen breiden daardoor hunne zaken uit
en daarvandaan komt het, dat de eigenlijke macht van het geld en alles
wat daardoor geschiedt en mogelijk is, in handen van den bankiers over
is gegaan. Als nu de Staat geld noodig had, boden zij het hem aan, maar
onder zekere voorwaarden, en hier vangt den tijd aan, waarin de
geldwisselaars, de bezitters van het crediet zelfs over de
industrieelen konden zegevieren en zich van den Staat meester konden
maken. Op deze wijze was het ook mogelijk, dat zich de industrieele
wereld zelve splitste in twee klassen, die van de eigenlijke
industrieelen, zij die arbeiden, en die van de
slechts-bezittenden; de eersten onderworpen, de laatsten heerschend. De
oude tegenspraak ziet men hier van nieuw af aan opkomen: zij die het
diepst onderdrukt zijn, vormen de beste klasse van de maatschappij. Zoo
komt het resultaat dan te voorschijn, dat de natie, het volk is
industrieel; de regeering feodaal. Terwijl de
bankiers van alle landen, den gouvernementen het crediet van de
industrie tegen hoogen interest verkoopend en zich verheffend op de
puinhoopen van de ineengeslagen leenheerschappij, den toestand van
onderworpenheid van voren af aan zijn gaan bevestigen. Nevens hen
verheft zich eene eigenaardige klasse, die zich tusschen beide klassen
in stelt; beiden dienend, maar die den eene in haar ziel vijandig is,
terwijl zij de andere beheerschend, beiden in stand houdt. Dat is de
klasse der „Legistes”, waaronder speciaal de advokaten
behooren. Zij vormen met de bankheeren tezamen, eene middelklasse en
zijn de eigenlijke „liberalen,” die tegenover de
„Industrieelen” staan. Men vergist
zich zéér, zegt de Saint-Simon, wanneer men beide voor
identiek houdt; integendeel is het liberalisme van eerstgenoemde
klasse, niets als een verkapt egoïsme en de leuze van hunne
leiders tegenover het gouvernement, komt op niets anders neer, dan op
het „ôte-toi de là, que je m’y
mette!” („Verwijder u van deze plaats, opdat ik mij
er neder kunne zetten!”)

De ware grondzuilen van het eeuwigdurend welzijn der menschelijke
maatschappij, zijn de industrieelen. „Want,”
zoo roept hij uit, „het is duidelijk, dat de industrieele
heerschappij die is, welke den menschen de grootste som van algemeene
en individueele vrijheid kan geven en dat
zij alleen aan de moraal de grootste macht in de samenleving kan
verzekeren. Het is verder duidelijk, dat de samenleving van-uit de
feodale heerschappij naar die der industrieele, niet kan worden
overgeleid, door het bloote zakenleven van het bestuur; beiden staan
diametraal tegenover elkander. De eerste wil de grootst mogelijke
ongelijkheid onder de menschen, het laatste, het industrieele systeem,
is gebouwd op de grootst mogelijke gelijkheid van de
menschen.

„Daarom moet het rijk van de industrie a
priori gekend worden en deze „catechismus,” is het
bewijs, dat de menschelijke geest zich reeds tot die hoogte opgewerkt
heeft. Wat is evenwel de kracht eens gewonen ondernemers anders dan de
eenheid? Daarom moet de
goddelijke, zoowel als de menschelijke moraal, den meest uitstekenden
geesten aan het werk stellen; het industrieele systeem in zijn
onderdeelen bloot leggen en de industrieelen zelven opeischen zich, ter
verwerkelijking kunnen roeping te vereenigen.”

Dit is, in ’t kort, de inhoud van de „Catéchisme des Industriels.” De
Saint-Simon is de eerste, die naar de innerlijke wetten van de
samenleving en de wetten welke haar besturen en op hare vorming en
gestalte van invloed zijn, heeft opgespoord; die hare verschillende
gestalten heeft blootgelegd en onderzocht heeft,
wáárdoor zij zich tracht te vervolkomenen. Hij vond de
klasse-tegenstellingen, in primitieven vorm, tusschen bezit en
niet-bezit; tusschen arbeid en kapitaal en tusschen, wat hij nog
noemde: „de strijd der
standen.”

De Saint-Simon’s laatste werk, waaraan hij arbeidde toen zijne
krachten hem reeds voor een goed deel begeven hadden, is
„Le Nouveau
Christianisme” geweest. Reeds in zijn „Système Industriel” predikt hij
deze moraal: „God zeide: Bemint u en helpt u onder
elkander!”; hier begint hij de stelling te ontwikkelen, dat het
waarachtig goddelijke principe van de christelijke religie is:
„de menschen zullen elkander als broeders
behandelen.” God had zelf, wel-is-waar de christelijke
godsdienst gesticht, maar de later zich ontwikkelende clerus is een
misgeboorte der christelijke kerk; zij heeft den inhoud van het
goddelijke christendom, tot een menschelijke gemaakt. Het is dus de
taak van onzen tijd, om de godsdiensten weder terug te voeren tot
hunnen waren oorsprong; ze te zuiveren van elk egoïstisch en
tweeslachtig bijmengsel en om de menschheid op het nieuwe Christendom
voor te bereiden.

Hij klaagde den Paus en zijn kerk van ketterij aan; het onderwijs
dat de geestelijkheid den leeken geeft, is valsch en leidt, volgens
hem, van het ware Christendom af. Want in plaats van de levende moraal
der liefde te prediken, stelt de katholieke kerk het doode dogma aan
den spits en in plaats van de kennis te doen vermeerderen, zoekt zij de
leeken absoluut zich van haar afhankelijk te maken. Hij klaagde den
paus van haeresie aan en ook dat hij in zijn eigen Staat
een bestuur in stand houdt, die de moreele en physieke belangen van de
behoeftige klasse in den weg staat, en dan ook nog hiervan, dat de Paus
en de kardinalen, zoomede de geheele geestelijkheid geheel uit den tijd
zijn en tegenwoordig zeer gemist kunnen worden.

De protestantsche kerk critiseert hij eveneens. Hij erkent, dat
Luther met de Reformatie der beschaving een grooten dienst bewezen
heeft, maar in het andere gedeelte der Hervorming, dat der opbouw van
den godsdienst, heeft Luther zijnen navolgers nog veel te doen
overgelaten. De protestanten hebben dan ook eene moraal welke, bij die
zooals zij aan den tegenwoordigen stand der beschaving past, verre ten
achterstaat. De protestantsche cultus is bovendien „zonder eenige
bekoring, onschoon en koud”, in plaats van de aanbidding van het
Hoogste te doen vieren met behulp van den kracht van den schilder, den
dichter en de macht van de muziek. Ook gelooft het protestantisme aan
een gebrekkig dogma. Luther gebood den Bijbel te lezen en niets
dan den Bijbel. Het lezen van den Bijbel heeft
zeker groote voordeelen gegeven, maar ook groote nadeelen. Het
ware dogma heeft geen gebreken.

De Saint-Simon stelt nu als positief dogma op deze moraal: „in
het nieuwe Christendom zullen de menschen zich wederzijdsch als
broeders beschouwen.” Deze godsdienst „zal de samenleving
haar grootste doel, de snelste verbetering van het lot der arme klassen
tegemoet doen voeren.” De godsdienst is van nu af eene sociale
godsdienst geworden; haar uitgangspunt is de toestand van de
menschelijke samenleving „de terugvoering naar het aardsche
geluk.” Het woord van Christus: „Mijn Rijk is niet van deze
wereld!” werd niet begrepen. „Der religie moet men hare
zinrijke zijde teruggeven en den eeuwigen strijd tusschen materie en
kennis, tusschen lichaam en geest moet, in haar verzoend, ons
tegentreden.”

Toen de Saint-Simon zijn „Nouveau
Christianisme” voleindigd had, hadden hem zijn laatste
krachten reeds bijna begeven. Hij hield zich toen bezig met de
oprichting van het blad „Le
Producteur,” maar hijzelf zag de verschijning daarvan niet
meer.

Toen hij zijn einde voelde naderen, riep hij de vertrouwden van
zijne gedachten voor zijn bed en zeide tot hen: „Gij gaat een tijd tegemoet, waarin goed gecombineerde
inspanningen tot een ongekend resultaat moeten voeren; de vrucht is
rijp, gij zult ze plukken.” En zich tot zijn meest geliefde
scholier, Olinde Rodrigues, wendend, zeide hij: „Vergeet niet,
mijn zoon, dat men begeestering moet hebben, om groote dingen tot stand
te brengen! Mijn geheele werken laat zich tezamen vatten in deze eene
gedachte: alle menschen de verzekering der meest vrije ontwikkeling te
kunnen geven!” Na eenige minuten, toen hij reeds met den dood
streed, riep hij uit: „De toekomst is aan ons!” Des
morgens den 19en Mei 1825, ontsliep hij in de armen van zijne
leerlingen.

De Saint-Simonistische School telde aanvankelijk vele jonge mannen,
die later tot de eersten intellecten hebben behoord. Het eerst stond
zij onder de leiding van Bazard en Enfantin, waarvan later de anderen zich afscheidden. Tot
hen behoorden behalve de reeds genoemden A. Thierry en Comte, Buchez,
Pierre
Leroux, Adolphe Blanqui, Michel Chevalier, Ferdinand de Lesseps,
Felicien David, Armand Carrel enz. Velen hunner hebben De
Saint-Simon’s denkbeelden later of geheel, of halverwege
losgelaten.



Gelijk wij schreven, geheel onafhankelijk van De Saint-Simon leefde,
werkte en streed er in denzelfden tijd in Frankrijk een ander
groot denker en een genie van even grooten soort als hij, voor het
geluk van de menschheid.

Beiden leefden in één land, doch kenden elkander niet,
hadden elkander nooit gezien of gesproken en voor zoover bekend,
stelden zij zich ook niet tegenover elkander, althans niet in het
openbaar.

Het tweede genie hier bedoeld was Fourier.







François Marie Charles Fourier




werd den 7en Februari te Besançon geboren uit
gegoede ouders. Zijn vader was groothandelaar. De jonge Charles toonde
reeds vroeg, een groot gevoel van ingeboren rechtschapenheid. Hij was
voor den handel bestemd, maar hij kreeg reeds als knaap een zoo
onoverwinnelijken afkeer van den handel, dat die op zijn geheele leven
den stempel heeft afgedrukt. Hij leerde niet alleen den handel haten,
maar ook verachten.

Hij zeide later zelf, dat men in den handel ophoudt het onderscheid
te leeren kennen, tusschen oprecht zijn en liegen. In katechismus en op
school, had men hem geleerd nooit te liegen, maar dan leidde men hem in
den winkel, om hem vroegtijdig in het edele handwerk van den leugen, of
in de kunst om te verkoopen zich te doen oefenen. Getroffen door het
bedrog en den zwendel van den handel, had hij meermalen den koopers
terzijde genomen, om hen te vertellen, hoe zij bedrogen werden. Een van
hen was zoo dankbaar hem te verraden, hetgeen hem van zijn vader een
pak slaag deed oploopen. En op een toon van verwijt, zeiden zijn ouders
dan ook meermalen „die jongen zal voor den handel nooit
deugen.” Inderdaad, bij Fourier was dan ook een diepen afkeer van
den handel gerijpt en, negen jaren oud, zwoer hij den handel een
eeuwigen haat.

Fourier was jong op een bankierskantoor geplaatst in Lyon, maar hij
liep weg, verklarende nooit een koopman te willen worden. In 1790 kwam
hij naar Rouen, alwaar hij een positie als reiziger bekwam, als
reiziger naar Parijs, hetgeen in dien tijd een post van groot
vertrouwen was. Hij kreeg daardoor de gelegenheid, zoowat alle groote
steden van Frankrijk, Duitschland, Nederland en België te bezoeken
en daardoor kon hij veel studiën maken, omtrent buitenlandsche
toestanden.

Op al deze reizen bestudeerde Fourier het klimaat der verschillende
landen, de toestand van den bodem, de nijverheid, de bouworde van de
steden, de aanleg der straten en het karakter van de bewoners. Geen
architektuur was er in de door hem bezochte steden, die hij niet kende.
Alleen voor de talen had hij weinig zin, daarvandaan de opmerking,
door hem uitgedrukt in zijn hoofdwerk „De theorie van de
universeele eenheid”, dat het eene der slimste gebreken van
het menschelijk geslacht was, de vele en verschillende talen te hebben.
Hij beschouwde ééne wereldtaal, waartoe hij het fransch
als de meest geëigende beschouwde, als eene der belangrijkste
voorwaarden, voor eene nieuwe, sociale orde van zaken.

In de Revolutieperiode verloor Fourier zijn vermogen. Maar ook met
den gang van zaken in de Revolutie kon hij zich geenszins vereenigen.
Naar zijne meening had het volk maar zeer weinig bij de Revolutie
gewonnen, daarentegen had die klasse, welke hij het meest onder allen
haatte, de handeldrijvende klasse, het meest daarbij gewonnen.

Niets kon dan ook Fourier meer in toorn brengen, bij de latere
ontwikkeling zijner denkbeelden, dan dat men hem op eene lijn
stelde met de „Jacobijnen” uit de Revolutie. „Neen en
duizendmaal neen!” zoo riep hij dan uit, „mijne theorieën
hebben niets te maken met die van deze lieden, noch iets met hunne
omverwerpende denkbeelden!” ....

Wat hij evenwel gezien had, dat was dit: terwijl de menschen der
Revolutie bezig waren alles met bloedig geweld neêr te slaan, wat
naar hunne begrippen aan het geluk van het vaderland in den weg stond,
het kapitaal evenwel, in den schrilste tegenspraak bleef ageeren, met
de gepredikte grondstellingen. Hij zag hoe de schaggerhandel, hoe de
levensmiddelenwoeker, de zwendel met de leverantiën bloeiden, en
hoe de plotseling rijk geworden opkomelingen hunne orgieën
vierden. En niet minder waren hem de oogen opengegaan voor de ellende
der massa, die haar leven voor de Republiek zoo heldhaftig gegeven had.
Al deze waarnemingen, die hij vooral de gelegenheid had volkomen te
maken, door wat hij dag aan dag in kleineren kring om zich heen zag,
brachten dezen denker op de gedachte, dat de samenleving niet juist
georganiseerd moest wezen. En hij zon op middelen, eene maatschappelijk
plan te ontwerpen, dat aan alle deze euvelen een einde kon maken.

Fourier, die van nature reeds een tegenzin had in de studie van
politieke vraagstukken, werd in deze weerzin versterkt, door de feiten
om hem heen. Hij zag de politieke stelsels veranderen, maar de
maatschappelijke euvelen blijven. Dit deed bij hem de gedachte
ontstaan, dat er tusschen de sociale toestand van de maatschappij en de
politieke geen wezenlijk verband bestond; de eerste is even
willekeurig, als den laatste; maar samenhang tusschen beiden bestaat
er niet volgens hem. 

Voor hem was het véél gewichtiger het uitgangspunt te
vinden, van waaruit alle beschaving en ontwikkeling ontsproot, en hij
meende, dat datgene wat een Newton voor de natuurlijke wereld had
gedaan, n. l. het ontdekken van de wetten der zwaartekracht, dat dit
moest geschieden voor de materieele wereld, en dat hij het was die dit
had te doen.

Dat hij, Fourier, deze wetten, die het uitgangspunt waren van een
geheel stelsel, hetwelk in staat was den menschheid het verloren geluk
te hergeven, had ontdekt was zuiver toeval, volgens hem. Andere
geleerden vóór hem hadden het ook kunnen doen, en een
eigenaardige beschouwing is het dan ook van hem, dat de 400,000 dikke
boekdeelen, welke er in den loop der tijden waren geschreven en die in
Bibliotheken opgestapeld lagen, van zéér twijfelachtige
waarde voor de menschheid en haar geluk waren.



In 1808 publiceerde Fourier nu ook zijn eerste en
principieel-wetenschappelijke werk: „La théorie des
quatres mouvements et des destinées generales.”
(„De leer van de vier bewegingen en der algemeene
bepalingen”) genaamd.

De gedachtengang door Fourier daarin ontwikkeld, is de volgende. De
wereld bestaat uit drie eeuwige, ongeschapene en onverstoorbare
grondstellingen:


	God, of den geest, actief en bewegend principe;

	de materie, passief en bewogen principe;

	de gerechtigheid of de mathematische wetten, regelend
principe.



Analoog aan het wereld-al, bestaat ook den mensch uit drie
principes, namelijk:


	de drijfveeren (passiones), aktief en bewegend principe;

	het lichaam, passief en bewogen principe;

	de intelligentie, neutraal en regelend principe.



God, welke de leider en bestierder is van het wereld-al, kan alleen
de éénheid en de harmonie ervan willen, anders zou hij
met zichzelve in tegenspraak komen. Daarom bestaat er een onafgebroken
keten van betrekkingen tusschen de drie rijken der natuur—dieren,
planten, mineralieën—en de menschen; tusschen den menschen
en God, gelijk tusschen den menschen en den aardbol en het gansche
planeten- en wereldsysteem. Terwijl God den menschen schiep, hen van
drijfveeren en hartstochten voorzag, wilde hij, dat de menschen
daardoor gelukkig zouden worden. Het is dus niet aan te nemen, dat deze
drijfveeren schadelijk zouden zijn, dat van deze hartstochten
de eene of de andere zoude moeten worden
onderdrukt of onbevredigd behoeven te blijven. Integendeel, eene
bevrediging daarvan, schept veelmeer de harmonie van den mensch met
zich-zelf en met God. Wanneer wij desniettegenstaande zoo dikwerf zien,
dat deze hartstochten bij de menschen, zich in eene schadelijke
richting openbaren en werken, dan bewijst dit niets tegen dezen,
maar tegen de sociale organisatie van de maatschappij, welke deze
hartstochten op valsche wijze zoekt werkzaam te doen zijn, of ze zoekt
te onderdrukken.

Het zijn vijf bewegingen, welke de wereld voortbewegen en haar hare
bestemming doen naderen:


	1. De normale beweging; wetten der aantrekking voor imponderabele
elementen, electriciteit, magnetisme, reuken.

	2. De dierlijke of instinktmatige beweging; wetten der
aantrekking voor drijfveeren en instinkten van alle geschapen wezens
hoe en wanneer zij ook waren, zijn en zullen zijn.

	3. De organische beweging: wetten der aantrekking voor de
eigenschappen der lichamen: vorm, kleur, smaak, reuk, enz.

	4. De materieele beweging—reeds door de mathematici (Newton)
ontdekt—wetten der aantrekking en gravitatie der wereldlichamen
(Planeten en vaste sterren). De kometen zijn, volgens Fourier,
irregulaire lichamen die het wereldruim doortrekken.

	5. De sociale beweging—het eigenlijke steunpunt van het
geheel—de wetten, welke de orde en de opeenvolging van de
verschillende sociale gestalten op alle wereldlichamen regelen.



Het middelpunt dezer sociale wetten is de mensch, die daardoor, in
den grond der zaak, tot het middelpunt van het geheel wordt en om wien,
ten slotte, zich alles draait. Wat zou, zoo vraagt Fourier, de wereld
voor een ander doel hebben, wanneer zij niet geschapen was voor de
menschen?

De bestemming van den mensch is het geluk, dat in de ontwikkeling
van geheel zijnen aanleg, de bevrediging van al zijne hartstochten
ligt. De mensch behoort te genieten en nogeens te genieten, alles
waartoe zijn hart hem dringt. Deze bestemming was den mensch door God
toegedacht.



Fourier legt op het akkerbouwbedrijf of de agricole associatie het
hoofdgewicht; hij ziet het zelfs voor de eigenlijke grondslag aan van
het menschelijk bestaan, die welke de meeste en de aangenaamste afwisseling geeft. Maar ook de
gansche huiselijke bezigheid, de huishouding in hare uitgebreidste
opvatting; handel en nijverheid; opvoeding; de kunsten en de
wetenschappen, zij allen moeten sociëtair bedreven worden.

De arbeid is volgens Fourier, een noodzakelijkheid voor alle
menschen zonder onderscheid van leeftijd of geslacht, maar zij moet
geene last, maar een lust wezen. Zij moet in een woord gezegd:
aantrekkelijk zijn. En dit kan zij alleen wezen, wanneer ieder in die
richting drijven kan, waarheen zijne gaven en aanleg hem dringen, tot
wat hem dus het meeste genoegen kon schenken. Daarnevens moet de
arbeid, dikwijls afwisselen en moeten ten dien einde, de arbeidstijden
slechts kort zijn.

Ten einde de verschillende tegen elkander in dwarrelende elementen
te kunnen leiden, is het noodig, dat zich groepen vormen van
gelijkgezinden, voor bepaalde bezigheden. Elk van deze groepen, kan
slechts negen personen omvatten. Er vormen zich evenveel groepen, als
er ondersoorten van arbeid bij eene bepaalde produktietak noodig zijn;
de verschillende groepen vormen: eene serie.
Daar twee menschen niet in alles dezelfde smaak kunnen hebben en ook
niet de voor alles gelijke aandrift, worden dezelfde personen, die
zooeven tezamen gearbeid hebben in ééne groep, in
tegenovergestelde arbeidsgroepen, of serieën van andere
produktietakken geplaatst. Niet alleen dus, dat er voortdurend
afwisseling is van arbeid, er is ook eene voortdurende afwisseling in
maatschappelijk verkeer bij dien arbeid. Deze voortdurende afwisseling
van arbeidsbeoefening en van de personen die
den arbeid beoefenen en de daaruit voortvloeiende, dan weder
aantrekkende, dan weder afstootende bewegingen, voldoen volgens
Fourier, aan de hoogste bevrediging, omdat juist daarbij alle
drijfkrachten in het spel komen. Maar zulk eene bevrediging zou nog
geen volkomene zijn, wanneer niet ook de voortbrenging van den rijkdom
door haar kon worden in stand gehouden. Daarom dacht Fourier een
stelsel uit, waarin den maatschappelijken arbeid, op den grondslag van
deze organisatie en samenwerking van alle drijfkrachten en geaardheden,
talenten en kundigheden, kon worden verricht. Het was het systeem van
de phalanstère.

Deze planmatig georganiseerde en geassocieerde bezigheid van
honderden van families, zal, naar Fourier verklaarde, in tegenstelling
tot de private en individueele voortbrenging en het private
ondernemerschap eene groote mate van besparing aan arbeidskracht,
werktuigen en tijd ten gevolge kunnen hebben eenerzijds; en door
geschikt aangewende en gecombineerde werkzaamheid van allen
anderzijds, eene vermeerdering van den rijkdom ten gevolge hebben, die
in vergelijking met die van thans verveertigvoudigd zou kunnen worden
en zelfs den armsten zoû veroorloven eene bevrediging van
zijne behoeften, zóó rijkelijk als heden ten dage den
rijkste alleen, dit mogelijk was.

In de Fouriersche „phalanstère” blijft het
onderscheid in bezit voortbestaan. Fourier achtte dit zelfs
noodzakelijk voor de harmonie, die volgens hem juist uit eene geschikte
en verstandige combinatie van tegenstellingen voort kan komen. Zijn
socialisme was dat van verwijdering en van harmonie; van elkander
dáárom bekampende tegenstellingen, omdat zij niet
onderling verbonden en dus niet tot eenheid kunnen komen.

Daarom wendde hij zich steeds tot de grooten en aanzienlijken en
niet tot de geringen, tot de arbeiders of tot het volk. Alleen de
eersten waren in staat zijn plan te doen verwezenlijken.

In de „phalanstère” zou volgens Fourier kapitaal,
arbeid en talent zóó worden beloond, dat aan den arbeid
vijf-twaalfde, aan het kapitaal vier-twaalfde en aan het talent
drie-twaalfde van de arbeidsopbrengst ten goede komt. De beide
geslachten zullen volkomen op gelijken voet worden behandeld. Immers
zij werken, vergenoegen en beminnen zich, met- en onder elkander. Ook
de opvoeding van de kinderen behoort gemeenschappelijk te geschieden;
de kinderen zijn het derde neutrale geslacht en aan hunne opvoeding
wijdt Charles Fourier in zijne werken, groote en breede ruimte. Met
grondige diepte en met een wonderbaarlijk onderscheidingsvermogen,
heeft hij steeds over de opvoeding geschreven en geen pedagoog zal nog
heden ten dage deze bladzijden, niet dan met genoegen lezen.

Wat de verhouding van de geslachten tot elkander aangaat, deze is
door Fourier van een zeer ruim standpunt bekeken. De critiek, dien hij
uitoefent op het tegenwoordig huwelijk, zoowel op zijnen vorm als op
zijne uitwassen, behoort tot het scherpste wat daarover ooit is
gezegd.

Onder de nieuwe levensverhoudingen, gelijk Fourier ze ons die
schilderde, genieten de menschen niet alleen het volle geluk, zij
kunnen zelfs bij hunne, zooveel betere, gezondere en natuurlijker
levensverhoudingen een hoogeren ouderdom bereiken. Fourier spreekt van
het bereiken van een leeftijd van 144 jaren, als doorsneê-leeftijd.

Het gansche heelal, is volgens Fourier, die zich hierbij op
Schelling beroept „het spiegelbeeld van de menschelijke
ziel.” De wereld is ter wille van de menschen geschapen; na zijn
dood wandelt den mensch van planeet tot planeet,
tot een steeds hoogere volkomenheid.

Elke planeet wordt geboren en heeft, gelijk den mensch, hare
kindschheid en hare ouderdom, op- en neêrgaande ontwikkeling, en
dood. Ook de menschheid sterft, en wel, na een totaal-levensduur van
80,000 jaren, die zich afwikkelen in vier phazen. De phaze der
kindschheid, in welke laatste periode wij ons bevinden, duurt: 35,000
jaar en die van den nedergang eveneens: 35,000 jaren. Dan volgt de phaze van de
ouderdomszwakte, weder met 5000 jaren, waarna de dood der menschheid en
die der aarde intreden. In de tijdruimte van 80,000 jaren beleeft de
menschheid 32 ontwikkelingsperioden—wij bevinden ons in de
vijfde, die der civilisatie—en in deze verschillende perioden,
zijn er verschillende hérscheppingen, door
welke de dieren- en plantenwereld en ook het klimaat, in
overeenstemming met de hoogere ontwikkeling der menschen, zich tot
hoogere volkomenheid ontvouwen zal. Met de achtste periode, die van de
harmonie, vangt de dageraad van het geluk aan. Dan wordt de
noordpoolkroon (couronne boréale) geboren, die dan gelijk de
zon, niet alleen licht, maar ook warmte verspreidt en daarmede zullen
tal van nieuwe scheppingen ingeleid worden. De werkingen daarvan zullen
zijn, dat Petersburg zoowel als Ochotsk een klimaat zullen verkrijgen,
gelijk Cadix en Constantinopel; dat het klimaat van de Siberische
ijskusten, dat van Marseille en van den golf van Genua verkrijgt en dat
eene vruchtbaarheid van deze noordelijke deelen der aarde aanvangt, die
zal kunnen wedijveren met die van deze tropische gewesten. Gelijktijdig
zal door de inwerking van dit fluïdum en door de verandering der
klimaten, de zee zich veranderen en haar water een anderen smaak
verkrijgen. De bestaande, thans den mensch nog vijandige en schadelijke
zeemonsters als de haai enz., zullen verdwijnen en door andere
schepsels, als anti-haai, anti-walvisch vervangen worden, die den
menschen vriendelijk gezind zullen worden en zich door hen zullen laten
gebruiken tot het leiden van hunne schepen enz. Evenzoo op het land.
Alle wilde dieren, leeuwen, tijgers, luipaarden, wolven enz., alle
giftige reptielen en vergiftige schadelijke planten zullen verdwijnen
en plaats maken voor nieuwe, der menschheid nuttige gewassen.

Zoodra den ganschen aardbodem met phalanstères overdekt is,
zal zij twee millioen derzelven en vier milliard menschen aanwijzen.
Dan zal Constantinopel hoofdstad zijn van de wereld en zal de door alle
phalanstères gekozen „Omniarch”, als heerscher der
wereld, aldaar zijn zetel innemen. 

Met het getal van vier milliard, is volgens Fourier, het maximum
bereikt dat het bevolkingscijfer bereiken kan; want wanneer ook de
menschen zich aanvankelijk sterk vermeerderen, de vruchtbaarheid van
het geslacht zal verminderen, naar mate nevens de mannen, ook de
vrouwen sterker zullen worden, hunne geestelijke en lichamelijke
ontwikkeling en opulente levenswijze toenemen zal. Fourier gelooft,
reeds voor onze samenleving de opmerking gemaakt te hebben, dat vrouwen
van groote lichaamskracht en lichaamsgestalte en onder gunstige
materieele verhoudingen levend, minder kinderen krijgen dan die van een
zwakkelijke en geringe constitutie. De eersten zijn zelfs dikwerf
onvruchtbaar.

Dezelfde veranderingen als op aarde, voltrekken zich ook op alle
overige planeten. Geheele nieuwe planeetsystemen zullen zich nog moeten
vormen, ten einde in de sterrenwereld denzelfde harmonie, het opperste
klavier (clavier majeure) te kunnen vestigen, zooals deze harmonie op
aarde gevestigd is in het klavier van de menschelijke ziel, dat 810
karaktereigenschappen aanwijst.

Fourier rekent bij dit alles met bepaalde mathematische
verhoudingen; alle levensuitingen en levenschijnselen laten zich in
bepaalde mathematische getalverhoudingen uitdrukken. Fourier staat
hierbij geheel op den bodem van Pytagoras (540–500
vóór Chr.), die gelijk bekend is, eene philosophie van de
getallenleer voor alle verschijnselen, leerde.

In 1829 verscheen Fourier’s tweede werk: „Le nouveau monde industriel et sociétaire”.
(„De nieuwe industrieele en sociétaire wereld.”) Dit
boek bestaat uit één deel en is van alle werken van
Fourier wel het duidelijkst en helderst geschreven. Het kan, om de
beknoptheid waarin zijne denkbeelden erin vervat zijn, als de
quintessens van Fourier’s denkbeelden als hervormer, worden
beschouwd. Zeven jaren later gaf hij nogmaals een groot werk in het
licht, dat „Valsche industrie” genaamd was, maar dit boek
bevat geen nieuwe denkbeelden en is van beslist minder waarde, dan zijn
„Nouveau monde” en zijn
„Théorie des quatres
mouvements” dat zijn.



In 1848 hebben de scholieren van Fourier zijn gezamenlijke werken
uitgegeven, onder den titel: „L’harmonie Universelle et le
Phalanstère” („De algemeene harmonie en de
phalanstère”), waarin
Fourier zelf aan het woord is, omtrent zijne plannen en de ontdekkingen
zijner wetenschap. 

Hij zegt, dat nadat bij hem eenmaal den twijfel was geweken, dat de
toestand van ontbering, die overal heerschte, van nood en gebrek, het
overal-heerschend-bedrog, het handelsmonopolie en de slavenhandel, een
door God gewilde toestand was, dat hij toen tot de conclusie kwam, dat
deze gansche toestand er eene van overgang was voor de menschheid; een
toestand van verandering in de sociale orde van zaken. En hij maakte
’t zich tot een regel van zijn onderzoek: de absolute twijfel,
en de absolute vermijding van de tot dusverre betreden wegen. Hij
vroeg: wat kan er twijfelachtiger bestaan, dan deze onvolkomene
beschaving?—Wanneer er aan haar ook drie periodes voorafgegaan
waren, die van wildheid, patriarchaat en barbarisme, moet dan daaruit
worden opgemaakt dat zij de laatste is, alleen omdat zij de vierde is?
Kan er niet een vijfde, zesde of zevende sociale orde komen, die
wel-is-waar ons nog niet bekend kan zijn, maar dit alleen, omdat tot
nog toe niemand zich de moeite gegeven heeft van haar te ontdekken! Men
moet dus de noodzakelijkheid, de voortreffelijkheid, zoowel als de
voortduring van deze maatschappij, altijd en altijd in twijfel blijven
trekken. Dit hebben de philosophen nooit gedaan, omdat zij, zoo zegt
Fourier, dit nooit gewaagd hebben, dewijl dan de nietswaardigheid van
al hunne werken voor de menschheid meteen zou aan het licht gekomen
zijn!

In de eerste plaats hield Fourier zich bezig met de landelijke
associatie (association agricole) en bij het nadenken over haar,
geraakte hij tot de theorie der bepalingen. De oplossing van dit
vraagstuk, leidt volgens hem, tot die van alle politieke vraagstukken.
„De philosophen hielden de akkerbouw-associatie voor eene even
zoo groote onmogelijkheid, als de afschaffing der slavernij, omdat zulk
eene associatie tot nog toe niet bestond. Ziende, dat bij de
dorpsbewoners elk gezin op eigen gelegenheid arbeidt, konden zij zich
geen middel denken om hen te vereenigen. En toch zouden er reeds
talrijke verbeteringen kunnen ontstaan, wanneer men de bewoners van elk
vlek, kon vereenigen tot gemeenschappelijke bezigheid, naar verhouding
van hun kapitaal en hunnen arbeid. Aldus zouden 2–300 families,
met ongelijk vermogen, een streek kunnen cultiveeren. Men kan
nauwelijks 20, 30, 40 individuen tot gemeenschappelijke bezigheid
verbinden, hoe zoude men het honderden kunnen doen, zegt men. En toch
zouden er voor zulk een associatie op zijn minst genomen 800 personen
noodig zijn. Ik versta hieronder, verklaart Fourier verder, eene
samenwerking bij welke de medeleden door wedijver, eigenliefde en
andere middelen, aan den arbeid gehecht zouden kunnen worden
gemaakt.

„Eene zoodanige organisatie komt ons belachelijk voor en
toch is zij mogelijk. Eene agrarische associatie,
gelijk ik mij die voorstel en die wel duizend personen kan omvatten,
levert zulke enorme voordeelen op, dat zij in vergelijking met de
tegenwoordige toestanden, aan een toestand van zorgeloosheid gelijk zou
zijn.”

De sterkste prikkel voor den landman, zoo gaat Fourier voort, is de
winst. Wanneer de verbondenen maar eenmaal zullen zien, dat
sociëtair-georganiseerden arbeid, hen vijf zesmaal meer winst
oplevert, dan hunne geïsoleerde bedrijven van vroeger dit
deden, zullen zij wel ál hunne onderlinge jalouzieën ter
zijde zetten en tot de associatie toetreden.

„Dan zullen zich de associaties over regionen uitbreiden.
Want overal hebben de menschen den trek naar genot en naar
rijkdommen.”



Het eerste wat Fourier daarna ontdekte, was de aantrekking der
hartstochten. „Ik zag in dat de voortschrijdende serieën,
aan de hartstochten der beide geslachten, de verschillende leeftijden
en klassen de volle ontwikkeling zouden kunnen geven; dat in de nieuwe
orde, men zooveel te meer kracht en vermogen zoude erlangen, naar mate
men meer hartstochten heeft, en ik concludeerde daaruit: dat als God
zooveel invloed gegeven heeft aan de aantrekking der hartstochten en
zoo weinig invloed aan de rede, hunnen vijand, dat dit zeker
geschiedde, om ons tot organisatie der voortschrijdende serieën te
voeren, welke in elk opzicht de aantrekking bevredigen.”

„In de schaduwen van de voorhanden zijnde sociale
wetgeving,” zoo zegt hij voorts, „ziet men niet in, dat de
ellende der volkeren aanwast, juist met de sociale vooruitgang. Wij
zien reeds die gevaarlijke werking uit den invloed van den
handelsgeest, die daarheen leidt, de heete luchtstreek te bevolken met
zwarte slaven, die men ontrukt aan hun geboorteland en het gematigde
klimaat met witte slaven, die men in industrieele bagnoos drijft,
gelijk men dit heden ten dage in Engeland doet, iets dat gewis wel in
andere landen navolging zal vinden. Is er zelfs eene gerechtvaardigde
zijde aan een toestand, waarin de vooruitgang van de industrie, zelfs
niet eens aan den armen den behoorlijken arbeid kan
garandeeren?”

„Het verbond is de basis van elke economie, wij vinden de
kiemen daarvan verstrooid in het geheele sociale mechanisme, van-af de
machtige Oost-Indische Compagnie, tot aan de arme vereenigingen der
voor een bedrijf vereenigde dorpsbewoners toe.... Wij hebben overal, zoowel in het kleine als in het
groote deze kiemen voor ons welzijn bij de hand; het zijn ruwe
diamanten, welke door de wetenschap geslepen moeten worden. Het
problema is, deze kiemen der associatie, die in alle takken van
menschelijken arbeid terug te vinden zijn, tot één
mechanisme te verbinden, hen tot eene algemeene éénheid
te doen worden.”

Wat de sociale beweging aangaat, zoo ziet men elke belanghebbende
klasse, de andere het booze toewenschen; overal is het
persoonlijke belang in tegenspraak met het algemeene
belang. De geheele schrikkelijkheid van een dusdanige toestand, ziet
men recht en duidelijk in, wanneer men ze eerst goed leert begrijpen;
wanneer men de sociëtaire organisatie leert kennen, waarin de
belangen een geheel andere richting uitgaan, wanneer ieder voor het
algemeen belang werkt, juist omdat dit het meest parallel loopt met zijn
persoonlijk belang.

„De vrijheid is illusoir wanneer zij niet algemeen is. Waar de
vrije ontwikkeling van de hartstochten tot een zeer kleine minderheid
beperkt is, daar heerscht er slechts onderdrukking. Om de massa eene
volkomene ontvouwing en de bevrediging harer hartstochten te
verzekeren, is eene sociale organisatie noodig, die aan drie
voorwaarden te voldoen heeft. Men moet: 1e een regime der industrieele
attractie zoeken, ontdekken en organiseeren; 2e aan ieder moeten
gewaarborgd kunnen worden de zeven natuurlijke rechten, die ook de
wilde bezit; en 3e, de belangen des volks moet men verbinden met die
van de grooten. Want het volk zal op den grooten afgunstig zijn en hen
haten, zoolang het niet gradueel een aandeel heeft aan hun welzijn.
Slechts onder deze drie voorwaarden, kan men het volk een minimum aan
voedingsmiddelen, bekleeding, woning en hoofdzakelijk, ook aan het
vergenoegen verzekeren, want zonder er een aangename zijde aan te
verbinden, zal ook de nieuwe toestand voor de menschen niet voldoende
zijn.”

Er is, volgens Fourier, geen voor altijd samengestelde vrijheid
mogelijk die niet in-zich bevat dat minimum. „Geen minimum zonder
industrieele attractie; geen industrieele attractie in den stuksgewijs
verrichten arbeid”, waarmede hij bedoelt, in den arbeid gelijk
hij verricht wordt in de privaat-ondernemingen.

De aantrekking tot den arbeid, kan slechts daar aanwezig zijn, waar
die arbeid aangenaam en lucratief is. De verdeeling heeft plaats,
volgens de drie industrieele eigenschappen: arbeid, kapitaal en talent.
Het bevolkingsaantal van een phalanstère mag niet grooter wezen
dan van 1800 tot 2000 personen, omdat in dat getal naar Fourier’s
berekening, de verschillende hartstochten en karaktereigenschappen
ten volle en doelmatig vereenigd zijn. De economie der hulpmiddelen
verkrijgt men, uit een zoo doelmatig mogelijk tezamenwerken van allen,
met elkander werkenden, omdat allen belang hebben bij de besparing van
materialen, van tijd en van arbeidskrachten.

Zoo zal men in een phalanstère van 400 families, niet 400
keukenvuren voor 400 private huisgezinnen noodig hebben, maar zullen
vier of vijf groote keukenvuren voldoende zijn. De bewoners zullen in
vier of vijf klassen, naar hunnen stand en naar hun vermogen ingedeeld
kunnen worden, en aldus één gemeenschappelijk paleis
kunnen bewonen.

Een phalanstère, die zich bijv. met de wijn- of olieproduktie
bezig houdt, zal slechts een enkele werkruimte noodig hebben, in plaats
van de velen, die thans in een wijn- of olieverbouwende streek
bestaan.

De juiste behandeling van den wijn, is den kleinen bezitter
onmogelijk, noch kan hij voor de behoorlijke ligging zorg dragen, noch
voor de verkoeling die noodig is. In eene phalanstère zal de
wijn, tengevolge van de deugdelijke bewaring en verzorging reeds na
één jaar, vijfmaal meer waard zijn. Bovendien kan de
phalanstère steeds het produkt verbeteren, door de
kostenbesparing; betere zaden, betere planten aan te schaffen. Zij kan
de beste bodem uitzoeken en de doelmatigste machines, gebouwen, stallen
en bergruimten hebben.

Eene der schitterendste kanten van het sociètaire systeem van
den arbeid, is wel deze, dat daarbij de waarheid in handel en wandel
kunnen worden ingevoerd. „Terwijl de associatie, de
coöperatieve, solidaire en zeer vereenvoudigde, op waarachtigheid
en waarborgen berustende concurrentie, in plaats van de individueele,
onsoliede en door leugenachtigheid opgevreten, willekeurige
concurrentie onzer beschaving stelt, zal zij maar een twintigste van de
handen en de kapitalen daarvoor noodig hebben. Men zal zoodoende den
tegenwoordigen handel als parasietisch kunnen onderdrukken. Men zal
door de phalanstère, in plaats
van honderden concurreerende en tegen-elkander intrigueerende
kooplieden en winkeliers, met hunne marktplaatsen en winkels slechts
één groot Warenmagazijn en naar verhouding zeer weinig
personen noodig hebben, dewijl alle koopen en verkoopen naar buiten,
door de phalanstères onder-elkander
afgesloten worden.—

„Zoodra mannen, vrouwen en kinderen, de laatsten van af den
leeftijd van drie jaren werkzaam zijn uit aantrekking; wanneer
hartstocht, geschiktheid, wedijver, het verbeterde mechanisme van den
arbeid, éénvormigheid in het doel der handelingen, vrijer
verkeer, verbeteringen van het klimaat, hoogere
kracht en langeren levensduur der menschen, tezamen werken, zullen de
arbeidsmiddelen en -krachten
onberekenbaar zich vermeerderen, en het produkt kwantitatief en
kwalitatief zich, daaraan geëvenredigd veredelen en
vermeerderen.

„Het meest wel zal het lot van de kinderen
in deze sociétaire organisatie, zich verbeteren. In de slecht
geleide privaat-ondernemingen vinden de kinderen, in de hutten en de
arbeidsplaatsen, schuren en ellendige woningen nòch de
verzorging, nòch de beoordeeling, nòch de aandrift die
zij zoo noodig hebben om zich te kunnen ontwikkelen. Daarbij sterven
zij bij massa’s in ongenoemde woningen, door
slechte levenswijzen, of worden zij met kwalen behept. In den
sociètairen toestand, zal de sterfte buitengewoon verminderen;
het kinderaantal zal, zoowel lichamelijk als geestelijk, op ongekende
wijze toenemen. Dreigende overbevolking, zal alleen door de
sociètaire organisatie kunnen worden geneutraliseerd.

„De beschaving bevindt zich tegenover alle
deze vraagstukken in een vicieuzen cirkel en dit erkent men allerwege.
Men is er perplex van dat in de beschaving, de armoede de overvloed
voorbrengt. Onzen toestand brengt ons niet het geluk, maar zij levert
het niet-geluk op, de excessen der industrie voeren tot de grootste
euvelen, zij brengen ons van Scylla in Charybdes. En waarom? Omdat wij
zonder leiddraad, omdat wij zonder gids, ronddolen in een labyrinth.
Dat ziet men aan alles. Wij moeten een wegwijzer in het maatschappelijk
leven hebben, eene nieuwe wetenschap en die is volgens Fourier, die van
de serieën der aandriften. Men zegt dat de menschen van heden niet
slechter zijn, dan die van vroeger. Maar een halve eeuw terug, kon men
nog voor weinig geld stoffen van goeden kleur en goede kwaliteit koopen
voor weinig geld. Men kon nog onvervalschte levensmiddelen krijgen,
tegenwoordig heerscht in alles bedrog en vervalsching. De landman-zelf
is een vervalscher moeten worden, gelijk het den koopman reeds lang
voor hem was; melk, olie, wijn, brandewijn, suiker, meel, koffie, alles
is vervalscht. De arme menigte kan geen natuurlijke levensmiddelen meer
bekomen, men verkoopt overal vergiften.

„De handel is schrikwekkend toegenomen en
in dezelfde mate het bedrog, den zwendel en de opzuiging van
kapitalen.

„Ten allen tijden en overal, zal de
aantrekking der hartstochten, tot drie doeleinden trachten te komen.
Tot de luxe of tot bevrediging der vijf zinnen; tot groepvormingen en
serieën van groepen of bonden van toeneiging; tot het mechanisme
der aandriften, der karakters en der instinkten; en door alle deze
drie, tot universeele gelijkvormigheid.

„Alle groepen zoeken eene serie of een ontwikkelingstrap te
vormen, verschillend in paring en soort. Deze serieën van groepen,
zijn aldus het tweede doel van de aantrekking, terwijl zij zich voor
alle funkties der zinnen en der ziel vormen. Het derde doel, is het
mechanisme van de aandriften of de serieën van de aandriften of de
serieën van groepen. Het is het streven van de vijf zinnelijke
aandriften. 1. Smaak, 2. gevoel, 3. reuk, 4. gewicht, 5. gehoor met de
vier affektieve: 6. vriendschap, 7. eerzucht, 8. liefde, 9. ouderschap,
in overeenstemming te komen. Deze overeenstemming voltrekt zich door
bemiddeling der drie weinig bekende en veel miskende aandriften; 10. de
aandrift door intrigue, naar vereeniging van gelijkstrevenden; 11. de
aandrift naar afwisseling, naar contrasten; 12. de aandrift tot
beijvering, tot begeestering en tot het streven naar
vervolkomening.”

Deze twaalf tezamenwerkende aandriften of hartstochten, bevatten
volgens Fourier, de harmonie van de aandriften.... „Tegenwoordig
is de mensch in oorlog met zich-zelven. Zijne aandriften werken tegen
elkander-in. De eerzucht werkt tegen de liefde, het ouderschap tegen de
vriendschap in; en aldus bevinden zich vele aandriften in disharmonie.
Ons doel moet het zijn, een vrijwillig in-elkander grijpend mechanisme
van aandriften te scheppen, zonder een derzelve te onderdrukken. Dit
kan geschieden, door dat ieder individu, terwijl hij zijn persoonlijk
belang beoogt, daarmede tegelijkertijd het algemeen belang dient.

„De kunst om te associeeren bestaat hierin, een phalanx van
serieën van aandriften, met elkander in volle overeenstemming te
kunnen brengen en te doen ontwikkelen, die volkomen vrij alleen door
aantrekking voortbewogen wordt en toegepast kan worden op de zeven
voornoemde industrieele functies: huishouding, akkerbouw, industrie,
handel en verkeer, onderwijs, wetenschappen en schoone kunsten.

„Een serie der aandriften is een verbinding van verschillende,
op en neder gaande volgreeksen van verbonden groepen. Zij zijn
vereenigd door overeenstemming in smaak voor een of andere bezigheid,
zooals het verbouwen van een zekere vrucht, in welke voor elken tak van
arbeid, zich hierbij een speciale groep vormt. Wanneer eene serie bijv.
hyacinthen of aardappelen verbouwt, moet zij even zoovele groepen
vormen, als er soorten van hyacinthen of soorten van aardappelen in
cultuur gebracht moeten worden. Elke groep vormt zich uit de leden van
de serie, die voor eene bepaalde soort, neiging aan den dag
leggen. Er zijn minstens 40–50 serieën noodig, om
eenigermate te voorzien in de behoeften aan de noodige afwisseling en
neutraliseering. De serieën benuttigen de verscheidenheid van
karakters, smaken en instinkten; van de vermogens, aanspraken en van de
trappen van ontwikkeling. Elke serie is tezamengesteld uit
contrasteerende ongelijkheden, zij behoeft evenzoovele tegenstellingen
of antipathiën, als zij overeenstemmingen of sympathieën
noodig heeft. Gelijk in de muziek, waarin men een akkoord verkrijgt
doordien men evenzoovele noten uit laat vallen, als men aan den anderen
kant er aan toevoegt en de contrasten der tonen één
akkoord leveren, zoo levert de vereeniging van de serieën der
groepen, voor de sociale harmonie hetzelfde effect op. Zij brengt
beweging, waarheid, gerechtigheid, direkte en indirekte overeenstemming
en eenheid in den vorm.

„De verschillende groepen moeten zich tegen
elkander-in bewegen. Dat is mogelijk, doordat de groepen slechts
gradueel van elkander verschillende bezigheden verrichten, bijv. niet
verschillende soorten van ooft, maar verschillende soorten van een
soort verbouwen. Verder moeten de arbeidszittingen kort zijn en niet
langer dan twee uren duren. Een groep van zeven arbeiders is voldoende,
zij is volkomen, als zij er negen telt. Dan verdeelt zij zich
onwillekeurig weder in ondergroepen, in de beide vleugels en een
centrum. Vier en twintig groepen is het laagste getal voor eene
serie.

„De mensch”, zegt Fourier „is uit instinkt een
vijand van dwang en van gelijkheid, hij streeft in elk opzicht gestadig
naar verandering. In de beschaving van thans wordt instinktmatig overal
het valsche bereikt. Steeds wordt het valsche aan het ware
voorgetrokken en het steunpunt van ons tegenwoordig systeem is eene
valsche groep, die welke zich tot het kleinste getal laat terugbrengen:
tot de echt.

„Deze groep is valsch door de beperking van
het getal, valsch door het ontbreken van de vrijheid, valsch door het
uitelkandergaan en de splitsing van de smaken. Reeds dadelijk zijn deze
verschillen voelbaar. Nà den eersten dag van het huwelijk,
verschilt men bijv. al over de gerechten, over de bezoeken, over de
uitgaven, de conversatie en over honderd andere dingen meer. Welnu, als
de beschaafden van onzen tijd, in de oorspronkelijkste hunner
groepeering niet kunnen harmonieeren, dan kunnen zij het nog veel
minder met het geheel der groepeeringen in de samenleving.”


In de phalanstère van Fourier, is men
niet zonder eenige regeering. De leiders van de serieën en groepen
worden officieren genaamd en hebben militaire graden. Zij hebben den
titel van hoofdlieden, luitenants, vaandeljonkers; er zijn geheele
staven in de phalanstère en ten opzichte
van deze waardigheden is er geen verschil tusschen man en vrouw. De
medeleden van de serieën en groepen, verkiezen tot hunnen leiders
diegenen onder hen, die zich in hunnen kring het meest verdienstelijk
gemaakt hebben en daardoor het meest de sympathie hebben van de
anderen.

Fourier is verder van oordeel, dat de menschen, met zeer weinig
uitzonderingen, reeds vrij spoedig hunne vreugde zullen hebben aan
schoone harmonieën van kleuren, aan prachtige en schoone feesten,
standbeelden en gebouwen. En naar alle deze richtingen heen, kan alleen
door de phalanstère het schoonste
gewrocht kunnen worden.

Zien wij nu nog voorts hoe, volgens Fourier een onbemiddelde en een
rijke in zulk eene phalanstère hunnen dag doorbrengen. Wij
kiezen daartoe den maand Juni. Des morgens 3½ uur is het opstaan
en aankleeden; 4 uur „séance” in een groep voor de
verzorging der dieren in de stallingen; 5 uur arbeid in een groep van
tuiniers; 7 uur ontbijt; 7½ zitting van maaiers; 9½ uur
zitting van groentekweekers. Om 11 uur, tweede zitting in de
stallingen; 1 uur middagtafel; 2 uur boscharbeid; 4 uur arbeid in een
werkplaats; 8 uur beurs; 8½ uur avondeten; 9 uur conversaties en
10 uur slapen-gaan.

De beurs van de phalanstère houdt zich niet bezig met
schaggerhandel in papieren of levensmiddelen, maar met den zorg voor
den volgenden dag. Dan weêr vormen zich nieuwe groepen en
serieën. Ook worden later als de phalanstère in volle
werkzaamheid is, het getal der rustpoozen en maaltijden verhoogd tot op
vijf, en worden ook de zittingen korter. Den korten slaaptijd,
verklaart Fourier hiermede, dat de menschen die in harmonie arbeiden,
tengevolge van hun veel aangenamer levenswijze, veel minder slaap
noodig zullen hebben, dan de beschaafden van tegenwoordig.



Maatstaf van verdeeling van de opbrengst van het produkt in de
phalanstère is: ten 1e de direkte werking, die zij voor de
banden der eenvormigheid van de phalanx in het spel van het sociale
mechanisme heeft; ten 2e de waarde die zij heeft voor de
uit-de-wegruiming van tegenstrijdige hindernissen en ten 3e de
omgekeerde verhouding waarin zij staat tot de sterkte der aantrekking,
die zij opwekt. Naar deze wijze groepeeren zich de
verschillende bezigheden, welker klassificeering en ordening de
medeleden der phalanx-zelve te bepalen hebben. Een overeenstemming is
zooveel te gemakkelijker, daar elk medelid in een gansche menigte van
serieën en in een nog grooter aantal groepen werkzaam is. De gunst
die het medelid eener serie of groep in de bevoordeeling van dividend
zou kunnen verkrijgen, zou hen tot schade zijn in eene andere
groep of serie. Zijn eigen belang dwingt hem dus tot de grootst
mogelijke objektiviteit. Ook is hij erbij geïnteresseerd, dat de
harmonie niet gestoord worde, omdat dit dan tot schade zou wezen van
het geheel en zonder twijfel ook tot dat van hemzelf. Van deze
gezichtspunten uit beoordeeld, geschiedt ook de verdeeling van het
inkomen over kapitaal, arbeid en talent. Fourier geeft hiermede
volgende voorbeelden:

„Alippus is een rijke aktieënbezitter, die tot nu toe,
ín de beschaving, voor de uitleening van zijn kapitaal op
goederen, 3 à 4 procent maakte. In de phalanstère heeft
hij kans 12 à 15 procent te maken. Hij is zéér
voor een rechtvaardige verdeeling, maar zijn hebzucht kan hem ertoe
verleiden, als kapitalist de helft van het overschot, als dividend voor
zich op te eischen. Maar hij komt dan dadelijk tot het inzicht, dat de
beide andere talrijke klassen, welke arbeid en talent aan de zaak
gaven, daarmede zéér ontevreden zouden zijn en
waarschijnlijk binnen weinig jaren zou de phalanstère opgelost
en de schade dan nog veel grooter zijn. Dus vergenoegt hij zich met
eene regeling, die aan zijn kapitaal 4/12, den arbeid 5/12 en het
talent 3/12 toewijst. Hij heeft, naar deze maatstaf, nog driemaal meer
inkomen dan de beschaving hem gaf; hij leeft in de phalanstère
veel goedkooper, hij ziet bovendien de beide andere klassen bevredigd
en het bestaan der maatschappij daardoor verzekerd. Zijne hebzucht
wordt in evenwicht gehouden door twee tegenwichten. Hij heeft de
overtuiging, dat in het algemeen belang tevens zijn eigenbelang
opgesloten ligt en dat in de vooruitgang van de industrieele
aantrekking, voor hem een bron van grooter rijkdom opgesloten ligt. Een
tweede voorbeeld:

„Johannes heeft nòch kapitaal,
nòch aktieën. Hij is als beschaafde er dus
zéér voor, dat den arbeid, op kosten van het kapitaal en
het talent het leeuwenaandeel bekomt en rekent dus 7/12 voor den
arbeid, 3/12 voor het kapitaal, en 2/12 voor het talent. Maar Johannes,
als lid van de phalanstère, denkt er anders over. Als medelid
van een groep, juist dikwijls door het talent dat hij ten toon spreidt
de eerste, komt hij nu tot juiste waardeering van het talent. Bovendien
begrijpt hij, als praktisch burger, welke beteekenis het kapitaal
heeft, welke voordeelen den arbeid eruit kan trekken, hoevele
voordeelen er uit geboren worden voor de serie en de groepen, en
vervolgens, dat zijne kinderen het vooruitzicht hebben met kapitaal te
worden bedeeld. Hij zelve kan door toeneming zijner kennis tot hooger
waardigheid klimmen, ook besparingen maken. En ten slotte zal hij
gevoelen, dat tot een juist evenwicht in de maatschappij, hier den
arbeid iets of wat naar den achtergrond heeft te treden, tegenover het
kapitaal en het talent. Een derde voorbeeld:

„Philintus is medelid van 36 serieën.
In twaalf daarvan munt hij uit, door groote geschiktheid en talent; in
twaalf anderen is hij middelmatig en in de twaalf laatsten, is hij een
nieuweling. Als nu bij het einde van het jaar zijne rekening opgemaakt
wordt, zou hij, in aanmerking genomen de talenten welke hij ontwikkelde
in twaalf serieën, zéér geneigd zijn, deze bijzonder
hoog te willen aanslaan. Maar verstandig als hij is, zal hij moeten
inzien, dat hiermede nòch zijn belang, nòch dat van de
phalanstère kan gediend zijn. Niet alleen staan tegenover de 12
serieën, waarin hij zich door talent onderscheidde, 24 anderen
waarin hij slechts een middelmatig arbeider bleek, maar ook van die 12
serieën waarin hij uitmunt, behooren slechts vier tot de eerste
klasse, de hoogst beloonde, die van de noodzakelijkheden; vier anderen
in de tweede, en de vier laatsten in de derde klasse. Hieruit dus,
volgt voor hem van-zelf, dat de eenzijdige maatstaf van de
bevoorrechting van het talent hier geenszins in toepassing kan worden
gebracht. Maar daarbij komt nog iets. Daar de belangen van alle
medeleden in de dozijnen van serieën en honderden van groepen
persoonlijk van elkander verschillen; in eene serie of groep, van twee
of van meerdere weder harmonieeren, dezen wederom in alle andere
serieën en groepen in belang van elkander uiteenloopen, is een
intriguenspel ten gunste van enkele serieën of groepen onmogelijk.
In deze honderden, door elkander loopende en elkander kruisende
belangen, waarbij geen individu alleen iets vermag en geen andere
verbinding van gelijke belangen mogelijk is, moet ten slotte wel het
algemeen belang, en dus tegelijk het belang van allen, op zich-zelve
reeds zegevieren.

„Het regime van de serieën der aandriften, is de gewilde
gerechtigheid, die de voorhanden zijnde ondeugd, de zucht naar goud,
omzet in den dorst naar gerechtigheid.”

De geheele verdeelingswet formuleert Fourier aldus: „De
individueele hebzucht moet door het collectief belang van elke serie en
dat der geheele phalanstère, als
toebehoorende aan eene menigte van serieën geabsorbeerd
worden.” En deze wet wordt bereikt, door de direkte verhouding
van het getal der frequente serieën, in omgekeerde verhouding tot
den duur van den arbeid; in de serieën op-zich-zelf. Met andere
woorden, tot hoe meer serieën het individu behoort en hoe korter
dientengevolge de enkele arbeidszittingen worden, zooveel te lichter
zal de neutraliseerende gerechtigheid in de verdeeling van de
arbeidsopbrengst zich voordoen. Met het
getal der verschillende belangen van de enkelingen, groeien ook de
mogelijkheid van de meest rechtvaardige verzoening en de eenvormigheid
van het geheel aan.

De hebzucht werkt aldus ten slotte verzoenend in de harmonie. Maar
tegenover haar staat nog een tweede impuls van verzoening: de edelmoedigheid. Bijvoorbeeld. Het komt er op aan een
bedrag van 216 francs te verdeelen, zegt Fourier, onder negen medeleden
eener groep, waarbij het dan toevallig uitkomt, dat de rijksten en
welhebbendsten onder de negen groepsgenooten, tengevolge hunner
verrichtingen het meest uitgekeerd krijgen. Hierop verklaren dan de
beide eersten, dat zij hun kapitaalinkomen in aanmerking genomen, en
ook om het genoegen dat hen den arbeid gedaan heeft, zich met het
minimum zullen vergenoegen, hetgeen vier franken bedraagt.
Dientengevolge blijven en 52 franken over, om onder de overigen te
verdeelen. Maar het voorbeeld van de beide eersten volgen de anderen
na, alleen deze laten, met het oog op hun geringer vermogen, van het
hen toekomende maar de helft vallen, waardoor dus verder nog 20 franken
te verdeelen overblijven. De 72 franken worden nu onder vijf armere
sociètaires verdeeld, zoodat die 24, 18, 12, 9 en 9 franken
krijgen.

Wanneer nu hieruit ook voortspruit, dat de rijkste
sociètaires slechts het geringst mogelijk arbeidsaandeel
ontvangen—en het grootste deel van hun inkomen trekken al naar de
mate van hun kapitaal—dan resulteert daaruit, dat hun aandeel in
de algemeene opbrengst, in omgekeerde verhouding staat tot den afstand
waarin de kapitalen tot elkander staan; want voor arbeid en talent
bedoelen zij slechts het kleinste aandeel in beslag te nemen.
Daarentegen staat hun aandeel in de algemeene opbrengst, met betrekking
tot het kapitaalaandeel, in directe verhouding tot de massa der
kapitalen. Er komen hier, evenals in de physieke wereld, twee tegen
elkander inwerkende krachten in aanmerking: de centripetale, welke hier de hebzucht is, en de centrifugale, die hier de edelmoedigheid
vertegenwoordigt.

Ook aan het bevolkingsvraagstuk, heeft Fourier een behoorlijken
aandacht gewijd. Juist in zijnen tijd n.l. kwam het boek van
Thomas Robert Malthus „Over de bevolkingsleer” uit, en werd
veel besproken. Malthus stelde de theorie op, dat de menschheid de
tendenz heeft zich in eene geometrische progressiereeks, dus in de
reeks: 1, 2, 4, 8, 16, 32 enz., te vermeerderen; daarentegen
vermeerderen de voedingsmiddelen zich maar in eene arithmetischen
reeks: 1, 2, 3, 4, 5, 6, 7, 8 enz. Uit deze, met elkander in
tegenspraak zijnde tendenzen, zou volgens Malthus, binnen
vijf-en-twintig jaren—die voldoende zijn om de verdubbeling van
het aantal menschen voort te brengen—de aarde zoo
òverbevolkt zijn, dat de menschheid te gronde zal moeten gaan,
door gebrek aan levensmiddelen.

Fourier nu pakt het vraagstuk van zijne andere zijde aan. Hij
huldigt de grondstelling: stijgende produktiekrachten geven een
stijging van produkt, beiden staan tot elkander in onmiskenbare
verhouding. Maar zegt hij, „vergeefsch zullen de beschaafden naar
middelen moeten omzien, om eene vier- ja, honderdvoudige vermeerdering
te bereiken, die er noodig is, wanneer de menschen veroordeeld moeten
blijven zich te vermeerderen onder den tegenwoordigen socialen
toestand, die, tengevolge van oneconomische toepassing, der
maatschappij dwingt, gestadig het drie- of viervoud van het produkt op
te koopen, om het door de gewoonte bestendigde levensonderhoud der
verschillende klassen, mogelijk te maken.”

Ten allen tijde in de beschaving was de bevolkingstoename, in
verhouding tot de voedingsmiddelen, een der klippen waarop de politiek
is gestrand. De Ouden kenden tegen de overbevolking geen andere
middelen dan uitzetting, kinderdooding en wurging van de overtollige
slaven.

„In sociètaire toestand”, zegt Fourier,
„werpt de natuur tegenover de excessieve vermeerdering van de
bevolking, vier werkzame dammen op. 1e. De grootere kracht en de
lichamelijke ontwikkeling der vrouwen; 2e. de ruimere levenswijze; 3e.
de phanegoramische zeden en 4e. de gelijkmatige lichamelijke oefening
van alle krachten. Wat de grootere lichamelijke ontwikkeling aangaat,
dat zien wij bij de vrouwen in onze steden; op elke vier vrouwen die
onvruchtbaar zijn, komen drie robuste, terwijl daarentegen de zwakkere
vrouwen ook de vruchtbaarste zijn. Men zal zeggen, dat de vrouwen ten
platten meest robust en tóch ook vruchtbaar zijn. Dit is juist,
zegt Fourier, maar een bewijs te meer, dat alle vier middelen
moeten worden gecombineerd en met elkander verknocht moeten worden
gemaakt. De vrouwen op het platte land zijn vruchtbaar, omdat zij matig
leven en een grove, hoofdzakelijk vegetabiele voeding tot zich nemen.
De vrouwen uit de steden, leven meest weelderiger
en geraffineerder, en daarvandaan hare grootere onvruchtbaarheid.
Verbindt men nu in de harmonie, de lichamelijke krachtsontwikkeling der
vrouwen met luxueuser levenswijze en voeding, dan zal men daardoor twee
werkzame middelen, die de vruchtbaarheid tegenwerken met elkander
verbonden hebben.”

In de harmonie zullen de menschen dan ook later als tegenwoordig
hunne geslachtsrijpheid erlangen, omdat de niet-onderbroken en steeds
afwisselende lichamelijke oefeningen, alle ledematen in werking doen
komen en langeren tijd de levenskrachten opslurpen zullen. Zij zullen
aldus het oogenblik verlengen, waarop tengevolge van de ontbrekende
absorptie het overschot der sappen, onverwacht, de puberteit
vóór het door de natuurgewilde tijdstip, teweeg zoû
brengen. Evenzoo zullen de gelijkmatige gymnastische oefeningen bij de
vrouwen, de vruchtbaarheid tegengaan, en wel in die
mate, dat eene vrouw, welke zwangerschap wenschte, zich omgekeerd, door
onthouding van lichamelijke oefeningen en grootere industrieele
inspanning, op dezen toestand zal moeten voorbereiden. De ál te
groote lichamelijke rust van de tegenwoordige stedebewoonsters is het
wel in hoofdzaak, welke de geslachtsdrift en het zwanger worden doen
stijgen. Een tegenwicht is er, in den regel, niet aanwezig.

Fourier verklaart, dat de tegenwoordige beschaving, ongeschikt is om
het bevolkingsvraagstuk op te lossen. Hij toont dat aan, door op
Ierland te wijzen, welks bevolking in dezelfde mate verarmt, als het in
aantal afneemt; terwijl het aantal van de onder de ploeg genomen acres
land en het hoofdcijfer van de veekudden, steeds stijgen. De roof aan
grond en bodem begunstigt de kunstmatige ontwikkeling van de industrie
en het verkeerswezen en zoo, zegt Fourier dan ook, dat de beschaving de
„armoede uit overvloed” voortbrengt en dat dit „elk
euvel, elke ondeugd, welke de periode van het barbarisme slechts op
eenvoudige wijze gekend hebben, tot een tweezijdige maakt. Zij gaat aan
haar cercle vicieux, aan hare inwendige tegenspraken
ten gronde.”

Gelijk het menschelijk lichaam, zoo bezitten de maatschappijen hunne
vier, door bepaalde karaktereigenschappen zich kenmerkende leeftijden,
welke elkander opvolgen. Men kan nòch de opkomst, nòch de
nedergang van eene samenleving bepalen, zoolang men niet de zeer
verschillende karaktereigenschappen weet aan te duiden, welke eene
bepaalde samenleving bezit.

Onze natuurwetenschapsleeraren zijn, wanneer er sprake is van de
onderscheiding bij vrij nuttelooze planten, zeer scrupuleus. Waarom,
vraagt Fourier, zijn onze politici en economisten niet ook zoo,
waar het samenlevingen te beoordeelen geldt? Waarom volgen zij hier
niet de natuurwetenschappelijke methode, bij het onderscheiden hunner
kenmerkende eigenschappen?

Volgens Fourier, zijn de vier phazen der civilisatie en elk harer
kenmerkende eigenschappen, de volgende:




	Opstijgende Linie.



	1. Phaze: Kindschheid.



	Eenvoudige kiem
	Monogamie.



	Samengestelde kiem
	Patriarchale of adellijke feodaliteit.



	Steunpunt der periode
	Burgerlijke rechten der vrouw.



	Tegenwicht
	Federatie der groote vazallen.



	Toon of stemming
	Ridderlijke illusies.



	2. Phaze: Jeugd.



	Eenvoudige kiem
	Stedelijke privilegies.



	Samengestelde kiem
	Zorg voor wetenschappen en kunsten.



	Steunpunt der periode
	Bevrijding van den arbeid.



	Tegenwicht
	Vertegenwoordigend stelsel.



	Toon of stemming
	Illusies der vrijheid.



	Middagsphaze.



	Kiem
	Zeevaartkunst, experimenteele chemie.



	Karaktereigenaardigheden
	Ontgoochelingen, Staatsleeningen.



	Nederdalende Linie.



	3. Phaze: Mannelijkheid.



	Eenvoudige kiem
	Handelsgeest, Fiskalisme.



	Samengestelde kiem
	Maatschappijen op aandelen.



	Steunpunt der periode
	Monopolie en Zeeheerschappij.



	Tegenwicht
	Handelsanarchie.



	Toon of stemming
	Economische illusies



	4. Phaze: Ouderdomszwakte.



	Eenvoudige kiem
	Banken van leening.



	Samengestelde kiem
	Ondernemenden van een bepaald aantal.



	Steunpunt der periode
	Industrieele feodaliteit.



	Tegenwicht
	Heerschappij van monopolisten.



	Toon of stemming
	Illusies over associatie.








Fourier merkt bij dit tableau op, dat hij die karaktereigenschappen,
welke aan alle vier phazen eigen zijn, niet heeft op den voorgrond
gesteld, maar slechts die, welke den eene of de andere phaze
karakteriseeren en die, welke met den eene of met de andere phaze
vermengd zijn. Zoo is de tweede phaze, waar in de Atheners leefden,
eene onvolkomene, eene bastaardachtige periode, die nog merkteekenen
van het barbarisme draagt en waaraan het steunpunt van de tweede phaze,
de bevrijding van den arbeid ontbrak. In Engeland en Frankrijk, bevindt
de civilisatie zich in de nederdalende lijn van de derde phaze en neigt
sterk naar de vierde, welker beide kiemen zij reeds bezit. Deze
toestand wordt door een zich sterk voelbaar makende stagnatie
aangetoond; het genie voelt zich vermoeid van zijne onvruchtbaarheid en
als een gevangene, het pijnigt zich tevergeefsch af, om eene nieuwe
gedachte voort te brengen. De fiskalische geest aarzelt evenwel niet,
de middelen te ontdekken om de vierde phaze te organiseeren, die
wel-is-waar een vooruitgang, maar geen vooruitgang ten goede is. Er
moet een tusschen-phaze geschapen worden, die de civilisatie, in een
garantietoestand overbrengen moet.

„Maatschappijen zoo goed als individuen gaan ten
gronde,” zegt Fourier, „wanneer zij zich aan
den woekeraars overgeven en het is een feit van onze eeuw, van leening
naar leening te hollen.”

Fourier begeeft zich hiermede in een critiek der staatsleeningen.
Opdat een Staat door de geldmachten beheerscht, economisch en
finantieel kan worden uitgebuit en uitgeplunderd, moet men hem tot het
sluiten van leeningen verleiden. Maar met élke nieuwe leening
wordt hem den strik vaster om den hals gedraaid, evenals dit met den
privaten persoon het geval is. De staatsmacht, zegt Fourier, wordt
zoodoende ten slotte een werktuig in de handen der groote finantieele
machten, die méér dan de ministers den gang van zaken
beheerschen en leiden; wetten decreteeren, oorlogen voeren of
verhinderen, al naar hun belang dat medebrengt. En opdat de
Staatsmachine naar wensch ga, de regeering ten allen tijde door de
contrôle hare afhankelijke positie bewust zij; opdat verder de
nodige bronnen van inkomsten in den vorm van belastingen van allerlei
aard tot rente-betaling en schulddelging aanwezig zullen zijn, heeft
men het vertegenwoordigend stelsel noodig, door middel waarvan de hooge
persoonaadjes, die de touwtjes der finantieën in handen hebben,
den hun nog ontbrekenden invloed op de gansche wetgeving en het
staatsbestuur erlangen, en den Staat tevens tot hunne melkkoe maken.


Onder de permanente euvelen van zijnen tijd, rekende Fourier de
heerschappij van de philosophen, die niet willen dat het volk tot de
erkenning zal komen van zijn oorspronkelijk recht en het recht zal
eischen, dat het bezit op een bestaansminimum, wat het alleen maar
gegarandeerd kan worden, onder het stelsel van de industrieele
aantrekking.

De maatschappij is overvuld van armen, hare gebreken laten zich
samenvatten in 12 hoofdpunten: 1e Eene minderheid, de heerschende,
bewapent slaven, die eene meerderheid, ongewapende slaven, in toom
hoopt. 2e Gebrek aan solidariteit der menigte en daardoor een
ongedwongen egoïsme. 3e Dubbelzinnigheid aller handelingen in de
samenleving en hare sociale elementen. 4e Inwendige strijd van de menschen onderling. 5e Het
onverstand tot principe verheven. 6e In de politiek wordt de
uitzondering als grondslag van den regel. 7e Het hardnekkigste en
taaiste genie wordt kleinmoedig gemaakt. 8e Ongedwongen begeestering voor het slechte. 9e
voortdurende verergering, terwijl men gelooft verbetering aan te
brengen. 10e Alzijdig ongeluk voor de groote massa. 11e Het ontbreken
van een wetenschappelijke oppositie tegen de heerschende theorie. 12e
Verslechtering der klimaten. Het laatste door de verminking van de
wouden en de daaruit voortkomende uitdroging van de bronnen, hetgeen
volgens Fourier, noodzakelijk tegen het einde der eeuw, tot excessen
van het klimaat zal moeten leiden.

„De handel,” zegt Fourier verder, „is het zwakke
punt der civilisatie, het punt waarbij men haar moet aantasten. In het
geheim wordt de handel, zoowel door de regeeringen, als door de
volkeren gehaat. De rechtschapen bezitter begrijpt niet eens de
middelen, waardoor deze agioteuren zich weten te verrijken. De
economisten evenwel, slingeren hunne anathema’s naar de hoofden
van allen, die deze grootaardigheid van den handel verdacht willen
maken. Welke schoone phrazes zijn er niet tot mode geworden, ter
hàrer verheerlijking?”

Fourier, die er van hield alles te ordenen en te klassificeeren,
doet zulks ook ten opzichte van het bankroet. De ware aard van het
bankroet te leeren kennen, hiertoe deden de philosophen, volgens hem,
al even weinig moeite, als zij dit deden, tot het leeren kennen van de
waren aard van den handel en van den woeker.

Napoleon I had gelijk, toen hij zeide, dat men het eigenlijke wezen
van den handel niet kent. Napoleon was bang geworden, door de ervaring
die hij opgedaan had, dat elke schade die men den handel toebracht,
door deze weder afgewenteld werd op de lagere en arbeidende
klassen. Zoodra de handel bedreigd wordt, trekt hij de kapitalen terug,
zaait hij wantrouwen, belemmert hij de circulatie. De handel is als den
egel, die men nergens aanvatten kan, zonder dat men zich zelf
steekt.

Fourier meende dat er een overgangsstand moet worden geschapen, die
de civilisatie in den kortst mogelijken tijd kon leiden naar een
hoogere ontwikkelings-phaze en die hij
overal, naar wij zagen die der harmonie noemt. Een stelsel dat in de
eerste plaats den handel van zijnen troon moet stooten.

Hij stelt voor, dat de regeering zich van de banken, zoowel als van
den handel meester maakt. Dit kan geschieden langs tweeërlei
wegen. Een bruske en een zacht dwingende; een concurreerende en een
ondergravende. Ook zijn beide methoden te vereenigen.

Hij veronderstelt dat er een koning bestond van het vaste en niets
ontziende karakter van een Mahmud II (Sultan van 1808 tot 1839), die
aan dwangmaatregelen in dezen de voorkeur geeft. Deze zal de geheele
arme klasse, welke niets bezit, vereenigen en staatshoeven
organiseeren. Men kan rekenen, dat het aantal van hen die geheel zonder
middelen zijn, ongeveer een tiende van de bevolking bedraagt en op elke
vierhonderd familiën veertig arme familieën wonen. Elke 200
personen vormen dan een staatshoeve, die hare noodzakelijke gebouwen,
stallen, vee, grond, werktuigen enz. bevat. Dit aantal is groot genoeg,
om een doelmatig en niet kostbaar bestuur, afwisselenden arbeid en een
lucratieve opbrengst te verzekeren. Deze staatshoeven moeten zich dan
aansluiten bij de industrie, het instituut van het gefixeerde
ondernemerschap van private personen, die van jaar tot jaar toegelaten
zullen worden, onder voorwaarde, dat zij van jaar tot jaar progressief
stijgende retributieën aan den Staat hebben te betalen. Een
maatregel, zegt Fourier, die twee werkingen hebben zal. Ten eerste: den
Staat hooge inkomsten te bezorgen, ten tweede: den onbemiddelden het
ondernemerschap onmogelijk te maken of hen zal dwingen, het op te
geven. De aldus vrijkomende bevolking wordt daardoor naar de
staatshoeven gedrongen; de inkomende belastingen moeten evenwel, nevens
tot de dekking der staatsuitgaven, aangewend worden tot delging der
staatsschulden. Fourier stelt voorop, dat deze inkomsten ten slotte
zeer hoog zullen worden en een belangrijk deel van de ondernemerswinst absorbeeren zullen,
zoodat het private-ondernemerschap alsdan onmogelijk zal worden en er
een toestand zal worden geschapen gelijk die noodig is, om tot de phaze
van de „harmonie” te komen, welk Fourier beschouwt de
hoogste vervolkomening en de vervolmaking van het menschelijke leven op
aarde te zijn. 

Fourier stierf te Parijs den 10en Oktober 1837. Op zijn
grafsteen staat gebeiteld: „Hier liggen de
overblijfselen van Charles Fourier. De serie verdeelt de
harmonieën. De attracties staan in verhouding tot de
bepalingen.”

Tot Fourier’s meest bekende en meest
ijverige scholieren behoorden: Victor Considérant, een voormalig
genie-officier, die het hoofdwerk der Fouriersche school:
„Destinée sociale, exposition
élémentaire complète de la theorie sociétaire”
vervaardigde.

Hij vestigde na veel moeite een phalanstère te Texas
„La Reunion” genaamd, die
echter in 1869 te niet ging.

Ook andere pogingen tot het oprichten van dergelijke
phalanstères, n. l. in 1832, nog tijdens Fourier’s leven,
door Baudet-Dulary in het leven geroepen en een in Citeaux bij Dijon,
met de finantieele hulp van den engelschman Arthur Young; ook een in
Algerije, allen mislukten eveneens na
korter of langer tijd.



Tegelijkertijd met de Saint-Simon en ook met Fourier, werkte en
streed er in Engeland een man, die minder dan de twee eersten, in
geschriften zijn denkbeelden had uiteengezet, maar meer een man was van
de daad. Die man was Robert Owen.







Robert Owen




werd den 14de Mei 1771 te Newtown, een
landstadje in Montgomeryshire (Wales) in Engeland, geboren, waar zijn
vader winkelier en posthuishouder was. Zijn moeder stamde uit een
geachte pachtersfamilie. Robert was de jongste van zeven kinderen.

Na in het stadje zijner inwoning de school te hebben doorloopen,
kwam hij bij een koopman in Stanford in de leer, een zekere Mac Guffog,
die zich-zelf in zaken er bovenòp had gewerkt. De jonge Owen
bleef hier vier jaren en benuttigde zijnen vrijen tijd met lezen en
studeeren. Elke minuut die hij van de zaken af kon nemen, wijdde hij
aan de studie der mathematiek, de natuurwetenschappen en der
geschiedenis. Ook hield hij zich met godsdienstige studiën niet
onledig en werd hij al spoedig een twijfelaar in theologische
aangelegenheden.

In ’t jaar 1795 ging Robert Owen naar Londen met aanbevelingen
van zijn patroon, die hem ongaarne van zich vertrekken zag. Hij vond
hier een betrekking voor 25 L. S. (300 gulden) jaarlijksch, voor een knaap van 14 jaar, eene
gunstige positie in die dagen. Vandaar ging hij in betrekking in
Manchester, eene positie die hem 15 L. St. per jaar méér
opleverde. Minder noch om het salaris, dan wel om eene andere reden,
nam hij de hem aangeboden nieuwe positie aan. De katoenindustrie had in
die dagen reuzenschreden gemaakt en hare hoofdzetel was Manchester.

Het was overigens een geweldigen tijd. Eene machtige sociale
revolutie voltrok zich in Engeland. Terwijl in Frankrijk de politieke
revoluties als het ware over elkander vielen, vond er in het geheim,
zonder dat het iemand zag of kon zien, een revolutie in de
maatschappelijke verhoudingen in Engeland plaats, die bewerkstelligd
werd door den stoom en de stoommachine. Watt had de stoommachine,
Arkwright had de spinmachine en Cartwright had de stoomweefstoel
uitgevonden. De kleinproductie ging haren ondergang
tegemoet en de handspinmachine en de handweefstoel, zij moesten het
afleggen tegen den met stoom gedreven industrie van de groote
fabrieken. De in ’t raam van de kleinproductie passende
verhoudingen, deugden niet meer. Een zee van ontketende „vrije
concurrentie”—het hoofdleerstuk der staathuishoudkunde van
den econoom Adam Smith—was nu de industrieele maatschappij
geworden. De golven sloegen al hooger en hooger, en wie niet met goed
uitgeruste schepen kwam, ging onder. De machinekrachten ontketenden den
strijd van „allen tegen allen”, een eeuw vroeger door den
philosoof en staatsrechtsleeraar Thomas Hobbes zoozeer voorzien.

Niet alleen mannen, ook vrouwen en kinderen togen bij massa’s
naar die groote fabrieken met hunne rookende schoorsteenen, hunne
stampende en ratelende machines. De groot-industrie begon haar hoogtijd
te vieren in Engeland, het eerste land dat daarvoor rijp was.

Robert Owen zag dat alles, maar hij zag ook tegelijkertijd, dat de
groot-industrie de produktie op geweldige manier deed toenemen. Hij zag
zoowel voor- als nadeelen van het nieuwe stelsel. En meer dan iemand
van zijnen tijd, heeft hij het ook begrepen. De jonge man peinsde op
middelen, zon op een stelsel om de voordeelen te behouden, maar de
nadeelen zooveel mogelijk te neutraliseeren.

Hij wilde aanstonds katoenfabrikant worden, want hij was inmiddels
in bijna alle geheimenissen van dat vak doorgedrongen. Maar toen hem
intusschen in 1789 een mechanikus met name Jones, dien hij had leeren
kennen, den voorslag deed, om met hem gezamenlijk een fabriek op te
richten, tot vervaardiging van nieuwe machines voor
katoenfabrikatie, greep hij dit denkbeeld aan en zeide zijne betrekking
op. Hij werd machinefabrikant met een kapitaal van 200 pd. sterling,
dat hij van zijn broeder in Londen had geleend. Jones evenwel betoonde zich
ongeschikt, en hij wilde ook geenerlei raad aannemen en in dat geval
hield Owen het voor geraden zijn deelhebberschap aan een kapitalist te
verkoopen en uit de zaak te treden, om tot zijn oorspronkelijk beroep
terug te keeren. Voor het ontvangen geld, richtte hij een gehuurd
fabrieksgebouw in, dat hij voor het grootste gedeelte aan anderen
onderverhuurde en stelde, in de hem overblijvende ruimte een paar
spinmachines op. De ervaringen die hij in zijn korten loopbaan als
machinefabrikant had opgedaan, kwamen hem nu voortreffelijk te stade en
in korten tijd had hij zich een goede cliëntèle
verschaft. Alleen het gebrek aan kapitaal, hinderde hem bij elken stap,
dien hij wilde doen. Tot dat men hem op zekeren dag mededeelde, dat een
zekere heer Drinkinwater, een rijke katoenfabrikant, wiens ouden chef
hem plotseling had verlaten, een nieuwen chef zocht. Owen nam een snel
besluit en bood zich aan. De heer Drinkinwater nam aanvankelijk den nog
geen twintigjarigen jongeling, die zich vermat aan het hoofd te willen
komen van eene der grootste katoenfabrieken van toenmaals in Engeland,
eens op. En met een blik waarin verbazing, zoowel als geringschatting
lag, zeide hij tot Owen: „U is mij te
jong!”—„Voor vier of vijf jaren was ik het
wel,” antwoordde de jonge Robert.—Nog grooter verbazing bij
den heer Drinkinwater; hij dacht voor het lapje te worden gehouden.
„Hoeveel malen per week bedrinkt u je wel?” vroeg
hij.—„Ik was nog nooit in mijn leven
beschonken,” antwoordde Owen heel droog.—„Hoeveel
salaris vraagt ge?” begon na een korte pauze den fabrikant.
„Driehonderd pond sterling!” was wederom het korte antwoord
van Owen. Het bleek dat zijn manier van antwoorden, den grooten
fabrikant zoozeer imponeerde, dat hij informaties inwon, en het
resultaat was dat Owen de betrekking kreeg.

Dit was in ’t jaar 1791, toen de fransche Revolutie op haar
hoogste punt was gekomen. De jonge Owen had voor politieke kwesties een
niet zeer levendige belangstelling. Of de gebeurtenissen in Frankrijk
een grooten indruk op hem gemaakt hebben, is niet gebleken. Praktische
vragen, vraagstukken die in onmiddellijk verband stonden met het leven,
hadden evenwel zoo veel te meer steeds zijne groote belangstelling
bezig gehouden.

De heer Drinkinwater had geen reden om zijn besluit te betreuren. De
jonge Owen bracht weldra orde in het bedrijf en vervolkomende de machinerie dermate, dat de
fabriek binnen korten tijd, gelijk erkend werd, het beste en fijnste
spinwerk van Engeland leverde. Daarbij kwam, dat de arbeiders goed
werden betaald en humaan werden behandeld. Nadat een jaar verstreken
was, wilde de heer Drinkinwater dan ook van geen veranderen meer weten;
hij verhoogde ten dien einde dadelijk Owen’s salaris tot op 400
pd. st. en verplichtte zich, om, na het derde jaar dat Owen in zijn
dienst zou blijven op een salaris van 500 pd. st., hij hem als
deelgenoot in de zaak zou opnemen.

Voor dat het contrakt tot stand kwam, verliet Owen de zaak, om eene,
naar hij later zelf toegaf, door hem verkeerd opgevatte handelwijze des
heeren Drinkinwater en richtte in Manchester eene eigene spinnerij op,
echter een voor zulk soort garens, die niet in de fabriek des heeren
Drinkinwater vervaardigd werden, ten einde dezen geen schade te doen.
De onderneming gelukte en Robert Owen werd wat men noemt een
„gemaakt man”, door andere fabrikanten met jaloerschheid
aangezien; bewonderd als man van zaken en uitgekreten als een
zonderling, omdat hij absoluut geen vermaak vond in de gezellige omgang
dier heeren, die hun geld en hunnen tijd doodsloegen, terwijl hij
zijnen vrijen tijd doorbracht in litterarisch en philosophisch
gezelschap; slechts met menschen willende verkeeren, waarvan hij meende
iets te kunnen leeren. Hij stelde er meer een eer in, om te gaan met
mannen als: Coleridge, de dichter, Dalton, de scheikundige en Fulton,
de uitvinder van het eerste stoomschip, welke laatste hij vooral met
beduidende geldsommen steunde.

En als Owen wel eens in het gezelschap was van zijne collega’s
de fabrikanten, dan had hij zulke verschrikkelijke plannen op te
stellen en ideën te verkondigen, dat het er den anderen koud van
werd.

Deze denkbeelden echter liet daarom Owen niet varen, in tegendeel,
zij trokken hem juist aan. Wij zijn hier aangeland bij het keerpunt in
Robert Owen’s leven, daar waar hij van een privaat-ondernemer,
een historische beteekenis krijgt als sociaal
hervormer.



Tegen het einde der 18e eeuw kwam Owen, op een
handelsreis zijnde, te New-Lanark in Schotland aan. Daar leerde hij een
zekere heer Dale kennen, den eigenaar van een aantal
fabrieksinrichtingen aldaar. De kennis met den vader, leidde tot
kennismaking met de dochter; de kennismaking
leidde tot liefde en Owen werd met den vriend, ook den schoonzoon van
den heer Dale en alras den medeeigenaar van de fabrieken te New-Lanark.
In 1800 nam hij de leiding van de gezamenlijke fabrieken aldaar, bekend
onder den naam van „New-Lanark Mills”
over, met inbegrip van alle daarbij behoorende
établisementen.

De fabriek van den heer Dale was door hem en Richard Arkwright, de
beroemde uitvinder van de spinmachine, in 1784 opgericht geworden, toen
de katoenspinnerij in Schotland het eerst werd ingevoerd. De
voordeelen, die de waterkracht van de Clyde aanboden, had de keuze
bepaald van deze plaats, die overigens niets aantrekkelijks had. Het
land rond er om heen was onbebouwd; de inwoners dun gezaaid en zeer
ruw, bijna wild; de wegen zoo slecht dat zelfs de hartstochtelijkste
liefhebbers van natuurschoon het niet licht wagen dorsten tot deze
oorden aan de Clyde-watervallen, al te diep door te dringen. Men moest
„handen” hebben voor de fabriek, geen gemakkelijk iets,
daar de bevolking van de plaats geen bijzondere trek had in het werken
in gesloten ruimten. Kinderen voor den fabrieksarbeid waren er in
’t geheel niet te krijgen. Men moest zich dus wenden tot de
„werkhuizen” in het Engeland van die dagen, niet ten
onrechte de „Bastilles van den
armen” genoemd, ten einde kinderkrachten te bekomen. En had
zoodoende 500 kinderen bij elkander gekregen, meest uit Edinburgh, die
in een daarvoor gebouwd groot huis tezamen werden gebracht, om gekleed,
gevoed en opgevoed te worden.

Ter aanlokking van arbeiders uit andere oorden, bouwde men een dorp
om de fabriek en verhuurde de huizen tegen een lagen prijs. Maar de
arbeid was er zóó impopulair, dat men bijna geen
arbeiders kon krijgen, anders dan verworden menschen en werkeloozen;
van alle middelen ontbloote individuen; menschen die over het algemeen,
zedelijk zeer laag en voor den arbeid bijna onbruikbaar waren, kortom
het uitschot van de armen. En niet zoodra hadden dezen door eenigen
tijd te arbeiden er geheel den slag van gekregen of zij werden
weerspannig en onhandelbaar.

Voor de kinderen was naar de toenmaals heerschende begrippen, vrij
goed gezorgd. De lokaliteit waar zij gehuisvest waren, was ruim, de
kamers vrij goed, de kost en de kleeding voldoende. Ook was er voor
voldoende geneeskundige hulp en verzorging, goed onderwijs en
behoorlijk toezicht zorg gedragen. De armenvoogden echter, verlangden
dat de kinderen reeds op 6-jarigen leeftijd zouden opgenomen worden. De
kinderen moesten dus van des morgens 6 tot des avonds 7 uur werken met
de grooten tezamen en daarna eerst, konde men hen onderwijs
geven. De gevolgen daarvan bleven niet uit; de kinderen liepen weg als
zij eenigszins daartoe in staat waren, om naar
Glasgow en Edinburgh te gaan en daar dan dikwijls hunnen ondergang te
vinden. Maar alles was hen liever dan 13 uren per dag te werken onder
menschen, zooals het arbeidspersoneel van den heer Dale was.

Owen spreekt den heer Dale vrij van schuld; niet zijn wil was het,
dat de kinderen reeds met hun zesde jaar aan de spinmachine moesten
staan, zegt hij, maar die van het Armentoezicht, dat tot elken prijs
natuurlijk, van de arme, verlaten, ongelukkige kinderen af wilde
zijn.

En wat de toestanden aangaat, zegt hij: „als deze nu zoo waren
bij goede werkgevers als den heer Dale, kan men nagaan hoe het er moet
hebben uitgezien bij de slechten.”

De toestand van de dorpelingen van New-Lanark was dan ook eene
hoogst ongunstige. Drankzucht, luiheid en armoede waren er heer en
meester. Stelen was er aan de orde van den dag en in ’t bijzonder
scheen het een formeel recht te zijn, zich aan den eigendom van den
heer Dale te mogen vergrijpen. Ook heerschte er een godsdienstig
sekte-fanatisme van de allerergste soort. De eene groep van een zeker
soort geloovigen verketterde den andere, en dit werd er niet beter op,
doordien den heer Dale zelve partij koos voor eene der vele
secte-gelooven.

Nog een groot euvel was er, doordien de menschen van New-Lanark,
tengevolge van den grooten afstand van de marktplaatsen veel te dure
prijzen moesten betalen voor hunne levensmiddelen, hetgeen, naar te
begrijpen was onder hen een even groote bron van ontevredenheid, als
het voor den diefstal van andermans eigendom, een groote prikkel
was.

Het geheel evenwel scheen, met al zijn euvelen en al zijn ellende
een terrein te zijn, alwaar iemand als Robert Owen zich op tehuis
gevoelen kon. Dadelijk overzag hij het geheel en besloot hij
onmiddellijk de zaak radikaal aan te pakken.
Hij ondernam een grondige hervorming. De enorme moeielijkheden die hij
hierbij ondervond verhoogden zijnen ijver slechts. Hij deed als een
wetenschappelijk ontdekker, die hoe moeielijker de taak, dien hij zich
gekozen had werd, met te meer lust aan de nieuwe studie ging, wetende
zijn doel toch te zullen bereiken. Hij verklaarde zijnen vrienden, dat
hij zou inwijden een geheel nieuw systeem, dat geheel gebaseerd zal
zijn op gerechtigheid en goedheid, dat hij zijn hoofdoogmerk zoû wijden aan de
opvoeding van de kinderen, en alle straffen zoû afschaffen en zou
weten te vervangen door moreele middelen. Men lachte hem uit;
maar de lachers werden hier wel zeer beschaamd gemaakt.

Owen toog aan den arbeid. „Onwetendheid,” schrijft Owen’s
biograaf Sargent, „immoraliteit, godsdienstige huichelarij,
overmatige arbeidstijd, verduurdering van levensmiddelen, en om op dit
alles den kroon te zetten, een hardnekkig vooroordeel dat men het tegen
Owen „den Engelschman,” wiens spraak den schotschen hoog-
en laaglanders bijna niet verstonden, dat alles stond hem in den weg.
Hierbij kwam nog, dat de andere deelnemers hoofdzakelijk het oog hadden
gevestigd op de winsten, die er te maken vielen en alles van een
zakenstandpunt bekeken.”

De arbeiders wantrouwden de geheele zaak eveneens. Zij immers waren
zoozeer gewend te worden geëxploiteerd, dat zij onmiddellijk
achter elke vernieuwing van de dingen, eene poging zagen, om meer uit
hunne arbeidskracht te halen. Geen wonder dus, dat er in de eerste twee
jaren slechts weinig was volbracht. „Er was geen
middel,” schrijft Owen zelf, „dat er niet tegen mij
werd gebruikt; en de vesting van vooroordeelen en misbruiken die te
veroveren was, en wier verovering ik mij vast voorgenomen had, werd dan
ook systematisch en op hardnekkige wijze tegen mij
verdedigd.”

Owen was echter te verstandig om met geweld te werk te gaan.

Hij zag in, dat de noodzakelijkste veranderingen zeer talrijk waren
en niet in één handomdraaien gedaan waren te krijgen,
temeer, daar hij van geen enkele zijde op medewerking te rekenen had.
De beambten der fabriek zagen in hun patroon een phantast, die de zaak
te gronde zou richten met zijne plannen en zij verklaarden liever hunne
plaatsen aan de fabriek te zullen verlaten, dan zich te zullen leenen
tot zulke belachelijke dingen, als Owen die met de fabriek voorhad. Hij
moest zich dus voor alles een vasten bodem onder de voeten scheppen,
waarop hij het gebouw zijner wenschen moest vestigen. Maar dit niet
alleen, hij moest zich ook het noodige bouwmateriaal zelf verschaffen.
Het voornaamste was in dat opzicht, mannen te krijgen, die hem bij
zijnen arbeid ondersteunen konden en genoeg vertrouwen in zijn zaak
hadden. Dat was niet gemakkelijk, maar gegeven de uitmuntende takt die
Owen bezat om met menschen om te gaan, om uit ieder te halen wat erin
zat, was deze moeielijkheid geene onoverkomelijke. Hij vond dan ook wel
de noodige krachten.

En nu ging hij met onvermoeiden ijver aan den gang tot het
volbrengen van zijne tweeledige taak: verbetering van het lot der
volwassenen en de opvoeding der kinderen.

Het was vóór alles noodig, in de fabriek-zelf eene
zekere orde te herstellen, omdat het gebrek aan systeem
en de wanorde die er heerschten, werkelijk de fabriek met een bankroet
bedreigden, zelfs onder het oude regime. Repressie-maatregelen, daaraan
dacht Owen niet. Wat zou het hem baten, een paar dozijn
„handen” in het tuchthuis en enkelen aan den galg te
brengen? Daarmede waren noch de fabriek, noch de menschen zelf gebaat,
noch hadden Owen’s plannen, die hij met de menschen voor had,
daarbij maar eenigszins een voordeel gehad.

Owen geloofde niet aan wat men den „persoonlijken schuld” noemde, daarvoor had hij een te
diep inzicht in de omstandigheden, waaronder die menschen van
New-Lanark leefden en wat dezen van hen hadden
gemaakt. Owen zag dus van elk soort van bestraffing af. Hij zocht het
mistrouwen der werklieden op verstandsgronden te overwinnen, door
beleering hen de dingen te verklaren en door hen louter en steeds op
hun belang te wijzen, dat hen gebood eerlijk en arbeidzaam te zijn. Ten
einde de dieverijen op de fabriek tegen te gaan, trof hij zeer
vernuftige maatregelen, welke de ontdekking van de misdrijven zeer
verlichten en, als ’t ware, het politietoezicht in de handen der
arbeiders zelven legde.

Het was Owen’s doel geenszins een modelfabriek te stichten,
hem was de sociale zijde van de hervormingen veel meer
aangelegen, dan aan de mercantiele zijde van het vraagstuk. Maar
het ging bij hem hierom, een modelsamenleving op kleine schaal in te
richten.

De fabriek was Owen slechts middel tot dat doel. Door haar zocht hij
zijn hervormingsplannen te verwezenlijken, die met de vooruitgang in de
praktijk van den dag, telkens grootere afmetingen begonnen aan te
nemen.

De inrichtingen van New-Lanark waren Owen’s proefstation voor
sociale hervormingen. Door deze maatschappij-in-het-klein wilde hij der
maatschappij in het groot, een bewijs leveren van de juistheid en de
uitvoerbaarheid van zijne sociale hervormingsplannen. Door deze wilde
hij beproeven, praktisch de argumenten te weêrleggen van
hen, die zijn plannen misschien in theorie prachtig, maar in de
praktijk voor onuitvoerbaar verklaarden.

Het duurde niet lang of te New-Lanark was er zóóveel
verbeterd, dat de spotters en de lachers, althans niet meer zoo luide
lachten en de twijfelaars tot nadenken gestemd werden. Het stelen hield
op, zonder dat er één arbeider gerechtelijk vervolgd was
geworden. En het optreden en de manier-van-doen van de arbeiders, niet
alleen binnen, maar ook buiten de fabriek, was geheel
anders geworden. Dronkenschap werd steeds minder en dat, zonder dat men
de drankwinkels in het dorp had doen sluiten, wat men Owen aangeraden
had. Owen was persoonlijk geen vijand zoozeer van het alkoholgebruik
als zoodanig, maar beschouwde het drinken en wel, het zich bedrinken,
in verband met de maatschappelijke omstandigheden der arbeiders. Hij
vroeg zich af, hoe het kwam, dat de menschen zulk een misbruik maakten
van den alkohol en kreeg allereerst de overtuiging, dat dit voortsproot
uit gebrek aan phijsiek voedsel, dat den menschen dwong, kunstmatige
prikkels tot zich te nemen.

Ten tweede ontbrak het den menschen aan een goed en behoorlijk
„tehuis,” aan een behoorlijk en gezellig familieleven,
waardoor zij zich in de kroeg meer thuis gevoelden, dan in hunne eigene
woning. Ten derde kwam het, omdat de menschen geestelijk op een te laag
standpunt stonden en verwaarloosd waren. De meesten van zijn
fabriekarbeiders konden niet eens lezen! Het was dus geen wonder, dat
zij geen denkbeeld hadden van hooger levensgenot en van geestelijk
leven, eene der beproefdste middelen, om de menschen uit de kroeg te
houden.

Owen ging planmatig te werk. Hij onderdrukte het
„Trucksysteem,” hetwelk, zooals overal in Groot-Brittanje,
ook in New-Lanark in zwang was, en de arbeiders waren aldus niet meer
gedwongen hunne levensmiddelen te koopen waar die duurder en slechter
waren, dan overal elders. In plaats daarvan stichtte Owen eene
coöperatie, de eerste die bestaan heeft en zeker niet de minst
slechte. Hij kocht waren van de allereerste kwaliteit in het groot en
deed ze aan de arbeiders die ze koopen wilden—gedwongen was men
niet—tegen den kostenden prijs van de hand. Alleen de kosten van
beheer werden hen in rekening gebracht. Het gevolg was, dat weldra alle
arbeiders deelnamen en dat de bevolking van New-Lanark binnen vrij
korten tijd, tot de bestgevoede en de bestgekleede van Engelands
arbeidersbevolking behoorde. Voor de ongehuwden werd een kost- of
eethuis opgericht, eveneens op coöperatieven grondslag, waarin
voor hunne voeding en hunne kleeding den meesten zorg werd
gedragen.

Owen liet vervolgens de slechte woningen afbreken en liet er
„Cottages” bouwen van
zijne eigene vinding en naar zijne eigene aanwijzingen, met ruime
lustige woon- en slaapkamers, een praktische keuken erbij en tevens een
stukje tuingrond eraan verbonden, om groenten, ooft en bloemen te
kweeken. Voor de kinderen werden bovendien speelplaatsen opgericht. De
nieuwe woningen, met de daarbij behoorende tuintjes werden voor een
lagen prijs verhuurd, zoodat niet meer dan de rente van het kapitaal in
rekening gebracht werd, die opgebracht moest worden. Niet lang daarna
verlieten alle arbeiders hunne ellendige krotten, om de woningen van de
fabriek binnen te trekken.

Een moeielijker werk leverde de geestelijke verheffing van de
arbeiders op. Hier moest tegelijkertijd, van twee kanten uit worden
begonnen. Met bloote opvoeding van de kinderen was men alleen niet
klaar, ook de reeds opgegroeide generatie mocht niet onverzorgd gelaten
worden. Voor de jeugd was een groote school opgericht die binnen korten
tijd, onder de persoonlijke leiding van Owen, tot een modelschool werd. Geschikte leeraren en leeraressen werden
gevormd en aan de school verbonden; het slaan was streng verboden. De
kinderen werden er onderwezen in lezen en schrijven, in mathematiek, in
geschiedenis, geographie en meer praktische vakken.

Voor volwassenen werden aparte onderwijsklassen opgericht, leeszalen
en een bibliotheek gesticht en in weerwil dat voor de deelname aan alle
deze dingen geen dwang was ingevoerd, was de deelname weldra zoo
algemeen, dat na eenigen tijd New-Lanark, behalve den grijsaards geen
inwoner meer had, die niet ter dege kon lezen en schrijven. Het
intellektueele peil der bevolking rees dan ook zeer schielijk en kwam
zeker boven het doorsneêpeil van de fabrieksplaatsen, in het
Engeland dier dagen te staan.

In de fabriek werd de behandeling eveneens op veel humaner en
praktischer manier ingericht, dan dit voorheen het geval was. Straffen
waren principieel verboden. Goede loonen werden betaald en Owen
wist de menschen het snel duidelijk te maken dat, hoe beter zij
arbeidden, des te meer dan hunne loonen zouden stijgen, en dat dan ook
zooveel te meer zoude gezorgd kunnen worden, voor hunne moreele en
materieele verheffing. Hij maakte er voor de menschen geen geheim uit,
dat ook dan de eigenaren van de fabriek daar beter bij zouden varen.
Maar door te wijzen op hetgeen hij had gedaan, en op hetgeen hij
voornemens was daarenboven te doen, kon hij met een goed geweten
verklaren, dat voor hem de fabriek geen doel, maar een
middel was, om tot de oplossing te komen van het problema, de
arbeid die tot dusver voor den arbeiders een vloek geweest, voor hen in
een zegen te doen veranderen.

En de eenige dwang, welke hij uitgeoefend had, was eene moreele,
n.l., de dwang van de publieke opinie.

Ten einde, om zoo te zeggen, een soort gerecht onder de arbeiders, uit de arbeiders zelven te verkrijgen,
voerde Owen den „Silent Monitor”
(„stille vermaner”) in. Hij liet voor
elken arbeider vier borden maken, van verschillende kleur: een wit, een
blauw, een geel en een zwart. De eerste was goed, de tweede tamelijk
goed, de derde middelmatig en de laatste onvoldoende. Al naar het werk
van de week uitviel, liet Owen een der vier borden naast den arbeider
neerhangen, op den Maandag waarop het werk aanving, zoodat dan elkeen
kon oordeelen over eens anders arbeid en gedrag. Deze borden hadden
bovendien nog dit voor, dat de arbeiders die hunnen plicht niet gedaan
hadden, geen standjes kregen, maar zelven zien konden hoe men over hun
werk dacht. Owen controleerde zelf deze borden steeds en zorgde voor de
meest stipte gerechtigheid bij hunne verdeeling.

Owen ging misschien hier wat schoolmeesterachtig te werk, maar het
was hem liever aldus te handelen, dan eene heerschappij van de
fabrieksopzichters langer te handhaven. Hij wilde den arbeiders dan ook
niet anders opvoeden dan met moreele middelen, als een werkelijk
pedagoog.

In New-Lanark, werd door Owen in ’t jaar 1809 de eerste
kleine-kinderenbewaarplaats en kleine-kinderenschool opgericht die er
tot dusver bestond, en alle scholen van dit soort waren geschoeid op de
leest van Robert Owen’s eerste stichting van dien aard.

In een rede door Owen in 1812 te Glasgow gehouden, ter eere van
zijnen vriend Lancaster, den beroemden schoolhervormer, zijn zijne
grondstellingen over opvoeding neergelegd.

Hij zeide daarin: „Wat is de oorzaak van de lichamelijke en
geestelijke verschillen, welke wij in ’t algemeen onder de
menschen waarnemen? Zijn zij ons aangeboren, of ontstaan zij uit den
bodem, waarop wij ter wereld komen? Noch het een, noch het ander. Deze
verschillen zijn eenig en alleen: werkingen van verschillende
omstandigheden en van de opvoeding. De mensch wordt een ruwe en een
gruwzame wilde, een kannibaal—of een beschaafd en een goedaardig
wezen, al naar mate van de omstandigheden, waarin hij van zijne
geboorte af is gekomen. Hieruit volgt dus, dat het cardinale punt voor
ons is, te overwegen of wij deze omstandigheden beïnvloeden, of wij
ze beheerschen kunnen; en als dit zoo is, in welke mate wij dit kunnen
doen.

„Stellen wij het geval eens, ten einde eene proef te nemen
brachten wij bijv. een aantal pasgeboren kinderen uit ons geboorteland
naar ver-afgelegen landen, leverden ze daar aan de inboorlingen
over en lieten ze daar achter. Zouden wij
één oogenblik hebben te twijfelen aan het resultaat?
Neen! De kinderen zouden gezamenlijk, zonder uitzondering, gelijk
worden aan elke gewone inboorling en van die in karakter niet
verschillen.

„En zouden op gelijke manier, een zeker aantal van
jongegeboren kinderen tusschen het „gezelschap der
vrienden” („genootschap van kwakers”) eenerzijds en
tusschen het verwaarloosde gedeelte van de Londensche bevolking welke
St. Giles bewoont anderzijds uitgeruild worden, dan zouden de kinderen
van de eersten, opgroeien en gelijk worden aan die van de laatsten;
vóórbestemd voor elk misdrijf, waarentegen de kinderen
der laatsten tot evenzoo matige, goede zedelijke menschen opgroeien,
gelijk de eersten dat zijn.”



Dit waren, in ’t kort, de grondprincipes van Owen; de
beginselen van zijn sociaal systeem, welke hij sedert ’t jaar
1812, toen hij met zijne agitatie begon, en in een gansche rij van
brochures, voordrachten voor het volk en in tal van memories aan
staatslieden nederlegde: „de mensch is het produkt der
omstandigheden; ellende en misdaad, zij zijn de gevolgen van de onnatuurlijke
levensverhoudingen.”—Het moet alzoo onzen taak zijn, op
de invoering van andere verhoudingen te werken. En dit is in het belang
van alle menschen, omdat alle menschen zonder uitzondering, onder de
bestaande omstandigheden te lijden hebben. Elk mensch heeft een gelijk
recht op welzijn, voorzoover dit de vooruitgang van de beschaving en de
stand der produktie mogelijk maken en op de hoogst mogelijke graad van
ontwikkeling, voorzoover dit zijn lichamelijke en geestelijke
eigenschappen mochten vereischen. Daarom is het volgens Owen, eene
maatschappelijke noodzakelijkheid, dat alle kinderen een zoo goed
mogelijke opvoeding verkregen, opdat de huidige klassebevoorrechting in dit
opzicht, ten minste niet meer heerschen, en voor eene organisatie
plaats maken zal, waarin elk lid van de samenleving arbeiden kan voor
de gemeenschap en deze hem wederkeerig, een menschwaardig bestaan
daarvoor in ruil waarborgen kan.



Robert Owen vergenoegde zich niet met de hervormingen aan zijn eigen
fabriek te New-Lanark, hij strekte zijne bemoeiingen ook uit over
geheel Engeland. Het was een boozen tijd voor Engeland. De
Coalitie-wet verbood den arbeider op elke manier, zich te vereenigen.
De omstandigheden waren evenwel té verschrikkelijk voor den
arbeiders, dan dat zij zich zoo maar konden nederleggen bij hetgeen er
in ’t land gebeurde. De wetten dreven hun echter tot het plegen
van daden van geweld. Vooral de jaren van 1814–1824, kenmerkten
zich door geweldigen strijd. In ’t laatste jaar werd toen de
coalitie-wet eerst ingetrokken, door het werken van het parlementslid
Joseph Hume.

Robert Owen begreep, dat voor de kinderen althans iets moest worden
gedaan. In 1802 was er reeds een wet op de kinderarbeid in het
Parlement tot stand gekomen, maar deze wet werd of in het geheel niet,
of zeer slecht uitgevoerd. Owen riep ten dien einde in 1815 eene
Meeting van de schotsche fabrikanten, te Glasgow bijeen, maar ondervond
van geen enkele zijde medewerking. Toen ging hij zelf aan den arbeid en
op reis, teneinde de noodige gegevens te verzamelen voor zijn agitatie.
Hij deed deze reis vergezeld van zijn zoon Robert Dale Owen; ging naar
Engeland en door Schotland.

Toen hij genoegzaam gegevens had, bezocht hij den minister Robert Peel, bij
wien hij aandrong op het indienen van een wetgeving op den arbeid van
jonge kinderen en volwassenen. Immers, het was hem gebleken, dat er in die
dagen, als regel en niet als uitzondering, door kinderen van tien jaren
doorgaans veertien uren per dag werd gewerkt, met een oponthoud van een
half uur per dag voor eten, dat niet buiten, maar binnen de fabriek
werd genuttigd.

Na eene onnoemelijke tegenwerking, kwam in 1819 de eerste Wet op den
Kinderarbeid tot stand, niet in die mate zooals zij door Owen werd
gewenscht, maar dan toch als eerste stap, in de door hem aangewezen
richting.

Van af 1813 tot 1816, publiceerde Owen zijn vier opstellen,
getiteld: „A New view of Society or Essays on the principle of
the Formation of the human Character and the Application of the
Principle to Practice”. („Nieuwe inzichten omtrent de
samenleving, of studieën over de vorming van het menschelijk
karakter en de toepassing van het beginsel in de praktijk”).

In de aan de fabrikanten gerichte „Voorrede” tot deze
uitgave zegt Owen o.a.:

„Sedert de algemeene invoering van een levenloos mechanisme in
de Britsche manufaktuur, wordt den mensch, zeer weinige uitzonderingen
hier buiten beschouwing gelaten, als eene machine van lagere orde
behandeld; men heeft er veel meer zorgen aan besteed, de
ruwmaterialen van het hout en het ijzer, dan die van het lichaam en
ziel van de menschen te verbeteren. Wijdt aan deze kwestie eens de haar
toekomende aandacht, en gij zult zien dat de mensch, zelfs in zijn
hoedanigheid als werktuig tot de voortbrenging van den rijkdom, nog
beduidend beter kan worden gemaakt! Maar nog een veel belangrijker
opmerking, valt er in dat opzicht te maken. Benuttigt de middelen, die
thans genoeg voor iedereen duidelijk waarneembaar kunnen zijn en gij
zult daardoor, niet alleen deze levende werktuigen volkomener maken,
maar gij zult ook leeren, dat men ze zoo voortreffelijk kan maken, dat
ze niet alleen het tegenwoordige, maar ook die van ’t geheele
verleden in alle opzichten overtreffen zullen!”

Owen had een vredelievend karakter en meende dat de belangen van
fabrikanten en arbeiders, langs den meest vredelievenden weg te
verzoenen waren. Dit belette hem evenwel niet in te zien, dat er een
groote klove tusschen hen gaapte; dat er een geweldige antagonie
bestond tusschen het kapitaal en den arbeid. Maar hij was overtuigd,
dat de vervulling van hetgeen hij meende dat de plichten waren van de
werkgevers ertoe zou leiden, dat er eene toenadering tot stand zou
kunnen komen, welke de hervorming van de maatschappij langs
vredelievenden weg, niet alleen niet in den weg stond maar ook in de hand
zoude werken.

Daardoor, dat hij praktisch deze plichten wist te formuleeren, stond
hij reeds verre boven zijne tijdgenooten; zooals hij ook verre boven
economen van zijnen tijd, als Robert Malthus stond, op wien hij reeds
toentertijd het inzicht vòòr had: 1e dat een zekere mate
van welstand, de onbepaalde voorwaarde is, voor een zedelijken
levenswandel; en 2e dat de ontwikkeling van de groot-produktie, aan de
beschaafde menschheid eene buitengewone mate van produktiviteit kan
verzekeren. Zoodat dus diens vrees geenszins behoefde te worden
bewaarheid, dat de productie eenmaal te kort zou kunnen komen te
schieten.

Zijn goede hart en zijn bijzonder praktische ervaring, deden hem dan
ook menig nieuw gezichtspunt aan de hand. Zijne theoretische inzichten
waren wel-is-waar, door die van den in zijn tijd levenden liberalen
apostel Jeremias Bentham sterk beïnvloed, maar zij waren verder
zelfstandig door hem uitgewerkt. „De mensch is,” volgens Owen,
„uitgerust met een natuurlijk streven naar
geluk, de regeering heeft dus ten doel, ons, geregeerden en regeerenden
gelukkig te maken. De beste regeering is deze, welke in de praktijk de
grootst mogelijke som van geluk aan het grootste getal
menschen weet te bezorgen, waarbij allen, zoowel regeerders als
onderdanen inbegrepen moeten zijn.

„Alle gecompliceerde en elkander tegensprekende motieven voor
goede verhoudingen, zijn op een enkel principe der handelingen terug te
voeren, hetwelk door zijne voorlichtende werkzaamheid, het oude
verdorven systeem overbodig maakt en ten slotte zich in alle deelen der
wereld zal oplossen. Dit principe is het geluk van het eigen-Ik, goed
begrepen, en gelijkvormig verwerkelijkt, hetgeen slechts kan worden
bereikt door eene verhouding, waarin het geluk van de menschheid
bevorderd wordt. Want iedere macht, welke het wereld-al beheerscht en
doordringt, heeft den menschen zoo gevormd, dat zij progressief, van
uit eene toestand van onwetendheid, tot eene van intelligentie moeten
opklimmen, welker grenzen de menschen niet bepalen kunnen; zoodat zij
bij dit voortschrijden eerst ontdekken moeten, dat hun individueel
geluk slechts door het groeien en het uitbreiden van het geluk van
allen hen omgevenden, groeien en toenemen kan.”

Het is Owen’s onomstootelijke overtuiging geweest, dat de
wereld alleen door deze erkenning kan worden verbeterd, dat slechts
naar die verhouding waarin het streven der menschen naar eigen geluk of
de liefde tot zich zelf geleid wordt, deugdzame en zegenrijke
handelingen overwogen kunnen worden. En zoowel karakter als opvoeding,
berusten bij den mensch op de erkenning van die waarheid. Owen was er
van overtuigd, dat de menschen tot nog toe eene valsche opvoeding
hebben gehad; valsch onderricht en valsch gevormd zijn geworden en dat
daaruit, alle menschelijke ellende is geboren geworden. Owen geloofde
der menschheid van deze waarheid te kunnen overtuigen, al had hij zelf,
eveneens een slechte en onware opvoeding gehad. Want hoezeer dat
laatste ook het geval is, toch maakt hij zich niettemin sterk, dat het
zijn meergevorderd inzicht was, dat hem der menschheid thans aldus kon
doen beleeren.

Owen’s overtuiging was het, dat aan elke maatschappij een
zeker karakter kon worden gegeven, hetzij goed of kwaad, hetzij
vernuftig hetzij dom, en dat de middelen daartoe zoo goed als in handen
waren, van hen die invloed konden uitoefenen op den gang van zaken in
de wereld. Die middelen moesten echter nu worden aangewend. Het was een
feit, dat drie-vierde gedeelte van de gansche bevolking van
Groot-Brittanje en Ierland behoorde, tot die der arbeidenden. Men liet
het echter toe, dat het karakter van die menschen werd gevormd zonder
eenige leiding, onder omstandigheden, die hen noodwendig moesten brengen tot een levensloop van
ellende, ondeugd en onzedelijkheid. Terwijl de hoogere klassen,
wel-is-waar zeiden te gelooven aan beginselen, maar eveneens deden,
alsof die beginselen niet bestonden. Zulk een toestand zou als zij lang
voortduurde tot den opstand moeten leiden, omdat het lijden van de
bevolking en van de arbeidende klassen van Groot-Brittanje en
Ierland werkelijk èrger is, dan de toenmaals zooveel besproken
slavernij van de negers in Amerika. Owen gebruikte het eerst benaming
voor de fabrieksarbeiders van „blanke
slaven” en leverde het bewijs, dat zij met betrekking tot
gezondheid, voeding en kleeding er veeltijds slechter aan toe zijn,
dan de zwarte slaven.

De hoofdzaak was nu het allereerst te zorgen voor de jeugd; een zorg
die rustte op het denkbeeld dat de mensch zijn eigen karakter niet
vormt, maar dat dit voor hem gevormd wordt, door de omstandigheden
waardoor hij is omringd.

Het doel van het gouvernement is om regeerders en geregeerden
gelukkig te maken, daarom behoorde elke regeering zich te laten leiden
door het denkbeeld, dat het beter is misdaden te voorkomen, dan ze te
bestraffen. Alle aanleidingen die tot het misdrijf aanzetten, behooren
daarom door de regeering te worden weggenomen. Oorlog behoorde er aan
de kroegen te worden aangedaan. De rechten op gedistilleerd behoorden
te worden verhoogd; een stelsel van licentieën (vergunningen) in
sterke en in strenge mate dient er te worden toegepast. Elk loterij,
ook die van den Staat uitgaande, moet worden afgeschaft.

Het stelsel van de armenwetten dient grondig te worden herzien, en
er moet worden tegengegaan, dat den vlijtigen arbeid, voor het
onderhoud van luien en leegloopers heeft te zorgen. Dan moest de
geheele strafwetgeving herzien worden, en het beginsel van de
preventiviteit moest geheel worden doorgevoerd.

Een hervorming van de Staatskerk achtte Owen niet minder noodig.
Owen was n.l. langzamerhand, door de ervaring geleerd, een vijand van
de officieele godsdienst geworden, hetgeen ten
slotte niet het minst geleid heeft, tot zijn maatschappelijk isolement
en zijne verwijdering, ook van diegenen zijner tijdgenooten, welke hem
in den aanvang, geldelijk tot het ten-uitvoer leggen van zijne plannen
in staat hadden gesteld.

Owen vatte zijn betoog in de vier hier behandelde opstellen te
zamen, in de navolgende twee reeksen van wetten. De eene reeks zou
moeten bestaan in eene algemeene onderwijs-regeling voor het geheele
land, zoowel omvattend den geest van het onderwijs, als de
voorziening van de schoolgebouwen, de normaal-inrichtingen voor
onderwijzers en hunne gansche vorming op het oog hebbend. De tweede reeks, zou
aan de hervorming van den arbeid moeten zijn gewijd. Zij zou moeten
worden ingeleid door eene wettelijke enquête, naar de
arbeidstoestanden in het Vereenigd Koninkrijk, naar de verhoudingen
tusschen kapitaal en arbeid in hunnen ganschen omvang, ook wat aangaat
de werkeloosheid. Owen hield zich overtuigd, dat deze laatste geen
maatschappelijk euvel zoozeer, als wel een euvel der opvoeding was en
dat daarin gelegen was een reden tot armoede en niet in de z. g. n.
„Wet van Malthus.” Het was z. i. niet de massa van
menschen, die kwaad was voor de menschheid, het waren de groote
onwetendheid, de domheid en de verwaarloosde opvoeding der menschen,
die al het kwaad over de wereld gebracht hadden. Ieder individu kon
geleid worden, en wel in die richting, dat hij veel meer produceert,
dan dat hij verteert; daar er volgens Owen’s vaste overtuiging
veel meer was of geschapen kon worden, dan er noodig was om dadelijk te
worden verteerd.

Inmiddels was Owen steeds voortgegaan, de inrichtingen van
New-Lanark te verbeteren en steeds volkomener te maken. De
bezoekers stroomden naar dat oord, om het „wonder van dien
tijd” in oogenschouw te nemen. Jaarlijks kwamen meer dan
tweeduizend belangstellenden naar New-Lanark, en de hooge wereld was
niet het minst, onder dat aantal vertegenwoordigd. De Koning van Saksen
zond Owen een medaille, de Koning van Pruissen schreef hem eigenhandig
brieven. Groot-Vorst Nicolaas van Rusland begaf zich in 1816,
persoonlijk derwaarts en verwijlde zelfs een paar dagen in Owen’s
huis. De Hertogen van het Koninklijk huis van Engeland, toonden de
grootste belangstelling in de instellingen van New-Lanark en de Hertog
van Kent, de vader van Koningin Victoria, was zelf op
vriendschappelijken voet met Robert Owen er door gekomen.

Dit alles maakte Owen evenwel niet trotsch, of deed zijn
hervormingszucht omslaan in conservatisme, of in zucht om de grooten
der aarde wèlgevallig te zijn.—Juist, integendeel! Het is
een bewijs voor de groote naïviteit van Owen, voor het kinderlijk
vertrouwen, dat hij in de menschen stelde, dat hij deze blijken van
belangstelling aanzag voor aansporingen die men hem wilde geven, steeds
verder voort te gaan. Maar hij zou bittere ervaringen opdoen met dat
vertrouwen.

Telkens en telkens kwam er oppositie van den kant der geldschieters,
hoofdzakelijk Kwakers, die méér winsten verlangden, of
wel het meest van alles, nu eens wenschten opgehouden te zien met die
oneindige hervormingen, welke Owen nooit moede was in te
voeren, teneinde aldoor maar te verbeteren en te verbeteren.

Maar erger werd deze oppositie, of liever zij verscherpte zich, door
de kwestie van het onderwijs. Owen had n. l. in zijn
onderwijsinstituten een neutraal onderwijs ingevoerd, van een soort,
gelijk dat bij ons nog gehuldigd wordt in de openbare school.

Hij nam een Christendom aan, dat boven geloofsverdeeldheid stond,
een universeel Christendom dus. Hij was de meening toegedaan, reeds in
zijn „New View of Society” uitgesproken,
dat men, om de ongelegenheden te vermijden die altijd moeten oprijzen,
wanneer men een bepaald geloof op school invoert, de kinderen slechts
behoorde te leeren uit die boeken, welke zoodanige voorschriften der
christelijke godsdienst inprenten, die gemeen zijn aan alle uitingen of
secten van het christendom.

Dat was den kwakers, die een positief christendom
voorstonden, zeker niet naar den zin. Nog veel minder was het van hunne
gading, dat Owen de kinderen op school, onderricht liet geven in
dansen, in muziek en ze liet oefenen in militaire exercitieën.
Owen gaf ter wille van zijn drieduizend menschen, die in New-Lanark het
zoo goed hadden, veel toe.

Maar telkens en telkens herhaalden zich de grieven van de zijde der
financiers. Men liet niet na Owen wetten te stellen, hem op de vingers
te tikken; ten slotte wilde men hem zoo bedillen, dat hem het handelen
feitelijk, daardoor tot eene onmogelijkheid werd. In 1822 nam Owen
ontslag, verliet New-Lanark, na een bestuur van 25 jaren, dat den
grootsten zegen had aangebracht.

Owen zegt zelf, dat hij zijne benijdenswaardige positie in
New-Lanark alleen prijs gaf, om volkomen vrijheid te verkrijgen voor
zijne agitatie en om al zijne krachten te kunnen aanwenden, tot eene
grondige hervorming van de menschelijke maatschappij. In New-Lanark
vergewiste hij zich, door de, onder de ongunstigste omstandigheden op
zich genomen praktische toepassing, van de juistheid van zijne
principes—onder ongunstige omstandigheden, die voor een deel
voortvloeiden uit de natuurlijke
oppositiegeest van de menschen, tegen een experiment dat, bij al de
instemming die het vond, toch er toe geëigend was als het ware, om
de onhoudbaarheid aan te toonen van, en het geloof te schokken, in, de
principes waarop de tegenwoordige wereld was gebouwd. Sedert de
verbreking van den band, die er tusschen hem en New-Lanark bestond,
vestigde Owen zich weer in Londen. Tusschen de herfst van 1824 en den
zomer van 1829, was Owen eenmaal in de Vereenigde Staten, eenmaal in
West-Indië en eenmaal in Mexiko. Drie jaren te voren bezocht hij
Frankrijk, Oostenrijk, Pruissen, Beijeren en Saksen. Al deze
reizen deed hij, als studiereizen en met dat eene doel voor oogen:
de voortdurende welvaart van het menschelijk geslacht te kunnen
grondvesten.



In 1825 stichtte Owen in Amerika de eerste kolonie op communistischen grondslag. Hij noemde haar
„New-Harmony”. Owen had voor deze kolonie 30,000
acres land aangekocht van de sekte der Rappiten. De kolonie bloeide een
tijd lang, maar hoe langer hoe meer deze tot de praktijk moest komen,
zag Owen in, of liever het bleek, dat men kapitalistische instellingen
niet zoo maar tot Communistische kan maken, en dat daartoe veel meer en
veel andere dingen behoorden, dan de goeden wil, het edel gemoed en de
energie van een man, als hij was.

Na het in Mexiko nog eens beproefd te hebben, keerde Owen naar
Engeland terug. Voor zijn familie had hij intusschen gezorgd en hij zou
zich nu geheel aan de arbeidende klassen gaan wijden. Reybeaud vertelt,
dat Owen van 1826 tot 1837, duizend openbare redevoeringen gehouden,
vijfhonderd adressen heeft verzonden, tweeduizend tijdschrift-artikelen
geschreven heeft en driehonderd reizen gedaan heeft.

In 1829 deed Owen een diplomatieke poging, die gelukkig geslaagd
mocht heeten. Tusschen Engeland en de Vereenigde Staten waren n.l.
kwesties ontstaan, die tot een oorlog hadden kunnen leiden, en wel
daarom zoozeer de verhoudingen tusschen beide naties geprikkeld
maakten, omdat het in den grond van de zaak handelskwesties
waren. Owen, die bij den toenmaligen president van N. Amerika Jackson,
zoowel als bij den Staatssecretaris van Buren in hoog aanzien stond,
gebruikte zijne aanwezigheid in Amerika daartoe, om de verschilpunten
met de beide mannen grondig te bespreken. Het resultaat was, dat Owen
aan de Engelsche regeering kon melden, dat de Amerikaansche, de
bereidwilligheid tot een vredelievende oplossing van de kwesties toonde
en dat binnen weinige weken, een twist, die door de vakdiplomaten
behandeld, misschien tot een oorlog geleid zou hebben, door een
niet-diplomaat, op de beste wijze tot oplossing werd gebracht.

In ’t jaar 1832 stichtte Owen dan zijne bekende ruilbank, die
in verbinding met de Coöperaties en de produktieve-associaties
door wederzijdsch crediet, den arbeiders in staat zoude stellen, zich
te emancipeeren van het kapitalistendom. Het plan
mislukte, evenzoo als 17 jaren later de ruilbank door Proudhon in
Frankrijk gesticht, met ongeveer dezelfde bedoelingen mislukte, omdat
het crediet van hen die niets hebben, ook niets waard is.

Tusschen 1836 en 1838, zag ook Owen’s hoofdwerk
„The New Moral World” (De
nieuwe moreele wereld) het licht, eerst als weekblad, later in 1844,
als boek. Het bevatte zeven deelen en kan als samenvatting, van
datgene wat Owen wilde, worden beschouwd. Het is, naar zijn eigen
meening, zijn omvangrijkste werk geweest, waarin hij zijn diepste
gedachte heeft nedergelegd.

Het Eerste deel verzamelt de gegevens over
de menschelijke natuur. Owen geeft hier niets nieuws en wij kunnen dus
volstaan met hetgeen daaromtrent vroeger omstandig is medegedeeld. De
mensch vormt nòch zichzelven, nòch zijne meeningen,
nòch zijne gevoelens; zij-allen worden voor hen gevormd, door de
omstandigheden, waarin hij is geplaatst. Hiermede valt dus de leer te
zamen, dat men het allereerst moet aanvangen, die omstandigheden te
begrijpen. Men moet niet oordeelen of veroordeelen, maar men moet
leeren begrijpen. Men moet de natuur beluisteren en haar volgen, want
de natuur is niet slecht. Ook de mensch is niet van nature-uit
verkeerd; de maatschappij waarin hij verkeert vormt hem zooals hij is.
De tegenwoordige beschaving is op den slechten weg. Men moet het
natuurlijk instinct volgen en bevredigen. Het tegenstreven der natuur,
het gedurig tegenwerken harer bedoelingen, dááraan is het
te danken, dat de menschelijke karakters dien betreurenswaardigen trek
verkregen hebben, waaraan zij lijden.

In plaats van het egoïsme der onwetendheid, moest er onder de
menschen gaan heerschen, de welwillendheid van het inzicht in de
werkelijkheid. De mensch is bestemd een sociaal wezen te zijn. De
verschillende onderscheidingen moeten wijken onder de menschen; de
religies zullen te-niet worden gedaan, de priesters overbodig worden
bevonden, de menschelijke trots verdwijnen en eene hérschepping
van den mensch zal er komen, zoo schoon als zij er nog nooit geweest
is. Owen meent, dat hij hetzelfde voor de menschheid op ’t oog
had, als Gallileï gedaan had voor de
natuurwetenschap, toen hij bewees, dat de aarde om de zon en niet de
zon om de aarde draaide.

Het Tweede deel behandelt de leer en de
kennis van de maatschappij. Naar Owen’s overtuiging moest de
menschheid zich bezig houden met vier onderwerpen: ten 1e, met de
produktie van den rijkdom; ten 2e, met de verdeeling van den rijkdom;
ten 3e, met de opvoeding en het onderwijs, en ten
4e: met de regeering. De produktie lijdt tegenwoordig aan deze
gebreken, dat alles tegen elkander inwerkt; dat er geen harmonie, dat
er geene samenwerking is; daar is overal wanorde, daar is overal
scheiding en er is verdeeldheid en daardoor is er een enorme
verspilling van arbeidskracht. Men werkt hard, véél te
hard en nog is er te weinig, nog steeds produceert men niet genoeg. Elk
beginsel van produktie, dat op een gezonde basis staat, moet er op zijn
ingericht: een vereeniging en eene verbinding van de productiemiddelen
tot stand te brengen; landbouw bij nijverheid, geoefendheid en kennis
bij kapitaal te brengen, dezen samen te vereenigen, dàt moet het
doel van de produktie zijn; dat is de gezonde grondslag van de nieuwe
moreele wereld, die Owen, aan de menschen wilde laten zien. Maar
terwijl de combinatie van al deze verschillende elementen tot een
eenvoudig en een overvloedig resultaat zou leiden, wordt het heil
gezocht in eene geweldige concurrentie, van den een tegenover den
ander, elk toegerust met zijn eigene middelen. Het is een onafgebroken
strijd, een worsteling, een hijgen en een zwoegen van fragmenten tegen
fragmenten, waarvan de gevolgen zijn: een verwijdering van den mensch,
van zijn voedsel en eene verwijdering van de natuur; een ophooping van
menschen in gangen, sloppen en stegen, zonder licht, zonder lucht en
zonder reinheid.

Wat blijft er over van al datgene, waarop de mensch recht heeft, van
een fatsoenlijk dak, dat den mensch noodig heeft om er onder te
vertoeven; van goed onderwijs, van het genoegen, van het gezellig
verkeer, van liefde en van vriendschap? Door de gruwelijke
tijdsverkwisting van arbeid, van tijd en van kapitaal, wordt er door de
individuen gebrek geleden, hoe zij zich ook aftobben. Bij een
verstandige leiding van arbeidsassociatie, behoefde er zooveel te
minder te worden gearbeid,—misschien slechts vier uren
daags—om al de producten voort te brengen, welke er noodig zijn,
om aan de behoeften van de consumptie te voldoen.

Bij de verdeeling der rijkdom is volgens Owen, deze verspilling van
arbeid en produkt nog meer zichtbaar. De ware leer van de verdeeling,
zegt Owen, is de producent zoo dicht mogelijk bij den consument te
plaatsen. De consumenten moesten als uit den voorraad of uit het
magazijn, kunnen putten. En in plaats daarvan, heeft zich tusschen den
producent en den consument eene klasse van tusschenpersonen genesteld:
die der kooplieden, die koopen en verkoopen in ’t groot, in
’t klein, op de beurs of in den winkel. Zij nemen overal
hunne winst, laten zich geducht betalen en vormen het doode gewicht der
maatschappij.

Zij zien er niet tegen op, om voor meer winst de waren te bederven,
te vervalschen. Zij noemen zich verdeelers of verspreiders van den
rijkdom, maar moesten eigenlijk verspreiders van de menschheid genoemd
worden. Zij moesten bij elken gezonde regeling van de verdeeling
verdwijnen, want zij kosten der maatschappij te veel, veel meer dan men
oppervlakkig denkt. Owen, die een kwart-eeuw fabrikant was, kon daar
dan ook wel met verstand van zaken, een oordeel over vellen.

Ook richten die verdeelers banken op, die in verband met het slechte
geld-systeem, alle voordeelen van den arbeid aan zich trekken en als
het ware de produkten, van hun weg, dien zij hebben af te leggen, van
producent naar consument, onderscheppen. Plaats den mensch naast
zijn voedsel, zegt Owen, en naast zijnen rijkdom, dan behoeft dit niet,
tot hem te worden gebracht.

Opvoeding en onderwijs zijn slechts twee onderdeelen van de vorming
van het karakter, met welke taak de maatschappij zich bezig moet
houden. De tegenwoordige wetgevers deden dat tot nog toe niet. Want er
is noodig een vorming of eigenlijk een vervorming van de uitwendige
omstandigheden om de menschen heen, en zulk eene taak, kan alleen door
de georganiseerde maatschappij op zich genomen worden. Neemt zij die
taak op zich, dan is vóór alles noodig, dat zij tot het
inzicht komt, hoezeer o. a. de godsdienst een zonderlinge rol gespeeld
heeft, om het milieu waarin de menschen tot nog toe geleefd hebben, te
doen verworden. „De godsdienst, die voortkwam uit de imaginatie
van de menschen en niet uit hunne rede; de godsdienst, die
òveral donker-gekleurde glazen zette, waar het licht van de
waarheid, helder schijnen moest.”

Men zal ook de ongerijmdheid inzien, van stichtingen als Oxford en
Cambridge, die instellingen van gepriviligeerd Onderwijs, en men zal
overal instellingen van gelijk onderwijs in het leven roepen, men moet
dat onderwijs organiseeren, men moet de uitstekendste mannen aan dat
onderwijs kunnen weten te verbinden. Reeds van af de prilste jeugd,
moet men daarmeê beginnen. En het was dan ook volgens
Owen’s plannen, dat in Engeland en ook in gansch de beschaafde
wereld, de eerste kleinkinderbewaarplaatsen (crèches) tot stand
gekomen zijn.

Ook omtrent het staatsbestuur, had Owen zijn eigen denkbeelden. De
taak van het gouvernement bestaat niet in onthouding, maar in
ingrijpen. Het gouvernement moet leiden en niet lijdzaam blijven. De taak van
het gouvernement is wel degelijk positief en niet negatief,
gelijk de economisten uit Owen’s tijd, op het voetspoor van Adam
Smith, hadden geleerd.

De slotsom van dat alles is deze: dat de elementen der maatschappij,
tot eene vaste eenheid en orde moeten worden georganiseerd.

Om die harmonie te vestigen, die eerbied van gevoelens en belangen
in de maatschappij tot stand te brengen, wilde Owen een vaste grondslag
scheppen van het gemeenschapsleven. Deze bestond voor hem in de
genootschappelijkheid of de communiteit. Het is
de keus, de „nucleus”, die den band van de enkele
huisgezinnen vervangt. Op eene juiste vestiging dezer
„nuclei” komt het voor de maatschappij
der toekomst, in alles aan.

Het Derde deel houdt zich bezig, met de
opnoeming en de ontvouwing van alles, wat voor het geluk der menschen
noodig is. Die voorwaarden zijn volgens Owen talrijk. Hij noemt er
dertien op. Zij hebben betrekking op goede gezondheid; op een
zorgvuldige opvoeding; op het verkrijgen van meerdere kennis; op het
bekomen van genot; op het bewustzijn en het streven om voortdurend tot
het geluk van onze medemenschen werkzaam te zijn; op het bezitten van
vrienden; de vrijheid en de gelegenheid van associatie,—van
gedachte en geweten; de afwezigheid van bijgeloof en op het zich
bevinden in een maatschappij, wier wetten, instellingen en schikkingen,
in overeenstemming zijn met de wetten der natuur. De
arbeiderstoestanden, onderwerpt Owen dan aan de scherpste critiek. De
streng doorgevoerde arbeidsverdeeling, door welke den arbeider-mensch
opgeofferd wordt aan het product, wil Owen vervangen zien worden, door
een àlzijdigen arbeid, dien hij ook eischt, in ’t belang
van de gezondheid van den mensch en in het strikte belang van een
harmonische ontwikkeling van lichaam en geest. Owen verklaart zich een
sterken voorstander van eene afwisselende bezigheid van lichaam en
geest, mits die geest zich niet bezig houdt met vakken, als bijv. de
theologie, rechtsgeleerdheid of de medicijnen.

Owen meent dat het bestaan der prostitutie, wel het sterkste bewijs
is, op welken lagen trap van ontwikkeling wij nog staan.

In het Vierde deel ontvouwt Owen, wat
volgens hem, de inhoud van een redelijke godsdienst der menschheid moet
zijn. Hare geest is gegrondvest op waarheid en liefde. Het wezen der
Godheid, is volgens Owen nu eenmaal onbegrijpelijk, daarom is er over
twisten, nutteloos. Godsdienst trouwens, bestaat in daden en niet in
begrippen. Het vraagstuk van het leven nà den dood is een,
waarmede de menschen wijs doen zich niet in te laten; de mensch moet
slechts bedenken, hoe hij hier op aarde heeft te leven en te
werken. Hij moet zijn liefde over alle schepselen—ook over de
dieren—uitstrekken. Hij moet er zijn doelwit op richten, de
maatschappij waarin hij leeft, voortdurend volkomener te maken. Deze
godsdienst is eene praktische, die alle andere, zeer onpraktische zal
doen verdwijnen, meent Owen.

Tal van gebreken onzer samenleving noemt Owen òngodsdienstig,
niet gebaseerd op de liefde en op de ware verhouding, van de menschen
tot elkander.

Het heffen van ongelijk-drukkende belastingen is
òngodsdienstig. De verhouding van de twee
geslachten—mannen en vrouwen—is volgens Owen al het minst
godsdienstig; de praktijk om de vrouwen tot slavinnen van het gezin te
maken, is een bewijs onzer òngodsdienstigheid.

Ten slotte is onze geheele maatschappij òngodsdienstig, daar
men er in haar zich hard er-op toelegt, niet om waarheid, maar om
onwaarheid te spreken. De eenige taal, door woorden of blikken
gesproken, moet de taal der waarheid zijn. De waarheid zonder mysterie,
zonder bijmengsels en zonder eenige vrees voor menschen of hoogere
machten.

In het Vijfde deel, wordt op het vreemde
verschijnsel gewezen, dat aan het einde der 18e eeuw, wel werd gedacht
aan het construeeren van een nieuwen Staat, maar niet aan het vormen
van een nieuwe maatschappij. Dit laatste, is evenwel belangrijker dan
het eerste. Owen vindt dat de Amerikanen, die evenzoo handelden, op een
zandgrond gebouwd hadden.

Onder het gezichtspunt van de voortbrenging, moet alles worden
terzijde gesteld, wat doet denken aan den ouden krijg om rijkdom.
Hierin moet Engeland de andere naties voorgaan. Er zal geen goede
toestand meer komen, dan voor dat, tot de vestiging van de communiteiten wordt overgegaan. Zoolang men verstrikt
blijft in de leeringen der economisten, zoolang zullen de
regeerders met de handen in den schoot moeten blijven zitten. Maar
reeds moet nu tot nationaliseering worden overgegaan der spoorwegen;
van staatswege moeten nieuwe worden aangelegd en de gronden, die langs
deze lijnen vrijkomen tot „communiteiten” worden
ingericht.

De tegenwoordige standen en rangen behoorden, in een goed geregelde
maatschappij, niet te bestaan. Alleen ouderdom en ervaring, zouden
aanspraken kunnen doen gelden op eenig onderscheid. Kennis is de eenige
maatstaf, waarmede de menschen behooren te worden gemeten. Geen mensch
heeft het recht, zegt Owen uitdrukkelijk, van een ander mensch te
verlangen, dat deze iets voor hem doet, wat hij niet bereid is
voor anderen te doen, of in andere woorden uitgedrukt: alle menschen
hebben gelijke rechten. De natuurlijke en zedelijke
klassenverdeeling van het menschelijk geslacht, is de verdeeling naar
den ouderdom, die Owen in acht klassen verdeelt.

Eerste klasse: Van-af de geboorte tot het
einde van het vijfde jaar. Na het eerste tijdstip van den
zuigelingstijd, komen de kinderen in de verplegingsinrichtingen en
kleine kinderscholen, waar hunne eigenlijke opvoeding een aanvang
neemt.

Tweede klasse: bestaande uit kinderen van
vijf tot tien jaren. In de eerste twee jaren, dus totdat het zevende
jaar is afgelegd, wordt het onderwijs der kleine-kinderscholen, met de
door de noodzakelijkheid, aan lichaams- en geestesontwikkeling gestelde
behoeften voortgezet. Van het achtste jaar af, wordt aan het onderwijs
regelmatigen arbeid, zoowel in huis als in tuin verbonden. Natuurlijk
mag die arbeid de krachten der kinderen nooit te boven gaan,
integendeel daarmede in volkomen overeenstemming zijn. Zij staan
daarbij onder de leiding van de jongere leden van de derde klasse. Deze
arbeid vormt voor Owen een deel der opvoeding, en het doel der
opvoeding, moet hierbij geen enkel oogenblik uit het oog worden
verloren. In weerwil daarvan, zal ook dit onderwijs nuttig zijn voor de
maatschappij en zijnen winst dan ook, ruimschoots loonen.

Derde klasse, bestaande uit kinderen van 10
tot 15 jaren. In de eerste drie jaren, alzoo tot de afgelegde 12 jaren,
hebben de kinderen der derde klasse—onder oppertoezicht van
volwassenen—den arbeid van die der tweede klasse te leiden en er
het opzicht over te houden. Van af het 13de jaar, worden zij ingewijd
in de hoogere kunsten en takken van bedrijf en zoodanig opgeleid, dat
zij den rijkdom en het welzijn van de gemeenschap, gepaard aan het zoo
groot mogelijk genoegen voor zich-zelf, kunnen bevorderen en dit op de
meest praktische manier. Hunnen arbeid omvat het gansche gebied van
landbouw en industrie, de mijnbouw, de visscherij enz. In alle deze
verrichtingen worden de medeleden der derde klasse regelmatig, zoo vele
uren per dag bezig gehouden, als in overeenstemming, is te brengen, met
de lichamelijke ontwikkeling en het doel van de opvoeding. Het
onderwijs strekt zich uit, over alle takken van wetenschap en voor een
goede en volkomene ontwikkeling van het lichaam, wordt mede zorg
gedragen.

De Vierde klasse bestaat uit de jonge
personen van 15 tot 20 jaren. In deze arbeids-klasse vindt de
ontvouwing van het geslachtsleven plaats. Der neigingen worden geen
dwang opgelegd, en de volkomene vrijheid, waarmede zij zich kunnen
uiten, gepaard aan de volkomen afwezigheid van velerlei omstandigheden,
welke de verhouding van de geslachten tot elkander in de huidige
maatschappij onnatuurlijk en immoreel maken, waarborgt eene reine en op
wederzijdsch-geluk gegrondveste, verbinding van de twee seksen. De
leden der vierde klasse, nemen naar de mate hunner hooger ontwikkelde
arbeidskracht in grooteren omvang dan de leden van de derde klasse,
deel aan den maatschappelijk-noodzakelijken arbeid, echter met de
voortdurende ondergeschiktmaking van dezen arbeid, aan het doel der
opvoeding. Zij hebben—onder oppertoezicht der
volwassenen—den arbeid van de derde klasse te leiden en tot
onderricht derzelven, mede behulpzaam te zijn.

Vijfde klasse: bestaande uit staatsburgers
en staatsburgeressen van 20 tot 25 jaren. Deze klasse omvat, het tot
arbeiders en onderwijzers geschiktste gedeelte, van de leden der
samenleving. Wie dezen leeftijd achter den rug heeft, behoeft geen deel
meer te nemen aan de eigenlijke produktie. De leden der vijfde klasse
zijn de werkmeesters en de werkmeesteressen; de direkteuren en de
direktrices in elken tak van bedrijf, van produktie en van opvoeding.
Zij hebben in het algemeen genomen—maar alleen in hoogeren en
volkomener graad—de leiding van de bedrijven, inrichtingen enz.
gelijk die heden ten dage de direkteuren, leeraren etc. die hebben.

Door deze vijf klassen, is volgens Owen, voor de vermeerdering van
den rijkdom der maatschappij, genoegzaam gezorgd en voor de vorming van
deugdelijke karakters, eveneens.

De Zesde klasse: bestaande uit staatsburgers
en staatsburgeressen van 25 tot 30 jaren, heeft tot taak, de door de
jongere leden voortgebrachte rijkdom te bewaren en te verdeelen, en
deze verdeeling zoo praktisch mogelijk te organiseeren. Owen meent, dat
twee uren daags, bij een praktische organisatie daarvan, daardoor in
beslag genomen worden. De rest van den tijd, moet besteed worden, met
het bezoeken van de werkinrichtingen en het toezicht houden, dat, in
’t algemeen de zaken niet alleen gaan, maar ook dat de
produktie vooruit gaat.

Daarom moet dit bezoeken der volwassenen, geen zuiver belangstellend
bezoeken zijn, om de nieuwsgierigheid te bevredigen, of een plichtmatig
iets doen, dat men liever nalaat. Neen, het moet evenzeer strekken tot
vermeerdering van kennis, als tot een prikkel om met de opgedane
ervaring te rade, de produktie steeds op een hoogere trap van volmaking
te brengen.

Een ander deel van den dag, moet worden doorgebracht met het
beoefenen van schoone kunsten, wetenschappen, allerlei experimenten, lezingen, conversatie,
pleziertochten en beleering aan anderen op alle gebied, en tot het
aankweeken van vriendschap.

De Zevende klasse, omvattende alle leden der
gemeenschap van 30 tot 40 jaren, heeft tot taak de leiding der
inwendige aangelegenheden van de gemeenschap; het instandhouden van de
vrede en de bevordering van de welvaart, van de gansche
gemeenschap.

De Achtste klasse, omvattend de leden van de
gemeenschap van 40 tot 60 jaren, vormt een „Raad der ouden”
en, terwijl de geheele leiding van alle inwendige aangelegenheden in
handen der Zevende en die van produktie en consumptie enz. in handen is
van de Zesde klasse, is de achtste klasse een Raad van appèl,
die twisten beslecht, die er rijzen mochten tusschen de overige
klassen, en als laatste instantie daarover moeten beslissen. Ook is het
de taak van deze klasse, om zich bezig te houden met de buitenlandsche
aangelegenheden; eene bezigheid, die, aangezien zij een pad is, waarop
nog al veel moeielijkheden en veel wrijvingen kunnen voorkomen, alleen
gekend kan worden, door ervaren en werkelijk wijze mannen, die geduld
en omzichtigheid bezitten, voor deze teere kwesties.

Zij die boven 60 jaren zijn, worden in geen klasse meer ingedeeld.
Zij hebben, vindt Owen, hunne plichten tegenover de gemeenschap vervuld
en moeten nu verder ongestoord worden overgelaten aan het private
leven; het staat hun vrij om zich onledig te houden met verrichtingen,
die het geheel ten goede komen, maar verplicht daartoe zijn
zij
niet.

De centrale regeering, bestaat bij Owen, uit commissies welke
gekozen worden, door de gedelegeerden van de beide regeerende klassen,
dus van de maatschappelijke leden der 7e en der 8ste ouderdomsklasse,
van 30 tot 60 jaar. Door zulke commissies, die terzijde worden gestaan
door de gedelegeerdenvergaderingen als Parlement, zullen ook de
betrekkingen tot de andere Staten, die ook op dezelfde manier
georganiseerd moeten zijn,—verzorgd en geregeld worden.

In het Zesde deel van de „New-Moral World” bespreekt Owen de algemeene
constitutie der Regeering nog nader en behandelt hij de
overgangswetten. Zij zijn vijf en twintig in getal. De vier eersten
betreffen de volkomen vrijheid van geweten, van geloof en van denken.
De zeven daaraan volgende, over onderhouds- en levensrecht, het
onderwijs en de opvoeding en het huwelijk. Dan zes, die de regeling
omvatten der „communiteiten,” het nadeel van den
privateneigendom tegengaan en op den arbeidstijd, zoowel als op den
grondeigendom, slaan. 

En ten slotte een zevental, dat betrekking heeft op de leiding en de
regeling van den tegenwoordigen toestand, naar eene nieuwe, zooals Owen
die geschetst heeft. De laatste en 25ste wet, geeft enkele regelen van
arbitrage aan, bij verschil over sommige punten van regeling. Wanneer
deze wetten ingevoerd zijn, kunnen alle anderen worden afgeschaft en is
de toestand genoegzaam, voor een nieuwe voorbereid.

In het Zevende Deel, komen nu nog de
conclusies der voorafgaande. Vervolgens geeft Owen daarin een sterk
betoog over de noodzakelijkheid, de wereld op meer moreele grondslagen
te vestigen. Hij voorspelt daarin veel, hetgeen hem den naam van den
„ouden profeet” verschaft heeft. Hij ziet de anarchie
naderen. Thans heerschen weinigen over velen, maar die velen zullen
zich vereenigen en dan zullen die velen, op hunne beurt, een macht
worden. De naties zullen opstaan. Reeds nu zijn revoluties te voorzien
en deze zullen zich uitbreiden en vermeerderen. Groote rampen ziet Owen
over de menschen komen. En dit alles is te voorkomen, daar een zachte
en vriendelijke toekomst mogelijk is, zoo de menschen maar geneigd
waren den hand te slaan aan de vervorming hunner samenleving, wat
Owen’s eenigste hoop is, voor de toekomst der menschheid.



Wij deelen nu de „Vierentwintig
stellingen” mede, die Owen den 5en Maart 1889
verdedigde in een openbaar debat, tegenover den Reverend Mr.
Legg, een
„dissenter.”

1. Van af de vroegste tijden der bekende geschiedenis, hebben alle
menschelijke aangelegenheden berust, op fundamenteele fouten.

2. Die fouten waren: ten eerste, het geloof dat den mensch geschapen
is met een vrijen wil, te gelooven, dat hij gevoelde en handelde,
zooals het hem beliefde en dat hij daarom voor zijne gedachten,
gevoelens en handelingen aan zijne medemenschen verantwoordelijk moet
zijn. Ten tweede, het geloof dat de mensch zijn eigen karakter vormt,
en dat hij daarom de maatschappij voor dezelve verantwoordelijk moet
zijn, naar de mate van de begrippen van degenen met wien hij tezamen
leeft, hoe onverstandig en onzinnig deze begrippen ook mogen zijn.

3. Deze beschouwingen staan in tegenspraak met de feiten. En het is
daarvandaan gemakkelijk te bewijzen, dat zij onverstandig en onzinnig
zijn—schadelijk in den hoogsten graad, voor de eenheid, de vrede,
de deugd en het geluk van het menschelijk
geslacht—werkelijk van nut voor geen énkel individu,
welken rang of welke positie hij ook, het zij in welk land ook mag
toebehooren of bekleeden.

4. Deze dwalingen loopen door alle menschelijke
verrichtingen, van af de vroegste tijden. Zij zijn van hetzelfde soort
als deze dwaling, die duizende jaren geduurd heeft, dat de aarde vlak
is en onbewegelijk, en dat de zon om haar heen draait.

5. Deze, in het oogvallende feiten, zijn met de ingebeelde
voorstellingen, dat ieder mensch zijn eigen karakter, zijn eigen
gevoelens en handelingen bepaalt, zoo handtastelijk in tegenstelling,
dat deze dwalingen niet zoo lang den menschelijken geest hadden kunnen
beheerschen, waren zij haar niet voortdurend opgedwongen geworden, door
eene algemeene organisatie der maatschappij, bestaande uit eene
drie-eenheid van machten, waartegen tot op heden geen individu, met het
geringste uitzicht op succes, vermocht te strijden.

6. Deze drie-éénheid van macht bestaat primo uit: de
geopenbaarde godsdiensten, door menschen uitgevonden; secundo: uit
menschelijke wetten, en tertio: uit regeeringen, gesteund door de
onwetendheid en door de zelfzucht der menschen. En deze
maatschappelijke organisatie, heeft de heerschappij gekregen, over alle
volkeren der aarde.

7. Deze organisatie kon bij die volken, welke de kunst hadden
verkregen, om feiten en wetten van de natuur af te zien, en de
wetenschappen uit haar af te leiden, niet in stand worden gehouden,
zonder dat de maatschappij werd ingedeeld in klassen, waardoor de
invloedrijksten en machtigste klassen, een open en schijnbaar recht
verkregen, om deze organisatie in het leven te houden.

8. Geen lid der menschelijke familie, heeft eenig werkelijk
belang bij de instandhouding van deze grondfouten, waarop de
tegenwoordige samenleving berust, of bij de klassen-verdeeling,
waardoor deze dwalingen, der menschheid worden opgedwongen.

9. Deze dwalingen, deze organisatie en deze klassen-indeeling, zijn
de eenige oorzaken der onwetendheid en van de armoede; van den
tweespalt tusschen geest en belang, van de hartstochten, de ondeugden,
de misdaden; kortom, van het totaal van ellende, waarvan tot nog toe,
de geheele menschelijke samenleving doordrongen is geweest.

10. Zoolang deze grondfouten, deze organisatie en deze
klassenverdeeling door de autoriteiten en door de publieke opinie
worden ondersteund, is eene genezing van het kwaad niet te verwachten.


11. Wanneer de wil van het volk ten opzichte van deze, de welvaart
en het geluk van elk individu in zich bevattende kwesties, verheldering
wenschte en tot eene oplossing wilde komen, zijn er tegenwoordig genoeg
middelen voorhanden, om allen die tot het menschelijk geslacht
behooren, beter, wijzer, deugdzamer, rijper en gezonder te maken dan
ooit te voren—zelfs met de individuen der bevoorrechte
klassen—het geval is geweest.

12. Het is thans, buiten allen twijfel van het hoogste belang voor
de menschheid, voor elk menschelijk wezen, onverschillig van welken
rang of positie, dat deze grondfouten der samenleving, die der
organisatie en die verdeeling in klassen, publiek en zonder eenig
voorbehoud worden veroordeeld en worden opgegeven.

13. De verwerving dezer kennis door een deel van de samenleving, is
een genoegzaam bewijs, dat de tijd gekomen is, waarin deze groote
omwenteling in den geest der menschen, zich begint te voltrekken.

14. De ontdekking van deze zeer gewichtige waarheden en de
mededeeling derzelven aan het publiek van de beschaafde wereld, zal
noodzakelijk tengevolge hebben, dat eene groote verandering
bewerkstelligd en algemeen zal worden doorgevoerd; in weerwil van de
nog heerschende onkunde en het aangekweekte vooroordeel.

15. Die omwenteling zal vrede, zal liefde en welstand, deugd en
geluk in het menschelijk leven brengen, en er kunnen de grootste en de
heerlijkste resultaten door worden bereikt.

16. Die grondfouten, die desorganisatie en die klassenverdeeling,
zij hebben zekere verbindingen van uitwendige omstandigheden noodig
gemaakt, om bij de klagelijke omstandigheid en de verwarring waarmede
de zaken van de menschheid tot-nog-toe werden bestuurd en geleid,
zoovele dwalingen te kunnen doen samenwerken.

17. De mensch was, is, en zal steeds zijn, het gewrocht zijner
omgeving; van de omstandigheden om hem heen. De werking dezer
omstandigheden wordt in geringe, niet nauwkeurig te bepalen mate
gemodificeerd, door de eigenlijke gesteldheid en de verbinding van de
organen en de geschiktheden van de individueele organisatie der
menschen.

18. De hoogere of lagere ontwikkeling, de ellende, of het geluk van
de menschen, hangen in zeer hoogen graad af, van den aard en den
toestand der uiterlijke omstandigheden, welke den mensch omgeven.


19. De bevrijding van die hoofddwalingen, van de desorganisatie en
de klassenverdeeling, welke in het verleden en het heden, den
chaotischen, foutieven en onzinnigen toestand van de samenleving
geschapen hebben, wordt in het leven geroepen door eene volkomene
verandering van de, tegen het gezond verstand indruischende uitwendige
omstandigheden, welke deze grondfouten, deze desorganisatie en deze
klassenverdeeling ter hunne voortduring
noodzakelijk gemaakt hebben, in tegenstelling met de nieuwe feiten,
welke door den tijd en door de ervaring gestadig in een of ander deel
van de wereld, tot ontwikkeling gekomen zijn.

20. Eene gansch nieuwe orde van de uitwendige omstandigheden, kan
thans in het leven geroepen worden, met behulp der middelen, die onder
de gemakkelijkste contrôle van de maatschappij kunnen staan. Eene
orde van zaken scheppen, die onfeilbaar voor het menschelijk geslacht
een hooger karakter als tot dusver bereikt is—en een verreweg
hoogeren welstand voor allen, als tot dusverre geheerscht heeft zullen
in het leven roepen, van omstandigheden, welke aan alle oorlogen en aan
alle tweedracht tusschen personen, zoowel als tusschen volkeren, een
einde kan maken. En eene welke vrede, vriendschap en liefde tot hun
recht zullen doen komen en die een verreweg hoogeren graad, van
bestendig toenemend weten en welzijn,—als tot dusverre gekend
was,—voor alle menschen grondvesten zal.

21. Deze uitwendige omstandigheden zullen bestaan: uit zichzelf
instandhoudende en op wetenschappelijke grondslag berustende
instellingen voor de voortbrenging en de verdeeling van den rijkdom;
voor de huiselijke gemakkelijkheid van allen; voor de ontwikkeling van
het karakter van allen, van af de geboorte tot aan den ouderdom en van
de lokale en algemeene regeering van allen, zonder ter hulpe te nemen,
het tot dusver gevolgde onrechtvaardige en barbaarsche systeem, van
persoonlijke straffen en persoonlijke belooningen.

22. Deze nieuwe instellingen zullen zijn, inrichtingen waarvan elk,
voor de opname en de instandhouding eener gemeente van 500 tot 2000
personen (in de gewone verhouding van mannen, vrouwen en kinderen);
welke gemeenten zich rijkelijk zelven onderhouden kunnen, met behulp
van den hoogeren trap van hun weten en hun goed geleide
nijverheidsvlijt, en ondersteund worden door de onbegrensde
hulpmiddelen van de mechaniek en de chemie, welke tot bevrijding van
alle ongezonde en weerzinwekkende verrichtingen van het leven, in
praktijk kunnen worden gebracht.

23. Deze doeltreffende veranderingen van de uitwendige toestanden,
welke er toe bestemd zijn, de gestadige
vooruitgang en het steeds groeiende geluk van het menschelijk geslacht
te verzekeren, kunnen met veel geringer offers van kapitaal, van tijd
en van arbeid, toegepast en in stand gehouden worden, als thans noodig
is, om den tegenwoordigen chaotischen en op tegenstrijdigheden
berustenden toestand van de maatschappij, in stand te houden

24. De volkomen verandering van den tegenwoordigen, in den nieuwen
toestand, kan plaats vinden, zonder eenige wanorde of verwarring teweeg
te brengen, en kan door eene, op voor elk individu weldadige wijze,
worden in ’t leven geroepen.

In den loop dier discussie had Owen nog verder de gelegenheid, om
zijne meeningen nader uiteen te zetten. Hij zeide toen ook nog dit:

„Wanneer het nu toch zoo gemakkelijk is de dwalingen van de
samenleving te bewijzen, hoe is het dan mogelijk, dat zij zich duizende
jaren achtereen, hebben kunnen staande houden? Ik moet hierop
antwoorden: door een drieëenigheid van machten—door
geheimzinnige,—tegen het gezond verstand indruischende
godsdiensten; door menschelijke wetten, die met de wetten der natuur in
strijd zijn en door regeeringen, die op onrecht en geweld steunen. De
gansche wereld wordt volgens deze principes geregeerd; ons geheele
maatschappelijke systeem is er op gebaseerd. En onze belachelijke en
domme verdeeling van de menschen in klassen, een toestand, wier
weêrzinwekkendheid ik nu
wil daar laten, is tegenwoordig de hoofdsteunpilaar van deze
avontuurlijke en weêrzinwekkende
verhoudingen.”

Owen nam nu een aantal houten wervels van verschillende grootte,
waarmede hij de positie en de verhouding der verschillende klassen tot
elkander, wilde aantoonen en verklaren.

„De grootste dezer wervels,” zeide hij, „stelt de
totaal-bevolking van Groot-Brittanje voor. Die welke er in grootte op
volgt en ongeveer het drie-vijfde van de grootte der grootste heeft,
stelt de talrijkste klasse voor: die der arbeiders, welke de
voortbrengers zijn van alle rijkdom en desniettegenstaande, in de
diepste onwetendheid en armoede leven. Dat deze belangrijkste, de eenig
onontbeerlijke klasse van de bevolking tot zulk een ellendig bestaan
gedoemd is, kan geen enkel lid van de menschelijke samenleving
tot waar voordeel strekken. De volgende wervel stelt voor: de dieven,
de vagebonden en de paupers. De vierde, die welke de kleine-kramers
voorstelt, heeft tot levensregel: goedkoop inkoopen en duur verkoopen.
Dan volgen de kooplieden, bankiers, de groothandelaren, fabrikanten en
de zoogenaamd geleerde standen. Dan het leger en de
vloot, waarbij een mensch als een ruw en ongevormd wezen toetreedt, na
weinig weken is gevormd tot een volkomen, niet-weder-te-herkennen
individu, omgedrild en ingewijd wordt in de verbazend verhevene
wetenschap om zijne medemenschen, op het gemakkelijkst naar een anderen
wereld te helpen.

„Dan komen de grondeigenaren en de adel.
Dan de clerus en de Huizen der Lords en de leden van het Lagerhuis. De
kleinste wervel stelt de koninklijke familie, de bisschoppen en de
aartsbisschoppen voor. En de groote massa nu wordt door dit
allerkleinste werveltje geregeerd! Dit is toch wel een kinderachtige
orde van zaken, waarbij niemand voordeel heeft!”

„Men heeft mij tegengeworpen,” zeide Owen vervolgens bij
de discussie: „ik troost de menschen met de toekomst, ik spijzig
hen met een wissel op de eeuwigheid! Wie kan echter van mij verlangen,
dat ik de wereld verander met één handomdraaien? Ik wil
geen wonderen verrichten; ik wil alleen de fouten en gebreken van den
tegenwoordigen toestand en hare ontwikkeling aantoonen en de
mogelijkheid aangeven, om tot verbetering dier toestanden te geraken.
Heeft het Christendom soms het welzijn van de menschheid bevorderd, op
de een of andere manier? Ik vraag U: wat hebben wij in de 1800 jaren,
waarin de christelijke religie bestaan heeft, door dat christendom
gewonnen? Welk nut heeft het ons gebracht? Wat waren zijne daden? Wat
waren zijne werkingen? Ik heb alleen ontdekt, dat sedert het
Christendom bestaat, de christenen van elken aard, van elke sekte,
confessie en partij, gestadig elkander hebben bevochten; wegens hunne
geloofstellingen, elkander in de haren zijn gevlogen en elkander
uitgeroeid hebben!

„En wanneer ik bedenk, hoe de christenen
overal en sedert alle tijden, door alle menschelijke ondeugden en
fouten bevangen waren; hoe liefdeloos, hatelijk, egoïstisch en
gruwzaam zij overal en ten allen tijde, onder elkander, en tegen
andersdenkenden waren, dan, moet ik zeggen houd ik het voor een zeer
groote dwaasheid, te spreken van de „zegeningen des
christendoms.”....

„Ik weet niet wanneer de menschelijke samenleving
verstandig zal zijn ingericht, maar dat weet ik er wel van, dat,
wanneer dit eenmaal zal zijn geschiedt—en ik hoop dat dit niet
zoo lang meer zal duren,—dat dan niet 1800 jaren behoefden te
verloopen, alvorens de menschheid geleerd zal hebben, in vrede en
vriendschap gelukkig onder elkander en met elkander te
leven.”

....„Tegen de stelling, dat het karakter der menschen het
produkt van uitwendige inwerkingen is, heeft men voorts aangevoerd, elk mensch heeft een hem aangeboren,
hem ingeplant geweten. Niets kan meer in strijd zijn met alle waarheid
en elke ervaring. De waarheid is deze: het geweten wordt juist zoo en
net zoo gefabriceerd, als een katoenenstof of een of andere waar. Voor
een Hindoe kunnen wij een Hindoe-geweten vervaardigen, voor een
Kannibaal een kannibalen-geweten enz.....

„Men werpt mij tegen: ik wil den menschen tot machines maken.
Laat dit zoo zijn; dan wil ik toch in elk geval goede machines
van hen maken en dit is ongetwijfeld mogelijk. En zonderling, die
menschen, die het in mij laken, dat ik den mensch voor het produkt der
omstandigheden verklaar, loochenen het in weerwil daarvan, dat de
menschen de omstandigheden contrôleeren kunnen en drijven hunne
inkonsekwentie nog verder, waar zij aannemen, dat dezen mensch, die de
omstandigheden niet vermag te contrôleeren, tòch voor
zijne handelingen verantwoordelijk gesteld kan worden.”



Robert Owen had zijn gansche leven lang de illusie gekoesterd, en
dit had hij gemeen met zijne tijdgenooten, de Utopisten in Frankrijk,
dat de Vorsten en Grooten der aarde in hun eigen belang, gelijk hij
meende, zijne sterkste medewerkers zouden worden bij zijn
hervormingsplannen. Zijn geloof was ijdel; maar tot aan het laatst van
zijn leven, dat hij zonderling genoeg, als spiritist eindigde, is hij,
desondanks blijven gelooven aan de waarheid van zijn stelsels en aan de
toekomst van zijne plannen.

In het jaar 1818, toen te Aken het congres der „Heilige Alliantie” tezamen kwam, wendde Owen zich tot
deze bijeenkomst, om te trachten haar te winnen voor zijne
wereld-hervorming. Hij richtte toen zijn „Adres aan de hoofden
der Regeeringen en der Kerken en aan de Mannen van den leidenden
invloed in de beschaafde Wereld”, waarin hij o. a. zeide:

„Opdat de groote en glorierijke hervorming van den toestand
der menschen, zonder wanorde en verwarring, en zonder nadeel voor welk
individu ook, zich kan voltrekken, behoorden de bestaande regeeringen,
elk een of meer, van de ervarenste en voor dezen arbeid meest
geëigende persoonlijkheden in de
respektieve Staten te benoemen, welke een Congres zouden moeten
bijeenroepen op een plaats, die zich daartoe het best leende, ten einde
zich daarop te verstaan, omtrent de meest praktische maatregelen,
waardoor eene hervorming op de voor beide deelen, regeeringen als volken, heilzaamste manier is tot
stand te brengen.”

Natuurlijk had de „Heilige Alliantie” geen ooren naar
Owen’s voorstellen, evenmin als zij dit had, naar die van de
Saint-Simon of Charles Fourier, die zich tot haar wendden.



Wat de arbeidersbeweging in Engeland betreft, is Owen wel de
eenige econoom van zijnen tijd geweest, die de beteekenis van de
Trade
Unions voor de positie van den arbeid tegenover die van het
kapitaal, heeft begrepen. In den tijd van Owen, was er niet
één staathuishoudkundige van naam, die niet in de
individueele vrijheid het hoogste heil van de menschheid en voor de
nijverheid, van het allervoornaamste gewicht achtte.

Owen trachtte de Trade Unions dienstbaar te maken aan zijne
algemeene plannen, tot hervorming van den arbeid. Door middel van de
algemeene Vakbond der Engelsche arbeiders trachtte hij dat te doen. Hij
streefde hiermede, in den grond der zaak een denkbeeld na, dat aan de
besten onder de Engelsche Trade Union-mannen steeds heeft
voor den geest gestaan, maar tot op den huidigen dag, nog niet
verwezenlijkt is.

In September 1833 hield Owen een toespraak op het Congres der
„Builders-Union”, waarin
hij de stelling ontwikkelde, dat de arbeid de bron is van alle rijkdom
en dat die rijkdom voor de voortbrengers kon behouden blijven door een
wereldverbond van de voortbrengende klassen. De stichting van een
„Algemeenen Bond van de voortbrengende klassen” in
1834, was het gevolg van de Owensche agitatie. Hij werd gevolgd door
die der „Grand National Consolidated Trade
Unions”, die meerdere invloed had dan de
eerstgenoemde, en welker agitatie en propaganda, zelfs, nadat hij zelve
niet meer bestond, van grooten invloed is geweest op de denkbeelden van
de vakvereenigingsmannen in Engeland. Het Owensche socialisme heeft in
Engeland lange jaren eene krachtige school gevormd, onder arbeiders,
zoowel als onder intellektueelen.

Tot Owen’s beste scholieren kan William Thompson worden
gerekend, die, grondiger econoom, dan hij, vooral de theorieën
uitwerkte en ze propageerde.

Den 17en November 1858 blies Owen, als een zwakke en op
het laatst geheel hulpelooze grijsaard, den laatsten adem uit. Zijn
laatste woorden waren, schrijft zijn zoon: „De
verlossing is gekomen!” Zij was dit inderdaad voor den
man, die zoo oud werd en in zijn leven van een groot
vertrouwen in de menschheid, zooveel teleurstelling ondervond en
zooveel smaad oogstte.

Wat Owen gemeen had met zijn groote tijdgenooten, Saint-Simon en
Fourier, dat was zijne utopistische wereldhervormingzucht; wat hem van
hen onderscheidde, dat was zijne praktische blik op de industrieele
vooruitgang, waarvan door hem zoo dikwerf de blijken gegeven zijn.

Owen zag dan ook in de toename van de groot-industrie op
nijverheidsgebied niets, dat aan-zich slecht is en verderfelijk, gelijk
de conservatieve socialisten van zijn tijd bijv., maar iets dat alleen
in staat is, de wereld beter te maken. Door de geweldige toename van
den rijkdom, die alleen kon worden in het leven geroepen door de
produktie op den grootst mogelijken schaal, alleen daardoor kon ook,
volgens Owen, de menschheid datgene bereiken wat zij bereiken moest,
n.l. een algemeen-maken van de opbrengsten van den arbeid: een
communisatie van de nationale goederen. Owen wilde nooit terug,
maar steeds vooruit.

En het is vooral hier, bij dat punt in Owen’s beschouwingen,
dat de latere sociaal-demokraten, dat Marx heeft kunnen aanknoopen.
Omdat, gelijk men later zal zien, Marx het kapitalistisch
produktiestelsel als een historisch proces in de ontwikkeling der
maatschappelijke produktie beschouwt, dat zich, hoofdzakelijk door zijn
eigene voortontwikkeling, zelve oplossen moet.

De ontwikkelings- en bewegingswetten van het kapitalistische
stelsel, waardoor dit zal moeten geschieden, heeft Marx later ontdekt.
Maar dat de moderne groot-produktie op den grootstmogelijken voet en
met de meest volmaakte produktiewerktuigen en krachten, de hefboom is,
voor de vooruitgang van de menschheid naar de communistische
samenleving, is een ontdekking door Robert Owen gedaan, in een tijd,
toen de kapitalistische groot-industrie, in verhouding tot de middelen
waarover zij later beschikte, nog in hare kinderschoenen stond.



De eene groote Utopist, de graaf de Saint-Simon, profeteerde dat de
toekomst aan den arbeid was, en verklaarde de politiek voor de
wetenschap der produktie. De andere, Charles Fourier, uit burgerlijker
kringen voortgesproten, critiseerde op geweldige wijze de burgerlijke
samenleving en toonde aan, „dat de armoede in onze maatschappij
uit overvloed voortkomt.” En de derde, Robert Owen eindelijk,
ontdekte den arbeid als den bron van allen rijkdom in de
kapitalistische maatschappij, d. w. z. als de eenige voortbrenger der
ruilwaarden; en ontdekte voorts, dat in de nijverheid, de menschheid
niet terug moet naar de klein-produktie, maar integendeel,
vérder voort moet op den weg van de groot-produktie. Bovendien
heeft de laatste, praktisch aangetoond, den grooten invloed die er
uitgaat van het stoffelijk milieu op den mensch en van de
veranderingen, die deze als sociaal wezen, daardoor kan ondergaan. Al
heeft dit Owen ook hier en daar overschat, het blijft een feit, dat hij
der wereld met de bewijzen in den hand heeft aangetoond, van hoeveel
gewicht, de verandering van het sociaal milieu op de samenleving is en
kan worden. 














Tweede gedeelte.












Hoofdstuk I.













De ontwikkeling der philosophie.




De critiek op de physikalisch-materialistische en
idealistische philosophie van Kant, Fichte en Hegel, is ten allen tijde
Marx’ sterkste wapen geweest. Hij is daardoor gekomen, tot zijne
levens- en wereldbeschouwing en als resultaat daarvan, tot de
grondlegging van de sociaal-demokratie als wetenschappelijk
stelsel.

Marx volgde hierbij—gelijk in zijn gansche werk—de
induktieve methode, die vanaf Bacon van Verulam en Descartes, tot de
resultaten der moderne natuurwetenschappen heeft geleid. Hij paste haar
toe op de geschiedenis en ook op de economie.

Deze critiek nu moest leiden, tot eene vereeniging van de
materialistische levensbeschouwing met de philosophie van Kant, Fichte
en Hegel;—welke vereeniging tot het historisch materialisme
geleid heeft, en van dààruit, tot eene wetenschappelijke
grondlegging van het Socialisme heeft kunnen leiden.

Deze vereeniging geschiedde niet, door eene bloote samenvoeging van
beiderlei wereld- en levensbeschouwingen, maar door de critiek daarop
uitgeoefend. Critiek van een zoodanigen aard, dat het mogelijk was, het
met de moderne ontwikkeling der maatschappij overeenkomende te behouden
voor eene voortontwikkeling, en eene verwerping, van wat in het een,
noch in het andere stelsel, houdbaar bleek te zijn.

Uit den smeltkroes van deze critiek, die Marx met behulp van het
machtige wapen der dialektiek—de groote philosophische
denkvrucht, waaraan den naam van Hegel voor altijd is
verbonden—uitoefende, kwam het
historisch-materialisme als een zuiver goud te voorschijn. En het is
met behulp van dit, door harden arbeid gewonnen resultaat, dat Karel
Marx in staat was, het kapitalisme, als produktievorm en als
maatschappelijk verschijnsel, als het ware onder den mikroscoop van
zijn geweldig critisch talent te nemen; het binnenste binnen van dat
stelsel, de wetten die het beheerschen en evolutioneeren na te gaan en
op deze wijze ook af te leiden, langs wélken weg en in
wélken vorm het zich zal en zich moet oplossen, in het
communisme.



De grondkwestie van alle philosophie, de strijd tusschen Idealisme
en Materialisme; de verhouding van Subject en Object; de vraag of
Denken of Zijn, of Geest of Natuur het oorspronkelijkst zijn; of een
God de wereld geschapen heeft, of dat de wereld van af de eeuwigheid
bestaat, heeft reeds den denkers van uit de oudheid bezig gehouden en
zelfs in het kerkgeloof van de middeneeuwen, vond dienzelfden strijd,
reeds dikwerf weêrklank.

Zij dook met nieuwe kracht weder op, toen bij den aanvang van het
burgerlijk tijdvak, de economische ontwikkeling en dientengevolge de
natuurwetenschappen, een snellen opbloei begonnen te nemen. De
geboorteplaats van het nieuwere Materialisme is dan ook Engeland; het
land van de burgerlijke ontwikkeling door handel en industrie bij
uitnemendheid, en zijn baanbreker is Bacon van Verulam geweest.

John Locke leerde daarna, dat niets in den geest kan zijn, dat niet
daarvóór in de zinnen bestond. Hij grondvestte de
philosophie van het gezonde menschelijk-verstand. Hij wilde daarmede
zeggen, dat er geene van de gezonde menschelijke zinnen en het op hen
berustend verstand verschillende, philosophie bestaan kon. Hij scheidde
politiek en godsdienst van elkander; bestreed in tegenstelling met
Hobbes der Staatsmacht het recht om de meeningen den menschen op te
dringen of ze uit te delgen; hij predikte voorts de burgerlijke
verdraagzaamheid als de hoogste moraal.

In weerwil daarvan, bleef het Engelsche Materialisme een esoterische
theorie, een geheimleer voor de bovenste-tienduizend en nog meer eene
voor de aristokratie, dan voor de bourgeoisie. Het Engelsche volk was
er niet door beroerd geworden en reeds van boven-af, werd de uitspraak
gehoord, dat men het volk zijne religie niet ontnemen mocht.


In de 18de eeuw ontdekte Hartley, een materialistisch
denker, het menschelijk denken en gevoelen door hersenbewegingen,
verklaarde dit laatste dus op materialistische wijze. Maar dezelfde
wijsgeer trachtte de zekerheid van de wonderen uit den Bijbel, eveneens
aan te toonen, op theologische wijze.

Toenmaals gold voor den ongeloovigen denker, iemand die juist geen
materialist was, namelijk de philosoof David Hume, die wel-is-waar elk
kerkgeloof verwierp, maar evenzoo ook het Materialisme, doordien hij
aan de menschelijke zinnen, eene uitputtende kennis van de wereld
bestreed.

Zooals Locke het fransche Materialisme, zoo deed Hume het duitsche
Idealisme geboren worden. Was de eerste, de erkende voorlooper van
Diderot, d’Alembert enz., de laatste was die van Kant. Op het
vasteland van Europa, had zich in de wijsbegeerte van de 17de eeuw,
doordien mannen als Descartes, Spinoza en Leibnitz meest beduidende
mathematici en physici waren, de Idealistische en de Materialistische
wereldbeschouwing tamelijk wel, in evenwicht gehouden. In den aanvang
van de 18de eeuw evenwel, ontwikkelde zich het fransche Materialisme,
als zelfstandige verschijning. Het splitste zich in twee richtingen,
die zich wel-is-waar menigmaal kruisten, maar toch in wezenlijkheid van
elkander verschilden. De eene van deze richtingen, ging van Descartes
uit en beperkte zich meer of minder, tot de zuivere
natuurwetenschappen. De andere, nam de door Locke gesponnen draden
weder op. Zij was aanvankelijk eene aristocratische leer, maar allengs
erkende de, naar de macht strevende burgerklasse, dat het haar een
machtig wapen kon zijn, in haren strijd tegen koningschap, adel en
geestelijkheid.

Het fransche Materialisme van de 18de eeuw, verhelderde niet alleen
de hoofden ten opzichte der godsdienst, maar het greep diep in het
politieke en sociale leven van het Frankrijk dier dagen in.

Helvetius, de eigenlijke grondlegger van het
fransche Materialisme, verklaarde in zijn boek „De l’Homme” („Over den mensch”)
dat de grondslagen der moraal waren: de zinnelijke eigenschappen en de
eigenliefde, het genot en het welbegrepen persoonlijk belang.
Hoofd-gezichtspunten van zijn systeem waren: de natuurlijke gelijkheid
van de menschelijke intelligenties, de éénheid tusschen
de vooruitgang van de rede en de vooruitgang van de industrie; de
natuurlijke goedheid van de menschen en de macht van de opvoeding.

Het fransche Materialisme vond zijn toppunt in de beroemde
„Encyclopedie”; zooals
het zijn politieke omzetting vond in de verklaring van de beroemde
„Rechten van den Mensch”.
Het verliep in het utopistisch socialisme, dat
aan zijne theorieën ontleende, de beschouwingen over de
„oorspronkelijke goedheid” en de „gelijke”
intellectueele begaafdheid van den mensch, de almacht der ervaring,
gewoonte en opvoeding; de invloed der uitwendige omstandigheden op den
mensch; de hooge beteekenis van de industrie, het recht op genot enz.,
gelijk wij dit bij de behandeling van hunne stelsels, in het eerste
gedeelte van dit boek, hebben kunnen zien.

In weerwil van deze schitterende resultaten, rustte het fransche
Materialisme evenwel nog op een wankelen grondslag. De
natuurwetenschappen hadden, wel-is-waar groote vorderingen gemaakt,
maar eerst de mechaniek was tot een behoorlijk resultaat gekomen.
Chemie en biologie stonden nog in hunne kinderschoenen; men wist nog
niets van eene ontwikkelingsleer der natuur en kon dus nog niets weten
omtrent eene evolutie in de geschiedenis. De natuur bewoog zich in een
eeuwige kringloop, en de menschelijke natuur, aldus was de
beschouwingswijze, was van den aanvang af gelijk, zij werd bij
tijd-en-wijle verduisterd, zooals in de Middeleeuwen, maar dan weder,
was zij strevende naar hare natuurlijke rechten. Het Materialisme
beroerde nog den innerlijken samenhang van de wereldraadsels niet. Zoo
kon het Idealisme, het nog weder eens op zich nemen, met te trachten
deze raadsels op te lossen en zij deed dit in de duitsche philosophie
van op het uiteinde der 18e en aan den aanvang van de
19e eeuw.

Kant’s „Kritiek van de zuivere
Rede,” werd in het Revolutiejaar 1789 algemeen bekend. Het
duitsche Idealisme, zooals het door Kant is geleeraard, was wel-is-waar
een terugslag op het engelsch-fransche Materialisme, maar geenszins was
het een reactie daarop. Kant versloeg het Materialisme met
succes op zijn eigen gebied, doordien hij het principe van de
ontwikkeling, in de natuur binnenleidde. Hij loste de eeuwigen duur van
het zonnesysteem op, doordien hij het ontstaan van de Zon en dat van
alle Planeten, uit roteerende nevelmassa’s verklaarde. Zelfs sprak
hij in zijne „Populaire Voorlezingen” reeds het denkbeeld
van de ontwikkeling van de menschen uit het dierenrijk uit, als iets
dat van-zelf sprak. Uitdrukkelijk verwierp hij de leer van het oudere
Idealisme, dat alle kennis door ervaring en de zinnen verkregen, niets
was dan louter schijn en er slechts in de ideën van de zuivere
rede, waarheid is. Hij zeide omgekeerd: alle kennis van dingen uit de
enkele, zuivere rede, is niets dan louter schijn en slechts in de
ervaring is er waarheid.

Kant’s wezenlijke arbeid bestond juist hierin, dat hij,
aanknoopend aan David Hume, het kenvermogen van den mensch
onderzocht en door de critiek van de zuivere rede, de gansche ervaring,
tezamen met alle historische en exacte wetenschappen omkeerde, door de
eenvoudige stelling dat onze begrippen zich niet naar de voorwerpen
richten, maar de voorwerpen naar onze begrippen; dat wij de dingen
buiten ons niet zien, zooals zij zijn, maar zooals zij aan onze
onvolkomen zinnen zich voordoen; dat de gansche verschijningswereld tot
op de zinnelijke aanschouwing van ruimte en tijd, voor de menschen,
alleen slechts in de menschelijke voorstelling bestaat, terwijl zich
achter haar het absolute wezen van de dingen, het ding-aan-zich
verbergt, in een ondoordringbaar duister. Aan de eene zijde waren
hiermede Denken en Zijn verzoend, maar aan de andere zijde, gingen zij
daarmede zooveel te verder, weder uit elkander. Kant loste het
wereldraadsel niet óp, hij verklaarde het voor
onoplosbaar. In de dingen zelf kunnen geen tegenspraken bestaan,
want alles wat een tegenspraak bevat, is onmogelijk, daarentegen
verwikkelt ons het denken in onvermijdelijke tegenspraken. Dit was de
grondslag van de beroemde Antimonieën van Kant, zooals
daar zijn: begrensdheid en onbegrensdheid van de wereld, deelbaarheid
en ondeelbaarheid van de materie, vrijheid en noodwendigheid.



Brak nu Kant de objektieve wereld geheel en al af, terwijl hij haar
bestaan in de werkzaamheid van het menschelijk bewustzijn oploste,
Fichte bouwde haar, tegelijkertijd op Kant’s theorieën
voortbouwend en hen omscheppend, weder uit het menschelijk bewustzijn
op. Fichte was met de natuurwetenschappen van nabij, niet bekend. Het
Ik, d. w. z. de mensch, niet als individu, maar als soort, was voor hem
het werkelijke „Ding-aan-zich”, het menschelijk bewustzijn
niet de spiegel, maar de schepper van de objektieve wereld, welker
bestaan zich niet uit de zuivere denkvormen laat verklaren, maar welker
bestaansvormen, door het zuivere denken voortgebracht geworden zijn.
Uit hen leidde Fichte, ruimte en tijd, kwantiteit en kwaliteit,
mogelijkheid, werkelijkheid en noodzakelijkheid af. Het denken is een
zelfstandig proces, dat zich met noodwendigheid voltrekt. „Met
elke stelling is zijne tegenstelling gegeven, en in de
voortdurende overwinning van deze gestadige tegenspraken, door eene
hoogere eenheid, beweegt de idee zich vooruit.”

Hiermede nam Johan Gottlieb Fichte de oud-Grieksche,
dialektische-philosophische methode weder op. Deed hij nu echter
uit de zuivere innerlijkheid van het subjekt,
het objekt geboren worden, zoo werden geest en natuur een en hetzelfde.
En inderdaad verklaarde Fichte, het Ik, dan ook voor het
subject-objekt.

Op zijne theorieën voortspinnend en tegelijk hen weder
omscheppend, voerden Schelling en Hegel daartegen aan: „wanneer
subjekt en objekt een-en-hetzelfde zijn, dan is geen van hen beiden de
zaak-zelf; het subjekt zoo min als het objekt, het denken zoo min als
het zijn, den geest zoo min als de natuur; maar elk van hen, is dan
slechts ééne zijde van de zaak en de geheele zaak is
niets anders dan het proces, dat door beide heengaat en in den geest
van den mensch, tot het bewustzijn van zich-zelf komt”.

Bij Schelling bleef de identiteit van subjekt en objekt een blooten
inval. Bij de pogingen om haar te begronden, geraakte hij hoe langer
hoe meer in eene phantastische natuurphilosophie verward, totdat hij
tenslotte belandde bij het openbaringsgeloof.

Hegel daarentegen, vatte de absolute Idee, die hij voor de
levenwekkende ziel van de gansche wereld verklaarde, als een logisch en
historisch proces op. De geest, het aan-zich en voor-zich bestaande Ik,
wordt in verschillende ontwikkelingsphazes eerst bewustzijn, dan
zelfbewustzijn, dan beschouwend en dan handelend verstand, tenslotte
den zich-zelf-begrijpenden gevormde en religieuzen geest. Dan zet bij
zich om in de natuur, waarin hij als blinde noodzakelijkheid werkt en
arbeidt zich in de geschiedenis uit het ruwe weder op, tot dat hij
zich-zelf begrijpt. Dit historisch proces, is slechts een afspiegeling
van het logische proces, dat zich onbekend met het: wanneer? en het:
waarheen? voltrokken heeft.

Hegel vatte aldus het historische, tevens als een logisch proces op.
Waar Kant de ontwikkeling in de natuur leidde, daar leidde Hegel haar
de geschiedenis binnen. Waar Fichte aan de dialektische methode weder
aanknoopte, daar maakte Hegel haar tot den springenden fontein des
levens. Met
het begrip Zijn, is ook het begrip van niet-Zijn gegeven, en uit den
strijd van beiden, ontstaat het hoogere begrip van het Worden. Alles
bestaat en bestaat tegelijk niet, want alles is in vloed en is
voortdurend onderworpen aan eene gestadige verandering, is onderworpen
aan een voortdurend en nooit stilstaand proces van Worden en
Vergaan.

De dialektische beweging van de duitsche philosophie voltrok zich
dus aldus, dat Kant’s stelling: „Alles wat een
tegenspraak in zich bevatte is onmogelijk”, omsloeg in de
stelling van Hegel: „Wat over het algemeen der wereld beweegt,
is de tegenspraak.” 

Hiermede nu was iets bereikt, dat men eene overwinning kon noemen op
het engelsch-fransche Materialisme. De dialektische beweging in de
natuur zelf in te voeren en haar aan te nemen, is eerst mogelijk
geworden, nadat de natuurwetenschappen die geweldige vooruitgang hadden
gemaakt, gelijk dat het eerst in de tweede helft van de 19e eeuw het
geval is geweest. Hier heeft de door Kant gegeven stoot, zijne
afsluiting het eerst gevonden in de theorie van Darwin, waardoor de
gansche organische natuur, planten en dieren en daarmede ook den
mensch, als het voortbrengsel van een ontwikkeling wordt opgevat, die
zich, in millioenen na millioenen jaren voortgezet heeft.

Hegel evenwel, kwam in dit opzicht niet boven de meeningen van de
fransche Materialisten uit, de perken van de ontoereikende natuurkennis
lieten dat ook destijds niet toe. Hij deelde nog de meening van de
fransche Materialisten, dat de natuur een, zich in gelijke kringloopen
bewegend, zich steeds gelijkblijvend geheel met eeuwige wereldlichamen,
met onveranderlijke vormen van organische wezens was. Maar hij doorbrak
die beschouwingswijze toch, voor zoover zij namelijk, door de engelsche
Materialisten op de geschiedenis werd overgedragen. Hij vatte de
geschiedenis van de menschheid op, als een gestadig in beweging zijnd,
aan verandering en omschepping onderworpen, van lager naar hooger
opstijgend proces en hij beproefde door geweldigen geestesarbeid, in de
verschillende vakken van de historische wetenschap, de inwendige
tezamenhang, de voortdurende phazenloop van dit proces, door alle
schijnbare dwaalwegen en toevalligheden heen, te vervolgen. Dewijl hij
de dingen als afspiegelingen van de begrippen opvatte, kwam hij
wel-is-waar tot al te willekeurige geschiedenisconstrukties, maar daar
halsstarrige dingen als historische feiten
dit zijn, zich niet zoo gemakkelijk onder het juk der begrippen dwingen
laten, kwam hij toch ook tot geniale blikken, op de tezamenhang van de
geschiedenis der menschheid.



Kant’s grondgedachte van alle moraal: „Handel zóó dat gij de menschheid, zoowel in uw
persoon, als in de persoon van elk ander, tegelijk als doel en niet
alleen maar als middel gebruikt,” kon ontstaan in een
land, waarin de burgerlijke klasse weinig en de proletarische klasse,
nog in het geheel niet ontwikkeld was.

En Fichte liet erop volgen, dat „geen mensch andere krachten
voor zich mag in gebruik nemen; dat den mensch
moet arbeiden, maar niet als een lastdier, dat onder den last, in slaap
neder zakt en na nooddruftige verkwikking weder tot het dragen van
denzelfden last gewekt zal worden. De mensch behoort angstloos met list en met vreugde
te werken en tijd over te houden om zijnen geest en zijn oogen ten
hemel te verheffen, voor welker aanblik hij geboren is!” Fichte
brandmerkte met deze uitspraak en met anderen, de feodale adel van
zijnen tijd, die lui en ondeugend was. Hij proklameerde de majesteit
van het Recht in deze stelling: „Het Recht moet gewoonweg
bestaan en wie dit niet door zichzelven inziet, moet tot dat inzicht
gedwongen worden.” En daarnevens predikte Fichte de vrijheid
en de gelijkheid „voor alles wat een menschelijk aangezicht
draagt.”

In zijn „Rechtvaardiging van de fransche
Revolutie” zegt hij o. a. „De eigendom kan geen
anderen oorsprong hebben, dan die van den arbeid. Wie niet arbeidt,
heeft niet het recht van de samenleving middelen tot zijn bestaan te
verlangen.” In zijn „Grondslagen van het
Natuurrecht,” schrijft hij: „Diegene, welke niet
zoo veel heeft dat hij ervan leven kan, behoeft noch den eigendom van
anderen te erkennen, noch achting te hebben voor dezelve, daar de
grondslagen van het maatschappelijk verdrag, tot zijne schade aangetast
zijn geworden. Elkeen behoort eigendom voor zich te hebben; de
samenleving is verplicht, allen van arbeidsmiddelen te voorzien en
allen moeten arbeiden om te leven.”

In zijn „Rechtsstaat”, voorspelt hij, dat eene
gemeenschappelijke organisatie komen moet, welke realiseeren zal, wat
hij als Recht verlangt. „De arbeid en de verdeeling zullen
gemeenschappelijk georganiseerd zijn; elkeen ontvangt voor een
nauwkeurig bepaald deel arbeids, een bepaald gedeelte van het kapitaal,
hetwelk zijn eigendom, naar de mate van het recht vaststelt. Het
eigendom zal alzoo algemeen verbreid zijn. Niemand mag overvloed
hebben, zoolang niet allen van het noodzakelijkste voorzien zijn. En
het eigendomsrecht aan voorwerpen van weelde, ontbeert dien grond in
zooverre, dat niet elk burger zijn aandeel kan bekomen, van dien
eigendom. De landlieden en de arbeiders zullen zich behooren te
vereenigen, teneinde zoovéél mogelijk, met zoo weinig
mogelijk inspanning van krachten te kunnen voortbrengen.”

In zijne verhandeling over „De gesloten Handelsstaat”,
die in 1800 verscheen en aan den pruisischen minister van
finantiën Struensee opgedragen was, werkte Fichte bovengenoemde
socialistische gedachten verder uit, bestreed hij de theorieën van
Adam Smith, de vrije concurrentie-leer en het
denkbeeld, dat de Staat zich heeft te beperken, tot een bescherming van
het recht. Maar hij neemt daarbij toch weder een ander standpunt in,
dan de fransche en engelsche socialisten van zijnen tijd; hij is ook
dáárin een tegenstander van Adam Smith, dat hij van de
bepaling van de waarde der goederen door den arbeid, niets wil weten;
hij ziet in den vrijen handel, eene onhoudbare overlevering uit de
„denkwijze onzer voorouders.” Voor de moderne naties,
meende hij, geldt niet meer, wat voor de middeneeuwsche eenheid van het
christelijk Europa gold. Fichte erkende evenwel in zijn tijd reeds, de
zware lasten die er op het volk kwamen te drukken, door het uitzuigend
militairisme en hij probeerde dan ook den Staat geheel en al om te
vormen. Als zoodanig, geldt dan ook hij nog eenigszins voor eene der
utopistische Socialisten, omdat hij in zijn wereldhervormende sociale
plannen niet uitging van de bestaande feiten, maar van een aan zijn
brein ontsprongen plan. Hij wilde den Staat omvormen tot eene
harmonische gemeenschap, waarvan de deelen op zich-zelve, de
individuen, hun natuurlijk recht zullen verzekerd zien, op een gelukkig
en tevreden bestaan. Maar aan den anderen kant, dacht hij zich dien
Staat als een verstands-Staat, geheel en al afgesloten van het
buitenland, met een bijzonder soort geld en met de overige Staten
slechts in gemeenschap, niet door middel van den handel, maar door dat
van de wetenschap alleen.

Ook Hegel heeft eenmaal zijne philosophie den voorlooper genoemd,
van een tijd waarin er een vrij volk zal bestaan. Na de nederlaag van
de franschen bij Waterloo, verklaarde hij het voor de natuurlijke
roeping van de duitschers, voor den hoofdwinst hunner teruggewonnen
onafhankelijkheid, dat zij thans ongestoord het heilige vuur van de
philosophie in bewaring konden nemen. Toen hij naar Berlijn beroepen,
zijne „Philosophie van het Recht” schreef, teneinde het
Recht als een redelijk, zich uit zich-zelf ontwikkelend organisme voor
te stellen, ging hij van de stelling uit: „Het bestaande is
redelijk en het redelijke is dat wat bestaat.”

De polemiek welke Hegel gevoerd heeft, tegen de historische
Rechtsschool, bewees dat hij met deze stelling geenszins eene
verheerlijking van àl het bestaande bedoelde, gelijk men in
zijnen tijd zich niet ontzien heeft, op deze zijne woorden bij alle
reaktionaire maatregelen der Pruisische regeering, zich te beroepen.
Hegel bedoelde met deze stelling, dat de rede de historische
noodzakelijkheid was, de eeuwige vloeiing in het historische
ontwikkelingsproces. Wat deze schept, is werkelijk en redelijk, omdat het noodzakelijk is; zoodra het
ophoudt noodzakelijk te zijn, wordt het onwerkelijk en onredelijk.

Hegel heeft de rijke schepping van het duitsche Idealisme in
één machtig systeem saâmgevat. Hij heeft alle
bronnen en stroomen van dit klassieke tijdperk in ééne
bedding geleid, waar zij wel-is-waar in bevroren zijn, door den
ijskouden adem van de reaktie die over Duitschland woei, maar die zijne
jongeren toch weder, door hunnen eigenen arbeid, konden doen
ontdooien.

Toen Hegel tegen de Juli-Revolutie in 1830 te velde trok, toen hij
de Engelsche „reformbill” een snijden noemde in de edele
ingewanden van een Groot-Brittanje’s staatsregeling, toen
verlieten hem de scharen zijner jongeren, om naar zijnen eigenen
leerling Eduard Gans te gaan luisteren, die lezingen ging houden over
des meesters „Rechtsphilosophie”, daarbij de revolutionaire
zijde van des Meesters methode op den voorgrond stellende en tegen de
historische Rechtsschool polemiseeren ging. Men zeide toentertijd dan
ook in Berlijn, dat, niet aan de cholera, maar aan deze smartelijke
ervaring, zou den grooten Meester overleden zijn. 
















Hoofdstuk II.













Critiek op de Hegelsche philosophie.




David Friederich Strausz, Bruno Bauer, Max Stirner en
Ludwig Feuerbach, waren de meest beteekenende scholieren van Hegel
geweest, die elk hun eigen weg gingen bij de ontwikkeling, van de
philosophie van den Meester. Ook Karel Marx behoorde tot de leerlingen
van Hegel.

Strausz had behalve zijn „Dogmatiek”, de beroemde
critiek op „het leven van Jezus” geschreven. Bruno Bauer
heeft voor het onderzoek naar het „Ontstaan van het
Christendom” beduidenden arbeid geleverd, terwijl Max Stirner
weder geheel zelfstandige paden insloeg met zijn „Einzige und sein Eigenthum”, welk werk wel eens als
een voorlooper van het latere anarchisme, van Bakounine en Krapotkine,
is genoemd.

Ludwig Feuerbach en Bruno Bauer behoorden tot de meest beteekenenden
van Hegels uitloopers op wijsgeerig terrein. Feuerbach baarde het eerst
als beduidend philosoof opzien, door zijn „Wesen des Christenthums.” Van-uit Hegel’s
Idealisme, ontwikkelde hij daarin weder het materialistisch denken.
„De natuur bestaat onafhankelijk van alle philosophie,” zoo
zeide hij, „zij is de grondslag, waarop wij menschen, zelven
produkten van de natuur, gegroeid zijn. Buiten de natuur en den
menschen bestaat niets, en de hoogere wezens, die onze phantasie
geschapen had, zijn slechts phantastische weêrspiegelingen, van
ons eigen wezen. De mensch is, wat hij eet.” De ban was dus
verbroken, het „systeem” was gesprongen en ter zijde
geworpen en de tegenspraak was—dewijl zij slechts in de
verbeelding bestond—opgelost.

Het materialisme van Feuerbach is evenwel doodgeloopen. En het was
Karel Marx die in 1845 er met de volgende 11 stellingen positie tegen
nam. 

1.

Het hoofdgebrek van alle tot nu toe bestaan hebbend
Materialisme—dat van L. Feuerbach niet uitgezonderd—was,
dat het objekt, de werkelijkheid, de zinnelijkheid, slechts onder den
vorm van het objekt of der aanschouwing werd opgevat; niet echter als
menschelijke, zinnelijke werkzaamheid, praktijk, niet subjektief.
Daarvandaan kon het geschieden, dat de werkzame zijde, in tegenstelling
tot het materialisme, door het Idealisme ontwikkeld werd—maar
alleen abstrakt, daar het Idealisme natuurlijk de werkelijke, zinrijke
werkzaamheid, als zoodanig, niet kent. Feuerbach wil zinnelijke, van de
gedachtenobjekten werkelijk-verschillende objekten; maar hij vat de
menschelijke werkzaamheid zelf, niet op als objektieve werkzaamheid.
Hij beschouwt daarom in het „Wesen des
Christenthums” slechts de theoretische verhouding als het
echt menschelijke, terwijl de praktijk slechts in haren
smerig-joodschen verschijningsvorm opgevat en gefixeerd kan worden. Hij
begrijpt daarvandaan niet de beteekenis van de
„revolutionaire”, van de praktisch-critische
werkzaamheid.

2.

De kwestie, of het menschelijk denken de objektieve waarheid
bijgebracht kan worden, is geen kwestie van theorie, maar een kwestie
van praktijk. In de praktijk moet de mensch de waarheid, d. w. z. de
werkelijkheid en de macht, de dezerzijdschheid van zijn denken,
bewijzen. De strijd over de werkelijkheid en de niet-werkelijkheid van
het denken, dat zich van de praktijk isoleert, is een van zuiver
scholastischen aard.

3.

De Materialistische theorie, dat de menschen produkten zijn van
omstandigheden en van opvoeding, veranderde menschen dus, produkten van
andere omstandigheden en veranderde opvoeding zijn, vergeet, dat de
omstandigheden zelf door de menschen veranderd worden en dat de
opvoeders, zelf moeten worden opgevoed. Zij komt daarom met
noodwendigheid ertoe, de samenleving in twee deelen te splitsen,
waarvan het eene boven het andere verheven is. (Bijv. bij Robert
Owen.)

Het tezamenvallen van het veranderen der omstandigheden en der
menschelijke werkzaamheid, kan slechts als revolutionaire praktijk,
opgevat en rationeel worden begrepen. 

4.

Feuerbach gaat uit van het faktum der religieuze zelfontvreemding,
van de verdubbeling der wereld in eene religieus voorgestelde en eene
werkelijke wereld. Zijn arbeid bestaat hierin, de religieuze wereld
door hare wereldlijke grondslag te doen oplossen. Hij overziet, dat na
volbrenging van dezen arbeid, de hoofdtaak nog onafgedaan blijft. Het
feit namelijk, dat de wereldlijke grondslag zich vanzelf opheft, en
zich een zelfstandig rijk in de wolken fixeert, is juist alleen maar
uit de zelfverdeeldheid en het zichzelf-tegenspreken dezer wereldlijken
grondslag te verklaren. Deze zelf moet alzoo, eerstens, in haren
tegenspraak verstaan en daarna, door terzijdestelling van die
tegenspraak praktisch gerevolutioneerd worden. Alzoo bijv., nadat de
aardsche familie als het geheim van de heilige familie ontdekt is, moet
men de eerste zelve theoretisch gecritiseerd en praktisch
gerevolutioneerd hebben.

5.

Feuerbach, niet tevreden met het abstrakte denken, appelleert
aan de zinnelijke aanschouwing; maar hij vat deze zinnelijkheid
niet als een practische, menschelijk-zinnelijke werkzaamheid op.

6.

Feuerbach lost het religieuze wezen in het menschelijk wezen op.
Maar het menschelijk wezen is niet een, den individueelen mensch
inwonende abstraktie. In zijn werkelijkheid is ’t, het ensemble
van de maatschappelijke verhoudingen.

Feuerbach, die op de critiek van dit werkelijke wezen niet ingaat,
is daarom gedwongen:


	1e. Van het historisch verloop te abstraheeren en het religieuze
gemoed voor zich te fixeeren, en een
abstrakt-geïsoleerd-menschelijk individu voorop te zetten.

	2e. Kan bij hem daardoor het menschelijk wezen, slechts als
„soort”, als innerlijke stomme, de vele individuen alleen
maar natuurlijk verbindende algemeenheid, opgevat worden.



7.

Feuerbach ziet daardoor niet in, dat het „religieuze
gemoed”, zelve een maatschappelijk produkt is, en dat het
abstrakte individu, hetwelk hij analyseert, in de werkelijkheid tot
eene bepaalde maatschappelijke vorm behoort.

8.

Het maatschappelijk leven is wezenlijk praktisch. Alle
mysteriën, welke de theorie
verleidt en tot mysticisme maakt, vinden hunne rationeele oplossing in
de menschelijke praktijk en in het begrijpen dezer praktijk.

9.

Het hoogste waartoe het beschouwende Materialisme—d. w. z. het
Materialisme dat de zinnelijkheid niet als een praktische werkzaamheid
begrijpt—het brengt, is de beschouwing van de individu in de
„burgerlijke maatschappij”.

10.

Het standpunt van het oude Materialisme is de
„burgerlijke” maatschappij; het standpunt van het
nieuwe, dat der menschelijke samenleving of dat van de
vermaatschappelijkte menschheid.

11.

De philosophen hebben tot nog toe de wereld slechts verschillend
geïnterpreteerd, maar het
komt er op aan haar te veranderen.



Heinrich Karel Marx




werd op den 5en Mei 1818 te Trier geboren
als de zoon van den advokaat en lateren Justitieraad Marx, die in 1824
met zijne familie van het Jodendom tot het Christendom overging.
Marx’ stamboom moet van af zijn vader opwaarts tot aan de
16e eeuw toe, slechts rabbijnen aanwijzen; wat zekerder is,
dat is, dat zijne moeder afstamde van een hollandsche, joodsche
familie. Beide zijne ouders, waren lieden van hooge ontwikkeling.

Nauwelijks de kinderschoenen ontwassen, ging de jonge Marx naar de
Universiteit van Bonn, daarna naar die van Berlijn, waar hij ter wille
van zijn vader rechtsgeleerdheid bestudeerde en, voor zijn eigen
genoegen, geschiedenis en philosophie. Met zijn
verstand, van nature als het ware aangelegd voor de dialektiek, moest
de jonge Karel Marx zich het sterkst aangetrokken gevoelen tot de
philosophie van Hegel. Geen onder die talrijke jongeren, heeft Hegel
grondiger bestudeerd, dan Marx. Wat Marx dan ook zoo machtig tot de
philosophie van Hegel aantrok, dat was hare dialektische
methode, welker revolutionaire spits, juist door het schaduwspel
van nevelachtige begrippen omhuld werd. Marx ruimde veelmeer deze
begrippen op, terwijl hij zich in de massa van historische stof wierp
en met deze feiten de theorie bevruchtte. Van jongs-af bezat hij een
onverzadigbare dorst naar weten en eene rustelooze zelfcritiek. Reeds
de vrienden zijner jeugd klaagden er over, dat hij door zijn nachtwaken
om te werken, zijne sterke gezondheid vaak geschokt heeft. Arnold Ruge
schreef aan Ludwig Feuerbach over Marx: „Hij leest zeer veel; hij
arbeidt met eene ongemeene intensiviteit en hij heeft een critisch
talent, dat somwijlen tot een in overmoed ontaardende dialektiek
wordt,.... maar hij voleindigt niets, hij breekt overal af en stort
zich steeds van voren af aan, in een eindelooze boekenzee. Hij behoort,
volgens zijne geleerde dispositie, gansch der duitsche wereld toe, maar
door zijn revolutionaire denkwijze, is hij van haar
buitengesloten.” Marx vereenigde dan ook in zich, alle
faustiaansche aandriften van de duitsche geleerdheid. Hij droeg het
leven der wetenschap binnen, zooals hij de wetenschap in het leven
binnendroeg. Dit was de vooruitgang, die de duitsche wijsgeerige
beschaving alleen nog maar maken kon, die zij onder alle omstandigheden
maken moest, wilde zij niet, van een drijfrad der historische
ontwikkeling, tot een traprad voor kleinburgerlijke denkers worden.

Van de grootste beteekenis voor Marx’ jeugd, was zijne
verhouding tot de familie von Westphalen. Dát waren buren van
het ouderlijke huis. De graaf von Westphalen was een Pruisisch beambte,
van een niet gewoon slag en zeer ruim van opvattingen. Zijn vader was
de geheimsecretaris Philip von Westphalen, die in den zevenjarigen
oorlog, vijf fransche maarschalken in vijf veldslagen met succes
versloeg en daarnevens van nature zoo burgerlijk bleef, dat hij nooit
een soldatenuniform droeg en den titel van Generaal-Adjudant van het
leger, waarmede de koning van Engeland hem meende te vereeren, lachend
van de hand wees. Alleen de verheffing in den adelstand, liet hij zich
welgevallen, maar dit, teneinde een meisje te kunnen huwen dat hem aan
geesteseigenschappen evenaarde en de dochter van een Schotsche
baronnenfamilie was: zij stamde af van den beroemden Argyle, den hertog, die door de
veroordeeling onder de tyrannieke regeering van Jacobus II en den
heldenmoed waarmede hij zijn vonnis droeg, in de geschiedenis van
Engeland wèlbekend is. De jongste zoon uit dezen echt was
Lodewijk von Westphalen. In het huis van dezen vrijdenker vond de jonge
Marx een tweede tehuis. Terwijl zijn vader hem de fransche beschaving
deelachtig deed worden, hem Racine en Voltaire voorlas, leidde de heer
von Westphalen hem in de duitsche beschaving in; las hem Homerus en
Shakespeare voor, die dan ook voor altijd, Marx’ lijfdichters
gebleven zijn.

Westphalen’s kinderen, werden de speelmakkers van den jongen
Marx en het is daarvandaan, dat Marx in de jonge Jenny von Westphalen,
die drie jaren ouder was dan hij, spoedig eene geliefde kreeg, die hem
geheel zijn leven is blijven aanhangen met de grootste trouw en de
grootste liefde. Bereids in 1836, toen Marx naar de Universiteit ging,
was de zaak van eeuwige trouw en liefde tusschen hen beiden beklonken.
Twee jaren later, verloor Karel Marx zijnen goeden en zachten vader en
hiermede eindigde een conflict tusschen hen beiden, dat in den aanvang
zich liet aanzien van genoegzaam ernstigen aard te kunnen worden, om
tot een scherpen breuk te leiden. Het liep nu nog slechts over
Marx’ voorkeur voor de philosophie en des vaders neiging, om een
advokaat van hem te maken.

Marx’ beste vrienden aan de Hoogeschool waren: Bruno Bauer en
Karl Friedrich Köppen, aan beider omgang verdankt Marx veel van
zijn ontwikkeling. Zij waren beide Hegelianen, gelijk toenmaals in
Duitschland en vooral in Pruissen, geen beteekenende kop, zich aan den
invloed van den grooten Meester der philosophische redeneerkunst heeft
kunnen onttrekken.

Bruno Bauer stamde uit Saksen-Altenburg, en was de zoon van
burgerouders; zijn vader was porceleinschilder in Berlijn. Bruno was de
oudste van drie broeders, die allen in de geleerde wereld naam gemaakt
hebben. Bruno echter, gold als de begaafdste van de drie.

Het was de wensch van Bauer,—die inmiddels reeds in een
polemiek met David Friederich Strausz, den grooten schrijver van het
„Leven van Jezus”, gewikkeld was—om Marx naast zich
te hebben aan de redaktie van een critisch tijdschrift, omdat hij van
Marx’ groote critische en dialektische begaafdheden, wenschte te
profiteeren. In de brieven die hij Marx schreef, spoorde hij dezen aan
examen te doen; hij wilde Marx een positie zien krijgen aan de
Universiteit als hoogleeraar.

Friedrich Köppen was meer geschiedkundige dan philosoof.
Beiden hadden een tijdschrift gegrondvest de
„Hallische Jahrbücher” genaamd,
waarin Köppen over historie en historische figuren schreef, en
Bauer zijnen strijd tegen de orthodoxie met groote scherpte streed.

In ’t jaar 1841 promoveerde Marx dan,
als doktor in de philosophie aan de Hoogeschool te Jena, met eene
dissertatie: „Over de philosophie van Epikurus”, welke
dissertatie toen niet in het licht is verschenen. Zijn voornemen om
zich te Bonn als privaatdocent te vestigen, liet hij weldra varen. De
wijze toch, waarop de minister Eichhorn zijnen vriend Bauer behandelde,
lokte een vrij man, zooals Marx zich dit voelde, allesbehalve aan om
zijn nek onder den pruisischen censuur te krommen.

Spoedig daarna krijgt Marx, het was in 1842, de leiding van de
radikale „Rheinische Zeitung”, waaraan
hij vooràf reeds had medegewerkt. Onder
de medewerkers dier dagen aan dit blad, dat in Keulen verscheen, en aan
de belangen der politiek, handel en nijverheid dienstbaar was gemaakt,
telde men de besten onder de Hegelsche „jongeren” als:
Bruno Bauer, Köppen, Nauwerk, Max
Stiner, Georg Jurg, Mozes Hesz, Hermann
Püttmann en den dichter en literator Georg Herwegh.

In de opstellen in dat blad door hem geplaatst, staat Marx nog
geheel op het standpunt van de radikale Hegelianen, die uit zuiver
ideologische, vooròpgestelde meeningen hunne conclusiën
trokken; maar ook reeds, een echo van het fransche socialisme deden
hooren. In een polemiek uit die dagen, zeide hij reeds: De
„Rheinische Zeitung”, die de
communistische denkbeelden, in hunne huidige gestalte geen
verwerkelijking kan voorspellen ... zal deze ideën aan eene
grondige critiek onderwerpen. Dat evenwel de geschriften van P. Leroux,
V. Considérant en voor alles, de scherpzinnige werken van P. J.
Proudhon niet door invallen van het oogenblik kunnen worden bestreden,
maar na lange en diepgaande studieën kunnen worden gecritiseerd
..., is onze vaste overtuiging .... „Op praktische pogingen van
communisme, kan men met kanonnen antwoorden, zoodra zij gevaarlijk
worden; maar ideën, die zich meester maken van onze intelligentie,
die onze gezindheid veroveren, waaraan het verstand ons geweten gaat
kluisteren, dat zijn ketens, waaraan men zich niet onttrekt, zonder
zijn hart te verscheuren; dat zijn demonen, welke de mensch slechts
overwinnen kan, doordien hij zich eraan onderwerpt.”

De 28ste Januari van ’t jaar 1843, in hetzelfde
jaar waarin Marx in het huwelijk trad met Jenny von Westphalen, kwam
het verbod van de regeering tot het langer
voortbestaan van de „Rheinische
Zeitung”....

Uit de noodzakelijkheid, die hieruit geboren werd voor de vrije
geesten in Duitschland om hunne denkbeelden te verkondigen, kwam het
maandschrift de „Deutsch-Französischen
Jahrbücher” voort, dat ternauwernood één
jaar heeft bestaan. Herwegh, Arnold Ruge en Heinrich Heine hebben eraan
medegewerkt en Marx heeft er zijn eerste artikelen: de critiek op Hegel
en het Hegelianisme in gepubliceerd en Engels, zijn eerste
staathuishoudkundige opstellen. De opstellen der eerste heeten:
„critiek op de Hegelsche Rechtsphilosophie” en
„over de Jodenkwestie,” een critiek op artikelen van
Bruno Bauer over het Jodendom; die der laatste: „Omtrekken eener
critiek der nationale-economie” en „de positie van
Engeland”.

Marx was intusschen naar Parijs gegaan, om er zich voor goed te
vestigen en daar was het, dat hij het fransche socialisme bestudeerde
en dat hij tevens kennis maakte met Proudhon, in wiens bestrijding hij
later tevens de gelegenheid zal vinden, zijn wetenschappelijk standpunt
’t eerst, krachtig te ontvouwen.

Maar éérst moeten wij terug, naar het tijdperk van de
„Deutsch-Französische
Jahrbücher” en Marx’ critiek op het
Hegelianisme. Hiermede vangen wij dus aan. 







Tot critiek der Hegelsche
„Rechtsphilosophie.”




EENE INLEIDING. (1843)

Voor Duitschland is de
critiek der religie in wezenlijkheid reeds beëindigd en de critiek
der religie is de voorwaarde tot elke critiek.

De profane existentie van de dwaling is gecompromiteerd, nadat hare
hemelsche oratio pro aris et focis weêrlegd is.
De mensch, die in de phantastische werkelijkheid van den hemel, alwaar
hij naar een, „übermensch” zoekend, slechts de
weêrschijn van zich-zelf gevonden
heeft, zal niet meer geneigd zijn, slechts de weêrschijn van
zich-zelve, slechts den onmensch te vinden, waar hij zijne ware
werkelijkheid zocht, en vinden moet.

Het fundament van de irreligieuze critiek is: de mensch maakt de
religie, de religie niet den mensch. En wel-is-waar is de religie
het zelfbewustzijn en het zelfgevoel der mensch, die zich-zelf nog niet
tot bewustzijn heeft kunnen brengen of, zich-zelf weder verloren heeft.
Maar de mensch is geen abstrakt, buiten de wereld staand wezen. De
mensch, dat is de wereld der menschen, de Staat, de sociëteit. Dezen
Staat, deze sociëteit, brengt de religie
voort, een omgekeerd zelfbewustzijn, omdat zij eene omgekeerde wereld
is. De religie is de algemeene theorie dezer wereld, haar
encyclopedisch compendium, hare logica in populairen vorm, haar
spiritualistisch point d’honneur, haar enthousiasme, haar moreele
sanktie, hare slechte vervolkomening, hare algemeene troost- en
rechtvaardigingsgrond. Zij is de phantastische
verwerkelijking van het menschelijk wezen, omdat het menschelijk wezen,
geen ware werkelijkheid bezit. De strijd tegen de religie, is dus
middellijk den strijd dier wereld, welker geestelijk dogma de religie
is.

De religieuze ellende is, in één woord, de
uitdrukking der werkelijke ellende en zij is het protest tegen die
werkelijke ellende. De religie is de zucht van het bedrukte schepsel,
het gemoed van een hartelooze wereld, zooals zij den geest van eene
geestlooze toestand is. Zij is het opium des volks.

De opheffing der religie als het illusoire geluk des volks, is de
eisch voor zijn werkelijk geluk. De eisch, de illusies omtrent zijn
toestand op te geven, is de eisch om een toestand op te geven, welke
aan illusies behoefte heeft. De critiek op de religie is dus, in den
kiem, de critiek op het jammerdal, welks heiligheidsschijn de
godsdienst is.

Die critiek heeft de imaginaire bloemen aan den stengel afgeplukt,
niet opdat de mensch deze phantazielooze, troostelooze stengel drage,
maar opdat hij daardoor dien stengel wegwerpen en de levende bloemen er
af zoude breken. Die critiek der religie ontgoochelt den mensch, opdat
hij denke, handele en zijne werkelijkheid duidelijk zal zien, zooals
een ontgoocheld en tot bezinning gekomen mensch; opdat hij zich om
zich-zelf en daarmee, om zijn werkelijke zon zich bewege. De godsdienst
is slechts de illusoire zon, die zich om den mensch beweegt,
zoolang hij zich niet om zich-zelf beweegt.

Het is daarom de taak der geschiedenis, nadat het generzijdsch der
waarheid verdwenen is, de waarheid van het dezerzijdsch te doen
verspreiden. En het is in de eerste plaats de taak der philosophie, die
in dienst der geschiedenis staat, nadat de heiligengestalte van de
menschelijke zelfontvreemding ontmaskerd is, de zelfontvreemding, in
hare onheilige gestalte te ontmaskeren. De critiek op den hemel, moet
zich daarmede omzetten, in eene critiek op de aarde; de critiek der
religie in de critiek van het recht; de critiek der theologie in die
van de politiek.

De hiervolgende uiteenzetting—een bijdrage tot dezen
arbeid—sluit in de eerste plaats niet bij het origineel, maar bij
een copie aan, bij de duitsche Staats- en Rechtsphilosophie, om geen
andere oorzaak als deze, dat zij zich aan Duitschland aansluit.

Wilde men ook aan het duitsche status quo zelf aanknoopen, hetzij
dan op den eenig daartoe passende wijze, dit wil zeggen, negatief, het
resultaat zal steeds een anachronisme blijven. Zelfs de negatie van
onzen tegenwoordigen politieken toestand bevindt zich reeds
als een beschimmeld feit, in de rommelkamer der moderne volken. Wanneer
ik de gepoederde pruiken negeer, houd ik altijd nog de opgepoederde
pruiken over. Wanneer ik de duitsche toestanden van 1843 negeer, sta
ik, naar fransche tijdrekening, nog altijd nauwelijks in ’t jaar
1789, veel minder in het brandpunt van den tegenwoordigen tijd.

Ja, de duitsche geschiedenis vleit zich, eene beweging te bezitten,
die haar geen volk aan den historischen hemel nog voorgedaan heeft,
noch na zal doen. Wij hebben namelijk in de Restauratie der moderne
volken gedeeld, zonder van hare Revoluties iets te hebben ontvangen.
Wij zijn gerestaureerd geworden, eerstens, omdat andere volken een
Revolutie waagden, en tweedens, omdat andere volken een
contra-Revolutie leden; de de eene keer, omdat onze Heeren vrees
hadden, de andere keer, omdat onze Heeren geene vrees hadden. Wij, met
onze herders aan den spits, bevonden ons altijd maar
éénmaal in het gezelschap van de vrijheid, op den dag
harer begrafenis namelijk.

Eene school, welke de lafhartigheid van heden, legitimeert door de
lafhartigheid van gisteren; een school, die elken schreeuw van de
lijfeigenen tegen den knoet, voor rebellisch verklaart, zoodra die
knoet een bejaarde, een afgestamde, een historische knoet is; een
school die de geschiedenis, gelijk Israël’s God zijnen
dienaar Mozes,
slechts haar a posteriori wijst, de historische Rechtsschool, zij zoude
zeker de duitsche geschiedenis uitgevonden hebben, ware zij niet zelve
eene uitvinding van de duitsche geschiedenis. Als Shijlock, maar als
Shijlock de bediende, zweert zij bij elk pond vleesch, hetwelk uit het
hart des volks gesneden wordt, op haar schuldbrief, op hare
christelijk-germaansche schuldbrief.

Goedmoedige enthousiasten daarentegen, duitsche vaderlanders naar
den bloede en vrijzinnigen van reflektie, zoeken onze geschiedenis der
vrijheid, aan gene zijde van de geschiedenis in de teutonische
oer-wouden. Waardoor onderscheidt zich evenwel onze
vrijheidsgeschiedenis van de vrijheidsgeschiedenis van Ebers, wanneer
zij slechts in de wouden te vinden is? Bovendien is het bekend; zooals
men in het woud inschreeuwt, zoo schalt het uit het woud, tot
ons weder terug.

Dus vrede zij er in de teutonische oer-wouden!

De oorlog aan de duitsche toestanden! Zeer zeker! Zij staan onder
het niveau van de geschiedenis, zij staan beneden alle critiek, maar
zij blijven een voorwerp van de critiek, zooals de misdadiger,
die beneden het niveau van de humaniteit, een voorwerp van den
scherprechter blijft. Met hen in den strijd, is de critiek
geen hartstocht van het hoofd, zij is het hoofd van de hartstocht. Zij
is geen anatomisch mes, zij is een wapen. Haar objekt is haar vijand,
die zij niet nederleggen, maar die zij dooden wil. Want de geest dezer
toestanden is wederlegd. Op en voor zichzelf, zijn zij geene
gedenkwaardige objekten, maar evenzoo verachtelijke, als verachte
existenties. De critiek-aan-zich, behoeft niet de zelfovereenkomst met
dit onderwerp, want zij is met hem in ’t reine. Zij geeft zich
niet meer als doel, maar zij is hem slechts als middel. Haar wezenlijk
pathos, is de onwaardigheid, haren wezenlijken arbeid, de
aanklacht.

Het geldt de schildering eener wisselwerkenden, dompigen druk, van
alle sociale spheren op elkander; eener algemeene, daadlooze bepaling;
eener zich evenzoozeer erkennende, als zich regeerende bekrompenheid
binnen het raam van een regeeringssysteem, hetwelk van de conservatie
van alle erbarmelijkheden levend, zelve niets is, dan de
erbarmelijkheid aan de regeering.

Welk een schouwspel! De tot in het oneindige voortgaande verdeeling
der samenleving in menigvuldige klassen, welke met kleine
antipathieën, slechte gewetens en brutale middelmatigheid
tegenover elkander staan, welke juist ter wille harer wederzijdsche
tweeslachtige en argwanende positie, allen zonder onderscheid, hetzij
dan ook met verschillende formaliteiten, als geconcessioneerde
existenties door hunne Heeren worden behandeld. En zelfs dat; dat zij
beheerscht, geregeerd, bezeten worden, moeten zij als eene concessie
des hemels erkennen en bekennen. Anderzijdsch, deze heerschers zelven,
wier grootte in omgekeerde verhouding tot hun aantal staat!

De critiek, welke zich met dezen inhoud bezig houdt, is de critiek
die reeds handgemeen is, en in handgemeenschap gaat het niet hierom, of
de tegenstander een edel, gelijkwaardig en interessant tegenstander is,
maar het gaat erom, hem te treffen. Het gaat dus hier om de duitschers
geen oogenblik van zelfbedrog en resignatie te gunnen. Men moet den
werkelijken druk nòg drukkender maken, doordat men er het
bewustzijn van den druk aan toevoegt; den smaad nòg
smadelijker, doordat men ze publiek maakt. Men moet èlken spheer
van de duitsche samenleving als de partie honteuse der duitsche
samenleving schilderen; men moet de versteende verhoudingen daardoor
dwingen te dansen, door hen hunne eigene melodie voor te zingen! Men
moet het volk leeren te schrikken van zich-zelf, om het moed in te
blazen. Men vervult daarmede eene onafwijsbare behoefte van
het duitsche volk en de behoeften der volkeren,
zijn de laatste gronden hunner bevrediging zelf.

En zelfs voor de moderne volken kan dezen strijd tegen den
geborneerden inhoud van het Duitsche status-quo
niet van belang ontbloot zijn, want dit Duitsche status-quo is de openhartigste voleindiging van het
ancien régime en dit
ancien régime, is het
verborgen gebrek van den modernen Staat. De strijd tegen den Duitschen
politieken toestand van het oogenblik is de strijd tegen het verleden
der moderne volken, en door de reminicensen van dit verleden, worden
zij nog steeds bedreigd. Het is leerrijk voor hen, dit ancien régime, dat bij hen zijn tragedie beleefde, als
duitsch revenant, zijn komedie te zien spelen. Tragisch was zijne
geschiedenis, zoolang het de preëxisteerende macht van de wereld,
de vrijheid daarentegen een persoonlijken inval was; in
één woord: zoolang het zelve aan zijn rechtmatigheid
geloofde en gelooven moest. Zoolang het ancien
régime als de voorhanden wereldorde, met eene, eerst in
wording zijnde wereld streed, had het een wereldhistorische dwaling aan
zijne zijde, maar geen persoonlijke. Zijn ondergang was daardoor
tragisch.

Het tegenwoordige duitsche regime daarentegen—een
anachronisme—een flagrante tegenspraak tegen algemeen erkende
axioma’s; de voor de wereld tentoongestelde nietswaardigheid van
het ancien régime, beeldt zich slechts
in, aan zich-zelf te gelooven en verlangt van de wereld, diezelfde
inbeelding. Wanneer het aan zijn eigen bestaan geloofde, zou het
ditzelve dan verstoppen, achter den schijn van een vreemd wezen en zijn
redding zoeken in huichelarij en sophismen? Het moderne ancien régime is slechts de komediant van
eene wereldorde, wier werkelijke helden gestorven zijn. De geschiedenis
gaat grondig te werk en maakt vele phazen door, wanneer zij eene oude
gestalte ten grave draagt. De laatste phaze eener wereldhistorische
gestalte, is hare komedie. De goden van Griekenland, die reeds eenmaal
tragisch ten doode gewond waren in den geketenden Prometheus van
Aeschylos, moesten nog eenmaal komisch den dood ondergaan, in de
gesprekken van Lucianus. Waarvoor deze gang der historie? Opdat de
menschen vroolijk van hun verleden zullen kunnen scheiden. Deze
vroolijke historische bestemming, vindiceeren wij voor
Duitschland’s politieke machten.

Zoodra intusschen de moderne politiek-sociale werkelijkheid zelf aan
de critiek onderworpen wordt; zoodra dus de critiek zich verheft tot
waarlijk menschelijke problemen, bevindt zij zich buiten het raam van het duitsche status quo of
zij zal haar objekt, beneden het objektieve aangrijpen. Een voorbeeld!
De verhouding van de industrie, der wereld van den rijkdom in het
algemeen tot die der politieke wereld, is het hoofdproblema van den
modernen tijd. Onder welken vorm evenwel, begint dit problema den
duitschers bezig te houden? Onder den vorm van beschermende rechten,
het systeem van de prohibiviteit, der nationaal-economie. Het
duitsch-nationalisme is, van uit de menschen in de materie gevaren en
zoo zagen op een goeden morgen onze katoenridders en onze ijzerhelden,
zich veranderd in patriotten. Men vangt dus in Duitschland aan de
souvereiniteit van het monopolie naar binnen te erkennen, doordat men
het de souvereiniteit van het monopolie naar buiten verleent. Men
begint dus thans in Duitschland met iets, waarmeê men in
Frankrijk en Engeland aanvangt een einde te maken. De oude rotte
toestand, waartegen deze landen voortdurend in opstand zijn, en die
welke zij nog verdragen, gelijk men een ketting verdraagt, wordt in
Duitschland als de opgaande dageraad van een schoone toekomst begroet,
die het nauwelijks waagt, uit de listige theorie, tot de niets
ontziende praktijk over te gaan. Terwijl het problema in Frankrijk en
Engeland aldus is: staathuishoudkunde of heerschappij van de
gemeenschap over den rijkdom, is het in Duitschland zoo gesteld:
nationaal-economie of heerschappij van het privaat-bezit, over den
nationaliteit. In Frankrijk en Engeland gaat het dus om een monopolie,
dat tot aan zijn laatste consekwenties gekomen is op te heffen; in
Duitschland gaat het erom, tot op de laatste consekwenties van het
monopolie voort te gaan. Daar gaat het om de oplossing en hier eerst om
de collisie. Een duidelijk voorbeeld van den duitschen vorm der moderne
vraagstukken; een voorbeeld hoe onze geschiedenis, als een onhandig
rekruut, tot nu toe slechts de taak heeft vervuld, afgekauwde
geschiedenissen te mogen na-exerceeren.

Stak aldus, de totale duitsche ontwikkeling niet boven die der
politieke ontwikkeling uit, een Duitscher zou hoogstens kunnen
deelnemen aan de vraagstukken van onzen tijd, zooals een Rus daar aan
deelnemen kan. Alleen, wanneer het individu op zich-zelf niet gebonden
is door de grenzen van de natie, wordt de gansche natie nog minder
bevrijd, door de bevrijding van een individu. De Scythen hebben der
Grieksche beschaving geen stap vooruit doen gaan, omdat Griekenland,
onder zijn philosophen, een Scyt geteld heeft.

Gelukkig zijn wij duitschers geen Scythen. 

Gelijk de oude volken hunne vóórgeschiedenis doorleefd
hebben in de imaginatie, zoo hebben wij duitschers, onze nageschiedenis
doorleefd in de gedachte, in de philosophie. Wij zijn philosophische
tijdgenooten van het tegenwoordige, zonder zijne historische
tijdgenooten te zijn. De duitsche philosophie, is de ideale verlenging
van de duitsche geschiedenis. Wanneer wij dus in plaats van de
oeuvres incomplètes van onze werkelijke
geschiedenis, de oeuvres posthumes van ideële geschiedenis, de
philosophie critiseeren, dan staat onze critiek in het midden van de
kwestie, waarvan de tegenwoordige tijd zegt: that is the
question. Wat bij de voortgeschreden landen, praktisch in verval is
met de moderne staatstoestanden, dat is in Duitschland, waar deze
toestanden nog niet eens bestaan, in de eerste plaats critisch verval,
van de philosophische weerkaatsing dezer toestanden.

De duitsche Rechts- en Staatsphilosophie, is de eenige met den
officieelen, modernen tijd à pari staande duitsche geschiedenis.
Het duitsche volk moet daarvandaan deze zijne droomgeschiedenis, door
de ten zijnent bestaande toestanden, verdrijven en niet slechts deze
bestaande toestanden, maar ook tegelijk, hunne abstrakte voortzetting,
aan de critiek onderwerpen. Zijne toekomst kan zich noch tot de
onmiddellijke ontkenning zijner reële toestanden, noch tot de
onmiddellijke voltrekking van zijne ideële staats- en
rechtstoestanden beperken. Want de onmiddellijke ontkenning van zijne
reële toestanden, bezit het in zijne ideële toestanden, en de
onmiddellijke voltrekking van zijne ideële toestanden, heeft het
in de beschouwing der naburige volken, bijna reeds weder overleefd.
Terecht eischt dan ook de praktische politieke partij in Duitschland,
de negatie der philosophie. Haar ongelijk bestaat evenwel niet in den
eisch, maar in het staan-blijven bij dien eisch, dien zij,
ernstig genomen, noch doorzet, noch doorzetten kan. Zij gelooft deze
negatie daardoor te volvoeren, dat zij der philosophie den rug toekeert
en met een afgewend hoofd, eenige ergerlijke en banale phrazes over
haar prevelt. De bekrompenheid van hare gezichtskring, telt de
philosophie niet insgelijks in den cirkel der duitsche werkelijkheid of
waant haar, zelfs beneden de duitsche praktijk en de haar dienende
theorieën te staan. Gij verlangt, dat men bij de werkelijke
levenskiemen aanknoopen zal, maar gij vergeet, dat de werkelijke
levenskiem van het duitsche volk, tot dusver nog slechts onder zijn
hersenpan gewoekerd heeft. In één woord: gij kunt de
philosophie niet opheffen, zonder haar tot werkelijkheid te maken!


Hetzelfde onrecht beging, alleen met omgekeerde faktoren, de
theoretische, van de uit de philosophie dagteekenende politieke
partij.

Zij zag in den tegenwoordigen strijd, slechts den critieschen strijd
van de philosophie met de duitsche wereld, zij bedacht echter niet, dat
de philosophie tot op heden, zelve tot deze wereld behoort, al is zij
ook hare ideële vervolkomening. Critisch tegenover hare
wederpartijders, verhield zij zich oncritisch tegenover zichzelf,
terwijl zij van de voorwaarden der philosophie uitging, en bij hare
gegeven resultaten, noch is blijven staan, noch van elders hierheen
gehaalde eischen en resultaten, voor onmiddellijke eischen en
resultaten van de philosophie uitgaf. Alhoewel dezelven, hunne
gerechtigheid vooropgesteld, integendeel slechts door de negatie der
tot nu bestaan hebbende philosophie,—de philosophie als
philosophie,—in stand zijn te houden. Een nadere en diepergaande
schildering van deze partij te leveren, behouden wij ons nog voor. Hare
grondgebreken zijn daarheen te reduceeren: zij geloofde de philosophie
te kunnen verwerkelijken, zonder haar op te heffen.

De critiek der duitsche staats- en rechtsphilosophie, welke door
Hegel hare consekwentste, rijkste en laatste
samenvatting verkregen heeft, is beiden. Zij is zoowel de theoretische
analyse van den modernen Staat en de met hem samenhangende
werkelijkheid, als ook de besliste ontkenning van de gansche,
tot-nog-toe bestaan hebbende vorm van het duitsche politieke- en
rechtsbewustzijn, welks voornaamste, universeelste en tot wetenschap
verheven uitdrukking, juist de speculatieve Rechtsphilosophie zelve is.
Was in Duitschland de speculatieve Rechtsphilosophie slechts
mogelijk,—dit abstrakte overspannen denken van den
modernen staat, welker werkelijkheid, een aan genezijde liggende
blijft, al ligt dit generzijdsch dan ook over den Rhijn,—zoo was
evenzoozeer omgekeerd, het duitsche, van den werkelijken mensch
abstraheeren, het abstraheerende gedachtenbeeld van den modernen staat
slechts mogelijk, omdat tot zoover, den modernen staat zelf van den
werkelijken mensch abstraheert, of den ganschen mensch op eene slechts
imaginaire wijze bevrediging schenkt. De duitschers hebben in de
politiek gedacht, wat de andere volken
gedaan hebben. Duitschland was hun politiek
geweten. De abstractie en de over-verhevenheid van zijn denken, hielden
steeds gelijken tred met de eenzijdigheid en de onverzettelijkheid
harer werkelijkheid. Wanneer dus het status quo van het duitsche
staatswezen, de voltooidheid van het ancien
régime uitdrukt, het einde van den paal die in het
vleesch van den modernen Staat zit, dan drukt het status quo van het duitsche staatswezen, de
onvoltooidheid van den modernen Staat uit, de beschadigdheid van zijn
vleesch zelf.

Reeds als besliste tegenstander van de tot nu toe bestaande
uitdrukkingswijze van het politiek bewustzijn, verliest de critiek van
de speculatieve Rechtsphilosophie zich niet, in zich-zelf, maar in een
opgave, voor welker oplossing er slechts één middel
bestaat: de praktijk.

De kwestie is: kan Duitschland tot een praktijk à la hauteur du principe zich opwerken; dat wil
zeggen, tot eene revolutie, die het niet alleen verheft tot op het
officieele niveau van de moderne volken, maar tot op de hoogte der
humaniteit, die de aanstaande toekomst van deze volken zijn zal.

Het wapen der critiek kan in geen geval de critiek der wapenen
vervangen; het materieele geweld moet worden terneder gestort, door het
materieele geweld, zoodra dit de massa’s aangrijpt. De theorie is
geschikt om de massa’s aan te grijpen, zoodra zij
ad hominem demonstreert en zij demonstreert
ad hominem, zoodat zij radikaal wordt. Radikaal
zijn, is de zaak bij den wortel aanvatten. De wortel voor de menschen
evenwel, is de mensch zelf. Het evidente bewijs voor het radikalisme
der duitsche theorie, dus voor hare praktische energie is, dat zij
uitgaat van de beslist positieve opheffing der religie. De critiek der
religie, eindigt met hare leer, dat de mensch voor den mensch het
hoogste wezen is; alzoo met de kategorische imperatief: alle
verhoudingen omver te werpen, waarin den mensch een vernederd, een
geknecht, een verlaten, een verachtelijk wezen is; verhoudingen welke
men niet beter kan schilderen, dan met de uitroep van den franschman,
na den beraamde hondenbelasting „Arme honden! Men gaat u als
menschen behandelen!”

Zelfs historisch heeft de theoretische emancipatie een specifiek
praktische beteekenis voor Duitschland. Duitschland’s
revolutionair verleden, is namelijk een theoretisch: het was de
Reformatie. Gelijk toenmaals in dat van den monnik, zoo is het thans in
het hoofd van den wijsgeer, waarin de Revolutie een aanvang neemt.

Luther heeft dààrom de knechtschap uit devotie
overwonnen, omdat hij de knechtschap, uit
overtuiging in hare plaats heeft kunnen zetten. Hij heeft het
autoriteitsgeloof gebroken, omdat hij de autoriteit des geloofs, heeft
kunnen herstellen. Hij heeft de priesters veranderd in leeken, omdat
hij de leeken in priesters veranderd heeft. Hij heeft de menschen van
de uitwendige religieuziteit bevrijd, omdat hij die religieuziteit naar
den inwendigen mensch teruggebracht heeft. Hij heeft het lichaam van
den keten geëmancipeerd, dewijl hij het
hart in ketenen gelegd heeft.

Maar, al was het protestantisme niet de ware verlossing, het was de
stelling om tot die opgave te komen. Het gold daarna niet meer den
strijd van de leeken met de priesters, het gold den strijd met zijne
eigene inwendige priesters, zijne priesterlijke natuur. En wanneer de
protestantsche omzetting van de duitsche leeken in priesters, de
leekenpriesters, de vorsten met hunne clerus incluis, den
geprivileerden en de philisters emancipeerde, de philosophische
omzetting van de priesterlijke duitschers in menschen, zal het volk
emancipeeren. Zoo min echter deze emancipatie bij de vorsten, zoo min
zal de secularisatie der goederen bij den kerkroof staan blijven, die
voor allen, door het huichelachtig Pruissen in het werk werd gezet.
Toenmaals mislukte de Boerenoorlog, het radikaalste feit van de
duitsche geschiedenis, door de theologie. Heden, nu de theologie zelve
het meest verschipbreukt is, zal het meest onvrije feit der duitsche
geschiedenis, ons status quo zich aan de philosophie stukstooten. Den
dag voor de Reformatie was het officieele Duitschland de
onvoorwaardelijke knecht van Rome. Den dag voor zijne Revolutie, is het
de onvoorwaardelijke knecht van minder dan Rome, van Pruissen en
Oostenrijk; van verloopen jonkers en philisters.

Aan eene radikale duitsche Revolutie schijnt intusschen een
hoofdbezwaar in den weg te staan.

Revoluties behoeven namelijk een passief element, eene materieelen
grondslag. De theorie wordt in een volk altijd maar in zooverre
verwezenlijkt, als zij de verwezenlijking harer behoeften is. Zal nu de
ongekende tweespalt tusschen de eischen van de duitsche gedachten en de
eischen der duitsche werkelijkheid dan aan den denzelfden tweespalt van
de burgerlijke maatschappij met den Staat en met zichzelve,
beantwoorden? Zullen de theoretische behoeften, onmiddellijk praktische
behoeften worden? Het is niet voldoende, dat de gedachte doordringt tot
de werkelijkheid, de werkelijkheid moet zich-zelf tot gedachten
kunnen brengen.

Duitschland heeft de middentreden der politieke emancipatie, niet
tegelijkertijd beklommen met de moderne volken. Zelfs die phazen, welke
het theoretisch overwonnen heeft, heeft het praktisch nog niet
bereikt. Hoe kan het dan met een salto mortale niet alleen zich
heenzetten over zijn eigene beperkingen, maar tegelijk ook over de
grenzen der moderne volken, over grenzen, die het in werkelijkheid als
de bevrijding van zijne werkelijke beperkingen, gevoelen en nastreven
moet? Een radikale Revolutie, kan alleen geen revolutie van
radikale behoeften zijn, als daar de voorwaarden en geboorteteekenen
niet voor schijnen aanwezig te zijn.

Alleen, wanneer Duitschland slechts met de abstrakte werkzaamheid
van het denken de ontwikkeling der moderne volken begeleid heeft,
zonder werkdadig deel te nemen aan den werkelijken strijd dezer
ontwikkeling, dan heeft het anderzijds het lijden dezer ontwikkeling
gedeeld, zonder het genot, zonder de partieele bevrediging daarvan te
deelen. De abstrakte werkzaamheid eenerzijds, beantwoordt aan het
abstrakte lijden anderzijds. Duitschland zal zich daarvandaan op een
zekeren dag op het peil van europeesch verval bevinden, nog alvorens
het zich op het peil van de europeesche emancipatie heeft bevonden. Men
zou het bij een fetischdienaar kunnen vergelijken, die aan de ziekten
des christendoms wegsterft.

Beschouwt men dan de duitsche regeeringen, dan ziet men ze door de
tijdsomstandigheden, door Duitschland’s positie, door het
standpunt der duitsche beschaving, ten slotte door eigen gelukkig
instinkt gedreven, de geciviliseerde gebreken der moderne staatswereld,
welker voordeelen wij niet bezitten, combineeren, met de barbaarsche
gebreken van het ancien régime, die wij in
volle maat mogen bezitten. Zoodat Duitschland, al is het dan ook niet
aan verstand, dan tenminste aan ònverstand, ook de boven zijn
status quo uitreikende staatsvormingen, steeds meer participeeren moet.
Is er bijv. een land in de wereld, dat zoo naïef alle illusies van
het constitutioneele staatswezen deelt, zonder zijne realiteiten te
deelen, dan het zoogenaamde constitutioneele Duitschland? Of was het
niet bepaald een duitsche regeeringsinval, om de euvelen der censuur,
met de euvelen der fransche Septemberwetten, welke de persvrijheid tot
voorwaarde hebben, te verbinden? Gelijk men in het romeinsche Pantheon
de goden aller naties bijeenvond, zoo zal men in het heilige
romeinsche-duitsche-Rijk, de zonden aller staatsvormen bijeenvinden.
Dat dit eklekticisme een tot dusver nog niet gedachte hoogte bereiken
zal, daarvoor staat ons namelijk de politiek-aesthetische gourmandise
eens duitschen konings, die alle rollen van het koningschap, de feodale
zoowel als de bureaucratische, de absolute zoowel als de
constitutioneele, de autokratische zoowel als de demokratische, zij het
niet door middel van de persoon des volks, dan toch in eigen persoon,
zij het niet voor het volk, dan voor zichzelve, denkt te spelen.
Duitschland, als het tot een eigen wereld geconstitueerde gebrek der
politieke oogenblikkelijkheid, zal de specifiek duitsche kluisters niet
verbreken kunnen, zonder de algemeene kluisters van het
politieke oogenblik af te werpen.

Niet de radikale revolutie is
een utopischen droom voor Duitschland, niet de algemeen menschelijke
emancipatie is dit, maar veeleer de gedeeltelijke, de slechts-politieke
Revolutie; die Revolutie welke de pijlers waarop het huis gebouwd is,
laat staan. Waarop toch, berust eene gedeeltelijke, een
slechts-politieke Revolutie? Hieróp, dat een deel der
burgerlijke samenleving zich emancipeert en tot algemeene heerschappij
komt; hierop, dat eene bepaalde klasse van hare bijzondere situatie
uit, de algemeene emancipatie der samenleving onderneemt. Deze klasse
bevrijdt de gansche samenleving, maar slechts op die voorwaarde, dat de
gansche samenleving zich in de situatie dezer klasse bevindt, alzoo
bijvoorbeeld, geld en beschaving, bezitten of naar believen, verwerven
kan.

Geen klasse van de burgerlijke maatschappij kan deze rol spelen,
zonder een moment van het enthousiasme in zich en in de massa te
voorschijn te roepen; een moment waarin zij met de samenleving in het
algemeen zich verbroedert en met haar ineenvloeit; zich met haar
verwisselt en als haar algemeene representant gevoeld en erkend wordt;
een moment waarin hare aanspraken en rechten, in waarheid de rechten en
de aanspraken der samenleving zelve zijn, waarin zij werkelijk het
sociale hoofd en het sociale hart is. Slechts in naam van het algemeene
recht van de samenleving, kan eene bijzondere klasse de algemeene
heerschappij voor zich vindiceeren. Tot bestorming van deze
emancipatorische positie en daarmede tot politieke uitbuiting van alle
spheren der samenleving in het belang der eigene spheer, zijn
revolutionaire energie en geestelijk zelfbewustzijn,
alléén niet toereikend. Opdat de Revolutie van een volk
en de emancipatie van eene bijzondere klasse der burgerlijke
samenleving tezamen vallen, opdat eene stand, als de stand der gansche
samenleving gelden kan, daartoe moeten omgekeerd, alle gebreken der
samenleving in eene andere klasse geconcentreerd zijn; daartoe moet
eene bepaalde stand, de stand van de algemeene aanstoot, de
incorporatie van de algemeene beperkingen zijn, daartoe moet eene
bijzondere, sociale spheer, als de notoire misdaad van de gansche
sociëteit gelden kunnen, zoodat de bevrijding van deze spheer, als
de algemeene zelfbevrijding zich voordoet. Opdat de stand par excellence, die stand der bevrijding zal zijn, daartoe
moet omgekeerd, eene andere stand, de aangewezen stand der
onderdrukking zijn. De negatief-algemeene beteekenis van den franschen
adel en den franschen clerus, had de positief-algemeene beteekenis
der direkt aangrenzende en hen tegenovergestelde
klasse van de bourgeoisie, tot hare voorwaarde.

Het ontbreekt evenwel elke bijzondere klasse in Duitschland, niet
alleen aan de consekwentie, aan de scherpte, den moed en de
roekeloosheid die er noodig zijn, om als negatieve representanten van
de samenleving te kunnen worden bestempeld. Het ontbreekt evenzoo aan
elken stand, die breedte van ziel die zich met de volksziel, hetzij dan
momenteel identificeeren kan; die genialiteit, welke de materieele
macht, tot politieke macht begeestert; die revolutionaire koenheid,
welke den tegenstanders het trotsche parool toeslingert: Ik ben niets
en ik moet álles zijn!

De hoofdinhoud van de duitsche moraal en eerlijkheid, niet alleen
die der individuen, maar ook der klassen, is veeleer die bescheiden
zelfzucht, die zijne bekrompenheid doet gelden en tegen zich zelve
geldend laat maken. De verhouding tusschen de verschillende spheren van
de duitsche samenleving, is daarvandaan niet dramatisch, maar
episch.
Elke op zich begint zich te gevoelen en dit naast de andere met hunne
bijzondere aanspraken, niet zoodra zij verdrukt worden, maar zoodra
zonder hun toedoen, de tijdsomstandigheden een gezellige onderlaag
scheppen, waarop zij wederzijdsch eenigen druk uitoefenen kunnen.
Zelfs het
moreele zelfgevoel van de duitsche middelklasse, berust slechts op het
bewustzijn, de algemeene vertegenwoordigster der klein-burgerlijke
middelmatigheid van alle overige klassen te zijn. Het zijn daarvandaan
niet alleen slechts de duitsche koningen, welke mal-à-propos op den troon komen, het is elke spheer
van de burgerlijke samenleving, die haren nederlaag lijdt, nog
vóór zij haren zege heeft kunnen vieren; hare eigene
beperkingen ontwikkelt, alvorens zij de haar tegenoverstaande
beperkingen overwonnen; haar kleinzielig wezen doet gelden, alvorens
zij van eenig grootmoedig wezen heeft kunnen doen blijken. Zoodat zelfs
de gelegenheid tot eene groote rol voor immer voorbij is, nog voordat
zij voorhanden was; zoodat elke klasse, zoodra zij de strijd met de
boven haar staande klasse begint, reeds in de strijd met de onder haar
staande gewikkeld is. Daarvandaan bevindt het vorstendom zich in strijd
met het koningschap; de bureaukratie in een strijd tegen den adel; de
bourgeoisie in strijd tegen hen allen, terwijl het proletariaat reeds
begint, zich in de strijd met de bourgeoisie te wikkelen. De
middelklasse waagt het nauwelijks, van haar standpunt uit de gedachte
harer emancipatie te formuleeren of reeds verklaart de ontwikkeling der
sociale toestanden, zooals de vooruitgang der politieke theorie, dit
standpunt-zelf voor antikwarisch, of minstens voor zeer
problematisch.

In Frankrijk is het voldoende dat iemand iets is, om alles te kunnen
zijn. In Duitschland durft niemand iets zijn, om niet van alles afstand
te moeten doen. In Frankrijk is de gedeeltelijke emancipatie, den grond
voor de universeele. In Duitschland is de universeele emancipatie
conditio sine qua non van elke
partieele. In Frankrijk moet de werkelijkheid, in Duitschland, moet de
onmogelijkheid de trapsgewijze bevrijding van de gansche vrijheid
baren. In Frankrijk is elke bijzondere volksklasse, politiek idealist
en gevoelt zich direkt, niet als een bijzondere klasse, maar als een
representant van de sociale nooden in ’t algemeen. De rol van
emancipator gaat alzoo hier den rij langs in dramatische bewegingen,
over op de verschillende klassen van het fransche volk, totdat zij
eindelijk aanlandt bij eene klasse, welke de sociale vrijheid niet meer
onder voorwaarde van zekere, buiten de menschen liggende en toch voor
de menschelijke samenleving geschapene voorwaarden verwezenlijkt, maar
veelmeer alle voorwaarden van het menschelijk bestaan, met
vooropstelling der sociale vrijheid organiseert. In Duitschland
daarentegen, waar het praktische leven evenzoo geestloos, als het
geestelijke leven er onpraktisch is, heeft geen klasse der burgerlijke
samenleving de behoefte en de geschiktheid der algemeene emancipatie,
zoo zij niet door hare onmiddellijke positie, door de materieele
noodzakelijkheid, door hare ketens zelven, daartoe wordt gedwongen.

Waarin bestaat alzoo de positieve mogelijkheid
der duitsche emancipatie?

Antwoord: In de vorming eener klasse met radikale ketenen, eene
klasse der burgerlijke samenleving, welke geen klasse der burgerlijke
samenleving is; een stand, die de oplossing van alle standen beteekent,
een spheer, die een universeel karakter door haar universeel lijden
begint en geen bijzonder recht in beslag neemt, omdat geen bijzonder
onrecht, maar onrecht als zoodanig, aan haar gepleegd wordt. Die niet
meer op een historische, maar alleen nog op de menschelijke titel
provoceeren kan; die in geenerlei eenzijdige tegenstelling tot de
consekwenties, maar in eene alzijdige tegenstelling tot de voorwaarden
van het duitsche staatswezen staat; een spheer ten slotte, die zich
niet emancipeeren kàn, zonder zich van alle overige spheren der
samenleving te emancipeeren; die, in één woord het volle
verlies van de menschheid is, dus slechts door de volkomen
hèrwinning van de menschheid zich-zelf kan terugwinnen. Deze
oplossing van de samenleving als een bijzondere stand, is het
proletariaat. 

Het proletariaat vangt eerst door de baanbrekende industrieele
beweging aan, in Duitschland iets te worden. Want niet door de
uit-de-natuur ontstane, maar de kunstmatig geproduceerde armoede, niet
de mechanische, door de zwaarte der samenleving neêrgedrukte,
maar de, uit hare acute oplossing, bij voorkeur uit de oplossing der
middenstanden te voorschijn komende menschenmassa, vormt dat
proletariaat; hoewel gaandeweg, zooals van zelf spreekt, ook de uit
natuurlijke oorzaken ontstane armoede en de christelijk-germaansche
lijfeigenschap, in zijne rangen komen.

Wanneer het proletariaat de oplossing van de bestaande wereld-orde
verkondigt, dan spreekt dit slechts het geheim uit van zijn eigen
bestaan, want het is de faktische oplossing van deze wereldorde.
Wanneer het proletariaat de vernietiging verlangt van den
privaat-eigendom, dan verheft het slechts tot principe der
maatschappij, wat de maatschappij tot haar principe verheven heeft; wat
in hem, als negatief resultaat der maatschappij, reeds buiten zijn
toedoen belichaamd is. De proletariër bevindt zich dan ook, met
betrekking tot de wordende wereld op denzelfden rechtsgrond, waarop de
duitsche koning met betrekking tot de gewordene wereld zich bevindt,
wanneer hij het volk, zijn volk, zooals hij het
paard, zijn paard noemt. De koning—terwijl hij het volk
voor zijn privaat-eigendom verklaart—spreekt het slechts uit, dat
de privaat-bezitter, de koning is.

Gelijk de philosophie in het proletariaat hare materieele, zoo bezit
het proletariaat in de philosophie, zijn geestelijke wapenen en zoodra
de bliksemschicht der gedachten, grondig in deze naïeve volksbodem
zal zijn ingeslagen, zal de emancipatie van den duitschers tot
menschen, worden voltrokken.

Resumeeren wij ten slotte: de eenig praktisch-mogelijke bevrijding
van Duitschland, is de bevrijding op het standpunt van de theorie,
welke de menschen voor het hoogste wezen der menschheid verklaart. In
Duitschland is de emancipatie van de middeneeuwen slechts mogelijk, als
eene emancipatie die tegelijkertijd die van de gedeeltelijke
overwinningen der middeneeuwen is. In Duitschland kan geenerlei soort
van knechtschap gebroken worden, zonder dat élken vorm van
knechtschap gebroken wordt. Het grondige Duitschland kan zich niet
revolutioneeren, zonder van grond-uit te revolutioneeren. De
emancipatie van de duitschers, is de emancipatie van de menschheid. Het
hoofd dezer emancipatie is de philosophie, het hart is het
proletariaat. De philosophie kan niet worden verwezenlijkt, zonder de
opheffing van het proletariaat; het proletariaat kan zich niet
opheffen, zonder de verwezenlijking van de philosophie te worden.

Wanneer alle inwendige voorwaarden daartoe vervuld zijn, zal de
duitsche opstandingsdag worden aangekondigd door het kraaien van den
Gallischen haan.



Eveneens uit het jaar 1843, en geschreven te Brunswijk zijn de
opstellen van Karel Marx over:







De Jodenkwestie.




Bruno Bauer had in dat jaar twee artikelen geschreven
over deze kwestie. Het eerste was getiteld: „De
Jodenkwestie”; het andere „Over de geschiktheid der
hedendaagsche Joden en Christenen zich te emancipeeren”,
geschreven in Zwitserland en uitgegeven door George Herwegh.

De Jodenkwestie was in die dagen een der slippen waaraan het
duitsche idealisme, de economische ontwikkeling gepakt had. De
christelijk-germaansche Staat mishandelde, verdrukte en vervolgde den
joden, terwijl hij ze aan den anderen kant, tegelijk duldde,
begunstigde, ja zelfs liefkoosde.

De duitsche-Bondsakte had in artikel 16, een algemeene
jodenwetgeving tot uitgangspunt genomen, maar aan die belofte was
evenmin voldaan, als aan zoovele anderen. De duitsche joden leefden
staatsrechtelijk nog in de ruïnes van de feodaal-middeneeuwsche
Ghetto-toestanden. In den Pruissischen Staat alleen, bestonden
achttien
verschillende joden-wetgevingen, die naar gelang der verschillende
lokale gesteldheid, liepen, van af de gelijkstelling van de joden met
de christenen, tot aan de meest achterlijke en
middeneeuwsch-barbaarsche verhoudingen toe.

Daarbij kwam dat de moorddadige rol die den joden opgedwongen was,
doordien men hen alleen het geldwoekerdom vrijliet, tegen hen een
verschrikkelijken haat had ontketend en dit niet alleen onder de boeren
en kleine handwerkers, maar ook in de steden, doordien juist daar de
joden aan economische macht en invloed wonnen voornamelijk door den
geldhandel, waarop zij zich hadden toegelegd. De joden schudden
daardoor zelf aan de ketenen hunner onmenschelijke positie in de
beschaafde maatschappij en vandaar dat er in die dagen, onder de zich
noemende „humanisten”, algemeen over hunne positie werd
gesproken. Zoo ook door Bruno Bauer in genoemde
opstellen.

„De duitsche Joden,” zegt Marx daarop, „begeeren
emancipatie; welke emancipatie begeeren zij? De Staatsburgerlijke, de
politieke emancipatie. Bauer zegt: Niemand in Duitschland is politiek
geëmancipeerd. Wij-zelf zijn onvrij! Gij Joden zijt egoïsten,
omdat gij een emancipatie voor U-zelf verlangt, gij behoort, als
duitschers, als menschen, deel te nemen aan de menschelijke
emancipatie........

„Of verlangen de Joden gelijkstelling met de christelijke
onderdanen? Dan erkennen zij den christelijken Staat als gerechtigd,
erkennen zij het regiment der algemeene onderdrukking. Waarom misvalt
hun dit speciale juk, terwijl hun het algemeene juk niet tegenstaat?
Waarom moeten de duitschers zich voor de bevrijding der joden warm
maken, waar de jood zich niet warm maakt voor de bevrijding der
Duitschers?” Hierbij, en bij nog meer dergelijke belangrijke
vragen door Bauer gesteld, erkent Marx dat Bauer de kwestie wel nieuw
gesteld heeft, maar haar niet geheel heeft kunnen oplossen.
„Wanneer Bauer,” zegt Marx, „den Joden vraagt: hebt
gij, van uw standpunt bekeken het recht, de politieke emancipatie te
begeeren, dan vragen wij, omgekeerd: „heeft het standpunt der
politieke emancipatie het recht, van de Joden de opheffing van het
Jodendom, van de menschen in het algemeen, de opheffing der religie te
verlangen?”

„De Jodenkwestie verkrijgt een ander gezicht, al naar den
staat, waarin den Jood zich bevindt. In Duitschland, waarin geen
politieken Staat, geen Staat als zoodanig bestaat, is de Jodenkwestie
nog een zuiver theologische. De Jood bevindt zich daar nog in de
religieuze tegenstelling tot den Staat, die het christendom als zijn
grondslag erkent. Dezen Staat is de theoloog ex
professo.

„In Frankrijk in den constitutioneelen
Staat, is de Jodenkwestie een kwestie van constitutionalisme, een
kwestie van halfheid der politieke emancipatie. Daar hier de schijn van
een staatsreligie, hoewel ook in de nietszeggende en zich zelf
tegensprekende formule,—in de formule van een religie der
meerderheid—behouden is gebleven, zoo behoudt de verhouding van
de Joden tot den Staat, den schijn van een religieuze, theologische
tegenstelling.

„Eerst in de Amerikaansche Vrijstaten—minstens in een
deel derzelven—verliest de Jodenkwestie hare theologische
beteekenis en wordt zij een zuiver wereldlijke kwestie. Slechts daar,
waar de politieke Staat het stadium van zijne volkomene ontwikkeling is
genaderd, kan de verhouding van den Jood, van den religieuzen mensch in ’t algemeen tot den
politieken Staat, dus de verhouding van de godsdienst tot den Staat, in
hare eigenaardigheid en in hare zuiverheid te voorschijn
treden.”

Marx werkt deze vraag geheel in hare algemeenheid uit, en komt
daardoor ertoe, de verhouding van godsdienst en Staat meer diepgaand te
behandelen.

„De politieke emancipatie van de Joden,” vervolgt Marx
dan, „van de christenen, over het algemeen van den religieuze
menschen, is de emancipatie van den Staat van het jodendom, van het
christendom, van de religie in het algemeen. In zijnen vorm, in de aan
zijn wezen eigenaardige wijze als Staat, emancipeert de Staat zich van
de religie, d. w. z. „doordien den Staat als Staat, zich niet
meer tot eene religie bekent en zich als Staat gaat voelen. De grens
van de politieke emancipatie ligt schijnbaar juist daarin, dat de Staat
zich van een beperking bevrijden kan, zonder dat den mensch werkelijk
van haar vrijkomt; dat de Staat een vrijen Staat kan zijn, zonder dat
de mensch een vrije mensch is” ....

„Maar de verhouding van den Staat tot de religie, namelijk van
den vrijen Staat, is toch slechts de verhouding waarin de menschen, die
den Staat vormen, zich tot de religie bevinden. Hier volgt dus uit, dat
den mensch door het medium van den Staat, zich politiek bevrijdt,
doordien hij zich in tegenspraak stelt met zich-zelf, doordien hij op
een abstrakte en beperkte, op partieele wijze zich boven deze
belemmeringen verheft, Er volgt verder uit, dat de mensch langs een
omweg, door een medium,—zij het dan ook door een noodzakelijk
medium—zich bevrijdt, wanneer hij zich politiek vrij maakt. Ten
slotte volgt er ook uit, dat de mensch, zelfs wanneer hij door de
bemiddeling van den Staat zich als atheïst proklameert, d. w. z.
wanneer hij den Staat atheïstisch maakt, steeds nog religieus
bevangen blijft, juist omdat hij langs een omweg, door middel van een
medium tot erkenning van zich-zelf komt. De religie is juist de
erkenning van den mensch langs een omweg, door eenen bemiddelaar. De
Staat is de bemiddelaar tusschen den mensch en zijne vrijheid. Zooals
Christus een bemiddelaar was, die den mensch zijne geheele
goddelijkheid, zijne gansche religieuziteit op den schouders legde, zoo
is den Staat de bemiddelaar, waarin hij zijne gansche ongoddelijkheid,
zijne geheele menschelijke onbevangenheid gelegd heeft.

„De politieke verheffing der menschen boven
de religie, deelt in alle gebreken, zoo ook in de voorkeur, van de
politieke verheffing in het algemeen. De Staat als Staat, annuleert
bijv. het privaat-eigendom, de mensch verklaart op
politieke wijze, het privaat-eigendom voor opgeheven, zoodra hij den
census opheft voor het aktieve en het passieve kiesrecht, gelijk dit
geschiedt is in de Amerikaansche Staten. Hamilton interpreteert deze
gebeurtenis, van uit een politiek standpunt zeer juist aldus: „De
groote hoop heeft de zege over het eigendom en den geld-rijkdom
behaald.” Is het privaat-eigendom niet ideëel opgeheven,
wanneer de niet-bezittende, tot wetgever over de bezittende geworden
is?.....

„De voltooide politieke Staat is naar zijn wezen, het
paringsleven van de menschen, in tegenoverstelling tot hun materieel
leven. Alle voorwaarden van dit egoïstisch leven, blijven buiten
de staatsspheer in de burgerlijke samenleving bestaan, maar als
eigenschappen van de burgerlijke samenleving. Waar de politieken Staat
zijne voltooiing bereikt heeft, leidt de mensch,
niet alleen in gedachten, in bewustzijn, maar in de werkelijkheid, in
het leven, een dubbel leven, een hemelsch en een aardsch leven; het
leven in het politiek gemeenschapswezen, waarin hij zich laat gelden
als gemeenschapswezen en het leven in de burgerlijke samenleving,
waarin hij als privaat-persoon werkzaam is, de andere menschen als
middel beschouwt, zich-zelf tot middel vernedert en tot speelbal van
aan hem vreemde machten wordt. De politieke Staat, staat in evenzoo
spiritualistische verhouding tot de burgerlijke samenleving, als de
hemel tot de aarde. Hij bevindt zich tot haar in dezelfde
tegenstelling; hij moet die op dezelfde wijze overwinnen, als de
religie de bekrompenheid der profane wereld; d. w. z. doordat hij haar
eveneens weder erkennen, herstellen, zich-zelf door haar moet laten
beheerschen. De mensch in zijne naaste werkelijkheid, in de burgerlijke
maatschappij, is een profaan wezen. In den Staat daarentegen, waar de
mensch als gemeenschapswezen geldt, is hij het
ingebeelde lid, van een ingebeelde souvereiniteit; is hij van zijn
werkelijk individueel leven beroofd en van eene onwerkelijke
algemeenheid vervuld.

„Het conflikt, waarin den mensch zich als
bekenner eener religie bevindt met zijn staatsburgerschap, met de
andere menschen als leden van de gemeenschap, laat zich terugbrengen
tot de wereldlijke splitsing, tusschen den politieken Staat en de
burgerlijke samenleving. Zeer zeker blijft de mensch als bourgeois,
evenals de jood, slechts sophistisch in het staatsleven, zooals de
citoyen slechts sophistisch jood of bourgeois
blijft; maar deze sophistiek is niet persoonlijk, zij is de sophistiek van den
politieken Staat zelf. Het verschil tusschen den religieuzen mensch
en den staatsburger, is het verschil tusschen
den koopman en den staatsburger, tusschen den daglooner en den
staatsburger, tusschen den grondbezitter en den staatsburger, tusschen
het levende individu en den staatsburger........................

„Wij zeggen aldus niet, met Bauer, tot de Joden: gij kunt niet
politiek geëmancipeerd worden, zonder u
radikaal te emancipeeren van het Jodendom. Wij zeggen eerder tot hen:
omdàt gij politiek geëmancipeerd kunt worden, zonder u
volkomen en zonder tegenspraak los te kunnen maken van het Jodendom,
daarom is de politieke emancipatie-zelve, niet de menschelijke
emancipatie. Wanneer gij joden, politiek geëmancipeerd
kunt worden, zonder U menschelijk te kunnen emancipeeren, dan ligt de
halfheid en de tegenspraak daarvan in u-zelven niet alleen, maar in het
wezen en de categorie van de politieke emancipatie.”



Marx onderzoekt vervolgens het wezen van de in 1789 verkondigde
„Menschenrechten” en der
„Burgerschapsrechten.” De „droits de
l’homme”, de menschenrechten, zijn als zoodanig te
onderscheiden van den „droits du
citoyen”, de rechten des staatsburgers. „Wie is de
van den citoyen verschillende
homme? Niemand anders dan het lid van
de burgerlijke samenleving! Voor alles moet het feit geconstateerd
worden, dat de z. g. n. „Menschenrechten”, de „droits de l’homme” in onderscheiding van den
„droits du citoyen” niets anders
zijn, dan de rechten van het mede-lid der burgerlijke samenleving, d.
w. z. van den egoïstischen mensch; de van de menschen en van de
gemeenschap gescheiden individu.”



„Geen van de z. g. n. „Menschenrechten”,” zegt Marx, „gaat verder
dan, en boven
den egoïstischen mensch uit zooals hij is: medelid der burgerlijke
maatschappij; de mensch op zichzelf, de op zijn privaat-belang en
privaat-willekeur teruggetrokken en van de gemeenschap verwijderde
mensch. Verre van dien, dat de mensch in haar als gemeenschapswezen
opgevat wordt, schijnt veelmeer dat gemeenschapsleven zelf, haar de
samenleving toe en de beperking harer oorspronkelijke zelfstandigheid.
De eenige band die haar samenhoudt, is de natuurnoodwendigheid; is de
behoefte en het privaat-belang, de conserveering van haren eigendom en
van hare egoïstische persoonlijkheid.

„Het is reeds raadselachtig dat een volk, hetwelk zoo even aan
zijne bevrijding begon, door alle barrières tusschen de
verschillende volksdeelen neer te halen en een politieke
samenleving te grondvesten, dat een zoodanig volk, de berechtiging van
den egoïstischen, de van den medemensch en van het
gemeenschapswezen afgezonderde menschen, plechtiglijk proklameert
(Declaration de 1791). Ja, deze proklamatie op
een oogenblik herhaalt, waarop de heldhaftige opoffering van allen, de
natie kan redden en daarom gebiedend noodzakelijk is geworden; op een
oogenblik, waarin de opoffering van alle belangen der burgerlijke
samenleving, aan de orde van den dag was, en het egoïsme als een
misdaad zou moeten worden zijn gestraft. (Declaration
des droits de l’homme etc. 1793). Nog raadselachtiger
wordt dit feit, als wij zien dat het staatsburgerschap, de politieke
gemeenschap, door de politieke emancipators zelven tot een bloot middel
voor de instandhouding dezer zoogenaamde menschenrechten verlaagd zijn
geworden; dat aldus de „citoyen” tot den
dienaar van den egoïstischen „homme”
verklaard wordt; de spheer waarin de mensch als gemeenschapswezen
leeft, beneden de spheer waarin hij als deelgenoot leeft gedegradeerd
wordt, en ten slotte, dat niet den mensch als „citoyen” maar den mensch als
„bourgeois”, voor den eigenlijken en den
waarachtigen mensch wordt aangezien.

„Le but de toute association politique est
la conservation des droits naturelles et imprescriptibles de
l’homme. (Declar. des droits etc. de 1791 art. 2). Le
gouvernement est institué pour garantir à l’homme
la jouissance de ses droits naturels et imprescriptibles (Decl. etc. de
1793 art. 1).

„„Het doel van elke politieke
associatie is, de instandhouding van de natuurlijke en de onafwijsbare
rechten van den mensch”. „Het gouvernement is ingesteld om
te waarborgen aan den mensch, de uitoefening van zijne natuurlijke en
niet te vervreemden rechten.” („Verklaring van de Rechten
van den mensch” van 1793, art. 1 en 2).

„Alzoo in de momenten zelfs, van zijne nog
jeugdig frisch en zijn, door den drang der omstandigheden ten top
gevoerd enthousiasme, verklaart het politiek leven zich voor een bloot
middel, welker doel is, het leven der burgerlijke samenleving. Wel
’t sterkst staat hier de revolutionaire praktijk in flagranten
tegenstrijd tot zijne theorie. Terwijl bijv. de zekerheid voor een
menschenrecht verklaard wordt, wordt de schending van het briefgeheim
openlijk op de dagorde gezet. Terwijl de „liberté indéfinie de la presse”,
(Constitution de 1793 art. 122), als
consekwentie van het menschelijk recht der individueele vrijheid
gewaarborgd wordt, wordt de persvrijheid volkomen vernietigd, want:
„la liberté de la presse ne doit pas
être permise lorsqu’elle compromet la
liberté publique.” (Robespierre
jeune, histoire parlementaire de la Rev. française, par Buchez
et Roux V. 28 p. 135.) (De vrijheid van den pers kan niet worden
toegelaten, zoodra zij in botsing komt met de publieke vrijheid.) Dat
wil dus zeggen: het menschenrecht der vrijheid houdt op een recht te
zijn, zoodra het in conflikt komt met het politieke leven; terwijl
volgens de theorie het politieke leven slechts de waarborg van de
menschenrechten, der rechten van den individueelen mensch dus, moet
worden prijsgegeven zoodra het met zijn doel, deze menschenrechten
zelven in tegenstrijd komt. Maar de praktijk is slechts uitzondering en
de theorie regel. Wil men echter zelfs de revolutionaire praktijk, als
de juiste positie der verhouding beschouwen, dan blijft er steeds een
raadsel ter oplossing over, waarom in het bewustzijn der politieke
emancipators deze verhouding op haren kop gesteld is, en het doel, als
middel en het middel, als het doel zich vertoont. Dit optisch bedrog
van hun bewustzijn, zou dan altijd nog een raadsel blijven, hoewel dan
een psychologisch, een theoretisch
raadsel.

„Het raadsel is evenwel eenvoudiger op te
lossen.

„De politieke emancipatie is tegelijkertijd
de oplossing der oude maatschappij, waarop het den volke ontvreemde
staatswezen, de heerschersmacht berust. De politieke Revolutie is de
Revolutie van de burgerlijke maatschappij. Wat was het karakter der
oude samenleving? De feodaliteit. De oude burgerlijke samenleving had
een onmiddellijk politiek karakter; d. w. z. de
elementen van het burgerlijke leven, zooals bijvoorbeeld het bezit of
de familie of de manier van arbeiden waren in den vorm van
grondheerlijkheid, van standen en corporatiën, verheven tot
elementen van het staatsleven. Zij bepaalden in dezen vorm de
verhouding van de individuen op zich-zelf, tot het staatsgeheel, d. w.
z. zijn politieke verhouding, zijn verhouding van de scheiding en
uitsluiting tot de andere bestanddeelen der maatschappij. Want deze
organisatie van het volksleven verhief het bezit of den arbeid niet tot
sociale elementen, maar voltooide veelmeer hunne scheiding van het
staatsgeheel en constitueerde hen aldus,
tot bijzondere maatschappijen, in de maatschappij. Zoo waren intusschen
altijd nog de levensfunkties en levensvoorwaarden der burgerlijke
maatschappij van politieken aard, zij het ook politiek, in den zin van
feodaal, d. w. z. dat zij het individu van het staatsgeheel afsloten;
dat zij de bijzondere verhouding zijner corporatiën tot het
staatsgeheel omzetten in zijn eigen algemeene verhouding tot het
volksleven, zooals tot zijne bepaalde burgerlijke werkzaamheid en
situatie. Als eene consekwentie van deze organisatie, doet
zich, als eene noodzakelijkheid de staatséénheid kennen,
gelijk het bewustzijn, den wil en de werkzaamheid der
staatséénheid; de algemeene staatsmacht, eveneens als
eene bijzondere aangelegenheid van eene, van het volk afgezonderden
heerscher en van zijne dienaren.

„De politieke Revolutie, welke aan deze
heerschersmacht een einde maakte en de Staatsaangelegenheden tot
volksaangelegenheden verhief, welke den politieken Staat als algemeene
aangelegenheid, d. w. z. als werkelijken Staat constitueerde, sloeg
noodwendig alle standen, corporatiën, gilden en privilegiën,
welke evenzoovele uitdrukkingen van de scheiding van zijn
gemeenschapswezen waren, uiteen. De politieke Revolutie hief daarmede
het politiek karakter van de burgerlijke samenleving op. Zij sloeg de
burgerlijke samenleving in hare eenvoudige bestanddeelen uiteen;
eenerzijds in de individuen, anderzijds in de materiëele en
geestelijke elementen welke den levensinhoud, de burgerlijke situatie
van deze individuen vormden. Zij ontketende den politieken geest, die
geleidelijk in de verschillende doodloopende stegen van de feodale
maatschappij verdeeld, verbrokkeld en verloopen was; zij verzamelde hem
uit deze verstrooiing; zij maakte hem vrij van zijne
vermenging met het burgerlijk leven en constitueerde hem, als de spheer
van de gemeenschap, van de algemeene volksaangelegenheid, in eene
ideale onafhankelijkheid van de bijzondere elementen van het burgerlijk
leven. De bepaalde levenswerkzaamheid en de bepaalde levenssituatie,
zonken nu tot hunne individueele beteekenis terug. Zij vormden niet
meer de algemeene verhouding van de individuen tot het Staatsgeheel. De
publieke aangelegenheid als zoodanig, wordt veelmeer tot eene algemeene
aangelegenheid van ieder individu, en de politieke funktie, tot zijne
algemeene funktie.

„Alleen de voltooiing van het idealisme van
den Staat, was tegelijkertijd de voltooiing van het materialisme der
burgerlijke samenleving. Het afschudden van het politieke juk, was
tegelijk het afschudden van de ketens, welke den egoïstischen
geest der burgerlijke samenleving geketend hielden. De politieke
emancipatie, was tegelijkertijd de emancipatie der burgerlijke
maatschappij van de politiek, van den schijn zelfs van eenen algemeenen
inhoud. De feodale maatschappij was opgelost in haren grond, in den
mensch. Maar in den mensch, zooals die werkelijk in den grond was: in
den egoïstischen mensch.

„Deze mensch, dat lid van de burgerlijke
samenleving nu, is de basis, de voorwaarde tot den politieken Staat.
Hij is door hem dan ook als zoodanig erkend in de
„Menschenrechten”.

„De vrijheid van den egoïstischen
mensch en de erkenning dezer vrijheid, is echter veelmeer de erkenning
van de teugellooze beweging der geestelijke en moreele elementen, welke
zijn levensinhoud vormen.

„De mensch wordt daarmede niet van de
religie bevrijdt; hij verkrijgt de vrijheid der religie. Hij wordt niet
van den eigendom bevrijdt, hij verkrijgt de vrijheid van den eigendom.
Hij wordt niet bevrijd, van de zelfzucht van het bedrijfswezen; hij
verkrijgt de vrijheid van het bedrijf.”





„Alle emancipatie is terugvoeren van de menschelijke wereld,
van de menschelijke verhoudingen, tot den menschen zelf.

„De politieke emancipatie is de reduktie
der menschen eenerzijds tot op het lid van de burgerlijke samenleving,
tot op het egoïstische onafhankelijke individu; anderzijds, tot op
den staatsburger, tot op den moreelen persoon.

„Eerst wanneer de werkelijke individueele
mensch, den abstrakten staatsburger die in hem is, naar zich
terugneemt, en als individueelen mensch in zijn empirisch leven, in
zijnen individueelen arbeid, in zijne individueele verhoudingen,
paringswezen geworden is; eerst wanneer de mensch zijne
„forces propres” als
maatschappelijke krachten erkent en georganiseerd heeft en aldus de
maatschappelijke kracht niet meer in de gestalte der politieke kracht
van zich afscheidt, eerst dan is de menschelijke emancipatie
volbracht.”



Bruno Bauer zocht nog steeds de Jodenkwestie langs theologischen weg
op te lossen.

„Laten wij beproeven,” zegt Marx, „om de theologische
opvatting van de kwestie te doorbreken. De vraag naar de
emancipatiegeschiktheid van de Joden, zet zich naar onze beschouwing om
in de vraag, welk bijzonder maatschappelijk element er is te overwinnen
om het jodendom op te heffen! Want de emancipatiegeschiktheid van de
huidige Joden drukt de
verhouding uit van het Jodendom, tot de emancipatie der huidige wereld.
Deze verhouding spruit
noodwendig voort uit de bijzondere positie van het Jodendom in de
huidige, geknechte wereld.

„Beschouwen wij eens den werkelijken
wereldlijken jood, niet den sabath-jood gelijk Bauer het doet, maar den
alledaagschen jood, wat nader. 

„Zoeken wij het geheimzinnige van de joden,
niet in hunne religie, maar zoeken wij het geheimzinnige van de
religie, in de werkelijke joden.

„Welke is de wereldlijke grond des
Jodendoms? De praktische behoeften, het eigenbelang. Welke is de
wereldlijke cultus der Joden? De schagger. Welke is zijn wereldlijken
God? Het geld!

„Welnu. De emancipatie van den schagger en
van het geld, dus van het praktische, reële jodendom, dat
beteekent de zelf-emancipatie van onzen tijd.

„Eene organisatie der maatschappij, welke
de voorwaarden van den schagger, dus de mogelijkheid om te schaggeren
zou opheffen, zou den joden onmogelijk maken. Zijn religieus bewustzijn
zou dan als een ijle mist zich oplossen, in den werkelijken levenslust
der samenleving. Aan den anderen kant: wanneer de jood, dit zijn
praktisch wezen als nietig beschouwt en aan zijne verheffing arbeidt,
arbeidt hij boven zijne tegenwoordige ontwikkeling uit, aan de
menschelijke emancipatie in het algemeen en keert hij zich tegen de
hoogste, praktische uitdrukking der menschelijke zelfvervreemding.

„Wij erkennen dus in het Jodendom een
algemeen aanwezig zijnd, anti-sociaal element, hetwelk door de
historische ontwikkeling,—waaraan de Joden in deze slechte
beteekenis ijverig medegewerkt hebben—op zijne tegenwoordige
hoogte gedreven is geworden, op een hoogte, waarop het zich
noodzakelijk oplossen moet.

„De emancipatie der Joden in hare laatste
instantie, zal de emancipatie der menschheid van het Jodendom
zijn.”



„Het geld is de naijverige God van Israël, waarnaast geen
anderen God bestaan kan. Het geld vernedert alle goden der
menschen—en zet ze om in waren. Het geld is de algemeene,
voor-zich-zelf geconstitueerde waarde aller dingen. Het heeft
daarvandaan de gansche wereld, de menschenwereld benevens de natuur,
van hunne eigenaardige waarde beroofd. Het geld is het, den mensch
ontvreemde wezen van zijnen arbeid en van zijn bestaan. En dit vreemde
wezen beheerscht hem en hij aanbidt het.

„De god der Joden heeft zich
verwereldlijkt; hij is tot een wereld-god geworden. De wissel is de
wereldlijke god der Joden. Hun god slechts de illusoire wissel.

„Die beschouwing, welke onder de
heerschappij van het privaat-eigendom en van het geld over de natuur,
gewonnen werd, is de werkelijke verachting, de praktische ontwijding
van de natuur, welke in den joodschen godsdienst
wel-is-waar bestaat, maar slechts in de verbeelding
bestaat.”

In dezen zin verklaart Thomas Münzer het voor onverdragelijk:
„dat alle creaturen tot eigendom gemaakt worden, de visschen in
’t water, de vogels in de lucht, het gewas op de aarde—ook
die schepselen moeten vrij worden.”

Wat in de joodsche religie abstrakt opgesloten ligt, de verachting
der theorie, der kunst, der geschiedenis, die van den menschen als
doel, dat is het werkelijke bewuste standpunt, de deugd van den
geldmensch......

„Het jodendom bereikte zijn hoogste punt, met de voltooieng
van de burgerlijke maatschappij, maar de burgerlijke maatschappij
voltooit zich eerst in de christelijke wereld. Slechts onder de
heerschappij van het christendom, hetwelk alle nationale, natuurlijke,
zedelijke, theoretische verhoudingen der menschen tot uitwendige
maakte, kon de burgerlijke samenleving zich volkomen van het
Staatsleven afzonderen, alle samenlevingsbanden der menschen
verscheuren; het egoïsme stellen in de plaats dezer
banden; de menschenwereld in een wereld van atomistische, vijandig
tegenover elkander staande individuen, doen oplossen.

„Het Christendom is uit het Jodendom
ontsproten. Het heeft zich weder in het Jodendom opgelost.”
.....

„Het Christendom is de sublieme gedachte van het Jodendom, het
Jodendom de ordinaire nuttigheidsaanwending van het Christendom. Maar
deze nuttigheidsaanwending kon eerst tot eene algemeene worden, nadat
het Christendom, als de voltooide religie, de zelfvervreemding van den
mensch, van zich-zelf en van de natuur, theoretisch voleindigd had....
Omdat het reële wezen der
joden zich in de burgerlijke maatschappij algemeen verwezenlijkt,
daarom kon de burgerlijke maatschappij den Joden niet van de
onwezenlijkheid van hun religieus wezen, hetwelk juist slechts de
ideale beschouwing van de praktische behoefte is, overtuigen. Alzoo,
noch in den Pentateuch, noch in den Talmud, maar in de tegenwoordige
samenleving vinden wij het wezen van de huidige Joden; niet als een
abstract, maar als een hoogst empirisch wezen; niet slechts als de
bekrompenheid der Joden, maar als de joodsche bekrompenheid der
samenleving.

„Zoodra het der maatschappij gelukt, het
empirische wezen van het Jodendom, den schagger en zijne voorwaarden op
te heffen, is de Jood eene onmogelijkheid geworden, omdat dan zijn
bewustzijn geen objekt meer zal hebben, dewijl de subjektieve basis van
het Jodendom, de praktische behoefte, vermenschelijkt; dewijl dan het conflikt van het
individueel-zinnelijke bestaan, met het samenlevingsbestaan der
menschen, uit den weg geruimd zal zijn.

„De maatschappelijke emancipatie van de
Joden, zal de emancipatie der samenleving van het Jodendom
zijn.”







Samenwerking van Marx met Friedrich Engels.




Te Manchester verwijlde Friedrich Engels, een fabrikantenzoon
uit Barmen en voor de industrie opgeleid, 21 maanden lang, van af
December 1842 tot December 1844. Hij maakte aldaar de school der
industrie door en bestudeerde deze zoowel als het wereldhistorische
proces der groot-industrie, de philosophische grondslagen en de
inwendige tezamenhang der kapitalistische maatschappij. Hij verkreeg
daardoor een blik op het geheel, waartoe het engelsche socialisme van
Owen in die dagen, zich niet heeft vermogen op te werken. Engels
arbeidde als medewerker, aan de „Northern
Star”, aan den organen van de „Chartisten”
dier dagen, zoowel als aan de „New Moral
World,” van Robert Owen.

Terwijl Marx uit de studie van het fransche socialisme leerde
concludeeren, dat niet de Staat de burgerlijke samenleving, maar dat de
burgerlijke samenleving den Staat tezamenhoudt, leerde Engels uit de
engelsche industrie, dat de economische feiten, die in de tot nog toe
geldende geschiedschrijving geenerlei of althans maar een zeer
geminachte rol speelden, minstens in de moderne wereld, van een
beslissend historische kracht zijn. Dat zij het zijn, die de
grondslagen uitmaken voor het ontstaan der huidige
klassetegenstellingen in die landen, die zich door middel van de
groot-industrie, economisch ontwikkeld hadden zooals Engeland. En dat
deze klassetegenstellingen, wederom de grondslag vormen der politieke
partijvorming, der partijstrijd en daarmede van de gansche politieke
geschiedenis. Langs verschillende wegen waren Marx en Engels dus tot
dezelfde conclusies gekomen. Bij Marx gaven de philosophische, bij
Engels gaven de economische feiten den doorslag.

Toen Marx en Engels zich in den herfst van 1844 te Parijs voor de
tweede maal samentroffen, bleek het hun, dat zij het op het gebied
hunner theorieën volkomen eens waren. Hierop berustte dan ook in
gansch hun leven de wapenbroederschap, die later is
overgegaan in vriendschap, zooals die alleen twee denkers die evenhoog
staan, kan vereenigen. 

Intusschen ging Engels weder naar Barmen terug en moest Marx te
Parijs blijven, daar men in Duitschland een bevel tot inhechtenisneming
tegen hem had uitgevaardigd.

Marx werkte toen mede aan een blaadje de „Vorwärts” genaamd, dat door een zekere Bornstein,
met geld van den componist G. Meijerbeer was opgericht geworden. Voor
het blad schreven ook: Heinrich Heine, die te Parijs een goed en gaarne
gezien huisvriend der familie Marx is geweest, de dichter George
Herwegh, Michael Bakounine, Moritz Hesz, Arnold Ruge e.a.

Maar het blaadje moest spoedig ophouden te bestaan. De Pruisische
regeering had bij de fransche daarop aangedrongen en de laatste had
toegegeven. Spoedig daarna werd ook aan Marx het bevel gegeven, door de
regeering van den heer Guizot, om Frankrijk en daarmede Parijs te
verlaten en Marx, overal verjaagd, moest naar Brussel uitwijken. Aldaar
trof hij in het voorjaar van 1845 wederom met Engels tezamen, die van
verlangen brandde om met Marx van gedachten te wisselen, over zijn rijp
geworden communistische beginselen. Intusschen had deze zijn eerste
werk voltooid: „De positie der arbeidende klassen in
Engeland.” getiteld, waarvan de voorrede nog in Barmen was
geschreven. In deze „voorrede” duidt Engels het als doel
van dat geschrift aan, de socialistische theorieën en de
beoordeeling hunner juistheid, een vasten grondslag te geven en aan
alle phantazieën daaromtrent een einde te maken. Een scheiding dus
van het utopistisch Socialisme.

Engels hield het voor noodzakelijk, dat voornamelijk de duitsche
theoretici, waarvan bijna niet een, anders dan door middel van de
Feuerbachsche oplossing van de Hegelsche, speculatieve wijsbegeerte,
tot het Communisme gekomen was, de werkelijke levensomstandigheden van
het proletariaat zouden leeren kennen. In hunnen klassieken vorm, in
hunne voltooieng nu, bestonden zuiver proletarische toestanden, in dien
tijd alléén nog maar pas in Engeland, het land der
groot-industrie. Daarom schreef Friedrich Engels zijn boek dan ook over
engelsche arbeiderstoestanden.

Toen beiden, Marx en Engels elkander te Brussel aantroffen, zetten
zij zich aan den arbeid, om naar alle richtingen heen, hun nieuw
gewonnen standpunt uiteen te zetten, ten opzichte van de Hegelsche
philosophie, om gelijk zij het noemden, „voor goed met hun
philosophisch geweten in ’t reine te komen.” Dat deden zij
in een critiek op de Hegeliaansche en de na-Hegeliaansche philosophie;
een boek van twee deelen dik. Dat boek is echter nooit gedrukt kunnen
worden; de drukker weigerde ter elfder ure iets van Marx te drukken,
gelijk er jaren na dien nog geen uitgever te vinden was in Duitschland,
die iets van Marx wilde of durfde uitgeven. Het manuscript lieten
toen Marx en Engels, gelijk Marx het eenmaal uitdrukte, aan de
„knagende critiek der muizen over”; zij hadden hun doel,
een afrekening met zich-zelven, volkomen bereikt. Dit manuscript
hield ook de 11 stellingen in, van Marx tegen Feuerbach, reeds vroeger
medegedeeld en jaren later door Engels tot een geschrift uitgewerkt,
onder den naam van „Ludwig Feuerbach of het uiteinde der
klassieke Duitsche wijsbegeerte”, in welk geschrift door Engels,
met groote bescheidenheid erkend wordt, dat de groote philosophische
lijnen van de gewonnen levensbeschouwing van hun beiden, geheel en al door Marx getrokken zijn.
„Marx was een genie,” schrijft hij daar, „waar
anderen hoogstens talenten genoemd konden worden.”



Marx en Engels sponnen de draden van hunne positieve zelf-critiek
verder voort. Zij vereenigden zich tot een zelfstandigen arbeid, eene
critische oplossing van het duitsche
Idealisme, voor zoover dit in Bruno Bauer en de
Berlijnsche „Vrijen,” zijn vertegenwoordigers vond.
Hierdoor kwam voor ’t eerst het geschrift tot stand, dat getiteld
was:

„De Heilige Familie”

„of de Critiek der critiseerende critiek van Bruno Bauer en
consorten”, dat in 1845 in Frankfort a/M. het licht zag. Het geschrift
staat in geen uitwendige samenhang met de Deutsch-Französischen Jahrbücher; naar het wezen
evenwel, past het volkomen in het raam van den arbeid der beiden, aan
dit tijdschrift.

Het doel der „Heilige Familie” is volgens het voorwoord
der auteurs, het publiek in te lichten omtrent de illusies van de
speculatieve philosophie. „Het reële Humanisme heeft in
Duitschland geen gevaarlijker vijand, dan het Spiritualisme of het
speculatieve Idealisme, dat in plaats van den werkelijken
individueelen mensch, het „zelfbewustzijn” of den
„Geest” plaatst, en met den Evangelist leert: „De
geest is het, die levend maakt, het vleesch is van geen
nut.”” Het spreekt vanzelf, dat dezen
vleeschloozen geest, slechts in zijne verbeelding, geest bevat. Wat wij
aan de Bauersche critiek bestrijden, dat is juist de als carricatuur
zich reproduceerende speculatie. Zij is voor ons de volmaaktste uitdrukking
van het christelijk-germaansche principe, dat er zijn laatste poging in
doet, om de critiek zelve in eene transcendentale om te zetten.


Bauer c.s. hadden ons willen aantoonen, „dat alle groote
akties in de geschiedenis tot nog toe, daarom van begin af een misgreep
waren of wel succes hadden, naarmate de massa’s zich er voor
opgewonden en er zich voor geïnteresseerd hadden, of omdat de
idee
waarom het ging, van een soort was, dat zij zich met eene oppervlakkige
opvatting moest vergenoegen en alzoo ook op hunnen bijval rekenen
moest.” De geest wist, zoo gingen zij bij de uiteenzetting van
hun standpunt verder, waarin hij zijne tegenstanders had te zoeken,
namelijk in het zelfbedrog en de kernloosheid van de massa’s.

In zeker opzicht geleek dit standpunt op dat, waarvan de fransche
Utopisten uitgegaan waren. Massabewegingen zooals de fransche
Revolutie, waren oogenschijnlijk mislukt en op het allerplatste
despotisme uitgeloopen. Elk vooruitgang van den geest bewees dus,
steeds meer tegen de vooruitgang van de massa der menschheid in te gaan
en haar in een steeds onmenschelijker situatie te brengen. Fourier en
Owen traden dan ook in zekere mate op als aktieve geesten,
tegenover de passieve massa.

De „Allgemeine Literatur-Zeitung” het
orgaan der Jong-Hegelianen van het slag van Bauer en Feuerbach, kantte
zich dan ook sterk tegen de massabewegingen van destijds. In hare oogen
kon de engelsche industrie, even zoo weinig genade vinden, als de
fransche Revolutie. De beschaving van het Westen, was haar en hare
medewerkers eigenlijk een soort gruwel.

Het was dus niet het minst in dat geschrift, dat Marx en Engels de
geheimenissen van de „speculatieve construktie” ontsluieren
moesten. Hierover zeiden zij het volgende:

„Wanneer ik mij uit de werkelijke appelen, peren, aardbeien en
amandelen, de algemeene voorstelling „vrucht” vorm, wanneer
ik verder ga en mij verbeeld, dat mijne, uit de werkelijke
vruchten getrokken abstrakte voorstelling „de vrucht” een
buiten mij bestaand iets, ja het ware wezen der peren, der appels enz.
is, dan verklaar ik—spekulatief uitgedrukt—de vrucht, voor
de substantie der peren, der appelen, der amandelen enz. Ik zeg dan: de
peer is een onwezenlijke peer, de appel is een
niet-wezenlijke appel. Het wezenlijke uit die dingen, is niet hun
werkelijk en zinnelijk te aanschouwen bestaan, maar het door mij uit
hen geabstraheerd en een hen ondergeschoven wezen, het wezen mijner
voorstelling: „de vrucht.” Ik verklaar daarmede appels,
peren, amandelen enz. voor niets, dan voor bestaansvormen, voor modi
der vrucht. Mijn eindend, door de zinnen ondersteund verstand,
onderscheidt zeer zeker een appel van een peer,
en een peer van een amandel, maar mijn spekulatief verstand, verklaart
deze zinnelijke verschillen voor onwezenlijk, niet-verschillend. Zij
ziet in den appel hetzelfde als in den peer en in de peer hetzelfde als
in den amandel, namelijk: „de vrucht.” De bijzondere
werkelijke vruchten, gelden hier dus voor schijnvruchten, welker
werkelijk wezen de „substantie,” de „vrucht”
is.....

„Wanneer de appel, de peer, de amandel of aardbezie in
waarheid niets anders zijn dan „de
substantie”, de „vrucht,” dan vraagt men zich
af, hoe komt het toch, dat de vrucht zich aan mij dan als appel, dan
als peer of dan als amandel vertoont; vanwaar komt deze schijn der
menigvuldigheid, die mijne speculatieve aanschouwing van de eenheid,
van „de substantie,” van de vrucht, zoo in ’t
oogspringend weerspreekt? Dat komt, zal de speculatieve philosoof u
antwoorden, omdat „de vrucht” geen dood, verschilloos en
rustend, maar een levend, een in zich-zelf verschillend en bewogen
wezen is. De verschillendheid van de profane vruchten, is niet alleen
voor mijn zinnelijk verstand, maar ook voor „de vrucht”
zelf, voor het spekulatieve verstand van beteekenis. De verschillende
profane vruchten zijn verschillende levensuitingen van de „eene
vrucht,” zij zijn kristallisaties, welke „de vrucht”
zelf vormen. Dus in den appel bijv. heeft „de vrucht” een
appelachtig, in de peer een perenachtig bestaan. Men moet dus niet meer
zeggen, zooals op het standpunt der substantie: de peer is de vrucht, de appel is de vrucht,
de amandel is de vrucht, maar veeleer: de
vrucht is als peer, de vrucht is als appel, de vrucht is als amandel
tezamen gesteld en de verschillen welke appel, peer en amandel van
elkander scheiden, zijn even zoovele zelfonderscheidingen van „de
vrucht” en maken de bijzondere vruchten evenzoo tot verschillende
ledematen van het levensproces der vrucht”.... „Men ziet:
wanneer de christelijke religie slechts van één
„inkarnatie gods” weet, de spekulatieve philosophie bezit
evenzoo veel „inkarnaties” als er dingen bestaan, gelijk
zij hier in elke vrucht eene inkarnatie van de substantie, van de
absolute vrucht bezit. Het hoofdbelang voor de speculatieve philosophen
bestaat dus hierin, de werkelijke profane vruchten voort te brengen en
dan op geheimzinnige wijze ervan te zeggen, dat er appelen, peren,
amandelen en rozijnen zijn..... „Het spreekt van zelf, dat de
spekulatieve philosoof deze voortdurende schepping slechts verkrijgt,
doordat hij algemeen bekende, in de werkelijke aanschouwing voorhanden
zijnde eigenschappen van appelen, peren enz., als het ware door hem
uitgevonden bepalingen onderschuift, terwijl hij
datgene, wat alleen het abstrakte verstand verschaffen kan, namelijk de
abstrakte verstandsformules, de namen der werkelijke dingen
geeft. Terwijl hij ten slotte zijn eigen werkzaamheid, waardoor hij van
de voorstelling appel, tot de voorstelling peer overgaat, voor de
zelfwerkzaamheid van het absolute subjekt „der vrucht”
verklaart”.....

„Tegen de hoofdstelling van Bruno Bauer,
waarnaar alle groote akties in de geschiedenis tot nu toe, derhalve van
te voren reeds mislukt zouden zijn en zonder ingrijpend succes, omdat
de massa zich ervoor geïnteresseerd en opgewonden had, of omdat de
idee waarom het ging, op den bijval der massa rekenen moest, voerde
Marx aan: De „idee”, blameerde zich altijd, in zooverre zij
met het „belang” in botsing kwam. Aan den anderen kant, is
het licht te begrijpen, dat elk massaal en historisch en doorzettend
„principe” als het voor het eerst het wereldtooneel
betreedt, in de „idee” of in de „voorstelling”,
verre de werkelijke grenzen te buiten gaat en zich met menschelijke
belangen gewoonweg verwisselt. Het belang van de bourgeoisie in de
Revolutie van 1789, verre ervan verwijderd, „mislukt” te
zijn, heeft alles „gewonnen” en heeft het
„ingrijpendste” succes gehad, hoezeer ook het
„pathos” in rook vervlogen is en hoezeer ook de
„enthusiastische” bloemen, waarmede dit belang zijn wieg
omkranste, verwelkt zijn. Dit belang was zóó machtig, dat
het de pen van een Marat, de guillotine van de terroristen, den degen
van Napoleon, zoowel als het crusifix der
Bourbons overwon. „Mislukt” is de Revolutie slechts voor
die massa, welke in de politieke „idee”, niet de idee van
haar werkelijk „belang” bezat; welker waarachtig
levensprincipe alzoo met het levensprincipe der Revolutie niet
tezamenviel; welker reële voorwaarden voor emancipatie wezenlijk
verschillend waren, van de voorwaarden, waarbinnen de bourgeoisie zich
in de samenleving emancipeeren kon.

„De Revolutie is mislukt, omdat de massa binnen welker
levensvoorwaarden zij werkelijk is blijven stil staan, eene
beperkte en exclusieve, niet de totaliteit omvattende massa was; omdat
het talrijkste, van de bourgeoisie verschillende deel van de massa, in
haar principe geen werkelijk belang, maar slechts een idee bezat. Het
was een illusie der terroristen, den modernen Staat, die berust op de
burgerlijke samenleving, naar het model van den antieken Staat te
willen vormen, terwijl deze samenleving toch op de slavernij berustte.
Welk een kolossale vergissing! de moderne burgerlijke samenleving, de
samenleving der industrie, der algemeene concurrentie, der, van
de vrij hare doeleinden najagende private belangen, der
anarchie en de zichzelf vervreemdende natuurlijke en geestelijke
individualiteit, in de „Rechten van den Mensch” te willen
doen erkennen en te doen sanktioneeren; tegelijkertijd de
levensuitingen dezer samenleving, van opzichzelfstaande individuen te
willen annuleeren, en tevens de politieke kop dezer
samenleving, naar antiek model te willen vervormen. Het was de illusie
van een Napoleon, den Staat als doel te beschouwen en het burgerlijk
leven slechts als zijn schatmeester en zijne subalternen, die geen
eigen wil mogen hebben. De terroristen zoowel als Napoleon, leden met
hunne illusies volmaakt schipbreuk. Daarna kwam de bourgeoisie nog
weder eenmaal tegenover de contra-Revolutie te staan. Eindelijk
verwezenlijkten zich in het jaar 1830 hare wenschen van het jaar 1789,
slechts met dat verschil, dat hare politieke „verheldering”
nu voltooid was; dat zij in den constitutioneelen, representatieven
Staat, niet meer het ideaal van den Staat, niet meer het heil der
wereld en der algemeen-menschelijke doeleinden meende na te kunnen
streven, maar in hem veel meer, de officieele uitdrukking harer
uitsluitende macht en de politieke erkenning, van haar bijzonder belang
heeft gezien.”.....

„De natuurnoodwendigheid, de menschelijke wezenseigenschappen,
hoe vervreemd of de menschen ook van elkaâr mogen
schijnen,—het belang, houdt de leden van de burgerlijke
maatschappij te zamen; het burgerlijke en niet het politieke leven is
hunnen reëlen band. Niet de Staat houdt de atomen der burgerlijke
maatschappij bij elkander, gelijk Bruno Bauer meende, maar dit, dat zij
slechts atomen in de voorstelling zijn, in den hemel harer verbeelding,
terwijl zij in de werkelijkheid echter, geweldig van atomen verschillen
een wezenlijk namelijk, geen goddelijke egoïsten, maar
egoïstische menschen zijn. Slechts politiek bijgeloof, kan zich
tegenwoordig nog inbeelden, dat het burgerlijk leven door den Staat
bijeengehouden moet worden; terwijl omgekeerd toch in de werkelijkheid
den Staat door het burgerlijke leven tezamen gehouden wordt.

„Gelooft de critiseerende critiek in de kennis der historische
werkelijkheid, ook maar slechts aan haar begin te zijn gekomen, zoolang
zij de theoretische en de praktische verhouding van de menschen tot de
natuur, de natuurwetenschap en de industrie, buiten hare historische
wetenschap sluit? Of, meent zij een of andere periode inderdaad reeds
te hebben leeren kennen, zonder bijv. de industrie dezer periode, de
onmiddellijke produktiewijze van het
leven-zelf te hebben kunnen leeren kennen? Zeer zeker, de
spiritualistische, de theologische critiek kent slechts,—kent ten
minste in hare verbeelding—de politieke, de littéraire en
de theologische hoofd- en staatsakties der
geschiedenis. Zooals zij het denken van de zinnen, de ziel van het
lichaam, zich-zelf van de wereld scheidt, zoo maakt zij de geschiedenis
los van de natuurwetenschap en van de industrie. Zoo ook meent zij,
niet in de gewone materieele produktie op aarde, maar in de
nevelachtige wolkenbeelden aan den hemel, de geboorteplaats der
geschiedenis te moeten zien.”



Van de utopistische Socialisten, was het wel het meest Fourier en
zijn denkbeelden, die hebben bijgedragen tot de inhoud van de
„Heilige Familie”. Marx stelde op
den voorgrond „dat de organisatie van den arbeid” geen
wachtwoord van de Socialen, maar een van de politiek-radikale partij
is, die in Frankrijk een bemiddeling zocht te bewerken, tusschen de
politiek en het socialisme. Beiden toonen echter aan, wat ook de groote
Utopisten nooit begrepen hebben n.l.: de historische ontwikkeling, de
zelfwerkende beweging van de arbeidersklasse, zegt Marx.

En op de bemerking van Bauer, dat de arbeider niets heeft, omdat hij
niets maakt en dat hij niets maakt, omdat zijn arbeid steeds eene
individueele blijft, een op zijn dagelijksche behoefte berekende is,
antwoordde Engels dit: „De critiseerende critiek voert niets uit;
de arbeider doet alles, ja, zoozéér alles, dat hij de
gansche critiek ook in zijn geestelijke scheppingen beschaamt; de
engelsche en fransche arbeiders kunnen hier getuigenis van
afleggen.” En wat de tegenstelling tusschen geest en massa
aangaat door Bauer geconstrueerd, stelde Marx hierna in het licht, dat
de communistische critiek der Utopisten, praktisch wél
deugdelijk heeft beantwoord aan de behoeften der groote massa. Hij
zeide, dat men om dit te weten, de studie, de weetgierigheid, de
zedelijke energie en de rustelooze aandrift tot ontwikkeling van de
fransche en engelsche werklieden moet hebben leeren kennen, om zich een
voorstelling te kunnen maken van den menschelijken adel dier
bewegingen.

Voor het eerst behandelde Marx in de „Heilige Familie”
ook den arbeider-publicist en socialist: Pierre Joseph Proudhon. Edgar
Bauer had er zich lustig over gemaakt, dat Proudhon uit het principe
der gelijkheid, de laatste redelijke grond aller bewijzen voor den
eigendom zocht te concludeeren. Daarop nu antwoordde Marx, dat Proudhon
hier hetzelfde doet als Bauer, die aan alle zijne ontwikkelingen het
oneindige zelfbewustzijn te gronde legt en dit principe, ook als het
scheppende grondbeginsel van de, het oneindige
zelfbewustzijn—door hare oneindige
bewusteloosheid—schijnbaar juist elkander
tegensprekende Evangeliën, te gronde legt. Marx
wijst erop, dat voor de praktische franschen het principe der
gelijkheid juist hetzelfde is, als voor de theoretische duitschers,
het principe van het zelfbewustzijn. Zooals in Duitschland de
destruktieve critiek, voordat zij met Feuerbach van de beschouwing der
werkelijkheid uitgegaan was, al het bepaalde en bestaande door het
principe van het zelfbewustzijn trachtte op te lossen, heeft de
destruktieve critiek in Frankrijk door het principe der gelijkheid,
hetzelfde trachten te bereiken.

En zooals Bruno Bauer de theologie critisch oploste, maar steeds
principieel van de theologie uit, zoo doet Proudhon het met de
nationaal-economie, principieel van de nationaal-economie uit. Maar de
groote vooruitgang door Proudhon bereikt, is volgens Marx deze, dat hij
den privaat-eigendom, de grondvoorwaarde van de Staathuishoudkunde,
welke hare vertegenwoordigers als een onomstootelijk, niet verder
uiteen te zetten feit behandelen, aan het eerste en tevens beslissende
en tegelijkertijd, wetenschappelijke onderzoek heeft onderworpen.

Marx betoogt verder tegenover Bauer—die de eenzijdigheid van
Proudhon veroordeelde, waar hij zijne wapens ontleende aan de feiten
van de ellende en de armoede en deze feiten als absoluut gerechtigd en
den rijkdom als een absoluut ongerechtigd feit aanneemt—dat de
voorwaarde tot het bestaan van het geheel, de erkenning moet zijn van
den aard der beide zijden, dat proletariaat en rijkdom tegenstellingen
zijn. Als zoodanig vormen zij één geheel. Zij zijn beiden
gestaltenissen van den privaten eigendom. Het is echter hier niet
genoeg, ze voor twee zijden van een gehéél te verklaren,
maar het gaat hier om de bepaalde positie, welke beiden in die
tegenstelling innemen: „Den privaat-eigendom als rijkdom, is
ertoe gedwongen, zich-zelf en daarmede zijne tegenstelling, het
proletariaat in stand te houden. Het is de positieve kant van de
tegenstelling, het inzich-zelf bevredigde privaat-bezit. Het
proletariaat omgekeerd, als proletariaat is gedwongen zich-zelf en
daarmede zijne noodzakelijke tegenstelling,—die het tot
proletariaat doet worden,—het privaatbezit dus op te heffen. Dit
is de negatieve kant van de tegenstelling; zijn onrust in zich-zelf,
het opgeloste en zich-oplossende privaat-bezit. In den boezem dier
tegenstelling, is den privaat-bezitter al dus de conservatieve, de
proletariër de destruktieve partij. Van gene gaat de aktie uit tot
het instandhouden, van deze de aktie tot de vernietiging der
tegenstelling. Het privaat-eigendom drijft zeer zeker zich-zelf, in
zijne economische beweging voort naar zijne eigene oplossing, maar
slechts door van hem onafhankelijke, bewustelooze, tegen
zijnen wil plaatsvindende, door den aard van den zaak bepaalde
ontwikkeling; slechts doordien het een proletariaat als proletariaat
voortbrengt, de zijn geestelijke en physieke ellende bewuste ellende; de hare mensch-onteering bewuste,
mensch-onteering en daarom, de zich-zelf verheffende mensch-onteering.
Het proletariaat voltrekt het oordeel, dat het privaat-bezit door de
voortbrenging van het proletariaat over zich-zelf velt; zooals het
’t oordeel voltrekt, dat de loonarbeid over zich-zelf velt,
doordien hij den vreemden rijkdom en de eigen ellende voortbrengt.
Wanneer het proletariaat zegeviert, dan is het daarmede niet geworden
tot eene absolute kant van de samenleving. Het kan slechts zegevieren,
doordien het zich-zelf en zijn tegendeel opheft. Alsdan is evenzoowel
het proletariaat, als zijn noodzakelijke tegenstelling, den privaten
eigendom verdwenen.”

Over het verwijt, dat men, door aan het proletariaat een historische
taak op den schouders te leggen, den proletariërs tot
„godheden” maakt, zegt Marx dit: „Veeleer is dit
juist omgekeerd! Omdat de abstraktie van alle menschelijkheid, zelfs
van den schijn van menschelijkheid in het proletariaat voltrokken is op
praktische wijze; omdat in de levensvoorwaarden van het proletariaat,
alle levensvoorwaarden van de huidige maatschappij in hare
onmenschelijke toppunten tezamengevat zijn; en omdat de mensch in hem
zich-zelf verloren heeft, maar tegelijkertijd weder hèrwonnen
heeft en niet alleen door het theoretisch bewustzijn van dit verlies,
maar ook door de onmiddellijke, door de niet meer af te
wijzen, niet meer te verbloemen nood—de praktische uitdrukking
der noodwendigheid!—tot opstand tegen deze onmenschelijkheid
gedwongen is, daarom kan en moet het proletariaat zich-zelf bevrijden.
Het kan zich-zelf echter niet bevrijden, zonder zijne eigene
levensvoorwaarden op te heffen. Het kan die levensvoorwaarden evenwel
niet opheffen, zonder alle menschelijke levensvoorwaarden van de
huidige samenleving, die zich in zijne situatie samenvatten, op te
heffen. Het maakt niet te vergeefs de harde, maar tevens stalende
school van den arbeid door. Het komt er niet op aan, wat deze of gene
proletariër of zelfs ook het gansche proletariaat, zich bij wijlen
als doel voor oogen stelt. Het komt er op aan, wat het is en wat
het historisch genoodzaakt zal zijn te doen. Zijn doel en zijn
historische aktie, zijn hem in zijne eigene levenssituatie, zooals in
de gansche organisatie van de huidige burgerlijke maatschappij,
zinnebeeldig en onherroepelijk voorgeteekend.” 




















Hoofdstuk III.













Marx tegen Proudhon.




Ten tijde dat Marx in Parijs leefde, verkeerde hij ook
aldaar, met den reeds hier genoemden franschen socialist Pierre Joseph
Proudhon. Proudhon was letterzetter geweest en had het, na een jeugd
van armoede en ontbering, tot een bekend schrijver gebracht. Marx
vertelt zelve, dat hij met Proudhon lange nachten achtereen
gediscussieerd had over economische
vraagstukken. Marx leidde hem de Hegeliaansche philosophie binnen, wat
hij later evenwel betreuren moest, daar Proudhon, doordien hij geen
duitsch verstond, nooit in staat is geweest Hegel zelve te bestudeeren
in diens eigen taal. Hem is daardoor van de denkbeelden van dien
wijsgeer, altijd een valsch denkbeeld bijgebleven. Nadat Marx Parijs
verlaten had, kwam Proudhon onder den invloed van den duitschen
socialist Karl Grün.

In Juni van 1847 deed Marx in het fransch een geschrift het licht
zien, bij wijze van antwoord op Proudhon’s geschrift
„La philosophie de la
Misère” („De philosophie der ellende”)
dat getiteld was: „La misère de la
philosophie” („De ellende der philosophie”)
van de grootste beteekenis, niet alleen om de polemiek, maar vooral
daardoor, omdat het de wetenschappelijke inleiding van Marx’
lateren en wetenschappelijken arbeid kan genoemd worden; zoowel in
philosophisch als in staathuishoudkundig opzicht.



In de „Voorrede” tot dit geschrift, die gedagteekend is
uit Brussel, den 15e Juni 1847 zegt Marx: „De heer
Proudhon heeft het ongeluk op eene eigenaardige wijze te worden
miskend. In Frankrijk heeft hij het recht, een slecht econoom te
zijn, omdat men hem aldaar voor een geducht
duitsch philosoof houdt; in Duitschland daarentegen, mag hij een slecht
philosoof zijn, omdat hij daar doorgaat voor een sterk fransch
staathuishoudkundige. In onze dubbele hoedanigheid van duitscher
èn van econoom, zien wij ons genoodzaakt, tegen deze dubbele
dwaling op te komen.

„De lezer zal begrijpen, dat wij bij dezen
ondankbaren arbeid, meermalen de critiek van den heer Proudhon over de
duitsche philosophie, op den achtergrond zullen moeten laten treden en
daarnevens ons eenige bemerkingen over de politieke-economie in het
algemeen zullen moeten veroorloven.”

Van de twee gedeelten, waaruit het geschrift bestaat, houdt het
eerste zich bezig met Proudhon’s „geconstitueerde
waarde.”

Marx toont aan, dat de ruil der waren, naar de mate van de in hen
belichaamde arbeidstijd „de revolutionaire toekomsttheorie”
van Proudhon, niets anders is, dan wat de econoom Ricardo heeft
geconstateerd als te zijn de theorie van de burgerlijke maatschappij.
De waarde van den arbeid wordt bepaald door den arbeidstijd die er
benoodigd is, voor de voortbrenging van al datgene, wat den arbeider
voor zijn onderhoud en voor zijne voortplanting noodig heeft. Ricardo
heeft het dus al uiteengezet: „verminder de onderhoudskosten der
menschen door matiging van den natuurlijke prijzen, der voor het leven
noodzakelijke voeding en kleeding en gij zult zien, hoe de loonen
zullen dalen, zelfs wanneer de vraag naar arbeiders ook sterk
stijgt.” De natuurlijke prijs van den arbeid, is niets anders dan
een minimum van het loon. Zoo is de door den arbeidstijd gemeten
waarde, noodzakelijkerwijs de formule voor de moderne slavernij van den
arbeider, inplaats van gelijk Proudhon dit aannam, de
„revolutionaire theorie” voor de emancipatie van het
proletariaat te wezen.

Teneinde zijne utopie te steunen, verklaarde Proudhon, dat zich aanbod en
vraag ontwijfelbaar dekken zullen, wanneer de waarde van een produkt
bepaald wordt door de in hem belichaamde arbeidstijd. Voor deze meening
heeft hij het schijnbaar historische bewijs aangevoerd, dat de
nuttigste dingen, den geringsten produktietijd vorderen; dat de
samenleving steeds met de gemakkelijkste industrieën aanvangt, en
dan, geleidelijk tot de produktie van dingen voortgaat die grooter
arbeidstijd vorderen en aan hare behoeften beantwoorden.

Marx voerde hiertegen aan, dat die dingen zich op gansch andere
manier hebben voltrokken dan Proudhon wel denkt. Op het moment waarop de
civilisatie een aanvang neemt, begint ook de produktie zich op te
bouwen op de tegenstelling der beroepen, der standen, der klassen en
ten slotte, op de tegenstelling tusschen den opgehoopten en
den onmiddellijken arbeid. Zonder
tegenstelling geen vooruitgang; dat is de wet welke de beschaving tot
op heden gevolgd heeft. Tot nu toe, hebben zich de produktiekrachten op
grond van deze heerschappij der klassentegenstellingen ontwikkeld. De
geschiedenis evenwel toont ook aan, dat de manier waarop de produkten
zich tegen elkander ruilen, in het algemeen zich richt, naar de manier
waarop zij voortgebracht worden. De individueele ruil beantwoordt aan
een bepaalde produktiewijze, die op klasse-tegenstellingen berust. Het
verbruik van de produkten wordt bepaald door de sociale verhoudingen,
waarin de consumenten zich tot elkander bevinden en deze verhoudingen,
berusten op de tegenstellingen der klassen. Weshalve zijn katoen,
aardappelen en brandewijn, de steunpunten van de burgerlijke
maatschappij, de voorwerpen van algemeen verbruik? Omdat zij de
maatschappelijk-nuttigste produkten zijn, of omdat zij als de
ellendigste produkten, in eene op ellende gegrondveste samenleving, het
natuurnoodzakelijke voorrecht genieten, tot gebruik van de groote massa
te dienen?

Eerst in eene komende samenleving, waarin de klassetegenstellingen
zullen zijn verdwenen, waarin geene klassen meer zullen bestaan, zal
het gebruik niet meer van het minimum van den produktietijd afhankelijk
zijn, die men aan de verschillende voorwerpen besteedt, maar de
produktietijd zal dan afhankelijk zijn van hunne maatschappelijke
nuttigheid.

In de burgerlijke maatschappij, worden aanbod en vraag niet door de,
in de arbeidswaarde opgesloten waarde der producten geregeld, maar de
oszillatorische (schommelende) beweging van vraag en aanbod, vormt uit
den arbeidstijd, hunne waardemeter. Elke nieuwe uitvinding, welke het
mogelijk maakt in één uur te produceeren, wat tot nog toe
in twee uren geproduceerd is kunnen worden, òntwaardigt alle
gelijksoortige produkten welke zich op de markt bevinden. De
concurrentie dwingt den producenten het produkt van twee uren, evenzoo
goedkoop te verkoopen, als het produkt van één uur
arbeids. De concurrentie zet de wet door, waarnaar de waarde van een
produkt door de, tot zijn voortbrenging noodwendige hoeveelheid
arbeidstijd wordt bepaald. Niet den tijd waarin een zaak wordt
geproduceerd, maar den tijd waarin zij kan worden geproduceerd,
bepaalt hare waarde en dit minimum kan alleen door de concurrentie
worden bepaald. Het feit dat de arbeidstijd, als de maat van de
ruilwaarde dient, wordt op deze wijze tot de wet van eene bestendige
waarde-vermindering van den arbeid, die met overproduktie en
industrieele anarchie hand aan hand gaat. 

Marx stelt de utopie van Proudhon gelijk, met den wensch van iemand
die gaarne zoû zien, dat de waren in zulke proporties zouden
worden voortgebracht, dat men ze tot de gewone, hem believende prijs
van de hand zou kunnen zetten. Hij wijst erop, dat het van-huis-uit
eene burgerlijke illusie geweest is, zich den individueelen ruil zonder
klasse-tegenstellingen voor te spiegelen; om zich de burgerlijke
maatschappij, als een toestand van harmonie voor te stellen en als eene
van eeuwige gerechtigheid, die niemand veroorlooft zich te verrijken,
op kosten van anderen. Maar de „juiste proportie tusschen aanbod
en vraag” was slechts mogelijk in die tijden, waarin de
produktie-middelen beperkt waren, waarin den ruil zich binnen
buitengewoon enge grenzen voltrok; waarin de vraag het aanbod, de
consumptie, de produktie beheerschte. Zij is onmogelijk geworden met
het ontstaan van de groot-industrie, die al reeds door de instrumenten
waarmede zij werkt gedwongen is, gedurig in steeds grootere mate te
produceeren; die niet op de vraag kan wachten; die met
natuur-noodzakelijkheid de gestadige, aan elkander opvolgende
wisselingen van prosperiteit en depressie, krisis, stilstand, nieuwe
prosperiteit en zoo vervolgens, door moet maken. „In de huidige
maatschappij,” gaat Marx voort, „in de op individueelen
ruil gebaseerde industrie, is de anarchie die er in de productie
heerscht, de bron van zóóveel ellende, maar gelijktijdig
óók de oorzaak der vooruitgang. Nochtans, van tweeën
een: of men wil de juiste proporties van vroegere eeuwen, mèt de
produktiemiddelen van onzen tijd,—en dan is men reaktionair en
utopist tegelijk,—of men wil de vooruitgang zonder de anarchie,
en dan moet men afstand doen van het behoud der produktiekrachten op de
basis van den individueelen ruil.”

Marx toont vervolgens aan, hoe het met de bijzondere
nuttigheidstoepassingen, die Proudhon gemaakt had omtrent het goud en
het zilver, eigenlijk precies is gesteld.

Goud en zilver, zouden volgens Proudhon de eerste waren zijn, welker
waarde tot constitueering zijn gekomen en uit de souvereine wijding
zegt Proudhon:
„die erop werd gedrukt door de zegels van de vorsten, is er het
geld uit voortgekomen.” „Het geld,” antwoordt Marx
hierop, „is niet een zaak maar eene maatschappelijke verhouding;
een schakel in den ganschen keten van de economischen
verhoudingen en als zoodanig op het innigst met hen verbonden.
Gelijk de individueele ruil, beantwoordt het aan eene bepaalde
produktiewijze. Het believen der souvereinen heeft het geld niet
geschapen. Inderdaad, men moet wel èlke historische kennis
missen, om niet te weten, dat de souvereinen zich
ten allen tijden hebben moeten schikken naar de maatschappelijke
verhoudingen, maar dat zij dezen nooit de wet hebben kunnen
voorschrijven! Zoowel de politieke, als de burgerlijke wetgeving
proclameeren en protocoliseeren, slechts het willen van de economische
voorzienigheid; het recht is slechts de officieele erkenning van dat
feit. Het zegel der souvereinen drukte op het goud niet zijne
waarde, maar het gewicht; maar juist in hunne eigenschap
als munt, als waardeteeken, zijn goud en zilver onder alle waren de
eenige, die niet door hare produktiekosten worden bepaald, wat dan ook
door D. Ricardo reeds lang en helder in het licht gesteld is geworden.
Het geld, als praktische proef op de geconstitueerde waarde van
Proudhon, past daarop, zooals een tang op een varken past.”

Om het problema te verklaren, dat de samenleving voortdurend rijker
wordt en de arbeider voortdurend armer, vatte Proudhon de samenleving
op, als de Prometheus in persoon, wier levenswerkzaamheid aan andere
wetten gehoorzaamt, dan de levenswerkzaamheid van de individuen. De
„geconstitueerde waarde” evenwel, zal elken arbeider een
steeds grooter produkt verzekeren dan dat hij op elken arbeidsdag, door
de vooruitgang van den gemeenschappelijken arbeid behaalt. Marx merkt
daartegen op: „In de engelsche maatschappij heeft de arbeidsdag
in zeventig jaren, een overschot van 2700 procent aan produktiviteit
gewonnen; d. w. z. in het jaar 1840 produceerde hij zeven-en-twintig
maal méér dan in 1770.” Volgens Proudhon nu, zou men de
vraag volgenderwijs moeten stellen: „Waarom was de engelsche
arbeider van 1840 niet zeven-en-twintigmaal rijker, dan die van
1770?” Om nu zulk een vraag te poseeren, moet men natuurlijk van
te voren aangenomen hebben, dat de engelschen dien rijkdom zonder de
historische voorwaarden hadden kunnen produceeren, waaronder hij is
voortgebracht; gelijk daar zijn: opeenhoping van privaat-kapitalen,
moderne arbeidsverdeeling, machinaal bedrijf, anarchische
concurrentiewijze, loonsysteem, in één woord, louter die
dingen, welke op klassetegenstellingen berusten. Dit waren n.l., juist
de bestaansvoorwaarden voor de ontwikkeling der produktiekrachten en
van het arbeidsoverschot. Het was zoomede, en ten einde deze
ontwikkeling van de produktiekrachten en dit arbeidsoverschot te kunnen
erlangen, noodzakelijk, dat er klassen bestonden die profiteerden en
anderen die ontbeerden. Wat is dus den door Proudhon opgewekte
Prometheus in laatste instantie? Het is de samenleving, het zijn de
maatschappelijke verhoudingen gebaseerd op de
klassetegenstellingen.

Deze verhoudingen zijn niet die van individu tegenover individu,
maar van arbeider tegenover kapitalist, van
pachter tegenover grondbezitter enz. Hef deze verhoudingen op en gij
hebt de gansche samenleving opgeheven; uw Promotheus is niets meer dan
een phantoom zonder armen of beenen geworden, d. w. z. zonder
machinebedrijf, zonder arbeidsverdeeling; dien het in één
woord aan alles ontbreekt, wat gij hem oorspronkelijk gegeven hebt, om
uit hem, het arbeidsoverschot te kunnen erlangen. En Marx voegt hieraan
toe: „dat het volgens Proudhon’s theorie praktisch
voldoende zou wezen, onder den arbeiders eene gelijke verdeeling van
alle de verworven rijkdommen te ondernemen, zonder aan de
produktievoorwaarden, op een of andere manier iets noodig te hebben te
veranderen.” En dan voegt Marx hier reeds bij voorbaat aan toe:
„dat eene zoodanige verdeeling zekerlijk aan den individueelen
deelhebbers, geen bijzonder groote mate van welstand zal kunnen
verzekeren.”

Proudhon heeft zich ook onledig gehouden met een critiek op de
burgerlijke economie en het is hierover, dat Marx in het tweede
gedeelte van de „Misère de la
philosophie” het zijne te zeggen heeft.



Proudhon schreef: „Wij geven geen geschiedenis naar de orde
des tijds, maar naar de opvolging van de ideën. De economische
phazen of categorieën, treden in hunne manifestaties dan
gelijktijdig, dan in omgekeerde reeksen op... Die economische
theorieën hebben niet voor het minst hunne logische opeenvolging
en hunne geleding in de rede; deze orde vleien wij ons te hebben
ontdekt.”

„De economen,” zegt Marx hierop, „stellen de burgerlijke
produktieverhoudingen, arbeidsverdeeling, crediet, geld etc. als vaste,
onveranderlijke en eeuwige categorieën voor. De heer Proudhon nu,
wil ons met een gebaar van de onderlegdheid in deze, die
categorieën, principes, wetten en ideën verklaren! De
economen toch verklaren ons hoe men onder de hier boven gegeven
verhoudingen produceert, wat zij ons niet verklaren,” zegt Marx,
„hoe deze verhoudingen zelven voortgebracht worden, d. w. z. de
historische bewegingen, waardoor ze in het leven geroepen worden. De
materialen der economen zijn het voortbewogen en het bewegende leven
van de menschen; de materialen van den heer Proudhon zijn de
dogma’s van de economen. Zoodra men evenwel
de historische ontwikkeling van de produktieverhoudingen niet
voortzet,—en deze categorieën zijn niets dan de theoretische
uitdrukkingen derzelven,—zoodra men in deze
categorieën slechts van-zelf ontstane denkbeelden, van de
werkelijke verhoudingen onafhankelijke gedachten ziet, is men,—of
men wil of niet—gedwongen, de oorsprong dezer gedachten naar de
beweging van de zuivere rede te verleggen.”

Hoe nu brengt deze zuivere, eeuwige en onpersoonlijke rede deze
gedachten voort? Hoe doet zij, om ze voort te brengen?

Marx maakt zich daarbij vervolgens lustig, over Proudhon’s
manier om à la Hegel te abstraheeren van de werkelijkheid, van
de menschen en van de maatschappelijke beweging. Zoo hebben de metaphysici, die zich verbeeldden
door middel van zulke abstrakties te kunnen analyseeren en die, hoe
meer zij zich verwijderden van de voorwerpen des te meer waanden daarin
door te dringen, hunnerzijds het recht te zeggen, dat de dingen dezer
wereld slechts stiksels zijn op het stramien dat gemaakt wordt door de
logische categorieën. Hier hebben wij het verschil tusschen den
philosoof en den christen. De christen kent slechts één
vleeschwording van den Logos, in weerwil van de logiek, de philosoof is
met die vleeschwording in het geheel nog niet aan het einde. Dat alles
wat bestaat, dat alles wat op de aarde en in het water is, door
abstraktie tot eene logische categorie kan worden teruggebracht, dat
men op deze manier, de totale werkelijke wereld kan doen verdrinken in
de wereld van de abstrakties, de wereld der logische categorieën,
is geen wonder. Alles wat bestaat, alles wat op de aarde en in het
water is, bestaat alléén door middel van beweging van den
een of anderen aard. Zoo brengt de beweging der geschiedenis, de
sociale betrekkingen; de industrieele beweging, de industrieele
produkten voort, enz.

Wat is de absolute methode? De abstraktie der beweging. Wat is de
abstraktie der beweging? De beweging in abstrakten toestand. Wat is de
beweging der abstrakte toestanden? De zuiver-logische formule der
beweging of de beweging der zuivere rede. Waarin bestaat die beweging
der zuivere rede? In het in zich-zelf vast te stellen, in zich-zelf
tegen te stellen, ten slotte zich weder tezamen-zetten. In het zich als
thesis, antithesis en synthesis formuleeren; of: zich te stellen, zich
te negeeren en hare negatie dan weder opnieuw te negeeren.

Eenmaal daartoe gekomen, zich als thesis te stellen, splitst zich
deze thesis, terwijl zij aan zich-zelf tegenover komt te staan, in twee
elkander tegensprekende ideën: in positief en negatief; in Ja en
Neen. De strijd dezer beiden, elkander tegengestelde elementen, vormt
de dialektische beweging. Het Ja wordt Neen, het Neen wordt
Ja, het Ja wordt gelijktijdig Ja en Neen; op deze manier houden de
tegenstellingen elkander in evenwicht, neutraliseeren zij zich, heffen
zij elkander op. Deze nieuwe gedachte nu, splitst zich wederom in twee
elkander weêrsprekende ideën, die hunnerzijds wederom eene
nieuwe synthesis vormen. Uit deze voortbrengingsarbeid komt de groep
der gedachten voort. Die gedachtengroep gaat in
dialektische richting voort, als eene eenvoudige categorie, en
verkrijgt daardoor tot antithesis, een tegenovergestelde groep. Uit
deze twee gedachtengroepen, ontstaat dan eene nieuwe gedachtengroep, de
synthesis van beiden.

Zooals uit de dialektische beweging der enkelvoudige categorie, de
groep ontstaat, zoo ontstaat uit de dialektische beweging der groepen,
de rij, en uit de dialektische beweging der rijen, het gansche
systeem.

Men passe deze rijen op de categorieën der Staathuishoudkunde
toe, en men bekomt de logiek, benevens de methaphysiek der
Staathuishoudkunde, of met andere woorden, men heeft de aan de gansche
wereld bekende economische categorieën, in een minder bekende
spraak vertaald. „Proudhon,” zegt Marx, „is nog maar
nauwelijks tot de twee eerste schreden van deze dialektische methode
gekomen, die welke van Hegel stammen en die door Proudhon, in plaats
van voortontwikkeld, op klagelijke wijze plat zijn gedrukt. Hij
geloofde de wereld, door middel van de beweging der ideën te
kunnen verklaren, terwijl hij slechts de gedachten die in ieders hoofd
wonen, systematisch gereconstrueerd en volgens eene absolute methode
geklassificeerd heeft.” Marx gaat dan verder:

„De sociale verhoudingen zijn nauw verbonden met de
produktiekrachten. Met het verwerven van nieuwe produktiekrachten
veranderen de menschen hunne produktiewijzen; met de manier om hun
levensonderhoud te winnen, veranderen zij tevens al hunne
maatschappelijke verhoudingen. De handweefmolen, bracht eene
samenleving voort met feodale heeren, de stoomweefmolen eene
samenleving van industrieele kapitalisten. Maar dezelfde menschen,
welke aan de sociale verhoudingen, naar de mate hunner materieele
produktiewijze hunne gestalte geven, geven ook aan de principes, aan de
ideën, aan de categorieën eene gestalte, en deze eveneens
naar de mate hunner maatschappelijke verhoudingen.

„Hierdoor zijn deze ideën, deze
categorieën evenzoomin eeuwige, als
de verhoudingen welke zij opgedrukt zijn. Zij zijn historische,
vergankelijke en voorbijgaande producten.

„Wij leven te midden van eene voortdurende
aangroeiing der produktiekrachten, eene verstoring der sociale
verhoudingen, eene vervorming van ideën. Onbewegelijk is slechts
de abstraktie der beweging,—mors
immortalis.”



„De economen,” zegt Marx, „gaan op zonderlinge
wijze te werk. Volgens hen bestaan er slechts twee soorten van
instellingen: kunstmatige en natuurlijke. De instellingen van het
feodalisme waren kunstmatige, die der bourgeoisie, zijn natuurlijke
voor hen. Zij gelijken daarin op de theologen, die ook twee soorten van
religie onderscheiden, n. l. die welke zij te verdedigen hebben
en die welke zij te bestrijden hebben. De eerste berust, op eene
„openbaring Gods”, de ander is „een uitvinding van
menschen”. Wanneer de economen zeggen, dat de tegenwoordige
verhoudingen—de verhoudingen der burgerlijke
produktie—natuurlijke zijn, dan geven zij daarmede te kennen, dat
het verhoudingen zijn, waarin de voortbrenging van den rijkdom en de
ontwikkeling der produktiekrachten, zich volgens natuurwetten
ontwikkelen. Daarmede zijn deze verhoudingen-zelf, van den invloed van
den tijd onafhankelijke natuurwetten geworden. Het zijn eeuwige wetten,
welke de samenleving steeds te regeeren hebben. Aldus wás er
eens geschiedenis, maar bestaat zij van nu af aan niet meer. Er was
eenmaal geschiedenis, omdat er feodale inrichtingen hebben bestaan en
omdat men in deze feodale inrichtingen produktieverhoudingen vond,
volkomen verschillend van die der burgerlijke samenleving, welke de
economen als natuurlijke, en dus als eeuwige willen aangezien
hebben.

„Ook het feodalisme had zijn proletariaat:
dat van de lijfeigenschap, hetwelk in zijnen kiem, het burgerdom
bevatte. Ook de feodale produktie had twee antagonistische elementen,
dewelken men eveneens zou kunnen noemen: de goede en de slechte zijde
van het feodalisme”....

„Toen de bourgeoisie er bovenóp was gekomen, vroeg zij
noch naar de goede, noch naar de slechte zijde van het feodalisme. De
produktiekrachten, welke zich onder het feodalisme hadden ontwikkeld,
vielen haar in den schoot. Alle oude economische vormen, de
privaat-rechtelijke betrekkingen welke met hen in overeenstemming
waren; de politieke toestand, welke de erkende uitdrukking der oude
samenleving was, werden verbroken.

„Wil men nu de feodale produktiewijze juist beoordeelen, dan
moet men haar opvatten, als een op de tegenstelling gebaseerde
produktiewijze. Men moet aantoonen, hoe den rijkdom binnen het raam van
deze tegenstelling voortgebracht werd; hoe de produktiekrachten zich—gelijktijdig met de
tegenstrijdigheid der klassen—ontwikkeld hebben; hoe eene dezer
klassen, de slechte zijde, het maatschappelijk euvel steeds aangroeide,
totdat de materieele voorwaarden harer emancipatie tot rijpheid gekomen
waren. Verklaart dit niet duidelijk genoeg dat de produktiewijze, de
verhoudingen waarin de produktiekrachten zich ontwikkelen niets minder
als eenige wetten zijn, maar eene bepaalde ontwikkelingstoestand der
menschen en hunne produktiekrachten vertegenwoordigen, en dat een in de
produktiekrachten der menschen opgetreden verandering,
noodzakelijkerwijs eene verandering in hunne produktieverhoudingen
teweeg brengen moet? Daar het vóór alle dingen hierop
aankomt, niet van de vruchten der civilisatie, de verworven
produktiekrachten uitgesloten te zijn, wordt het noodzakelijk de
overgebleven vormen waarin zij geschapen werden, te verbreken. Van dat
oogenblik af, wordt eene revolutionaire klasse conservatief.

„De bourgeoisie vangt met een proletariaat
aan, dat zelve op zijne beurt, een overblijfsel is van het proletariaat
uit de feodalistische periode. In het verloop harer historische
ontwikkeling, ontwikkelde de bourgeoisie noodzakelijkerwijs haar
antagonistisch karakter, dat zich bij haar eerste optreden slechts
omsluierd, nog in latenten toestand deed kennen. In die mate waarin de
bourgeoisie zich ontwikkelt, ontwikkelt zich
in haren schoot een nieuw proletariaat: het moderne proletariaat. Het
ontwikkelt zich in eenen strijd tusschen de proletariërsklasse en
de bourgeoisklasse; een strijd die, alvorens zij aan beide zijde wordt
gevoeld, bespeurd, op hare waarde geschat, begrepen, toegestemd en
eindelijk luide wordt geproclameerd, zich voorloopig maar bij gedeelten
en in voorbijgaande conflikten, in verstoringswerken openbaart. Aan den
anderen kant, wanneer allen die tot de moderne bourgeoisie behooren
hetzelfde belang hebben, in zooverre zij ééne klasse,
tegenover de andere klasse vormen, dan hebben zij aan elkander
tegenovergestelde belangen, zoodra zij-zelf tegenover elkander staan.
Deze tegenstelling van belangen, komt voort uit de economische
voorwaarden van het burgerlijke leven. Van dag tot dag wordt het hierom
duidelijker, dat de produktieverhoudingen waaronder de bourgeoisie zich
bevindt, niet een éénvormig, éénzijdig
karakter hebben, maar een tweeslachtig. Dat onder dezelfde
verhoudingen, waaronder den rijkdom wordt geproduceerd, ook de ellende
wordt voortgebracht; dat onder dezelfde verhoudingen waarin de
ontwikkeling van de produktiekrachten haren weg gaat, zich eene
repressiekracht ontwikkelt; dat deze verhoudingen den burgerlijken
rijkdom, d. w. z. den rijkdom der bourgeoisie slechts
kunnen voortbrengen, onder voortgezette vernietiging van den rijkdom
der leden dezer klasse individueel en onder de voortbrenging van een
steeds aangroeiend proletariaat.”

„Hoe meer den toestand dezer tegenstellingen naar den
voorgrond treedt, des te meer geraken de economen, de wetenschappelijke
vertegenwoordigers van de burgerlijke produktiewijze, met hunne eigene
theorieën in tegenspraak en vandaar de verschillende scholen die
er onder hen bestaan.

„Wij hebben de Fatalistische economen, die
in hunne theorie evenzoo onverschillig zijn tegenover datgene, wat zij
de euvelen van de burgerlijke produktiewijze noemen, als de
bourgeois-zelf in de praktijk dat is tegenover het lijden van den
proletariër, die hem aan het verzamelen van zijn rijkdommen
geholpen heeft. Zij onderscheiden zich in klassieken en romantieken. De
Klassieken, zooals Adam Smith en Ricardo, vertegenwoordigen eene
bourgeoisie, die nog in strijd is met de resten van de feodale
maatschappij en die slechts hieraan arbeidt, de economische
verhoudingen van de feodale smetten te zuiveren; de produktiekrachten
te vermeerderen en der industrie en den handel nieuwe drijfkrachten te
verschaffen. Het aan deze kampen deelnemende proletariaat kent, door
dezen koortsachtigen arbeid in beslag genomen, slechts voorbijgaand en
toevallig lijden, beschouwt hetzelve ook als zoodanig. De economen
gelijk Adam Smith en Ricardo, welke de geschiedkundigen dezer periode
zijn, hebben bloot de missie te bewijzen hoe de rijkdom onder de
verhoudingen der burgerlijke produktie verworven werd; deze
verhoudingen in categorieën, in wetten te formuleeren en aan te
toonen, in hoeverre deze wetten, deze categorieën voor de
produktie van den rijkdommen voortreffelijker zijn, dan de
categorieën der feodale samenleving. De ellende is in hunne oogen
slechts de smart, die met elke geboorte gepaard gaat, zoowel in de
natuur als in de industrie.

„De Romantieken behooren tot onze periode,
die waarin de bourgeoisie zich in eene direkte tegenstelling bevindt
met het proletariaat; die waarin de ellende in een even zoo groote mate
aangroeit als de rijkdom. De economen doen zich daarin voor als
geblaseerde fatalisten, en werpen, van uit de hoogte van hun standpunt
een trotschen blik van verachting op de menschelijke machines, die dien
rijkdom voortbrengen. Zij herhalen alle de door hunne voorgangers
gegeven uiteenzettingen, maar de onverschilligheid, die bij dezen
naïviteit was, is bij hen tot
koketterie geworden.

„Komt alsnu de Humanitaire school aan de beurt, welke zich
de slechte eigenschappen van de bestaande
produktie-verhoudingen zoozéér aantrekt. Deze zoekt, ten
einde haar geweten gerust te stellen, de werkelijke contrasten zoo goed
het gaat te bemantelen; zij beklaagt oprechtelijk den nood van het
proletariaat, de teugellooze concurrentie der bourgeois onder
elkander;
zij raadt het proletariaat aan matig te zijn, vlijtig te werken en
weinig kinderen voort te brengen; der bourgeoisie beveelt zij eenig
overleg aan bij haren produktieijver. De geheele theorie van deze
school bestaat in eindelooze onderscheidingen tusschen theorie en
praktijk, tusschen de principes en de resultaten; tusschen de idee en
de toepassing; tusschen inhoud en vorm; tusschen het wezen en de
werkelijkheid; tusschen het recht en de feiten; tusschen den goeden en
den slechten kant.

„De Philantropische school is de volkomener
gemaakte Humanitaire school. Zij loochent de noodzakelijkheid der
tegenstellingen. Zij wil alle menschen tot bourgeois maken. Zij wil de
theorie verwerkelijken, in zooverre dezelve zich onderscheidt van de
praktijk en het antagonisme niet in zich sluit. Vanzelfsprekend is het
in de theorie gemakkelijk van de tegenspraken te abstraheeren, waaraan
men bij elken schrede in de werkelijkheid zich stoot. Deze theorie zou
daarom die der geïdealiseerde werkelijkheid
moeten heeten. Deze philantropen willen dus de categorieën
behouden, welke de uitdrukking der burgerlijke verhoudingen zijn,
zonder de tegenspraak die in haar wezen opgesloten ligt, en die van
haar niet is te scheiden. Zij verbeelden zich nog ernstig de
burgerlijke praktijk te bestrijden en zij zijn toch nog meer bourgeois,
dan alle anderen!

„Gelijk de economen de wetenschappelijke
vertegenwoordigers van de bourgeoisklasse zijn, zoo zijn de Socialisten
en Communisten de theoretici van de klasse van het proletariaat.
Zoolang het proletariaat nog niet genoegzaam ontwikkeld is om zich als
klasse te constitueeren en daarvandaan, den strijd van het proletariaat
met de bourgeoisie nog geen politiek karakter draagt; zoolang de
produktiekrachten nog in den schoot van de bourgeoisie zelve, niet
genoeg zijn ontwikkeld om de materieele voorwaarden te laten
doorschijnen, die noodzakelijk zijn tot bevrijding van het proletariaat
en tot vorming van eene nieuwe samenleving, zoo lang zijn deze
theoretici slechts Utopisten, die, om de behoeften der onderdrukte
klassen te verhelpen, systemen uitdenken en naar eene regenereerende
samenleving zoeken. Maar naar de mate waarin de geschiedenis
voortschrijdt en daarmede den strijd van het proletariaat zich
duidelijker afteekent, hebben zij niet meer noodig de wetenschap te
zoeken in hunne hoofden; zij hebben zich slechts rekenschap
te geven van datgene wat zich voor hunne oogen afspeelt en zich tot het
orgaan daarvan te maken. Zoolang zij de wetenschap zoeken en niets dan
systemen maken, zoolang zij aan den aanvang van den strijd staan, zien
zij in de ellende slechts ellende, zonder de revolutionaire
gedachte die er zich in verbergt en die in staat is de oude samenleving
te doen verdwijnen. Van af dat oogenblik wordt de wetenschap, een
bewust voortbrengsel van de historische beweging en heeft zij
opgehouden doctrinair te zijn; zij is revolutionair
geworden.”



Marx onderzocht vervolgens van historische en economische
gezichtspunten uit, of de fabriek en de machine, later dan de
arbeidsverdeeling „het autoriteitsbeginsel in de samenleving
hadden ingevoerd”, zooals Proudhon had beweerd. Of aan den eenen
kant de arbeider gerehabiliteerd is geworden, in weerwil dat hij aan de
anderen kant aan de autoriteit werd onderworpen; of de machine de
recompositie der gedeelden arbeid, de aan de analyse tegenovergestelde
synthese van den arbeid is, naar Proudhon’s bewering.

„De samenleving als geheel,” zegt Marx, „heeft met het inwendige
van een fabriek dit gemeen, dat ook zij hare arbeidsverdeeling heeft.
Neemt men de arbeidsverdeeling als voorbeeld om haar op eene gansche
samenleving toe te passen, dan zou ongetwijfeld die samenleving het
best voor de produktie van haren rijkdom georganiseerd zijn, welke
slechts één enkelen ondernemer als leider heeft, die nog
in een vooropgezette, vastgestelde orde, de funkties onder de
verschillende leden der maatschappij verdeelt. Maar dit is geenszins
het geval. Terwijl in de moderne fabriek de arbeidsverdeeling, door de
autoriteit van den ondernemer tot in de onderdeelen geregeld is, kent
de moderne samenleving geen anderen regel, geen andere autoriteit voor
de verdeeling van den arbeid, dan de vrije concurrentie.

„Onder het patriarchale régime, onder
het régime van de kasten, van het
feodale- en het gildesysteem, bestond er arbeidsverdeeling in de
gansche maatschappij, volgens bepaalde regelen. Zijn deze regelen door
een wetgever gegeven geworden? Neen, oorspronkelijk uit de voorwaarden
der materieele produktie geboren, werden zij eerst later tot wetten
verheven. Aldus werden deze verschillende vormen der arbeidsverdeeling
tot even-zoovele grondslagen van sociale organisatie. Wat de
arbeidsverdeeling in de werkplaats aangaat, zoo was deze in alle
samenlevingsvormen, zeer laag ontwikkeld.

„Men kan als algemeene regel stellen: hoe
minder de autoriteit van de deeling van den arbeid, binnen het
raam der samenleving ingrijpend werkt, des te meer ontwikkelt zich de
arbeidsverdeeling binnen de werkplaats en des te meer is zij aan de
autoriteit van een enkele onderworpen. Daarom
dus, staan de autoriteiten in de werkplaats en de autoriteit in de
samenleving, met betrekking tot de arbeidsverdeeling, tot elkander in
eene omgekeerde verhouding.” ....

„Hoe is die werkplaats, die fabriek ontstaan?” „Ten
dien einde,” antwoordt Marx: „hebben wij te onderzoeken hoe
de eigenlijke Manufaktuurindustrie zich ontwikkeld heeft.”
„Ik bedoel hier,” zegt Marx, „die industrie, welke
nog niet de moderne groot-industrie met hare machines is, die echter
niet meer de industrie uit de middeneeuwen, noch zelfs huisindustrie
meer is....

„Eene der eerste behoeften voor de vorming der
Manufaktuurindustrie, was de akkumulatie van kapitalen, die
vergemakkelijkt werd door de ontdekking van Amerika en door de invoer
van edele metalen.

„Het is genoegzaam bewezen, dat de
vermeerdering van ruilmiddelen ten gevolge had, eenerzijds: de
waardevermindering der loonen en grondrenten, anderzijds: de
vermeerdering der industrieele winsten. Met andere woorden, met even
zooveel als waarmede de klasse der grondbezitters en de klasse der
arbeiders, de feodale heeren en het volk zonken, met even zooveel
verhief zich de klasse van de kapitalisten, de bourgeoisie.

„Er waren nog andere omstandigheden, die
gelijktijdig tot ontwikkeling van de Manufaktuurindustrie bijdroegen.
De vermeerdering van de op de markt gebrachte waren, zoodra toen
eenmaal de verbinding met Oost-Indië, langs den zeeweg om de Kaap
de Goede Hoop was ontdekt, verder het koloniale stelsel en de
ontwikkeling van den zeehandel.

„Een anderen kant welke in de geschiedenis
van de Manufaktuurindustrie nog niet genoegzaam naar waarde is
beoordeeld, is de afdanking van de talrijke gevolgschappen door de
feodale Heeren, welker onderhoorigen landloopers werden, alvorens zij
in de werkplaats kwamen. De schepping van de in de fabriek overgaande
werkplaats, werd in de 15e en 16e eeuw, door een
bijna universeel landloopersdom voorafgegaan. De werkplaats vond
verder, een machtigen ruggesteun in de talrijke landlieden, die
tengevolge van de verandering van akkers in weiden en tengevolge der
vooruitgang in de landbouw, die minder arbeiders voor de bewerking van
akkers noodig maakten, voortdurend uit den dienst ontslagen werden en
gansche eeuwen achtereen, naar de steden stroomden. 

„Het groeien van de markt, de akkumulatie
van kapitalen, de in de sociale positie der klassen ingetreden
veranderingen en het groote getal van personen, die zich van hunne
bronnen van inkomsten zagen beroofd, dat zijn even zoovele historische
voorwaarden voor het ontstaan van de Manufaktuur
geweest.”.....

„De akkumulatie, benevens de concentratie van werktuigen en
arbeiders, werden voorafgegaan door de ontwikkeling van de
arbeidsverdeeling in het inwendige van het atelier. Een Manufaktuur
bestond meer in de vereeniging van vele arbeiders en vele handwerkers
in een en hetzelfde lokaal, in eene zaal, onder het commando van een
kapitaal, dan in de oplossing van de werkzaamheden en in de aanpassing
van een specialen arbeider aan een zeer eenvoudigen taak.

„Het nut van een fabriekswerkplaats bestond
veel minder in de eigenlijke arbeidsverdeeling, dan wel in de
omstandigheid, dat men op uitgebreider voet kon arbeiden, vele
nuttelooze onkosten besparen kon, enz. Aan het einde der 16e
en aan het begin van de 17e eeuw, kende de hollandsche
Manufaktuur nog maar nauwelijks de verdeeling van den arbeid.

„De ontwikkeling van de arbeidsverdeeling,
heeft ook tot voorwaarde de vereeniging van de véle arbeiders in
ééne werkplaats. Er is zelfs niet een enkel voorbeeld aan
te halen, noch in de 16e noch in de 17e eeuw, dat
de verschillende takken van een en hetzelfde handwerk, in die mate
gescheiden werden beoefend, dat het noodig zou geweest zijn ze op eene
plaats te vereenigen en daarmede de fabriekswerkplaats kant en klaar in
het leven te roepen. Maar toen eenmaal èn menschen èn
werktuigen vereenigd waren, reproduceerde zich de arbeidsverdeeling
zooals zij ten tijde van de Gilden heeft bestaan en spiegelde zij zich
noodwendig terug in het inwendige van de
fabriekswerkplaats.”.....

„De eigenlijke machines dateeren van het einde der
18e eeuw. Niets is dommer dan in de machine de anti-thesis
der arbeidsverdeeling te willen zien; de synthesis die de eenheid in
den verbrokkelden arbeid weder terugbrengt. De machine is eene
vereeniging van arbeidswerktuigen en geensdeels eene verbinding van den
arbeid voor den arbeider zelve”..... „Eenvoudige
werktuigen; akkumulatie van werktuigen; samengestelde werktuigen; in
beweging brengen van een samengesteld werktuig, door een enkelen
handmotor, den mensch; in beweging brengen dezer instrumenten door
natuurkrachten; machines; systeem van machines, die slechts
één motor hebben; systeem van machines, die een
automatische motor hebben, aldus is de ontwikkelingsgang van de machine
geweest.”..... 

„Toen in Engeland de markt een zoodanige ontwikkeling had
verkregen, dat de handenarbeid voor haar niet meer toereikend was,
gevoelde men de behoefte aan machines. Men zon toen op de toepassing
van de mechanische wetenschap, die reeds in de 18e eeuw
klaar was. Het eerste optreden van de fabriek met krachtbedrijf, wordt
gekenmerkt door handelingen, die alles-behalve philantropisch waren.
Kinderen werden met de zweep tot den arbeid aangezet; zij werden een
voorwerp van schagger, men sloot contrakten met de Weeshuizen om hen.
Men schafte alle wetten omtrent den leertijd van den arbeiders af....
Ten slotte, waren sedert 1825
bijna alle nieuwe uitvindingen, het gevolg van wrijvingen tusschen
arbeiders en ondernemers, die tot elken prijs de vakontwikkeling van
den arbeid van hare waarde wilden berooven. Na elke, eenigszins beduidende
werkstaking, werd er eene nieuwe machine ingevoerd. Zoo weinig zag de
arbeider, in de toepassing van machines een soort rehabilitatie, een
soort wederherstelling, dat hij in de 18e eeuw,
zéér lang weêrstand heeft geboden aan de ontstane
heerschappij van deze krachtautomaten.”



„Alles tezamen genomen, heeft de invoering van machines de
verdeeling van den arbeid in de samenleving doorgevoerd, het werk van
den arbeider in de werkplaats vereenvoudigd, het kapitaal
geconcentreerd en de menschen verbrokkeld.... Wat de verdeeling van den arbeid in de mechanische
fabrieken kenteekent, dat is, dat zij elk speciaal karakter verloren
heeft. Maar van het oogenblik af, waarin elke bijzondere ontwikkeling
ophoudt, wordt de behoefte aan universaliteit, het streven naar eene
alzijdige ontwikkeling van de individu, meer voelbaar. De automatische
fabriek doet de specialisten en het vak-idiotisme verdwijnen.

„De heer Proudhon, die niet eens deze
revolutionaire zijde begrepen heeft, doet eene schrede terug en slaat
den arbeider voor, niet alleen het twaalfde gedeelte van een speld,
maar voor en na, alle twaalf deelen van den speld te vervaardigen. De
arbeider zou dan aldus tot de wetenschap en tot het bewustzijn van den
speld kunnen komen.... Alles bij
elkander genomen, komt den heer Proudhon niet verder dan tot het ideaal
van den kleinen burger. Teneinde dit ideaal te verwezenlijken, valt hem
niets beters in, dan ons terug te voeren naar de periode van de
handwerksgezellen, hoogstens naar die van de handwerksmeesters uit de
Middeneeuwen. „Het is genoeg,” zoo zegt hij ergens in zijn
boek, „een enkele maal in zijn leven een meesterstuk vervaardigd
te hebben, om zich een enkele maal als een mensch te hebben
gevoeld.”..... Is dit niet, zoowel naar den vorm als
naar den inhoud, het door de Gilden uit de Middeneeuwen steeds
verlangde „meesterstuk?””



Marx toont dan, met eene beschouwing over „concurrentie”
en „monopolie” aan, dat deze niet zooals Proudhon had te
kennen gegeven, natuurlijke, maar maatschappelijke categorieën
zijn. Hij zegt: „de geheele geschiedenis, is eene voortdurende
verandering der menschelijke natuur.”.....

„De concurrentie is geene noodzakelijkheid van de menschelijke
natuur, zooals Proudhon meende, maar gelijk zij in de 18e
eeuw, uit historische oorzaken geboren is geworden, zoo zoû zij
in de 19e, uit historische oorzaken eveneens weder kunnen
verdwijnen. Zij is niet de industrieele, maar de commercieele wedijver,
zij kampt niet om het produkt maar om de winst. Er zijn
zelfs phazen in het economische leven der volken, waarin de geheele
wereld aangegrepen was door een soort van dolle woede, om winsten te
maken zonder te produceeren. Deze speculatiekoorts, die
periodiek terugkomt, onthult ons dan het ware karakter van de
concurrentie, die aan de noodzakelijke voorwaarden van den
industrieelen wedijver zoekt te ontkomen. De slechte zijde van de
concurrentie, door Proudhon zoo op den voorgrond gesteld en die hij
daarom uitroeien wil, drijft juist de geschiedenis vooruit. Hoe
koortsachtiger de concurrentie nieuwe produkten schiep, des te meer
vertoonde zij de burgerlijke verhoudingen en schiep zij daarmede, de
materieele voorwaarden voor eene nieuwe samenleving.”




Marx over Werkstakingen en over Vakvereenigingen.




Proudhon had geschreven: „De werkstaking der
arbeiders is onwettig. En het is niet alleen het Wetboek van Strafrecht
dat dit zegt, maar ook het economisch systeem, de noodzakelijkheid van
de bestaande orde.... Dat elke individueele arbeider de vrije
beschikking moet hebben over zijn persoon en over zijn handen kan
geduld worden; maar dat de arbeiders door middel van samenspanning,
zich vermeten het monopolie geweld aan te doen, kan de
maatschappij niet toelaten.”

„De economen en de socialisten,” zegt Marx, „zijn
het hier op één punt samen eens: in het veroordeelen van
de coalities der arbeiders. Zij motiveeren deze hunne
veroordeeling alleen maar verschillend. De economen zeggen tot den
arbeiders: vereenigt u niet. Want doordat gij u vereenigt, houdt gij
den regelmatigen gang van de industrie tegen, verhindert gij er de
fabrikanten in hunne bestellingen na te komen; stoort gij den handel en
bevordert gij de snellere invoering van machines, die uwen arbeid voor
een deel overbodig maken en u daardoor dwingen zullen, een nog lager
loon aan te nemen. Overigens is uw werken om niet; uw loon zal steeds,
door de verhouding van het aantal gezochte handen tot die van het
aantal aangeboden handen, worden bepaald. En het is even zoo
belachelijk als het gevaarlijk is, u te verzetten tegen de eeuwige
wetten van de Staathuishoudkunde.

„De socialisten (d. w. z. de toenmalige: die van de school van
Fourier in Frankrijk en de volgelingen van Owen in Engeland) zeggen tot
den arbeiders: vereenigt u niet, want wat zoudt ge er ten slotte bij
kunnen winnen? Eene loonsverhooging? Welnu, de staathuishoudkunde zal u
met evidente bewijzen overtuigen, dat op de loonsverhooging van een
paar penningen, die gij in het gunstigste geval daarmede kunt bereiken,
een terugslag volgt van een veel langduriger aard. Goede rekenaars
zullen het u voorrekenen, dat gij jaren zult noodig hebben om door
middel van die loonsverhooging, slechts de kosten goed te maken
dien gij zult moeten uitgeven voor uwe organisatie en tot het
behoud uwer loonsverhooging benoodigd. Wij als socialisten, wij zeggen
tot u, dat nog afgezien van deze geldkwestie, gij met dat al nog steeds
de arbeiders zult moeten blijven, zooals uwe meesters steeds uwe
meesters zullen blijven, voor en na. Daarom: geen vakvereenigingen,
geen politiek; want vakvereenigingen oprichten en in stand houden, is
dit niet aan politiek meêdoen?

„De Economisten willen, dat de arbeiders de
maatschappij zullen doen blijven zooals deze thans is en gelijk zij dit
ons, in hunne handboeken hebben voorgeteekend en bezegeld.

„De Socialisten willen, dat de oude
samenleving zal gelaten worden voor wat zij
is, om des te beter in de nieuwe samenleving binnen te kunnen treden,
die zij met zoo grooten voorzorg uitgewerkt hebben.

„In weerwil van beiden; in weerwil van
Handboeken en Utopisten hebben de arbeidersvereenigingen geen oogenblik
opgehouden te bestaan, met de ontwikkeling van de industrie zich te
ontwikkelen en tot bloei te komen. Dit is heden ten dage zoozeer het
geval, dat de ontwikkelingsgraad van die vereenigingen in een zeker
land, juist den rang kenmerkt die dat land in de hiërarchie van de
wereldmarkt inneemt. Engeland, alwaar de industrie op het hoogst is
ontwikkeld, bezit de omvangrijkste en best-georganiseerde
vakvereenigingen.”.....

„De eerste pogingen van de arbeiders om zich te vereenigen
nemen steeds den vorm van coalities aan.

„De groot-industrie brengt een menigte, aan
elkander onderling onbekende lieden op eene plaats tezamen. De
concurrentie verdeelt ze naar hunne belangen, maar de instandhouding
van het loon, het gemeenschappelijk belang tegenover hunnen meester,
drijft hen tot de gemeenschappelijke gedachte van den weêrstand:
tot de coalitie. Aldus heeft de coalitie steeds een dubbel doel: n.l.
het opheffen van de concurrentie tusschen de arbeiders onderling en het
vormen van eene algemeene concurrentie, tegenover den ondernemer.
Wanneer het eerste doel van den weêrstand slechts geldt de
instandhouding van het loon, dan formeeren zich de aanvankelijk
geïsoleerde coalities, in de mate
waarin, aan den anderen kant, de kapitalisten hunnerzijds zich
vereenigen tot het bieden van weêrstand, tot groepen; en
tegenover het steeds sterker vereenigde kapitaal, wordt de
instandhouding der associatie voor hen een sterker noodzakelijkheid
zelfs, dan de instandhouding van het loon. Dit is zóó
waar, dat de engelsche economen ganschelijk verstomd ervan staan, hoe
de arbeiders een groot deel van hun loon opofferen, ten gunste van
hunne vakvereenigingen, een deel dat in de oogen van de
economen slechts aan het loon ten goede had mogen komen. In deze
kampen,—ware burgeroorlogen zijn het!—vereenigen en
ontwikkelen zich alle elementen voor den komenden krijg. Eenmaal
aangeland bij dat punt, neemt de coalitie een politiek karakter
aan.

„De economische verhoudingen, hebben voor
het eerst de massa der bevolking, in arbeiders omgezet. De heerschappij
van het kapitaal heeft voor deze massa gemeenschappelijke belangen en
eene gemeenschappelijke situatie geschapen. Zoo is deze massa bereids
eene klasse tegenover die van het kapitaal, maar zij is dit nòg
niet, voor-zich-zelf. In den strijd die wij slechts in eene enkele
harer phasen gekenschetst hebben, sluit zich de massa te zamen;
constitueert zij zich als klasse voor-zichzelf. De belangen welke zij
verdedigt, worden daardoor klasse-belangen. De strijd van klasse
tegenover klasse is een politieken strijd.”

....„Eene onderdrukte klasse is de levensvoorwaarde, voor
elke, op klassetegenstellingen berustende samenleving. De bevrijding
van de onderdrukte klasse, sluit aldus noodwendig in zich, de schepping
van eene nieuwe samenleving. Wil de onderdrukte klasse zich kunnen
bevrijden, dan moet er eene ontwikkelingshoogte bereikt wezen, waarop
de reeds verworven produktiekrachten en de geldende maatschappelijke
inrichtingen, niet meer naast elkander kunnen bestaan. Onder alle
produktie-instrumenten is de grootste produktiekracht: de
revolutionaire klasse zelf. De organisatie van de revolutionaire
elementen als klasse, stelt als voorwaarde, het gereedzijnde bestaan
van alle produktiekrachten, die zich over het algemeen in den schoot
der oude samenleving ontvouwen kunnen.

„Wil dat zeggen, dat er nadat de oude
samenleving zal zijn ingestort, eene nieuwe klasseheerschappij tot
stand zal komen, die in eene nieuwe politieke heerschappij haar toppunt
vinden zal? Neen!

„De voorwaarde tot bevrijding van de
arbeidende klasse, is de afschaffing van èlke klasse; zooals de
voorwaarde tot de bevrijding van den „derden stand”, de
burgerlijke orde van zaken, de afschaffing der oude standen geweest
is.

„De arbeidende klasse zal in den loop der
ontwikkeling in de plaats van de oude burgerlijke samenleving, eene
associatie plaatsen, welke de klassen en hunne tegenstelling uitsluit,
en er zal geene eigenlijke politieke macht meer bestaan, omdat juist de
politieke macht, de officieele uitdrukking is van de
klassetegenstellingen in de burgerlijke samenleving.”





















Hoofdstuk IV.













Het historisch materialisme.




In het geschrift tegen Proudhon is reeds in de
behandeling van de stof, het wetenschappelijk standpunt van Marx, zijne
philosophische, historische en economische gezichtspunten duidelijk te
zien. Dat nieuwe standpunt was gewonnen, door eene vereeniging van het
beste dat het fransche Materialisme van de 18e eeuw in
Holbach en Helvetius geleverd heeft,—de revolutionaire kern uit
die levensbeschouwing,—met het uit de critiek op de speculatieve
en de idealistische wijsbegeerte der Hegelsche school, verkregen
realisme.

De grondslag voor die levensopvatting—eene vereeniging van de
oude tegenstellingen van Denken en Zijn, of die van geest en
stof,—was het bestaande, de ervaring, de mensch. Het klassieke
fransche materialisme van de 18e eeuw, kòn de wereld
niet opvatten als één proces; van de in gestadige en
voortdurende, historische voort-ontwikkelingsgang zich bevindende
materie.

Aan den anderen kant was het Idealisme van Hegel gedoemd om te
verstarren in de beschouwing van de „absolute idee.” Bij de
Jong-Hegelianen ontwikkelde zij zich dan ook tot de zuivere burgerlijke
ideologie eenerzijds en tot de speculatieve wijsbegeerte anderzijds,
door het abstraheeren van de begrippen, van hunne eigen moeder: de
werkelijkheid.

Maar Hegel had toch reeds de evolutie in de geschiedenis
geconstateerd en ook de weg ontdekt, al was dit slechts door zuiver
abstraheeren, waarlangs dit geschiedde: de dialektische ontwikkeling in
de geschiedenis.

De begrippen „toeval” en „willekeur,” waren
reeds door Spinoza uit de philosophische beschouwing der dingen
buitengesloten en de causaliteit tot eene absolute wet door hem
verheven, waaraan alles in de natuur zooals ook in den menschelijken
wil, onderworpen was.

De groote gedachte van de vooruitgang in beschaving, die het
voornaamste voortbrengsel van de Hegelsche philosophie was,—de
dialektische ontwikkeling—heeft, als sleutel tot het begrip van
het verleden, de geschiedeniswetenschap op een hooger plan kunnen
stellen. De toepassing van de evolutionaire, dus dialektische
ontwikkeling op de menschelijke samenleving is, in wetenschappelijken
zin en beteekenis, niet verschillend van die, welke Darwin toepaste op
de biologie en waarmede hij tot zijne, voor de vooruitgang der
biologische wetenschappen zoo baanbrekende resultaten was gekomen. En
het is in het algemeen geen toeval, dat beide wetenschappelijke
ontdekkingen, voor natuur en samenleving van het grootste belang, in
een en denzelfden tijd zijn tot stand gekomen. Darwin en Marx kenden
elkander echter niet.

Maar in hetzelfde jaar,—alleen dit is er toevalligs
aan—dat Charles Darwin zijn „Ontstaan van
de Soorten” publiceerde, zag ook van Marx
„Kritiek der Staathuishoudkunde”
het licht. Dit was in ’t jaar 1859.



Met de nieuwe levensbeschouwing lieten zich, noch het standpunt van
de „humanistische” socialisten, noch dat van de
„utopistische” socialisten vereenigen.

Vooral de laatsten hadden bij hunne beschouwingen, hoe nauw deze
dikwijls de werkelijkheid ook raakten, steeds ééne
onveranderlijke en vaste, „menschelijke natuur” aangenomen,
waarvan zij ook steeds uitgingen en ondanks alles steeds op
terugkwamen. Dat deze niet echter er was kon de geschiedenis aantoonen,
zoodra zij maar op hare reële basis, de menschheid zelve werd
teruggevoerd. Wat is echter de menschheid en wat beweegt haar? Wat
maakt, in laatste instantie de beweegkracht der geschiedenis uit? Is
het het toeval? Neen. Zijn het ideën dan? Maar deze wonen in
menschen; in de samenleving van produceerende en consumeerende,
werkende en niet-werkende individuen. En de ideën zelven, waren
ook nooit eeuwige en onvergankelijke, maar steeds naar den aard der
samenleving die ze produceerde, andere.

Trouwens, reeds om die eeuwige vastheid van de menschelijke
„natuur” had Hegel zich in zijne
„Geschiedenis-philosophie” lustig gemaakt. Het was namelijk
met betrekking tot de socialistische Utopisten, die zich het hoofd stuk
peinsden over de „beste” wetgeving en over de
„beste” maatschappij. 

En ook zelfs de burgerlijke geschiedschrijving, in den aanvang van
de 19e eeuw, van Augustin Thierry en Michelet voornamelijk,
de eerste in zijne geschiedschrijving van de burgerlijke revoluties in
Engeland en die van 1789 in Frankrijk, de tweede in zijne groote
studiën over de middeneeuwen; zoowel als de minister Guizot in
zijn „Essai sur l’histoire de
France”, hadden de samenleving zelve aangetoond als de
grondslag van de geschiedenis te zijn.

Die grondslag evenwel, is evenmin een vaste en steeds blijvende; zij
zelve verandert en deze hare verandering is niet minder dan die van de
samenleving en de gansche natuur, aan de wetten der evolutie
onderworpen.

De vrucht nu van de philosophische levensbeschouwing van Marx, die
gebouwd was op de dialektische ontwikkeling in natuur en samenleving,
hare revolutionaire vrucht dus, was het historisch materialisme. De
toepassing van deze beschouwingswijze op de geschiedenis, leidde tot de
opvatting van de burgerlijke samenleving, als te zijn gebaseerd op de
klasse-tegenstellingen van bezit, d. w. z. kapitaal eenerzijds en
niet-bezit, d. w. z. van arbeid anderzijds. De formuleering van het
begrip van den modernen klassenstrijd, was hiervan wederom het
gevolg.

Toen Marx zich aan de ontleding zette van de burgerlijke, de
kapitalistische samenleving van tegenwoordig, teneinde uit deze analyse
bloot te leggen, de drijvende krachten die hare produktiewijze
voortbewegen en oplossen; een arbeid die aangevangen is met
„Zur Kritik der politischen
Ökonomie” en voortgezet is in zijn hoofdwerk
„das Kapital”; ging hij, naar hij in
de Voorrede van het eerste geschrift ons mededeelt, uit van de volgende
wetenschappelijke denkmethode, die in groote trekken, de grondslag is
te noemen van het historisch materialisme. Hij zegt daar:

„Mijne onderzoekingen leidden tot het resultaat, dat
rechtsverhoudingen, zoowel als staatsvormen noch uit zich-zelf te
begrijpen zijn, noch uit de zoogenaamde algemeene ontwikkeling van den
menschelijken geest, maar veelmeer in de materieele levensverhoudingen
wortelen, welker totaal Hegel, naar het voorbeeld van de Engelschen en
Franschen uit de 18e eeuw onder den naam van de
„burgerlijke maatschappij” tezamenvat; dat evenwel, de
anatomie der burgerlijke maatschappij, in de staathuishoudkunde is te
zoeken. De navorsching van de laatste, in Parijs door mij aangevangen,
heb ik te Brussel voortgezet, waarheen ik tengevolge van het
verbanningsbevel des heeren Guizot heb moeten uitwijken. Het algemeene
resultaat dat zich aan mij opdrong, en dat eenmaal gewonnen, tot den
leiddraad mijner studiën werd, kan in het kort aldus
worden geformuleerd: 

„In de maatschappelijke produktie huns levens, leven de
menschen onder bepaalde, noodzakelijke, van hunnen wil onafhankelijke
verhoudingen, produktieverhoudingen, die met eene bepaalde
ontwikkelingstrap hunner materieele produktiekrachten in
overeenstemming zijn. Het totaal dezer produktieverhoudingen, vormt de
economische structuur van de samenleving, de werkelijke basis waarop
zich een juridische en een politieke bovenbouw verheffen, en welke aan
bepaalde maatschappelijke bewustzijnsvormen beantwoorden. De
produktiewijze van het materieele leven, bepaalt het sociale, politieke
en geestelijke levensproces in het algemeen. Het is niet het bewustzijn
der menschen, dat hun Zijn, maar omgekeerd, het is hun maatschappelijk
Zijn, dat hun bewustzijn bepaalt. Op eene bepaalde ontwikkelingshoogte
hunner ontwikkeling, geraken de materieele produktiekrachten der
samenleving in tegenspraak met de voorhanden produktieverhoudingen, of
gelijk de juridische uitdrukking daarvoor luidt, met de
eigendomsverhoudingen, waarbinnen dezen zich tot dusverre bewogen
hebben. Dan slaan deze verhoudingen, van uit ontwikkelingsvormen der
produktiekrachten, om, in kluisters derzelven. Er treedt dan een
tijdstip van sociale revolutie in. Met de verandering van de
economische grondslagen, wentelt ook de gansche bovenbouw langzamer of
sneller om. Bij de beschouwing van zulke omwentelingen, behoort men
steeds te onderscheiden tusschen de materieele,
natuurwetenschappelijk-nauwkeurig te constateeren omwenteling in de
economische produktievoorwaarden en de juridische, politieke,
religieuze, artistieke of philosophische, kortom ideologische vormen,
waarin de menschen zich dat conflikt bewust worden en het uitvechten.
Zoomin als men, dat wat als een individu geldt, beoordeelt naar datgene
wat dit van zich-zelf denkt, zoomin kan men eene zoodanige
omwentelingsperiode uit haar bewustzijn beoordeelen, maar moet
veelmeer, dit bewustzijn uit de tegenstellingen van het materieele
leven, uit het aanwezig zijnde conflikt tusschen maatschappelijke
produktiekrachten en produktieverhoudingen worden verklaard. Een
samenlevingsvorm gaat niet ten onder, dan alvorens alle
produktiekrachten ontwikkeld zijn; voor dat zij ver genoeg heen is; en
nieuwe, hoogere produktieverhoudingen nemen hare plaats niet in,
alvorens de materieele bestaansvoorwaarden derzelven, in den schoot der
oude samenleving zijn uitgebroed. Hierom ook stelt de menschheid
zich steeds eene taak, die zij volvoeren kan; want nauwkeuriger
beschouwd, zal zij steeds vinden, dat die taak zelf, slechts daar haren
oorsprong vindt, waar de materieele voorwaarden harer oplossing reeds
voorhanden zijn, of minstens in staat van wording
verkeeren. In groote omtrekken kunnen Aziatische, antieke, feodale en
modern-burgerlijke produktiewijzen, als progressieve tijdperken van de
economische maatschappij-formaties worden gekarakteriseerd. De
burgerlijke produktie-verhoudingen zijn de laatste antagonistischen
vorm van het maatschappelijk produktieproces; antagonistisch, niet in
den zin van een individueel antagonisme, maar van een, uit de
maatschappelijke levensbehoeften der individuen voortkomend
antagonisme. Maar, de in den schoot der burgerlijke maatschappij zich
ontwikkelende produktiekrachten, scheppen tegelijkertijd ook de
materieele voorwaarden tot oplossing van dit antagonisme. Met dezen
vorm van samenleving, sluit daarom de voorgeschiedenis van de
menschelijke maatschappij af.”



Het eerste groote resultaat van de geschieds-beschouwing, gelijk wij
die, èn in het geschrift over de Hegelsche Rechtsphilosophie
èn in dat tegen Proudhon geformuleerd zien, de beschouwing
namelijk, dat het de klassetegenstellingen zijn waarop de burgerlijke
samenleving gebaseerd is, was een geschrift dat tevens in zich bevatte,
de eerste samengedrongene, wetenschappelijke formuleering van het
moderne socialisme van Marx en Engels.

Gedurende Marx’ oponthoud te Brussel werkten hij en Engels
geducht mede aan een blad „Die Deutsche Brusseler
Zeitung” genaamd, dat onder leiding van v. Bornstedt twee
malen ’s weeks verscheen en aan een duitsch tijdschrift
„Das Westphälische
Dampfboot” genaamd. Zoo ook stichtten zij onder de politieke
vluchtelingen, welke zich toenmaals in Brussel bevonden, de
„Deutsche Arbeiterverein” in vereeniging
met Moritz Hesz, Sebastian Seiler, Ernst Dronke, Stephan Born en
Wilhelm Wolff, dezelfde, aan wien later het eerste deel van „das
Kapital” werd opgedragen. Het was in die Vereeniging dat Marx
zijn voordracht hield over „Loonarbeid en
Kapitaal”, die met het critisch-staathuishoudkundig
overzicht van Marx tegelijk zal worden behandeld.

Maar het is in deze periode te Brussel geweest, dat het
wetenschappelijk socialisme, of gelijk de beide mannen het toenmaals om
eene behoorlijke onderscheiding te maken noemden, het communisme tot
stand is gekomen.

Tegen het destijds in Duitschland geleerde „ware”
socialisme van Hesz, Karl Grün en anderen, richtte Marx de
scherpste pijlen zijner realistische critiek, door den politieken
klassenstrijd op den voorgrond te stellen, terwijl Engels in
Puttman’s „Burgerbuch” met
nadruk, zoowel Wilhelm Weitling, als ook Fourier ten sterkste
verdedigde tegen hunne aanvallen.

Marx en Engels wisten zéér goed, dat zij daarmede
zoowel naar den eenen als naar den anderen kant, een deel van hunne
medestanders van zich zouden af stooten. Maar met zich-zelf in ’t
reine zijn, hun standpunt naar beide zijden scherp te kunnen afbakenen,
dat was hun eerste en gewichtigste doel naar zij meenden.

„Zonder partijen geen ontwikkeling, zonder scheiding geen
vooruitgang”, had Marx reeds in 1842 geschreven. En hij meende
dat men bij het innemen van zijn eigen wetenschappelijk standpunt,
vóór alles zuiver moest staan.

Intusschen stonden Marx en Engels met de politieke vluchtelingen in
Londen,
de sociaal-demokraten uit de „Chartistenbeweging” in
Engeland en voor een deel ook met de fransche sociaal-demokraten, in
eene nauwe betrekking. Nu bestond erin Londen zoowel als in Parijs een
„Bond der Rechtvaardigen”, waartoe Engels noch Marx ooit
wenschten toe te treden. Hij was de stichting van Karel Schapper en
Heinrich Bauer, schrijvers, van Josef Moll, een horlogemaker, van den
miniatuurschilder Karl Pfänder en van den kleêrmaker
Eccarius. Een crisis in die organisatie ontstaan, deed Marx, Engels en
Wilhelm Wolff besluiten, zich bij de afgescheidenen te voegen en met
hen den „Bond der Communisten” op te richten. Als de eerste
daad van dezen Bond naar buiten is het, in ’t najaar van 1847
ontworpen en in Februarij 1848 in het publiek verschenen

„Communistisch Manifest”

te beschouwen, dat de klassieke uiteenzetting bevat van alle
resultaten welke Marx en Engels uit hunnen praktischen strijd en hunne
theoretische studiën hadden vermogen te trekken.

In dit „Communistisch Manifest” wordt in enkele groote
trekken de economisch-sociale geschiedsdeduktie van de tijden der
lijfeigenschap in de middeneeuwen, tot aan onze huidige klassen- en
eigendomstegenstellingen doorgevoerd en komt het inzicht erin tot
uiting, en wordt er voor ’t eerst in het bijzonder in aangetoond,
dat ook de tegenwoordige vorm van de samenleving tot den ondergang is
bestemd; terwijl alles wat de bourgeoisie in het werk stelt en in het
werk stellen moet, slechts de arbeid harer eigene ondergang is.
Naar de stelling van Hegel die eenmaal luidde: „dat in de
wereldgeschiedenis door de handelingen der menschen, nog in het
algemeen iets anders te voorschijn komt als zij bedoelen en bereiken,
als zij onmiddellijk weten en willen” is deze
gansche beschouwingswijze geformuleerd. Deterministisch is deze
beschouwing der samenleving, zoolang deze en voor zoover deze,
kapitalistisch is.

Het „Manifest” dat aanvangt met de verklaring dat er
„een spook over Europa rondwaart,” welk spook het
communisme is—„dat dit communisme bereids door de machten
van Europa als een macht is erkend”—zegt vervolgens:
„dat het hoog tijd is geworden, dat de communisten hunne
beschouwingswijze, hun doel en hunne tendenzen, voor de geheele wereld
open en bloot leggen, om aan het sprookje van het communisme, een
manifestatie daarvan, tegenover te plaatsen.” Tot dit doel hebben
zich communisten van verschillende naties in Londen bijeenverzameld en een
„Manifest” ontworpen, dat in het engelsch, fransch,
duitsch, italiaansch, vlaamsch en deensch gepubliceerd zal worden.

Het begint in zijn 1ste Hoofdstuk eene definitie te geven
van de begrippen: Bourgeoisie en Proletariaat.

„De geschiedenis van alle der nog toe bestaan hebbende
maatschappijen, is de geschiedenis van klasseoorlogen.

„Vrijen en slaven, patricieër en
plebejer, baron en lijfeigene, gildeburger en gezel, in ’t kort,
onderdrukten en onderdrukkers, zij stonden in gestadige tegenstelling
tot elkander, voerden een ononderbroken, dan eens verkapte, dan eens
open strijd tegen elkander, die telkenmale met eene revolutionaire
gedaante-verandering van de gansche samenleving eindigde, of met den
gemeenschappelijken ondergang der strijdende klassen.

„In de vroegere tijdstippen der
geschiedenis, vinden wij bijna overal eene volledige geleding der
samenleving in verschillende standen, eene menigvuldige en trapsgewijze
vorming van maatschappelijke stellingen. In het oude Rome hadden wij de
patriciërs, ridders, plebejers en slaven; in de Middeneeuwen de
feodaal-Heeren, Vasallen, gildeburgers, gezellen, lijfeigenen en
bovendien, bestonden er nog in bijna alle deze klassen weder,
bijzondere trapsgewijze indeelingen.

„De uit den ondergang van de feodale maatschappij voortgekomen
moderne burgerlijke maatschappij, heeft die klassetegenstellingen niet
opgeheven. Zij heeft slechts nieuwe klassen, nieuwe voorwaarden van
onderdrukking, eene nieuwe gestalte aan dien strijd, in de plaats van
de oude gegeven.

„Ons tijdstip, dat van de
bourgeoisie, kenteekent zich echter daardoor, dat zij deze
klasse-tegenstellingen vereenvoudigd heeft. De gansche maatschappij
splitst zich meer en meer in twee groote, elkander vijandige legers, in
twee groote, elkander direkt tegenoverstaande klassen: bourgeoisie en
proletariaat. 

„Uit den lijfeigene van de Middeneeuwen,
werden de paalburgers der eerste steden geboren; uit dezen paalburgers
ontwikkelden zich weder de eerste elementen der bourgeoisie.

„De ontdekking van Amerika, van de
scheepvaart om Afrika, schiepen voor de opkomende bourgeoisie een nieuw
terrein. De Oost-Indische en Chineesche markt, de koloniseering van
Amerika, de ruil met deze koloniën, de vermeerdering der
ruilmiddelen en der waren over het algemeen, verleenden aan den handel,
aan de scheepvaart en aan de industrie een ongekenden vlucht en
daarmede aan het revolutionaire element van de, in verval zijnde
feodale maatschappij, eene even snelle ontwikkeling.

„De tot nu toe bestaan hebbende feodale of
gildenachtige bedrijfswijze van de industrie, was niet meer toereikend
voor de met de nieuwe markten, steeds aangroeiende behoefte. De
Manufaktuur trad in hare plaats. De gildenmeesters werden verdrongen
door de industrieele middenstand; de verdeeling van den arbeid tusschen
de verschillende corporaties maakte plaats voor de verdeeling van den
arbeid, in den afzonderlijken werkplaats, gelijk die op zich-zelf reeds
bestond.

„Maar steeds groeiden de markten aan,
steeds steeg de behoefte. Ook de Manufaktuur was niet meer voldoende.
De stoom kwam en revolutioneerde door middel van de machinerie de
industrieele produktie. In plaats van de Manufaktuur trad nu de moderne
groot-industrie; in plaats van den industrieelen middenstand traden nu,
de industrieele millionairs, de chefs van gansche industrieele legers,
de moderne bourgeois in het leven.

„De groot-industrie heeft de wereldmarkt in
het leven geroepen, die door de ontdekking van Amerika was voorbereid.
De wereldmarkt heeft aan den handel, aan de scheepvaart en aan de
landcommunikatie eene onmetelijke ontwikkeling gegeven. Deze heeft
wederom op de uitbreiding van de industrie teruggewerkt, en in
dezelfde mate waarin industrie, handel, scheepvaart en spoorwegen zich
uitbreidden, in diezelfde mate ontwikkelde zich de bourgeoisie,
vermeerderde zij hare kapitalen, drong zij alle, van af de Middeneeuwen
traditioneel geworden klassen, meer en meer naar den achtergrond.

„Wij zien dus hoezeer de moderne
bourgeoisie-zelf, het produkt van een lange ontwikkelingsgang, van een
rij van omwentelingen in de produktie- en verkeerswijze is.

„Ieder dezer ontwikkelingstrappen der
bourgeoisie, werd begeleid door eene, met hen in overeenstemming zijnde
politieke vooruitgang. Onderdrukte stand onder de heerschappij van de
feodale Heeren; bewapende en zich-zelf beheerende associatie in de
gemeenten; hier onafhankelijke stedelijke Republiek, daar
derde belastingplichtige Stand van de monarchie; dan, ten tijde van de
op gildenorganisatie berustende Manufaktuur, tegenwicht tegenover den
adel in de Standen of in de absolute monarchie; hoofdgrondslag van de
monarchieën in het algemeen, veroverde zij eindelijk, sedert het
bestaan van de groot-industrie en der wereldmarkt in de moderne
constitutioneele staten, voor zich uitsluitend de politieke
heerschappij. De moderne staatsmacht is slechts eene commissie, die de
gemeenschappelijke belangen van de gansche bourgeoisklasse
bestuurt.

„De bourgeoisie heeft in de geschiedenis
een hoogst revolutionaire rol gespeeld.

„De bourgeoisie, waar zij tot heerschappij is
gekomen, heeft alle feodale, patriarchale en idyllische verhoudingen
verstoord. Zij heeft de bontgekleurde feodale banden, die den menschen
aan hunne natuurlijke meesters verbonden, onbarmhartig verscheurd en
geen anderen band tusschen mensch en mensch overgelaten, dan die van
het naakte belang, dan die van de gevoellooze „bare
betaling”. Zij heeft de heilige rilling van de vrome dweperij, de
ridderlijke begeestering, de klein-burgerlijke weemoed, verdronken in
het ijskoude water van de egoïstische berekening. Zij heeft de
persoonlijke waarde, in de ruilwaarde opgelost en in de plaats van de
tallooze, op vrijbrieven berustende privilegiën en vrijheden,
de eene, die van de gewetenlooze handelsvrijheid gesteld. Zij heeft in
één woord, in plaats van de met religieuze en politieke
illusies omhulde uitbuiting, de openlijke, de onbeschaamde, direkte en
dorre uitbuiting geplaatst.

„De bourgeoisie heeft alle tot dusver
eerwaardige en met vrome schuwheid beschouwde handelingen, van hunnen
schijn van heiligheid ontdaan. Zij heeft den arts, den jurist, den
priester, den poëet en den man van de wetenschap tot
hare betaalde loonarbeiders gemaakt.

„De bourgeoisie heeft de familieverhouding
van haren roerend-sentimenteelen sluier beroofd en haar teruggevoerd
tot op een zuiver finantieele verhouding.

„De bourgeoisie heeft ons het geheim
onthuld, hoe de brute krachtsuiting, die de reaktie zoo zeer bewondert
in de Middeneeuwen, in de luiste dagdieverij hare beste aanvulling kan
vinden. Maar eerst heeft zij ons bewezen, wat de werkzaamheid van
menschen tot stand kan brengen. Zij heeft nog gansch andere
wonderwerken tot stand doen komen als de Pyramiden van Egypte,
romeinsche waterleidingen en gothische Cathedralen dat waren; zij
heeft nog geheel andere tochten tot stand weten te brengen, als de
Volkerentochten en de Kruistochten dat waren.

„De bourgeoisie kan niet bestaan, zonder de
produktie-instrumenten, d. w. z., zonder de
produktieverhoudingen, dus de gezamenlijke maatschappelijke
verhoudingen, voortdurend te revolutioneeren. Onveranderde
instandhouding van de oude produktiewijzen, was daarentegen de eerste
bestaansvoorwaarde van de vroegere industrieele klassen. De
voortdurende omwenteling van de produktie, de ononderbroken schokking
van alle maatschappelijke toestanden, de eeuwigdurende onzekerheid en
de toestand van bewogenheid, onderscheidt de periode der bourgeoisie van
al de vroegere. Alle vaste, ingewortelde verhoudingen, mitsgaders hunne
gevolgen van oude en traditioneele voorstellingen en
beschouwingswijzen, zijn door haar opgelost geworden; alle
nieuwgevormde verouderen, nog voor zij zich hebben kunnen vastnestelen.
Al het bestaande en vaststaande verdampt, al het heilige wordt ontwijd,
en de menschen worden er eindelijk wel toe gedwongen, hunne
levenspositie en wederzijdsche betrekkingen, met nuchtere oogen te gaan
bekijken.

„De behoefte aan een steeds uitgebreider
afzetmarkt voor hare produkten, jaagt de bourgeoisie over den ganschen
aardbol. Overal moet zij zich inburgeren, overal inwerken, overal moet
zij connekties aanknoopen.

„De bourgeoisie heeft door hare exploitatie
van de wereldmarkt, aan de produktie en de consumptie van alle landen,
eene cosmopolitische gestalte gegeven. Zij heeft tot groote droefenis
van de reaktionairen, der industrie den nationalen bodem onder de
voeten weggerukt. Over-oude nationale industrieën zijn door haar
vernietigd geworden en worden er dagelijks nog meer vernietigd. Zij
worden verdrongen door nieuwe industrieën, welker invoering tot
eene levenskwestie voor alle beschaafde naties wordt; door
industrieelen, welke niet meer inheemsche ruwprodukten, maar de, van de
verst verwijderde streken komende ruwprodukten verwerken en welker
fabrikaten, niet alleen in het land zelve, maar in alle werelddeelen
verbruikt worden. In de plaats van de oude, door de produkten van het
land zelf bevredigde behoeften, komen er nieuwe, welke de produkten van
de verstverwijderde landen en klimaten, tot hunne bevrediging noodig
hebben. In de plaats van de oude lokale en nationale zelfgenoegzaamheid
en afgeslotenheid, trad een alzijdig verkeer, eene alzijdige
afhankelijkheid der verschillende naties van elkander. En zooals het in
de materieele produktie ging, zoo ging het
ook in de geestelijke produktie. De geestelijke voortbrengselen der
naties elk op zich, zijn gemeen-goed geworden. De nationale
eenzijdigheid en bekrompenheid wordt meer en meer onmogelijk gemaakt,
en uit de vele nationale en lokale litteraturen, vormt zich
ééne wereldlitteratuur. 

„De bourgeoisie trekt, door eene snelle
verbetering van alle produktie-instrumenten, door de oneindig
vergemakkelijkte communikaties, alle,—ook de
barbaarsche—naties, binnen den kring harer beschaving. De
goedkoope prijzen harer waren, zijn de zware artillerie, waarmede zij
alle chineesche muren platschiet, waarmede zij den hardnekkigsten
vreemdenhaat der Barbaren tot capitulatie dwingt. Zij dwingt alle
naties, de produktiewijze der bourgeoisie zich eigen te maken, willen
deze niet te gronde gaan; zij dwingt ze, deze zoogenaamde beschaving
bij zich-zelf in te voeren, d. w. z. bourgeois te worden.
In een woord, zij schept zich een eigen wereld, naar haar eigen
beeld.

„De bourgeoisie heeft het platte land
onderworpen aan de heerschappij van de steden. Zij heeft enorme steden
geschapen. Zij heeft het getal van de stedelijke bevolking, tegenover
dat van het land in hoogen graad doen toenemen en een beduidend deel
van de bevolking aan het idealisme van het landleven onttrokken. Gelijk
zij het land van de stad, zoo heeft zij de barbaarsche en
half-barbaarsche landen van de beschaafde, de boerenvolkeren van de
bourgeoisvolkeren, het Oosten van het Westen afhankelijk gemaakt.

„De bourgeoisie heft meer en meer de
versplintering van de produktiemiddelen, van het bezit en van de
bevolking òp. Zij heeft de bevolking geaglomereerd, de
productiemiddelen gecentraliseerd en den eigendom, in weinige handen
geconcentreerd. Het noodzakelijke gevolg hiervan, was de politieke
centralisatie. Onafhankelijke, nauwelijks verbonden provinciën
met verschillenderlei belangen, wetten, regeeringen en tollen, werden
tezamengedrongen tot ééne natie, ééne
regeering, ééne wet, één nationaal
klassebelang en ééne douanelinie.

„De bourgeoisie heeft in hare, nauwelijks
honderdjarige klasseheerschappij, méér massale en
méér kolossale produktiekrachten geschapen, als alle aan
haar voorafgegane generaties, tezamen. Onderwerping van natuurkrachten,
machinerie, toepassing van de chemie op de akkerbouw; stoomscheepvaart,
spoorwegen, elektrische telegraphen, exploitatie van gansche
werelddeelen, bevaarbaarmaking van stroomen, gansche, als uit den grond
gestampte bevolkingen—welke vroegere eeuw had er eenig begrip
van, dat zulke produktiekrachten in den schoot van den
maatschappelijken arbeid, te sluimeren lagen!

„Wij hebben dus gezien: De produktie- en
verkeersmiddelen, op welker grondslag zich de bourgeoisie kon
verheffen, werden in de feodale maatschappij voortgebracht. Op een
gegeven ontwikkelingshoogte dezer produktie- en verkeersmiddelen bleken de
verhoudingen, waarin de feodale maatschappij
produceerde en ruilde, met de feodale organisatie der Agrikultuur en
der Manufaktuur, in één woord, de feodale
eigendomsverhoudingen bleken met de ontwikkelde produktiekrachten, niet
meer in overeenstemming te zijn. Zij hielden de produktie tegen, in
plaats van die te bevorderen. Zij moesten dan ook springen en zij
sprongen.

„In hunne plaats trad de vrije
concurrentie, met de aan haar beantwoordende maatschappelijke en
politieke constitutie, met de economische en politieke heerschappij van
de bourgeoisklasse.

„Onder onze oogen nu, voltrekt zich eene
gelijke beweging. De burgerlijke produktie- en verkeersverhoudingen, de
burgerlijke eigendomsverhoudingen, de moderne burgerlijke maatschappij,
die zulke geweldige produktie- en verkeersmiddelen te voorschijn
getooverd heeft, gelijkt den heksenmeester, die de onderaardsche
machten, die hij zelve te voorschijn had geroepen, niet meer bezweren
kan. Sedert tientallen van jaren is de geschiedenis van de industrie en
van den handel, slechts de geschiedenis van den opstand der moderne
produktiekrachten tegen de eigendomsverhoudingen, welke de
levensvoorwaarden zijn voor de bourgeoisie en voor hare heerschappij.
Het is voldoende, de handelscrisissen aan te duiden, welke met hunne
periodieke terugkeer, steeds dreigender het bestaan van de gansche
burgerlijke samenleving tot eene kwestie van tijd maken. In de
handelscrisissen breekt eene maatschappelijke epidemie los, welke in
alle vroegere tijdstippen als iets onzinnigs zou zijn beschouwd: de
epidemie van de overproduktie. De maatschappij bevindt zich plotseling
teruggezet in een toestand van oogenblikkelijk barbarisme; een
hongersnood, eene algemeene vernietigingsoorlog schijnen haar alle
levensmiddelen afgesneden te hebben; de industrie, de handel schijnen
vernietigd. En waarom? Omdat zij te véél beschaving,
omdat zij te véél levensmiddelen, te véél
industrie, te véél handel bezit. De produktiekrachten,
die haar ter beschikking staan, dienen niet meer tot bevordering der
burgerlijke eigendomsverhoudingen; integendeel, zij zijn te geweldig
voor deze verhoudingen geworden, zij worden door haar juist
tegengehouden. En zoodra zij dezen tegenstand overwinnen, brengen zij
de gansche burgerlijke samenleving in wanorde en, brengen zij het
bestaan van den burgerlijken eigendom, in gevaar. De burgerlijke
verhoudingen zijn te eng geworden om de door haar voortgebrachte
rijkdom te bevatten. En waardoor overwint de bourgeoisie nu de
crisissen? Aan den eenen kant, door eene gedwongen vernietiging van een
massa van produktiekrachten; aan den anderen kant, door de verovering
van nieuwe markten en de radikale uitbuiting van de oude
markten. Waardoor dus? Daardoor, dat zij nog veelzijdiger en nog veel
geweldiger crisissen voorbereidt en de middelen om die crisissen te
voorkomen, juist worden verminderd.

„De wapenen waarmede de bourgeoisie het
feodalisme tegen den grond geslagen heeft, richten zich nu tegen de
bourgeoisie zelve.

„Maar de bourgeoisie heeft niet alleen de
wapens gesmeed die haar ten dood zullen brengen; zij heeft ook de
menschen voortgebracht, die deze wapens tegen haar zullen voeren. Dit
zijn de moderne arbeiders: het proletariaat.

„In dezelfde mate waarin de bourgeoisie, d.
w. z. het kapitaal zich ontwikkelt, in diezelfde mate ontwikkelt zich
óók het proletariaat; die klasse van moderne arbeiders,
die slechts zoo lang te leven hebben, als zij arbeid kunnen vinden en
die slechts zoo lang arbeid vinden, als hunnen arbeid het kapitaal
vermeerdert. Deze arbeiders die zich stuksgewijs verkoopen moeten, zijn
een waar, zooals elk handelsartikel dat is en daarvandaan gelijkmatig
aan alle wisselingen van de concurrentie, aan alle schommelingen van de
markt onderworpen.

„De arbeid van de proletariërs heeft
door de uitbreiding van de machinerie en de verdeeling van den arbeid,
elk zelfstandig karakter en daarmede alle bekoorlijkheid voor den
arbeider verloren. Hij is een gewoon aanhangsel van de machine
geworden, van wien slechts de eenvoudigste, eentonigste en gemakkelijk
aan te leeren handgrepen worden verlangd. De kosten die de arbeider
veroorzaakt, bepalen zich daarvandaan tot die van de bloote
levensmiddelen-hoeveelheid die hij noodig heeft tot zijn onderhoud en
tot voortplanting van zijn geslacht. De prijs eener waar, ook die van
den arbeid, is echter gelijk aan die harer produktiekosten. In dezelfde
mate, waarin de walgelijkheid van den arbeid toeneemt, in diezelfde
mate neemt het loon àf. Meer nog, in dezelfde mate waarin de
machinerie en de verdeeling van den arbeid toenemen, in diezelfde mate
neemt ook de massa van den te verrichten arbeid toe, hetzij door
vermeerdering van de arbeidsuren, hetzij door vermeerdering van de in
een bepaalden tijd te leveren hoeveelheid arbeids, versnelde loop der
machines enz.

„De moderne industrie heeft de kleine
werkplaats van den patriarchalen meester doen veranderen in de groote
fabriek van den kapitalistischen ondernemer. Arbeidersmassa’s
tezamengedrongen in de fabriek, worden aldaar op militaire wijze
georganiseerd. Zij worden als ordinaire industrie-soldaten, onder het
toezicht van een volledige hiërarchie van onder-officieren en
officieren geplaatst. Zij zijn niet alleen knechten der
bourgeoisklasse, maar zij worden dagelijks en op elk uur
van dien dag geknecht door de machine, door den opzichter en voor
alles, door den individueelen bourgeois zelf, die fabrikant heet. Dit
despotisme is zooveel te kleiner, zooveel te hatelijker, zooveel te
verbitterender, naar mate het te openlijker de uitbuiting als zijn doel
proklameert.

„Hoe minder de handenarbeid geschiktheid,
en krachtsuiting gaat vereischen, d. w. z. hoe meer de moderne
industrie zich ontwikkelt, des te meer wordt de arbeid der mannen
verdrongen door die van de vrouwen. Geslachts- en ouderdomsverschillen
zijn niet meer maatschappelijk-geldig voor de arbeidersklasse. Er zijn
slechts arbeidsinstrumenten van hen over, die naar gelang van ouderdom
en van geslacht, verschillende kosten opleveren.

„Is de uitbuiting van den arbeider door de fabrikanten eenmaal
in zooverre gedaan, dat hij zijn arbeidsloon in gereed geld uitbetaald
krijgt, dan vallen de andere deelen van de bourgeoisie hem op het lijf,
in den vorm van den huisheer, den winkelier, den pandjeshuishouder,
enz.

„De tot dusver bestaan hebbende kleine middenstand, de kleine
industrieelen, kooplieden en renteniers, de handwerker en de boer, alle
deze klassen zinken tot het proletariaat af; deels hierdoor, omdat hun
klein kapitaal voor het bedrijf van de groote industrie niet toereikend
is, deels daardoor, omdat hunne geschiktheid door de nieuwe
produktiewijze van hare waarde wordt beroofd. Zoo wordt het
proletariaat gerecruteerd uit alle klassen der bevolking.”

Na een schildering van het ontstaan en het verloop van den strijd
van het proletariaat, ongeveer gelijk aan die welke in het geschrift
tegen Proudhon voorkwam, gaat het „Manifest” verder ons den
klassenstrijd schilderend.

„Van alle klassen die heden ten dage tegenover de bourgeoisie
zich geplaatst zien, is alléén het proletariaat de
werkelijk revolutionaire klasse. De overige klassen komen om, en gaan onder met de
groot-industrie; het proletariaat is haar eigen produkt.

„De middenstanden, de kleine industrie, de
kleine koopman, de handwerker, de boer, zij allen bestrijden de
bourgeoisie, om hun bestaan als middenstand voor den ondergang te
vrijwaren. Zij zijn aldus beschouwd, niet revolutionair, zij zijn
conservatief. Sterker nog, zij zijn reaktionair, zij zoeken het rad van
de vooruitgang terug te draaien. Als zij revolutionair zijn, dan zijn
zij het met betrekking tot hun aanstaande overgang tot het
proletariaat, maar alsdan verdedigen zij niet hunne tegenwoordige, maar
hunne toekomstige belangen; dan verlaten zij hun eigen standpunt, om
zich op dat van het proletariaat te stellen”.........

„Elke samenleving die tot nog toe bestond,
berustte gelijk wij gezien hebben, op de tegenstelling van
onderdrukkende en onderdrukte klassen. Om evenwel een klasse te kunnen
onderdrukken, moeten haar de voorwaarden verzekerd zijn, waarop zij,
minst genomen haar geknecht bestaan kan voeren. De lijfeigene heeft
zich in de lijfeigenschap tot medelid van de commune opgewerkt, zooals
de kleine burger tot bourgeois onder het juk van het feodale
absolutisme. De moderne arbeider daarentegen, in plaats van zich met de
vooruitgang van de industrie te kunnen verheffen, zinkt steeds dieper
onder de bestaansvoorwaarden zijner eigene klasse. De arbeider wordt
een pauper en het pauperisme ontwikkelt zich nog sneller, dan de
bevolking en dan de rijkdom. Het wordt hiermede klaar en duidelijk, dat
de bourgeoisie ongeschikt is nog langer de heerschende klasse der
samenleving te blijven en de levensvoorwaarden harer klasse, der
samenleving als eene regelende wet op te dwingen. Zij is ongeschikt tot
heerschen, omdat zij ongeschikt is hare slaven, het bestaan, zelfs
binnen het raam hunner slavernij te verzekeren; omdat zij gedwongen is
hun te laten neerzinken tot eene positie, waarin zij hen voeden moet,
in
plaats van door hen gevoed te worden. De maatschappij kan niet
meer onder haar leven, d. w. z. haar leven, laat zich niet meer
vereenigen met dat der samenleving.

„De wezenlijke voorwaarde tot het bestaan
en de heerschappij der bourgeoisklasse, is de ophoping van den rijkdom
in de handen van privaat-personen, de vorming en vermeerdering van het
kapitaal; de voorwaarde van het kapitaal is: de loonarbeid. De
loonarbeid berust uitsluitend op de concurrentie der arbeiders
onderling. De vooruitgang van de industrie, welker willooze en
weêrstandslooze draagster de bourgeoisie is, stelt echter
in
plaats van het isolement van den arbeider door de concurrentie,
hunne revolutionaire aaneensluiting door de vereeniging. Met de
ontwikkeling der groot-industrie wordt aldus ook de grondslag onder de
voeten der bourgeoisie weggerukt, die waarop zij produceert en de
produkten zich toeëigent. Hare ondergang en de zegepraal
van het proletariaat zijn beiden gelijkelijk onvermijdelijk.”



Het tweede gedeelte van het „Manifest” behandelt den
„proletariër en den communist” en de verhouding waarin
beiden tot elkander staan, benevens eene uiteenzetting van
wat de communisten willen:

„De theoretische stellingen der communisten berusten
geensdeels op ideën, op principes die door dezen of genen
wereldverbeteraar zijn uitgedacht.

„Zij zijn de algemeene uitdrukkingen van
feitelijke verhoudingen, van een bestaanden klassenstrijd, eene, zich
onder onze oogen afspelende historische beweging. De afschaffing van de
tot nu toe bestaande eigendomsverhoudingen, is niet iets dat aan het
communisme in het bijzonder eigen is.

„Alle eigendomsverhoudingen waren aan een
gedurige historische wisseling, aan eene gestadige historische
verandering onderworpen. De fransche revolutie bijv., schafte den
feodalen eigendom, ten gunste van den burgerlijken af.

„Wat het communisme karakteriseert, dat is
niet de afschaffing van den eigendom in het algemeen, maar de
afschaffing van den burgerlijken eigendom.”

De moderne burgerlijke privaat-eigendom is echter de laatste en
meest volkomene uitdrukking van de voortbrenging en de toeëigening
der produkten, welke op klassetegenstellingen, op de uitbuiting van den
een door den ander berusten.

In dezen zin kunnen de communisten hunne theorie in deze eene
uitdrukking: „opheffing van het privaat-bezit”
samenvatten.

Vervolgens weêrlegt het „Manifest”
alle tegenwerpingen, die er gemaakt zijn geworden tegen de doeleinden
der communisten. In de eerste plaats, dat zij „den
eigendom” willen afschaffen. Het antwoordt hierop: „dat de
communisten niet den eigendom als zoodanig willen afschaffen, om die
reden, dat zij dat niet zouden kunnen. Iets anders is het, dat zij den
privaat-eigendom willen doen vervangen door de gemeenschappelijke. Die
privaten eigendom namelijk, welke zich
beweegt in de tegenstelling, tusschen kapitaal en loonarbeid. Het
kapitaal is geen persoonlijke maar eene maatschappelijke macht. Het is
een produkt van gemeenschappelijken arbeid en kan slechts door eene
gemeenschappelijke werkzaamheid van vele leden, in laatste instantie
van die van alle leden der gemeenschap, in beweging worden gezet. Wordt
het in gemeenschappelijk, aan alle leden der samenleving toebehoorend
eigendom veranderd, dan verandert niet de persoonlijke eigendom in
gemeenschappelijk, maar het maatschappelijk karakter van den eigendom
verandert, doordien dit zijn klasse-karakter verliest.”

„In de burgerlijke maatschappij is de levende arbeid slechts
een middel om den opgehoopten arbeid te doen vermeerderen. In de
communistische samenleving, zal de opgehoopte
arbeid slechts een middel zijn om het levensproces van den arbeider te
verruimen, te verrijken en te bevorderen.

„In de burgerlijke samenleving heerscht dus
het verleden over het heden, in het communisme zal het heden over het
verleden heerschen. In de burgerlijke samenleving is het kapitaal
zelfstandig en persoonlijk, terwijl het werkende individu
ònzelfstandig en ònpersoonlijk is.”....

„Gij werpt ons voor,” zoo roept het Manifest den
tegenstanders toe, „dat wij uw eigendom
willen afschaffen! Zeker, dat is zoo!”

„Van af het oogenblik, waarin de arbeid niet meer kan worden
omgezet in kapitaal, geld of grondrente, in ’t kort tot een
monopoliseerbaar iets kan worden gemaakt.... van dat oogenblik af,
verklaart gij den persoon voor opgeheven.”

„Gij stemt aldus toe, dat gij onder den persoon, niemand
anders verstaat dan den bourgeois, den burgerlijken bezitter. En deze
persoon nu, zal zeer zeker moeten ophouden te bestaan!

„Het communisme beneemt niemand de macht
zich maatschappelijke produkten toe te eigenen, het beneemt alleen hem
de macht, door middel van vreemden arbeid anderen te
onderdrukken.”

„Men wierp ons voor, met de opheffing van het privaatbezit zal
alle werkzaamheid ophouden te bestaan en eene algemeene luiheid zal er
heerschen.

„Ware dat zoo, dan moest de burgerlijke
maatschappij reeds sinds lang aan luiheid te gronde gegaan zijn; want
die in haar arbeiden, worden niet rijker en die in haar rijker worden,
arbeiden niet. De gansche bedenking loopt uit op de tautologie, dat er
geen loonarbeid meer bestaat, zoodra er geen kapitaal meer
bestaat.”

Het „Manifest” weerlegt vervolgens alle aanklachten, die
van ideologisch, philosophisch en religieus
standpunt gemaakt zijn tegen het Communisme. „Met de
levensverhoudingen der menschen,” zegt het, „met het
maatschappelijk bestaan, veranderen ook hunne voorstellingen,
beschouwingen en begrippen, in één woord verandert hun
bewustzijn. Wat bewijst de geschiedenis anders, dan dat de geestelijke
voortbrenging, verandert met de materieele? De heerschende ideën
van een zekeren tijd, waren altijd maar de ideën van de in dien
tijd heerschende klasse.

„Men spreekt van ideën welke eene
gansche samenleving revolutioneeren; men constateert daarmede het feit,
dat zich binnen het raam van de oude samenleving de elementen tot
eene nieuwe gevormd hebben dat met de oplossing
der oude levensverhoudingen; de oplossing der oude ideën gelijken
tred houdt.

„Toen de oude wereld aan het
òndergaan was, werden de oude godsdiensten overwonnen door de
christelijke religie. Toen de christelijke ideën in de
18e eeuw het aflegden tegen de verlichtings-ideën,
streed de feodale maatschappij haren doodstrijd met de toenmalige
revolutionaire bourgeoisie. De ideën van de gewetens- en
religievrijheid, waren slechts de weerklank van de heerschappij der
vrije concurrentie, op het gebied van de wetenschap”.....

De tegenwerping, dat er toch „eeuwige waarheden” zooals
vrijheid, gerechtigheid enz., zijn, die aan alle maatschappelijke
toestanden gemeen zijn, weêrlegt het Manifest met te zeggen:

„Onder vrijheid
verstaat men in de tegenwoordige burgerlijke produktieverhoudingen, den
vrijen handel, den vrijen koop en verkoop.

„Vervalt evenwel den schagger, dan vervalt
ook den vrijen schagger. De tirades over den vrijen handel, gelijk alle
overige vrijheidsredevoeringen van onze bourgeoisie, hebben over het
algemeen maar eenigen zin tegenover den gebonden schagger, tegenover
den geknechten burger van uit de Middeneeuwen, niet echter, tegenover
de communistische opheffing van den schagger, der burgerlijke
produktieverhoudingen en der bourgeoisie zelf.”

„Gij zijt er verontrust over dat wij den privaat-eigendom
willen opheffen. Maar in uwe bestaande maatschappij, is het
privaat-bezit voor negen tiende harer leden reeds opgeheven; bestaat
het juist dáárdoor dat het voor 9/10 niet bestaat! Gij
werpt ons dus voor, dat wij een eigendom wenschen op te heffen, hetwelk
de eigendomloosheid van de overgroote massa, als eene noodzakelijke
voorwaarde voorop stelt.”.....

„En de opheffing der familie” dan, welke men den
communisten verwijt!

„Waarop”, vraagt het Manifest, „berust de tegenwoordige
burgerlijke familie? Op het kapitaal, op den privaten winst. Volkomen
ontwikkeld bestaat zij slechts bij de bourgeoisie; maar zij verkrijgt
hare aanvulling in de gedwongen familieloosheid van de
proletariërs en de publieke prostitutie.

„De familie der bourgeois valt natuurlijk
weg met het wegvallen van deze hare aanvulling, en beiden verdwijnen
met het verdwijnen van het kapitaal.

„Werpt gij ons nu voor, dat wij de
uitbuiting van de kinderen door hunne ouders opheffen willen? Dan
stemmen wij met dat verwijt volkomen in. 

„Maar, zegt gij, wij heffen de intiemste
verhoudingen op, doordien wij in de plaats van de huiselijke opvoeding
die van de samenleving willen plaatsen!

„Maar wordt niet uwe opvoeding door de
samenleving bepaald? Door de maatschappelijke verhoudingen, binnen
welke gij opvoedt, door de direktere of indirektere inmenging van de
maatschappij, door middel van de scholen enz. De communisten hebben de
inwerking van de samenleving op de opvoeding niet uitgevonden: zij
veranderen haar karakter alleen, zij ontrukken alleen de opvoeding aan
den invloed van de heerschende klasse.

„De burgerlijke tirades over familie en
over opvoeding, over de intieme verhoudingen van ouders tot kinderen,
zijn evenwel te ellendiger, naarmate te meer door en ten gevolge van de
groot-industrie, alle familiebanden van den proletariër zijn
vaneengereten en zijne kinderen tot eenvoudige handelsartikelen en
produktie-instrumenten zijn geworden.”

Het „Manifest” wijst er dan vervolgens op, dat de
communistische revolutie de radikaalste zal zijn, omdat zij zal breken
met de traditioneele eigendomsverhoudingen, geen „wonder dat in
hare ontwikkelingsgang op het radikaalst gebroken wordt met de
traditioneele ideën.”

Als eerste schrede van de arbeiders om tot de verheffing van het
proletariaat te geraken, wijst het „Manifest” de
„verovering van de demokratie aan.” „Het
proletariaat,” zegt het verder, „zal zijne politieke
heerschappij daartoe aanwenden, der bourgeoisie voor en na al het
kapitaal te ontrukken, alle produktiemiddelen in handen van den Staat,
d. w. z. van het als heerschende klasse georganiseerde proletariaat te
centraliseeren en de massa der produktiekrachten, zoo snel mogelijk te
doen vermeerderen.”.......

„Zijn in den loop van de ontwikkeling de klasseverschillen
verdwenen en is alle produktie in handen van de geassocieerde
individuen samengetrokken, dan heeft de Staat zijn politiek karakter
verloren. De politieke macht in den eigenlijken zin, is de
georganiseerde macht van de eene klasse, tot onderdrukking van de
andere. Wanneer het proletariaat in den strijd tegen de bourgeoisie,
zich noodzakelijk tot klasse vereenigt; door een revolutie zich tot
heerschende klasse maakt en als heerschende klasse, gewelddadig de oude
produktieverhoudingen opheft, dan heft het met deze
produktieverhoudingen, de bestaansvoorwaarden van de
klassetegenstellingen, der klassen over het algemeen op, en daarmee
tegelijk: zijne eigene heerschappij als klasse.

„In de plaats van de oude burgerlijke
samenleving met hare klassen en klassetegenstellingen treedt dan
eene associatie, waarin de vrije ontwikkeling van een ieder, de
voorwaarde voor de vrije ontwikkeling van allen is.”

Het „Manifest” behandelt in zijn derde gedeelte
achtereenvolgens, de vormen van socialisme, gelijk men die in de dagen
vóór 1848 in West-Europa aantrof: 1e. Het
Reaktionaire socialisme, waaronder a. „feudale
socialisme”, b. het „klein burgerlijk
socialisme” en c. het „duitsche” of het
„ware socialisme”
gerekend werden. Dan 2e. het „Conservatieve of het
bourgeois-socialisme” en ten 3e. het
„Critisch-utopistische socialisme”.

In het vierde gedeelte stelt het „Manifest” de positie
in het licht, die de Communisten tegenover de verschillende
oppositioneele partijen innemen.

„De communisten”, zegt het, „strijden voor de
bereiking van de onmiddellijk voor de hand liggende
doeleinden en belangen der arbeidersklasse, maar zij vertegenwoordigen
in de tegenwoordige beweging de toekomst dier beweging”....
„Zij laten geen oogenblik verloren gaan om bij den arbeider een
zoo mogelijk klaar bewustzijn, over de vijandige tegenstelling tusschen
bourgeoisie en proletariaat te voorschijn te roepen”....
„In één woord de communisten ondersteunen
overàl elke revolutionaire beweging, tegen de bestaande
maatschappelijke en de politieke toestanden gericht.

„In alle deze bewegingen verheffen zij de
eigendomskwestie, welke meer of minder ontwikkelde vorm deze ook mag
hebben aangenomen, tot de principieele kwestie van de beweging.

„De communisten arbeiden voorts overal aan
de verbinding en de verstandhouding der demokratische partijen van alle
landen”.

„De communisten versmaden het hunne inzichten en doeleinden te
bemantelen. Zij verklaren het ronduit, dat hun doel alleen kan worden
bereikt door de gewelddadige omverwerping van de tot nu toe bestaande
maatschappelijke orde. Mogen de heerschende klassen, sidderen voor eene
communistische revolutie! De proletariërs hebben niets te
verliezen dan hunne ketenen! Zij hebben daarentegen een wereld te
winnen!”


„Proletariërs aller landen
vereenigt U!”



Aldus eindigt dit klassieke dokument van het
wetenschappelijke socialisme. Van af zijnen tijd dagteekent de
eigenlijke sociaal-demokratie.

Wij moeten verder Marx’ kleineren arbeid, na hem vluchtig te
hebben aangestipt laten rusten, om ons met zijn
hoofdwerk de „Critiek op de staathuishoudkunde”
die later volkomener is gemaakt door „Das Kapital”, bezig te houden.

Na de Revolutie van 1848 in Duitschland, door de verandering van de
toestanden, welke Marx e. d. weder de gelegenheid verschaften naar
Duitschland terug te keeren, richtte hij met medewerking van vrienden
waaronder ook Engels in Keulen de „Neue
Rheinische Zeitung” op. Het eerste nummer van dit blad,
dat zich onmiddellijk in de politiek op streng
demokratischen en in sociale dingen op communistischen grondslag
plaatste, verscheen 1 Juni 1848. Onder zijne tijdelijke medewerkers
telde het blad o. a. de jonge Ferdinand Lasalle, die eenige jaren later
in Duitschland als pionier der socialistische beweging zulk een groote
rol zou spelen.

Maar de reaktie had in Duitschland en vooral in Pruissen, spoedig
weder gezegevierd en met meer dan twee dozijn processen beladen wegens
wederspannigheid, en voornamelijk om haar aansporen tot het weigeren
van belastingbetalen aan eene regeering, die de pas verworven rechten
der burgerij met voeten trad, moest de „Neue
Rheinische Zeitung” den 19e Mei 1849 ophouden
te verschijnen.

Freiligrath de dichter had voor dit laatste nummer de volgende
dichtregelen geschreven:


„Kein offner Hieb in offner Schlacht—

Es fällen die Nücken und Tücken,

Es fällt mich die schleichende Niedetracht

Der schmutzigen Westkalmücken!

Aus dem Dunkel flog der tötende Schaft,

Aus dem Hinterhalt fielen die Streiche—

Und so lieg’ ich nun da, in meiner Kraft,

Eine stolze Rebellenleiche!”





Marx toog weder naar Parijs, waar hij de later beroemd geworden
historische schets van de fransche Revolutie van 1848 schreef, die de
eerste toepassing van zijn geschiedschrijvingsmethode op de
gebeurtenissen van den dag was.

Deze artikelen-reeks later uitgegeven onder den titel: „de Burgeroorlog
in Frankrijk,” is later aangevuld met een niet minder prachtige
historische analyse van de overwinning der reaktie in Frankrijk onder
Napoleon III, door Marx betiteld met „Der
18e Brumaire des Louis Bonaparte.” Ook over de
duitsche Revolutie van 1848 zijn toen door Marx artikelen geschreven,
die voor eenige jaren geleden uitgegeven zijn onder den
titel: „Revolutie en Contra-Revolutie in Duitschland in
1848.”

Volledigheidshalve moet hier nog melding worden gemaakt, dat na een
proces, dat men den leden van den „Communistenbond” in
Duitschland aandeed wegens hoogverraad en waarbij een aantal hunner
veroordeeld werden, dezen Bond opgeheven moest worden. Marx heeft de gansche
historie van dien Bond, benevens zijn karakter en ook dat van de op de
revolutie gevolgde reaktie, terneergeschreven in een boekje: „Het
Keulsche Communisten-proces” genaamd.

Marx toog, nadat ook Parijs hem voor de tweede maal als woonplaats
ontzegd was, naar Londen, om zich daar voor goed te vestigen. Aldaar
moest hij werken om zijn brood, door journalistieken arbeid te
verrichten en had hij inmiddels ook eenige kinderen gekregen. Maar wat
hem het meest in Londen bleef aantrekken, dat was de gelegenheid die
hij aldaar vond, om zijne economische studiën voort te zetten.
Eerstens, omdat Engeland het groote proefveld was voor iemand, die in
die dagen de groot-industrie met al hare voor- en nadeelen, licht- en
schaduwzijden wilde leeren kennen. Tweedens, omdat er in het
„British Museum” een ongekende
hoeveelheid materiaal was te vinden voor politiek-economische
studiën. Derdens omdat Londen zelf,
de interessantste plaats was tot waarneming van het burgerlijk leven;
en ten laatste, door het nieuwe ontwikkelingsstadium waarin de
burgerlijke samenleving gekomen was door de ontdekking van de
Californische en Australische goudmijnen. Marx zelf verklaarde
hieromtrent:

„De physikus beschouwt natuurprocessen, of daar waar zij in
hunnen scherpst afgeteekenden vorm en van storenden invloeden onberoerd
zijn waar te nemen; of zoo mogelijk, maakt hij experimenten onder
voorwaarden, welke hem eene zuivere ontwikkeling van het proces kunnen
verzekeren. Wat ik in dit werk trachtte na te vorschen (in
„Das Kapital” n. l.) is
de kapitalistische produktiewijze en de aan haar beantwoordende
produktie- en verkeersverhoudingen. Hunne klassieke verblijfplaats is
tot nu toe nog Engeland. Dit is de reden, waarom dit land als
hoofd-illustratie mijner theoretische ontwikkeling dienst doet.”
Aldus luidt het in de „Voorrede” van het eerste deel van
„Das Kapital”. 



Marx over Vrij-handel.




Wij hebben nog melding te maken van een tweetal
studiën van staathuishoudkundigen
aard, welke beiden dateeren uit de periode der Brusselsche ballingschap
van 1847. Het zijn Voordrachten, door Marx in openbare vergaderingen
gehouden. Zijne groote kennis van economische toestanden en de proeven
zijner critische gaven op dit gebied blijken reeds uit beiden.

De eene is getiteld „Over Loonarbeid en Kapitaal” en is
gehouden in de „Deutsche
Arbeiterverein” aldaar. Zij is een begin, dat geheel en al
tehuis behoort bij Marx’ critisch-economische beschouwingen en
behoeft dus hier niet opzichzelf te worden behandeld.

Het andere is de in 1847 in de „Demokratische Gesellschaft” te dier plaatse gehouden
voordracht „Over Vrije-handel.”

Het was in het agitatietijdperk der graanrechtwetten in Engeland.
Marx komt hierin tot deze conclusies: „wat beteekent onder den
huidigen toestand der samenleving de vrije handel? Niet anders, dan de
vrijheid van het kapitaal..... Zoolang gij de verhouding van loonarbeid tot kapitaal
laat voortbestaan, moge de ruil der waren, zich ook voortdurend
voltrekken onder de gunstigste verhoudingen, zal er steeds een klasse
wezen die uitbuit, en eene die uitgebuit wordt...... Niettemin, gelooft niet Mijne heeren, dat wanneer
wij den vrijen handel critiseeren, wij dan vrienden zijn van
beschermende rechten.” Integendeel! „Men kan het
constitutionalisme bestrijden zonder een vriend van het absolutisme te
wezen. Overigens zijn beschermende rechten slechts een middel, om in
een land de groot-industrie op te voeden, d. w. z. haar van de
wereldmarkt afhankelijk te maken en van het oogenblik af waarop men van
de wereldmarkt afhankelijk begint te worden, hangt men in
meerdere of mindere mate reeds van den vrijen handel af. Bovendien
ontwikkelt bescherming de vrije concurrentie in het land zelf. Derhalve
zien wij het, dat in de landen waar de bourgeoisie begint zich als
klasse te doen gelden, zooals bijv. in Duitschland, zij reeds groote
moeite doet om bescherming te verkrijgen.”..... „In
’t algemeen echter is tegenwoordig het systeem der beschermende
rechten conservatief, terwijl de vrije handel verstorend werkt. Het
ontwricht de vroegere nationaliteiten en drijft de tegenstelling
tusschen proletariaat en bourgeoisie op hunnen spits. In
één woord: het systeem van den vrijen handel bespoedigt
de sociale revolutie.” „En slechts in dezen, revolutionairen zin
Mijne Heeren,” zoo eindigde Marx zijn rede, „stem ik
vóór den vrijen handel.” 














Derde gedeelte.













Hoofdstuk V.














De kritiek op het Kapitalisme.




Zooals in de philosophie en in de wereldbeschouwing
Marx’ wetenschappelijke inzichten aanknoopten aan Kant, Fichte,
Hegel en Feuerbach; in de geschiedenisbeschouwing aan Augustin Thierry
en Michelet, zoo knoopten zijne staathuishoudkundige inzichten aan die
van de, eveneens klassieke vertegenwoordigers der burgerlijke
staathuishoudkunde aan. Adam Smith en David Ricardo, beiden engelsche
economen waren zijne voorgangers.

Voornamelijk was het kernpunt van elke principieele economie, het
concipieeren eener waarde-theorie. Deze is ook bij Marx, gelijk bij
elken econoom die een zeker tijdvak in zijn werk vertegenwoordigt, de
spil waarom alles draait. Maar bij Marx bovendien, de bron waaruit de
door hem geformuleerde theorie van de
méérwaarde,—de polsader in de kapitalistische
produktiewijze,—wetenschappelijk door hem kon worden
vastgesteld.

Tusschen de „Critiek op de staathuishoudkunde” en
„Das Kapital”, het begin
en de voortzetting, liggen negen jaren. Het eerste deel van:
„Das Kapital, zur
Kritik der politischen Ökonomie” verscheen in 1867;
het tweede deel eerst in 1885, twee jaren na Marx’ dood, zoo ook
het derde deel, beiden door Friedrich Engels uitgegeven. De jaren die er
liggen tusschen de „Critiek” en het groote dikke boek
„Das Kapital”, waren voor Marx, die
van een langdurig, steeds terugkeerend lichamelijk lijden en van groote
finantieele zorgen. Maar dat niet alleen. In die periode viel ook de
persoonlijke aktie van Karel Marx, de oprichting
van en de enorme werkzaamheden verbonden aan de
„Internationale”, de stichting die in 1864 te Londen tot stand
kwam, ten doel hebbend de arbeidersbeweging van toenmaals in de
verschillende landen, een internationale band te geven. Marx was hare
secretaris en tevens hare ziel. De noodzakelijkheid om beknopt te zijn,
waardoor ook alleen maar de hoofdpunten van Marx’ levenswerk
kunnen worden weergegeven, noopt ons van de
„Internationale” en wat Marx er in deed, met een enkel
woord gewag te maken en er niet langer bij stil te staan.

Wij behandelen vervolgens al het economische werk van Marx tezamen.
Een voornaam ding dient hierbij wèl te worden in ’t oog
gevat.

Marx heeft geen bepaald nieuw nationaal-economisch systeem op
gesteld; hijzelf betitelde zijn werk als „critiek”.
En iets anders zou dan ook met Marx’ overtuiging en opvatting van
de evolutie die de samenleving doormaakt in de kapitalistische
produktieperiode en de, aan die produktiewijze immanente wetten die
haar voortbewegen en tot oplossing brengen, welker oplossing niet
anders kan zijn dan hare eigene negatie, niet te rijmen zijn
geweest.

„Voor Marx,” zoo luidt het oordeel van een Russisch
critikus, afgedrukt in den tweeden druk van het eerste deel van
„Das Kapital,”.... „is slechts
één ding van gewicht: de wet der phenomenen te vinden met
welker onderzoek hij zich bezig houdt. En voor hem is niet alleen de
wet van gewicht die ze beheerscht, voor zoover zij hunnen ontwikkelden
vorm hebben en in samenhang met elkander staan en zooals zij in een
gegeven tijdperk kan worden waargenomen. Voor hem is het ook
vóór alles van gewicht, de wet harer verandering, harer
ontwikkeling, d. w. z. de overgang uit de eene vorm in de andere, uit
de eene orde van samenhang in de andere te vinden. Zoodra hij eenmaal
eene wet heeft ontdekt, onderzoekt hij in détails de gevolgen
waarin zij zich in het maatschappelijk leven demonstreert”....
„Dientengevolge geeft Marx zich slechts moeite voor één ding:
door nauwkeurige wetenschappelijke onderzoekingen, de noodzakelijkheid
van bepaalde orden van maatschappelijke verhoudingen aan te toonen en
zooveel mogelijk onkreukbaar de feiten te constateeren, die hem tot
uitgangs- en steunpunten dienen. Hiertoe is het volmaakt voldoende,
wanneer hij met de noodzakelijkheid van de tegenwoordige orde van
zaken, tegelijk de noodzakelijkheid van eene andere aantoont, waarin de
eerste onvermijdelijk moet overgaan, gansch onverschillig of de
menschen dat gelooven of niet gelooven, of zij zich
hetzelve bewust zijn of niet. Marx beschouwt de maatschappelijke
beweging als een natuurhistorisch proces, dat door wetten geleid wordt,
die niet alleen niet van den wil, het bewustzijn en doel van de
menschen afhankelijk zijn, maar veeleer omgekeerd, welker willen,
bewustzijn en doel er door bepaald wordt”.... „Wanneer het
bewuste element in de beschavingsgeschiedenis een zoo ondergeschikte
rol speelt, dan spreekt het vanzelf, dat de critiek welker objekt de
beschaving zelf is, minder dan ergens anders, den een of anderen vorm
of het een of andere resultaat van het bewustzijn tot grondslag kan
hebben. Dat wil zeggen: niet de idee, maar het uitwendige verschijnsel
alleen kan dan als haar uitgangspunt dienen. De critiek zal zich
beperken tot de vergelijking en de confronteering van een feit, niet
met de idee, maar met het andere feit. Voor haar is het slechts van
gewicht, dat de beide feiten zooveel mogelijk nauwkeurig onderzocht
worden en werkelijk de een tegenover den ander verschillende
ontwikkelingsmomenten vormen, voor alles is ’t voor haar evenwel
van gewicht, dat niet minder nauwkeurig de serie der orden opgespoord
wordt, de
opvolging en de verbinding, waarin de trappen van ontwikkeling zich aan
ons voordoen. Maar, zoo zal men daartegen aanvoeren, de algemeene
wetten van het economische leven zijn een en hetzelfde; geheel
onverschillig, of men ze toepast op het tegenwoordige of op het
verleden! Juist dàt loochent Marx. Volgens hem bestaan zulke
abstrakte wetten niet... Volgens
zijn meening bezit integendeel elke historische periode hare eigen
wetten.... Zoodra het leven
eener maatschappij een zekere ontwikkelingsperiode overleefd heeft, uit
een bepaald stadium in een ander overgaat, vangt het ook aan door
andere wetten te worden geleid. In één woord het
economische leven biedt ons een, aan de ontwikkelingsgeschiedenis op
het andere gebied dat der biologie, analoog verschijnsel aan......
De oude economen miskenden den
aard van de economische wetten, toen zij dezelven vergeleken met de
wetten der physiek en der chemie..... Een diepere analyse der verschijnselen bewees, dat
sociale organismen zich van elkander evenzoo grondig onderscheiden als
planten en dierlijke organismen.
Ja een en hetzelfde verschijnsel is aan geheel en al verschillende
wetten onderworpen, tengevolge van de verschillende totaal-struktuur
dier organismen, der afwijking van hunne onderlinge organen, van het
verschil der voorwaarden, waaronder zij funktioneeren..... Met de verschillende ontwikkeling der
produktiekrachten wijzigen zich de verhoudingen en de hen regelende
wetten. Daardien Marx zich ten doel stelt, van uit dit gezichtspunt de
kapitalistische maatschappij na te vorschen en te verklaren,
formuleert hij slechts streng wetenschappelijk het doel, hetwelk ieder
nauwgezet onderzoek van het economisch leven hebben kan.

„..... De wetenschappelijke waarde van zulk onderzoek is te
vinden in de opheldering van de bijzondere wetten, welke ontstaan,
leven, ontwikkeling en dood van een bepaald maatschappelijke organisme
en zijn opvolging door een ander en hooger, regelen.”



De analyse van de Waar.




De rijkdom der
maatschappijen, in welke de kapitalistische produktiewijze heerscht,
doet zich aan ons voor, als eene ongehoorde verzameling van waren, de
individueele waar als zijn elementairen vorm. Marx begin daarom
„Das Kapital” met de analyse van de
Waar.

Een Waar is een arbeidsprodukt, dat niet voor het eigen gebruik, hetzij van den producent of van met hem
verbonden menschen, maar voor den ruil tegen
andere produkten, wordt voortgebracht. Het zijn dus geen
natuurlijke, maar maatschappelijke eigenaardigheden die
een zeker produkt tot waar maken. Aan de maatschappelijke rol, de
maatschappelijke funktie kan men ’t zien of een produkt Waar is
of niet.

In de kapitalistische maatschappij nu, nemen in steeds stijgender
mate de arbeidsprodukten de vorm van Waren aan.
Wanneer heden ten dage nog niet alle arbeidsprodukten bij ons
tot Waren
zijn geworden, dan is dit deswegens omdat nog resten van vroegere
produktiewijzen door de tegenwoordige heenloopen. Ziet men nu hiervan
af, dan kan men zeggen dat tegenwoordig alle arbeidsprodukten, de vorm
van Waren aannemen.

Wij kunnen de tegenwoordige produktiewijze niet begrijpen, wanneer
ons niet helder voor oogen staat, hoe het karakter van de Waar is in de
huidige produktiewijze.

„In de produktie betrekken de menschen zich niet alleen op de
natuur. Zij produceeren, doordien zij op eene bepaalde manier
tezamenwerken en de resultaten daarvan, tegen elkander ruilen. Om te
produceeren, komen zij in bepaalde verhoudingen en betrekkingen
tegenover elkander te staan en alleen binnen het raam van deze
maatschappelijke betrekkingen en verhoudingen, vinden hunne
betrekkingen tot de natuur, heeft de produktie plaats.”

Al naar het karakter der produktiemiddelen, kunnen natuurlijk deze
maatschappelijke verhoudingen waarin de producenten tegenover elkander
komen te staan; de voorwaarden waaronder zij hunne produkten ruilen en aan de
totaal-handeling der produktie deelnemen, verschillend zijn. Met de
uitvinding van een nieuw oorlogsinstrument, het geweer, veranderde ook
noodwendig de gansche inwendige organisatie van het leger; veranderden
de verhoudingen, waarin de individuen een leger vormden en als leger
werken konden; wijzigde zich ook de verhouding van de verschillende
legers tot elkander.

De maatschappelijke verhoudingen waarin de individuen produceeren,
de maatschappelijke produktieverhoudingen wijzigen zich alzoo;
veranderen, naarmate dat er verandering en ontwikkeling komt in de
produktiemiddelen, de produktiekrachten in het algemeen. De
produktieverhoudingen als geheel, vormen datgene wat men de
maatschappelijke verhoudingen, de maatschappij noemt en wel een
maatschappij op eene bepaalde, historische hoogte van ontwikkeling; een
maatschappij met een eigenaardig, verschillend karakter.

In de kapitalistische maatschappij, met hare privaat-produktiewijze,
hare voortbrenging door elken ondernemer afzonderlijk en de daaruit
noodwendigerwijs voortvloeiende private verhouding, waarin de ruilers
tegenover elkander zijn komen te staan; de produktie vervolgens, niet
ten eigen behoeve, niet om het produkt zelf, maar om den winst, heeft de Waar noodwendigerwijs een ander karakter en
een andere beteekenis, dan in eene voorafgaande, eene andere
samenleving, met andere produktie-verhoudingen en krachten en een
andere, maatschappelijke wijze van ruilen.

In de private produktiewijze, gelijk het kapitalisme van onzen tijd
haar heeft geschapen, arbeidt elk, oogenschijnlijk voor zichzelve, en
de manier waarop ieder aan het produkt van den ander komt schijnt niet
geweten te kunnen worden aan het karakter van hunnen arbeid, maar aan
de eigenaardigheden van het produkt-zelf.

De verhoudingen dier personen onder elkander, gelijk zij door het
maatschappelijk karakter van den arbeid worden bepaald, verkrijgen,
onder de heerschappij van de warenproduktie den schijn van verhoudingen
van dingen, namelijk: van produkten onder
elkander. Zoolang de produktie een direkt maatschappelijke was, was zij
onderworpen aan de bepaling en aan de leiding van de maatschappij en
lagen de verhoudingen der producenten, onder elkander, duidelijk voor de hand. Zoodra
evenwel de arbeid tot privaat-arbeid werd, die onafhankelijk werd
bedreven; zoodra de produktie daardoor tot een planlooze werd,
verschenen de verhoudingen der producenten tot elkander, als
verhoudingen van produkten. Van nu af lag de
bepaling van de verhouding der producenten onderling, niet meer bij hen
zelf. Deze verhoudingen ontwikkelden zich, onafhankelijk van den wil
der menschen, de maatschappelijke machten groeiden hen over het hoofd,
zij verschenen voor de naïeve beschouwingswijze uit vroegere
eeuwen, als goddelijke machten, zooals zij later voor klaardere koppen, machten der „natuur”
geworden waren. Aan de natuurvorm der Waren, werden nu eigenschappen
toegeschreven, van een mystiek karakter, omdat zij niet uit de
verhoudingen der producenten onderling konden worden verklaard. Marx
noemt dit verschijnsel, de erkenning van het „fetichisme dat den arbeidsprodukten aankleeft, zoodra zij
als Waren worden geproduceerd en dat daarom van de Waar onafscheidelijk
is. Dit fetichistisch karakter van de Waren-wereld ontspruit... uit het
eigenaardig maatschappelijk karakter van den arbeid, die Waren
voortbrengt.

„Gebruiksgoederen worden in het algemeen
slechts Waren, omdat zij produkten der van elkander onafhankelijk
gedreven privaat-arbeid zijn. Het complex van deze privaat-arbeid vormt
den maatschappelijken totaal-arbeid. Daar de producenten eerst weder
met elkander in een maatschappelijk contakt komen door middel van den
ruil hunner arbeidsprodukten, komt ook het specifiek maatschappelijk
karakter van hunnen privaat-arbeid, eerst weder in dezen ruil aan den
dag.”







Waarde der Waren.




Gelijk wij zagen, heeft de Waar ten doel te worden
geruild tegen een andere. Zij kan slechts aan dit doel beantwoorden
onder de voorwaarde, dat door haar eene menschelijke behoefte, van
welken aard ook, bevredigd wordt. Voor Marx maakt het geen verschil, of
die behoefte, eene werkelijke of een ingebeelde is; of het brood is of
katoen of een behoefte naar luxe. Deze onderscheidingen, door sommige
spitsvondige economen wel eens gemaakt,
gelden in de werkelijkheid dan ook inderdaad niet.

De Waar moet dus een nuttig ding zijn: zij moet gebruikswaarde bezitten. Deze laatste eigenschap, die de
Waar noodzakelijk hebben moet, wordt bepaald door de physieke
eigenschappen van het lichaam van de Waar. Gebruiksnuttigheid vormt de
stoffelijke inhoud van den rijkdom, hoedanig zijne maatschappelijke vorm ook
zijn mag. Gebruikswaarde is dus geene, der waren alléén
aanklevende eigenschap. Er zijn gebruiksnuttigheden die
géén waren zijn, bijv. produkten van een op communistischen grondslag ingericht
gemeenschapswezen, zooals die der oude indische dorpsgemeenten. Ja, er
zijn gebruikswaarden die niet eens arbeidsprodukten zijn, zooals
bijv. de vruchten van een oerwoud, water van een vloed enz. enz. Maar,
er kan geen Waar bestaan die niet gebruikswaarde heeft.

Doordien de Waren worden wat zij zijn en waartoe zij bestemd
zijn, verkrijgen zij een tweede eigenschap, die van te worden geruild:
hunne ruilwaarde dus. De verhouding waarin zich
de Waren
tegen elkander doen ruilen, wordt door hunne waarde bepaald.

Wij hebben hier niet met abstrakte begrippen
van waarde van een of ander te doen. Wij hebben hier de Waar als
maatschappelijk ding, wier produktie aan bepaalde maatschappelijke
verhoudingen en voorwaarden en aan de aanwezigheid van bepaalde
maatschappelijke krachten is gebonden.

Wat bepaalt dus de waarde dier Waar? De waarde der Waar is
niet gelijk aan haren prijs. De laatste is alleen maar hare
ruilwaarde in geld uitgedrukt. Daardoor kan
dus, als gezamenlijke produkten van menschelijken arbeid, hunne waarde
niet worden uitgemaakt. Als gebruikswaarden worden zij slechts daarom
tegen elkander geruild, omdat zij juist verschillende,
niet-gemeenschappelijke, natuurlijke eigenschappen hebben, die wel de
beweegredenen tot hunnen ruil, maar in geen geval de verhouding van
dien ruil, bepalen kunnen.

Het raadsel laat zich slechts oplossen, zegt Marx, wanneer men de
algemeene eigenschap der Waren heeft ontdekt, n.l. deze, dat zij
arbeidsprodukten, d. w. z. produkten van menschelijken arbeid
überhaupt zijn.

Een Waar
heeft dus daardoor waarde, omdat in haar, menschelijke arbeid
überhaupt, is neêrgelegd.

Die waarde-grootte van de Waren, hoe is die nu te meten? De waarde-meter
daarvan, is de hoeveelheid van de waarde-vorming die zij in zich
bevatten, van den menschelijken arbeid die in haar is gekristalliseerd. En deze hoeveelheid
kan op haren beurt, door niets anders gemeten worden, dan door den
arbeidstijd die er noodig was, om de Waar voort te brengen.

Maar niet den individueelen arbeidstijd. Immers dan zou, hoe luier
een arbeider was, zooveel te meer waarde zijnen arbeid hebben. Deze
arbeidstijd laat zich, volgens Marx, niet anders opvatten dan als eene
maatschappelijke faktor van de voortbrenging. In eene bepaalde
samenleving zijn deze voorwaarden eveneens gegevene en bepaalde;
blijven zij aan elkander gelijk, dan blijft ook de in de produktie
eener Waar neêrgelegde hoeveelheid arbeids gelijk;
wijzigen zich deze, dan veranderen gene eveneens. Want het totaal van
de maatschappelijke verhoudingen, waaronder de produktie plaats vindt,
is van de produktiviteit van den arbeid afhankelijk. Onder deze is mede
te rekenen, de oogenblikkelijke vorming der arbeiders, de hoogte die de
techniek bereikt heeft, de manier van
samenwerking van de organen der produktie, de natuurverhoudingen van
menigvuldigen soort, zooals daar zijn: rijkdom van den bodem,
meteorologische invloeden etc. Al deze omstandigheden zijn aan
wisseling onderhevig en daarmede ook de produktiviteit van de
maatschappelijke arbeidsopbrengst in een bepaald tijdperk.

Tegelijk hiermede veranderen ook de arbeidshoeveelheden, die noodig
zijn om het gelijke produkt voort te brengen, en mede ook deszelfs
waarde-grootte.

De waarde-grootte van tweeërlei waren staan dientengevolge
in de verhouding van kwantiteiten van den maatschappelijk noodzakelijken arbeid, die tot hunne
produktie gevorderd worden. Kan dus de hoeveelheid arbeid, noodig tot
de voortbrenging van een warensoort, ingekrompen worden tot op de
helft, door opvoering van de produktiviteit van den arbeid, invoering
van machinerie ter vervanging van handenarbeid, volkomener maken van de
machinerie enz., dan daalt ook de waarde van die waren tot op de helft.
Zoo is de waarde van stalen veren bijv., binnen 60 à 70 jaren,
gedaald tot op nog minder dan het honderdste gedeelte harer
oorspronkelijke waarde.

Dit is dus het begrip maatschappelijk-noodwendige arbeidstijd,
gelijk dit bij Marx geldt.

Reeds was die algemeene waardewet der arbeidsprodukten, hunne bepaling door den
arbeid, oorspronkelijk eene ontdekking van de klassieke engelsche
economie en in embryonalen vorm was zij reeds bij den engelschen
econoom Sir William Petty te vinden. Zij is later door Adam Smith
overgenomen en ten slotte op de kapitalistische, half nog
manufaktuurlijke, half groot-industrieele
produktiewijze, gelijk zij in het Engeland dier dagen
(1772–1823) te vinden was, toegepast door den staathuishoudkundige David
Ricardo.

Alleen, wat nòch Adam Smith nòch Ricardo zagen en
doorschouwen konden, dat doorzag Marx, die als econoom eene latere
periode toebehoort, n.l. die der groot-industrie met de stoom en de
maatschappelijke massa-produktie. Marx was het gegeven om het
maatschappelijk karakter van den arbeid-zelve te doorzien. 

Men moet bij de beoordeeling van deze waarde-theorie zich hoeden
voor vergissingen. Marx zelf wees hierop reeds. Een dier voornaamste is
wel de verwisseling van waarde met rijkdom. De waarde,
zegt Marx duidelijk, is eene historische categorie, slechts geldig voor
de periode van de warenproduktie; zij is eene maatschappelijke
verhouding. De rijkdom daarentegen, is iets stoffelijks en wordt
samengesteld uit gebruikswaarden. „Arbeid”, zegt
Marx,
„is niet de eenige bron der door hem voortgebrachte
gebruikswaarden voor den stoffelijken rijkdom. De arbeid is zijn vader,
gelijk William Petty zegt de aarde zijn moeder is!”







De Waar: Arbeidskracht.




Zooals de voortbrenging der waren verschilt in de eene
maatschappelijke periode met die van de andere, zoo zal ook die van den
voortbrenger daarvan verschillend moeten zijn in de verschillende
produktietijdvakken.

Zoo was de positie van den voortbrenger, den arbeider, een geheel
andere in de periode van de oorspronkelijke naturalwirthschaft, dan in die van het feodale Handwerk
voor den engeren markt; in die van de Manufaktuur anders dan onder die
van de heerschappij der op kapitalistische leest geschoeide fabriek of
der kapitalistische huis-industrie.

Onder dit kapitalistisch systeem nu, dat waarin den
arbeider gescheiden is van het produkt, dat
noch hem toebehoort, noch hem ten goede komt, maar den ondernemer, den
bezitter, kan men ten zijnen opzichte niet spreken van zijn
arbeid, maar van de geschiktheid die hem eigen is om te arbeiden. Hij is niet
de man van den arbeid, die behoort zijnen meester, maar alleen de
bezitter van de arbeidskracht. „Onder arbeidskracht of
arbeidsvermogen”, zegt Marx, „verstaan wij, het totaal
physieke en geestelijke geschiktheid, dat in de lichamelijkheid van de
levende persoonlijkheid eens menschen bestaat en dat hij in beweging
brengt zoodra hij gebruiksnuttigheden van welken soort
vervaardigt.”....

Deze arbeidskracht komt als een zuivere Waar aan de markt. Wat
beteekent dat? De ruil der waren in het algemeen heeft tot voorwaarde,
dat de bezitters tegenover elkander komen te staan als vrije menschen.
Datzelfde moet dus óók kunnen gelden voor den bezitter
van die waar welke arbeidskracht heet.

De bezitter dezer waar moet dus ook een vrij man zijn, die zijn waar
niet voor eeuwig maar voor een bepaalden tijd verkoopt, anders wordt hij een slaaf en wordt hij, van een
warenbezitter zelve een waar, gelijk de arbeiders, in de samenleving
van de grieksche en romeinsche oudheid dat waren.

Nog een andere voorwaarde moet vervuld zijn. Een gebruiksnuttigheid,
moet geen gebruikswaarde hebben voor zijnen bezitter. De arbeider die
de beschikking heeft over de produktiemiddelen, verkoopt niet zijn
arbeidskracht, maar zijn arbeidsprodukt. De van zijn productiemiddelen, van grond en
den bodem gescheidene arbeider evenwel, heeft alleen zijn arbeidskracht
om ter markt te brengen. Daar vindt hij den ondernemer, die haar koopt
of huurt.

De waarde dezer waar, arbeidskracht, wordt eveneens bepaald door de
ter harer voortbrenging en wedervoortbrenging
maatschappelijk-noodwendige hoeveelheid arbeidstijd. Het bestaan van de
arbeidskracht, heeft natuurlijk tot voorwaarde, het bestaan en de
voortplanting van den arbeider. Dit bestaan is neêrgelegd en
wordt verstoffelijkt, in een zekere som van levensmiddelen, die de
arbeider daartoe noodig heeft. Deze laatste verschilt ook alweder naar
tijd en oord. Maar ook kunnen hier nog bovendien allerlei geestelijke
redenen in het spel zijn. „In tegenstelling tot die van andere
waren,” zegt Marx zeer duidelijk, „bevat (dus) de
waardebepaling der arbeidskracht, een historisch en een moreel
element.” Het geestelijk niveau van den arbeider, de
ontwikkelingshoogte van zijne organisatie enz., vormen die
elementen.

Maar ook zijn onder de produktiekosten der arbeidskracht te rekenen,
de kosten benoodigd voor leertijd, in eene bepaalde tak van arbeid.
Deze laatsten worden natuurlijk minder, naarmate de arbeid meer en meer
een machinale wordt.

Al deze gronden bewerken, dat de waarde van de arbeidskracht, van
eene bepaalde arbeidersklasse, in een bepaald land levend en in een
bepaald tijdstip, eene bepaalde grootte is.

Men moet nadrukkelijk in ’t oog houden, dat hier sprake is van
de waarde van de arbeidskracht en niet van haren prijs.
De laatste toch, wordt uitgedrukt in het arbeidsloon, het reële
geldloon, dat de arbeider, krachtens zijne
overeenkomst met den kapitalist van dezen bekomt, na gedanen arbeid.
Marx wijst erop, dat de beschouwingswijze der burgerlijke economie,
krachtens welke de ondernemer den arbeider zijn loon
vóórschiet, omdat hij hem betaalt, alvorens het produkt
verkocht is, eene verkeerde voorstelling van zaken is, die met de
werkelijke economische verhoudingen in strijd is. Onder het huidige
systeem, riskeeren niet alleen de arbeiders hun loon, maar zijn zij ook
gedwongen op borg te leven. En daarom zijn zij ook de
grootste slachtoffers van de vervalsching en de verslechtering der
levensmiddelen, die door de tusschenhandelaren, rustig kan worden
bedreven.

Maar ook streng economisch gesproken is het valsch. „De
eigenaardige zijde dezer specifieke waar, die der arbeidskracht, brengt
het met zich mede, dat met het afsluiten van het contrakt tusschen
kooper en verkooper, hare gebruikswaarde nog niet werkelijk, in de
handen van den kooper is overgegaan. Hare waarde, gelijk aan die van
elke andere waar, werd bepaald, alvorens zij in circulatie trad, want
een bepaald kwantum van maatschappelijken arbeid, werd er tot
voortbrenging aan ten koste gelegd, maar hare gebruikswaarde bestaat
eerst in de achterna komende krachtsinspanning.”.....

„Overal schiet hierom de arbeider, den kapitalist de
gebruikswaarde der arbeidskracht voor; hij laat ze door den kooper
consumeeren, alvorens zij haren prijs betaald heeft gekregen, overal
crediteert daarom de arbeider den kapitalist.”.....

Hieruit blijkt dus, dat kapitalist en arbeider, als ruilers van twee
gelijke waren, toch niet in gelijke conditie verkeeren.

Maar ook nog in een ander voornaam opzicht is de waar arbeidskracht,
eene andere als de gewone waar, gelijk wij later zullen zien. Wij
moeten eerst weder terug tot de eenvoudige ruil en de funktie van het
geld daarbij. 





















Hoofdstuk VI.














Het geld.




Wij zagen, dat de waardegrootte eener Waar wordt
bepaald door de tot hare
voortbrenging benoodigde hoeveelheid, maatschappelijk-noodzakelijken
arbeidstijd. Maar daarin drukt zich de waardegrootte evenwel niet uit.
Men zegt niet: deze jas is veertig arbeidsuren waard, maar hij is zoo
en zooveel waard, bijv. zooveel als 20 el linnen of als 10 gram goud.
De waardegrootte wordt dus wel bepaald, door de hoeveelheid van de
maatschappelijk-noodzakelijken arbeid, die er aan moet worden besteed,
maar zij wordt uitgedrukt in en door hare ruilverhouding. Er moet dus
ook een zekere maat zijn, een zeker medium, waardoor de ruil der waren
kan geschieden en die de uitdrukking der verhouding, van de waren
onderling, in zich belichaamt. Marx noemt dit het aequivalent,
en den vorm waarin de verhouding van de gebruikswaarden, als
ruilprodukten zich wederzijds uitdrukken, de aequivalentvorm der
waren.

Dit aequivalent treedt het minst naar den voorgrond in de perioden
der eenvoudigen warenruil; maar hoe ingewikkelder de
produktieverhoudingen worden, zooveel te minder kunnen waren als zulke
aequivalentvormen voldoen, zooals dat in primitieve maatschappijen, met
primitieve produktiewijzen: eenvoudige vorm van landbouw en bedrijf,
eenvoudige warenhandel enz., het geval is geweest.

Hoe langer hoe meer dus de warenruil zich ontwikkelde, hoe meer
arbeidsprodukten tot waren werden, des te noodzakelijker werd een
algemeen aequivalent. In den aanvang van den ruil, ruilt een elk
datgene wat hij niet noodig heeft, onmiddellijk tegen datgene in wat
hij wèl noodig heeft. Dat wordt natuurlijk steeds moeilijker, naarmate de warenproduktie steeds
meer de algemeene vorm werd van de maatschappelijke produktie. Er moest
door deze ontwikkeling dus een Waar komen, die een ieder gebruiken kon,
een algemeene aequivalent dus, eene onmiddellijke belichaming tevens
van de waarde, die tevens a priori gebruikswaarde voor elkeen
bezit. En die ontstond in den geldvorm.

In den loop der tijden zijn verschillende dingen in dezen rol
opgetreden, bijv. vee, slaven, wapens enz., het laatst: edele metalen.
Dat de geldvorm van goud en zilver, ten slotte de meest bruikbare werd
voor eene, reeds op eene zekere hoogte van beschaving staande
samenleving, met een reeds ontwikkelde warenproduktie en een vrij
omvangrijk warenverkeer, vindt hare oorzaak in verschillende
omstandigheden. Voor een deel mag dit hieraan te wijten zijn geweest,
dat pronk en pronkvoorwerpen
reeds van oudsher als gewichtige ruilvoorwerpen
dienst hebben gedaan; maar hoofdzakelijk besliste hier de
omstandigheid, dat goud en zilver, door de maatschappelijke funkties,
die zij als algemeen waren-aequivalent bezitten, het best aan dat doel
beantwoordden, door hunne natuurlijke eigenschappen. Ten eerste zijn de
edele metalen steeds van gelijke kwaliteit en lossen zij zich, noch in
lucht, noch in water op; zij zijn dus praktisch niet veranderlijk. Ten
tweede kunnen zij naar willekeur gedeeld en samengesteld worden.

Goud en zilver, konden het monopolie van als algemeen aequivalent te
dienen, slechts daardoor verkrijgen, doordien zij als waren, tegenover
de andere waren, konden komen te staan. Zij konden dus alleen
geld worden, omdat zij waren vertegenwoordigden. Het geld
is dus, noch uitgevonden door zekere soorten van menschen, noch is het
geld een bloot waardeteeken. De waarde van het geld en zijn bepaalde
maatschappelijke funkties, zijn niet willekeurig in het leven geroepen.
De edele metalen werden tot geldwaren, door de rol, die zij als waren
in het ruilproces speelden en nog spelen.



De eerste funktie van het geld, bestaat dus hierin, als
waardemaatstaf te dienen. De waren worden niet door middel van het geld
aan elkander gelijk en met elkander te vergelijken; maar, doordien zij
waarde-belichamingen zijn van menschelijken arbeid, kunnen zij als
zoodanig, gemeenschappelijk door dezelfde bepaalde waarde worden
gemeten. Het geld als waardemeter, is dus de noodzakelijke
verschijningsvorm, van den in alle waren zich bevindende waardemaat, de
arbeidstijd namelijk. 

De uitdrukking eener waar in geldwaar, is de geldvorm der waar of
haren prijs. Dit laatste, is dus de tweede funktie van het geld, n.l.
de maatstaf van de prijzen te zijn. Als waardemeter zet het geld de
waarde der waren om, in bepaalde, aanschouwelijke hoeveelheden gelds.
Als maatstaf van de prijzen, meet het de verschillende hoeveelheden
gelds aan ééne bepaalde hoeveelheid goud, die als
munteenheid aangenomen wordt, bijv.: een pond goud.

Het verschil is dus, dat de prijs de geldnaam voor de waarde-grootte
der waren is, maar tegelijkertijd óók de uitdrukking is
van de ruilverhouding der waar met de geldwaar, het goud of het zilver.
De waarde evenwel, kan nooit op zich zelf, voor zich alleen te
voorschijn komen en niet van de waar geabstraheerd worden, maar zit
steeds, aan de ruilverhouding met andere waren vast. Hierdoor is dus
eene afwijking mogelijk geworden, tusschen den prijs van de waren en
hunne waarde-grootte, gelijk die dan ook in de werkelijkheid steeds
voorkomt. De balans van het verschil tusschen beiden schept de
kapitalistische concurrentie. Met de volgende woorden van Engels is dit
duidelijk te maken: „In de huidige kapitalistische maatschappij,
produceert elke industrieele kapitalist op eigen hand, wat, hoe- en
zooveel, hij wil. De maatschappelijke behoefte evenwel, blijft voor hem
eene onbekende grootte, zoowel wat de kwaliteit en de soort van de
benoodigde voorwerpen, als de kwantiteit daarvan aangaat. Wat heden
niet snel genoeg geleverd kan worden, wordt in den tegenwoordigen tijd,
wordt morgen, verre boven de vraag aangeboden. In weerwil daarvan,
wordt ten slotte toch in de behoefte, hetzij slecht of goed, hoe
’t ook zij voorzien, en de produktie richt zich in het algemeen
genomen, ten slotte toch op de benoodigde voorwerpen. Hoe komt nu hier
de verevening van die tegenspraken tot stand? Door de concurrentie. En
hoe speelt de concurrentie deze oplossing klaar? Eenvoudig, doordien
zij de naar soort of hoeveelheid, voor het oogenblikkelijk
maatschappelijk verbruik niet benoodigde waren, ontwaardigt, d. w. z.
beneden hunne arbeidswaarde doet dalen, en langs dezen omweg den
producenten het voelbaar maakt, dat zij òf onbruikbare,
òf op-zich-zelf bruikbare artikelen in eene onbruikbare,
overtollige hoeveelheid voortgebracht hebben. Hieruit spruit dus
tweeërlei voort:

„Ten eerste, dat de voortdurende
afwijkingen der warenprijzen van de warenwaarde, de noodzakelijke
voorwaarden zijn, waaronder en waardoor alleen, de warenwaarde haar
bestaan kan erlangen. Alleen door de schommelingen van de concurrentie
en hiermede die van de warenprijzen, zet zich de
waardewet onder de warenproduktie door; wordt de bepaling van de waarde
der waren door den maatschappelijk noodzakelijken arbeidstijd, tot
werkelijkheid. Dat daarbij de vereffeningsvorm van de waar, haren
prijs, in den regel iets of wat anders er uitziet, dan de waarde die
zij te voorschijn brengt, is een noodlot, dat de waarde deelt met de
meeste maatschappelijke verhoudingen. De koning ziet er meestendeels
gansch anders uit, dan de monarchie die hij voorstelt.

„Ten tweede. Terwijl de concurrentie, in eene samenleving van
met elkander ruilende warenproducenten, de waardewet der warenproduktie
tot hare geldigheid doet komen, zet zij juist dáármede,
de onder die omstandigheden eenig mogelijke organisatie en orde, der
maatschappelijke produktie door. Alleen door middel van de
waardevermindering en de opvoering ervan boven hunne waarde, worden de
individueele warenproducenten er als het ware met hunnen neus
voorgezet, wat en hoeveel de samenleving van hunne waren noodig heeft,
of niet noodig heeft.”



De waren die aan de markt komen, veranderen daar in geld, daarna
weder in waren. Deze beweging is de eenvoudige warencirculatie,
W–G–W. Maar de waar, aan het einde van dit gansche proces,
is eene andere, dan die van aan het begin daarvan. De eerste was
niet-gebruikswaarde voor haren bezitter, de laatste is gebruikswaarde
voor hem geworden. De nuttigheid van de eerste Waar, bestond voor hem
in hare eigenschap als waarde, als produkt van algemeen-menschelijken
arbeid; in hare uitruilbaarheid met een ander produkt van algemeen
menschelijken arbeid, met geld. De nuttigheid van de andere Waar,
bestaat voor hem in hare lichamelijke eigenschappen, niet als produkt
van algemeen menschelijken arbeid, maar van een bepaalden vorm
van arbeid. De bovengenoemde formule is dus die van
Waren,–Geld,–Waren: verkoopen om te koopen. Elke verkoop is
een koop en omgekeerd. Marx schildert wat er nu vervolgens gebeurt
aldus, onder wat hij noemt: „De methamorphose
der Waren”: „W–G.” Eerste methamorphose
der Waar of verkoop. Het overspringen van de warenwaarde uit het lijf
van de waar in het lijf van het goud is,.... de salto mortale
van de waar. Mislukt zij, dan is wel-is-waar de Waar niet in
benauwdheid, wel echter is dat de warenbezitter. De maatschappelijke
verdeeling van den arbeid, maakt zijnen arbeid evenzoo
éénzijdig, als zij zijne behoeften
véélzijdig maakt. Maar juist daarom, doet het produkt
voor hem slechts als ruilwaarde dienst. Algemeen maatschappelijk
geldige aequivalentvorm, bezit het alleen slechts in het geld en dat
geld bevindt zich in eens andermans zak. Om het eruit te krijgen, moet
de Waar voor alles dus gebruikswaarde voor den geldbezitter hebben, de
aan haar ten koste gelegden arbeid dus in maatschappelijk-nuttigen vorm
er aan besteed zijn of zich in het verband van de maatschappelijke
verdeeling van den arbeid kunnen handhaven. Maar die verdeeling van den
arbeid, is een uit de natuur voortkomend produktie-organisme, welker
draden gesponnen worden, achter den rug van den warenproducent om, en
die zich aldaar voortweven. Wellicht is de Waar, produkt van eene
nieuwe arbeidsmethode, die aan eene nieuw opgekomen behoefte
bevrediging zoekt te geven, of op eigen gelegenheid, deze behoefte
eerst te voorschijn roepen wil. Gisteren nog een funktie, onder de vele
funkties van een en dezelfde warenproducent, rukt zich eene bijzondere
arbeidsverrichting heden wellicht los van deze samenhang,
verzelfstandigt zich en zendt juist deswegens, haar deelprodukt als
zelfstandige Waar ter markt..... „Onze warenbezitters bespeuren
daaruit, dat dezelfde verdeeling van den arbeid, welke hen tot
onafhankelijke particuliere voortbrengers, het maatschappelijke
produktieproces en zijne verhoudingen in dit proces van hen-zelf
afhankelijk maakt; dat de onafhankelijkheid der personen van elkander,
zich vervolkoment, in een systeem van alzijdige zakelijke
afhankelijkheid van elkander.

„De verdeeling van den arbeid verandert het
arbeidsprodukt in een Waar en maakt dáármede zijne
verandering in Geld tot eene noodzakelijkheid.”

„Wij kennen tot dusver geenerlei economische verhouding der
menschen,” gaat Marx voort, „buiten dat van
warenbezitters, een verhouding, waarin zij vreemde arbeidsprodukten
zich toeëigenen, doordien zij eigene van zich vervreemden. De eene
warenbezitter kan derhalve, den andere dan ook slechts als geldbezitter
tegemoet treden, hetzij omdat zijn arbeidsprodukt van nature den
geldvorm bezit, dus geldmateriaal is, goud enz., hetzij omdat zijn
eigene waar reeds van huid veranderd is en haar oorspronkelijken
gebruiksvorm afgestroopt heeft. Ten einde als geld te kunnen
funktioneeren, moet het goud natuurlijk een zeker punt hebben, van
waaruit het op de warenmarkt op kan treden. Dit punt ligt in zijne
produktiebron, waar het zich, als onmiddellijk arbeidsprodukt, met een
ander arbeidsprodukt van dezelfde waarde kan doen ruilen. Maar van af
dit oogenblik, stelt het gedurig gerealiseerde warenprijzen voor. Afgezien van den ruil van het
goud met waren, aan zijne produktiebron, is het goud in de handen van
elk warenbezitter, de blootgelegde gestalte van de van hem vervreemde
Waar, het produkt van den verkoop of van de eerste waren-metamorphose:
W–G. Ideaal geld of waardemeter werd het goud, omdat alle waren
hunne waarde in hem maten en het, aldus tot het handtastelijke
tegendeel van hunne gebruiksgestalte, tot hunne waardegestalte maakten.
Reëel geld werd het, doordien de waren,
door hunne alzijdige vervreemding, het tot aan hem werkelijk vreemde of
veranderde gebruiksgestalte en daardoor tot hunne werkelijke
waardegestalte maakten. In hare waardegestalte stroopt de Waar, elk
spoor van haar oorspronkelijke gebruikswaarde en van de in ’t
bijzonder nuttigen arbeid, waaraan zij haren oorsprong te danken heeft,
af, om zich in de gelijkvormige maatschappelijke stoffelijkheid van
niet te onderscheiden menschelijken arbeid, weder te ontpoppen.

„Men kan het ’t Geld daarom niet
aanzien, van welk slag de in hem veranderde Waar is. De eene Waar ziet
in haren geldvorm precies zoo uit als de andere. Geld mag slijk zijn,
hoewel slijk nog geen geld is. Wij nemen aan, dat de twee geldwolven
waaraan de linnenwever bijv., zijne waar vervreemdt, de veranderde
gestalten zijn van een mud tarwe. De verkoop van het linnen: W–G,
is tegelijk haren koop: G–W.

„Maar als verkoop van linnen, vangt dit
proces met eene beweging aan, welke in haar tegendeel eindigt, met den
koop van een bijbel bijv.; als koop van het linnen, eindigt het met
eene beweging die met haar tegendeel aanving, met den verkoop van de
tarwe bijv. W–G (linnen-geld) deze eerste phaze van
W–G–W (linnen-geld-bijbel), is tegelijk G–W
(geld-linnen), de laatste phaze van eene andere beweging:
W–G–W (tarwe-geld-linnen). De eerste metamorphose eener
Waar, hare verandering uit den warenvorm in geld, is steeds tegelijk de
tweede, haar tegenovergestelde metamorphose der andere waar; hare
terugontwikkeling van uit den geldvorm in den warenvorm.

„G–W. Tweede of slot-metamorphose der waar:
koop.—Dewijl het de vervreemde gestalte is, van alle andere waren
of het produkt hunner algemeene ontvreemding, is geld, de absoluut
vervreemde Waar. Het leest alle prijzen achterwaarts en spiegelt zich
aldus, in alle warenlichamen terug, als de opofferende materie zijner
eigene warenwording. Tegelijk toonen de prijzen, de lonkjesoogen
waarmede hem de waren wenken, hem ook de grenzen zijner
veranderingsgeschiktheid, namelijk die van zijn eigen kwantiteit. Daar
de Waar in hare geldwording ondergaat, ziet men
het ’t geld niet aan, hoe het in de handen van zijn bezitter
gekomen is, of wat er zich in omgezet heeft. Non olet, hoe ook deszelfs
oorsprong moge wezen. Wanneer het aan den eenen kant, verkochte Waren
vertegenwoordigt, aan den anderen kant vertegenwoordigt het,
verkoopbare Waren.

„G–W, de koop is tegelijktijd
verkoop: W–G; de laatste metamorphose eener Waar, is dus tegelijk
de eerste metamorphose eener andere Waar. Voor onzen linnenwever sluit
de levensloop van zijnen waar af met de gekochte bijbel, waarin hij de
2 pond St. terug omgezet heeft. Maar de bijbelverkooper, zet de van den
linnenwever gebeurde 2 pond St., in brandewijn om.

„G–W, de slotphaze van
W–G–W (linnen–geld–bijbel) is tegelijk W–G, de eerste phaze van
W–G–W (bijbel–geld–brandewijn). Daar de
warenproducent slechts een eenzijdig produkt levert, verkoopt hij het
dikwijls in grootere hoeveelheden, terwijl zijn veelzijdige behoeften
hem ertoe dwingen, den gerealiseerden prijs of de gebeurde geldsom,
gestadig in talrijke koopen te versplinteren. Een verkoop mondt daarom,
in vele koopen van verschillende waren, uit. De slotmetamorphose
eener Waar, wordt dus door de som van eerste metamorphosen van
andere waren, gevormd.

„Beschouwen wij nu de totaal-metamorphose eener Waar,
bijv. van linnen, dan zien wij in de eerste plaats, dat zij uit twee
elkander tegenovergestelde en elkander aanvullende bewegingen bestaat.
W–G en G–W. Deze twee, tegenoverelkander staande
veranderingen der Waar, voltrekken zich, in twee aan elkander
tegenovergestelde maatschappelijke processen der warenbezitters, en
reflekteeren zich, in twee elkander tegenovergestelde economische
karakters derzelven. Als agent van den verkoop, wordt hij verkooper,
als agent van den koop, kooper. Zooals echter in elke verandering der
Waar, hare beide vormen, warenvorm en geldvorm gelijktijdig bestaan,
alleen op elkander tegenovergestelde polen, zoo staat dezelfde
warenbezitter als verkooper, tegenover een andere kooper en als kooper,
tegenover een andere verkooper. Het zijn derhalve dus geen vaste, maar
binnen het raam der warencirculatie, gestadig van persoonlijkheid
verwisselende karakters.

„De warencirculatie is niet alleen formeel, maar ook wezenlijk
verschillend van de onmiddellijke produktenruil. Men werpe slechts een
terugblik op hetgeen voorgevallen is. De linnenwever heeft, zonder
voorbehoud, linnen geruild tegen bijbels, eigen waren tegen eene
vreemde Waar. Maar dat verschijnsel bestaat slechts voor hem. De
bijbelagent, die heet aan koud de voorkeur geeft, dacht er niet aan
linnen te ruilen voor bijbels, gelijk de linnenwever er niets
van wist, dat er tarwe was ingeruild tegen zijn linnen enz. De Waar van
B. komt in plaats van de Waar van A; maar A en B, ruilen niet
wederzijdsch hunne waren tegen elkander. Het kan werkelijk voorkomen,
dat A en B wisselsgewijs van elkander koopen, maar zulke bijzondere
betrekkingen, zijn geenszins de voorwaarden tot de algemeene
verhoudingen der warencirculatie. Aan den eenen kant ziet men hieruit,
hoe de warenruil de individueele en lokale grenzen van den
onmiddellijken produktenruil doorbreekt en de stofwisseling der
menschelijken arbeid doet ontwikkelen. Aan den anderen kant, ontwikkelt
zich hierdoor een geheele kring van door de handelende personen, niet
te controleeren, maatschappelijke natuursamenhangsels. De wever kan
slechts linnen verkoopen, omdat de boer tarwe verkocht; de heethoofd
den bijbel, omdat de wever het linnen, de distillateur slechts gebrand
water, omdat de andere, het water des eeuwigen levens verkocht had,
enz. enz.

„Het circulatieproces lost zich deswegens
ook niet, gelijk de onmiddellijke produktenruil, op, in de
plaats- of de handsverwisseling van de gebruikswaarden. Het geld
verdwijnt niet, omdat het ten slotte uit de metamorphosenreeks
eener Waar uitvalt. Het slaat voortdurend weder neer, op een door de
waren zelf voor hem ingeruimde circulatie-plek. Bijv. van de
totaal-metamorphoze van het
linnen—linnen–geld–bijbel—valt eerst het linnen
buiten de circulatie, het geld komt in zijn plaats; daarna valt de
bijbel buiten de circulatie en het geld treedt in zijn plaats. De
vervanging van waren door waren, doet tegelijkertijd in de derde hand,
de geldwaren hangen blijven. De circulatie zweet gestadig geld
uit.”



Verandering van geld in kapitaal.




Wij hebben de ontwikkeling van de warencirculatie uit
de produktenruil nagegaan en eveneens hebben wij den kringloop dier
beweging gadegeslagen. Welke is evenwel hare drijfkracht? De
beweegreden der kringloop: Waar–Geld–Waar, is duidelijk; is
daarentegen die van Geld–Waar–Geld niet zinneloos? Neen,
zij zou zinneloos zijn, wanneer de geldsom aan het einde van de
transaktie, niet eene andere was, dan die aan
het begin daarvan. De kringloop G–W–G, heeft dus maar
één doel: de geldsom waarmede hij eindigt grooter te doen
worden, dan die, waarmede hij aanving. Deze vermeerdering is inderdaad
het drijvende motief in dien kringloop.

Wij komen dus, nadat het proces zijn bekenden gang is gegaan, voor
de formule: 

G–W - (G + g) te staan.

Dit „g”, de toegevoegde waarde die boven en uit de
oorspronkelijk voorgeschoten waarde, aan het einde van den kringloop
voor den dag komt, noemt Marx: de Meerwaarde.
Die laatste moet met hare verschijningsvorm en winst, rente etc.
evenmin verward worden, als de waarde eener waar, met haren prijs. Want
evenals daar, gaat het hier om de grondslagen
en niet om de uiterlijke vormen, de verschijningsvormen, waaronder de
economische verhouding aan het daglicht treedt.

„De waarde wordt aldus tot processeerende waarde,
processeerend geld en als zoodanig tot kapitaal. Dit komt uit de
circulatie vandaan, gaat weder in haar onder
en verveelvoudigt zich in haar; keert vergroot uit haar terug en begint
denzelfden kringloop weder van voren af aan. G–G, geldbarend
geld—„money which begets
money”,—zoo luidde de beschrijving van het kapitaal,
in den mond van zijn eerste wegwijzers, de merkantilisten reeds, zegt
Marx.

„Koopen om te verkoopen, of vollediger,
koopen om duurder te verkoopen, G–W–G, schijnt wel-is-waar
slechts eene vorm aan het koopmanskapitaal eigen, maar ook het
industrieele kapitaal is geld, dat zich verandert in waren en door den
verkoop de waren, in meer geld terug-verandert.”

Wij zien hieruit en ook uit hetgeen voorafging, dat dus niet alle
geld, niet elke Waar kapitaal is; dat deze dingen alleen dan tot
kapitaal worden, wanneer zij een bepaalde beweging doormaken; wanneer
zij dienen om een méér-produkt in het leven te roepen:
méér-waarde geboren te doen worden. Deze beweging heeft
ook op haren beurt, weder bepaalde historische voorwaarden.

Wat Marx ons hier ook heeft doen zien, dat is, dat het niet waar is,
gelijk het in den gewonen akademisch-staathuishoudkundigen vorm luidt,
dat opgehoopte arbeid en produktiemiddelen, kapitaal zijn tout court, maar dat dezen dan eerst tot kapitaal worden,
als zij voldoen aan zekere voorwaarden van historische en van
maatschappelijken aard, waaronder de voornaamste deze is: dat zij in
beweging worden gezet, om méérwaarde voort te
brengen.

Uit welken bron ontspringt nu deze méérwaarde? Men zou
zoo oppervlakkig zeggen, doordien de een van zijn macht (slimheid,
ervaring enz.), gebruik maakt om zijn tegenpartij te misleiden;
overmacht van welken aard ook. Zulk eene verklaring, die op zich-zelf
al zeer weinig bewijst, is bovendien economisch van niet de minste
beteekenis, daar een ieder, gelijk wij gezien hebben, bij afwisseling
kooper en verkooper is. Bovendien kan toepassing van overmacht
enz. wel de een voor een oogenblik zich-zelve doen verrijken, maar zij
is absoluut niet in staat de door beiden bezeten totaal-som, alzoo de
som van de circuleerende waarden, te doen vermeerderen. Wij verklaren
er dus niet anders mede, dan eene verplaatsing van de te deelen som aan
waarden, zonder meer. „De verandering van geld in
kapitaal,” concludeert Marx, „moet worden verklaard, op den
grondslag van de in den warenruil zich bevindende immanente wetten,
zóó, dat de ruil van aequivalenten, ons daarbij steeds
als uitgangspunt dient. Onze, nog slechts als kapitalistenrups aanwezig
zijnde geldbezitter, moet de waren tegen hunne waarde koopen, tegen
hunne waarde verkoopen en desniettegenstaande moet hij aan het einde
van dit proces, méér waarde eruit halen, dan dat hij erin
wierp.”......

De oplossing dier vraag, is nevens die der waardetheorie, de spil
van het systeem van analyse, dat Marx toegepast heeft bij het onderzoek
van de kapitalistische produktiewijze. Zij bevat de ontdekking van een
faktor, die de waarde voortdurend vergroot; bron van waarde is, terwijl
zij zelve tegen hare waarde wordt gekocht door den kapitalistischen
ondernemer, die op de warenmarkt komt, om deze eigenaardige Waar op te
doen, alwaar hij den verkooper van die Waar te ontmoeten weet, die
dezen aan niemand anders, dan aan hem slijten kan. Deze Waar is die der
arbeidskracht namelijk, die wij vroeger reeds hebben leeren kennen.

De bron der meerwaarde nu is te vinden, in den arbeidstijd, welke de
ondernemer, de kapitalist, den arbeider voor zich laat arbeiden, boven
den tijd welke noodig is om de waarde voort te brengen, die hij zelf
kostte.

„Het kapitaal”, zegt Marx „heeft de meerarbeid
niet uitgevonden. Overal, waar een deel der samenleving het monopolie
der produktiemiddelen bezit, moet de arbeider, vrij of onvrij, aan de
tot zijn onderhoud noodzakelijke arbeidstijd een overschot van
arbeidstijd toevoegen, ten einde de levensmiddelen voor de eigenaars
der produktiemiddelen voort te brengen.”

„Méérarbeid, arbeid boven den tot zelfbehoud van
den arbeider noodzakelijken tijd, en toeëigening van het produkt
dezer méérarbeid door anderen, uitbuiting van den arbeid
dus, is aan alle tot nu bestaan hebbende maatschappelijke vormen, voor
zoover zij zich in klassetegenstellingen bewogen hebben, gemeenzaam
geweest. Maar eerst wanneer het produkt dezer meerarbeid, de vorm van
meerwaarde aanneemt, wanneer de eigenaar der produktiemiddelen, den
vrijen arbeider—vrij van sociale banden en vrij van eigen
bezit!—als voorwerp van uitbuiting tegenover zich
vindt en hem uitbuit, tot het doel van de produktie van waren,
eerst dàn neemt dit produktiemiddel, het specifieke karakter van
kapitaal aan. En dit is op groote schaal eerst geschied, aan het einde
van de 15e, en aan het begin van de 16e
eeuw.”







De voortbrenging der meerwaarde.




Nemen wij, om de produktie van de meerwaarde met een
voorbeeld aanschouwelijk te maken, eens het volgende geval. De heer
Jansen, industrieel, richt zich in. Zijn vader stelt een groot kapitaal
ter zijner beschikking. Hij richt een katoenspinnerij op, neemt een
technisch- en een handelsdirekteur aan, die het gansche bedrijf
inrichten en leiden en de inkoop van katoen, de aanschaffing van
machines, de aanstelling van arbeiders enz. bezorgen. De katoen wordt
in de fabriek versponnen tot garen en deze wordt, door middel van
reizigers etc., van de hand gezet.

De heer Jansen nu, men lette er wel op, heeft daarmede niet waren
tegen waren geruild, door middel van de waar geld, maar hij had
oorspronkelijk geld, hij heeft dit uitgegeven om waren te koopen
(fabriek, inrichting, ruwprodukten, arbeidskrachten), en dan verkoopt hij weder
zijn waren, om ze wederom tot geld te doen worden. De ruilformule is
hier niet: W–G–W, maar is hier:

Geld–Waar–Geld.

(G–W–G.)

Hij heeft zijn geld in waren omgezet en hij zet zijn waren weder in
geld om. Waarom doet hij dat? Dat doet hij om winst te maken; het geld
dat in des heeren Jansen’s brandkast terugkomt, moet
méér zijn dan dat wat er uit ging. Anders zou de heer
Jansen een gek geweest zijn, om zijn geld in de circulatie te zenden.
Maar het was des heeren Jansen’s doel niet, om het als een schat
enkel te laten liggen, maar om het als kapitaal te laten
fungeeren, het te laten broeden dus.

Alle waren die hij evenwel koopt (ruwprodukten, machines enz.), moet
hij naar hunne waarde betalen, bijgevolg zijn winst zal daardoor niet
vermeerderen. Maar de arbeidskracht der arbeiders die in zijnen dienst
zijn, betaalt hij niet naar hare waarde. Nemen wij daartoe, nog eens
het voorbeeld op en werken wij het verder uit. Een arbeider verspint in
6 uren, 10 pond ruw-katoen tot garen. In deze 10 pond garen steekt,
nevens den zesurigen arbeid, ook een deel van de
arbeidsmiddelen, welke daarbij worden afgebruikt, vervat in de
spindels. Het pond katoen komt hem te staan op f 0.60, het pond garen
brengt f 0.90 op. Aan spinsel wordt 10 pond katoen ingewerkt, dus voor
f 1.20. Het arbeidsloon bedraagt f 1.80. Dus:




	Uitgaven:



	10 pond ruwkatoen
	f 6.



	Spinsel
	- 1.20.



	Arbeidsloon
	- 1.80.



	te zamen
	f 9.00.



	Inkomsten:



	10 pond katoengaren à f 0.90 =
	f 9.00






Inkomsten en uitgaven zijn gelijk. Maar het doel van den fabrikant
is anders. Zijn toch zes uren arbeidsloon voldoende, om de waarde der
waar arbeidskracht te voldoen, dan zou de arbeider daarna moeten
ophouden met arbeiden. Maar zóó zijn fabrikant en
arbeider niet samen getrouwd! De arbeider is gehuurd voor een zekeren
tijd, die de fabrikant goedvindt te bepalen, subsidiair zooals zij dien
tezamen overeengekomen zijn. Bijvoorbeeld: een arbeidsdag van 12 uren.
Wij nemen nu ons voorbeeld weêr op:




	Uitgaven:



	voor de eerste zes uren van den dag:



	gelijk boven: 10 pond ruwkatoen
	f 6.



	Spinsel
	- 1.20.



	Arbeidsloon
	- 1.80.



	totaal
	f 9.00.



	voor de verdere arbeidsuren:



	10 pond ruwkatoen
	f 6.



	Spinsel
	- 1.20.



	Arbeidsloon—



	
	f 7.20 + f 9 =
	f 16.20.



	Inkomsten:



	20 pond garen à f 0.90 =
	f 18.00.








Hij wint dus dagelijks aan een arbeider: f 1.80, juist zooveel als
het arbeidsloon van de zes uren bedraagt, die hij hem meer laat
arbeiden. In die méér-arbeid, ligt de meer-waarde. Der
waardewet is hier geen haartje gekrenkt en de kapitalist heeft
tòch winst gemaakt. Van andere waren, is de ruilwaarde namelijk
vervlogen, zoodra hun verbruik is afgeloopen; de waar arbeidskracht
daarentegen, is, nadat het proces afgeloopen is, nog bruikbaar, ook
wanneer zooveel van haar is verbruikt, als hare ruilwaarde bedraagt.
Daar de waarde van de waar arbeidskracht elastisch of variabel is, d.
w. z. met de voortschrijdende beschavingstoestanden steeds geringer
wordt, terwijl de voortbrengingsgeschiktheid van de arbeidskracht niet
inkrimpt,—d. w. z. de arbeider zou 12 en meer uren kunnen
arbeiden, ook wanneer tot reproduktie van zijne dagelijksche
arbeidskracht slechts 6 uren arbeids en minder noodig zouden
zijn,—zoo kan de kooper der arbeidskracht, in ons voorbeeld de
heer Jansen dus, de warenwaarde derzelve ten volle betalen en
desniettemin méér-waarde overhouden. In enkele woorden
dus: het verschil tusschen de gebruikswaarde en de ruilwaarde van de
waar arbeidskracht, vormt de meerwaarde.

Het historisch toeëigenen van de meerwaarde, geschiedde zonder
twijfel door het zich toeëigenen van vreemde waarde; hetzij door
middel der waren-cirkulatie van het koopmanskapitaal, of, geheel
onverbloemd, door het woekerkapitaal. Maar deze beide soorten van
kapitaal-formaties, konden alleen in de samenleving ontstaan, door
schennis van de wetten der warencirkulatie, door grove schennis van
haar grondwet, dat waarden, alleen tegen gelijke waarden geruild kunnen
worden. Het kapitaal stond daarvandaan, zoolang het handels- en
woekerkapitaal was, in eene tegenstelling tot de economische
organisatie van zijn tijd, en daarmede ook in tegenstelling, tot de
moreele inzichten van zijn tijd. In de Oudheid, evenals in de
Middeleeuwen stonden handel en woeker in een slechten reuk; zij werden
op gelijke wijze gebrandmerkt, zoowel door de antieke Philosophen, door
de heilige Kerkvaders, als door de Pausen. Met uitzondering van
Calvijn, hebben ook de Hervormers—Luther niet voor ’t
minst—handel en woeker scherp veroordeeld.

Wij moeten dan ook, om het kapitaal te onderkennen, tot deze zijne
voorwereldsche vormen teruggaan. Eerst nadat hoogere vormen van
kapitaal zich hadden ontwikkeld, konden zich ook tusschenvormen
ontwikkelen, die de funkties van het handelskapitaal en het rentegevend
kapitaal, in overeenstemming konden brengen, met de wetten van de thans
heerschende warenproduktie. Maar eerst ook van dat oogenblik
af, hebben zij opgehouden het karakter van eenvoudige afzetterij of van
direkten roof te dragen, zegt Marx.

Marx heeft deze soorten van kapitaal, in de beide eerste deelen van
„Das Kapital”, dan ook niet
behandeld, omdat zij bij de navorsching van het kapitalisme, als vorm
van eene produktiewijze, als maatschappelijk verschijnsel, rechtstreeks
niet betrokken zijn.

Men begrijpt evenwel nu, in het gansche proces van de voortbrenging
der meerwaarde, ook het groote gewicht, dat daarin







De Arbeidsdag




bekleedt, waaraan bij Marx een zevental beschrijvende
hoofdstukken zijn gewijd, die historisch en economisch zeker behooren,
tot het grootste wat op dit gebied is verricht. Zijne onderzoekingen
daaromtrent, benevens die omtrent de verdeeling van den arbeid, haar
ontstaan en hare ontwikkeling in de periode der Manufaktuur, de
machinerie en de groot-industrie, vormen de klassieke gedeelten uit het
eerste deel van „Das Kapital”. Hunne
economische en historische waarde, wordt door geen staathuishoudkundige
van eenig gezag meer ontkend. In dat opzicht, is zijn groote werk dan
ook eene voortzetting geweest, van Adam Smith’s beroemde
„Wealth of the Nations” (Rijkdom der
volkeren).

„De kapitalist,”—zegt Marx, aan den aanvang van de
behandeling der „Arbeidsdag”,—„heeft de
arbeidskracht tot hare dagwaarde gekocht. Hem behoort dus hare
gebruikswaarde toe, gedurende een arbeidsdag. Hij heeft dus
óók het recht verkregen den arbeider, gedurende dien dag,
voor zich te laten arbeiden. Maar wat is een arbeidsdag? In elk geval
minder dan een natuurlijken levensdag. En hoeveel minder? De kapitalist
(natuurlijk is hier sprake van den ondernemer in het algemeen), heeft
zijn eigen inzichten omtrent dit ultima thule,
de noodzakelijke grenzen van den arbeidsdag. Als kapitalist is hij
slechts gepersonifieerd kapitaal. Zijn ziel is de kapitalistenziel. Het
kapitaal kent slechts één levensaandrift, de aandrift
zich in waarden om te zetten; méérwaarde voort te
brengen, en met zijn konstant gedeelte, de produktiemiddelen, de
grootst mogelijke massa meerarbeid in zich op te zuigen. Kapitaal is
gestorven arbeid, die op vampyr-achtige wijze opleeft, door opzuiging
van levenden arbeid en er zoo veel te meer van leeft, naarmate het meer
daarvan in zich opzuigt. De tijd waarin de arbeider werkt, is de tijd
waarin, door den kapitalist de van hem gekochte arbeidskracht, wordt
verbruikt”.... 

...„Van zeer elastische grenzen hier afgezien,
worden er door den aard der warenruil zelf, geen grenzen van den
arbeidsdag, dus ook geen grenzen van de meerwaarde getrokken. De
kapitalist staat op zijn recht als kooper, wanneer hij den arbeidsdag
zoo lang als mogelijk is maakt, en, zoo mogelijk uit eenen arbeidsdag,
er twee tracht te maken. Aan den anderen kant, houdt de specifieken
aard van de verkochte waar (arbeidskracht) een grens van haar verbruik
door den kooper in, terwijl de arbeider op zijn recht staat als
verkooper, wanneer hij den arbeidsdag tot op eene bepaalde
minimum-grootte tracht te beperken. Hier is dus een antimonie
voorhanden; recht tegenover recht, beiden gelijkmatig bezegeld door de
wet van den warenruil. En zoo is dan ook in de geschiedenis der
kapitalistische produktiewijze, de normeering van den arbeidsdag, tot
een strijd om de grenzen van den arbeidsdag geworden; een strijd
tusschen de gezamenlijke kapitalisten, d. w. z. tusschen de klasse der
kapitalisten en de gezamenlijke arbeiders of de
arbeidersklasse.”

Voor het eerst is men in Engeland, en wel in 1843, begonnen den
arbeidsdag wettelijk vast te stellen, nadat bijna een halve eeuw lang
de arbeiders in dat land daarvoor gestreden hadden en het bitterst
daarin door de economen zijn tegengewerkt geworden.

„Desniettemin,” zegt Marx, „heeft het principe
gezegevierd en in de groot-industrietakken, die zelve de schepping zijn
der moderne produktiewijze, was zijne wondervolle ontwikkeling, die
hand aan hand is gegaan, met de moreele wedergeboorte der
fabrieksarbeiders, zelfs voor blinden te zien.”

De economische beteekenis van den arbeidsdag voert ons tot eene
beschouwing van







De relatieve meerwaarde.




Tot nu toe, hebben wij gezien hoe de kapitalist zijn
meerwaarde vormt: uit onbetaalden arbeidstijd. Deze nu noemt Marx de:
absolute méérwaarde. Maar het spreekt van zelf,
dat er nog een andere soort moet bestaan; dit bleek ons reeds uit het
exposé van de gansche warencirculatie. Wij hebben gezien, dat de
meerwaarde voortkomt uit den onbetaalden arbeidstijd. Hare bron zit in
den arbeidsdag. De arbeidsdag kan echter niet tot in het oneindige
verlengd worden. Aan het streven der kapitalisten, hem te verlengen,
worden grenzen gelegd, zoowel van moreelen, als van politieken aard.
„De door verlenging van den arbeidsdag voortgebrachte meerwaarde
noem ik,” zegt Marx, „absolute meerwaarde; de meerwaarde
daarentegen, die uit de verkorting van den noodwendigen
arbeidstijd en de daarmede overeenstemmende verandering, in de
hoegrootheidsverhouding der beide bestanddeelen van den arbeidsdag
voortkomt: relatieve meerwaarde.

„Om de waarde van de arbeidskracht te doen
dalen, moet de stijging der produktiekrachten die industrietakken
aangrijpen, welker produkten de waarde der arbeidskracht bepalen; die
dus noch tot den kring van de door de gewoonte vastgestelde
levensmiddelen behooren, noch daarvoor in de plaats kunnen treden. De
waarde eener waar, wordt echter niet alléén bepaald door
het kwantum arbeid, hetwelk haar den laatsten vorm doet verkrijgen,
maar evenzoogoed, door de massa der produktiemiddelen, die zij in zich
bevat. Bijv. de waarde van een paar schoenen, wordt niet alleen door
den arbeid des schoenmakers, maar ook door de waarde van het leder, het
pek, draad enz. bepaald. Stijging van de produktiekracht en de daarmede
gepaard gaande goedkoopermaking der waren, in de industrieën welke
de stoffelijke elementen van het constant-kapitaal, de arbeidsmiddelen
en het arbeidsmateriaal, tot voortbrenging der noodzakelijke
levensmiddelen leveren, doen dus eveneens de waarde van de
arbeidskracht dalen.”....

„De goedkooper geworden waar, doet natuurlijk de waarde der
arbeidskracht, slechts pro tanto, d. w. z. alleen maar in die
verhouding, waarin zij in de reproduktie van de arbeidskracht overgaat,
dalen. Hemden bijv., zijn een noodzakelijk levensmiddel, maar een van
de velen. Hunne goedkoopermaking, vermindert alleen de uitgaven der
arbeiders voor hemden. De totaalsom van de noodzakelijke levensmiddelen
bestaat echter uit verschillende waren, louter produkten van de
bijzondere industrieën, en de waarde van ieder dier waren, vormt
steeds een zich gelijkverdeelend deel, van de waarde der arbeidskracht.
Deze waarde neemt af, met de tot hare reproduktie noodzakelijken
arbeidstijd, welker totaalverkorting gelijk is aan de som van hare
verkortingen, in alle bijzondere takken van
voortbrenging.”....

„De waarde der waren, staat in omgekeerde
verhouding tot de produktiekracht van den arbeid. Evenzoo,—omdat
zij door de waarde der waren bepaald
wordt,—de waarde der arbeidskracht. Daarentegen staat de
relatieve meerwaarde, in direkte verhouding tot de produktiekracht van
den arbeid. Zij stijgt met stijgende- en daalt, met dalende
produktiekracht. Een maatschappelijke doorsneê-arbeidsdag van 12
uren, geldswaarde als gelijkblijvend verondersteld, produceert steeds
hetzelfde waardeprodukt van 6 Shilling, hoe deze som van waarden zich
ook immer moge verdeelen, tusschen het aequivalent voor de waarde der
arbeidskracht en de meerwaarde. Dalen evenwel,
ten gevolge van de gestegen produktiekracht der waarden, de
dagelijksche levensmiddelen en dientengevolge, de dagelijksche waarde
der arbeidskracht van 5 shilling op 3 sh., dan rijst de meerwaarde van
1 sh. op 3 sh. Ten einde de waarde der arbeidskracht te reproduceeren,
waren er 10 en zijn er thans nog
slechts 6 arbeidsuren vrij gekomen en kunnen deze bij de domeinen van
den meerarbeid worden ingelijfd. Het is daarom de immanente drijfveer
en de gestadige tendens van het kapitaal, de produktiekracht der
arbeid te doen stijgen, en te dien einde de waar, en door de
goedkoopermaking van de waar, den arbeider-zelve goedkooper te
maken.”

Een verhooging van de produktiekracht van den arbeid, die van
verkorting van den arbeidsdag het noodwendige gevolg moet zijn, is
echter alleen mogelijk, door eene verandering van de produktiewijze,
door verbetering van de arbeidsmiddelen en van de arbeidsmethoden.
Produktie van relatieve meerwaarde, heeft dus tot voorwaarde, eene
revolutie van het arbeidsproces.

„De produktie van de absolute meerwaarde,” zegt Marx
verder,
„draait zich slechts om de lengte van den arbeidsdag; de
produktie van de relatieve meerwaarde, revolutioneert door en door de
technische processen van den arbeid en de maatschappelijke
groepeeringen.

„Zij veronderstelt dus eene specifiek-kapitalistische
produktiewijze, die, met hare methoden, middelen en voorwaarden zelven
eerst op den grondslag van de formeele subsumtie van den arbeid onder
het kapitaal, op natuurlijke wijze ontstaat en verder ontwikkeld
wordt”....

„Wij zien dan ook bij stijgende
produktiekracht van den arbeid, het percentage van de meerwaarde
aanhoudend stijgen, terwijl de waarde van het produkt daalt. Zoo zien
wij in de kapitalistische produktiewijze, in hare specifiek
groot-industrieele uiting, den oogenschijnlijken tegenspraak zich
ontwikkelen, dat de kapitalisten onophoudelijk zich moeite geven,
steeds goedkooper te produceeren, d. w. z. de waarde der waren steeds
te doen dalen, terwijl zij daarbij steeds meer waarde, zich toe-eigenen
kunnen. Wij zien ook dat, hoe grooter de produktiekracht van den
arbeid, des te grooter wordt de meerwaarde, de overschietende
arbeidstijd van den arbeider. De kapitalistische produktiewijze streeft
er naar, de produktiekracht van den arbeider reusachtig te doen
stijgen, den noodwendigen arbeidstijd tot op een minimum te reduceeren,
maar gelijktijdig evenwel, den arbeidsdag zoo veel als mogelijk is te
verlengen.” 





















Hoofdstuk VII.














Machinerie en groot-industrie.




In een belangrijk hoofdstuk, onderzoekt Marx
vervolgens de omwenteling, die de machine heeft doen ontstaan in de
industrie uit de Manufaktuur gesproten, en welke deze, op zijne beurt,
tot groot-industrie heeft doen worden. Die omwenteling zelf draagt mede
een ander karakter.

„De omwenteling der produktiewijze heeft in Manufaktuur de
arbeidskracht tot uitgangspunt genomen en in de groot-industrie de
arbeidsmiddelen.” Marx wijst vervolgens, op de absoluut
onvoldoende verklaring, die de mathematici en de mechanici van de
machine gegeven hebben, waar zij het werktuig voor een
enkelvoudig en de machine voor
een samengesteld werktuig hebben verklaard. „Van economisch
standpunt, deugt deze verklaring niet, omdat bij haar het historisch
element wordt gemist.” Ook is de verklaring, door het verschil
dat men maakt tusschen werktuig en machine en die welke hierin gezocht
wordt, dat bij het werktuig de mensch de bewegende kracht is en bij de
machine, eene van den mensch afgescheiden natuurkracht, zooals die van
het dier, het water, de wind enz., historisch even onjuist. Dewijl de
toepassing van de dierlijke kracht, eene der oudste uitvindingen is van
de menschheid, zoo zou aldus geredeneerd, de machinale produktie,
vooraf hebben moeten gegaan aan die van het Handwerk!......

„De machine waarvan de industrieele revolutie haar
uitgangspunt neemt, vervangt den arbeider, die een ènkelvoudig
werktuig hanteert, door een mechanisme, dat met eene massa van dezelfde
of gelijksoortige werktuigen tegelijk opereert en door een enkele
drijfkracht, hoe ook steeds haren vorm moge zijn, voortbewogen wordt.
Hier hebben wij de machine voor ons, maar eerst
als een eenvoudig element van de machinale produktie.

„De uitbreiding van den omvang der
arbeidsmachine en het getal harer gelijktijdig opereerende werktuigen,
vorderde een meer massaal bewegingsmechanisme en dit mechanisme, tot
overweldiging van zijnen eigenen weêrstand, een machtiger
drijfkracht dan de menschelijke. Afgezien nog hiervan, dat de mensch
een zeer onvolkomen produktieinstrument van gelijkvormige en
continueerende beweging is, gegeven, dat hij nog slechts als eenvoudige
drijfkracht werkt, dus in de plaats van zijn werktuig een
werktuigmachine gekomen is en de natuurkrachten hem thans ook als
drijfkracht kunnen vervangen. Van alle uit de Manufaktuurperiode ons
overgeleverde, groote bewegingskrachten, was de paardenkracht de
slechtste; eensdeels, omdat een paard zijn eigen zin heeft, anderdeels,
wegens zijne kostbaarheid en den beperkten omvang, waarmede zij in de
fabrieken alleen toe te passen was.”.....

Eerst met James Watt’s uitvinding van de z. g. n.
dubbelwerkende stoommachine, was de motor geschapen, die zijne
beweegkracht zelf voortbrengt en uit de voedering met kolen en water,
wier krachtpotentie geheel onder menschelijke contrôle,
onafhankelijk van natuurkrachten van lokalen aard staat, en aldus de
toepassing van de machinale industrie op elke, willekeurige plaats
mogelijk maakte.

„Nadat eerst de werktuigen, van werktuigen van het menschelijk
organisme, tot werktuigen van een mechanisch apparaat, tot
werktuig-machines konden worden, verkreeg dan ook de bewegings-machine
een zelfstandige, van de grenzen van menschelijke kracht, volkomen
geëmancipeerden vorm. Daarmede zonk de enkelvoudige
werktuigmachine, zooals wij tot nu toe die hebben beschouwd, tot een
bloot element van de machine-produktie. Eéne bewegingsmachine
was thans in staat, véle arbeidsmachines gelijktijdig te
drijven. Met het aantal van de gelijktijdig voortbewogen
arbeidsmachines, groeide de bewegingsmachine en breidde zich het
transmissie-mechanisme, tot een wijdloopig apparaat uit.”
....

Dan zet Marx het verschil uiteen, tusschen het karakter der machine
in de Manufaktuurperiode en in die van de fabrieksmatige
industrie. Hij zegt:

„In de Manufaktuur moeten de arbeiders, individueel of in
groepen, elk bijzonder deelproces met hun handwerktuig uitvoeren.
Maakte de arbeider zich eenmaal het proces eigen, dan was evenwel van
te voren reeds het proces voor den arbeider geëigend. Dit
objektieve principe van de verdeeling van den arbeid, valt bij de
machinale produktie geheel weg. Het totaalproces wordt hier objektief,
aan en op zichzelf beschouwd, in
zijne constitueerende phazen geanalyseerd; en het problema van elk
deelproces ten uitvoer te brengen en de verschillende deelprocessen te
verbinden, door technische toepassing van de mechaniek, de chemie enz.
opgelost,—waarbij natuurlijk voor en na de theoretische
conceptie, door opgehoopte praktische ervaring op groote schaal,
volkomener moet worden gemaakt.... De gecombineerde arbeidsmachine, nu tot een geledend
systeem van verschillenderlei op-zich-zelf staande arbeidsmachines en
van groepen derzelven geworden, is des te volkomener, hoe voortdurender
haar totaal-proces is. D. w. z. met hoe minder onderbreking het
ruwmateriaal van zijne eerste phaze tot zijn laatste overgaat, hoe meer
dus, in plaats van de menschelijke hand, van het mechanisme zelf, van
de eene produktiephaze in de andere wordt vereischt. Wanneer in de
Manufaktuur het isolement van het bijzondere proces, een principe is
dat uit de verdeeling van den arbeid als van-zelf voortspruit, in de
ontwikkelde fabriek daarentegen, heerscht de continuïteit van het
bijzondere proces.”....

„In het geledend systeem van arbeidsmachines, die hunne beweging
door middel van de transmissie-machinerie, van een centralen automaat
ontvangen, bezit het machinebedrijf zijne ontwikkeldste gestalte. In de
plaats van eene enkele machine, treedt hier een mechanisch monster,
welker lijf gansche fabrieksgebouwen vervult en welker demonische
kracht, eerst verborgen door de bijna plechtstatige, afgemeten beweging
van zijne reusachtige ledematen, in een koortsachtig dollen maalstroom
zijner tallooze, eigenaardige arbeidsorganen, uitbreekt.”....

Marx schetst hierna, de gevolgen, die de intrede van die
machineproduktie in de industrie teweeg bracht.

„De omwenteling van de produktiewijze in de eene spheer van de
industrie, bepaalde hare omwenteling in eene andere. Dit gold in de
eerste plaats voor zulke takken van industrie, welke wel-is-waar door
de maatschappelijke verdeeling van den arbeid geïsoleerd
waren—zoodat elk derzelve eene zelfstandige waar
produceerde,—maar die toch weder, als phazen van een
totaalproces, door elkander liepen. Zoo werd door de machinale
spinnerij, de machinale weverij noodzakelijk, en beiden te zamen, deden
de mechanisch-chemische revolutie in de bleekerij, drukkerij en
verwerij ontstaan. Zoo riep aan den anderen kant, de revolutie van de
katoenspinnerij de uitvinding van het gin, tot afscheiding van
de katoendraden uit het zaad te voorschijn, waardoor eerst de
katoenproduktie op de daardoor
vereischte hoogte van ontwikkeling kon komen te staan. De revolutie in
de produktiewijze van de industrie en van de agrikultuur noodzaakte
namelijk ook tot eene revolutie, in de algemeene voorwaarden van het
maatschappelijk produktieproces, d. w. z. van de communikatie- en
transportmiddelen.

„Afgezien van de geheel gerevolutioneerde zeil-scheepsbouw,
werden
de kommunikatie- en transportwegen aldus geheel en al door een
systeem van rivierstoombooten, spoorwegen, overzeesche stoombooten en
telegraphen aan de produktiewijze van de grootindustrie aangepast. De
verschrikkelijke massa’s ijzer evenwel, die er thans te
snijden, te hameren te boren en te vormen waren gekomen, vereischten
hunnerzijds cyclopische machines, welker schepping in de machinebouw op
manufaktuur-achtige grondslag, geheel onmogelijk was.

„De groot-industrie moest zich dusdoende
van haar karakteristiek produktiemiddel, de machinerie, zelf meester
maken en machines doen voortbrengen door machines.

„Zoo werd,” eindigt Marx dit historisch-technische
onderzoek, „het coöperatieve karakter van het arbeidsproces,
(de verdringing van den individueelen arbeider door den
vermaatschappelijkten) tot een, haar door den aard van de
arbeidsmiddelen, zelve gedicteerde technische
noodzakelijkheid.”



De machine wordt door Marx tot het „constante” kapitaal
gerekend. Zij schept geene waarde, maar zet slechts hare eigene waarde
aan het produkt toe. Zij lost zich in het arbeidsproces telkens geheel,
maar in het waarde-vormingsproces, slechts maar gedeeltelijk op. Zij
geeft niet meer waarde van zich af, dan zij in doorsneê verliest
door haar gebruik. Er is dus een groot verschil, tusschen het
waarde-deel dat de machine, en het periodiek door haar op het produkt
overgedragen, deel van de waarde. Er is dus een groot verschil tusschen
de machine als waardevormend en als
produktenvormend element. Hoe grooter de
periode, in welke dezelfde machine, herhaaldelijk in hetzelfde
arbeidsproces dienst doet, des te grooter zal dit verschil zijn.

Hoe minder arbeid de machine zelf kost, d. w. z. hoe veel te minder
arbeid erin is neergelegd, des te minder waarde zet zij aan het produkt
toe. Hoe minder waarde van zich afgevend, des te produktiever is zij en
des te meer, nadert haren dienst die der natuurkrachten. De
produktie van machines door machines, doet hare waarde echter
inkrimpen, naar verhouding van hare uitbreiding en werking.

„Uitsluitend als middel tot goedkoopermaking van het produkt
beschouwd, vindt het gebruik van de machinerie daarin hare grenzen, dat
hare eigen produktie minder arbeid kost, dan hare toepassing ervoor in
plaats geeft. Voor het kapitaal echter, laat zich deze grens enger
uitdrukken. Daar het niet, de ten koste gelegden arbeid, maar de waarde
der ten koste gelegde arbeidskracht betaalt, wordt voor hem het
machinegebruik begrensd, door het verschil tusschen de machinewaarde en
de waarde van de door haar vervangene arbeidskracht. Daar de verdeeling
van den arbeidsdag, in noodwendigen arbeid en
méér-arbeid, in verschillende landen in verschillende
periodes, of gedurende dezelfde periode voor verschillende takken van
bedrijf, verschillend is; dan beneden de waarde van zijn arbeidskracht,
dan weder daarboven stijgt, kan het verschil tusschen den prijs der
machinerie en den prijs van de door haar vervangen arbeidskracht,
zéér varieeren. Ook, wanneer het verschil tusschen het,
voor de produktie van de machine benoodigde kwantum arbeids en het
totaalkwantum van de door haar vervangen arbeidskracht, hetzelfde
blijft. Het is evenwel alleen maar het eerste verschil, dat de
produktiekosten der waar, voor de kapitalisten zelven bepaalt en door
middel van de dwangwetten van de concurrentie invloed erop
uitoefent.” Het is daardoor, zegt Marx, dat men in het eene land
machines in een tak van bedrijf invoert, terwijl ze in een ander land,
absoluut niet toegepast kunnen worden, doordien, de arbeidskracht in
die tak als te goedkoop zijnde, eene toepassing van de machinerie het
produkt duurder, in plaats van goedkooper zou maken. Ook hier is dus de
maatschappelijke tegenstelling, tusschen het groote belang, dat de
menschheid heeft bij machines en het belang dat bij de
produktie-leidende klasse overheerscht, merkbaar.

Hoe de machine de verhoudingen revolutionneert, zet Marx nu verder
uiteen.

„In zooverre,” zegt hij, „als de machinerie
spierkracht ontbeerlijk doet worden, wordt zij tot een middel om arbeid
zonder spierkracht en van een onrijpe lichaamsontwikkeling, maar van
grooter lenigheid aan te wenden. Vrouwen- en kinder-arbeid was
daarvandaan het éérste woord, dat de kapitalistische
toepassing van de machinerie wist te spreken! Dit geweldige
vervangingsmiddel van den arbeid en van de arbeiders, veranderde dan
ook aanstonds in een middel, om het getal loonarbeiders te doen
vermeerderen, doordien het in zich opreeg alle leden van de
arbeidersfamilie, zonder verschil in geslacht of ouderdom, en deze,
onder de onmiddellijke heerschappij van het kapitaal
plaatste.”.... „De waarde van de arbeidskracht wordt
bepaald, niet alleen door de, tot instandhouding van den
individueelen, volwassen arbeider noodzakelijken arbeidstrijd, maar ook
door die, welke er noodig is, om de arbeidersfamilie in stand te
houden. Terwijl de machinerie alle leden der arbeidersfamilie op de
arbeidsmarkt werpt, verdeelt zij de waarde van de arbeidskracht van den
man, over zijn gansche gezin. Zij ontwaardigt daardoor zijne
arbeidskracht. De aankoop van in vier arbeidskrachten bijv.
geparcelleerde familie, kost wellicht méér, dan vroeger
de aankoop van de arbeidskracht van één gezinshoofd, maar
daarvoor komen dan ook vier arbeidsdagen in de plaats van een; en hunne prijs daalt in de verhouding tot het
overschot van de méér-arbeid van die vier, over den prijs
van de méér-arbeid van die eene. Vier moeten niet alleen
den arbeid, maar ook den méér-arbeid aan het kapitaal
leveren, opdat één gezin in het leven blijve. Zoo
verwijdt de machinerie reeds van te voren, met het menschelijk
exploitatiemateriaal, tevens haar eigen uitbuitingsterrein voor het
kapitaal, en tegelijk daarmede, tevens den graad van exploitatie.

„Zij revolutioneert evenzoo goed van grond
uit, de formeele tusschenkomst van de kapitaalsverhoudingen, als zij
dit het contract tusschen kapitaal en arbeid doet. Op den grondslag van
den warenruil, was het eene eerste voorwaarde, dat kapitalist en
arbeider als vrije personen, de een als onafhankelijke warenbezitter,
van geld en produktiemiddelen, de ander als bezitter van arbeidskracht,
tegenover elkander kwamen te staan. Maar nu koopt het kapitaal
onmondige of half-mondigen. De arbeider verkocht vroeger zijne eigene
arbeidskracht, waarover hij, als formeel vrije persoon de beschikking
had. Hij verkoopt thans vrouw en kind. Hij is een slavenhandelaar
geworden.”

Marx gaat thans over tot een historisch overzicht, gestaafd door
officieele berichten van de fabrieksinspecteurs in Engeland over den
kinderarbeid, van af den aanvang der negentiende eeuw; benevens van de
drooge, maar toch zoo hartverscheurende rapporten van de ellende door
vrouwen- en kinderarbeid, die de eerste bloeiperiode van het engelsche
kapitalisme, tot ver in de jaren 1830 toe, te lezen geven. Wij hebben
ons bij Robert Owen’s beschrijving daarmede reeds bezig gehouden.
Maar Marx ziet ook in deze ellende, niet de ellende aan en voor zich, maar eene die in zich,
een revolutioneerend element tevens bevat.

Hij zegt: „door die overwegende toevoeging van vrouwen-
en kinderarbeid, breekt de machinerie eindelijk
den tegenstand welke de mannelijke arbeiders in de Manufaktuur, aan de
despotie van het kapitaal nog konden blijven bieden.”

De machine, zoo zegt Marx verder in dit dertiende hoofdstuk, voert
tot:



Verlenging van den arbeidsdag.




„Zooals de machinerie het machtigste middel is,
om de produktiviteit van den arbeid te doen stijgen, d. w. z. de tot
voortbrenging eener waar noodwendige hoeveelheid arbeidstijd te
verkorten, zoo wordt zij als draagster van kapitaal, reeds dadelijk in
de, onmiddellijk door haar aangegrepen industrieën, tot het
machtigste middel om den arbeidsdag, boven elke natuurlijke beperking
uit, te doen verlengen. Zij verschaft aan den eenen kant, nieuwe
voorwaarden die het kapitaal geschikt maken, deze zijne gestadige
tendens
den vrijen teugel te laten vieren, aan den anderen kant echter nieuwe
motieven, tot het wettigen van zijn geeuwhonger naar vreemden
arbeid.

„In de eerste plaats maakten, in de
machinerie, de beweging en de aktiviteit van de arbeidsmiddelen zich
zelfstandig, tegenover den arbeider. Zij wordt aan en op zichzelf, een industrieel perpetuum
mobile, dat ononderbroken voort zou moeten produceeren, als zij
daarbij niet stuitte op zekere natuurlijke grenzen in hare menschelijke
bedienden: hunne lichaamszwakte en hunne eigenzinnigheid. Als
kapitaal,—en als zoodanig bezit de automaat in handen van den
kapitalist bewustzijn en wil,—is het daarom met de tendens behept, de
weêrstrevende, maar elastische menschelijk-natuurlijke grenzen
tot een minimum van weêrstand terug te dringen. Dezen worden
buitendien nog verminderd, door de schijnbare gemakkelijkheid van den
arbeid aan de machine en het meer voeg- en buigzame element, dat den
vrouwen- en kinderarbeid oplevert.”....

„De machine produceert relatieve méérwaarde;
niet alleen doordien zij de arbeidskracht direkt in waarde doet dalen
en deze, indirekt, door billijkermaking van de in hare reproduktie op
te nemen waren, goedkooper maakt, maar ook, doordien zij bij hare
eerste sporadische invoering, de door de machinebezitter verwerkten
arbeid, omzet in gepotentiëerde arbeid; de
maatschappelijke waarde van het machineprodukt, boven zijne
individueele waarde uit verhoogt en den kapitalist aldus in staat
stelt, met een geringer waardedeel van het dagelijksch produkt, de
dagwaarde van de arbeidskracht te vervangen. Gedurende de
overgangsperioden, die waarin het machinebedrijf een soort monopolie
blijft, zijn daarvandaan de winsten buitengewoon
en de kapitalist zocht deze „eersten tijd van jeugdige
liefde” zoo grondig mogelijk uit-te-buiten, door een zoo groot
mogelijke verlenging van den arbeidsdag. De grootte van den winst
verscherpt den geeuwhonger naar méérdere winst.

„Door het algemeener worden van de
machinerie, in dezelfde produktietak, zinkt de maatschappelijke waarde
van het machineprodukt tot op zijne individueele waarde en maakt zich
de wet voelbaar, dat de meerwaarde niet uit de arbeidskrachten
voortkomt, welke de kapitalist door de machine vervangen heeft, maar
omgekeerd, uit de arbeidskrachten die hij aan haar doet aan den arbeid
stellen. De méérwaarde komt slechts uit het variabel deel
van het kapitaal voort, terwijl zij zagen, dat de massa van de
meerwaarde bepaald wordt door twee faktoren: het percentage der
meerwaarde en het aantal van de gelijktijdig in dienst zijnde
arbeiders. Bij een bepaalde lengte van den arbeidsdag, wordt het
percentage van de méérwaarde bepaald, door de verhouding
waarin de arbeid van een arbeidsdag, in noodzakelijke en in
méérarbeid uiteenvalt. Het aantal van gelijktijdig aan
het werk gehouden arbeiders, hangt hunnerzijds af van de verhouding van
het variabel kapitaal-deel tot die van het constante. Het is dus
duidelijk, dat het machinebedrijf, hoe het ook steeds door verhooging
van de produktiekracht van den arbeid, den méérarbeid ten
koste van den noodzakelijken arbeid uitdijt, dit resultaat slechts kan doen
te voorschijn roepen, doordien ’t het aantal van de voor een
gegeven kapitaal, aan het werk zijnde arbeiders doet verminderen. Het
verandert een deel van het kapitaal, dat vroeger variabel was, d. w. z.
zich omzette in levende arbeidskracht, in machinerie, dus in constant
kapitaal dat geen méérwaarde voortbrengt. Het is
onmogelijk bijv., uit twee arbeiders evenzooveel meerwaarde te persen,
als uit 24. Wanneer elk der 24 arbeiders in 12 uren, maar
één uur meerarbeid levert, leveren zij tezamen 24 uren
meerarbeid, terwijl de totaal-arbeid der twee arbeiders eigenlijk maar
24 uur bedraagt. Er is dus in de toepassing der machinerie, tot
produktie van meerwaarde eene immanente tegenspraak;
naardien zij van de beide faktoren der méérwaarde, die
een kapitaal van een zekere grootte oplevert, de eene faktor, het
percentage van de méérwaarde slechts
dáárdoor kan doen vergrooten, door den anderen faktor,
het getal arbeiders namelijk, te doen verkleinen.”...

„Wanneer dus de kapitalistische toepassing van de machinerie
eenerzijds nieuwe, machtige motieven tot eene matelooze verlenging van
den arbeidsdag schept en de wijze van arbeiden zelve, evenzoo als het
karakter van het maatschappelijke arbeidslichaam op eene
manier revolutioneert, die den weêrstand tegen dezen tendens breekt,
produceert zij anderzijds, deels uit van voor het kapitaal, vroeger
ontoegankelijke groepen der arbeidersklasse, eene overvloedige
arbeidersbevolking, die zich door het kapitaal de wet moet laten
voorschrijven. Daarvandaan het merkwaardige verschijnsel in de
geschiedenis van de moderne industrie, dat de machine alle zedelijke en
natuurlijke grenzen van den arbeidsdag overschrijdt. Daarvandaan de
economische paradox, dat het machtigste middel tot verkorting van den
arbeidstijd, in het onfeilbaarste middel omslaat, alle levenstijd van
den arbeider en zijne familie in disponibele arbeidstijd voor de
waardevorming van het kapitaal om te doen zetten.”....

Hoe meer het machinewezen en met hem, eene bijzondere klasse van
ervaren machinearbeiders zich ontwikkelen, zooveel te meer neemt dus
een nieuwe oorzaak daarvan, namelijk:







de intensiviteit van den arbeid




toe. „Op dien grondslag (van den
normaalarbeidsdag) ontwikkelt zich een verschijnsel ... tot een
beslissende belangrijkheid—namelijk de intensifikatie van den
arbeid”....

„Het is vanzelfsprekend, dat met de vooruitgang van het
machinewezen en de opgehoopte ervaring eener bijzondere klasse van
machinearbeiders, de snelheid en daarmede de intensiviteit van den
arbeid, langs natuurlijken weg toenemen. Zoo gaat in Engeland sedert
eene halve eeuw de verlenging van den arbeidsdag hand in hand met de
groeiende intensiviteit van de fabrieksarbeid.”.... „Zoodra
het gestadig zwellende verzet van de arbeidersklasse, den Staat dwong,
de arbeidstijd gewelddadig te verkorten en in de eerste plaats voor de
eigenlijke fabriek een normalen arbeidsdag voor te schrijven, van het
oogenblik af aan dus, waarin verhoogde produktiviteit van
méérwaarde door verlenging van den arbeidsdag
buitengesloten was, wierp zich het kapitaal, met volle macht en
bewustzijn op de produktie van relatieve méérwaarde, door
bespoedigde ontwikkeling van het machinesysteem. Gelijktijdig trad
daarmede eene verandering in het karakter van de relatieve
méérwaarde in het leven.”

De vraag doet zich alsnu voor, hóe de arbeid geïntensiveerd wordt.
„Zoodra de verkorting van den arbeidsdag, welke in de eerste
plaats de subjektieve voorwaarde voor de condensatie van den arbeid
schept, namelijk de geschiktheid van den arbeider meer kracht in een
bepaalden tijd vlottend te maken, wettelijk-dwingend werd, werd de
machine in den hand van het kapitaal tot een objektief en
systematisch toegepast middel, méér-arbeid in denzelfden
tijd, uit denzelfden arbeid te persen. Dit geschiedde op dubbele manier: door
verhoogde versnelling der machines en door uitgebreider omvang van de,
door denzelfden arbeider te bewaken machinerie, of van het terrein
zijner arbeid. Verbeterde construktie der machinerie, werd deels
noodzakelijk ter uitoefening van grooteren druk op den arbeider, deels
begeleidde zij vanzelf, de intensifikatie van den arbeid, omdat de
grenzen van den arbeidsdag den kapitalist tot de strengste economie van
produktiekosten dwongen. De verbetering van de stoommachine verhoogde
het getal van hare cylinder-omwentelingen in eene minuut en
veroorloofde tegelijk, door grootere krachtsbesparing, een omvangrijker
mechanisme met denzelfden motor te drijven, bij gelijkblijvende, ja
zelfs bij verminderende kolen-vertering. De verbetering van het
transmissie-mechanisme verminderde de wrijving, en wat de moderne
machinerie zoo in het oogvallend onderscheidt van de oudere, zij
reduceerde de doorsneê en het gewicht van de groote en kleine
assen, tot op een, steeds dalend minimum. De verbeteringen van de
arbeidsmachinerie ten slotte, verminderen bij verhoogde snelheid en
uitgebreider werking haren omvang, zooals bij de moderne
stoomweefstoel; of vergrooten met haren romp, den omvang en ’t
getal der door haar gedreven werktuigen, zooals bij de spinmachine; of
wel vermeerderen de bewegelijkheid dezer werktuigen, door onzichtbare
detailveranderingen derwijze als dit bij de „self-acting mule”, in het midden
van de jaren 1850 het geval was, toen de snelheid van de spindels met
⅕ verhoogd is geworden.”







De Fabriek.




Na de beschouwing van den invloed der machine op de
maatschappelijke voortbrenging en daarmede, op de maatschappelijke
verhoudingen, wijdt Marx eene bespreking aan de moderne fabriek,
waarbij hij het principieele verschil uiteenzet, tusschen de
kapitalistische werkplaats uit de Manufaktuur-periode en de
industrieele fabriek, die met de stoommachine wordt gedreven.

„In de Manufaktuur en onder het Handwerk, bedient de arbeider
zich van het werktuig; in de fabriek dient de arbeider onder de
machine; ginds gaat van hem de beweging van het arbeidsmiddel uit,
welker beweging hij hier evenwel te volgen heeft. In de Manufaktuur
vormden de arbeiders de leden van een levend mechanisme. In de fabriek
bestaat een dood mechanisme, onafhankelijk van hen, en zij worden
daarbij als levende aanhangsels ingelijfd”.... 

„Aan alle kapitalistische produktie, in zooverre zij niet
alleen arbeidsproces, maar ook tegelijk waarde-vormend proces van het
kapitaal is, is het eigen, dat niet de arbeider de arbeidsmiddelen,
maar omgekeerd, de arbeidsmiddelen den arbeider aanwenden; maar eerst
met de machinerie, wordt deze omkeering tot eene technische en
handtastelijke werkelijkheid. Door zijne verandering in een automaat,
treedt het arbeidsmiddel gedurende het arbeidsproces zelf, den arbeider
als kapitaal tegenover en wel als dooden arbeid welke den levenden
arbeid overheerscht en hem uitzuigt.”

„De technische ondergeschiktheid van den arbeider, onder den
gelijkvormigen gang van de arbeidsmiddelen en de eigenaardige
samengesteldheid van het arbeidslichaam, uit individuen van beiderlei
geslacht en verschillenderlei ouderdom, doen een kazerneachtige
discipline ontstaan, die zich tot een volkomen fabrieksrégime
vervormt, en den reeds vroeger aangeduiden arbeid van het toezicht, dus
tegelijk de verdeeling van de arbeiders in handenarbeiders en
arbeidsopzichters, in gemeene industriesoldaten en industrieofficieren,
ten volle doet ontwikkelen.”.... „De fabrieks-codex, waarin
het kapitaal zijn autocratie over de arbeiders,—zonder de anders
door de bourgeoisie zoo geliefde verdeeling der machten en het nog veel
geliefder vertegenwoordigende stelsel,—privaat-rechtelijk en
eigenmachtig heeft geformuleerd, is slechts de kapitalistische
karrikatuur van de maatschappelijke regeling van het arbeidsproces, die
noodig werd door de coöperatie op groote schaal en de aanwending
van gemeenschappelijke arbeidsmiddelen, der machinerie namelijk. In de
plaats van den zweep des slavendrijvers is nu het strafwetboek van den
opzichter gekomen. Alle straffen lossen zich natuurlijk op in
geldstraffen en loonkortingen. En de wetgevende scherpzinnigheid van de
fabrieks-Lycurgussen, maakt voor hem de overtreding harer wetten, zoo
mogelijk, nog winstgevender dan hunne opvolging. Wij wijzen hier
slechts op de materieele voorwaarden waaronder de fabrieksarbeid
verricht wordt. Alle zinnelijke organen worden gelijkmatig geschaad,
door de kunstmatig verhoogde temperatuur, de met afval van het
ruwmateriaal bezwangerde atmosfeer, het oorverdoovend alarm enz.;
afgezien nog van het levensgevaar onder dicht op elkander geplaatste
machinerie, die met de regelmatigheid van de jaargetijden, hare
industrieele veldslag-bulletins voortbrengt. De economiseering van de
maatschappelijke produktiemiddelen, eerst in het fabriekssysteem
broeikasmatig gerijpt, wordt in de hand van het kapitaal,
tegelijkertijd tot eene systematischen roof aan de levensvoorwaarden
van den arbeider tijdens den arbeid; roof aan
ruimte, lucht, licht en aan persoonlijke beschuttingsmiddelen tegen
levensgevaarlijke of voor de
gezondheid schadelijke omstandigheden van het produktieproces; om van
inrichtingen tot gemak van den arbeider hier niet eens te spreken.
Noemt nu Fourier,—zoo eindigt Marx zijne analyse van de
fabriek,—ten onrechte de fabrieken verzachte galeien?”







Machines en arbeiders.




De machine maakt den arbeider overbodig, dat is met de
kapitalistische produktiewijze, tot een onloochenbaar
feit geworden. „Een groote reeks van burgerlijke economen,”
zegt Marx, „neemt aan, dat alle machinerie die arbeiders
verdringt, steeds tegelijkertijd en noodwendig een, daaraan
gelijkblijvend kapitaal, tot werkverschaffing van aan hetzelve
identieken arbeid vrij doet komen. Dit kapitaal, althans opgevat in den zin van
levensmiddelen, welke de arbeiders verteerd zouden hebben, wanneer zij
aan den arbeid gebleven waren, en dat nu de behoefte heeft arbeid voor
deze vrijgekomen groepen van arbeiders in het leven te roepen, ten
einde daarna door hen te worden geconsumeerd”. Deze theorie die
van de „compensatie”, gelijk zij in de engelsche economie
van Mc. Culloch, Torrens, Senior, John Stuart Mill e. a. wordt geheten,
wordt door Marx scherp gecritiseerd. Het werkelijke, door het
economisch optimisme, geparodieerde feit zegt Marx, is
dit: de door de machinerie verdrongen arbeiders, worden uit de
werkplaats op de arbeidsmarkt geworpen en vermeerderen aldaar, het
getal der reeds voor kapitalistische uitbuiting disponibele
arbeidskrachten”.... „De uit de eene tak van industrie
geworpen arbeiders, kunnen gewis in een andere werk vinden! Vinden zij
dat, en wordt daardoor den band tusschen hen en de met hen vrijgekomen
levensmiddelen weder aangeknoopt, dan geschiedt dit door middel van een
nieuw, er aan toegevoegd kapitaal dat naar belegging haakt, geenszins
echter door middel van een reeds vroeger gefunktioneerd hebbend en
thans in machinerie veranderd kapitaal”...

„Verder trekt elke tak van industrie jaarlijksch een nieuwe
menschenstroom aan, die haar zijn contingent, ter regelmatige
vervanging en wasdom, levert. Zoodra de machinerie, een deel van de tot
dusver in eene bepaalde tak van industrie werkende arbeiders, vrij doet
komen, wordt ook het plaatsvervangingscontingent op nieuw verdeeld en
in andere takken van arbeid geabsorbeerd, terwijl de oorspronkelijke
slachtoffers in het overgangstijdperk, grootendeels verworden en
omkomen”....

„Dat de machinerie, waar zij
noodzakelijkerwijs arbeiders uit een tak van produktie
verdringt, eene toename van arbeidskrachten in een andere tak te
voorschijn kan roepen, is een werking, zegt Marx, die met de
„compensatie-theorie” niets van doen heeft. De machine
schept een nieuwe soort van arbeid, niet alleen door het bouwen van
machines; maar met de uitbreiding van het machinebedrijf in een tak van
industrie, wordt ook dadelijk de produktie in andere takken van het
bedrijf opgevoerd, die welke er de produktiemiddelen voor moeten
leveren.”....

„Het onmiddellijke resultaat der machinerie is, de
méérwaarde en tegelijk daarmede de produktenmassa waarin
zij zich vertoont, dus met de substantie waarop de kapitalistenklasse
benevens haren aanhang teert, die maatschappelijke groepen zelven, te
vergrooten. Haren groeienden rijkdom en het relatief gestadig
verminderend getal van, voor de produktie der eerste levensbehoeften
benoodigde arbeiders, brengen met nieuwe weeldebehoeften, tegelijk
nieuwe middelen ter hunner bevrediging voort. Een grooter deel van het
maatschappelijk produkt, verandert zich in surplus-produkt en een
grooter deel van dat surplus-produkt, wordt in verfijnder en
vermenigvuldigder vormen, gereproduceerd en verteerd. Met andere
woorden dus: de produktie van de weelde neemt toe.”

„De vermeerdering van produktie- en levensmiddelen, bij
relatief afnemend getal arbeiders, drijft weder tot uitbreiding van den
arbeid in industrietakken, welker produkten als kanalen, warendokken,
tunnels, bruggen etc., slechts in den verren toekomst vruchten dragen.
Er vormen zich, hetzij direkt op den grondslag der machinerie, hetzij
op een daarmede gelijkstaand, algemeen stadium van industrieele
omwenteling, geheel nieuwe takken van produktie en dus nieuwe terreinen
voor den arbeid.”

„Ten slotte veroorlooft de buitengewoon verhoogde
produktiekracht, in de spheren van de groot-industrie, vergezeld als
zij gaat van intensief en extensief verhoogde uitbuiting van de
arbeidskracht in alle overige produktiespheren, een steeds grooter deel
van de arbeidersklasse, als onproduktief in gebruik te nemen en aldus
de oude huisslaven, onder den naam van „dienstbare klasse”,
zooals lakeien, dienstboden, livreiknechts enz., op steeds massaler
wijze te reproduceeren.”

Marx critiseert ook vervolgens de theorie, dat de machinerie, nadat
de schriktijd van hare invoering en hare ontwikkeling afgeloopen was,
ten slotte bewezen heeft, het aantal arbeiders te vermeerderen in
plaats van te verminderen. Dat is, zegt hij, zeker waar maar die toename,
was niet minder eene toename van grooter en steeds aangroeiender
levensonzekerheid bij de arbeidende klasse!

De ongehoorde, stootenderwijs
verkregen rekbaarheid van het fabriekswezen en zijne
afhankelijkheid van de wereldmarkt, brengen noodwendig koortsachtige
produktie voort, waarmede dan eene volgende overvulling van de markten,
met de daarop contrakteerende verlamming intreedt. Het leven der
industrie, zet zich om in een elkander opeenvolgende reeks tijdperken,
van middelmatige levendigheid, prosperiteit, overproductie, crisissen
en stagnaties. Voor den arbeider beteekent deze kringloop, het gestadig
zweven tusschen overarbeid en werkeloosheid, volkomen onzekerheid van
den arbeid en de loonshoogte, kortom van zijn gansche levenspositie in
het algemeen.

Het groot-industrieele bedrijf heeft de oude verhoudingen der
huisindustrie gerevolutioneerd. Deze revolutie wordt nog bespoedigd
door de, met de algemeene invoering en ontwikkeling van de fabriek
noodzakelijk geworden, fabrieks- en arbeidswetgeving. „De
arbeidswetgeving,” zegt Marx, „deze eerste bewuste en
planmatige terugwerking van de maatschappij op de natuurlijke gestalte
van haar produktieproces, is, zooals wij hebben gezien, evenzoo een
noodzakelijk produkt der groot-industrie, als katoenen garens,
self-actors en de electrische telegraaf dat zijn.”

Marx gaat hier verder, historisch de werking na van de
arbeidswetgeving en komt tot deze conclusie:

„Daar waar de veralgemeening van de fabriekswetgeving, als
physiek en geestelijk beschuttingsmiddel der arbeidersklasse,
onvermijdelijk geworden is, bespoedigt zij aan den anderen kant.... de
verandering van verstrooide in
arbeidsprocessen op grooter, maatschappelijker schaal, dus de
concentratie van kapitaal en de alleenheerschappij van het
fabrieksregiment. Zij verstoort alle traditioneele en overgangsvormen, waarachter zich de
heerschappij van het kapitaal nog gedeeltelijk heeft kunnen verstoppen
en zet er voor in de plaats, zijn direkte, onverkapte
heerschappij.”....

„Met de spheren van het kleinbedrijf en der huisarbeid
vernietigt zij de laatste toevluchtsoorden „der
overtolligen”, en daarmede de bestaande veiligheidsklep van het
gansche mechanisme der samenleving. Door de materieele voorwaarden
en met de maatschappelijke combinatie van het produktieproces, doet zij
de tegenspraken en antagonismen van zijn kapitalistischen vorm rijpen,
en daarmede ook gelijktijdig, de elementen tot vorming eener nieuwe en
de omwentelingsmomenten, ter verstoring der oude samenleving geboren
worden.” 





















Hoofdstuk VIII.














Het arbeidsloon.




Het zesde gedeelte (zeventiende hoofdstuk) van
„Das Kapital” behandelt het
arbeidsloon. Marx werkt hierin breeder uit, zijn beschouwingen over het
arbeidsloon, zooals die reeds door hem in groote trekken zijn
weêrgegeven in het te voren vermelde geschrift „Lohnarbeit und Kapital” uit het jaar 1847.

Alleen is Marx hier het onderscheid tusschen hetgeen de officieele
economie betitelde met de prijs van den arbeid
en die van de arbeidskracht, dat beiden zeer
verschillende dingen zijn, geheel op het spoor gekomen. Marx bewees dan
ook, dat de arbeid geen waar kan zijn, in eene
maatschappij als de kapitalistische, welker voortbrengingswijze juist
tot voorwaarde heeft, de bezitloosheid aan arbeidsmiddelen
(grondstoffen, machines, vervoermiddelen enz.) bij den arbeider.

„Wat de geldbezitter op de warenmarkt direkt tegenover zich
vindt, is inderdaad niet den arbeid, maar het is den arbeider. Wat de
laatste verkoopt, is zijn arbeidskracht. Zoodra
zijn arbeid werkelijk begint, heeft hij reeds
opgehouden hem toe te behooren, kan deze dus niet meer door hem
verkocht worden. De arbeid is de substantie en de immanente maat van de
waarde, maar hij zelf heeft geen waarde.”

Wij hebben vroeger gezien, dat de prijs eener waar, is, de in geld
uitgedrukte waarde der waar. Wij wezen er evenwel reeds toen op, dat
volgens Marx, deze beide vormen: waarde en prijs, door verschillende
faktoren worden bepaald en niet met elkander verward mogen worden.

Hetgeen zich als de waarde van de arbeidskracht, in haren geldvorm
uitdrukt, is het arbeidsloon. Marx onderscheidt dit in: tijd- en
stukloon. 

„De geldsom die de arbeider voor zijn dagarbeid, weekarbeid
enz. bekomt, vormt het bedrag van zijn nominaal, of naar de waarde
geschat arbeidsloon. Het is echter duidelijk, dat al naar de lengte van
den arbeidsdag, alzoo naar mate der dagelijks door hem geleverde
hoeveelheid arbeids, hetzelfde dagloon, weekloon enz. een zeer
verschillende prijs van den arbeid, d. w. z., zeer verschillende
geldsommen, voor hetzelfde kwantum arbeid, vertegenwoordigen kan. Men
moet dus bij het tijdloon weder onderscheid maken, tusschen het
totaal-bedrag van het arbeidsloon,—dagloon, weekloon
enz.,—en den prijs van arbeid.”

De gemiddelde prijs van een arbeids-uur dient hier tot
maatéénheid van den prijs der arbeidskracht.

„Daaruit volgt,” zegt Marx vervolgens, „dat het
dagloon of weekloon enz. hetzelfde kan blijven, hoewel de prijs van de
arbeidskracht voortdurend dalen kan. Omgekeerd, kunnen dag- en weekloon
stijgen, hoewel de prijs van den arbeid, constant blijft of zelfs
daalt. Het rijzen van de nominale dag- of weekloonen, kan daarom
begeleid zijn van een gelijkblijvenden, of een zinkenden prijs van de
arbeidskracht.”

Marx onderzoekt dit verschil nader en ook de juiste rol, die de
lengte van den arbeidsdag hierbij speelt.

„Het is een algemeen bekend feit, dat hoe langer de arbeidsdag
in een tak van industrie, zooveel te lager is het arbeidsloon.... In de eerste plaats volgt uit de
wet: „bij eene bepaalden prijs van den arbeid, hangt het dag- of
weekloon van de kwantiteit der geleverden arbeid af”, dat, hoe
lager de prijs van den arbeid is, des te grooter het kwantum arbeids
zijn moet of des te langer de arbeidsdag, opdat de arbeider van een, al
is het dan ook maar kommervol doorsneêloon, verzekerd kan
zijn. Het lage peil van den arbeidsprijs, werkt hier als een
aansporing, tot verlenging van den arbeidstijd. Omgekeerd evenwel,
produceert harerzijds de verlenging van den arbeidstijd, een daling van
de arbeidsprijzen en daarmede ook eene in dag- en weekloonen.

„Het stukloon, is niets dan een veranderden vorm van het
tijdloon, zooals het tijdloon de veranderde vorm is, van de waarde, of
van den prijs der arbeidskracht.

„Bij het stukloon, ziet het er op ’t
eerste gezicht uit, alsof de door den arbeider verkochte
gebruikswaarde, niet de funktie van zijn arbeidskracht is, de levende
arbeid, maar de reeds in het produkt belichaamde arbeid, en alsof de
prijs van dezen arbeid niet, gelijk bij het tijdloon, door de breuk:





	Dagwaarde der
arbeidskracht.



	
—————————————————————



	Arbeidsdag van een bepaald getal
uren,






maar door de voortbrengingsgeschiktheid van den producent wordt
bepaald.

„Reeds aanstonds moet het geloof, dat zich
aan dezen schijn vastklampt, sterk aan het
wankelen worden gebracht, door het feit, dat beide vormen van het
arbeidsloon ter zelfder tijd, in denzelfden tak van het bedrijf, nevens
elkander kunnen bestaan”....

„Op zich-zelf is het echter reeds
duidelijk, dat het verschil van vorm in de uitbetaling van het
arbeidsloon, aan zijn wezen niets verandert, hoewel de eene vorm, voor
de ontwikkeling van het kapitalisme ook gunstiger kan zijn, dan de
andere”.

Marx beschouwt vervolgens, de karakteristieke eigenschappen van het
stukloon nader.

„De kwaliteit van den arbeid, wordt hier door het werk-zelf
gecontrôleerd, dat de gemiddelde deugdzaamheid moet bezitten, wil
de stukprijs ervan ten volle worden behaald. Het stukloon wordt dus
naar deze zijde, tot eene der verschrikkelijkste bronnen van loonaftrek
en van kapitalistische knevelarij.

„Het biedt den kapitalist, een geheel
bepaalden maat aan, voor de intensiteit van den arbeid. Slechts
arbeidstijd, die zich in een van-te-voren bepaalde en langs den weg der
ervaring vastgestelde hoeveelheid waren
belichaamt, geldt hier als maatschappelijk noodwendigen arbeidstijd en
wordt als zoodanig betaald. In de grootere kleêrmakerswerkplaatsen
van Londen, wordt daarvandaan een zeker stuk arbeid,
bijv. een vest, herleid tot een uur, een half uur etc.; het uur op 6 d.
geraamd. Uit de praktijk is het daar bekend, hoe groot het gemiddelde
produkt van een uur is. Bij nieuwe modes, reparaties etc., ontstaat dan
kwestie tusschen ondernemer en arbeider, of een bepaald stuk arbeids =
een uur etc. is, totdat ook hier de ervaring weder heeft beslist”
... „Daar kwaliteit en intensiteit van den arbeid, hier dus door
den vorm van het loon zelve worden gecontrôleerd, wordt een groot
deel van het arbeidstoezicht hiermede overbodig. Het vormt daarvandaan,
zoowel de grondslag van het, vroeger geschilderde systeem der moderne
huisarbeid, als een hiërarchisch geledend systeem van exploitatie
en onderdrukking.... „Het stukloon vergemakkelijkt eenerzijds het
tusschenschuiven van parasieten, tusschen kapitalisten en
loonarbeiders; anderzijds onder-verhuring van den arbeid (subletting of labour). De winst van de
tusschenpersonen, vloeit uitsluitend voort uit het verschil tusschen
den arbeidsprijs, die de kapitalist betaalt en
dat deel van dien prijs, dat aan den arbeider werkelijk ten goede komt.
Dit systeem heet in Engeland karakteristiek
„Zweetsysteem” („Sweating
system”). Aan den anderen kant, veroorlooft het stukloon
den kapitalist om met den hoofdarbeider,—in de manufaktuur met
den chef van de groep, in de mijnen met den uitbreker der kolen etc.,
in de fabriek met den eigenlijken machinearbeider,—een contrakt
voor zoo en zooveel per stuk af te sluiten; tegen een prijs, waarvoor
die hoofdarbeider-zelf de aanwerving en de betaling van zijn
hulparbeiders voor zijne rekening moet nemen. De exploitatie van den
arbeider door het kapitaal, verwerkelijkt zich hier, door middel van de
exploitatie van den arbeider door den arbeider”.... „Bij
het tijdloon, heerscht op enkele uitzonderingen na, gelijk arbeidsloon
voor dezelfde funkties, terwijl bij het stukloon de prijs van den
arbeidstijd, als het ware door een bepaald kwantum van produkten
gemeten wordt; het dag- of weekloon daarentegen wisselt af, met de
individueele verschillen der arbeiders, waarvan de een slechts het
minimum van een produkt in een bepaalden tijd levert, de ander het
gemiddelde, de derde weder meer dan het gemiddelde. Met betrekking tot
de werkelijke inkomsten (der arbeiders), springen hier dus groote
verschillen in het oog, al naar de verschillen van geschiktheid,
kracht, energie, uithoudingsvermogen etc. van den individueelen
arbeider. Dit verandert natuurlijk niets, aan de algemeene verhouding
tusschen kapitaal en loonarbeid. Eerstens, houden zich die individueele
verschillen, voor de werkplaats in haar geheel, tegenover elkander in
evenwicht, zoodat zij in een bepaalde arbeidstijd het gemiddelde
produkt oplevert en het betaalde totaalloon, het gemiddelde loon voor
de tak van bedrijf wordt. Tweedens, blijft de proportie tusschen
arbeidsloon en méérwaarde onveranderd, omdat het
individueele loon van den individueelen arbeider, in overeenstemming is
met de door hem individueel geleverde hoeveelheid
méérwaarde. Maar de grootere speelruimte, die het
stukloon der individualiteit aanbiedt, streeft eenerzijds
dáárheen, die individualiteit en daarmede het
vrijheidsgevoel, de zelfstandigheid en de zelfcontrôle van den
arbeider te ontwikkelen, anderzijds hunne concurrentie onder en tegenover elkander, te bevorderen.
Het heeft daarvandaan de tendens, om, met de verheffing van de
individueele arbeidsloonen boven het gemiddelde niveau, dit niveau-zelf
te doen dalen. Waar een beproefd stukloon, zich sedert lang en
traditioneel ingeburgerd heeft, en zijne naar-beneden-drukking
bijzondere moeielijkheden opleverde, namen de werkmeesters dan ook maar
zelden hunnen toevlucht, tot zijne gewelddadige verandering in
tijdloon.” 

„In elk land geldt een zekere gemiddelde intensiteit van den
arbeid, beneden waarvan de arbeid, die bij de produktie eener
waar méér dan den
maatschappelijk-noodwendigen tijd verbruikt, er daarvandaan, niet als
arbeid van normale kwaliteit kan gelden. Slechts een, boven de
nationale doorsnede zich verheffende graad van intensiteit, verandert
in een bepaald land de maat van de waarde, door den enkelen duur van
den arbeidstijd. De middengraad van intensiteit van den arbeid, wisselt
af van land tot land; zij is hier grooter, daar kleiner. Deze nationale
doorsneden, vormen daarvandaan eene ontwikkelingstrap, welker
maat-éénheid, de doorsneê-éénheid van
den universeelen arbeid is. Vergeleken met de minder intensieve,
produceert alzoo de meer intensieve nationale arbeid, in denzelfden
tijd méér waarde, die zich dus in méér geld
uitdrukt.”.....

„In de mate waarin in een land de kapitalistische
produktiewijze ontwikkeld is, in diezelfde mate, verheffen zich daar
ook de nationale intensiteit en produktiviteit van den arbeid,
boven het internationale niveau. De verschillende quanta waren van denzelfden soort, die in de verschillende landen,
onder gelijken arbeidstijd voortgebracht worden, hebben aldus ongelijke
internationale waarde, die zich in
verschillende prijzen uitdrukt, d. w. z. elk naar de internationale
waarde van de verschillende geldsommen. De relatieve waarde van het
geld, zal dus kleiner zijn, bij de natie met een ontwikkelde
kapitalistische produktiewijze, dan bij die met een minder ontwikkelde.
Hieruit volgt dus, dat het nominale arbeidsloon, het aequivalent van de
arbeidskracht uitgedrukt in geld, eveneens hooger zal zijn bij de
eerste natie, dan bij de laatste; wat geensdeels nog zeggen wil, dat
dit als werkelijk loon geldt, d. w. z. als de, voor den arbeider ter
beschikking gestelde hoeveelheid levensmiddelen.” 

















Hoofdstuk IX.














Het akkumulatieproces van het kapitaal.




Wij hebben gezien, hoe geld tot kapitaal wordt en de
loonarbeider voor zijnen arbeid, niet alleen niet de waarde van het
voor de noodige produktiemiddelen uitgelegde deel van het kapitaal
bekomt, maar ook nieuwe waarde voortbrengt, die gelijk is aan de waarde
zijner arbeidskracht, plus de méérwaarde daarvan.

Maar met de verschijning van de méérwaarde, is de
beweging van het kapitaal nog niet afgesloten. Zooals de waarde zich
moet omzetten in geld, zoo moet ook de méérwaarde, op
hare beurt, weder gerealiseerd worden in geld. Dit proces nu, gaat
steeds voort, telkens evenwel, met eene waardevermeerdering, van de in
de spheer der circulatie geworpen hoeveelheid waren.

„De kapitalist die de méérwaarde produceert, d.
w. z. onbetaalden arbeid onmiddellijk uit de arbeiders pompt en in
waren fixeert, is wel-is-waar, de eerste toe-eigenaar, maar geenszins
de laatste bezitter dezer méérwaarde. Hij heeft haar
achteraf steeds te deelen gehad, met kapitalisten, die in ’t
algemeen genomen, andere funkties van de maatschappelijke produktie te
vervullen hebben, met de grondeigenaren, enz. De
méérwaarde splitst zich daarvandaan in verschillende
deelen. Zijne onderdeelen komen aan verschillende categorieën van
personen ten goede en verkrijgen verschillende, tegenover elkander,
zelfstandig opgroeiende vormen, zooals winst, rente, handelswinst,
grondrente etc.” Deze veranderde vormen van de
méérwaarde, worden door Marx in het derde boek van
„Das Kapital”, elk op zich zelf
behandeld en geanalyseerd; het eerste Boek behandelt enkel maar eene
kant van het totaalproces, n.l. het „onmiddellijke
produktieproces van de méérwaarde.”

Dit produktieproces is ook, evenals het maatschappelijk proces,
tegelijk een reproduktieproces. De maatschappij
moet, onder welke voortbrengingsvorm dan ook, niet alleen
consumptiemiddelen, maar ook produktiemiddelen voortbrengen. Is dus de
produktie kapitalistisch van vorm, de
reproduktie moet dit natuurlijk óók wezen. Brengt de
maatschappelijke produktie méérwaarde voort, zoo ook de
reproduktie. Wij houden ons dus op dit oogenblik met deze
„eenvoudige reproduktie” gelijk
Marx haar noemt, bezig.

„Het produktieproces wordt ingeleid, met den koop van de
arbeidskracht voor een bepaalden tijd, en deze inleiding vernieuwt zich
bestendig, zoodra de verkoopstermijn van den arbeid komt te vervallen
en daarmede eene bepaalde produktie-periode, week, maand enz.
afgeloopen is. Betaald wordt den arbeider echter eerst, nadat zijn
arbeidskracht gewerkt heeft en zoowel hare eigene waarde, als de
méérwaarde, daardoor in waren
gerealiseerd zijn. Hij heeft aldus evenals de
méérwaarde,—die wij voorshands slechts zullen
beschouwen als het consumptiefonds der kapitalisten,—ook het
fonds voor zijn eigene betaling, het variabel kapitaal voortgebracht,
alvorens het in den vorm van arbeidsloon terugvloeit, en hij wordt
slechts zoolang aan den arbeid gehouden, als hij dit gestadig op nieuw
voortbrengt” ... „Het is een deel, van het door den
arbeider-zelf gestadig gereproduceerde product, hetwelk in den vorm van
arbeidsloon, voortdurend tot hem terugvloeit. De kapitalist betaalt hem de
warenwaarde, zeer zeker in geld uit. Dit geld is evenwel de veranderde
vorm van het arbeidsprodukt. Terwijl de arbeider, een deel van de
produktiemiddelen in produkten verandert, zet zich een deel van zijn
vroeger produkt terug om, in geld. Het is een arbeid van de vorige
week, misschien een van het laatste half jaar, waarmede zijnen arbeid
van heden, of die van het volgende half jaar, wordt betaald. De illusie
welke de geldvorm hier teweeg brengt, verdwijnt dan ook dadelijk,
zoodra in plaats van den individueelen kapitalist en den individueelen
arbeider, de beschouwing treedt van: kapitalistenklasse en van arbeidersklasse. De kapitalistenklasse geeft der
arbeidersklasse gedurig, aanwijzingen in geldvorm, op een deel van het
door de laatste voortgebrachte en het door de eerste zich toe-geëigende produkt. Deze
aanwijzingen geeft de arbeidersklasse, der kapitalistenklasse evenzoo
gestadig weder terug en zij onttrekt haar daarmede, het haarzelve
toevallend gedeelte van haar eigen produkt. De warenvorm van het
produkt en de geldvorm van de waar, omsluieren slechts deze
transaktie.

„Het variabel kapitaal, is aldus slechts
eene bepaalde historische verschijningsvorm van het fonds voor
levensmiddelen of het arbeidsfonds, dat de arbeider voor
zijn zelfbehoud en reproduktie behoeft, en dat hij, onder alle systemen
van maatschappelijke produktie, steeds zelf produceeren en zelf
reproduceeren moet. Dit arbeidsfonds, vloeit hem gedurig daarom in den
vorm van betalingsmiddelen van zijn eigen arbeid toe, omdat zijn eigen
produkt gedurig, in den vorm van kapitaal, van hem vervreemd
wordt.”...

Om geld te veranderen in kapitaal, was het aanwezig zijn van eene
waardeproduktie en eene warencirculatie, niet voldoende. Er moesten
daartoe eerst, hier bezitters van waarde en
ginds bezitters van waardescheppende
substantie; hier bezitters van productie- en levensmiddelen, daar
bezitters van niets dan arbeidskracht, tegen over elkander komen te
staan, als koopers en verkoopers. Scheiding tusschen het arbeidsproduct
en den arbeid-zelf, tusschen de objectieve arbeidsvoorwaarden en de
subjektieve arbeidskrachten, was dus de feitelijk gegeven grondslag,
was het uitgangspunt van het kapitalistisch produktie-proces.

„Wat echter in den aanvang het uitgangspunt was, dat wordt
door middel van de enkele continuïteit van het proces, de
eenvoudige reproduktie, steeds op nieuw geproduceerd en vereeuwigd, als
het eigen resultaat van de kapitalistische produktie. Eenerzijds
verandert het produktie-proces voortdurend den stoffelijken rijkdom in
kapitaal, in waarde- en genotmiddelen voor de kapitalisten. Anderzijds
komt de arbeider gestadig uit het proces, zooals hij er
intrad,—persoonlijke bron van rijkdom, maar ontbloot van alle
middelen om dezen rijkdom voor zich te
verwerkelijken. Daar vóór zijn intrede in het proces,
zijn eigen arbeid hem zelf ontvreemd wordt, dezen, door de kapitalisten
zich wordt toegeëigend en bij het kapitaal wordt ingelijfd,
belichaamt hij zich gedurende het proces, gestadig, in het produkt van
vreemden. Daar het produktieproces, tegelijk het consumptieproces van
de arbeidskracht door de kapitalisten is, verandert het produkt des
arbeiders, niet alleen voortdurend in waren, maar in kapitaal; waarde,
die de waardescheppende kracht uitzuigt, en levensmiddelen die personen
koopen; produktiemiddelen, die den producenten tewerk zetten. De
arbeider zelf, produceert daarvandaan gestadig den objektieven rijkdom
als kapitaal, de hem vreemde, hem beheerschende en hem uitbuitende
macht; en de kapitalist produceert even zoo gestadig, de arbeidskracht
als subjektieve, van haar eigen belichamings- en
verwerkelijkingsmiddelen gescheiden, abstrakte, een in de bloote
lichamelijkheid van den arbeider bestaanden, bron van rijkdom, kortom
den arbeider als loonarbeider. Deze gestadige
reproduktie, of de vereeuwiging van den arbeider, is het sine-qua-non
der kapitalistische produktiewijze.”.... 

„Van maatschappelijk standpunt beschouwd, is dus de
arbeidersklasse, ook buiten het onmiddellijk arbeidsproces, even
zoozeer het eigendom van het kapitaal, als het doode arbeidsinstrument.
Zelfs hare individueele consumptie, is binnen zekere grenzen, niets dan
een moment in het reproduktieproces van het
kapitaal. Dit proces zelf, zorgt er wel voor, dat die zelfbewuste
produktieinstrumenten niet wegloopen; terwijl het hun produkt, gestadig
van pool naar tegenpool van het kapitaal verwijdert. De individueele
consumptie zorgt eenerzijds, voor hare eigen instandhouding en
reproduktie, anderzijds,—door vernietiging van
levensmiddelen,—voor hare gestadige wederverschijning op de
arbeidsmarkt. De romeinsche slaven waren door ketens, de loonarbeiders zijn door onzichtbare draden, aan hunne eigenaren gebonden. De schijn
van hunne onafhankelijkheid, wordt hier echter, door de gestadige
verwisseling der individueele loonheeren en door de fictio juris van het contrakt, gehandhaafd.”....

„Het kapitalistisch produktie-proces reproduceert alzoo, door
zijn eigene voltrekking, de scheiding tusschen arbeidskracht en
arbeidsvoorwaarden. Het reproduceert en vereeuwigt daarmede, de
exploitatievoorwaarden van den arbeider. Het dwingt den arbeider
gestadig tot verkoop van zijn arbeidskracht, om daarvan te leven en
maakt telkens de kapitalisten geschikter tot dien koop, om er zich door
te verrijken. Het is nu niet meer het toeval, hetwelk kapitalist en
arbeider, als kooper en verkooper, tegenover elkander op de
arbeidsmarkt brengt. Het is het alternatief van het proces-zelf, dat
den een steeds als verkooper zijner arbeidskracht op de waren-markt
terugslingert en zijn eigen produkt steeds in het koopmiddel van den
ander doet veranderen. Inderdaad behoort de arbeider aan het
kapitaal toe alvorens hij zich aan den
kapitalist verkoopt. Zijne economische
onderhoorigheid, wordt tegelijk tot een middel, en tegelijk omhuld door
de periodieke vernieuwing van zijn zelf-verkoop, door de verwisseling
zijner individueele loonheeren en de oscillatie (slingering), in den
marktprijs van den arbeid.

„Het kapitalistisch produktieproces, in
zijnen samenhang beschouwd of als reproduktieproces genomen, produceert
dus niet alleen méérwaarde, het produceert en
reproduceert de kapitaalsverhouding zelf; aan de eene zijde dus
kapitalisten, aan de andere zijde loonarbeiders.”



Hoe méérwaarde kapitaal wordt.




Het geval dat de méérwaarde, in haar
geheel, door den kapitalist individueel wordt geconsumeerd, is
uitzondering. De meerwaarde verandert, minstens voor een deel, weder in
kapitaal. „Aanwending van méérwaarde of
terugverandering van méérwaarde in kapitaal, is:
akkumulatie van kapitaal.

„Beschouwen wij dit proces, in de eerste
plaats van het standpunt van den individueelen kapitalist. Een spinner
heeft bijv. een kapitaal van 10,000 pd. St. uitgelegd, waarvan ⅘ in
katoen, machines etc., het laatste vijfde in arbeidsloon. Hij
produceert jaarlijks 240,000 pond garen, ter waarde van 12,000 pd.
St. Bij een
percentage van méérwaarde van 100 proc., steekt de
méérwaarde in het meerprodukt of nettoprodukt van 40,000
pond garen, een zesde gedeelte van het brutoprodukt, tot een waarde van
2000 pd. St., dat door den verkoop gerealiseerd moet worden. Een
waardesom van 2000 pd. St., is gelijk een waardesom van 2000 pd. St.
Men kan het echter, noch dat geld aanzien noch kan men het eraan
ruiken, dat het méérwaarde is. Het karakter van een
waarde als méérwaarde toont aan, hoe het tot zijn
eigenaar kwam, maar het verandert daardoor niets, aan den aard van die
waarde of van het geld.

„Om nu de nieuw gewonnen som van 2000 pd.
St., in kapitaal om te zetten, zal dus de spinner,—alle andere
omstandigheden gelijkblijvend,—vier-vijfde daarvan uitleggen in
den aankoop van katoen etc. en een vijfde in den aankoop van nieuwe
spinners, die op de markt, de levensmiddelen vinden zullen, welker
waarde hij hen voorgeschoten heeft. Dan fungeert dat nieuwe kapitaal
van 2000 pd. St. in de spinnerij, en brengt zijnerzijds weder een
méérwaarde van 400 pd. St. voort.”...

„Het is dus de oude geschiedenis: Abraham
gewan Izaäk, Izaäk gewan
Jakob enz. Het oorspronkelijke kapitaal van 10,000 pd. St., brengt een
méérwaarde van 400 pd. St. voort, deze, wederom
gekapitaliseerd, aldus in een tweede toegevoegd kapitaal veranderd,
brengt een nieuwe méérwaarde van 80 pd. St. voort,
enz.”



„De oorspronkelijke verandering van geld in kapitaal, voltrekt
zich alzoo in de nauwkeurigste overeenstemming, met de economische
wetten van de warenproduktie en met het uit hen afgeleid
eigendomsrecht. In weerwil daarvan, leidt zij tot het volgende
resultaat:

„1) Dat het produkt den kapitalist
toebehoort en niet den arbeider;

„2) Dat de waarde van dit produkt, buiten
de waarde van het uitgelegde kapitaal, eene méérwaarde
bevat die den arbeider arbeid, maar den kapitalist niets
gekost heeft en die, desniettegenstaande het eigendom van den
kapitalist wordt;

„3) Dat de arbeider zijn arbeidskracht
behouden heeft en ze opnieuw verkoopen kan, zoodra hij daarvoor een
kooper vindt.”....

„Dit resultaat wordt onvermijdelijk, zoodra de arbeidskracht
door den arbeider-zelf, als waar, dus vrij
wordt verkocht. Maar ook van deze stonde af aan, wordt de
warenproduktie de algemeene—en wordt zij de typische
produktievorm; eerst van hier af aan, wordt elk produkt a priori
voor den verkoop geproduceerd, en gaat alle geproduceerde rijkdom door
de circulatie heen. Eerst van daar, waar de loonarbeid haren basis is,
dwingt de warenproduktie zich aan de geheele samenleving op. Maar ook
eerst daar is het, dat zij al hare verborgene krachten ontvouwt. Te
zeggen, dat de tusschenkomst van den loonarbeid de warenproduktie
vervalscht, wil zeggen, dat de warenproduktie wil zij onvervalscht
blijven, zich niet ontwikkelen mag. In dezelfde mate, zooals zij zich
volgens hare eigene, immanente wetten voortontwikkelt tot
kapitalistische produktie, in diezelfde mate slaan de eigendomswetten
der warenproduktie om in wetten
der kapitalistische toe-eigening.”

Marx keert zich vervolgens tegen die economisten, welke de
akkumulatie van het kapitaal verklaarden uit de
„onthouding” of de „spaarzaamheid” der
kapitalisten; de z.g.n.: abstinentie- of onthoudingstheorie van de
officieele economie, door den Engelschen econoom W. Nassau Senior het
eerst geformuleerd. Deze laatste verklaarde, zegt Marx, „ik
vertaal het woord kapitaal, als produktie-instrument beschouwd, door
het woord onthouding!”

„Een deel der meerwaarde,” zegt Marx, „wordt door
de kapitalisten als revenue verteerd, een ander deel als kapitaal
aangewend of geakkumuleerd.

„Bij een bepaalde hoeveelheid
méérwaarde, zal een dezer deelen zooveel te grooter zijn,
naar mate het andere kleiner is. Alle andere omstandigheden, als
gelijkblijvend vooropgesteld, bepaalt de verhouding waaronder deze
verdeeling zich voltrekt, de grootte der akkumulatie. Wie evenwel deze
verdeeling onderneemt, dat is de kapitalist. Zij is dus de handeling
van zijnen wil. Van dat deel van de door hem geheven schatting, dat hij
akkumuleert, zegt men, hij bespaart het, omdat hij het niet opeet, d.
w. z. omdat hij zijne funktie als kapitalist ermede uitoefent, n.l. de
funktie om zich te verrijken, die hem is opgelegd.

„Slechts in zooverre, als de kapitalist
gepersonifieerd kapitaal is, heeft hij eene historische waarde, en dat
historische recht van bestaan, als waarvan de geestige
Lichnowsky zegt: „er geen datum van bestaat”. Slechts in
zooverre, steekt zijn eigene transitive noodzakelijkheid, in de
transitive noodzakelijkheid der kapitalistische produktiewijze. Maar in
zooverre zijn dan ook, niet de gebruikswaarde en het genot, maar de
ruilwaarde en derzelver vermeerdering, de hem voortstuwende motieven.
Als fanatikus van de tot-waarde-making der waarden, dwingt hij
onbarmhartig de menschheid tot produktie, om der produktie wille;
daarvandaan dus, tot eene ontwikkeling van de maatschappelijke
produktiekrachten en tot de voortbrenging van materieele
produktievoorwaarden, welke alleen de reale basis voor eene hoogere
ontwikkelingsvorm kunnen vormen, wier grondslag de volle en de vrije
ontwikkeling van elk individu is. Slechts als personifikatie van het
kapitaal, is de kapitalist respectabel. Als zoodanig, deelt hij met den
schattenverzamelaar, de absolute tendens naar verrijking. Wat evenwel bij
dezen, eene individueele manie schijnt te zijn, is bij den kapitalist,
de werking van het maatschappelijk mechanisme, waarin hij niets dan een
drijfrad is. Buitendien maakt de ontwikkeling der kapitalistische
produktie, eene voortdurende verhooging, van het in eene industrieele
onderneming vastgelegd kapitaal, tot eene noodzakelijkheid, en de
concurrentie legt aan elken individueelen kapitalist, de immanente
wetten van de kapitalistische produktiewijze, als uitwendige
dwangwetten op de schouders. Zij dwingt hem voortdurend, zijn kapitaal
uit te breiden, ten einde het te behouden en uitbreiden kan hij dit
alleen, door middel van eene progressieve akkumulatie.

„In zooverre als zijn doen-en-laten,
slechts funkties zijn van het in hem levend, met een wil en bewustzijn
begaafd zijnd kapitaal, geldt voor hem, zijn eigen private consumptie
als een roof aan de akkumulatie van zijn kapitaal, gelijk in de
italiaansche boekhouding, privaat-uitgaven op de débetzijde van
den kapitalist tegenover het kapitaal figureeren. De akkumulatie,
beteekent de verovering van de wereld, door den maatschappelijken
rijkdom. Zij breidt met de massa van het geëxploiteerde
menschen-materiaal, tegelijk, de direkte en de indirekte heerschappij
van het kapitaal uit.

„Maar deze erfzonde werkt overal door. Met
de ontwikkeling der kapitalistische produktiewijze, van de akkumulatie
en van den maatschappelijken rijkdom, houdt de kapitalist op eene
bloote incarnatie van het kapitaal te wezen.”

Hij voelt een „menschelijk roeren” voor zijn eigene Adam
en wordt er zoodoende toe gestemd, de dweperij voor ascese, als een
vooroordeel van den ouderwetschen schattenverzamelaar te belachen.
Terwijl de klassieke kapitalist, de individueele consumptie als een
zonde aan zijne funktie en tegen de
„onthouding” van de akkumulatie brandmerkt, is de meer
moderne kapitalist in staat, de akkumulatie als een
„ontzeggen” van het drijven naar genot, op te vatten.
„Twee zielen wonen er, ach! in zijn borst, de eene wil zich van
de andere scheiden!”

„In het historische begin van de kapitalistische
produktiewijze,—en ieder kapitalistisch parvenu maakt zulk een
historisch stadium, individueel door,—zijn de drang naar
verrijking en de gierigheid, als absolute hartstochten overheerschend.
Maar de vooruitgang van de kapitalistische produktie, schept niet
alleen een wereld van genot, zij opent met de speculatie, benevens het
credietwezen, duizenderlei bronnen voor plotselinge verrijking. Op een
bepaalde hoogte van ontwikkeling, wordt eene conventioneele graad van
verkwisting, die tevens te-pronk-stelling van rijkdom en daarvandaan
credietmiddel is, zelfs tot eene noodzakelijkheid voor de affaire van
den „ongelukkigen” kapitalist. De weelde wordt een
onderdeel, dat in de representatiekosten van het kapitaal opgaat.
Buitendien verrijkt de kapitalist zich niet, gelijk de gierigaard, naar
verhouding van zijnen persoonlijken arbeid en zijne persoonlijke
niet-consumptie, maar in die mate, waarin hij vreemde arbeidskracht
uitzuigt en den arbeider onthouding van levensgenot opdwingt. Alhoewel
daarom de verkwisting van den kapitalist, niet het bona fide karakter
van de verkwisting der feodale heeren bezit, maar in haren achtergrond,
veel meer smerige gierigheid en angstiger berekening op den loer
liggen, groeit desniettegenstaande zijne verkwisting met zijne
akkumulatie aan, zonder dat de een den ander afbreuk behoeft te doen.
Daardoor ontwikkelt zich gelijktijdig in den trotschen borst van het
kapitalistisch individu, een faust-achtig conflikt, tusschen den drang
naar akkumulatie en den drang naar genot.”

Marx stelt in het licht, hoe tal van omstandigheden de akkumulatie
in de hand kunnen werken en doen toenemen, door de expansiekracht van
het kapitaal te doen vergrooten, zooals de exploitatie van mijnwerken,
die van den bodem etc.

Algemeen resultaat: Terwijl het kapitaal de beide oer-vormen van den
rijkdom,—arbeidskracht en bodem—bij zich inlijft, verwijdt
het zijne expansiekracht, die hem veroorlooft de elementen zijner
akkumulatie uit te breiden ook naar de overzijde van de, schijnbaar
door zijn eigen grootte getrokken grenzen, getrokken door de waarde en
de massa der reeds geproduceerde produktiemiddelen, uit welke het zijn
bestaan put.

Een andere gewichtige faktor in de akkumulatie van het kapitaal, is de produktiegraad van den
maatschappelijken arbeid.

„Met de produktiekracht van den arbeid groeit de
produktenmassa aan, waarin zich eene bepaalde waarde, alzoo ook de
méérwaarde van eene gegeven grootte, vertoont. Bij
gelijkblijvende en zelfs bij dalende voet van de
méérwaarde,—in zooverre zij slechts langzamer
daalt, als de produktiekracht van den arbeid stijgt,—groeit de
massa van het meerprodukt aan. Bij gelijkblijvende verdeeling derzelve,
in revenue en toeslagkapitaal, kan daarvandaan de consumptie
aangroeien, zonder afname van het akkumulatiefonds. De proportioneele
grootte van het akkumulatiefonds kan zelfs op kosten van het
consumptiefonds aangroeien, terwijl de goedkoopermaking der
waren, voor de kapitalisten even zoo vele of meer genotmiddelen als
voorheen, ter beschikking stelt. Maar met de aangroeiende
produktiviteit van den arbeid, gaat, zooals men gezien heeft, de
goedkoopermaking van den arbeider,
alzoo een aangroeiend percentage van de méérwaarde hand
aan hand, zelfs wanneer het reële arbeidsloon ook stijgt. Dit
stijgt niet in verhouding tot de produktiviteit van den arbeid.
Hetzelfde variabel kapitaal, zet alzoo meer arbeidskracht en daardoor
meer arbeid in beweging. Dezelfde constante kapitaalwaarde, belichaamt
zich in méér produktiemiddelen, d. w. z. in meer
arbeidsmiddelen, arbeidsmateriaal en hulpstoffen, levert dus zoowel
meer produkten vormers, als meer waardevormers of arbeidsopslurpers.
Bij gelijkblijvende en zelfs afnemende waarde van het toegezet
kapitaal, vindt daarom bespoedigde akkumulatie plaats. Niet alleen
breidt zich de ontwikkelingstrap van de reproduktie stoffelijk uit,
maar de produktie van de méérwaarde groeit ook sneller
aan dan de waarde van het toegezet kapitaal.”....

„Bij een bepaalde exploitatiegraad van de
arbeidskracht”—zoo eindigt Marx deze
beschouwing—„wordt de hoeveelheid van de
méérwaarde bepaald door het getal van de gelijktijdig
uitgebuite arbeiders en dit beantwoordt, hoewel in afwisselende
verhouding, aan de hoegrootheid van het kapitaal. Hoe meer het kapitaal
dus door middel van de successievelijke akkumulatie aangroeit, des te
meer groeit ook de som van waarden aan, die zich in consumptiefonds en
akkumulatiefonds splitst. De kapitalist kan daarom flinker leven en
tegelijkertijd zich meer „ontzeggen”. En tenslotte werken alle
springveeren van de produktie zooveel te energieker, naarmate hare
ontwikkelingshoogte zich, met de hoeveelheid van het voorgeschoten
kapitaal, meer en meer verwijdt.”

Men zal uit deze beschouwingen bemerkt hebben, dat bij Marx, het
kapitaal geen vaste grootte heeft, maar integendeel zéér elastisch is. Dit, in
tegenoverstelling met de klassieke staathuishoudkunde die van oudsher
ervan hield om het maatschappelijk kapitaal op te vatten als zijnde van
een vaste grootte en van eene vaste werkingsgraad.

Als de typische vertegenwoordigers van die opvatting, noemt Marx in
de eerste plaats, de staathuishoudkundige Jeremias Bentham. Maar zoowel
Robert Malthus als James Mill, (de vader van John Stuart Mill) en
MacCulloch, hielden aan dit dogma van de
staathuishoudkunde vast. Zoodoende kwam de officieele economie na Adam
Smith, tot de theorie van het „arbeidsfonds”. „Tot
welke tautologie het voeren moet”, zegt
Marx,
„om de kapitalistische grenzen van het
arbeidsfonds, om te dichten in zijn maatschappelijke
natuurgrenzen,” leert ons Prof. Fawcett: „Het
circuleerende kapitaal van een land is zijn arbeidsfonds. Om daarom het
doorsneê-geldloon dat elke arbeider bekomt te berekenen, hebben
wij slechts eenvoudig dit kapitaal te deelen door het getal dat de
arbeidersbevolking groot is”, zoo zegt deze professor.

Van den grootsten invloed was deze theorie van het
„arbeidsfonds” zeer zeker op de stelsels die men er op
heeft gebouwd. Als het variabel kapitaal van een vaste grootte is, dan
is het begrijpelijk, dat er maar een zekere hoeveelheid levensmiddelen
enz. onder de twee klassen, onder kapitalisten en arbeiders te
verdeelen valt. Theoretiseert men nu nog verder, dat van die
hoeveelheid er een gedeelte afgaat, bestemd voor het loon van de
arbeiders, dat eveneens zijn vaste grootte heeft, dan spreekt het van
zelve, dat men tot conclusies kan komen gelijk Robert Malthus er als
volgt trok:

„Het getal arbeiders, dat in een land aan den arbeid kan
worden gesteld, en de hoogte van hun loon, hangen af van de hoeveelheid
der voorradige levensmiddelen. Is het loon te laag of kunnen vele
arbeiders werk vinden, dan zal dit alleenlijk daarheen leiden, dat het
getal der arbeiders zich sneller vermeerdert, dan de voorraad
levensmiddelen. Het is de natuur, niet de produktiewijze, waaraan de
ellende der arbeidersklasse moet worden geweten.”

Uit deze theorie, is de z. g. n. „bevolkingswet van
Malthus” geboren, die nagenoeg door de gansche economische
wetenschap echter sedert jaren is opgegeven. In den tijd waarin Marx
evenwel schreef, was zij een dogma van de officieele
staathuishoudkunde, waaraan niet mocht worden getwijfeld. Marx is haar
het eerst, en wel zoo grondig te lijf gegaan, dat men kan zeggen, dat
al wat nà hem over die „wet van Malthus” in
kritischen zin is geschreven, slechts min of meer bedekt
plagiaat is geweest, van de wijze waarop Marx aantoonde, hoe
élke produktiewijze haar eigen bevolkingsleer heeft en hoe
élke phaze in de kapitalistische produktiewijze, hare
bevolkingstoestand met zich mede brengt zoo dat aldus van
„natuurlijke bevolkingswetten” geen sprake kan zijn.

In het drie-en-twintigste hoofdstuk van „Das
Kapital” gaat Marx de invloed na, die de aangroeiende
akkumulatie van het maatschappelijk kapitaal op de arbeidersklasse
heeft.

„Wasdom van kapitaal,” zegt hij, „sluit wasdom van zijn
variabel, of in arbeidskracht omgezet bestanddeel, in zich. Een deel
van de in het toeslagkapitaal omgezette méérwaarde, moet
steeds terug-veranderd worden, in variabel kapitaal of in het
voorgeschoten arbeidsfonds. Veronderstellen wij dat, nevens overigens
gelijk gebleven omstandigheden, de samenstelling van het kapitaal
onveranderd blijft, d. w. z. eene bepaalde massa productiemiddelen of
constant kapitaal, steeds dezelfde massa productiemiddelen vereischen
om in beweging te worden gezet, dan groeit klaarblijkelijk de vraag
naar arbeid en het substitutiefonds der arbeiders, in verhouding tot
het kapitaal zooveel te sneller aan, als het kapitaal te sneller
aangroeit. Dewijl het kapitaal jaarlijks eene méérwaarde
produceert, waarvan een deel jaarlijks tot origineel kapitaal geslagen
wordt; daar dit inkrement [aanwas] zelf jaarlijks aangroeit met den
toenemenden omvang van het bereids in funktie gestelde kapitaal, en
daar eindelijk, onder de bijzondere spoorslag van den drang naar
verrijking, zooals bijv. het openen van nieuwe markten, nieuwe spheren
van kapitaalbelegging—als gevolg van nieuw-ontwikkelde
maatschappelijke behoeften enz.—de ontwikkelingshoogte van de
akkumulatie plotseling uitzetbaar kan worden, door enkel veranderde
verdeeling van de méérwaarde of het meerprodukt in
kapitaal en revenue; kunnen de akkumulatie-behoeften van het kapitaal,
de aangroeing van de arbeidskrachten of van het aantal arbeiders, de
vraag naar arbeiders hunnen toevoer overvleugelen, en zullen
daarvandaan de arbeidsloonen stijgen.... „De meer of minder
gunstige omstandigheden, waarin de loonarbeiders zich in het leven
houden en vermeerderen, veranderen niets, aan het grondkarakter van de
kapitalistische produktiewijze. Zooals de eenvoudige reproductie,
voortdurend de kapitaalsverhoudingen zelven
reproduceert,—kapitalisten aan den eenen kant, loonarbeiders aan
den anderen,—zoo reproduceert de reproductie op uitgebreider
schaal of de akkumulatie, de kapitaalsverhoudingen op uitgebreider
schaal, in meer kapitalisten, of grootere kapitalisten aan de
ééne pool, meer loonarbeiders aan de andere. De
reproduktie van de arbeidskracht, die zich bij het kapitaal
onophoudelijk als een middel tot waardevorming moet doen inlijven, die
niet van hem loskomen kan, en welker onderhoorigheid aan het kapitaal
alleen verduisterd wordt, door de verwisseling van den individueelen
kapitalist waaraan zij zich verkoopt,—vormt inderdaad maar een
moment in de reproduktie van het kapitaal-zelf.
Akkumulatie van kapitaal is dus tevens vermeerdering van het
proletariaat”....

„De wet van de kapitalistische produktie, die klaarblijkelijk
aan de „natuurlijke bevolkingswet” ten grondslag ligt, komt
eenvoudig hierop neer. De verhouding tusschen kapitaal, akkumulatie en
de percentage van het loon, is niets dan de verhouding tusschen den
onbetaalden, in kapitaal omgezetten arbeid en de tot beweging van het
toeslag-kapitaal benoodigde hoeveelheid toegevoegden arbeid. Zij is dus
geenszins een verhouding van twee van elkander onafhankelijke
grootheden: eenerzijds de grootte van het kapitaal, anderzijds het
getal van de arbeidersbevolking; zij is veelmeer in laatste instantie,
de verhouding tusschen den onbetaalden en den betaalden arbeid, van
dezelfde arbeidersbevolking. Groeit de hoeveelheid der door de
arbeidersklasse geleverden, en door de kapitalistenklasse
geakkumuleerden onbetaalden arbeid, snel genoeg aan, om slechts door
eene buitengewone toeslag van betaalden arbeid, zich om te kunnen
zetten in kapitaal, dan stijgt het loon, en, al het andere
gelijkgebleven, neemt de onbetaalde arbeid dan in verhouding af. Zoodra
evenwel deze afname het punt beroert, waar de, het kapitaal voedende
méérwaarde, niet meer in normale hoeveelheid aangeboden
wordt, dan treedt er eene reaktie in: een geringer deel van de revenue
wordt gekapitaliseerd, de akkumulatie verlamt en de stijgende
loonbeweging verkrijgt een terugslag. De verhooging van den
arbeidsprijs, blijft dus eng besloten binnen grenzen, welke de
grondslagen van het kapitalistisch systeem niet alleen onaangetast
laten, maar ook nog zijne reproduktie op aangroeiende schaal blijven
verzekeren. Deze in een natuurwet gemystificeerde, wet van de
kapitalistische akkumulatie, wil dus feitelijk slechts zeggen, dat hare
aard, elke zoodanige afname in den exploitatiegraad van den arbeid of
elke zoodanige verhooging van den arbeidsprijs uitsluit, welke de
gestadige reproduktie van de kapitaalsverhoudingen en
hunne reproduktie op steeds uitgebreider schaal, ernstig in gevaar
kunnen doen brengen. Dit kan niet anders zijn, onder een
produktiewijze, waarin de arbeiders voor de behoeften van de
waarde-schepping der voorradige waarden bestaan, in plaats van
omgekeerd, dat de belichaamde rijkdom er voor de ontwikkelingsbehoefte
van de arbeiders is. Zooals de mensch, in den godsdienst door het maaksel van zijn eigen
hoofd, zoo wordt hij onder de kapitalistische produktiewijze, door het
maaksel zijner eigene handen beheerscht.”







Concentratie van het kapitaal.




De algemeene grondslagen van het kapitalistisch
systeem eenmaal gegeven, treedt in het verloop van de akkumulatie
telkens een punt te voorschijn, waarop de ontwikkeling der
produktiviteit van den maatschappelijken arbeid, de machtigste hefboom
wordt der akkumulatie. „Dezelfde oorzaak,” zeide reeds Adam
Smith, „welke de loonen verhoogt, n.l. de toename van kapitaal,
drijft tot verhooging der produktieve geschiktheden van den arbeid en
stelt eene kleinere hoeveelheid arbeids, in staat, om eene grootere
hoeveelheid van produkten voort te brengen.” Marx zegt:

„Afgezien van natuurlijke voorwaarden, als vruchtbaarheid van
den bodem etc., en van de omstandigheden onafhankelijke, en
geïsoleerd arbeidende producenten,
dewelke zich echter meer kwalitatief, in de deugdelijkheid, dan
kwantitatief in de massa van het gemaakte werk zal vertoonen, drukt
zich de maatschappelijke produktiegraad van den arbeid uit, in de
relatieve grootheidsomvang der produktiemiddelen, welke een arbeider
gedurende een zekeren tijd, met dezelfde inspanning van arbeidskracht,
in produkt kan omzetten. De massa der produktiemiddelen, waarmede hij
funktioneert, groeit aan, met de produktiviteit van den
arbeid.”.... „Bijv. met de manufaktuurmatige verdeeling van
den arbeid en de toepassing der machinerie, wordt in denzelfden tijd
meer grondstof verwerkt, treedt dus eene grootere massa van grondstof
met hulpmaterieel, het arbeidsproces binnen. Dat is het gevolg van de
aangroeiende produktiviteit van den arbeid. Aan den anderen kant, is de
massa van in gebruik genomen machinerie, arbeidsvee, minerale mest,
draineerings-inrichtingen enz. de voorwaarde voor groeiende
produktiviteit van den arbeid. Evenzoo, de massa van de in bouwwerken,
hoogovens, transportmiddelen etc. geconcentreerde hoeveelheid
produktiemiddelen. Hetzij evenwel voorwaarde, hetzij gevolg, de
groeiende grootte-omvang van de produktiemiddelen, in vergelijking tot
de bij haar ingelijfde arbeidskracht, drukt de aangroeiende
produktiviteit van den arbeid uit. De toename der laatste, verschijnt
dus in de afname der arbeidsmassa, in verhouding tot de door haar
voortbewogen massa van produktiemiddelen, of in de grootte-afname van
den subjektieven faktor van het arbeidsproces, vergeleken met zijne
objektieve faktoren.

„Deze verandering in de technische
samenstelling van het kapitaal, de groeiing der massa van
produktiemiddelen, vergeleken met de massa van de haar doen-levende
arbeidskracht, spiegelt zich terug in hunne waardesamenstelling, in de
toename van het constante bestanddeel der kapitaalswaarde, op kosten
van zijn variabel bestanddeel. Er worden bijv. van een kapitaal,
procentsgewijs berekend, oorspronkelijk elke 50 proc. in
produktiemiddelen en elke 50 proc. in arbeidskrachten vastgelegd;
later, met de ontwikkeling van den produktiegraad van den arbeid, elke
80 proc. in produktiemiddelen en elke 20 proc. in
arbeidskrachten etc. Deze wet van den stijgenden groei van het
constante deel van het kapitaal, in verhouding tot zijn variabel deel,
wordt bij elke schrede bevestigd, door eene vergelijkende analyse van
de prijzen der waren, hetzij dat wij verschillende economische
tijdperken van eene enkele natie bij elkaâr vergelijken, of die
van verschillende naties, in hetzelfde tijdstip. De relatieve grootte
van het prijselement, die slechts de waarde van de verteerde
produktiemiddelen, of het constante deel van het kapitaal
vertegenwoordigt, zal in direkte, de relatieve grootte van het andere,
de arbeid betalende of het variabel deel van het kapitaal
vertegenwoordigende prijselement, zal, over het algemeen, in omgekeerde
verhouding staan, tot de vooruitgang der akkumulatie.”...

„Op de grondslag der waren-produktie, waarbij de
produktiemiddelen het eigendom van private personen zijn, waarin de
handarbeider, of geïsoleerd en zelfstandig waren voortbrengt of zijn arbeidskracht als waar verkoopt,—omdat hem de middelen tot eigenbedrijf
ontbreken—realiseert zich deze voorwaarde slechts door den groei
van de individueele kapitalen, of in die mate, waarin de
maatschappelijke produktie- en levensmiddelen tot privaat eigendom der
kapitalisten worden omgezet. De bodem der waren-produktie, kan de
produktie op groote schaal slechts dragen, in haren kapitalistischen
vorm. Een zekere akkumulatie van kapitaal in handen van individueele
waren-producenten, vormen daarom de voorwaarde voor de specifiek
kapitalistische voortbrengingswijze”..... „Maar methodes tot
vermeerdering van de maatschappelijke produktiekracht van den arbeid,
die op dezen grondslag verrijzen, zijn tegelijkertijd, methodes tot
vermeerderende produktie van de méérwaarde of van het
meerprodukt, hetwelk zijnerzijds, wederom het scheppingselement van de
akkumulatie is. Zij zijn dus tegelijkertijd, methodes ter voortbrenging
van kapitaal door kapitaal, of methodes tot zijne bespoedigde
akkumulatie. De onophoudelijke terugontwikkeling van
méérwaarde in kapitaal, doet zich kennen, als de
aangroeiende grootte, van het in ’t produktieproces opgaande
kapitaal. Deze wordt harerzijds tot grondslag eener meer
uitgebreide voet van produktie, van de haar begeleidende methodes tot
verhooging van de produktiekracht van den arbeid en tevens tot
bespoedigder produktie van méérwaarde. Wanneer dus
telkens, een zekere graad van kapitaals-akkumulatie, als voorwaarde
voor de specifiek kapitalistische produktiewijze te voorschijn komt,
veroorzaakt deze laatste, op terugwerkende wijze, een bespoedigde
akkumulatie van het kapitaal. Deze beide economische faktoren brengen,
naar mate van de samengestelde verhouding, van de afstooting die zij
wederzijds op elkander uitoefenen, de wisseling voort in de technische
samenstelling van kapitaal, waardoor zijn variabel bestanddeel steeds
kleiner en kleiner wordt, vergeleken met zijn constant deel.

„Elk individueel kapitaal is een grootere
of kleinere concentratie van productiemiddelen, met een zich daarmede
in overeenstemming bevindend commando, over een grooter of kleiner
leger van arbeiders. Het breidt, met de vermeerderde massa van den als
kapitaal funktioneerenden rijkdom, ook zijne concentratie in de handen
der individueele kapitalisten, daarvandaan de grondslag van de
produktie op groote schaal, en de specifiek kapitalistische
produktie-methoden uit. De groei van het maatschappelijk kapitaal,
voltrekt zich in den groei van vele, individueele kapitalen. Alle
andere omstandigheden als gelijkblijvend aangenomen, groeien de
individueele kapitalen,—en met hen de concentraties van
produktiemiddelen,—in die verhouding aan, waarin zij aliquote
(gelijkdeelende) deelen van het maatschappelijk totaal-kapitaal vormen.
Tegelijkertijd scheuren zich dan afstootsels van de oorsprong-kapitalen
los en funktioneeren als nieuwe, zelfstandige kapitalen. Een groote rol
speelt hierbij, onder anderen, de verdeeling van vermogens in
kapitalisten-families. Met de akkumulatie van kapitaal groeit
daarvandaan ook, meer of minder, het aantal kapitalisten aan. Twee
punten karakteriseeren deze soort van concentratie, welke onmiddellijk
op de akkumulatie berust, of veelmeer, met haar identiek is. Ten
eerste: de aangroeiende concentratie der maatschappelijke
produktiemiddelen in de handen van de individueele kapitalisten wordt,
onder overigens gelijkblijvende omstandigheden, beperkt, door den graad
van wasdom in den maatschappelijken rijkdom. Ten tweede: het in elke
produktiespheer vastgelegde deel van het maatschappelijk kapitaal,
wordt verdeeld onder vele kapitalisten, welke tegenover elkander staan
als onafhankelijke, en met elkander concurreerende warenvoortbrengers.
De akkumulatie en de haar begeleidende concentratie, worden dus niet
alleen op vele punten gesplitst, maar ook de aangroeing van de
funktioneerende kapitalen, wordt doorkruist door
de vorming van nieuwe, en de splitsing van oude kapitalen. Doet zich
daarvandaan de akkumulatie eenerzijds voor, als de aangroeiende
concentratie der produktiemiddelen en van commando’s over arbeid,
zoo doet zij zich anderzijds aan ons kennen, als repulsie (afstooting) van vele individueele kapitalen onder
elkander.

„Deze versplintering van het
maatschappelijk totaal-kapitaal, in vele individueele kapitalen, of
deze repulsie van zijn onderdeelen van elkander, werkt zijne attraktie
tegen. Het is hier niet meer de eenvoudige, met de akkumulatie
identieke, concentratie van produktiemiddelen en het commando over den
arbeid, het is de concentratie van reeds gevormde kapitalen, de
opheffing van hunne individueele zelfstandigheid, de onteigening van
kapitalist door kapitalist, het omzetten van vele kleinere, in weinige
grootere kapitalen. Dit proces onderscheidt zich van het eerste
daardoor, dat het slechts veranderde verdeeling van reeds voorradige en
funktioneerende kapitalen veronderstelt en zijn speelruimte, dus niet
door de absolute wasdom van den maatschappelijken rijkdom of de
absolute grenzen der akkumulatie wordt beperkt. Het kapitaal zwelt
hier, in eene hand tot een groote massa aan,
omdat het daar, in vele handen, verloren gaat.
Dit is de eigenlijke centralisatie, in onderscheiding met akkumulatie
en concentratie.”

Welke de wetten zijn, die deze centralisatie der kapitalen of de
attrakties van kapitaal tot kapitaal beheerschen, wordt hier door Marx
niet verder behandeld, dat geschiedt in het tweede deel van zijn werk.
Eene aanduiding evenwel wordt hier in algemeene trekken gegeven:
„De concurrentiestrijd wordt gevoerd door de goedkoopermaking der
waren. Deze goedkoopermaking der waren hangt, caeteris paribus, (onder
overigens gelijke omstandigheden) af van de produktiviteit van den
arbeid, deze echter weder, van de ontwikkelingstrap welke de produktie
heeft bereikt. De grootere kapitalen verslaan daarvandaan de kleinere.
Verder herinnert men zich, dat met de ontwikkeling van de
kapitalistische produktiewijze, de minimum-omvang van het individueele
kapitaal, dat benoodigd is om een bedrijf onder zijn normale
voorwaarden te drijven, aangroeit. De kleinere kapitalen dringen zich
daarvandaan in produktiespheren, welke door de groote industrie nog
maar sporadisch, of onvolkomen zijn aangetast. De concurrentie werkt
hier onvermoeid voort, in direkte verhouding tot het aantal, en in
omgekeerde verhouding, tot de grootte der rivaliseerende kapitalen. Zij
eindigt steeds met den ondergang van vele kleine kapitalisten, welker
kapitalen, deels overgaan in handen van den overwinnaar, deels
ondergaan. Afgezien hiervan, vormt zich nog met de kapitalistische
produktiewijze een gansch nieuwe macht, het credietwezen, dat
in zijn begin op den achtergrond,—als de bescheidene helper van
de akkumulatie,—nu naar binnen sluipt langs onzichtbare draden,
de over de oppervlakte der samenleving, in grootere of kleinere
massa’s verspreide geldmiddelen, in handen van individueele of
met elkander geassocieerde kapitalisten trekt,
maar dan schielijk een nieuw en vruchtbaar wapen wordt in den
concurrentiestrijd, om zich ten slotte in een reusachtig sociaal
mechanisme, dat tot centralisatie van kapitalen dient, te
veranderen.”

„De centralisatie,” zegt Marx verder, „vervolkoment
het werk der akkumulatie, doordien zij de industrieele kapitalisten in
staat stelt, de voet hunner operaties uit te breiden. Hetzij dit
laatste resultaat nu het gevolg is, van de akkumulatie of van de
centralisatie; hetzij zich de centralisatie voltrekt langs den
gewelddadigen weg van annexatie,—waar zekere kapitalen op zoo
overwegende wijze gravitatie-middelpunten worden voor anderen, dat zij
diens individueele cohesie breken en dan de op zichzelf-staande deelen
tot zich trekken,—of dat de versmelting der reeds gevormde,
respektievelijk in die vorming inbegrepen kapitalen, door middel van de
geleidelijke aktie, door de vorming van naamlooze vennootschappen
geschiedt—de economische uitwerking blijft dezelfde. De
aangegroeide uitdijding van de industrieele établissementen,
vormt overal het uitgangspunt voor een omvattender organisatie der
totaal-arbeid van velen; voor een breeder ontwikkeling harer materieele
drijfkrachten, d. w. z. voor de voortschrijdende revolutioneering van
individueele, en volgens de traditie gedreven produktie-processen, in
maatschappelijk-gecombineerde en wetenschappelijk-gedisponeerde
produktieprocessen.”

Marx wijst er nog vervolgens op, dat de akkumulatie een veel
langduriger proces is, dan de centralisatie. „De wereld,”
zegt hij,
„ware nog niet van spoorwegen voorzien, als zij had moeten
wachten, totdat de akkumulatie enkele kapitalisten ertoe gebracht had,
opgewassen te zijn, tegen het bouwen van een spoorweg. De centralisatie
daarentegen, heeft dit met een handomdraaien klaar gespeeld, door
middel van de maatschappijen op aandeelen. En terwijl de centralisatie,
aldus de werkingen der akkumulatie verhoogt en bespoedigt, breidt zij
uit,—en bespoedigt zij gelijktijdig,—de omwentelingen in de
technische samenstelling van het kapitaal, die deszelfs constant deel,
doen vermeerderen op kosten van zijn variabel deel en daarmede de
relatieve vraag naar arbeid doen verminderen.

„De door centralisatie, over nacht als het
ware, tezaâm gesmede kapitaal-massa’s, reproduceeren en
vermeerderen zich gelijk de anderen, slechts vlugger, en
worden hiermede tot nieuwe, machtige hefboomen voor de maatschappelijke
akkumulatie. Als er dus sprake is van vooruitgang der maatschappelijke
akkumulatie, dan zijn daar—heden ten dage—de werkingen der
centralisatie stilzwijgend onder begrepen.”







De industrieele reservearmée.




Het, door de voortgang der akkumulatie, opnieuw
gevormde kapitaal, verschaft in verhouding tot zijne grootte, steeds
aan minder arbeiders werk. Gelijktijdig met de akkumulatie, gaat ook de
revolutioneering van het oude kapitaal haren gang. Marx toonde het aan,
hoe de centralisatie daarvoor de machtigste hefboom is. Volgens de
Malthusianen is de „overbevolking” het gevolg hiervan, dat
de levensmiddelen, (men moest zeggen: het variabel kapitaal)
aangroeien, in de arithmetische progressie-reeks van 1: 2: 3: 4: 5:
enz. terwijl de bevolking de tendens heeft, zich in de geometrische reeks
van 1: 2: 4: 8: 16: enz. te vermeerderen. Daarom leerden Malthus c. s.,
dat de bevolking de produktie der levensmiddelen vooruit ijlde ten
gevolge waarvan de ondeugd en de ellende ontstonden.

Wat evenwel progressief voortgaat, is de afname van het variabel
kapitaal, gelijktijdig met de wasdom van het totaal-kapitaal. Het
variabel kapitaal, zoo het oorspronkelijk ½ was van het
totaal-kapitaal, wordt progressief ⅓, ¼, ⅕, ⅙
enz. van het totaal-kapitaal. Marx zegt:

„Deze, door de wasdom van het totaal-kapitaal bespoedigde en
sneller dan zijn eigen aanwas bespoedigde, relatieve afname van zijn
variabel bestanddeel, schijnt aan de andere zijde, omgekeerd steeds
sneller absolute aanwas der arbeidersbevolking te zijn, als aanwas van
het variabel kapitaal of van de middelen ter hunner werkverschaffing.
De kapitalistische akkumulatie produceert veeleer, en wel in verhouding
tot hare energie en haren omvang, gestadig eene relatieve, d. w. z.
eene voor de gemiddelde behoefte tot waardemaking van het kapitaal
overtollige, dus eene overvloedige of bijgevoegde
arbeidersbevolking.”....

„Met de grootte van het reeds funktioneerend, maatschappelijk
kapitaal en de graad van zijn aanwas; met de uitbreiding van de
produktie-trappen en de massa der in beweging gezette arbeiders; met de
ontwikkeling der produktiekracht hunner arbeid, met den breederen en
volleren stroom van alle fonteinen des rijkdoms, verwijdt zich ook de
ontwikkelingshoogte, waarop grootere attraktie der arbeiders door het
kapitaal, met grootere repulsie van hetzelve verbonden is, nemen de
snelheid van de wisseling in de organische samenstelling van
het kapitaal en zijn technische vorm toe en zwelt de cirkel der
produktiespheren aan, welke er dan gelijktijdig, dan bij afwisseling,
door worden aangegrepen. Met de door haar zelf geproduceerde
akkumulatie van het kapitaal, produceert de arbeidersbevolking alzoo,
in steeds groeiender mate, de middelen voor haar eigene relatieve
overtolligmaking. Dit is eene, aan de kapitalistische produktiewijze
eigenaardige bevolkingswet, gelijk feitelijk elke produktiewijze, hare
bijzondere, historisch geldende bevolkingswet heeft. Eene abstrakte
bevolkingswet, kan alleen maar onder planten en dieren heerschen, in
zooverre daar althans de mensch niet historisch ingrijpt.

„Waar evenwel een
surplus-arbeidersbevolking, het noodwendig produkt is van de
akkumulatie of van de ontwikkeling van den rijkdom op kapitalistischen
grondslag, daar wordt deze arbeidersbevolking, omgekeerd, tot een
hefboom der kapitalistische akkumulatie, ja, tot een
bestaans-noodzakelijkheid voor de kapitalistische produktiewijze zelve.
Zij vormt een disponibele, industrieele reserve-armée, die aan
het kapitaal evenzoo absoluut toebehoort, alsof hij haar op zijn eigen
kosten grootgebracht had. Zij schept het, voor zijne afwisselende
waarde-scheppings-behoeften, steeds bereidvaardige, exploitabele
menschen-materiaal, dat onafhankelijk is van de grenzen der feitelijke
bevolkingstoename.”

Marx voert verder, historische en economische bewijzen uit de
engelsche industrietoestanden aan, voor de absolute afname van het
aantal aan den arbeid zijnde arbeiders, bij, naar verhouding
gelijkblijvende, uitbreiding van de produktie. „De beweging van
de wetten van vraag en aanbod van den arbeid, op deze basis, voltooit
de despotie van het kapitaal,” zegt hij. „De ijzeren
loonwet” eveneens een dogma der oudere officieele economie, wordt
echter daardoor geen werkelijkheid.

„Zoodra,” eindigt Marx hier, „de arbeiders
achter het geheim komen, dat in dezelfde mate waarin zij meer arbeiden,
meer vreemden rijkdom produceeren, en de produktiekracht hunner arbeid
aangroeit, zelfs hunne funktie, als een middel tot waardeschepping voor
het kapitaal, meer precair voor hen wordt; zoodra zij ontdekken, dat de
intensiteitsgraad van de concurrentie onder hen, zelfs geheel en al van
den druk der relatieve overbevolking afhankelijk geworden is; zoodra
zij daarvandaan door Trade Unions enz. een planmatige
samenwerking tusschen arbeidenden en arbeidsloozen pogen te
organiseeren, om de ruïneerende gevolgen van deze natuurwet der
kapitalistische produktiewijze op hunne klasse, te breken of te
verzwakken, toornen het kapitalisme en zijn sykophanten, de
staathuishoudkunde, terstond over aantasting der
„eeuwige” en om zoo te zeggen „heilige” wetten
van vraag en aanbod. Elke samenwerking tusschen arbeidenden en
arbeidsloozen, stoort dan namelijk het „zuivere” spel van
deze wet! Zoodra anderzijds echter, in de koloniën bijv.,
tegenwerkende omstandigheden, de schepping der industrieele
reserve-armee en met haar, de absolute afhankelijkheid der
arbeidersklasse van de kapitalistenklasse verhinderen, rebelleert het
kapitaal tegen deze „heilige” wet van vraag en toevoer en
zoekt haar door dwangmiddelen op te heffen.” 





















Hoofdstuk X.














De tendensen der kapitalistische
produktiewijze.




Zagen wij tot nog toe, hoe het kapitaal zijn eigen
bestaansvoorwaarden, steeds van voren af aan, op nieuw voortbrengt, het
is ons tevens duidelijk geworden, dat er oorspronkelijk voorwaarden
aanwezig moeten geweest zijn, waaronder dit zich kon ontwikkelen, tot
het moderne kapitalisme dat wij kennen.

Het vierentwintigste hoofdstuk van Bd. I van „Das Kapital” bevat een uitvoerig onderzoek van
buitengewone historische waarde; dit hoofdstuk is getiteld: „De
zoogenaamde oorspronkelijke akkumulatie”. Marx wendt zich daarin
tegelijkertijd, polemisch tegen de officieele staathuishoudkunde en
tegen hare beschouwing van den oorsprong van het moderne
kapitalisme.

„De geheimen van de oorspronkelijke akkumulatie,” zoo is
de eerste paragraaf van dit klassieke hoofdstuk genoemd, die aldus
aanvangt:

„Men heeft gezien hoe geld tot kapitaal wordt; door kapitaal
tot méérwaarde en uit die méérwaarde, meer
kapitaal gemaakt wordt. Intusschen heeft de akkumulatie van het
kapitaal de méérwaarde tot voorwaarde, de
méérwaarde op haren beurt, de kapitalistische
produktiewijze, deze heeft evenwel het aanwezig zijn van grootere
massa’s van kapitaal en van arbeidskracht, in handen van
warenproducenten tot voorwaarde. Deze geheele beweging nu, schijnt
aldus te draaien in een vicieusen cirkel, waar wij alleen kunnen
uitkomen, wanneer wij eene,—aan de kapitalistische akkumulatie
voorafgaande—„oorspronkelijke” akkumulatie,
(„precious accumulation” volgens Ad.
Smith), veronderstellen; eene akkumulatie, welke niet het resultaat, van de kapitalistische produktiewijze, maar
alleen maar, haar uitgangspunt vormt.


„Deze oorspronkelijke akkumulatie, speelt in de
staathuishoudkunde dezelfde rol, die de zondenval speelt in de
theologie. Adam beet in den appel en daardoor kwam de zonde over het
menschelijk geslacht! Hare oorsprong wordt ons verklaard, doordien zij
ons, als eene anecdote uit het verleden wordt verteld. In een lang
vervlogen tijd, bestond er aan den eenen kant, eene vlijtige,
intelligente en vóór alles,
eene spaarzame élite, en aan den anderen kant, eene luierende,
al het hunne en meer dan dat, verbrassende troep schooierds. De legende
van de theologische zondeval, vertelt ons alleen maar, hoe de mensch
ertoe verdoemd werd, zijn brood in ’t zweet zijns aanschijns te
moeten eten, de historie van de economische zondeval evenwel, onthult
ons, hoe er lieden zijn, die ook dát niet noodig hebben. Het
komt echter op ’t zelfde neer. Maar zoo zou het dan gekomen zijn,
dat de eersten, rijkdom konden akkumuleeren, en de laatsten ten slotte
niets meer over hadden dan hun eigen huid. En van af deze zondeval,
dateert de armoede van de groote massa, die altijd nog, ondanks al
haren arbeid, niets te verkoopen heeft als zichzelve, nevens den
rijkdom der weinigen, die voortdurend aangroeit, alhoewel dezen reeds
lang opgehouden hebben te arbeiden”....

„Geld en waren, zijn niet a priori kapitaal, evenzoomin
als produktie- en levensmiddelen. Zij moeten tot kapitaal worden
omgezet. Deze verandering zelve, kan slechts geschieden onder bepaalde
omstandigheden, die zich daarheen toespitsen, dat tweeërlei zeer
verschillende soorten van warenbezitters, elkander moeten tegemoet- en
met elkander in contakt moeten komen; aan de eene zijde eigenaren van
geld, produktie- en levensmiddelen,—want het geldt, de in hun
bezit zijnde som van waarden weder tot waarde te maken, door middel van
den aankoop van vreemde arbeidskracht,—aan den anderen kant vrije
arbeiders, verkoopers van de eigen arbeidskracht en daardoor verkoopers
van arbeid. Vrije arbeiders in dien dubbelen zin, dat zij, noch zelven
onmiddellijk behooren tot de produktiemiddelen, zooals slaven,
lijfeigenen etc., noch de produktiemiddelen hèn toebehooren,
zooals bij den het eigenbedrijf voerenden boer enz. dit het geval is.
Zij moeten daarvan los en leeg zijn. Met deze polarisatie (vaststelling
der beide polen) van de warenmarkt, zijn de grondvoorwaarden voor de
kapitalistische produktiewijze gegeven. De kapitaalsverhouding, stelt
de scheiding van de arbeiders en hun eigendom aan de
verwerkelijkingsvoorwaarden van den arbeid, op den voorgrond. Zoodra de
kapitalistische productiewijze eenmaal op eigen beenen staat, is deze
scheiding niet alleen aanwezig, maar reproduceert zij zich telkens
weder, op steeds uitgebreider schaal. Het proces dat de
kapitaalsverhouding schept, kan alzoo niets anders zijn, dan
het scheidingsproces van den arbeider van het bezit zijner
arbeidsvoorwaarden; een proces, dat eenerzijds de maatschappelijke
levens- en produktiemiddelen in kapitaal verandert, anderzijds de
onmiddellijke producenten in loonarbeiders. De zoogenaamde
oorspronkelijke akkumulatie, is niets anders, dan het historische
scheidingsproces van producent en produktiemiddelen. Zij schijnt ons
eene „oorspronkelijke” toe, omdat zij de
vóórgeschiedenis van het kapitaal en de aan hem
beantwoordende produktiewijze, uitmaakt.

„De economische struktuur der
kapitalistische samenleving is voortgekomen uit de economische
struktuur van de feodale maatschappij. De oplossing van deze, heeft de
elementen voor gene, vrij doen komen.

„De onmiddellijke producent, de arbeider,
kon eerst dàn over zijn persoon beschikken, nadat hij had
opgehouden geketend te zijn aan den bodem en aan een ander persoon
lijfeigen of onderhoorig te wezen. Om een vrijen verkooper van
arbeidskracht te kunnen worden, die zijne waar
overal heendragen kan, waar een markt daarvoor te vinden is, moest hij
vervolgens, aan de heerschappij van gilden, met hunne leerlingen- en
gezellenverordeningen en beperkende arbeidsvoorwaarden, zijn ontgroeid.
Daardoor schijnt ons de historische beweging, welke de producenten in
loonarbeiders verandert, eenerzijds toe, als eene bevrijding van de
dienstbaarheid en gildedwang,—en het is dan ook deze zijde
alleen, die er voor de geschiedschrijving van onze burgerlijke economie
bestaat. Maar aan de andere zijde evenwel, werden deze nieuw-bevrijden,
eerst verkoopers van zich zelven, nàdat hun, al hunne
produktiemiddelen, en hun alle, door
de oude feodale inrichtingen van de maatschappij
aangeboden garanties voor een bestaan waren geroofd geworden. En deze
geschiedenis der expropriatie
(onteigening), is in de annalen der menschheid, gegrift, met sporen van
bloed en vuur.

„De industrieele kapitalisten, deze nieuwe
potentaten, moesten hunnerzijds, niet alleen de handwerkmeesters der
Gilden verdringen, maar ook in het bezit komen van de bronnen van
rijkdom, die in het bezit waren van de feodale Heeren. Van deze zijde,
doet zich hunne opkomst dan ook kennen, als een vrucht van den
zegenrijken strijd, zoowel tegen de feodale machten en hunne
opstandverwekkende voorrechten, als tegen de Gilden en de banden welke
dezen, aan de vrije ontwikkeling der produktie en aan de vrije
uitbuiting van menschen door menschen, hadden in den weg gelegd. De
ridders van de industrie, speelden het nochtans alleen daardoor
klaar, de ridders van den degen te verdringen, doordien zij
gebeurtenissen uitbuitten, waaraan zij gansch onschuldig waren. Zij
hebben zich naar boven gewerkt door middelen, even zoo gemeen, als die
waardoor de romeinsche vrijgelatene zich, voormaals, tot heer van zijn
patronus heeft weten te maken.

„Het uitgangspunt der ontwikkeling, die
zoowel de loonarbeiders, als de kapitalisten heeft voortgebracht, was
de knechtschap der arbeiders. De voortgang, bestond in een verwisseling
van den vorm dezer knechtschap; in de verandering van de feodale, in de
kapitalistische maatschappij. Om haren gang te begrijpen, behoeven wij
in het geheel niet zoo vèr in de geschiedenis terug te gaan.
Alhoewel wij den eersten aanvangen van de kapitalistische
produktiewijze, reeds in de 14e en 15e eeuw in
eenige steden aan de Middellandsche Zee sporadisch tegenkomen, dateert
de aera van het kapitalisme, eerst van af de 16e eeuw. Daar
waar zij optreedt, is de opheffing van de lijfeigenschap reeds lang een
voldongen feit, en het glanspunt van de Middeleeuwen, het bestaan van
de souvereine steden, is daar een geruimen tijd reeds aan het
verbleeken.

„Historisch, hun tijdperk kenteekenend in
de geschiedenis der oorspronkelijke akkumulatie, zijn alle revoluties,
die der zich vormende kapitalisten-klasse als hefboomen dienden; voor
alles evenwel die momenten, waarin groote menschenmassa’s
plotseling en gewelddadig van hunne bestaansmiddelen werden losgerukt
en als vogelvrije proletariërs op de arbeidsmarkt werden
geslingerd. Deze expropriatie van de landelijke producenten, van de
boeren, van grond en bodem, vormt de grondslag van dit gansche proces.
Hare geschiedenis neemt in verschillende landen, verschillende kleuren
aan en doorloopt verschillende phazen in verschillende
achtereenvolgende reeksen en in verschillende tijdperken der
geschiedenis. Alleen in die van Engeland, bezit zij een klassieken
vorm.”



De historische bewijzen, die Marx vervolgens aanhaalt om aan te
toonen, op welk een gewelddadige manier men in den aanvang van het
kapitalistisch stelsel in Engeland, zich van den bodem der vrije boeren
heeft bemachtigd, welke men dan bovendien naar de steden heeft gejaagd,
om ze aldaar bij de industrie als loonarbeiders in te lijven, zijn een
doorloopende staving voor het voorgaande.

Zoowel tot beschutting van den eigendom tegen vagebonden (in den
regel van hunnen grond beroofde eigen-boeren), als ter
bevordering van de omzetting van gemeenschappelijk eigendom in
privaat-eigendom, zoo als Marx dit, met historische feiten in de hand,
van Engeland weergeeft, zoo trad de staatsmacht ook daar handelend op,
waar het gold de arbeiders te doen gewennen, aan de subordinatie en de
discipline van het kapitalisme. Strenge wetten stelde de Staat, zoowel
op de vagabondage (z. g. n. bloedwetgeving onder Hendrik VIII in 1530
en onder Elisabeth in 1572); als op het maximum dat het arbeidsloon
mocht bedragen, en tegen arbeiders-coalities. Deze laatsten bleven in
Engeland nog heerschen, tot aan het jaar 1825, toen zij moesten
bezwijken voor den drang der arbeiders. Dit hoofdstuk over de
„onteigening van het landvolk van grond en
bodem”, eindigt Marx aldus:

„De roof der kerkelijke goederen, de frauduleuze ontvreemding
van de staatsdomeinen, de diefstal van gemeenschappelijk-eigendom; de
usurpatorische en met onbarmhartig terrorisme voltrokken
revolutioneering van Feodaal en Clan-eigendom (zooals bijv. in
Schotland), in modern privaat-eigendom, dat waren evenzoovele
idyllische methodes van de oorspronkelijke akkumulatie. Zij veroverden
het veld voor de kapitalistische agrikultuur, lijfden den grond en den
bodem bij het kapitaal in, en schiepen daarmede voor de
industrieën in de steden, de noodige toevoer van een vogelvrij
proletariaat.”



Met het proletariaat, ontstond evenwel ook, de inwendige markt voor
het kapitaal. Vroeger produceerde elke boerenfamilie zelf
levensmiddelen en de voorwerpen voor huiselijk gebruik, die zij noodig
had. Thans werd dit natuurlijk ook anders. De levensmiddelen kwamen,
met de opkomst van het kapitalisme in de voortbrenging, als
waren op de markt. De produkten der
kapitalistische industrie,—in dit tijdstip: de periode der
Manufaktuur,—vonden nu hunnen aftrek bij de loonarbeiders der
industrie van de groote landgoederen, zoo ook bij de boeren zelf.
Veeltijds was hun land te klein geworden, om ze voort te brengen; de
landbouw werd voor hen tot nevenbedrijf en de huisindustrie voor het
doel van eigen verbruik, trad op den achtergrond en maakte plaats voor
een huisindustrie, die was voortbracht voor de
kapitalisten. Voor den koopman in den aanvang,
maar later voor den landelijken industrieel; eene der afschuwelijkste,
maar tevens een der meest winstgevende vormen, van de kapitalistische
uitbuiting.

„Zoo gaat,” zegt Marx, „hand aan hand met de
expropriatie van vroeger hun eigen-bedrijf beoefenende boeren
en met de losmaking van hunne produktiemiddelen, de vernietiging van
landelijke nevenindustrie, het scheidingsproces van manufaktuur en
agrikultuur.”

Een volgende paragraaf betitelt Marx:



Het Genesis der industrieele kapitalisten.




Hij schetst daarin het ontstaan van het
industrie-kapitaal.

Wij zagen n.l. hoe het eigenlijke proletariaat werd geschapen, wij
zagen ook hoe de kunstmatige overbevolking geschapen werd. Waarvan
stamden evenwel, die groote kapitaalsrijkdommen in weinige handen, die
de grondslag konden vormen, voor een verdere ontwikkeling van de
kapitalistische produktiewijze?

De middeleeuwen kenden, als van uit de oudheid overgeërfd, twee
soorten van kapitaal: het woekerkapitaal en het koopmanskapitaal.
Sedert de Kruistochten toch, was het handelsverkeer met het Oosten
verbazend toegenomen en daarmede het koopmanskapitaal, en deszelfs
centralisatie, in betrekkelijk weinige handen. Maar deze bronnen waren
nochtans de eenige niet.

„Het door woeker en handel gevormde geldkapitaal, werd door
het feodale staatswezen op het land; door de gilde-inrichting in de
steden, in zijne revolutioneering tot industrieel kapitaal gehinderd.
Deze beperkingen, vervielen met de oplossing der feodale
gevolgschappen, met de expropriatie en met de gedeeltelijke verjaging
van het landvolk. De nieuwe Manufaktuur werd dan in een zee-exporthaven
opgericht, of op zekere punten van het platteland, waar zij buiten de
contrôle van het oude stadswezen en zijn gildewetten stond. In
Engeland, heerschte daardoor een langen verbitterde strijd van de
corporate towns, tegen deze nieuwe industrieele aanplant-scholen.

„De ontdekking van goud- en zilverlanden in Amerika, de
uitroeing en verslaving der ingezeten bevolking in de mijnen; de
aangevangen verovering van Oost-Indië; de verandering van Afrika,
in een jachtveld naar zwarte slaven, zij allen teekenen de dageraad van
de kapitalistische produktie-aera. Deze idyllische processen, vormen de
hoofdmomenten van de oorspronkelijke akkumulatie. Op den voet worden
zij gevolgd, door de handelsoorlogen der Europeesche naties, met het
aardrond als toeschouwplaats. Deze worden geopend, door den afval der
Nederlanden van Spanje, nemen een reusachtigen omvang aan in
Engeland’s anti-Jakobussenoorlog, terwijl zij nog voort spelen,
in de opiumoorlogen tegen China, enz.

„De verschillende momenten der
oorspronkelijke akkumulatie, verdeelen zich nu meer of minder,
naar tijdelijke rij-opvolging namelijk, over Spanje, Portugal,
Nederland, Frankrijk en Engeland. In Engeland worden zij aan het einde
van de 17e eeuw, systematisch tezamengevat in koloniaal-systeem,
staatsschulden-systeem, modern belastingsysteem en protektiesysteem.
Deze methoden, berusten zelfs voor een deel op het brutaalste geweld,
bijv. bij het koloniale systeem. Allen evenwel, nemen de Staatsmacht
daartoe in hun dienst,—deze geconcentreerde en georganiseerde
macht in de samenleving,—ten einde het revolutioneeringsproces
van de feodale in de
kapitalistische produktiewijze, kunstmatig te bevorderen en de
overgangen daarvan, af te korten. Het geweld, is de vroedmeester van
elke oude samenleving, die met een nieuwe zwanger gaat. Hij-zelf is een
economische macht.”

Marx voert nog, in dit hoofdstuk tal van bewijzen van uitbuiting
aan, door het Engelsche koloniale systeem en het systeem van het
openbare crediet, dat der staatsschulden. Hij zegt: „het
protektiesysteem was een middel tot het fabriceeren van onafhankelijke fabrikanten, tot het
onteigenen van onafhankelijke arbeiders, om nationale produktie- en
levensmiddelen te verkapitaliseeren en de overgang, van uit de
oude in de moderne
produktiewijze, op gewelddadige wijze te verkorten. De Europeesche
staten verscheurden zich, om het patent dezer uitvinding te bekomen en
eenmaal in dienst van de plusmakers getreden, brandschatten zij ten
diens behoeve, niet alleen het eigen volk, indirekt door beschermende
rechten, maar ook direkt door exportpremies enz. In de afhankelijke
naburige landen, werden alle industrieën gewelddadig uitgeroeid,
zooals dit bijv. geschiedde met de Iersche wolmanufaktuur door
Engeland. Op het Europeesche vasteland werd, naar Colbert’s
voorbeeld, dit proces nog zeer vereenvoudigd. Het oorspronkelijke
kapitaal, dat de industrieelen behoefden, vloeide hier voor een deel
zelfs direkt uit de staatsschatkist.”

„Met de ontwikkeling der kapitalistische produktie gedurende
de Manufaktuur-periode, had de publieke opinie in Europa, de laatste
rest van haar schaamtegevoel en haar geweten ingeboet. De naties
renommeerden op cynische wijze met elke infamie, die een middel tot
kapitaals-akkumulatie kon zijn”....

„Terwijl zij de kinderslavernij in Engeland invoerde, gaf de
katoenindustrie tegelijkertijd den stoot, tot omzetting van de vroeger
meer of minder patriarchale slaven-economie in de Vereenigde Staten, in
een commercieel exploitatiesysteem. Over het algemeen, behoefde de
omsluierde slavernij van de loonarbeiders in Europa, dan ook tot
pièdestal, de slavernij sans phrase in de nieuwe Wereld.


„Tantae molis erat,
„de eeuwige” natuurwetten van de kapitalistische
produktiewijze te ontbinden, het scheidingsproces tusschen arbeiders en
arbeidsvoorwaarden te voltrekken; op de eene pool, de maatschappelijke
produktie- en levensmiddelen in kapitaal om te zetten, op de tegenpool,
de volksmassa in loonarbeiders, in vrije „arbeidende
armen”, dàt was het kunstprodukt, dat de moderne
geschiedenis ons aanbood. Wanneer het geld, volgens Augier, „met
natuurlijke bloedvlekken op den wang ter wereld komt”, dan is het
kapitaal ter wereld gekomen, besmet van kop tot teenen en druipend uit
alle poriën, van bloed en vuil.”

Het nu volgende hoofdstuk handelt over:







De historische zending van de kapitalistische
akkumulatie.




In een kort overzicht, resumeert hier Marx de
resultaten, uit zijn analyse en zijn onderzoek gewonnen. Thans gaat hij
over tot het bepalen van de richting die het kapitalisme, eenmaal
gekomen op de hoogte waarop het staat, consekwent en op de weg der
ontwikkeling voortgaande, zal volgen. Marx heeft hier niet anders
gedaan, dan in groote lijnen den weg van het
proces aangegeven, niet de snelheid van dit
proces, dat door tal van omstandigheden, soms kan worden onderbroken,
soms kan worden vertraagd. Dit zagen wij ook reeds uit Marx zelf, bij
het schetsen o. a. van het concentratieproces van het kapitaal. Men
heeft Marx vaak, moedwillig zelfs, onderschoven, een profetie te hebben
gegeven in deze bladzijden voor het heden, en dan verklaard, dat deze
niet „uit is gekomen!” Het is zeker zeer gemakkelijk, eerst
een carricatuur te maken van groote denkbeelden, die afgeleid zijn uit
ervaring en analyse,—de grondpijlers voor elk wetenschappelijk
onderzoek,—en dan deze te gaan bespotten. Marx profeteert niets.
Marx leerde ons uit het verleden, het heden, uit het heden de toekomst
af te leiden. Niet de toekomst-maatschappij,
die eene afspiegeling zal moeten zijn van de economische en politieke
verhoudingen, die dan de heerschende zullen zijn, maar van de
toekomstige oplossing van het kapitalistisch
produktiesysteem. Marx zegt dan:

„Zoodra dit omwentelingsproces (van de oude verhoudingen tot
zuiver privaat-kapitalistische) naar diepte en naar omvang, de oude
samenleving in genoegzame mate heeft gerevolutioneerd; zoodra de
arbeiders in proletariërs, hunne arbeidsvoorwaarden in kapitaal
zijn omgezet, zoodra de kapitalistische produktiewijze op eigen beenen
staat, verkrijgen de verdere socialiseering van
den arbeid en de verdere verandering van den bodem en andere
produktiemiddelen in maatschappelijk uitgebuitte, dus
gemeenschappelijke produktiemiddelen, daarvandaan ook de verdere
onteigening van den privaatbezitters, eenen nieuwen vorm. Wat thans
onteigend moet worden, is niet langer meer de, zijn bedrijf zelf
uitoefenenden arbeider, maar het is de vele-arbeiders-exploiteerende
kapitalist!

„Deze onteigening voltrekt zich, door de
werking van de immanente wetten der kapitalistische
productiewijze-zelf: door de centralisatie der kapitalen. Eén
kapitalist slaat er velen dood. Hand-aan-hand met deze centralisatie,
of expropriatie van vele kapitalisten door weinigen, ontwikkelt zich de
coöperatieve vorm van het arbeidsproces, op steeds stijgender
ontwikkelingstrap; de bewuste, technische toepassing van de wetenschap;
de planmatige uitbuiting van de aarde; de revolutioneering van de
arbeidsmiddelen, in slechts gemeenschappelijk te gebruiken
arbeidsmiddelen, de economiseering van alle produktiemiddelen, door hun
gebruik als produktiemiddelen van gecombineerden maatschappelijken
arbeid; de omslingering van alle volken in het net van de wereldmarkt,
en daarmede, het internationale karakter van het kapitalistische
régime. Met het gestadig afnemende aantal kapitaal-magnaten,
welke alle voordeelen van dit omwentelingsproces usurpeeren en
monopoliseeren, groeien de massa van ellende en van verdrukking, de
knechtschap, de ontaarding en de uitbuiting aan, maar óók
de opstand daartegen, van de steeds aanzwellende en door het mechanisme
van het kapitalistisch produktieproces-zelf, geschoolde, vereenigde en
georganiseerde arbeidersklasse. Het kapitaal-monopolie wordt tot een
band voor de produktiewijze, die met en onder haar is opgebloeid. De
centralisatie der produktiemiddelen en de socialiseering van den
arbeid, bereiken een punt, waarop zij onverdragelijk worden met dit hun
kapitalistisch omhulsel. Dat springt dan
uiteen. Het uur der kapitalistische productiewijze heeft dan geslagen.
De onteigenaars worden onteigend.

„De, uit de kapitalistische produktiewijze
voortkomende kapitalistische toeeigeningswijze, de kapitalistische
eigendom dus, is de eerste negatie van het individueele, op
eigen-arbeid gebaseerde, privaat-eigendom. Maar de kapitalistische
produktiewijze, brengt met de noodzakelijkheid van een natuurproces,
hare eigene negatie voort. Er is dus hier negatie van de negatie. Deze
herstelt niet het privaat-eigendom, maar wel het individueele eigendom
weder, op den grondslag van het door de
kapitalistische aera veroverde: de coöperatieve arbeid en het
gemeenschappelijk bezit van de aarde benevens de door den
arbeid zelve geproduceerde produktiemiddelen.

„De revolutioneering van het, op eigen
arbeid der individuen berustende, versplinterde privaat-eigendom in den
kapitalistischen, is natuurlijk een proces, onevenredig langdurig, hard
en moeielijk, aan de revolutioneering van den feitelijk reeds op
maatschappelijken grondslag berustenden, kapitalistischen eigendom, in
maatschappelijken. Dáár was het
te doen, om de expropriatie van de geheele volksmassa door enkele
overweldigers, hier zal het te doen zijn, om de
onteigening van enkele overweldigers door de gezamenlijke
volksmassa.” 





















Slot.




Met deze uiteenzetting van de kritiek, door Marx
geoefend op het kapitalisme, is het belangrijkste, uit het Eerste deel
van „Das Kapital” in hoofdtrekken
weêrgegeven. De inhoud der volgende deelen, die tot nog toe
verschenen zijn, hier weer te geven, zou een dubbel zoo dik boek als
dit is, noodzakelijk maken. Marx behandelt in de andere deelen, den zoo
belangrijken détailarbeid, die voortsproot uit de algemeene
wedergave van zijn critiek en van zijne analyse van het kapitalistisch
produktieproces. Deze volgende deelen, zijn dan ook in hooge mate
interessant voor den vak-geleerde, maar eigenen zich uiteraard niet,
tot een eenigszins populaire verkorting.

Wat het hier weêrgegevene betreft, verklaren wij,—en dit
is om alle misverstand op te heffen,—slechts op de belangrijkste gedeelten uit Marx de aandacht te hebben
gevestigd. Uit den aard van de zaak moet dit dus wel onvolledig werk
zijn.

De ruimte waaraan wij gebonden waren, heeft ons overal zeer groote
beperkingen opgelegd.

Waar het vervolgens mogelijk en doenbaar was, lieten wij Marx met
zijn eigen woorden en in zijn eigen taal aan het woord. Het noodige
verband is er door ons,—hier en daar door middel van de populaire
uiteenzetting van Karel Kautsky daarbij te gebruiken,—aan de
brokstukken toegevoegd. Maar wij vleien ons, den gemiddelden lezer, een
goed begrip te hebben gegeven van Marx’ denkbeelden. Zoo ook van
zijn levenswerk „Das Kapital” voor
een belangrijk gedeelte, duidelijk te hebben ontwikkeld, datgene, wat
er, naar men zou kunnen zeggen, de grondpijlers van vormt. 














Inhoud.




Voorwoord
     Bladz. I.

Inleiding.
     Bladz.
VII.

Beteekenis van het socialisme, bladz. VI. Communisme
der Evangelieën en Middeneeuwen, bladz. VII. Wortels van de
moderne sociaal-demokratie: Plato, Thomas Morus, Sekten
vóór de Hervorming, bladz. VIII. Sekte der Kwakers: John
Bellers;—Staatsromans van Thomas Hobbes en in de 18e
eeuw—„Testament van Jean Meslier”, bladz. X. Utopieën
der 18e eeuw: Morelly, de Mably, Brissot de Warville, bladz.
XI.

Eerste Gedeelte
     Bladz. 13.

Hoofdstuk I.

De Fransche Revolutie van 1789, bladz. 13. Jean Paul Marat,
François Boissel, bladz. 14. Saint-Just en Babeuf, bladz. 15. Het
Eerste fransche Keizerrijk, bladz. 18.

Hoofdstuk II
     Bladz. 20.

De Socialistische
Utopisten. Graaf de Saint-Simon, bladz. 21. Brieven uit
Genève, bladz. 22. „Inleiding tot een wetenschappelijken
arbeid der 19e eeuw”, bladz. 24. Saint-Simon’s
ethiek, bladz. 25. Over de hervorming van de europeesche samenleving,
bladz. 27. „Over de Industrie”, bladz. 28. Verhandelingen
over de
politiek,—Scheiding van Saint-Simon en A. Thierry, bladz. 31.
Verschijning van L’organisateur; le „Parabole” (de
gelijkenissen), bladz. 32. „Het nieuwe
Christendom,” bladz. 35. Saint-Simon’s einde, bladz.
39.

Charles Fourier, bladz. 40. „Theorie van
de vier Bewegingen”, bladz. 42. De „nieuwe industrieele en
sociëtaire wereld”, bladz.
47. „L’harmonie Universelle et le
Phalanstère”, bladz. 48. Leven in een Fouriersche
„Phalanstère”, bladz.
55. Verdeeling der arbeidsopbrengst, bladz. 56. Fourier over
Bevolkingsleer, bladz. 59. De „phazen der beschaving en hare
eigenschappen” bij Fourier, bladz. 61. Critiek op Handel en
Staatswezen, bladz. 63. De Fouriersche school, Fourier’s dood,
bladz. 65. 

Robert Owen, bladz. 65. Owen’s eerste
optreden als fabrikant, bladz. 68–69. Owen’s optreden als
sociaal fabrikant,—de Inrichtingen van „New Lanark”,
bladz. 73. De eerste kleine-kinderen bewaarplaats door Owen gesticht,
bladz. 75. Owen’s grondprincipes, bladz. 76. „Nieuwe
inzichten omtrent de samenleving” enz., bladz. 77. Owen in
aanzien, bladz. 81. Owen verlaat New-Lanark, bladz. 82. Kolonie
„New Harmony”, bladz. 83. Ruilbank-plannen, bladz. 84. Het
werk „The New Moral World”, bladz.
84. Denkbeelden over de menschelijke natuur, bladz. 84. Over de
verdeeling van den rijkdom, bladz. 85. Over de taak van het
staatsbestuur, bladz. 87. Critiek op de arbeidstoestanden en op den
Godsdienst, bladz. 87. Over belastingen, bladz. 88. Over de vestiging
der „Communiteiten”, bladz. 89.
Overgangsbepalingen van de oude maatschappij naar de communiteiten,
bladz. 92. De „Vierentwintig stellingen”, bladz.
92–93. Owen’s vergelijking met de wervels, bladz. 96. Owen
en de „Heilige Alliantie”, bladz. 98. Hervormingen der
Trade
Unions, bladz. 99. Owen’s einde, bladz. 100. Samenvatting
der utopistische denkbeelden, bladz. 101.

Tweede Gedeelte
     Bladz.
102.

Hoofdstuk I.

De ontwikkeling der philosophie. Verband van
Kant, Fichte en Hegel met de denkbeelden van Marx, bladz. 103. Het
engelsche Materialisme der 17e eeuw, 103–104. Invloed
van John Locke en David Hume op het fransche Materialisme der
18e eeuw;—Helvetius „De L’Homme”,
bladz. 104. Kant’s „Kritiek der zuivere Rede”, bladz. 105.
Kant’s „Antimonieën”, bladz. 106. Fichte’s
aanknooping aan Kant, bladz. 106. Schelling en Hegel, bladz. 107.
Hegel’s „dialektiek” in de geschiedeniswetenschap,
bladz. 108. Kant’s Moraal en Fichte’s
„Rechtsstaat,” bladz. 110. Hegel’s philosophische
grondstelling, bladz. 110–111.

Hoofdstuk II.

De critiek op de Hegelsche philosophie, bladz.
112. L. Feuerbach’s „Wesen des
Christenthums”, De stellingen van Marx over Feuerbach,
bladz. 112–113. Karel Marx’ eerste optreden, bladz. 115.
Marx’ jongelingsjaren en zijn connekties met Arnold Ruge enz.,
bladz. 116. Verhouding tot de familie von Westphalen, bladz. 116. Marx
in connektie met Bruno Bauer, Köppen, enz., bladz. 117.
Marx’ promotie aan de Hoogeschool te
Jena—„Die Rheinische
Zeitung”—Opheffing dier Courant. Huwelijk van
Marx—Marx’ vertrek naar Parijs—„Deutsch-Französische
Jahrbücher”, bladz.
118–119.

Arbeid van 1843—Critiek op de
Rechtsphilosophie, bladz. 120–134. Artikelen van Marx over
„de Jodenkwestie”, bladz. 135–146. Eerste
samentreffen met Friedrich Engels, bladz. 146. De „Vorwärts” uit Parijs en
Engels’ „Positie der
arbeidende klassen in Engeland”, bladz. 147. Samenwerking met
Engels te Brussel, bladz. 147–148. „De Heilige
Familie”, bladz. 148–155. 

Hoofdstuk III.

Marx tegen
Proudhon.—„De ellende der Philosophie”
antwoord van Marx aan Proudhon, bladz. 156. Proudhon’s Economie,
bladz. 158–160. Proudhon’s geschiedenisconstruktie, bladz.
161–163. Marx’ eerste, systematische beschouwing over de
ontwikkeling der klassen, bladz. 164–166. Over de
„Economen”, bladz. 166–167. Over de
„Socialisten”, bladz. 167–168. Marx’
systematische beschouwingen over de werkplaats en de ontwikkeling der
Fabriek, bladz. 169–172. Marx over
„werkstakingen en
vakvereenigingen.” Systematische beschouwing, over de
historische taak van vak-arbeiders, bladz. 173–175.

Hoofdstuk IV.

Het historisch Materialisme, bladz. 176.
Ontwikkeling der dialektiek van Hegel, bladz. 177. „De nieuwe
levensbeschouwing en het „Humanitaire”
socialisme”, bladz. 177. Systematische uiteenzetting
van het Historisch Materialisme—Voorrede
van „De critiek der staathuishoudkunde” (1839). bladz.
178–180. „Deutsche Brusseler
Zeitung” en „Westphälisches
Dampfboot”—Arbeid in Brussel—Samenwerking met
Moritz Hesz, Wilhelm Wolff enz. bladz. 180. Tegen het
„ware” Socialisme,—Oprichting van den „Communistenbond” te Londen, bladz.
180–181. Het Communistisch Manifest, bladz. 181–195.
Periode der „Neue Rheinische
Zeitung”.—Ondergang dier Courant—Dichtregelen
van Freiligrath, bladz. 195–197. Over „Vrije
Handel”, bladz. 198–199.

Derde Gedeelte
     Bladz.
200.

Hoofdstuk V.

De critiek op het
kapitalisme.—„Das
Kapital”—Oordeel van een Russisch critikus uit het
„Voorwoord,” bladz. 201–203. De Analyse van de Waar,
203–205. De Waarde der Waren, bladz. 205–208. De Arbeidskracht
als Waar, bladz. 208–210.

Hoofdstuk VI.

Het Geld. Funktie en
beweging van het geld onder het kapitalisme, bladz. 211–218.
Verandering van geld in kapitaal, bladz. 118–221. Voortbrenging
van de Méérwaarde, bladz. 221–224. Het gewicht van
de arbeidskracht daarbij, bladz. 224–225. De
„relatieve” meerwaarde, bladz. 225–227.

Hoofdstuk VII.

Machinerie en
groot-industrie, bladz. 228–234. Verlenging van den
arbeidsdag daardoor, 234–236. Intensiviteit van den arbeid,
236–237. De Fabriek, 237–239. Machine en Arbeiders, bladz.
239–241. 

Hoofdstuk VIII.

Het Arbeidsloon, bladz.
242–244. Dagwaarde van de arbeidskracht, bladz.
244–246.

Hoofdstuk IX.

Het Akkumulatieproces van het
kapitaal, bladz. 247–250. Hoe meerwaarde tot kapitaal
wordt, bladz. 250–259. Concentratie van het Kapitaal, bladz.
259–269. De Industrieele reservearmée, bladz.
264–266.

Hoofdstuk X.

De tendenzen der kapitalistische
produktiewijze—z. g. n. „Oorspronkelijke”
akkumulatie, bladz. 267–272. Het „Genesis der industrieele
kapitalisten.” De historische zending van de kapitalistische
akkumulatie, bladz. 274. De „onteigening der onteigenaars”,
bladz. 272–276. Slot, bladz. 276.





















Verbeteringen.









	Bladz.
	126, 17e regel van boven af, staat: à pari, moet zijn: al pari.



	„
	203, 12e regel van boven af, staat: vormt, moet zijn: vorm.



	„
	207, 16e regel van boven af, staat: staan, moet zijn: staat.



	„
	208, 11e regel van onder af, staat: geschikte, moet zijn: geschiktheid.



	„
	226, 8ste regel van onderaf staat: waren der waarde, moet zijn: waarde der waren.














[image: Oorspronkelijke achterkant.]

















Colofon

Beschikbaarheid

Dit eBoek is voor kosteloos gebruik door iedereen
overal, met vrijwel geen beperkingen van welke soort dan ook. U mag het
kopiëren, weggeven of hergebruiken onder de voorwaarden van de
Project Gutenberg
Licentie bij dit eBoek of on-line op www.gutenberg.org.

Dit eBoek is geproduceerd door het on-line gedistribueerd correctie
team op www.pgdp.net.

Codering

Dit bestand is in een verouderde spelling. Er is geen
poging gedaan de tekst te moderniseren. Afgebroken woorden aan het
einde van de regel zijn stilzwijgend hersteld. Kennelijke zetfouten in
het origineel zijn gecorrigeerd. Dergelijke correcties zijn gemarkeerd
met het corr-element.

De oorspronkelijke eindredactie van dit werk liet op een aantal
punten te wensen over. Met name het gebruik van aanhalingstekens was
erg inconsistent. Er is gepoogd in deze editie hier enige verbetering
in aan te brengen, maar het kan zijn dat hierbij toch nog wat fouten
zijn geslopen. Ook is niet in alle gevallen de spelling van woorden
consistent gemaakt.

Documentgeschiedenis


	2010-08-14 Begonnen.



Externe Referenties

Dit Project Gutenberg eBoek bevat externe referenties. Het kan zijn
dat deze links voor u niet werken.

Verbeteringen

De volgende verbeteringen zijn aangebracht in de tekst:



	Bladzijde
	Bron
	Verbetering



	II,
70, 72, 110,
171
	eenigzins
	eenigszins



	II
	sociaal-demakratie
	sociaal-demokratie



	III
	fransche
	Fransche



	III,
146, 146, 147,
200
	Friederich
	Friedrich



	III
	Marx’
	Marx



	III,
50
	paralel
	parallel



	V
	sociaal-democraat
	sociaal-demokraat



	V
	sociaal-democratie
	sociaal-demokratie



	V
	sociaal-democraten
	sociaal-demokraten



	VI,
107, 109, 138,
161, 189, 217,
232, 237, 248
	,
	.



	VI,
X, 25, 41,
62, 77, 92,
96, 139, 139,
143, 150, 161,
161, 182, 188,
195, 195, 199,
208, 215, 220,
225, 225, 227,
240, 240, 256,
257, 263, 263,
265, I, I,
I, I, III,
III
	[Niet in bron]
	,



	VI
	Zijn
	zijn



	VI
	soalisten
	socialisten



	VI,
IX, IX, 23,
27, 34, 50,
62, 70, 71,
71, 78, 98,
109, 139, 145,
146, 148, 160,
168, 169, 171,
172, 182, 191,
192, 195, 196,
199, 218, 243,
243, 246, 256,
260, 265, III,
III
	[Niet in bron]
	”



	VII,
23, 26, 27,
67, 147, 185
	[Niet in bron]
	.



	VIII,
XII, 17, 34,
82, 96, 143,
143, 211, 231,
252, 269, III
	,
	[Verwijderd]



	VIII,
67, 70, 129,
141, 182, 195
	onmiddelijk
	onmiddellijk



	IX
	Campannella
	Campanella



	X,
158
	onmiddelijken
	onmiddellijken



	X,
13
	achtiende
	achttiende



	X
	Jeacques
	Jacques



	X,
28, 46
	;
	:



	X
	Testatement
	Testament



	XI,
53, 79, 127,
131, 136, 136,
151, 152, 153,
189, 193, 195,
206, 214, 217,
231, 239, 243,
243
	”
	[Verwijderd]



	XI,
16
	Morellij
	Morelly



	XI
	‘
	[Verwijderd]



	XI,
133, 152, 155,
218
	onmiddelijke
	onmiddellijke



	XI
	Morrelly
	Morelly



	XI,
16
	Mablij
	Mably



	XII
	propagande
	propaganda



	13
	kleineburgers
	kleine burgers



	13
	revolutie-tijperk
	revolutie-tijdperk



	14
	Mirabeaux
	Mirabeau



	15,
15, 16, 17,
27, 50, 120,
131, 145, 162,
171, 171, 171,
198, 198, 202,
202, 202, 202,
202, 203, 203,
230, 240, 273
	„
	[Verwijderd]



	16
	Jeaeques
	Jacques



	16,
23, 23, 28,
28, 34, 34,
52, 52, 52,
52, 54, 54,
56, 57, 71,
75, 78, 78,
97, 97, 104,
108, 136, 137,
138, 140, 140,
141, 141, 142,
142, 142, 143,
143, 143, 143,
143, 144, 144,
144, 144, 144,
144, 144, 144,
145, 145, 146,
151, 157, 163,
163, 164, 165,
166, 166, 167,
167, 168, 168,
168, 169, 169,
169, 170, 170,
170, 171, 174,
174, 174, 174,
175, 175, 175,
175, 182, 182,
182, 183, 183,
183, 183, 183,
183, 183, 184,
184, 184, 184,
184, 184, 185,
185, 186, 186,
186, 186, 186,
187, 187, 188,
188, 188, 188,
188, 189, 189,
190, 191, 191,
191, 192, 192,
192, 192, 193,
193, 193, 193,
193, 194, 194,
194, 194, 195,
195, 199, 203,
205, 213, 215,
216, 216, 216,
217, 217, 217,
218, 219, 225,
226, 226, 227,
229, 231, 233,
234, 235, 239,
243, 244, 244,
244, 248, 250,
251, 251, 251,
251, 251, 252,
252, 252, 253,
253, 259, 261,
262, 263, 265,
269, 269, 269,
270, 270, 272,
274, 275, 275,
276, II
	[Niet in bron]
	„



	16
	commmun
	commun



	16
	Robespiere
	Robespierre



	17
	vasstelling
	vaststelling



	20,
256
	kapitalische
	kapitalistische



	21
	beroemste
	beroemdste



	24
	Genéve
	Genève



	25
	Dëisme
	Deïsme



	26
	Saint Simon’s
	Saint-Simon’s



	27
	questie
	quaestie



	27
	nêer
	neêr



	28
	bevoegheden
	bevoegdheden



	29
	monopolieën
	monopoliën



	29
	vasgezet
	vastgezet



	30,
52
	[Niet in bron]
	-



	30
	handel-
	handels-



	31
	ls
	la



	31
	en en
	en



	32
	céléste
	céleste



	32,
154
	critiesch
	critisch



	32,
204
	;
	,



	33
	natieën
	natiën



	33
	al
	àl



	33
	ál
	àl



	33
	verlezen
	verliezen



	34
	hevig
	bezig



	34
	gehouden
	te houden



	35
	Industrieels
	Industriels



	37
	fëodaal
	feodaal



	37
	Industrieeleen
	Industrieelen



	37
	industriëelen
	industrieelen



	37
	indus-dueele
	individueele



	37
	grootste
	grootst



	37
	catechismis
	catechismus



	37,
63, 63
	.
	[Verwijderd]



	38
	Systeme
	Système



	38
	regilie
	religie



	38
	menschelijk
	menschelijke



	38
	egöistisch
	egoïstisch



	38
	hearesie
	haeresie



	39
	Thierrij
	Thierry



	39
	Pieure
	Pierre



	40
	Forier
	Fourier



	41
	dankbeelden
	denkbeelden



	41
	tusschenbeiden
	tusschen beiden



	42
	zeerste
	eerste



	42
	theorie
	théorie



	43
	instinkmatige
	instinktmatige



	45
	zôu
	zoû



	45
	doorsnêe-leeftijd
	doorsneê-leeftijd



	46
	verschillendde
	verschillende



	47
	Theorie
	Théorie



	47
	phanlanstère
	phalanstère



	49
	geisoleerde
	geïsoleerde



	51
	phalanstéré
	phalanstère



	51
	phalanstéres
	phalanstères



	52,
148, 202, 212,
227, 228, 230,
233, 234, 239,
241, 241, 245,
273, 273
	-
	[Verwijderd]



	52
	gëevenredigd
	geëvenredigd



	52,
128, 128, 231
	massas
	massa’s



	55
	phalansère
	phalanstère



	55,
55
	phalanstére
	phalanstère



	55
	phalansitére
	phalanstère



	55
	sèance
	séance



	55
	wêer
	weêr



	57
	phalanstèrie
	phalanstère



	58
	arbeidsopbrengt
	arbeidsopbrengst



	58
	harmoniet
	harmonie



	60
	vrucbtbaarheid
	vruchtbaarheid



	61
	adelijke
	adellijke



	62
	peinigt
	pijnigt



	64
	overgangstand
	overgangsstand



	64
	ontwikkeligs-phaze
	ontwikkelings-phaze



	64
	ondernemenswinst
	ondernemerswinst



	65
	Fourrier’s
	Fourier’s



	65
	sociètaire
	sociétaire



	65,
122, 127, I
	.
	,



	65
	Joung
	Young



	65
	Algerië
	Algerije



	66
	klein-produkte
	kleinproductie



	67,
181, 182, 201,
244, III
	London
	Londen



	67
	cliëntéle
	cliëntèle



	69
	onrechtte
	onrechte



	70
	gebasseerd
	gebaseerd



	72,
157
	als
	dan



	72
	wêerleggen
	weêrleggen



	73
	tewerk
	te werk



	73
	cöoperatieven
	coöperatieven



	75
	beinvloeden
	beïnvloeden



	76
	Londonsche
	Londensche



	76
	gevolgea
	gevolgen



	76
	opdat dat
	opdat



	76
	bemoeiengen
	bemoeiingen



	77
	bij
	hij



	77
	Societij
	Society



	77
	Essaijs
	Essays



	77
	gerichtte
	gerichte



	78
	waar
	maar



	78
	bëinvloed
	beïnvloed



	80
	groot-Brittanje
	Groot-Brittanje



	80
	[Niet in bron]
	en



	80
	omvatten
	omvattend



	81
	hebben
	hebbend



	81
	enquète
	enquête



	82
	Mejïko
	Mexiko



	84
	Gallilëi
	Gallileï



	86
	leidzaam
	lijdzaam



	87
	nuclëus
	nucleus



	87
	nuclëi
	nuclei



	88
	leerlingen
	leeringen



	89
	vierde
	Vierde



	90
	geschikste
	geschiktste



	91
	zijn
	zij



	91
	zesde
	Zesde



	95
	klasseverdeeling
	klassenverdeeling



	96
	chaötischen
	chaotischen



	96
	wêerzinwekkendheid
	weêrzinwekkendheid



	96
	weerzinwekkende
	weêrzinwekkende



	98
	gëeigende
	geëigende



	99,
99, 99, 265,
II
	Trades-Unions
	Trade Unions



	99
	Trades-Unions-mannen
	Trade Union-mannen



	105
	nevelmassas
	nevelmassa’s



	106
	[Niet in bron]
	van



	108
	halstarrige
	halsstarrige



	109
	menscb
	mensch



	109
	theoriën
	theorieën



	110
	vloeing
	vloeiing



	115
	mysterieën
	mysteriën



	115
	gëinterpreteerd
	geïnterpreteerd



	118
	’tjaar
	’t jaar



	118,
118
	zeitung
	Zeitung



	118
	vooàf
	vooràf



	120
	uebermensch
	übermensch



	120
	weerschijn
	weêrschijn



	120
	societeit
	sociëteit



	120
	socièteit
	sociëteit



	121
	éèn
	één



	122
	inschreewt
	inschreeuwt



	127
	consekwenste
	consekwentste



	128
	theoretisch
	theoretische



	129
	werkeijkheid
	werkelijkheid



	130
	rëaliteiten
	realiteiten



	132
	epiesch
	episch



	132
	Zels
	Zelfs



	133
	Waar in
	Waarin



	135
	achtien
	achttien



	138
	idëel
	ideëel



	138
	voltooieng
	voltooiing



	138
	gemeenscpapswezen
	gemeenschapswezen



	138
	Zij
	zij



	139,
139
	gëemancipeerd
	geëmancipeerd



	139
	,
	.”



	139,
262
	-
	,



	139
	egöistische
	egoïstische



	140
	Delar.
	Declar.



	140
	[Niet in bron]
	„„



	140
	.)
	).



	141
	phsychologisch
	psychologisch



	141
	staatsgebeel
	staatsgeheel



	142
	verstrooing
	verstrooiing



	142
	voltooing
	voltooiing



	144
	Israel
	Israël



	145
	egöisme
	egoïsme



	145
	.,...
	.....



	146
	vewijlde
	verwijlde



	146
	wapenbroerderschap
	wapenbroederschap



	147
	het het
	het



	148
	zich-zeven
	zich-zelven



	148
	critiesche
	critische



	148,
148
	Idalisme
	Idealisme



	148
	heilige
	Heilige



	148
	a/m.
	a/M.



	148
	Spritualisme
	Spiritualisme



	148
	volmaakste
	volmaaktste



	149
	idée
	idee



	149
	Litteratuur Zeitung
	Literatur-Zeitung



	149
	verbeeldt
	verbeeld



	149
	onwezelijke
	onwezenlijke



	150
	waarhied
	waarheid



	151
	succés
	succes



	151
	Napolèon
	Napoleon



	151
	leven-principe
	levensprincipe



	151
	wérkelijk
	werkelijk



	151
	idustrie
	industrie



	152
	annulleeren
	annuleeren



	153
	Prondhon
	Proudhon



	154
	Evangelieën
	Evangeliën



	154
	teoretische
	theoretische



	154
	oplostte
	oploste



	156
	gediscusieerd
	gediscussieerd



	157
	toekomstheorie
	toekomsttheorie



	157
	Poudhon
	Proudhon



	159
	Nochthans
	Nochtans



	159
	.
	:



	159
	ecomischen verhoudingenen
	economischen verhoudingen



	160,
180
	burgelijke
	burgerlijke



	160
	ecomische
	economische



	161
	[Niet in bron]
	,”



	161
	dogmas
	dogma’s



	162
	methaphisici
	metaphysici



	163
	gedachen
	gedachten



	163,
163
	categoriën
	categorieën



	163
	aangroeieng
	aangroeiing



	165
	bourgeousie
	bourgeoisie



	166
	näiviteit
	naïviteit



	167
	[Niet in bron]
	;



	167
	gëidealiseerde
	geïdealiseerde



	168,
168
	règime
	régime



	169
	autorireit
	autoriteit



	173
	mopolie
	monopolie



	174
	voort
	voor



	174
	mêedoen
	meêdoen



	174
	semenleving
	samenleving



	174
	slechst
	slechts



	174
	gëisoleerde
	geïsoleerde



	177
	idéën
	ideën



	178
	Zur kritiek der politische economie
	Zur Kritik der politischen
Ökonomie



	178,
197, 197, 198
	studieën
	studiën



	179
	idëologische
	ideologische



	179
	uitgebroeid
	uitgebroed



	180
	aziatische
	Aziatische



	180
	Die „Wetsphalische
	Das Westphälische



	181
	horlogomaker
	horlogemaker



	182
	Bourgeoise
	Bourgeoisie



	183
	terruggewerkt
	teruggewerkt



	184
	heerschapij
	heerschappij



	184
	privilegieën
	privilegiën



	184
	religeuze
	religieuze



	184
	pöeet
	poëet



	184
	Chatedralen
	Cathedralen



	185
	borgeoisie
	bourgeoisie



	185
	comsumptie
	consumptie



	185,
185
	industriën
	industrieën



	185,
241
	materiëele
	materieele



	186
	intevoeren
	in te voeren



	186
	gëaglomereerd
	geaglomereerd



	186
	provincieën
	provinciën



	186
	produkte-
	produktie-



	190
	samenleveng
	samenleving



	190,
190, 190
	inplaats
	in plaats



	190
	toeeigent
	toeëigent



	191
	toeeigening
	toeëigening



	191
	wêerlegt
	weêrlegt



	191
	privateneigendom
	privaten eigendom



	192
	sints
	sinds



	192
	idëologisch
	ideologisch



	194
	onderukking
	onderdrukking



	195
	oppostioneele
	oppositioneele



	195,
201
	een
	één



	195
	aangestip
	aangestipt



	196
	onmiddllijk
	onmiddellijk



	196
	Mücken
	Nücken



	196
	niedertracht
	Niedetracht



	196
	Schmutzigen
	schmutzigen



	196
	[Niet in bron]
	Aus dem Dunkel flog der tötende
Schaft,



	196
	hinderhalt
	Hinterhalt



	196
	[Niet in bron]
	’



	196
	meinen
	meiner



	196
	tifel
	titel



	197
	opgheven
	opgeheven



	198
	critisch-economie
	critisch-economische



	200
	Das Kapital, critiek der politische
economie
	Das Kapital, zur Kritik der politischen
Ökonomie



	202
	worden
	wordt



	203
	vormt
	vorm



	203,
205, 206, 206,
206, 206
	waren
	Waren



	205
	naieve
	naïeve



	205
	meer
	[Verwijderd]



	205
	waren-wereld
	Waren-wereld



	205
	spitsvoudige
	spitsvondige



	205
	rijdom
	rijkdom



	206
	arbeids-produkten
	arbeidsprodukten



	206
	waar
	Waar



	206
	op lossen
	oplossen,



	206
	üeberhaupt
	überhaupt



	206
	En
	Een



	206
	ueberhaupt
	überhaupt



	206
	gekristallyseerd
	gekristalliseerd



	206
	hoeveveelheid
	hoeveelheid



	207
	teckniek
	techniek



	207
	waardegrootte
	waarde-grootte



	207
	tweërlei
	tweeërlei



	207
	hune
	hunne



	207
	groot-industrieele-produktiewijze
	groot-industrieele produktiewijze



	207
	staatkunshoudkundige
	staathuishoudkundige



	207
	groot-idustrie
	groot-industrie



	208
	voortgebracht
	voortgebrachte



	208
	waar: arbeidskracht
	Waar: Arbeidskracht



	208
	kapilalistich
	kapitalistisch



	208
	geschikte
	geschiktheid



	211
	waardgrootte
	waardegrootte



	212
	oudshèr
	oudsher



	213
	óf
	òf



	216
	Reël
	Reëel



	216
	slot-methamorphose
	slot-metamorphose



	217
	–
	[Verwijderd]



	217
	slotmetamorphoze
	slotmetamorphose



	217
	methamorphozen
	metamorphosen



	217
	totaal-methamorphoze
	totaal-metamorphose



	218
	methamorphozenreeks
	metamorphosenreeks



	219
	cirkulatie
	circulatie



	221
	meerwaadre
	meerwaarde



	221
	,)
	),



	222
	[Niet in bron]
	00



	222
	—
	00



	225
	waren ruil
	warenruil



	226
	waren der waarde
	waarde der waren



	227,
234, 234, 236,
245, 253, 264
	tendenz
	tendens



	228
	VI
	VII



	229
	fabriekmatige
	fabrieksmatige



	229
	deel-proces
	deelproces



	229
	geeigend
	geëigend



	230
	”......................,...
	”....



	230
	sijsteem
	systeem



	230,
260
	geisoleerd
	geïsoleerd



	231
	werd het
	werden de



	231
	de
	van de



	231
	doorsnêe
	doorsneê



	233
	in standhouding
	instandhouding



	233
	’.
	.”



	234
	perpetiüm
	perpetuum



	234
	gepotenzeerde
	gepotentiëerde



	235
	uit-te-buitten
	uit-te-buiten



	235
	uitdijdt
	uitdijt



	235
	meêrwaarde
	meerwaarde



	236
	geïntensiviceerd
	geïntensiveerd



	237
	selfacting
	self-acting



	239
	produktie wijze
	produktiewijze



	239
	optinisme
	optimisme



	240
	verfijnerde
	verfijnder



	243
	doorsnêeloon
	doorsneêloon



	244
	klêermakerswerkplaatsen
	kleêrmakerswerkplaatsen



	244
	subbleting
	subletting



	245
	Sweatingsystem
	Sweating system



	245
	individualitet
	individualiteit



	246
	produktieviteit
	produktiviteit



	248
	produktie periode
	produktie-periode



	248
	toe-gëeigende
	toe-geëigende



	251,
251
	st.
	St.



	251
	240.000
	240,000



	251
	12.000
	12,000



	251
	gerëaliseerd
	gerealiseerd



	251
	Izäak, Izäak
	Izaäk, Izaäk



	252
	abstinenz
	abstinentie



	255
	goedkooper-making
	goedkoopermaking



	255
	goedkooper making
	goedkoopermaking



	255
	ten slotte
	tenslotte



	256
	Mac. Culloch
	MacCulloch



	256
	tautalogie
	tautologie



	258
	reprodukte
	reproduktie



	259
	gëisoleerd
	geïsoleerd



	259
	mineralemest
	minerale mest



	260
	produktiemidden
	produktiemiddelen



	263
	gëassocieerde
	geassocieerde



	264
	gëometrische
	geometrische



	264
	werk verschaffing
	werkverschaffing



	267
	tendenzen
	tendensen



	268
	intellegente
	intelligente



	269
	produktie-middelen
	produktiemiddelen



	269
	feadale
	feodale



	269,
272
	nochthans
	nochtans



	270
	aanvang en
	aanvangen



	270
	verschill nde
	verschillende



	271
	waren
	was



	272
	aan plant-scholen
	aanplant-scholen



	273
	kolaniaal-systeem
	koloniaal-systeem



	275
	immannente
	immanente



	275
	kapitalisch
	kapitalistisch



	275
	dengrondslag
	den grondslag



	I
	blaz.
	bladz.



	I,
I
	,”
	”,



	I
	overder
	over de



	I
	sociètaire
	sociëtaire



	I
	Phalansthère
	Phalanstère



	II
	Communiëteiten
	Communiteiten



	II
	communiëteiten
	communiteiten



	II
	kritiek
	Kritiek



	II
	De
	Die



	II
	Deutsch-Französichen
	Deutsch-Französische



	II
	Jahrbûcher
	Jahrbücher



	II
	Vorwârts
	Vorwärts



	II
	Engel’s
	Engels’



	III
	Westphalische
	Westphälisches



	III
	103
	203


















*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK KARL MARX EN ZIJNE VOORGANGERS ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE





THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.





Table of Contents


		Voorwoord.

	Inleiding.

	Eerste gedeelte.

	Hoofdstuk I. De Fransche Revolutie van 1789.

		François Boissel,

		Saint-Just.

		François Noël Babeuf,

	



	Hoofdstuk II. De Socialistische Utopisten.

		Claude Henry de Rouvraij, graaf de Saint-Simon,

		François Marie Charles Fourier

		Robert Owen

	



	Tweede gedeelte.

	Hoofdstuk I. De ontwikkeling der philosophie.

	Hoofdstuk II. Critiek op de Hegelsche philosophie.

		Heinrich Karel Marx

		Tot critiek der Hegelsche „Rechtsphilosophie.”

		De Jodenkwestie.

		Samenwerking van Marx met Friedrich Engels.

	



	Hoofdstuk III. Marx tegen Proudhon.

		Marx over Werkstakingen en over Vakvereenigingen.

	



	Hoofdstuk IV. Het historisch materialisme.

		Marx over Vrij-handel.

	



	Derde gedeelte.

	Hoofdstuk V. De kritiek op het Kapitalisme.

		De analyse van de Waar.

		Waarde der Waren.

		De Waar: Arbeidskracht.

	



	Hoofdstuk VI. Het geld.

		Verandering van geld in kapitaal.

		De voortbrenging der meerwaarde.

		De Arbeidsdag

		De relatieve meerwaarde.

	



	Hoofdstuk VII. Machinerie en groot-industrie.

		Verlenging van den arbeidsdag.

		de intensiviteit van den arbeid

		De Fabriek.

		Machines en arbeiders.

	



	Hoofdstuk VIII. Het arbeidsloon.

	Hoofdstuk IX. Het akkumulatieproces van het kapitaal.

		Hoe méérwaarde kapitaal wordt.

		Concentratie van het kapitaal.

		De industrieele reservearmée.

	



	Hoofdstuk X. De tendensen der kapitalistische produktiewijze.

		Het Genesis der industrieele kapitalisten.

		De historische zending van de kapitalistische akkumulatie.

	



	Slot.

	Inhoud.

	Verbeteringen.

	Colofon

		Beschikbaarheid

		Codering

		Documentgeschiedenis

		Externe Referenties

		Verbeteringen

	



	THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE



OEBPS/Images/image00269.jpeg





OEBPS/Images/image00266.jpeg





OEBPS/Images/image00265.jpeg
DE GROOTE DENKERS
DER EEUWEN = =

AMSTERDAM COHEN ZONEN






OEBPS/Images/cover00267.jpeg
KARL MARX EN ZIJNE
VOORGANGERS & « = «

door Jos. LOOPUIT .

COHEN ZONEN, AMSTERDAM





