
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Leibnitz' Monadologie

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Leibnitz' Monadologie


Author: Freiherr von Gottfried Wilhelm Leibniz


Contributor: Robert Zimmermann



Release date: April 13, 2012 [eBook #39441]


Language: German


Credits: Produced by Jana Srna, Alexander Bauer and the Online

        Distributed Proofreading Team at http://www.pgdp.net




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK LEIBNITZ' MONADOLOGIE ***





Anmerkungen zur Transkription:

Schreibweise und Interpunktion des Originaltextes wurden
übernommen. Die am Ende des Buches angeführten
»Verbesserungen« wurden in den Text
eingearbeitet und markiert.

Weitere offensichtliche Druckfehler wurden
korrigiert. Diese Änderungen sind im Text
so gekennzeichnet. Der
Originaltext erscheint beim Überfahren mit der Maus.
Eine Liste der vorgenommenen Korrekturen
findet sich am Ende des Textes.

Das Inhaltsverzeichnis befindet sich am Ende des
Buches.



Leibnitz'

Monadologie.

Deutsch

mit einer Abhandlung über

Leibnitz' und Herbart's Theorieen

des

wirklichen Geschehens,

von

Dr. Robert Zimmermann.



Wien.

Braumüller und Seidel.

1847.

Gedruckt bei J. P. Sollinger.

Sr. Excellenz

dem hochgeborenen Herrn

Hieronymus Grafen von Lützow

Dreylützow und Seedorf

Vicepräsidenten des k. k. General-Rechnungs-Directoriums, Commandeur des
österr. kaiserl. königl. Leopold-Ordens (S. C. E. K.), k. k. wirkl. Geh. Rath
und Kämmerer, Protectors-Stellvertreter bei der wechselseitigen Capitalien-
und Renten-Versicherungsanstalt in Wien, stiftenden Mitglied der Gesellschaft
des Vereines zur Ermunterung des Gewerbsgeistes, wirklichen Mitglied der
Gesellschaft des vaterländischen Museums in Böhmen, Ehrenmitglied des
pomologischen und des Schafzüchtervereins, Mitglied des Vereins zur Beförderung
der Tonkunst und des nied. österr. Gewerbvereins, Herrn der Herrschaft
Lochowic in Böhmen &c. &c. &c.,

ehrfurchtsvoll zugeeignet

vom Verfasser.



Noch vor ganz kurzer Zeit dachte man, wenn von deutscher Philosophie
die Rede war, beinahe ausschließlich an Kant und seine Nachfolger,
mit welchen das Licht in der Finsterniß aufgegangen sei. Was
vor ihm auf diesem Felde geschehen, ignorirte man entweder ganz,
oder man glaubte es mit dem Namen Wolffianismus und Dogmatismus
hinlänglich abgefertigt zu haben. Selbst Leibnitz, dem
es Manche nicht verzeihen konnten, daß er französisch geschrieben, war
zu großem Theile Tradition. Seine Monaden waren populär, seine
Theodicée nannte man hie und da; von seinem bedeutenden Einfluß
auf die Folge- und Neuzeit war wenig die Rede. Kant galt allgemein
für die Pforte deutscher Weltweisheit. Allein selbst dieser lief
zuletzt Gefahr, über seinen Enkeln in den Winkel gestellt zu werden,
und genoß, obgleich man ihm noch immer die Ehre anthat, ihn als
Pförtner des philosophischen Hörsaales zu betrachten, kaum ein kärgliches
Gnadenbrot.

Dies hat sich im letzten Decennium mit Einemmale geändert.
Eine plötzliche bibliographische Thätigkeit ist über die Literatur gerathen;
der Deutsche sammelt von allen Seiten die Schätze, die er
sonst bisweilen sorglos unbeachtet gelassen, mannigfache Editionen vergriffener
Meisterwerke aller Art und jeder Zeit werden veranstaltet,
und, den ungünstigsten Fall angenommen, haben diesem literar-historischen
Treiben auch die beiseitegelegten Schriften der vorkantischen
Periode die Aufmerksamkeit zu danken, die man von Neuem ihnen
zugewendet. Leibnitz' philosophische Werke erschienen zum ersten Mal
vollständig gesammelt von Erdmann; Guhrauer schrieb dessen
Biographie und gab seine deutschen Schriften heraus; eine Auswahl
seiner historischen Manuscripte ist auf dem Wege. Sogar Wolff,
der lang verunglimpfte, gescholtene, der ehrliche Wolff par excellence
gelangte wieder zu Ehren; wenigstens gab Wuttke dessen interessante
Selbstbiographie heraus und verspricht eine ausgewählte Gesammtausgabe
seiner zahllosen Schriften. Die Scholastiker werden aufgesucht,
gesichtet, und Männer der äußersten Linken wie Feuerbach halten
Leibnitz und Bayle der ausführlichen Würdigung und Besprechung
werth. Auch die mehrfachen Gesammtausgaben von Kant, die nun

vollendete von J. G. Fichte, die Auerbach'sche Uebersetzung Spinoza's,
die Ausgaben Mendelssohns gehören hieher.

Es ist möglich, daß hieran das reinhistorische Interesse, das
Agens unserer Zeit, das nicht immer nach dem Werthe, sondern nach
dem Namen wählt, bisher den größten Antheil hat, es wäre sonst
kaum zu begreifen, wie man so plötzlich sollte zur Erkenntniß gekommen
sein, nachdem man das Alte so oft geschmäht, verachtet, an
den Pranger gestellt hatte; aber daß es das historische Interesse allein
gewesen sein sollte, ist doch unwahrscheinlich. Auch innere Gründe, in
der Natur der Sache selbst gelegene, müssen mitgewirkt haben, und
wenn nichts Anderes, so verräth die Rückkehr zu den alten verlassenen
Wohnsitzen wenigstens, daß den Heimkehrenden in den prunkenden
Luftschlössern der Speculation, mit welchen sie sich so viel gewußt, nicht
heimisch geworden sei. Nachdem sie lang im süßen Wahne gelebt, endlich
den Stein der Weisen gefunden zu haben, stiegen auch daran
Zweifel auf, und in dem so entstandenen Schwanken und Suchen nach
Wahrheit greifen sie endlich auch nach den verrußten Repositorien, die
sie so oft in die Rumpelkammer verwiesen zu haben sich gerühmt hatten.

Noch vor einem Jahrzehend gab es eine Schule in Deutschland,
welche sich mit stolzem Selbstvertrauen die herrschende nannte; im
gegenwärtigen Augenblick ist diese Schule zerstreut, und von Gegnern
überflügelt, deren Ansichten sie für längst überwunden erklärt
hatte. Es gibt keine herrschende Schule mehr. Monadisten, Monisten
und Dualisten stehen sich streitend gegenüber, fast eben so, wie vor anderthalb
Jahrhunderten Leibnitz, Spinoza und Descartes. Der
Idealismus und die Identitätsspeculation scheinen ihre Rolle ausgespielt,
das Denken besonnener, ruhiger, praktischer geworden, scheint
Lust zu haben, zum Realismus zurückzukehren, um wenigstens einen
sichern Boden unter den Füßen zu fühlen. Eine révolution conciliatrice
prophezeit Willm in Straßburg in seiner Preisschrift: »De la
philosophie allemande, qu'il est impossible de caractériser tant
que Mr. de Schelling n'aura pas achevé l'oeuvre du système
definitif, qu'il a promis à l'Europe.« Der bisherige Erfolg desselben
scheint nicht zu verrathen, daß es das künftige Schiboleth ausmachen werde.
Jene Revolution erwartet der Franzose von dem Realismus Herbart's,
der auch seinerseits zum Beweise dienen kann, wie sich ähnliche Ruhepunkte
im Laufe des philosophischen Gedankenganges wiederholen.

Gegenwärtig hat der philosophische Kreislauf sein Ziel erreicht, er ist in
seinen Anfang zurückgekehrt; das wäre eine traurige Erfahrung, wenn
es sich buchstäblich so verhielte. Allein auch wenn dem so wäre, und
der menschliche Geist wäre auf einem seit siebzig Jahren mit dem angestrengtesten
Eifer verfolgten Wege am Ende nur zu der Ueberzeugung
gelangt, einen Irrweg eingeschlagen zu haben, ohne darum den Muth
zu verlieren, unverdrossen und der erlangten Uebung froh, einen neuen
vom Anfang zu beginnen: so wäre dieser kraftvolle Vorsatz um so viele
Aufopferung nicht zu theuer erkauft.

Selbst wenn die besondere Veranlassung des im Jahre 1846 gefeierten,
und auch in Wien durch die Stiftung der Akademie der Wissenschaften,
eines Lieblingsgedankens des großen Mannes, verherrlichten
zweihundertjährigen Geburtsfestes Leibnitz', nicht hinzukäme, so
dürfte dennoch in einem Zeitpunkte der Art ein Versuch, durch Herausgabe
eines seiner wichtigsten Schriftchen ein Schärflein zum Verständniß
alter und neuer Richtungen beizutragen, um seiner selbst
willen Nachsicht und Entschuldigung verdienen. Niemand ist dazu besser
geeignet, als eben dieser allumfassende Denker, welcher den sich anfeindenden
Parteien des Idealismus und Realismus gleich nahe steht, in
dem sich die Keime aller seiner Nachfolger und die Spuren aller seiner
Vorgänger finden. Während seine angebornen Ideen und sein Hauptsatz:
nihil est in intellectu, quod non fuerit in sensu, nisi ipse
intellectus, sich in Kant zum Kategorienschema ausbildeten, erschien
Fichte's streng teleologische Weltordnung als eine natürliche Tochter
der Leibnitz'schen Monade, darin sich das Universum spiegelt, und
gerade so und nicht anders spiegeln muß, soll der höchste Zweck des
Menschen, den der Idealismus in die Selbstständigkeit, Leibnitz
aber in die Beförderung des allgemeinen Wohles setzte, erreicht werden.
Bei Herbart endlich taucht das ganze Monadensystem mit
seiner indifferenten Vielheit und wechsellosen Starrheit wieder auf,
an der Stelle des bildlichen Spiegelns sich blos eines anderen Hilfsmittels,
der zufälligen Ansichten bedienend. Daß sich von der Identitätsphilosophie
wenig bei Leibnitz findet, ist leicht begreiflich; denn
er, dem die Mystiker ein Gräuel waren, war auch der Alleinheitslehre
so abhold, daß er Spinoza's Werke noch in späteren Jahren
als absurdité bezeichnete. Trotzdem hat sich Feuerbach bemüht,
auch in ihm die Embryonen des künftigen Pantheismus und Synkretismus

nachzuweisen; ob mit Recht, davon kann sich Jeder überzeugen,
dem auch nur flüchtig die Hauptumrisse seines großartigen Baues bekannt
sind.

Keines seiner Werke bietet dazu eine bessere Gelegenheit, als das
nachstehende, dessen Uebersetzung, seit 126 Jahren wieder die erste(1),
dem Publicum geboten wird. Während er in den meisten seiner anderen
Schriften einen bestimmten Gegner oder eine besondere Richtung
vor Augen hat, gegen die er ankämpft oder sich vertheidigt, wodurch
selbst seine Hauptwerke, die Theodicée und die nouveaux essais,
nicht weniger als die zahlreichen Flugschriften einen polemischen Anstrich
und ein persönliches Gepräge erhalten, das dem allseitigen Gesichtspunkte
und allgemeineren Verständnisse des Gegenstandes häufig nachtheilig
werden kann, gibt er in dieser trefflichen Abhandlung einen vollständigen
Ueberblick seines gesammten Systemes, läßt ganz allein die
Sache selbst reden, unbekümmert um fremde Meinung und Ansicht,
und entwickelt so den großartigen Prachtbau seiner Weltansicht, an
dem zwar das unbefangene Auge manche Risse und Spalten entdeckt,
dessen Fundamente aber ewig bleiben werden, und der in seiner genialen
Unvollendung dem Torso gleicht, den kein Bildhauer zu ergänzen
wagte. Was er sonst häufig nur aphoristisch hinwarf mitten unter
fremde, bestrittene und geduldete Ideen, oder als geistreiche Axiome
aufstellte, seine tiefsten zerstreuten Gedanken und scharfsinnigsten Combinationen,
das sammelte er hier wie in einem Brennpunkte, in dem,
am Ende eines der Wissenschaft und der Welt wie kein anderes gewidmeten
Lebens, alle Strahlen seines Geistes und Wissens zusammenflossen.
Er selbst äußert sich über das Verhältniß dieser seiner Schrift
zu seinen übrigen auf ähnliche Weise in einem Briefe an seinen Freund
Remond de Montmort(2) mit welchem er die Zusendung des

Manuscripts an denselben begleitete: »J'ai espéré, que ce petit
écrit contribuerait à mieux faire entendre mes méditations
en y joignant ce, que j'ai mis dans les journaux de Leipsic,
de Paris et de Hollande. Dans ceux de Leipsic je m'accomode
assez au langage de l'école, dans les autres je m'accomode
davantage au stile des Cartésiens, et dans cette dernière
pièce j'ai tâché de m'exprimer d'une manière, qui puisse
être entendue de ceux, qui ne sont pas encore trop accoûtumés
au stile des uns ou des autres.«

Unbefangen von Vorurtheilen, frei von Systemisirungssucht und
unwissenschaftlicher Pedanterei, will er von Unbefangenen gelesen und
hofft von solchen verstanden zu werden. Nicht die Wahrheit einer
gewissen Schule, die Wahrheit selbst wollte er lehren und vertheidigen,
und wie er für seine eigene Person keiner Schule angehörte, hat er
auch keine hinterlassen. Dafür ist er auch nicht der einzige redliche
Wahrheitsforscher geblieben, der noch bis auf die neueste Zeit von der
vornehmen Abgeschlossenheit der Männer von Fach und Kaste an den
schlichten, befangenheitslosen Sinn des einfachen Gebildeten appelliren
muß, um die Gerechtigkeit zu finden, die von den literarischen Sternkammern
ihm vorenthalten wurde. Unwissenschaftlichkeit und falsche
Popularitätssucht wird das Bestreben gescholten, auch solche Wahrheiten,
die man noch nicht streng bewiesen in ein System einzureihen
vermocht, auf das philosophische Gebiet zu ziehen. Lieber soll man
engherzig und eitel genug sein, nicht einzugestehen, es gebe noch gar
Manches, dessen Grund wir nicht erkennen, dessen Wahrheit aber
gleichwohl evident, und dessen Kenntniß nutzbringend für uns ist. Wir
sind überzeugt, daß es für jede Wahrheit, sobald sie dies wirklich ist, sie
stehe noch so scheinbar isolirt und unvereinbar mit anderen da, einen
Platz in der Wissenschaft gibt, an welchen sie eingereiht und ihre Verbindung
hergestellt zu werden verdient, auch wenn dieser noch von Niemandem

erkannt wird, weil es unmöglich ist, daß eine Wahrheit jemals
der anderen widerspreche. Ein übereilter Schluß aber dünkt es uns, aus
dem bisherigen Mißlingen, irgend einen Satz auf directem Wege aus
einem anderen abzuleiten, kurzweg die Unvereinbarkeit desselben mit den
Uebrigen zu folgern, und einen von beiden für irrig zu erklären.

Leider begegnete dieser Fall auch Leibnitz, und dies mag zum Beweise
dienen, wie verlockend die Versuchung sei. Sein Lieblingskind, die
prästabilirte Harmonie – man könnte sie mit einem kostbar ausgemauerten
Marmorteiche vergleichen, den ein König erbaute, um einen
Gießbach aufzufangen, über den er mit dem Zehntheil der Kosten keine
Brücke zu schlagen wußte – die prästabilirte Harmonie bleibt ein immerwährendes
Denkmal des Fehlschlusses: es gebe keine äußere Wirksamkeit,
kein thätiges Leben und Schaffen in dieser Welt einfacher Monaden,
weil ein solches aus den vorausgesetzten Principien direct abzuleiten
nicht möglich war. Diesen letzteren zu Gefallen widersprach er lieber der
eigenen Ueberzeugung und machte die augenscheinlichste Thatsache der
Erfahrung zum Irrthum, blos weil er keine apriorische Deduction derselben
zu geben im Stande war. Um seinem eingebildeten Grundsatze
treu zu bleiben, verbannte er sogar die in seinem eigenen Systeme liegenden
Antriebe hiezu, die ihn bei einer glücklichen Wendung seines Gedankenganges
auf einen, der Wahrheit wenigstens sehr nahe zu liegen
scheinenden Weg gebracht haben müßten. Was ihm nicht gelungen war,
gelang späteren monadistischen Denkern nicht in höherem Grade. Wie
und mit welchem Erfolge sie es versuchten, haben wir bei der Wichtigkeit
des Gegenstandes in einer eigenen, am Schlusse hinzugefügten Abhandlung
darzustellen uns erlaubt. Wir glaubten, es dabei als einen
Act der Pietät gegen den großen Denker ansehen zu dürfen, auf die in
seinen eigenen Gedanken liegenden Keime hinzudeuten, welche bei längerem
Verweilen und sorgfältigerer Beachtung eine Verstand und Herz
mehr befriedigende Lösung anzubahnen versprechen. Inwiefern es uns
gelungen ist, dieselben anschaulich zu machen, müssen wir der Prüfung
Anderer überlassen.

Nach dieser kurzen Rechtfertigung des Unternehmens erübrigt uns
noch die nöthigen literar-historischen Notizen über die nachstehende Schrift,
wie wir sie Guhrauer's und Erdmann's gründlichen Forschungen
verdanken, hinzuzufügen. Leibnitz verfaßte das Original der Monadologie
in französischer Sprache, wie der oben angeführte Brief uns lehrt,

während seines Aufenthaltes in Wien in den Jahren 1713 und 1714
zunächst für den Gebrauch und auf Veranlassung des großen Eugen.
Der Brief ist von Wien datirt am 26. August 1714. Er sagt darin:
Maintenant je vous envoie un petit discours, que j'ai fait ici pour
le prince Eugène de Savoie sur ma philosophie. Des Prinzen Interesse
an Wissenschaft und Kunst, die er nicht blos aus Liebhaberei, sondern
aus wahrer Liebe pflegte, ist bekannt und seine noch vorhandene Büchersammlung
in der k. k. Hofbibliothek zu Wien, wie seine reichen Kunstschätze
geben genügendes Zeugniß davon. Neben mathematischen und Kriegswissenschaften
liebte er die Philosophie und er konnte, sagt Guhrauer,
wie Alexander sich glücklich schätzen, daß zu seiner Zeit ein Aristoteles
gelebt habe. Er verschloß, fährt Leibnitz' Biograph fort, die philosophische
Schrift, die Leibnitz für ihn aufgesetzt hatte, wie eine seiner
größten Kostbarkeiten und war zu eifersüchtig darauf, sie auch nur zu
zeigen. Demungeachtet ist die Schrift verloren gegangen, und unter den
prachtvollen rothen und blauen Maroquinbänden des Prinzen, die einen
abgesonderten Theil der kaiserl. Hofbibliothek zu Wien ausmachen, findet
sich keine Spur mehr von dem schlichten Manuscripte des deutschen
Gelehrten. Ja nicht blos die dem Prinzen geschenkte Abschrift, sondern
das Original der Abhandlung selbst schien bis auf die neueste Zeit, wo
es Erdmann wieder auffand, von dem Erdboden verschwunden.

Oeffentlich erschien die Schrift zuerst vier Jahre nach Leibnitz'
Tode in deutscher Sprache unter dem Titel: »Des Herrn Gottfried
Wilhelm von Leibnitz Lehrsätze über die Monadologie; ingleichen von
Gott und seinen Eigenschaften, seiner Existenz und der Seele des Menschen.
Aus dem Französischen von H. Köhler. Jena (nach Anderen:
Frankfurt am Main) 1720.« Derselbe Köhler gab in demselben
Jahre auch Leibnitz' Streitschriften mit Clarke in deutscher Uebersetzung
heraus. Jene Ausgabe, die sehr selten geworden zu sein scheint,
ist mir nicht zu Gesichte gekommen. Christian Wolff bevorwortete
sie und 1740 erschien eine neue Auflage von derselben durch Huth. In
welchem Verhältnisse sie zu der Handschrift Leibnitz' selbst stand, ist
mir nicht bekannt. Wenn es aber wahr ist, was Erdmann, der sie
gesehen hat, behauptet, daß die lateinische Uebersetzung in den Actis
eruditorum nur eine Version der deutschen Uebersetzung sei, so müssen
schon in ihr hie und da Abweichungen stattgefunden haben. Diese lateinische
Uebersetzung erschien unter dem Namen: G. G. Leibnitzii principia

philosophiae in gratiam principis Eugenii conscripta in den
actis eruditorum Lipsiensium, Suppl. tom. VII. 1721 sect. XI.
p. 500–514. Sie ist die bekannteste. Völlig gleich mit ihr lauten die
Abdrücke bei: M. G. Hansch: Principia philosophiae Leibnitzii
geometrico modo demonstrata. Francofurthi. Monath 1728,
und Lud. Dutens: Principia philosophiae seu theses in gratiam
principis Eugenii in Leibnitzii Opera omnia. Genevae de Fournes.
1768. tom. II. pag. 20–31. Nachdem der Urtext auf der k.
Bibliothek zu Hannover unter Fascikeln alter Schriften wieder entdeckt,
und auf diese Weise vor fernerer Verwechslung mit einem zuerst 1718
publicirten, stellenweise gleichlautenden Schriftchen: Principes de la
nature et de la grâce gesichert worden, nahm ihn Erdmann zuerst
in seine Ausgabe: Leibnitzii opera omnia philosophica (Berolini,
Eichler, 1840) tom. II. Seite 704–712 unter dem ursprünglichen
Titel: la Monadologie, wieder auf. Diesen Text haben
wir unserer Uebersetzung zu Grunde gelegt. Die mehr oder minder
wichtigen Abweichungen, die sich zwischen ihm und den lateinischen
Ausgaben finden, sind unter demselben getreulich angegeben. Woher
diese rühren, ist zweifelhaft. Möglich, daß es verschiedene Handschriften
von Leibnitz selbst gab, nach deren einer die deutsche Uebersetzung,
die Mutter aller übrigen, gefertigt worden. Keinesfalls sind die
Varianten bedeutend und bestehen meist in geringfügigen Zusätzen. Der
wichtigste ist jener §. 33 über die zufälligen Wahrheiten. Von größerem
Interesse, besonders für die Geschichte der Philosophie, sind die Parallelstellen
aus der Theodicée, die Leibnitz mit eigener Hand am Rande
des Originals bemerkt hat. Doch nahm der Uebersetzer Anstand, dieselben
beizufügen, weil sie theils einen sehr ausführlichen Commentar verlangt
haben würden, theils längst verlebte Ansichten und Meinungen
betreffen. Desto lebhafter müssen wir wünschen, daß recht viele Freunde
der Philosophie sich durch die Verdeutschung des Werkchens bewegen
ließen, einer Schrift ihre Theilnahme zu schenken, welche der große Eugen
so hoch hielt, daß er, wie der Graf Bonneval erzählt, sie den Freund
nur küssen ließ und dann wieder in sein Kästchen einschloß, wie Alexander
die göttlichen Gesänge des mäonidischen Sängers.

Wien, im Juni 1846.

Leibnitz' Monadologie.

(La monadologie; Monadologia seu principia philosophiae in
gratiam principis Eugenii conscripta.)



1.

Die Monade, von der wir hier sprechen werden, ist eine einfache
Substanz, welche Verbindungen mit andern eben solchen zu zusammengesetzten
Substanzen eingeht; einfache, d. i. ohne Theile.

2.

Einfache Substanzen muß es geben, weil es zusammengesetzte gibt;
denn das Zusammengesetzte ist nichts, als eine Anhäufung oder ein
aggregatum von Einfachem.

3.

Wo keine Theile sind, da ist auch keine Ausdehnung, keine Gestalt,
keine mögliche Theilbarkeit; die Monaden sind die wahren Atome der
Natur, mit Einem Worte, die Elemente der Dinge.

4.

Eine Auflösung in Theile ist bei ihnen niemals zu befürchten; so
wenig, als sich überhaupt eine mögliche Art und Weise erdenken läßt,
auf welche eine einfache Substanz dem Naturlaufe gemäß zu Grunde
gehen könnte.

5.

Gleich undenkbar ist es aus demselben Grunde, daß eine einfache
Substanz auf natürlichem Wege irgend einen Anfang nehme; weil sie
ja nicht durch Zusammensetzung gebildet wird.

6.

Anders als plötzlich kann daher die Existenz der Monaden weder
anfangen noch enden; sie muß beginnen durch einen Act der Schöpfung
(création), aufhören durch einen Act der Vernichtung (annihilation);
während das Zusammengesetzte sich Theil um Theil bildet oder zu
Grunde geht.

7.

Zu erklären, wie es möglich sei, daß eine Monade in ihrem Innern
durch eine andere einen Wechsel oder eine Veränderung erfahre, haben

wir durchaus kein Mittel. Denn es läßt sich weder aus der einen in die
andere etwas übertragen, noch in dieser letzteren durch die erstere eine innerliche
Bewegung erzeugen, die von außen geweckt, geleitet, vermehrt
oder vermindert werden könnte, wie dies bei zusammengesetzten Dingen
möglich ist, wo die mehreren Theile eine Vertauschung oder Verschiebung
unter einander gestatten. Die Monaden jedoch haben keine Fenster, durch
welche irgend etwas ein- oder auszutreten vermöchte. Die Accidenzen
dürfen sich von ihren Substanzen nicht ablösen, wenn sie nicht haltlos
im leeren Raume, etwa wie die sichtbaren Schemen (espèces) der
Scholastiker herumflattern sollen. Weder Substanz noch Accidenz kann
von außen her Eingang in eine Monade finden.

8.

Indeß müssen die Monaden nothwendig auch Qualitäten an sich
haben, sonst wären sie keine seienden Wesen (êtres; entia). Unterschieden
sich die einfachen Wesen nicht durch ihre Qualitäten, so würde uns
jedes Mittel fehlen, irgend einen Wechsel an den Dingen wahrzunehmen,
weil dasjenige, was am Zusammengesetzten erscheint, nur von den
einfachen Bestandtheilen (ingrediens) herrühren kann. Die Monaden
aber, sobald sie keine Qualitäten hätten, wären eine von der andern in
gar nichts verschieden, weil sie nicht einmal der Quantität nach differiren
könnten. Folglich würde, den Raum als erfüllt vorausgesetzt, jeder
Ort in der Bewegung beständig nichts anders als ein vollkommenes
Aequivalent dessen erhalten, was er schon früher besaß, mithin jeder Zustand
der Dinge jedem andern in allen Stücken völlig gleich sein.

9.

Jede Monade muß verschieden sein von jeder andern. Denn schon
in der Natur gibt es nicht zwei Wesen, die einander in allen Stücken
völlig gleich und wo wir außer Stande wären, eine innere oder auf eine
innere Bestimmung sich gründende Verschiedenheit zu finden(3).

10.

Für ausgemacht nehme ich an, daß jedes erschaffene Wesen, folglich
auch die erschaffene Monade, ein Gegenstand der Veränderung, wie
auch, daß dieser Zustand des Wechsels ein continuirlicher sei.

11.

Daraus folgt, daß die naturgemäßen Veränderungen der Monaden
aus einem innern Princip in denselben abfolgen müssen, weil ja
eine äußere Ursache keinen Einfluß auf das Innere der Monas auszuüben
vermag.

12.

Es ist aber auch nothwendig, daß außer diesem allgemeinen Principe
der Veränderlichkeit wirkliche besondere Veränderungen in jeder
Monas vorhanden seien, und diese sind es, welche die specifische Verschiedenheit
und bunte Mannigfaltigkeit der Monaden unter einander begünstigen
(il faut, qu'il-y-ait un détail de ce qui se change ....)(4).

13.

Dieses Besondere (détail) der Veränderung (in jeder einfachen
Monas) umschließt eine Vielheit in der Einheit oder ein Vielfaches im
Einfachen. Denn da jede natürliche Veränderung stufenweise vor sich
geht, so ändert sich Einiges und Anderes bleibt, und dadurch entsteht
in jeder einfachen Substanz eine Mehrheit von Zuständen (affections)
und Beziehungen (rapports), ungeachtet sie keine Theile hat.

14.

Der vorübergehende Zustand, der eine Mehrheit in der Einheit
oder Einfachheit umschließt und vorstellt, ist kein anderer, als den man
gewöhnlich Vorstellung schlechtweg (perception, perceptio) nennt,
und welcher, wie später klar werden wird, von der bewußten Vorstellung
(apperception, apperceptio) unterschieden werden muß. Die Cartesianer
haben hier arg geirrt, indem sie alle unbewußten Vorstellungen
für ein Nichts erachteten. Dieser Irrthum machte sie dann glauben,
die Geister allein seien wahre Monaden, die Thiere aber hätten keine
Seelen, oder wenn man es so nennen will, Entelechieen. Deshalb

verwechselten sie auch, wie das gemeine Volk, eine bloße lange Betäubung
mit dem Tode im strengsten Sinn des Worts, und verfielen zugleich
in das scholastische Vorurtheil von dem Vorhandensein gänzlich isolirter
Seelen, was manches geängstigte Gemüth im Glauben an die
Sterblichkeit der Seelen noch bestärkte.

15.

Jene Thätigkeit des innerlichen Princips, welche die Veränderung
oder den Uebergang von einer Vorstellung zur andern bewirkt, kann Begehren
(appetition) heißen. Es ist zwar wahr, daß das Begehren nicht
immer zum Besitze der ganzen Vorstellung gelangt, auf welche es hinzielt,
aber es erreicht doch immer etwas und kommt zu neuen Vorstellungen.

16.

Wir selbst machen die Erfahrung des Vorhandenseins einer Vielheit
in der einfachen Substanz, sobald wir an uns wahrnehmen, daß
auch der kleinste Gedanke, dessen wir uns bewußt werden, noch eine
Mannigfaltigkeit in seinem Objecte enthalte. Wer immer daher nur die
Einfachheit der Substanz zugesteht, kann nicht umhin, auch die Vielheit
in der Monas anzunehmen und Bayle hätte hierin keine so bedeutenden
Schwierigkeiten suchen sollen, wie er es in seinem Wörterbuche
(Art. Rorarius) gethan hat(5).

17.

Andererseits muß man gestehen, daß die Vorstellungen, und Alles,
was von ihnen abhängt, aus mechanischen Gründen, dergleichen körperliche
Gestalten und Bewegungen sind, unmöglich erklärt werden können.
Man stelle sich eine Maschine vor, deren Structur so eingerichtet
sei, daß sie zu denken, zu fühlen und überhaupt vorzustellen vermöge

und lasse sie unter Beibehaltung derselben Verhältnisse so anwachsen,
daß man hinein, wie in das Gebäude einer Mühle eintreten kann. Dies
vorausgesetzt, wird man bei Besichtigung des Innern nichts Anderes
finden, als etliche Triebwerke, deren eins das andere bewegt, aber gar
nichts, was hinreichen würde, den Grund irgend einer Vorstellung abzugeben.
Die letztere gehört ausschließlich der einfachen Substanz an,
nicht der zusammengesetzten, und dort, nicht hier, muß man sie suchen.
Auch sind Vorstellungen und ihre Veränderungen zugleich das Einzige,
was man in der einfachen Substanz antrifft.

18.

Den Namen der Entelechieen könnte man allen einfachen Substanzen
beilegen, denn alle tragen in sich einen gewissen Grad von
Vollkommenheit (ἔχουσι τὸ ἐντελές) und ihr vollkommenes Sichselbstgenügen
(αὐτάρκεια, suffisance) macht sie zu Urhebern ihrer eigenen
innern Thätigkeiten, so zu sagen zu unkörperlichen Automaten.

19.

Kommen wir überein, Seelen alles dasjenige zu nennen, dem in
obenerklärtem Sinne die Fähigkeit des Vorstellens und Begehrens zukommt,
so sind alle einfachen Substanzen oder geschaffenen Monaden
Seelen. Allein da Empfindung schon etwas mehr ist, als eine bloße
Perception schlechtweg, so bin ich der Meinung, für diejenigen einfachen
Substanzen, welchen nur die letztere zukommt, reiche der Name:
Monade oder Entelechie hin, und die Bezeichnung: Seele (âme) solle
für diejenigen vorbehalten werden, deren Vorstellungen deutlicher und
vom Erinnerungsvermögen begleitet sind.

20.

Denn an uns selbst lernen wir durch die Erfahrung Zustände kennen,
in welchen uns weder eine gehörige Erinnerung, noch irgend eine
deutliche Vorstellung zu Gebot steht. Dergleichen sind Schwäche, Ohnmacht,
oder ein tiefer traumloser Schlaf, der uns gefangen hält. In
diesen und ähnlichen Lagen unterscheidet sich die Seele nicht merklich
von einer bloßen Monade, und steht nur insofern höher denn diese, als
jene Zustände bei ihr von keiner Dauer sind, sondern sie sich durch eigene
Kraft aus denselben emporzuraffen vermag.

21.

Hieraus folgt indeß ganz und gar nicht, daß die einfache Substanz,
selbst so lange sie in diesen Zuständen befangen ist, jemals ohne

Vorstellungen sei. Sie kann es nicht sein, schon aus den früher angegebenen
Gründen nicht; denn sie kann weder zu Grunde gehen noch fortbestehen,
ohne daß sie dadurch irgendwie afficirt würde, und eben diese
Affection ist schon eine Vorstellung in ihr. Ist nun eine große Anzahl
dergleichen, wenn auch nur schwacher und unbedeutender Vorstellungen
zugleich vorhanden und befindet sich unter ihnen keine deutlich bestimmte,
so verliert man (wie man zu sagen pflegt) den Kopf, gerade so, als
hätte man sich mehrmahl nach einander und beständig nach derselben
Seite hin im Kreise gedreht, wo uns dann der Schwindel ergreift,
und die Sinne so vergehen, daß wir nichts deutlich unterscheiden. In
einen Zustand dieser Art versetzt die thierischen Organismen für eine
gewisse Zeit der Tod.

22.

Weil ferner jeder gegenwärtige Zustand einer einfachen Substanz
nothwendigerweise eine Folge ihrer sämmtlichen vorhergehenden Zustände
und die Gegenwart daher (so zu sagen) die schwangere Mutter der Zukunft
ist:

23.

so ist es offenbar, daß die Seele, die, sobald sie einmal aus der
Betäubung wieder erwacht, sogleich Vorstellungen in sich selbst als daseiend
wahrnimmt, ihrer auch schon vor diesem Wiedererwachen, obgleich
unbewußt, gehabt haben muß. Denn eine Vorstellung kann auf
natürlichem Wege nicht anders entstehen, als wieder durch eine Vorstellung,
so wie eine Bewegung nicht anders als durch eine andere
vorangehende Bewegung dem Gange der Natur gemäß erzeugt
werden kann.

24.

Hätten wir also nicht Vorstellungen von einem höheren Grade der
Deutlichkeit, die gleichsam über die gewöhnlichen Perceptionen hervorragen,
so würden wir uns ununterbrochen in einem Zustande der Betäubung
befinden. Ein solcher ist aber der Zustand der gemeinen Monade
fortwährend.

25.

Den Thieren dagegen hat die Natur schon höhere Vorstellungen
verliehen, wie wir wenigstens aus der Sorgfalt schließen dürfen, mit
der sie ihnen Organe zugetheilt hat, die dazu geeignet sind, theils reichlichere
Lichtstrahlen, theils zahlreichere Luftschwingungen aufzunehmen,

um durch diese Vereinigung größere Wirkungen hervorzubringen. Aehnlich
verhält es sich mit ihrem Geruchs- und Geschmackssinne, mit ihrer
Anhänglichkeit und vielleicht noch einer Menge anderer Sinne, die uns
alle unbekannt sind. Wie aber die Vorgänge in der Seele jene in den
Organen abbilden, werde ich sogleich auseinander setzen.

26.

Das Gedächtniß bringt die Seelenthätigkeiten in eine Art regelmäßiger
Aufeinanderfolge, die der Vernunft sehr ähnlich sieht, aber von
ihr unterschieden werden muß. So sehen wir, daß Thiere, sobald sie
eine Vorstellung von Etwas haben, das ihnen auffällt, und wovon sie
schon einmal eine ähnliche gehabt haben, auf dasjenige, was damals mit
der ähnlichen Vorstellung verknüpft war, aufmerksam und auf diese
Weise zu ähnlichen Empfindungen fortgeleitet werden, wie sie damals
hatten. Zeigt man z. B. dem Hunde den Stock, so entsinnt er sich der
Schmerzen, die er ihm einst verursachte, heult und läuft davon.

27.

Die heftige Einbildung, die ihm hier Schrecken einjagt und ihn
aufscheucht, kommt entweder von der Stärke oder der Menge der vorhergehenden
Vorstellungen. Oft bringt ein einziger starker und lebhafter
Eindruck auf einmal die Wirkung einer langgehegten Gewohnheit oder
vieler mit geringer Kraft, aber oft wiederholter Vorstellungen hervor.

28.

So lange nun die Aufeinanderfolge der Vorstellungen vom Gedächtnisse
allein abhängt, handeln die Menschen wie die Thiere, ähnlich
den roh empiristischen Aerzten, die ohne Theorie bloße Routine besitzen.
In drei Viertheilen unserer Handlungen sind wir reine Erfahrungsmenschen.
Behaupten wir z. B. es werde morgen wieder ein Tag sein,
so urtheilen wir der Erfahrung nach, weil dies bisher immer so der Fall
gewesen. Nur der Astronom fällt dieses Urtheil mit Bewußtsein der
vernünftigen Gründe.

29.

Was uns von dem gewöhnlichen Thiere unterscheidet, ist allein die
Erkenntniß der wirklich nothwendigen und ewigen Wahrheiten. Diese
gibt uns Vernunft und Wissen, denn sie erhebt uns zur Erkenntniß Gottes
und unser selbst. Diese allein auch nennen wir die vernünftige Seele
in uns oder den Geist (esprit).

30.

Mittels der Erkenntniß der nothwendigen Wahrheiten und ihrer
Abstractionen erheben wir uns endlich zu den Acten des reflectirenden
Denkens, zum Gedanken des Ichs und zu der Betrachtung unseres
Innern. Auf dem Wege des Nachdenkens über uns selbst gelangen
wir dann zum Begriffe des Wesens, der Substanz, des Stofflosen
(immatériel) und endlich Gottes selbst, indem wir einsehen lernen,
daß was in uns beschränkt vorhanden ist, in ihm ohne Grenzen sei.
Und dieses Denken verschafft uns die Hauptgegenstände unsrer weiteren
Untersuchungen.

31.

Unsere Schlüsse stützen sich auf zwei Hauptgrundsätze: jenen des
Widerspruchs (principe de la contradiction), kraft dessen wir dasjenige
für falsch erklären, was einen Widerspruch enthält, und dasjenige
für wahr halten, was dem Falschen entgegengesetzt oder widersprechend
ist;

32.

und auf jenen des zureichenden Grundes (principe de la raison
suffisante), kraft dessen wir schließen, daß keine Thatsache wahr oder
wirklich, kein Satz wahrhaft sein könne, ohne daß ein hinreichender
Grund vorhanden ist, warum es sich so und nicht anders verhalte, obgleich
diese Gründe sehr häufig uns weder sämmtlich bekannt sind,
noch es jemals werden.

33.

So gibt es auch zwei Classen von Wahrheiten, jene der Vernunft-
und jene der Erfahrungswahrheiten (verités de fait). Die Vernunftwahrheiten
sind nothwendig und ihr Gegentheil ist unmöglich, die Erfahrungswahrheiten
zufällig und ihr Gegentheil möglich. Sobald eine
Wahrheit nothwendig ist, lassen sich durch Analyse ihre Gründe auffinden,
indem man sie in Begriffe (idées) und einfachere Wahrheiten
auflöst, bis man zu den Grund- oder primitiven Wahrheiten
gelangt(6).

34.

Auf ähnliche Weise führen die Mathematiker ihre speculativen
Theorien und praktischen Canones auf Definitionen, Axiome und Forderungen
(demandes) zurück.

35.

Endlich gibt es hier auch einfache Begriffe, von denen keine Definition
möglich ist, ferner unbeweisbare Lehrsätze und Forderungen,
mit Einem Wort, erste Grundsätze, bei denen ein Beweis weder möglich
noch nothwendig ist, und dies sind die identischen Sätze, deren Gegentheil
einen ausdrücklichen Widerspruch enthält(7).

36.

Ein solcher zureichender Grund muß sich aber auch bei den zufälligen
oder Erfahrungswahrheiten aufzeigen lassen, d. i. in der Aufeinanderfolge
der Dinge, die durch die geschaffene Welt ausgebreitet liegen.
Wo nicht, so könnte die Auflösung in Theilgründe wegen der unendlichen
Mannigfaltigkeit der Naturdinge und der unendlichen Theilbarkeit der
Körper sich in grenzenlose Einzelnheiten verlieren. So gibt es eine Unzahl
von Dingen und Bewegungen, die zusammengenommen die bewirkende
Ursache meines gegenwärtigen Schreibens ausmachen, und ebenso
eine unendliche Menge gegenwärtiger und vergangener Neigungen und
Stimmungen meines Geistes, die alle zur Endursache desselben beitragen.

37.

Weil aber jede dieser Einzelursachen nur wieder weiter auf neue,
noch mehr in's Einzelne gehende zufällige Ursachen führt, deren jede,
um abermals begründet zu werden, einer ähnlichen Analyse bedarf: so
kommt man damit allein nicht vorwärts, und der wahre zureichende
Grund muß außerhalb der Reihe (series) der zufälligen Einzelursachen,
die sich bis in's Unendliche fortsetzen kann, gelegen sein.

38.

Der letzte Grund der Dinge muß sich daher in einer nothwendigen
Substanz vorfinden, in welcher sämmtliche Veränderungen formaliter
(éminemment), als in ihrem Urquell, ihren Grund haben, und diese
ist es, welche wir Gott nennen.

39.

Weil nun diese Substanz der zureichende Grund des Ganzen und
dieses in allen seinen Theilen auf das Engste verbunden ist, so gibt es
nicht mehr als Einen Gott, und dieser genügt.

40.

Ferner kann man schließen, daß diese letzte Substanz, einzig, allumfassend
und nothwendig, wie sie ist, da sie nichts außer sich hat,
das von ihr unabhängig wäre, und selbst nichts ist, als schlechthin die
Folge der Möglichkeit ihres eigenen Wesens, auch keiner Grenzen fähig
sein darf, und alle nur mögliche Realität besitzen muß.

41.

Hieraus folgt, daß Gott absolut vollkommen ist. Denn die Vollkommenheit
ist nichts Anderes, als die Größe aller positiven Realität,
absolut genommen, mit Beiseitesetzung aller Grenzen und Schranken
der Dinge in der Welt. Und nur dort, wo es keine Schranken gibt,
also bei Gott, ist die Vollkommenheit absolut unendlich(8).

42.

Ferner folgt daraus, daß die Geschöpfe ihre relative Vollkommenheit
durch den Einfluß Gottes besitzen, ihre Unvollkommenheiten dagegen
durch Schuld ihrer eigenen Natur, die sich der Schranken nicht zu
entäußern vermag. Darin beruht ihr Unterschied von der Gottheit.

43.

Es ist ferner wahr, daß Gott die Quelle ist nicht allein des Seins
(existence), sondern auch des Wesens (essence), so weit es wirklich
(réel) ist; also dessen, was wirklich ist in der Möglichkeit (réel dans
la possibilité). Denn der göttliche Verstand ist das Reich der ewigen
Wahrheiten oder der Begriffe, von welchen diese beherrscht werden, so
daß es ohne ihn nichts Reelles in der Möglichkeit, und nicht nur nichts
Existirendes, sondern sogar nichts Mögliches gibt.

44.

Dabei versteht sich, daß, wenn es eine Realität gibt, in dem Wesen
der Dinge oder in ihren Möglichkeiten, oder selbst in den ewigen
Wahrheiten: diese Realität sich stützen muß auf etwas Existentes
und Actuelles, folglich auf die Existenz des nothwendigen Wesens, in

welchem die Essenz die Existenz einschließt, und für welches es hinreicht,
möglich, um auch schon wirklich zu sein.

45.

Gott allein also (das nothwendige Wesen) hat das Privilegium
mit Nothwendigkeit zu existiren, sobald er nur möglich ist. Und weil
Niemand die Möglichkeit dessen läugnen wird, was weder von Schranken
umschlossen, noch durch irgend eine Negation oder einen Widerspruch
gestört wird, so reiche das Gesagte hin, Gottes Dasein a priori
zu erkennen. Wir haben dasselbe auch aus der Existenz der nothwendigen
Wahrheiten bewiesen. Kurz zuvor aber auch a posteriori aus
dem Dasein zufälliger Dinge, die ihren letzten oder zureichenden Grund
nur in jenem nothwendigen Wesen haben können, das den Grund
seiner Existenz in sich selbst trägt.

46.

Dabei braucht man aber gar nicht, wie Einige gethan, sich einzubilden,
die ewigen Wahrheiten seien, weil abhängig von Gott, auch
willkürlich und seinem Belieben anheimgestellt, wie Descartes und
nach ihm Poiret(9) geglaubt zu haben scheinen. Dies gilt nur von

den zufälligen (contingentes) Wahrheiten, deren Princip die Zuträglichkeit
(convenance) oder die Wahl des Besten ist, während die
nothwendigen Wahrheiten einzig von seinem Verstande, dessen innere
Objecte sie ausmachen, abhängen(10).

47.

So ist Gott allein die ursprüngliche Einheit oder die einfache
ursprüngliche Substanz, deren Productionen alle abgeleiteten oder
geschaffenen Monaden sind, welche, wenn man sich dieses Bildes bedienen
darf, von Moment zu Moment durch beständige Ausstrahlungen
(fulgurations) der Gottheit entstehen, welche in ihrer Thätigkeit nur
durch die wesentlich begrenzte Empfänglichkeit der Creatur beschränkt
wird.

48.

In Gott ist die Macht, die Quelle von Allem, was ist, die
Erkenntniß, die den ganzen Umfang der Begriffe umfaßt, und endlich
der Wille, der nach dem Princip der Wahl des Besten Veränderungen
bewirkt und Neues schafft. Diese Eigenschaften entsprechen in
Gott demjenigen, was in den Monaden das Subject oder die Grundlagen
ausmacht, dem Vorstellungs- und Begehrungsvermögen. In
Gott aber sind sie absolut, unendlich oder vollkommen, während sie in
den Entelechieen oder geschaffenen Monaden (nach Hermolaus Barbarus
Uebersetzung: perfectihabiis) bloße Nachbildungen der Seinigen
nach Maßgabe der jeweiligen Vollkommenheit der Monade sind.

49.

Das Geschöpf soll nach außen so viel thätig sein, als es Vollkommenheit
besitzt, und von Anderen in gleichem Maaße leiden, als es unvollkommen
ist. Man legt daher der Monade Thätigkeit (action) in dem
Verhältnisse bei, als sie deutliche Vorstellungen hat, und Schwäche
(passion) im Verhältniß, je nachdem diese verworren sind.

50.

Ein Geschöpf ist vollkommener als ein Anderes, sobald man an
ihm etwas findet, was den vollständigen reinapriorischen Grund dessen
abgeben kann, was an einem Anderen geschieht und deshalb sagt man,
es wirke auf dies Andere.

51.

Aber unter den einfachen Substanzen herrscht nur ein idealer Einfluß
einer Monade auf die andere, und dieser gelangt zu seiner Wirksamkeit
nicht anders, als durch die Dazwischenkunft Gottes selbst, indem
in seinem Gedankenkreise jede Monade mit Recht verlangen kann,
daß er bei Anordnung und Regelung der übrigen von Anbeginn der
Dinge her auch auf sie Rücksicht nehme. Denn da keine geschaffene
Monade einen physischen Einfluß auf das Innere einer anderen nehmen
kann, so bleibt dies als das einzige Mittel übrig, um die eine in der
Abhängigkeit von der andern zu erhalten.

52.

Daher sind auch zwischen den geschaffenen Substanzen Thätigsein
und Leiden wechselseitig. Denn Gott findet, sobald er zwei einfache
Substanzen vergleicht, in jeder derselben Gründe, die ihn bestimmen,
die eine derselben der anderen anzupassen, woraus folgt, daß diejenige, die
uns von einem Gesichtspunkte aus als thätig erschien, uns von einem
anderen aus als leidend erscheinen kann; und zwar thätig, insofern dasjenige,
was man an ihr deutlich zu erkennen im Stande ist, dazu
dient, den Grund dessen abzugeben, was an der anderen vorgeht;
leidend aber, insofern der Grund dessen, was so eben in ihr geschieht,
in demjenigen anzutreffen ist, was so eben an der andern Monade
mit Deutlichkeit unterschieden werden kann.

53.

Da es aber unter Gottes Vorstellungen eine unendliche Menge
möglicher Welten gibt, und doch nur eine einzige davon zur Wirklichkeit
gelangen kann, so muß es zu Gottes Wahl einen zureichenden
Grund geben, der ihn zu der einen mehr als zu der andern bestimmte.

54.

Dieser Grund konnte sich nur in der Zuträglichkeit vorfinden, in
den Stufen der Vollkommenheit, welche diese Welten besaßen, weil
jede im geraden Verhältnisse ihrer größeren oder geringeren Vollkommenheit
(mehr oder weniger) das Recht hat, eine ihr angemessene Existenz
zu begehren.

55.

Dies ist die Ursache des Daseins der besten Welt, welche Gott
vermöge seiner Weisheit erkannte, vermöge seiner Güte wählte, und
kraft seiner Macht erschuf.

56.

Diese innige Verknüpfung (liaison) oder die (vollkommene) Uebereinstimmung
aller geschaffenen Dinge mit jedem einzelnen und jedes
einzelnen mit allen übrigen macht, daß jede einfache Substanz Beziehungen
(rapports) an sich trägt, die ein Abdruck aller Uebrigen (einfachen
Substanzen) sind, und folglich jede einzelne gleichsam als ein
lebender immerwährender Spiegel des gesammten Universums erscheint.

57.

Und wie eine und dieselbe Stadt, von verschiedenen Seiten angesehen,
immer als eine andere, und gleichsam vervielfältigt erscheint,
so kann es geschehen, daß wegen der unendlichen Menge einfacher
Substanzen es eben so viele verschiedene Welten zu geben scheint, die,
genauer besehen, nichts Anderes sind, als die verschiedenen Ansichten
der einzigen von den verschiedenen Standpunkten der einzelnen Monaden
angesehenen Welt.

58.

Hierin aber liegt das Mittel, die größtmögliche Mannigfaltigkeit
und doch in der größtmöglichen Ordnung zu erhalten, oder, was dasselbe
ist, der Weg, die größtmögliche Vollkommenheit herzustellen.

59.

Auch ist es nur diese Annahme allein – ich wage es, sie für
bewiesen zu halten(11), – die das Ansehen der Größe Gottes, so wie
es sich gebührt, wieder herzustellen vermag. Dies gesteht selbst Bayle
und bemerkt zu seinen Einwürfen (Dict. hist. crit. art. Rorarius(12))
blos, ich weise Gott zu viel, und mehr als zu leisten möglich, zu.
Aber er vermag nicht einen Grund beizubringen, warum diese allgemeine
Uebereinstimmung (harmonie universelle), welche macht,
daß jede Substanz mittels ihrer allseitigen Beziehungen ein Bild aller
übrigen liefere, unmöglich sein sollte.

60.

Man sieht übrigens aus dem Gesagten die Gründe ein, warum
der Lauf der Dinge gerade der und kein anderer sein kann, der er ist.
Gott hat bei Anordnung des Ganzen ein Auge auf jeden Theil desselben,
auf jede Monas insbesondere, deren einmal vorstellende Natur

durch Nichts genöthigt werden kann, gerade nur eine bestimmte Partie
der Dinge außer sich vorzustellen. Nichtsdestoweniger ist es klar, daß
diese Gesammtvorstellung des ganzen Weltalls im Einzelnen nicht anders
als verworren ausfallen und nur ein kleiner Theil der Dinge deutlich
vorgestellt werden kann, nämlich derjenige, den jene Dinge ausmachen,
welche jeder Monade die nächsten, oder im Vergleiche mit ihr
die größten sind; sonst müßte jede Monade Gott sein. Die Beschränktheit
der Monade liegt nicht in der Zahl der Gegenstände, welche sie
vorstellt, sondern in der besonderen Beschaffenheit ihrer Kenntniß von
denselben. Alle Monaden gehen auf die Erkenntniß des Unendlichen,
des Ganzen aus, aber sie sind beschränkt und unterschieden von demselben
durch die Deutlichkeitsgrade ihrer Vorstellungen.

61.

Hierin kommen zusammengesetzte und einfache Substanzen überein.
Denn weil der ganze Raum erfüllt, daher alle Materie dicht ist,
ferner im erfüllten Raume jede Bewegung auf entfernte Körper eine
dieser Entfernung proportionirte Wirkung ausübt, so daß jeder Körper
nicht nur von jenem Körper afficirt wird, der auf ihn wirkt, und gewissermaßen
Alles mitempfindet, was diesem zustößt, sondern durch
dessen Vermittlung auch an den Zuständen jener Körper theilnimmt,
die mit dem ersten, von welchem er unmittelbar berührt wird, in Verbindung
gerathen: so folgt, daß diese Mittheilung auf was immer für
eine Entfernung hinaus sich fortpflanzen könne. Mithin empfindet jeder
Körper Alles mit, was im ganzen Universum geschieht, und der Allsehende
liest gleichsam in jeder einzelnen Monade, was in allen Uebrigen
geschieht, geschah und geschehen wird. So nimmt er in der Gegenwart
Dinge wahr, die der Zeit und dem Orte nach entlegen sind;
ihm sind, wie Hippokrates sagte: σύμπνοια πάντα. Aber in
sich selbst kann eine Seele nichts Anderes lesen, als was sie deutlich
vorstellt. Daher kann sie auch nicht mit Einemmale alle ihre Bilder
enthüllen, denn diese gehen in's Unendliche.

62.

Obgleich also jede geschaffene Monade das Universum vorstellt,
hat sie doch eine deutlichere Vorstellung nur von dem Körper, der ihr
selbst als Individuum angehört, und dessen Entelechie sie ist. Weil
aber dieser Körper durch seinen Zusammenhang mit der den Raum
erfüllenden Materie auch mit dem ganzen Universum in Verbindung

steht, so stellt die Seele, indem sie ihren eigenen Körper vorstellt, das
Universum selbst vor.

63.

Der Körper einer Monade, dessen Entelechie oder Seele sie ist,
macht mit dieser Entelechie dasjenige aus, was man ein lebendes
Wesen (vivant) nennen kann, mit einer Seele verbunden jedoch dasjenige,
was wir ein Thier (animal) nennen wollen. Der Körper eines
Lebendigen sowohl als der eines Thieres ist immer organisch, denn jede
Monade ist in ihrer Art ein Spiegel des Universums; und weil dieses
selbst nach einer vollkommenen Ordnung eingerichtet ist, so folgt, daß
auch in den auf dasselbe bezüglichen Vorstellungen der Seele, folglich
auch im Körper, als dem Mittel, mit Hilfe dessen die Seele das
Universum sich vorstellt, eine solche herrschen müsse.

64.

Jeder derartige organische Körper eines lebenden Wesens ist eine
Art göttlicher Maschine, ein natürlicher Automat, der alle künstliche
Automaten unendliche Mal übertrifft. Denn eine Maschine von Menschenhand
hört in ihren kleinsten Theilen schon auf, Maschine zu sein,
und der Zahn eines messingenen Rades z. B. hat Theile und Bestandstücke,
die für uns nichts Kunstreiches mehr sind und nichts an sich
tragen, was noch in Bezug zu dem Nutzen der Maschine stünde, zu
welcher das Rad gehört. Die Maschinen der Natur dagegen, die lebenden
Körper, sind noch bis in ihre kleinsten Theile, ja bis in's Unendliche
herab Maschinen. Dies macht den Unterschied aus zwischen Natur
und Kunst d. i. zwischen der göttlichen Kunst und der unseren.

65.

Der Urheber der Natur konnte dies göttliche und unendlich vollkommene
Werk vollenden, weil jeder Theil der Materie nicht nur,
wie schon die Alten erkannten, in's Unendliche theilbar, sondern auch
wirklich ohne Ende in Theile und Theile der Theile untergetheilt ist,
deren jeder eigene Bewegung hat. Sonst wäre es unmöglich, daß jeder
Theil der Materie das ganze Universum darstellte.

66.

Hieraus sieht man nun, daß es noch in den kleinsten Theilen der
Materie eine Welt von Geschöpfen, Entelechieen und Seelen gibt.

67.

Jeder Theil der Materie kann angesehen werden als ein Garten
voll Pflanzen oder ein Teich voll Fische. Aber jeder Zweig der Pflanze,
jedes Glied des Thieres, jeder Tropfen seiner Säfte ist noch ein solcher
Garten und ein solcher Teich.

68.

Und obgleich Erde und Luft, die sich zwischen den Pflanzen eben
so wie das Wasser zwischen den Fischen befinden, selbst weder Pflanze
noch Fisch sind, enthalten sie deren doch in sich, aber meist von einer
für unsere Organe nicht mehr wahrnehmbaren Feinheit.

69.

Also gibt es nichts Unangebautes, nichts Unfruchtbares, nichts
Todtes im Universum, kein Chaos, keine Verwirrung, außer im
äußeren Scheine; fast wie uns aus der Entfernung gesehen das Treiben
in einem Teiche erscheinen würde, worin wir eine verwirrte wimmelnde
Bewegung der Fische wahrnehmen, ohne diese selbst zu unterscheiden.

70.

Hieraus wird ferner offenbar, daß jeder lebende Körper eine herrschende
Entelechie hat, die im Thiere zur Seele wird; aber die Glieder
jedes lebenden Wesens sind voll von anderen lebenden Wesen, Pflanzen
und Thieren, deren jedes wieder seine eigene herrschende Entelechie,
seine eigene Seele hat.

71.

Keineswegs aber darf man sich mit Einigen, die meine Ideen
mißverstanden haben, vorstellen, daß jede Seele ihre eigene Masse,
ihre besondere Portion Materie besitze, und an diese für immer gebunden
sei, daß ihr also gewisse untergeordnete Wesen unterworfen und
zu ihrem immerwährenden Dienste bestimmt seien. Denn all diese Körper
sind wie Bäche in fortwährendem Flusse begriffen, und beständig
gehen Theile derselben ein und aus.

72.

Also vertauscht die Seele den Körper nur Theil um Theil und
stufenweise, so zwar, daß sie niemals auf einmal von allen ihren Organen
sich entblößt, und es zwar häufig Metamorphosen im thierischen
Leben gibt, aber niemals Metempsychosen oder Seelenwanderungen.

Gänzlich isolirte Seelen gibt es eben so wenig, als körperlose Geister
(génies); Gott ist von einem Körper völlig frei(13).

73.

Eben deshalb gibt es auch eben so wenig eine Erzeugung, die
von Grund aus neu wäre, als es einen völligen Tod in strengem
Sinne des Worts gibt, in welchem er eine völlige Trennung der Seele
von (jedem) Körper bedeutet. Was wir Geburt (génération) nennen,
ist Enthüllung und Zunahme, so wie der sogenannte Tod blos
Verhüllung und Abnahme ist.

74.

Die Philosophen waren einst sehr verlegen um den Ursprung der
substantiellen Formen, der Entelechieen und der Seelen. Seit es sich
jedoch heutzutage durch genaue Untersuchungen an Pflanzen, Insecten
und anderen Thieren gezeigt hat, daß organische Körper in der Natur
niemals durch einen Fäulniß- oder anderen chaotischen Proceß erst erzeugt
werden, sondern immer aus Samen, in welchem es ohne Zweifel
schon eine Vorbildung (préformation) derselben gab, so schloß
man, daß nicht nur der organische Körper vor der Empfängniß, sondern
sogar eine Seele in ihm, mit einem Wort das ganze Thier selbst
schon da sei, und daß mittels der Empfängniß dieses Thierchen nur
fähig gemacht werde, durch eine mit ihm vorgehende bedeutende Umwandlung
ein Thier einer anderen Gattung zu werden. Schon außerhalb
des Zeugungsprocesses erblickt man etwas Aehnliches, wenn man
Würmer sich in Fliegen, Raupen in Schmetterlinge verwandeln sieht.

75.

Diese Thierchen, deren einige durch die Empfängniß auf die Stufe
der höchsten Thiergattungen erhoben werden, kann man Samenthierchen
(spermatiques) nennen. Jene unter ihnen, die in ihrer Gattung
verbleiben – der bei weitem größere Theil(14) – vermehren sich
und gehen unter wie die großen Thiere, und es ist nur eine kleine Zahl
von Auserwählten, die auf eine höhere Lebensbühne übertreten.

76.

Aber dies wäre nur die halbe Wahrheit; schon oben behauptete
ich, wenn ein Thier auf natürlichem Wege keinen Anfang nimmt, so

könne es auch auf einem solchen nicht enden; es gebe daher auf Erden
weder eine wahre Geburt, noch eine gänzliche Vernichtung oder eigentlichen
Tod. Die Schlüsse, die wir jetzt eben aus Erfahrung abgeleitet
und a posteriori gemacht haben, stimmen vollkommen mit den früher
a priori entwickelten Principien überein.

77.

Es ist also jetzt zu sagen erlaubt, nicht nur, daß die Seele als Abbild
eines unzerstörbaren Weltalls, sondern daß auch ein jedes Thier
unzerstörbar sein müsse, obgleich seine Maschine oft theilweise zu Grunde
geht und es seine organische Hülle bald anzieht, bald ablegt.

78.

Diese Grundsätze geben uns nun auch ein Mittel an die Hand,
auf sehr natürliche Weise die Einheit, oder besser, die Uebereinstimmung
der Seele und des organischen Körpers zu erklären. Die Seele folgt
ihren eigenen Gesetzen, der Körper den seinigen, und beide treffen kraft der
zwischen den Substanzen vorherbestimmten Harmonie (harmonie preétablie)
zusammen, weil sie beide Darstellungen desselben Universums sind.

79.

Die Seelen handeln nach den Gesetzen der Endursachen mittels
Begehren, Zwecken und Mitteln. Die Körper handeln nach den Gesetzen
der wirkenden Ursachen, oder der Bewegung. Und diese zwei Reiche,
jenes der Endursachen und dieses der wirkenden Ursachen, sind untereinander
harmonirend.

80.

Descartes erkannte, daß die Seelen den Körpern keine Kraft
mittheilen könnten, aus dem Grunde, weil sich in der Materie immer
dasselbe Quantum von Kraft vorfindet. Doch glaubte er, es vermöge die
Seele die Richtung der Körper abzuändern. Zu seiner Zeit wußte man
noch nichts von dem Naturgesetze, welches die Beibehaltung derselben
Totalrichtung schon in die Materie hineinlegt. Hätte er dieses gekannt,
so wäre er ohne Zweifel auf das System der prästabilirten Harmonie
verfallen.

81.

Dieses System bewirkt, daß die Körper handeln, als ob sie, was
unmöglich ist, gar keine Seelen besäßen, und die Seelen handeln, als
ob sie keine Körper hätten, und doch alle beide so handeln, als wirkten
die Einen auf die Anderen.

82.

In Betreff der Geister als der vernünftigen Seelen, meine ich
nun zwar, daß das so eben von Thieren und lebenden Wesen Gesagte
auch von ihnen gelte, nämlich daß Thier und Seele nur mit der Welt
zugleich einen Anfang und ein Ende nehmen können; allein es gilt doch
bei den vernunftfähigen Thieren insbesondere, daß ihre kleinen Samenthierchen,
so lange sie nichts mehr sind, als dies, blos empfindende gewöhnliche
Seelen haben, die erst von dem Augenblicke an, da die unter
ihnen Auserwählten, um diesen Ausdruck zu gebrauchen, durch eine wirkliche
Empfängniß zur menschlichen Natur gelangen, sich zur Stufe der
Vernunft und zu den Vorrechten des Geistes erheben.

83.

Unter anderen Verschiedenheiten zwischen gewöhnlichen Seelen
und eigentlichen Geistern, davon ich bereits einen Theil aufgezählt habe,
ist auch noch diese, daß die Seelen im Allgemeinen blos lebende Bilder
der geschaffenen Welt, die Geister aber noch überdies Abbilder der
Gottheit selbst als des Urhebers der Natur sind; denn sie sind fähig,
das Universum zu erkennen und in eigenen architektonischen Probestücken
theilweise nachzuahmen, denn ein jeder Geist ist in seinem Kreise eine
kleine Gottheit.

84.

Dies macht auch, daß die Geister in gewisser Art mit Gott in Gemeinschaft
treten können, und daß er in Rücksicht auf sie nicht blos in
dem Verhältniß des Erfinders zu seiner Maschine (wie zu seinen anderen
Geschöpfen), sondern in dem eines Fürsten zu seinen Unterthanen, oder
besser, eines Vaters zu seinen Kindern steht.

85.

Die Gemeinschaft aller dieser Geister macht zusammen die Stadt
Gottes aus, den vollkommensten möglichen Staat unter dem vollkommensten
Monarchen.

86.

Diese Stadt Gottes, diese im wahren Sinne des Worts allumfassende
Monarchie, eine moralische Welt in der natürlichen, das Erhabenste
und Göttlichste der Werke Gottes, ist zugleich dasjenige, worin
sein Ruhm wahrhaft besteht, weil dieser gar nicht vorhanden wäre, wenn
seine Güte und Größe nicht von Geistern erkannt und bewundert würde.
In seinem Verhältnisse zu dieser Stadt Gottes ist es vorzüglich, worin

seine Güte anschaulich wird, während seine Macht und Weisheit sich
allenthalben zeigen.

87.

Wie wir oben eine vollkommene Harmonie zwischen zwei Naturreichen,
jenem der wirkenden und jenem der Endursachen aufgestellt
haben, so müssen wir hier noch eine Harmonie zwischen dem physischen
Reiche der Natur und dem moralischen der Gnade in Betracht ziehen,
d. i. die Uebereinstimmung, die zwischen Gott als Baumeister des mechanischen
Weltgebäudes und Gott als Regenten der göttlichen Stadt betrachtet,
herrscht.

88.

Diese Harmonie macht, daß die Dinge auf dem Wege der Natur
selbst zu der Gnade geführt werden, und daß diese Erdkugel z. B. in
demselben Augenblicke auf natürlichem Wege vernichtet und wieder
hergestellt werden würde, in welchem es die Regierung der Geisterwelt
zur Züchtigung der Einen oder zur Belohnung der Anderen verlangen
möchte.

89.

Man kann hinzufügen, daß Gott als Weltbaumeister sich selbst
als Gesetzgeber vollkommen befriedige, und daß daher die Sünder ihre
Strafe nach der Ordnung der Natur und nach dem mechanischen Zusammenhange
der Dinge unter einander selbst mit sich tragen müssen,
und eben so die guten Handlungen ihre Belohnungen, so weit sie die
Körper angehen, auf mechanischem Wege nach sich ziehen, obgleich dies
weder immer sogleich geschehen kann, noch auch soll.

90.

Endlich würde es unter dieser vollkommenen Regierung weder eine
gute Handlung ohne Belohnung, noch eine schlechte ohne Strafe geben,
und Alles müßte zuletzt zum Wohle der Guten, d. i. derjenigen ausschlagen,
welche zufrieden sind in diesem großen Staate, welche nach gethaner
Pflicht sich der Vorsehung anheimstellen, welche, wie sich gebührt,
den Urheber alles Guten lieben und nachahmen, und sich an
der Betrachtung seiner Vollkommenheiten mit jener wahren reinen Liebe
erfreuen, die uns ein Vergnügen finden läßt an der Glückseligkeit des
geliebten Gegenstandes. Diese Liebe ist es, die weise und tugendhafte
Personen anspornt, an allem dem mit allem Kraftaufwande zu arbeiten,
was dem vermutheten oder vorangehenden Willen Gottes gemäß

scheint. Diese Liebe ist es, die sie zufrieden sein läßt, was auch Gottes
geheimer, bestimmter und beständiger Wille immer senden mag, weil
sie erkennen, daß wir bei gehöriger Einsicht in die Ordnung des Universums
finden müßten, daß diese alle Wünsche, auch die weisesten, weit
übersteigt, und es unmöglich ist, sie besser zu machen; – besser zu machen,
nicht nur für das Ganze, sondern für uns selbst insbesondre, wenn wir
uns pflichtgemäß an den Urheber des Alls anschließen, an ihn, nicht
nur als den Baumeister der Welt und Urgrund unseres Daseins, sondern
als unsern Herrn und Endzweck, der das Ziel unseres Wollens
bleiben soll und der einzige Urheber unsrer Glückseligkeit.

Ueber

Leibnitz' und Herbart's

Theorieen des wirklichen Geschehens.



Eine Abhandlung zur Geschichte des Monadismus.



Unter den Fragen der monadistischen Metaphysik spielt jene, ob in
der wirklichen Welt eine nach außen gehende (transeunte) Wirksamkeit
stattfinde oder nicht, eine der wichtigsten Rollen. Abgesehen von
den seltsamen Hypothesen Leukipp's, Epikur's und Demokrit's,
hat auch die gesammte neuere Metaphysik, selbst wenn sie sich nicht zur
Annahme der Alleinheit oder des absoluten Werdens wie Spinoza
bekannte, von Descartes und Malebranche anzufangen bis auf
Leibnitz und Wolff die Möglichkeit einer solchen zwischen den geschaffenen
Substanzen, also mit Ausschluß der göttlichen, bestritten, und
besonders Leibnitz an ihrer statt seine berühmte oder berüchtigte prästabilirte
Harmonie erfunden. Der Widerspruch, in den er bei dieser
Läugnung des äußeren Einflusses unter Substanzen mit unserer Gewohnheit
und inneren Nöthigung gerieth, einen solchen vorauszusetzen, veranlaßte
die Skeptiker nach Locke's und Hume's Vorgang, den Causalzusammenhang,
dessen Erklärung so schwierig, ja unmöglich schien, in
eine bloße Gewohnheit des denkenden und auffassenden Subjects, in eine
Regel der Zeitfolge zu verwandeln. Kant ging noch weiter und indem
er die Frage nach dem Wie des Causalzusammenhanges zwischen den
wirklichen Dingen an sich ganz außer das Bereich des menschlichen Erkenntnißvermögens
verwies, machte er dessen Voraussetzung unsererseits
zu einer bloßen Verstandeskategorie. Die Idealisten sprachen ihr als
einer solchen vollends alle Verbindlichkeit für das Reale ab, ohne des
Widerspruchs gewahr zu werden, in den sie sich hiedurch mit ihrer gleichzeitigen
Annahme unüberwindlicher »Schranken« des Ichs verwickelten,
welche auf nichts Anderes als ein Beschränkendes von außen hinweisen
konnten. Als sich der Idealismus von einem blos subjectiven und particularen
zum transcendentalen und absoluten erweiterte, konnte es nicht
weiter befremden, daß, wo alle einzelnen Wesen in der Allheit eines
Einzigen verschwanden, auch die Wirksamkeit des Einen auf das Andere
aufhörte, und wo die Immanenz und causa sui zum alleingiltigen Princip
erhoben wurden, auch der Begriff einer transeunten Wirksamkeit
keinen Raum fand. Desto auffallender muß es erscheinen, daß gerade

dasjenige System, welches in neuerer Zeit sich am meisten wieder dem
vernünftigen Monadismus der älteren Schule angenähert hat, an demselben
Problem eine Klippe fand, deren offene Darlegung und ungelöstes
Festhalten dem gesunden Menschenverstande unmöglich eine bleibende Befriedigung
gewähren kann. Diesem widerstrebt es offenbar, das Nichtdasein
einer äußeren Wirksamkeit der Substanzen anerkennen zu sollen. Gerade
je kräftiger sich eine Seele fühlt, je mehr sie sich bewußt sein zu dürfen
glaubt, durch Wort und That nicht nur in sich allein, sondern auch in
andern von ihr unterschiedenen Wesen Wirkungen verschiedener Art hervorzubringen
und stündlich hervorgebracht zu haben, um desto schwerer
fällt es ihr, plötzlich ihre Unfähigkeit hiezu einzugestehen. Die Erfahrung
jeder Minute scheint zu widersprechen. Ich will meinen Arm heben;
im selben Augenblicke werde ich gewahr, daß er sich hebt, und geschieht
dies nicht, so empfinde ich das unangenehme Gefühl eines Hindernisses,
was mich um so mehr schließen läßt, daß ich, derselbe, der hier gehemmt
wird, es auch bin, der in Andern die Wirkung ohne dies Hemmniß zu
erzeugen vermag. Je schlichter und alltäglicher diese Erfahrungen sind,
desto schroffer erscheint der Widerspruch der Speculation mit denselben,
und er allein ist es oft gewesen, der Vielen das Vertrauen zu einer tieferen
philosophischen Forschung raubte, welche ein so augenscheinlich
widersinniges Resultat gab.

Andrerseits ist es aber nicht wenig merkwürdig und sehr geeignet,
Mißtrauen gegen die eigene gewöhnliche Erfahrung zu erwecken, wenn
so viele und namentlich alle dem Monadismus mehr oder weniger nahe
stehende Denker ihr in einem so wichtigen Punkte beinahe einstimmig
widersprechen. Liegt der Grund dieser Erscheinung im Wesen des Monadismus
selbst, oder nur in der bisherigen Art und Weise seiner Auffassung?
Das ist eine Frage, deren Beantwortung uns nicht uninteressant
und deren Bejahung oder Verneinung wesentlich zum Credit oder
Mißcredit des Monadismus überhaupt beitragen zu müssen scheint.

Um diese Beantwortung und die daraus fließende Entscheidung
mit hinreichender Evidenz aussprechen zu können, wollen wir in dem
Nachstehenden auf streng historischen, aus den eigenen Schriften der
Erfinder geschöpften Daten untersuchen, auf welchem wahren oder
falschen Wege die beiden Hauptrepräsentanten dieser Richtung, Leibnitz
und Herbart, denen wir Kant als Uebergangspunkt und
ein Paar Neuere als Ausläufer beifügen, zu ihrem Endausspruche

gelangt sein mögen. Daraus wird sich, wie wir hoffen, mit hinreichender
Klarheit ergeben, ob mit ihren Darstellungen die möglichen Wege erschöpft,
oder vielleicht noch einer oder der andere zurückgelassen worden sei.

Nach den beiden Hauptansichten, deren eine das Wie eines äußeren
Zusammenhanges unter den Dingen an sich dahingestellt und nur
für uns Menschen nicht erkennbar sein läßt, die andere dagegen diesen
selbst für an sich unmöglich erklärt, zerfällt das Ganze eigentlich in zwei
Theile. Der erste liegt, da wir es nur mit dem strengen Monadismus
zu thun haben wollen, uns begreiflicherweise ferner ab und findet hier
nur der Vollständigkeit wegen seinen Ort. Desto ausführlicher mußte
der zweite in Betracht gezogen werden, der sich, je nachdem der regelmäßige
Ablauf der inneren Veränderungen und der dadurch entstehende
Schein eines wirklichen wechselseitigen Einflusses als erzeugt durch die
Allmacht eines außerweltlichen vollkommensten Wesens angesehen oder
als Folge nothwendiger Denkformen jeder zusammenfassenden Intelligenz
betrachtet wird, wieder in zwei Abschnitte scheidet. Beide Ansichten
finden Vertreter und Fortbildner unter den Neueren, deren Modificationen
wir zum Schlusse anführen wollen, bevor wir an den Versuch
einer selbständigen Betrachtungsweise der Frage gehen.

1. Die prästabilirte Harmonie: Leibnitz.

Auffallend ist es bei strenger Betrachtung dessen, was Leibnitz
selbst über seine prästabilirte Harmonie lehrt, zu bemerken, wie er blos
durch das Beiseiteliegenlassen eines Gedankens, dem er schon sehr nahe
stand, zu seiner Hypothese fortgetrieben wurde, die sich im Verhältnisse
zum übrigen Systeme wie ein todtes Reis auf einem ursprünglich kräftig
treibenden, aber gewaltsam gestutzten Stamme ausnimmt.

Leibnitz trug sein neues System zuerst öffentlich vor in einem
Aufsatze, den er im Jahre 1695 in das Journal des savans (27. Juni)
unter dem Titel: »Système nouveau de la nature et de la communication
des substances aussi bien que de l'union, qu'il-y-a
entre l'âme et le corps« einrücken ließ(15). Das Problem der Einheit
zwischen Körper und Geist beschäftigte damals alle Denker, und
Descartes, oder vielmehr sein Schüler Malebranche, hatte um
der specifischen Verschiedenheit willen, die er zwischen Geist und Materie

annahm, sich nicht anders zu helfen gewußt, als indem er die occasionelle
Einwirkung der Gottheit, die vermöge ihrer Allmacht über alle
Beschränkungen des Wie hinaus war, zu Hilfe rief. Sobald eine Veränderung
in der Seele da ist, welcher eine im Körper entsprechen sollte,
bewirkt Gott, daß die letztere stattfindet, und so umgekehrt. Occasionell
heißt diese Einwirkung Gottes deshalb, weil ihr Beschluß bei Gott erst
in dem Augenblick eintritt, wo sein Beistand nöthig wird, also bei Gelegenheit.
Auf diese Weise glaubte Descartes, bei seinem Schwanken
zwischen gänzlicher Indifferenz des menschlichen Willens und der Vereinbarkeit
desselben mit göttlicher Präscienz, das er zwar nie im Systeme,
wohl aber in Briefen ausgesprochen hat(16), die menschliche Willensfreiheit
zu retten, während er dadurch zugleich die Gottheit zu einem Wesen
machte, in welchem Entschlüsse in der Zeit entstehen und vergehen können.

In jenem Aufsatze nun bezieht sich Leibnitz zunächst auf seinen Brief
an einen berühmten Theologen, dem er vor Jahren die Umrisse seiner
Theorie mitgetheilt, der sie anfangs ziemlich paradox gefunden, nachher
aber doch einem Theile derselben wenigstens seine Billigung nicht habe versagen
können. Dieser ist kein Anderer, als der berühmte Anton Arnauld,
der Doctor der Sorbonne und Stifter von Port-Royal, mit welchem
Leibnitz von 1686–93 in häufigem Briefwechsel stand(17). Der Brief
selbst ist vom Jahre 1690, also fünf Jahre vor dem oben erwähnten
Aufsatze, mit dem er nahe übereinstimmt, geschrieben, und enthält im
Wesentlichen Folgendes(18): »Kein Körper hat ein eigentliches Sein;
dieses kommt nur den untheilbaren, anfangslosen und unvergänglichen
Substanzen zu, die ihn ausmachen und die den Seelen ähnlich sind.
Diese Substanzen sind und bleiben immer, wenn auch unter verschiedenen
Formen, an organische Körper gebunden. Jede von ihnen enthält
in ihrer eigenen Natur ein Gesetz der Reihenfolge ihrer Thätigkeiten
sowohl, als ihrer erfahrenen und jemals zu erfahrenden Begegnisse. Daher
kommen alle ihre Thätigkeiten unbeschadet ihrer Abhängigkeit
von dem eigenen Wesen der Substanz her. Jede Substanz drückt
das ganze Universum aus, aber die eine deutlicher als die andere, jede
in Bezug auf gewisse besondere Dinge, und von einem eigenthümlichen

Gesichtspunkte aus. Die Einheit des Körpers und der Seele, ja selbst
die Einwirkung einer Substanz überhaupt auf die andere besteht nur in
der vollkommenen wechselseitigen Uebereinstimmung (accord mutuel),
die sich ausdrücklich angeordnet von dem ursprünglichen Schöpfungsacte
beider herschreibt, und kraft welcher in jeder Substanz in Folge des ihr
von Anbeginn inwohnenden Veränderungsgesetzes in jedem Augenblick
gerade diejenigen Zustände stattfinden, welche von den übrigen Substanzen
gefordert werden, also die Thätigkeiten der einen die Veränderungen
der anderen regelmäßig und unabhängig von einander begleiten.« Das
Uebrige der Stelle, obgleich es schon eine Andeutung der Leibnitz sehr
geläufigen Idee eines moralischen Geisterreichs unter Gottes Leitung
enthält, gehört nicht unmittelbar hierher.

Genug, schon zu jener Zeit besaß Leibnitz die Idee der prästabilirten
Harmonie, die hier noch accord mutuel heißt, und hatte sich
damit von Descartes sowohl, als von Malebranche, dessen Anhänger
Arnauld war, losgemacht. Sein Verhältniß zu dem Ersteren
bezeichnet er selbst in dem Nouveau système(19) genauer: »Ich nahm
wahr,« sagt er, »daß die bloße Betrachtung einer ausgedehnten Masse nicht
hinreiche, und daß man hier noch eine Kraft anzunehmen genöthigt sei,
deren Begriff, obgleich die Triebfeder der Metaphysik, doch leicht verständlich
ist.« – »Es ist nämlich unmöglich, das Princip der wahren Einheit
in der Materie allein oder in Demjenigen zu finden, was durchaus
passiv ist, weil es nichts Anderes ist, als eine Anhäufung oder Ansammlung
von Theilen bis in's Unendliche. Eine Menge kann ihre Realität
nur in den wahren Einheiten haben, die ganz anderswoher kommen
und etwas ganz Anderes sind, als bloße Punkte, aus welchen unmöglich (?)
das Stetige zusammengesetzt sein kann. Um zu diesen Einheiten
zu gelangen, sah ich mich gezwungen, zu formellen Atomen meine Zuflucht
zu nehmen, weil ein materielles Wesen nicht zur selben Zeit materiell und
doch vollkommen untheilbar oder wahrhaft eins sein kann, sobald das
Wort »materiell« immer im Sinne eines ausgedehnten Zusammengesetzten
genommen wird. Ich fand nun,« fährt er fort, »daß deren (der
substantiellen Formen) innere Natur in der Kraft bestehe, und sie folglich
etwas den Vorstellungen und Begehrungen Analoges besitzen, also
auch unter den Begriff: Seele, âme, gefaßt werden müssen ....

Aristoteles nennt sie Entelechieen. Ich nenne sie vielleicht passender primitive
Kräfte, die nicht blos das Sein (l'acte), das Complement der
Possibilität, sondern außerdem noch eine ursprüngliche Thätigkeit (l'action)
besitzen.« Er unterscheidet sie auf das schärfste von den gemeinen
Atomen. »Die Atome der Materie widersprechen der Vernunft, außerdem
daß sie ja selbst noch aus Theilen zusammengesetzt sind. Denn dadurch,
daß diese Theile an einander hängen, hört noch nicht ihre Verschiedenheit
als Theile auf.« – »Es gibt nichts als substantielle Atome,
d. i. reelle und vollkommen theillose Einheiten, die die Quellen der Thätigkeit
und als letzte Elemente der Substanzenanalyse die absoluten
Grundprincipe der Zusammensetzung der Dinge sind. Man könnte sie
metaphysische Punkte nennen.« ... »Sie haben etwas Vitales an sich,
eine Art von Vorstellungen, und ihre mathematischen Orte oder Punkte
sind die Gesichtspunkte, von welchen aus sie das Universum vorstellen.«

Von Descartes also schied sich Leibnitz durch den einfachen
Schluß: Wo es Zusammengesetztes (Körper) gibt, muß es Einfaches
geben. Der cartesianische Dualismus verwandelte sich in einen Monismus,
aber nicht der Form und Materie, wie bei Spinoza, sondern
blos der Materie nach. Während dort die einzelne Persönlichkeit und
individuelle Existenz sich in der unbegreiflichen baren Alleinheit einer allumfassenden
ungetrennten Substanz aufheben sollte, welcher das gesammte
Denken und die gesammte Ausdehnung in unbeschränkter Fülle als
unendliche Attribute zukommen, entstand hier ein zahlloses Heer gleichberechtigter
einfacher Wesen desselben Stammes, die nur gradweise unterschieden
waren, und unter denen das höchste Wesen die allvollkommenste,
die Hauptmonade, »le monarque« war, eine vollständige Demokratie
der Geister, darin im Gegensatze zum Dualismus die Standesvorrechte
einer verhältnißmäßig nur geringen Anzahl höherer Geister aufhörten
und die Pariaskaste der Materie vom Schauplatze des metaphysischen
Seins verschwand. An ihre Stelle traten die selbst- und freithätigen
Individuen; das abendländische Princip der Individualität trat, wie
Hegel(20) sagt, gegenüber der orientalischen Alleinslehre Spinoza's,
und Leibnitz verwirklichte auf diese Weise einen Gedanken, den er
schon als kaum sechzehnjähriger Jüngling in seiner ersten Schrift: dissertatio

de principio individui(21), damals noch unter vielem scholastischen
Mit- und Beiwerk angeschlagen hatte.

So einfach jener Schluß scheinen kann und wirklich ist, so folgenreich
ist er auch, und wir werden späterhin Gelegenheit genug haben,
uns zu überzeugen, daß dies gerade derjenige Satz ist, dessen nachherige
Verkennung das System von seinem eingeschlagenen Wege abgeführt
hat. Wie leicht eine solche Verkennung sich einschleicht, davon gibt gleich
die obige Stelle, die wir mit einem Fragezeichen bemerkt haben, einen
Beweis. Das Stetige, heißt es dort, könne unmöglich aus Punkten
zusammengesetzt sein? Woraus sollte es denn? Der erwähnte Schluß
verlangt ja ausdrücklich, das Zusammengesetzte setze einfache Bestandtheile
voraus. Punkte aber sind nichts anderes, als die einfachen Bestandtheile
des Raumes. Gleichwohl behaupten z. B. die Geometer
durchgehends, die stetige Linie sei wieder nur aus Linien zusammengesetzt,
also wieder aus Zusammengesetztem, was dem oben anerkannten Satze
offenbar widerstreitet. Denn die durch die Theilung erhaltenen Linien
sind entweder zusammengesetzt, haben also selbst noch Theile, sind daher
nicht die letzten Bestandtheile, oder sie sind einfach, und dann keine Linien
mehr, sondern Punkte, unter denen man sich freilich keinen auch
noch so winzigen physischen Punkt vorstellen darf. So wird der allgemeine
Satz zugleich anerkannt, und seine Realität doch in seinen Anwendungen
geläugnet. Der Grund dieser Erscheinung scheint darin zu
liegen, daß wir bei jeder unserer Vorstellungen, mitunter selbst bei solchen,
die gar keinen Gegenstand haben, uns ein Bild (Schema) von
diesem Gegenstande mit der Phantasie zu entwerfen gewohnt sind(22),

und uns von diesem gewöhnlich leichter bestimmen lassen, als von dem
Begriffe selbst. Wo wir ein solches Bild nicht zu schaffen vermögen, da
gewinnt auch der Begriff selten einen festen Halt. Dieser Fall tritt
beim einfachen Punkte, beim einfachen Zeittheile, bei der einfachen Substanz
und überhaupt in beinahe allen Fällen ein, wo wir ein einfaches,
sinnlich nicht Vorstellbares und nur im Begriff zu Fassendes vor uns
haben. Er darf uns aber, eben weil er nur in der Einbildungskraft seinen
Sitz hat, auch gar nicht irre an Demjenigen machen, was wir einmal
unabhängig davon aus reinen Begriffswahrheiten, also mit Nothwendigkeit
erkannt haben. Darum bestand auch Leibnitz mit Beharrlichkeit
auf dem Dasein einfacher und folglich den Geistern analoger
Substanzen als Bestandtheile der Materie, ungeachtet er dieselben eben
so wenig wie wir oben die einfachen Punkte sinnlich nachweisen, ja nicht
einmal ein Bild von demselben zur Veranschaulichung entwerfen konnte.

Nachdem so die Materie(23) als selbständiges Ausgedehnte aufgehoben
und zu einem objectiven (nach Herbart's Ausdruck) beim
Zusammenfassen der Dinge mit Nothwendigkeit sich aufdringenden,
gleichwohl nicht reellen Scheine herabgesetzt worden, schien die Schwierigkeit,
welche Descartes gegen die Möglichkeit des Einwirkens der
Geister als des Unausgedehnten auf die Materie als das Ausgedehnte,
also generisch Ungleichartige erhoben hatte, und welche Malebranche
zur Aufnahme des Occasionalismus veranlaßte, hinweggeräumt zu sein.
Es gab statt der unter sich ungleichartigen Geister und Materie durchgehends
gleichartige einfache geistige Wesen und alle äußeren Einwirkungen,
welche wir, von der sinnlichen Erfahrung genöthigt, außer uns
wahrzunehmen glauben, reducirten sich statt auf die Einwirkung der
Geister auf die heterogene leibeigene Materie, auf die Einwirkung homogener
einfacher Wesen auf und unter einander selbst. Zwischen den Körpern
nehmen wir Einwirkungen wechselseitig wahr; Körper aber als
solche sind nicht wahrhaft, sondern nur die einfachen Theile derselben
sind; die allein können es also auch sein, welche hier wirken, und die
Wirkungen, welche wir zwischen den Körpern wahrzunehmen glauben,
können nur die Resultate derjenigen sein, die zwischen den einfachen
Theilen derselben statthaben.

Allein gerade hier erst fand Leibnitz die eigentliche, wie er meinte,
nicht zu hebende Schwierigkeit. »Es gibt,« sagt er(24), »im strengen
metaphysischen Sinne keinen reellen Einfluß einer Substanz auf eine
andere, und man muß daher (mit Descartes) allerdings zugeben,
daß alle Dinge sowohl als ihre Eigenschaften fortwährend durch Gottes
Wirksamkeit erzeugt werden. Um aber das Problem zu lösen, ist es
nicht genug, wie der Occasionalismus, eine Ursache im Allgemeinen anzuführen
und kurzweg einen deus ex machina anzunehmen; denn
wenn sich Alles so von selbst macht ohne weitere mögliche Erklärung,
so heißt dies ganz eigentlich zum Wunder seine Zuflucht nehmen. Die
Philosophie aber muß Gründe angeben und erkennen lassen, wie die
Dinge übereinstimmend mit dem Begriffe des Gegenstandes, um welchen
es sich handelt, nach der Weisheit Gottes sich entwickeln.«

Nun verwarf er sowohl den reellen physischen Einfluß einer Substanz
(Monade, einfaches Wesen) auf die andere mittels Uebergangs
eines Theilchens aus Einem in's Andere; »denn,« sagte er, »die Monaden
haben keine Fenster, durch welche irgend etwas ein- oder austreten könnte,«
als den Occasionalismus, »denn das heißt einen deus ex machina
einführen in einer ganz natürlichen und gewöhnlichen Sache, wo er
vernünftigerweise nicht anders mitwirken sollte, als er in jedem anderen
natürlichen Ereignisse mitwirkt.«(25)

Daß er den physischen Einfluß der Substanzen so kurz abfertigte,
gründete sich auf einen weitverbreiteten, zum Theil noch jetzt gang und
gäben Irrthum. Fast allen seinen Zeitgenossen und ihm selbst schien der
physische Einfluß, sollte er anders diesen Namen verdienen, nicht anders
stattfinden zu können, als indem sich von der einen (thätigen) Substanz
ein Theil ablöse und in die andere (leidende) Substanz übergehe. Nun
hatten die einfachen Monaden weder Theile, von denen sich einer ablösen
konnte, noch Ausdehnung, um den abgelösten in sich aufzunehmen,
also – gab es keinen physischen Einfluß(26). Descartes hatte folgendermaßen

geschlossen. Die Seele kann auf Materie nicht wirken, weil
sich nichts von ihr trennen kann, denn sie ist einfach: die Materie nicht
auf die Seele, denn diese ist ausdehnungslos, kann also nichts Ausgedehntes,
kein Theilchen der Materie, das wieder Materie ist, aufnehmen.
So schien, wenn man den physischen Einfluß mittels Ueberganges materieller
Theile als die einzige Möglichkeit realen Einflusses der Substanzen
auf einander ansah und jenen mit Recht für unmöglich erklärte,
sowohl sein Occasionalismus als Leibnitz' accord mutuel, der blos
ideale Einfluß überhaupt, außer Zweifel. Leibnitz selbst, da er sich von
mehreren Seiten, besonders von Foucher, lebhaft widersprochen sah,
suchte sich durch folgendes Beispiel zu rechtfertigen, das nach seiner Gewohnheit,
die Lieblingsgedanken häufig fast mit denselben Worten zu wiederholen,
öfter wiederkehrt: »denket Euch zwei Thurm- oder auch Taschenuhren,
die vollkommen übereinstimmen. Dies kann auf dreierlei Weise
geschehen. Die erste besteht in dem wechselseitigen Einflusse einer Uhr auf
die andere; die zweite in der Sorge eines Menschen, der auf beide beständig

Acht gibt; die dritte darin, beide so kunstreich und kunstgerecht
zu verfertigen, daß man in der Folge ihrer Uebereinstimmung gewiß
sein kann.«(27) ... »Der Weg des Einflusses ist jener der gemeinen Philosophie;
da man aber nicht begreifen kann, wie materielle Theile aus
einer in die andere Substanz übergehen können, so ist dieser Ausweg
damit schon zu Boden geschlagen. Der Weg der beständigen Assistenz
von Seite des Urhebers ist jener der occasionellen Ursachen, aber ich
glaube, daß man hier einen deus ex machina in einer ganz natürlichen
und gewöhnlichen Sache in's Spiel bringt, wo Gott vernunftgemäß
nicht anders wirksam sein kann, als er es in allen übrigen natürlichen
Ereignissen ist. Also bleibt nur eine Hypothese übrig: der Weg
der Harmonie; Gott hat vom Anfang der Dinge her jede von je zwei
Substanzen so eingerichtet, daß sie zufolge ihrer inwohnenden, zugleich
mit ihrem Dasein empfangenen Gesetze beständig mit der andern dergestalt
übereinstimmt, als gäbe es eine wechselseitige wahrhafte Einwirkung
zwischen beiden, oder als hätte Gott beständig seine Hand im Spiel(28).«

Leibnitz' eigenthümlicher Gang, der sich allmälig durch und
an seinen Gegnern recht heranbildete, macht es hier nöthig, einzuhalten
und einen tiefern Blick in sein System zu thun. Setzen wir an die
Stelle jener Uhren die einfachen Monaden. Diese haben Kräfte, weil sie
Substanzen sind und zwar einfache Substanzen; denn Leibnitz dehnt
den Umfang dieses Begriffs so weit aus, daß er auch einen ganzen Inbegriff
von Substanzen Eine Substanz nannte. »Substanz aber ist ihm
jedes Wesen, das der Thätigkeit fähig ist,« und »die Substanz eines
Dinges selbst besteht in der Kraft zu handeln und zu leiden(29).« Statt
Substanz überhaupt verstehe man hier durchgehends »einfache Substanz,«
denn die zusammengesetzte hat als solche keine Kraft, sondern
nur insofern die sie ausmachenden einfachen Bestandtheile zusammen
eine gewisse Summe von Kraft besitzen. Die Wesen sind aber der Thätigkeit
nicht nur fähig, sondern auch in der That thätig, denn: »Thätigkeit
ist unmöglich ohne Vermögen thätig zu sein; aber auch Vermögen wäre
ein leeres Wort, wenn es niemals in Thätigkeit übergehen könnte(30).«

Sie sind ferner nicht nur zeitweilig, sondern fortwährend thätig, denn
nicht nur jedes Thätige ist eine besondere Substanz, sondern auch jede
einzelne Substanz wirkt ohne Unterbrechung fort, selbst die Körper nicht
ausgenommen, in welchen sich niemals absolute Ruhe findet(31). Das
Letztere folgt aus dem Ersteren; sind die Theile nicht in Ruhe, so ist es
auch das Ganze nicht, wenigstens nichts absolut, wenn auch seine relative
Lage gegen äußere Gegenstände sich vielleicht nicht ändert. Jedoch beschränken
sich alle diese Kräfte auf die einfache Substanz selbst; nach außen
können sie nicht wirken nach dem berühmt gewordenen Grundsatze von
den fehlenden Fenstern der Monaden. Innerhalb der Monade selbst
sind sie aber fortwährend wirksam; denn wäre irgend eine es zu irgend
einer Zeit nicht, so könnte sie es niemals sein, weil es »durchaus kein
Mittel gibt, durch welches aus der Einen in die Andere Etwas übertragen,
oder in der letzteren durch die erstere irgend eine innerliche Bewegung
von außen erzeugt, geleitet, vermehrt oder vermindert werden
könnte(32).« Sind aber die inneren Kräfte der Monade fortwährend
thätig, so erzeugen sie auch fortwährend Veränderungen in derselben,
so daß »der Zustand des Wechsels in der Monade ein continuirlicher
wird(33)« und, da sie von außen nicht bestimmt werden können, »die
naturgemäßen Veränderungen der Monade aus einem inneren Princip
in denselben abfolgen(34),« so daß »eine jede ihrer eingepflanzten Naturkraft
(vim insitam) und ihren der Außenwelt angepaßten Gesetzen
folgt, worin die Einheit der Seele und des Körpers besteht(35).« Nach
dem Princip der indiscernibilium muß ferner »jede Monade verschieden
sein von jeder anderen, denn schon in der Natur gibt es nicht zwei Wesen,
die einander vollkommen gleich und wo wir außer Stande wären,
eine innere oder auf eine innere Beschaffenheit gegründete Verschiedenheit
nachzuweisen(36).« Diese Verschiedenheit liegt bei den einfachen Wesen
in ihren Qualitäten. Ohne diese »würde jedes Mittel fehlen, irgend

einen Wechsel an den Dingen gewahr zu werden, weil Dasjenige, was
am Zusammengesetzten erscheint, nur von den einfachen Bestandtheilen
(ingrediens) desselben herrühren kann. Bei Monaden aber, sobald
sie gar keine Qualitäten hätten, wären eine von der andern ganz und
gar nicht verschieden, nicht einmal der Quantität nach differirend: folglich
würde, den Raum als erfüllt vorausgesetzt, jeder Ort der Bewegung
beständig nichts Anderes, als ein vollkommenes Aequivalent dessen
erhalten, was er schon früher besaß, mithin jeder Zustand des Dinges
jedem Anderen in allen Stücken völlig gleich sein(37).« Worin diese Qualitäten
bestehen, ob sie erkennbar seien oder nicht, reell oder ideell, darüber
spricht sich Leibnitz nirgendwo entscheidend aus. Man kann annehmen,
daß er darunter Dasjenige verstanden habe, was er détail
de ce, qui se change nennt, und worin der Grund liegt, daß in
jeder Monade zu einem gegebenen Zeitpunkt gerade diese und keine anderen
Zustände stattfinden können, als diejenigen, welche in selbem
Zeitpunkt in ihr wirklich stattfinden. Der Ausdruck ist jedenfalls etwas
dunkel. Feuerbach ist der Ansicht(38), »Leibnitz verstehe unter
demselben nicht sowohl das inwohnende Gesetz der Aufeinanderfolge
und regelmäßigen Selbsterzeugung der Vorstellungen, welches in jeder
Monade ein anderes sein muß, soll sie andere Vorstellungen als die
übrigen besitzen, sondern vielmehr diese autonomischen Veränderungen
der Monade selbst und wolle diese die Qualitäten derselben genannt
wissen. In diesem Falle hat dann jede Monade nicht eine, sondern so
viele Qualitäten, als sie einzelne Veränderungen besitzt, also unendlich
viel. So viel steht gewiß, daß dieses »détail de ce, qui se change«
es ist, was die specifische Verschiedenheit und bunte Mannigfaltigkeit
der einzelnen Monaden untereinander begründet(39).« Die Veränderungen
in der Monade, mögen sie selbst deren Qualitäten, oder nur
Folgen des jeder Monas als specielle Qualität immanenten individuellen
Veränderungsgesetzes sein, sind Kraftäußerungen derselben und die
Monas ist vollkommen »spontan,« sie ist selbst die »eigene und einzige
Ursache ihrer Handlungen.« Denn, wie schon Aristoteles richtig
bemerkte,

folglich hängt sie von nichts Anderem
ab, als von Gott und sich selbst.

Daraus folgt schon von selbst, was das für Veränderungen seien.
Sie finden nur in einfachen Wesen statt, ohne Veranlassung von
außen, als von innen kommende und innen bleibende, also spontane,
völlig ideale Bestimmungen; dergleichen sind nur die Vorstellungen.
»Diese und ihre Veränderungen sind das Einzige, was man in den
einfachen Wesen antrifft. In ihnen allein bestehen alle inneren Thätigkeiten
der Monaden(40).« – »Eine Vorstellung,« fährt Leibnitz fort,
»ist jener vorübergehende Zustand, der eine Vielheit in der Einheit umschließt;
denn da jede natürliche Veränderung stufenweise vor sich
geht, so ändert sich in der Seele (der einzigen wahren substanziellen
Einheit und Einfachheit) Einiges, Anderes bleibt. Dadurch entsteht
in jeder einfachen Substanz eine Mehrheit von Zuständen und Verhältnissen,
ungeachtet sie keine Theile hat ... Einer solchen Vielheit werden
wir uns schon bewußt, wenn wir wahrnehmen, daß selbst unser kleinster
Gedanke noch eine Vielheit, wenigstens seinem Gegenstande nach,
enthalte(41).« Ob sich Leibnitz hier nicht getäuscht habe, und ob es
wirklich unter unseren Vorstellungen keine einzige, ob es nicht vielmehr
sehr viele gebe, die sich auf keine Vielheit von Gegenständen, sondern
auf einen einzigen beziehen, wollen wir für jetzt dahingestellt sein lassen.
Genug, Leibnitz erklärt Zustände, welche eine Vielheit (von Veränderungen)
in der Einheit (der einfachen Monade) einschließen, schlechtweg
für Perceptionen und unterscheidet sie von den bewußten Vorstellungen
oder Apperceptionen. Nach ihnen bestimmen sich die Rangstufen
der Monaden. Jene, die durchgehends nur Perceptionen oder
dunkle Vorstellungen besitzen, heißen Entelechieen, ein Name, der
ihres Selbstgenügens, ihrer Autarkeia wegen allen Monaden zukommt
(ἔχουσι τὸ ἐντελές), jene, deren Vorstellungen, zum Theile wenigstens
deutlich und vom Bewußtsein begleitet sind, Seelen (âmes).

Bis hieher haben wir die Monaden als völlig freithätig betrachtet,
befinden uns aber zugleich noch in Bezug auf die einzelne Monade
auf dem Standpunkte eines vollkommenen Idealismus, der nur durch das
jeder Monade inwohnende Gesetz ihres Veränderungsablaufs, welches

in jeder Monade ein anderes ist, eine bestimmte Richtung empfängt.
Soll also eine Art Zusammenhang in diese mannigfachen und von einander
wechselseitig gänzlich unabhängigen Reihen von Veränderungen
gebracht werden, so daß sich mit der Veränderung in der einen Monas
die correspondirende in der andern zugleich vorfinde, was durch besondere
Einwirkung der Einen auf die Andere nicht geschehen kann, und
durch die blos gelegenheitliche der Gottheit nicht geschehen soll, damit
das Ganze nicht planlos zusammengewürfelt, sondern vom Standpunkt
der höchsten Weisheit aus geordnet erscheine: so muß von diesen den
Monaden inwohnenden Gesetzen aus gewirkt werden. Diese Gesetze
müssen so beschaffen sein, daß sich, so oft nach dem in einer der Monaden
thätigen Gesetze zu einem gewissen Zeitpunkt ein bestimmter Zustand
eintritt, in allen übrigen Monaden in Folge ihrer Gesetze die
entsprechenden und anpassenden erzeugen. Zu deren Auswahl gehört
erstens eine vollständige Erkenntniß aller überhaupt möglichen Gesetze
dieser Art, deren wegen der unendlichen Anzahl der Monaden auch unendlich
viele sind, sammt den Reihen von Veränderungen, welche in
alle Ewigkeit aus ihnen folgen, also eo ipso eine unendliche Erkenntniß;
ferner ein unendlicher Wille, der aus der unermeßlichen Menge
möglicher Gesetze und Folgenreihen gerade diese gewählt hat, um eine
zu jeder Zeit vollkommenste Welt zu schaffen; und endlich eine unendliche
Macht, um diese Gesetze in den Monaden auch wirklich zur Thätigkeit
zu bringen. Unendliche Erkenntniß, vollkommenster Wille und
größte Macht sind aber nur die Attribute Gottes, dem allein wir die
Wahl und Belebung der Veränderungsgesetze der Monaden und dadurch
mittelbar das Dasein aller aus diesen, wie Folgen aus ihren
Gründen, zu jeder gegebenen Zeit hervorgehenden Wirkungen verdanken.

Aus diesem Grunde durfte Leibnitz von Gott, dem Urgrund
aller Dinge, sagen: »er sei jene nothwendige Substanz, in welcher
sämmtliche (mögliche und wirkliche) Veränderungen formaliter ihren
Grund und Urquell haben(42).« Denn sein »Verstand ist die Quelle
der ewigen nothwendigen Wahrheiten,« in welchen jene Gesetze begründet
sind, und welche ihn zu der Wahl derjenigen bestimmten, welche
dem allgemeinen Besten am zuträglichsten sind (choix du Meilleur).

In ihm ist »die Macht als Quelle von Allem, die Erkenntniß, die
alle Ideen umfaßt, und der Wille, der verändert und schafft nach
dem Princip des allgemeinen Besten(43).« Gott mußte wollen, daß
das Ganze so eingerichtet werde, wie er erkannte, daß es am besten
sei, er mußte es auch so vermögen. Alle jemals stattfindenden Veränderungen
sind längst von Anbeginn her in jeder Monade oder vielmehr
in dem ihr von Gott eingepflanzten Veränderungsgesetze virtuell
vorhanden, und laufen wie aufgezogene Uhrfedern nacheinander ab.
Auf diese Weise wird die ganze reale Welt mit allen wechselnden und
bleibenden Zuständen das Abbild einer idealen Welt von Gesetzen in
Gottes Verstande. Was sich in dieser idealen Welt wie Grund und
Folge verhält, wird in der realen zur (scheinbaren) Ursache und Wirkung.
Denn »ein Geschöpf heißt vollkommener als ein anderes, sobald
sich an ihm Etwas findet, was den vollständigen rein apriorischen
Grund dessen abzugeben vermag, was an diesem Andern geschieht,
und deshalb sagt man, es wirke auf dieses Andere(44).« Das
Wirken ist ein bloßes Wort, eine Redensart, ein gedachtes Wirken,
denn ein reales soll ja absolut unmöglich sein. Das was sich an dem
Ersten von der Art findet, daß es die Ursache eines Zustandes an dem
Zweiten abgeben zu können scheint, ist nur eine reale Folge des innern
Gesetzes dieser ersten Monade, eine ihrer inneren wirklichen Veränderungen,
ein Theil ihres immanenten realen Geschehens selbst. Der Einfluß
aber unter den Substanzen von Monade auf Monade ist blos ein
idealer und dieser gelangt zu seiner Wirkung nicht anders, als durch
die Dazwischenkunft Gottes selbst, indem im Kreise seiner Ideen jede
Monade mit Recht verlangen darf, daß er bei Anordnung und Regelung
des Weltgebäudes auch auf sie und ihre jetzigen und künftigen
Veränderungen Rücksicht nehme. Denn »da keine geschaffene Monade
einen Einfluß auf das Innere einer anderen nehmen kann, so bleibt
dies als das einzige Mittel übrig, die Eine in der Abhängigkeit von
der Anderen zu erhalten ..... Daher sind auch zwischen den geschaffenen
Substanzen Thätigsein und Leiden wechselseitig. Denn Gott findet,
sobald er zwei einfache Substanzen vergleicht, an jeder derselben Gründe,
welche ihn bestimmen, die Eine in gewissen Beziehungen der Anderen

anzupassen, woraus folgt, daß dieselbe, die uns von einem gewissen
Gesichtspunkt aus als thätig erschien, von einem andern aus uns als
leidend erscheinen kann; und zwar thätig, insofern dasjenige, was
man an ihr mit Deutlichkeit wahrzunehmen im Stande ist, dazu dient,
den Grund dessen anzugeben, was an der Anderen vor sich geht; leidend
aber, insofern der Grund dessen, was so eben an ihr geschieht,
in demjenigen anzutreffen ist, was an einer anderen Monade mit Deutlichkeit
unterschieden werden kann(45).« Was wir also Ursache und Wirkung
an verschiedenen Substanzen nennen, sind nur verschiedene Bestimmungen,
welche die Gottheit einer Jeden von Beiden mit Rücksicht
auf die Anderen beigelegt hat. Ursache und Wirkung sind sie nur für
uns, nur für den Beschauer, an sich sind beide Bestimmungen gegen
einander völlig indifferent, und die Gottheit muß ihre besonderen Gründe
gehabt haben, sie an beiden Monaden gerade so eintreten zu lassen,
daß wir auf die Vermuthung gelangen, die Eine sei die Ursache der
Anderen. Diese Gründe lassen sich in Gottes Verstande allerdings wie
Sätze betrachten, deren einer den andern zur Folge hat, so daß
z. B. die Bestimmung a an der Substanz A da sein muß, weil die
Bestimmung b an der Substanz B da ist, und der Satz: »a ist an A«
als Grund des Satzes: »b ist an B« erscheint; darum ist aber weder
a die Ursache von b, noch b die Ursache von a, weil ja ein- für allemal
kein Ding auf das andere wirken, also auch keines die reale erzeugende
Ursache irgend einer Bestimmung an einem andern werden
kann.

Ursachen und Wirkungen an verschiedenen Substanzen sind daher
blos todte Bestimmungen, die nur uneigentlich diesen Namen verdienen,
und deren Eine allenfalls gänzlich wegbleiben könnte, ohne die
andere wegfallen zu machen. Denn die Ursache selbst ist in diesem Falle
ganz und gar nicht die Bedingung des Eintrittes der Wirkung; die
letztere ist blos eine Folge des ihrer Monade von Anbeginn her inwohnenden
Gesetzes, so wie die (scheinbare) Ursache an der andern Monade
gleichfalls nichts als eine Folge des dieser letzteren inhaftenden
Gesetzes ist, und nur der Umstand, daß Gott diese beiden Gesetze von
Anfang her so gewählt und eingerichtet hat, daß einst kraft derselben
zu gleicher Zeit an beiden Monaden solche Veränderungen eintreten

müssen, die zu einander im Verhältnisse von Ursache und Wirkung zu
stehen scheinen, dieser Umstand gibt ihnen den seit Ewigkeit her prästabilirten
Zusammenhang.

Wie es aber komme, daß wir trotz dieser vollkommenen realen
Unabhängigkeit jeder Monade für sich von aller äußeren ursachlichen
Wirksamkeit und ihrer ausschließenden Schöpferkraft sämmtlicher inneren
Veränderungen aus sich selbst, als den nothwendigen Folgen ihrer
immanenten Veränderungsgesetze, doch zu der Vorstellung eines ursachlichen
Zusammenhangs der Dinge untereinander gelangen, davon gibt
Leibnitz die eigenthümliche Erklärung: »Diese innige Verknüpfung
(liaison), oder die Uebereinstimmung aller geschaffenen Dinge (die,
wie wir oben sahen, durch den Zusammenhang der idealen Welt der
immanenten Gesetze untereinander entsteht) mit jedem Einzelnen und
jedes Einzelnen mit allen Uebrigen macht, daß jede einfache Substanz
Beziehungen an sich trägt, die ein Abdruck aller übrigen Substanzen
sind, und folglich jede einzelne gleichsam als ein lebender immerwährender
Spiegel des Universums erscheint(46).«

Die Gottheit als Weltbaumeister erscheint hier unter dem Bilde
eines Mosaikkünstlers, der aus den einzelnen Monaden wie aus Steinchen
das ganze Weltgebäude zusammensetzt, und dabei sehr wohl im
Sinne haben muß, welche Stellung jedes so oder anders gefärbte
Steinchen einnehmen müsse, um den gewünschten Effect hervorzubringen.
Jedes Steinchen oder Stiftchen befindet sich gegen jedes andere
in einem bestimmten Verhältniß der Lage und zwar gegen jedes in
einem andern. Diese Verhältnisse überblickt aber nur der ordnende
Künstler. Nur seinem Geiste ist das Ganze gegenwärtig nach Zweck
und Absicht, das Steinchen steht in diesen Verhältnissen, ohne davon,
abgesehen von der inneren Unfähigkeit, eine Kenntniß zu haben. Insofern
es aber in seinen eigenen Verhältnissen steht, wird es durch dieselben
Ursache gewisser Bestimmungen an der Lage aller übrigen Steinchen,
die sämmtlich anders angeordnet sein könnten und sein würden,
wenn dieses einzige Steinchen mangelte. Die Monaden nun haben
untereinander und zum geordneten Kosmos ein ganz ähnliches Verhältniß
wie die Steinchen unter sich und zum Mosaikbilde, das sie ausmachen.
Jede Monade hat bestimmte Verhältnisse zu jeder andern, und

wird dadurch Grund gewisser Bestimmungen an diesen. In diesem
Sinne heißt sie (sehr uneigentlich) ein Spiegel derselben. Die Verhältnisse
sind aber für dieselbe völlig äußerlich, völlig objectiv, sie weiß
selbst von denselben nichts; nur die oberste Intelligenz des Weltbaumeisters
kennt sie vollständig und vermag daher aus der Lage und
dem Verhältniß einer einzigen Monade jene aller Uebrigen zu erschließen.

Die Verhältnisse, in welchen eine Monade steht, und die Bestimmungen,
welche sie dadurch an anderen Monaden erzeugt, deren
Erkenntniß daher eine wenn auch nur geringe und undeutliche Vorstellung
von den letzteren gibt, verhalten sich zu der Monade selbst, wie die
Bilder der sie umgebenden Gegenstände zu dem Spiegel, welcher dieselben
auffängt. Diese sind für den Spiegel selbst Nichts, sie sind nur
für den Beschauer Etwas. Dieser gewahrt die Bilder und schließt daraus
auf das Vorhandensein, auf Nähe und Ferne der erzeugenden
Gegenstände. Eben so würde eine so vollkommene Intelligenz, wie
jene des Weltbaumeisters, aus Lage und Beschaffenheiten einer einzelnen
Monade, d. i. aus den an ihr befindlichen objectiven Verhältnissen
und Beziehungen zu den übrigen Monaden die Construction und Anordnung
des ganzen übrigen Weltalls zu beurtheilen im Stande sein, auf
ähnliche Weise, wie im geringeren Grade ein Maler aus wenigen Strichen
die Anlage eines Gemäldes, oder ein Geometer aus der gegebenen
Lage einer Linie und zweier Winkel das ganze Dreieck zu erkennen
vermag.

So innig zusammenhängend und nach so bestimmten unverrückbaren
Gesetzen geordnet dachte sich Leibnitz das Universum. Gott
wählte diese Gesetze, weil sie die einzigen waren, welche die beste Welt
schaffen konnten, die er kraft seiner Heiligkeit schaffen wollte und kraft
seiner Macht zu schaffen vermochte; jede andere hätte dem Begriffe
Gottes widersprochen. Dies war ihm so gewiß, daß er darauf sein
unerschütterliches Vertrauen gründete, das Uebel in der Welt sei ein
nothwendiges Uebel, wenn es eines sei, und zwar das kleinste aus
allen möglichen Uebeln; im Grunde sei es aber gar keines, sondern
erscheine uns als ein solches nur von unserm untergeordneten Standpunkt
aus, während es auf das Ganze irgend einen wohlthätigen
Einfluß hat.

Noch aber würde dieses Universum einen traurigen Anblick darbieten.
Die Monaden sind wirklich noch nichts, als todte Spiegel, die

von ihren eigenen Bildern (Verhältnissen) nichts wissen. Das einzige
die Letztern vorstellende Wesen ist die Gottheit und diese ist zugleich
das sie am vollkommensten vorstellende Wesen. Die vermittelnden
Stufen zwischen dem gänzlichen Mangel alles Vorstellens und dem
vollkommensten Vorstellen findet Leibnitz in dem mehr oder minder
deutlichen Vorstellen, wodurch die oben genannten Kasten: Entelechieen,
Seelen, niedere und höhere Geister sich unterscheiden.

Man unterscheidet an der Monade ein Inneres und Aeußeres,
innere unabhängige, spontane Veränderungen und äußere, objective
Beziehungen und Verhältnisse zu andern: Spiegelbilder. Um uns hier
eines Gleichnisses zu bedienen, stellen wir uns einen Mann vor, der
über und über in eine spiegelnde Rüstung gehüllt ist und mit geschlossenen
Augen dasteht. Dieser Mann hat Vorstellungen von denen er
weiß, aber von den Bildern, welche unterdeß die umgebenden Gegenstände
auf seine Rüstung werfen, weiß er nichts. Seine Vorstellungen
sind von diesen äußeren Bildern ganz unabhängig, sie sind, mit Leibnitz
zu reden, seine perceptiones, die Bilder seine repraesentationes.
Jene sind ein Inneres, diese ein Aeußeres für ihn, und beide
brauchen so wenig zu harmoniren, wie die wirklich vorhandene Welt
mit der idealistischen isolirten Weltanschauung, die sich in jeder Monade
bildet, zu harmoniren braucht. Der Mann mag glauben, sich in einem
Garten zu befinden, während in seiner Rüstung sich der Saal abspiegelt,
darin er sich in der That aufhält.

Idealismus und Realismus werden hier scharf aus einander
gehalten. Jede Monade hat ihren aparten Idealismus, ihre singuläre
Weltansicht, ihre eigene mögliche Welt, während es doch nur eine
einzige wirkliche Welt gibt und geben kann. Soll nun nicht ein
beständiger Conflict der geträumten ideellen mit der wirklichen Welt
entstehen, so muß das Aeußere in das Innere verwandelt, die objectiv
(gleichsam) an der Außenseite der Monade als Spiegelbild vorhandene
Vorstellung der wirklichen Welt muß zur innern subjectiven gemacht,
die Monade muß sich ihres Spiegelbildes der wirklichen Welt
bewußt werden. In dem Beispiel, das wir oben zu Hilfe nahmen,
würde dies z. B. dadurch geschehen, daß der Träger der Rüstung die
an derselben befindlichen Spiegelbilder gewahr und dadurch seines Irrthums
inne würde, sich im Freien zu befinden. Bei der Monade geschieht
es durch eine Art psychologischen Prozesses, der auch den Grund

zur Trennung dunkler und deutlicher Vorstellungen herleiht, indem die
blos äußerlichen Spiegelbilder dunkel, diejenigen aber, deren sich die
Monade bewußt geworden, ihre deutlichen Vorstellungen heißen.

Das Resultat dieses Processes wird die Ueberzeugung sein, daß
die Monas, weil ihre innerliche Weltanschauung nur das zum Bewußtsein
gekommene Spiegelbild der wirklichen Welt sein kann, die letztere
so wie sie wahrhaft ist, vorstellt, ihr Idealismus also mit dem wahren
Realismus identisch ist. Möglich wird dies Resultat nur durch die prästabilirte
Harmonie, vermöge welcher die sich auf schöpferischem Wege in der
Monas entwickelnden Vorstellungen keine andern sein können, als welche
virtuell in ihrem immanenten speciellen Veränderungsgesetze präformirt
sind. Dieses Veränderungsgesetz hat Gott in die Monas hineingelegt, der
auch die wirkliche Welt, deren Spiegelbild an der Außenseite der Monade
haftet, geschaffen hat. Es hieße an seinem Wollen des allgemeinen Besten
zweifeln, wollte man nicht annehmen, daß er das Mutationsgesetz in
jeder einzelnen Monas so eingerichtet habe, daß in ihr nur Vorstellungen
sich erzeugen, wie sie der wirklichen Welt und der Bestimmung der
Monas in dieser zu wirken und zu handeln, angemessen sind.

Der Idealismus der einzelnen Monas ist daher kein schlechthin
freier, sondern ein durch ihr immanentes Mutationsgesetz bedingter,
und besteht nur in der Unabhängigkeit von realer äußerer Einwirkung,
nicht aber von innerer. Das Veränderungsgesetz selbst hat seinen Grund
in Gott und zwar in dem praktischen, dem Willenselement desselben,
kraft dessen er das Beste der Welt will. Eine ähnliche Beschränkung
des absoluten Idealismus trifft man bei Fichte in seiner Berufung
auf die moralische Weltordnung und die Bestimmung des Menschen,
wobei er nur die bei Leibnitz noch mächtige und unvermeidliche Persönlichkeit
des Weltordners hinweggedacht hat.

Ohne daher eine Einwirkung von irgend einer der übrigen Monaden
direct zu erfahren, steht jede Monas in gewissen Verhältnissen zu
jeder derselben und erkennt diese Verhältnisse kraft ihres immanenten
Mutationsgesetzes in größerer oder geringerer Anzahl, und mehr oder
weniger deutlich. Ihre Vorstellungen sind idealistisch, aber Gott hat
dafür gesorgt, daß sie der wirklichen realen Welt jederzeit entsprechen.
Die Abwesenheit des directen causalen Zusammenhanges kann unter
diesen Umständen unserer praktischen Verpflichtung und wirklichen Thätigkeit
keinen Schaden thun. Die Dinge wirken nicht auf die Seelenmonas,

diese aber empfindet sie und stellt sie vor, gerade so als ob
sie auf sie wirkten. Ohne von ihnen genöthigt zu werden, stellt die
Seelenmonas die Dinge vor, wie sie wirklich sind, und dies in Folge
ihres immanenten Veränderungsgesetzes, da Gott uns unmöglich kann
täuschen wollen, welches letzten Argumentes sich auch schon Descartes
bedient hat.

Es ist nun klar, wie wir zu der Annahme eines causalen Zusammenhanges
gelangen. Dieser findet in Wahrheit nicht statt, aber er
scheint stattzufinden. Wegen des gleichmäßig geordneten Ablaufs
von Veränderungen in sämmtlichen Monaden treten gewisse Veränderungen
in mehreren gleichzeitig ein, wiederholen sich dieselben gleichzeitigen
mehrmals, bis sich bei dem Beschauer allmälig die Idee ausbildet,
daß diese gleichzeitig wiederkehrenden Veränderungen zusammengehören,
die eine nicht ohne die andere sein kann, zwischen beiden
also dasselbe Verhältniß statthabe, das wir sonst Ursache und Wirkung
zu nennen gewohnt sind. Da wir dies blos als eine Verknüpfung
der gleichzeitigen Veränderungen beim Beschauer, keineswegs aber die
eine als hervorgebracht durch eine besondere Kraftäußerung der andern
ansehen, so macht sich die Causalität hier schon als eine bloße
Regel der Zeitfolge geltend, wofür sie Hume und die Skeptiker
später ausdrücklich erklärten. Nach Leibnitz bedeutet das Causalverhältniß
zwischen a und b nichts Anderes als: die Veränderungsgesetze
zweier Monaden sind so beschaffen, daß sobald in Folge des einen in
seiner Monas der Zustand a eintritt, in Folge des andern in der zweiten
Monas der Zustand b eintreten muß. Dann heißt der Zustand a
und jeder ihm ähnliche die Ursache des Zustandes b und jedes ihm
ähnlichen und dieser die Wirkung von jenem. Er heißt aber nur so,
er ist es nicht, denn beide sind völlig unabhängig von einander nach
den immanenten Mutationsgesetzen verschiedener Monaden erfolgt.

Leibnitz selbst nannte seine Monaden »geistige Automaten.«
Wie diese der Künstler, nachdem er sie gehörig aufgezogen hat, sich
selbst überläßt, in der sicheren Voraussetzung, es werde jede Schraube
und jedes Rädchen in denselben seinerzeit gehörig eingreifen, um die
Bewegungen hervorbringen zu helfen, die die Maschine zu machen bestimmt
ist: gerade so überläßt auch Gott die Monaden, nachdem er
ihnen die passenden Gesetze eingeprägt hat, ihrer Selbstthätigkeit, die ohne
eigenes Zuthun stets mit jener aller übrigen zusammenstimmen muß.

Die prästabilirte Harmonie, die wir so eben als statthabend zwischen
den freischöpferischen Vorstellungen der Monaden und den objectiven
äußerlich an denselben in Folge des Zusammenhanges der Welt
sich bildenden Spiegelbildern dargestellt haben, findet sich auch zwischen
den ersteren und den körperlichen Bewegungen. Vollkommnere
Monaden machen den Mittelpunkt minder vollkommener aus, wie die
Seele den des Körpers. Die Vollkommenheit aber richtet sich nach
der größeren oder geringeren Menge deutlicher Vorstellungen, und
scheidet darnach Entelechieen, Seelen und Geister, welche letzteren sich
schon bis zu abstracten Begriffen und Vernunfterkenntnissen zu erheben
vermögen. Jede Monade trägt Beziehungen zu allen übrigen Monaden
an sich, sie spiegelt das ganze übrige Universum vor. Sollte dies
bis in's kleinste Detail mit vollkommenster Deutlichkeit geschehen, so
müßte jede einzelne Monas Gott sein, denn dies würde eine unendliche
Erkenntnißkraft voraussetzen, weil unendlich viele Beziehungen vorhanden
sind. Sie erkennt daher von diesen, so lange sie blos Entelechie ist,
alle, sobald sie Seele ist, den größten Theil ihrer Beziehungen und
Verhältnisse zu andern nur verworren (confuse). Deutlich erkennt
eine Seele nur einen kleinen Theil derselben, etwa die nächsten oder,
im Vergleiche mit ihr selbst, größten und mächtigsten. Die Beschränkung
der Monaden erstreckt sich daher nicht auf die Gegenstände, welche
sie vorstellt, die bei allen dieselben sind, nämlich das gesammte
Universum, sondern auf die Art und Weise, wie sie dieselben vorstellen.
Natürlich folgt daraus, daß jede Seele einen andern Theil der
sie umgebenden Dinge deutlich vorstellt, z. B. ihren eigenen Körper(47).
Da aber der Raum stetig erfüllt ist, so pflanzt sich dieses deutliche
Vorstellen einer Monade mittelbar durch das ganze All fort, indem
die von der Monade a deutlich vorgestellten Monaden selbst wieder andere
deutlich vorstellen, und so fort, was Leibnitz so ausdrückt: »Da
die Materie zusammenhängend ist, und jede Bewegung im erfüllten
Raume auf distante Körper eine Einwirkung im Verhältniß zu ihrer
Distanz ausübt, so zwar, daß jeder Körper nicht blos von dem ihm
zunächst befindlichen afficirt wird und gewisser Weise mitempfindet, was
diesem widerfährt, sondern durch dessen Vermittlung auch mit jenen
mitfühlt, welche an den ihn unmittelbar berührenden anstoßen: so folgt,

daß diese Einwirkung sich auf was immer für eine Distanz hinaus erstrecke,
und jeder Körper alles mitempfinde, was im ganzen Universum
geschieht(48).« Deutlich also stellt die Seele nur ihren Körper vor,
und insofern dieser durch den Zusammenhang aller Materie im erfüllten
Raume untereinander das Universum ausdrückt, »stellt die Seele,
indem sie ihren Körper vorstellt, das Universum selbst vor(49).« Wie es
nun komme, daß die Veränderungen in den Körpern, ohne daß die
Seele real auf denselben einzuwirken vermag, doch regelmäßig erfolgen,
läßt sich aus den regelmäßigen inneren Veränderungen der einfachen
Monaden erklären, welche die Körper constituiren. Die Körper,
als Zusammengesetztes, sind nicht wahrhaft; an ihnen kann daher
auch keine Veränderung vorgehen, sondern was wir eine Veränderung
an einem Körper zu nennen pflegen, ist nichts als das Resultat aller
gleichzeitig in den einfachen Monaden, welche den Körper ausmachen
und denen allein wahrhafte Existenz zukommt, vorgehenden oder vorgegangenen
Veränderungen. Herrscht aber, wie vorausgesetzt, zwischen
den Veränderungen in den einfachen Wesen und Theilen des Körpers
die prästabilirte Harmonie, so muß diese auch zwischen den Summen
der gleichzeitigen Veränderungen in mehreren Körpern, also zwischen
den (scheinbaren) Veränderungen dieser Körper selbst stattfinden. Das
Resultat der gleichzeitigen Veränderungen in den einfachen Theilen eines
Körpers, welches dann eine Veränderung des Körpers selbst heißt, läßt
sich am richtigsten mit der Summe vergleichen, weil die einzelnen
Summanden, die Veränderungsreihen in den einfachen Theilen, von
einander ganz unabhängig sind, und einander wechselseitig aus ofterwähnten
Gründen durchaus nicht modificiren. Auf diese Weise setzte
Leibnitz höchst geistreich und scharfsinnig die Beschaffenheit des organischen
Wesens, dessen organische Gliederung bis in's Einzelne und
Kleinste mit einer Klarheit und Wahrscheinlichkeit auseinander, die
seinem atomistisch-monadischen System so viel Eingang verschaffte, und
von den Resultaten der Naturwissenschaften immer augenscheinlicher
bestätigt wurde. »Jeder organischer Körper,« sagt er, »ist eine Art
göttlicher Maschine, ein natürlicher Automat, der alle künstlichen unendliche
Mal übertrifft. Denn eine Maschine von Menschenhand ist es

nicht mehr in ihren kleinsten und letzten Theilen, und es gibt z. B.
an einem Stegrade Theile und Bruchstücke genug, die nichts Kunstreiches
mehr an sich und zum Totalzwecke der Maschine beinahe keinen
Bezug haben. Aber die Maschinen in der Natur, ich meine die lebenden
Körper, sind noch in ihren kleinsten Theilen bis in's Unendliche
hinab Maschinen. Und dies ist der Unterschied zwischen göttlicher
und menschlicher Kunst(50).« Und mit welcher Begeisterung spricht er
allenthalben von der Belebung des Weltalls bis in seine kleinsten Theile,
obgleich ihn erst Swammerdam's und Leuvenhök's kaum begonnene
Forschungen auf diesem jetzt durch Ehrenberg u. A. so reich
angebauten Felde unterstützten! Während er aber dieses that, übersah
er oder wollte er nicht sehen, daß zu einer wahren Belebung auch
wechselseitige Thätigkeit und Wirksamkeit gehöre, und jene ohne diese
eigentlich keinen Sinn habe. Oder werden wir wohl von Belebung bei
einem Körper sprechen können, dessen einzelne Theile zwar sich selbstthätig
bewegen, deren keiner aber den andern bewegt, indem keiner eine
Art freiwilliger Herrschaft über die andern ausübt, die sich alle theilnahmslos,
und nur mit sich selbst beschäftigt, neben einander hintreiben,
oder vielmehr von immanenten Gesetzen unwillkürlich und mechanisch
getrieben werden. Dennoch hielt Leibnitz an seiner prästabilirten
Harmonie mit einer Zuversicht fest, die ihn von ihr sagen ließ: »sie
sei die vernünftigste und zugleich diejenige Annahme, welche die höchste
Idee von der Harmonie des Universums und der Vollkommenheit der
Wesen Gottes gibt(51).« Da ihm der Occasionalismus hauptsächlich
um deswillen verwerflich dünkte, weil er die Gottheit zum
Werkzeuge blinder Naturgewalt, noch mehr, weil er sie zum Diener
der Willkür geschaffener Wesen herabzuwürdigen schien, der bei der
Hand sein müßte, sobald Leib oder Seele seiner bedürften, der physische
Einfluß aber mit der Einfachheit der Substanzen ihm in jedem
Sinne unvereinbar vorkam: so bot ihm die prästabilirte Harmonie dagegen
unermeßliche, und wie er meinte gerade solche Vorzüge, wie
sie seinem edlen, für Menschenwohl und echte Religiosität glühenden
Herzen am willkommensten waren. Leibnitz war ein Kosmopolit;
sein Augenmerk traf immer das Ganze; die Mathematik hatte dasselbe

für die Wahrnehmung des regelrechten Ganges in Natur und Menschenloos
geschärft, es bedünkte ihn eine bare Unmöglichkeit, daß dies
alles das Werk eines blinden Zufalls sein sollte. »Genöthigt,« sagte
er, »zuzugeben, daß es unmöglich sei, daß die Seele oder irgend eine
andere wahrhaft einfache Substanz von außen her Etwas empfange,
wenn dies nicht durch die Allmacht Gottes geschieht, ward ich unvermerkt
zu einer Ansicht hingetrieben, die mich überraschte, die mir unvermeidlich
schien und die wirklich große Vortheile und beachtenswerthe
Schönheiten gewährt(52).« Und an einem anderen Orte heißt
es: »In ihr findet sich der große Gewinn, daß wir, statt wie mehrere
geistvolle Männer (Descartes) geglaubt haben, blos scheinbar und
auf eine Weise frei zu sein, die für die Praxis gerade hinreicht, vielmehr
sagen müssen, wir seien nur dem Scheine nach bestimmt, und
im strengen metaphysischen Sinne vollkommen unabhängig von was
immer für Einflüssen aller übrigen Geschöpfe (aber nicht von innern).
Diese Ansicht stellt ferner die Unsterblichkeit unserer Seele in's hellste
Licht, so wie die immer gleichförmige Erhaltung unserer Individualität,
die trotz aller äußeren Zufälle und so sehr auch das Gegentheil wahr
scheinen mag, vollkommen von ihrer eigenen innern Natur geregelt
wird. Niemals hat ein System unsere Erhabenheit mit mehr Evidenz
gezeigt. Jeder Geist ist eine Welt für sich, sich selbst genug, unabhängig
von jeder anderen Creatur, umfaßt er das Unendliche, stellt
das Universum dar, ist so dauernd, so beständig und so in sich vollendet,
wie das Universum der Geschöpfe selbst .... Mit dieser Annahme
gelangt man zu einem Beweise für die Existenz Gottes von überraschender
Klarheit. Denn diese vollkommene Zusammenstimmung so vieler
Substanzen, die doch unter sich wechselseitig keinen Verkehr haben,
kann nur von einer gemeinschaftlichen Ursache kommen(53).« Der letzte
Grund war für Leibnitz von entscheidender Wichtigkeit, denn auf
diese Existenz war zuletzt sein ganzes philosophisches Gebäude gegründet.
Ohne das Dasein Gottes fehlte der prästabilirten Harmonie aller
Boden; denn mit ihm fiel die Möglichkeit des Princips der Wahl
des Besten hinweg, von dessen Realität zuletzt Alles abhing. Allein
wer sieht nicht, daß der Schluß von dem Dasein einer prästabilirten

Harmonie, die selbst nur unter der Voraussetzung des Seins der Gottheit
haltbar wird, auf das letztere zurück durchaus keine Kraft hat,
vielmehr ein völliges Hysteron Proteron ist? Auch bedachte Leibnitz
nicht, daß wir ohne Einwirkung von außen von dem Vorhandensein
anderer Substanzen außer unserer eigenen, also auch von der Harmonie
oder Nichtharmonie der in denselben vorgehenden Veränderungen mit
unseren eigenen nichts wissen können; daß diese Harmonie für uns so
lang eine bloße Hypothese bleibt, so lang wir nicht auf anderem Wege
den Beweis für die Existenz eines Wesens hergestellt haben, welches
bei der ausgemachten (?) Unmöglichkeit, daß eine Substanz auf die andere
wirke, will, daß alles Geschehen in möglichster Uebereinstimmung
zum Wohle des Ganzen und zur Erreichung des größtmöglichen
Besten mit beitrage. Allein Leibnitz' galt die prästabilirte Harmonie
für mehr als eine bloße Hypothese, »weil sich auf keine andere Weise
die Dinge gleich gut erklären lassen, dagegen die größten Schwierigkeiten,
die den Denkern bisher aufgestoßen, vor ihr wie Spreu vor dem
Winde verfliegen(54)«. So führt er den Beweis für dieselbe immer nur
aus ihren Folgen für das praktische Erkennen und Handeln, für die
Erkenntniß Gottes, die Unsterblichkeit der Seele, die menschliche Freiheit,
als die Angelpunkte, um welche sich alles und jedes metaphysische
Denken bewege. Zum Beweise ihrer Wirklichkeit genügte es
ihm, ihre Möglichkeit erwiesen zu haben. »Denn,« sagte er, »warum
könnte Gott der Substanz nicht eine solche Natur oder innere
Kraft gegeben haben, vermöge welcher sie der Ordnung nach (etwa
wie ein spiritueller oder formeller Automat) alles das aus sich producirte,
was ihr zustoßen wird und kann, d. i. alle jene Scheine
und Aeußerlichkeiten, die sie jemals haben und an sich tragen wird,
und dies ohne Beihilfe irgend einer andern Creatur? Um so mehr,
da die Natur der Substanz einen Fortschritt oder Wechsel mit Nothwendigkeit
begehrt, und wesentlich einschließt, ohne welche sie keine
Kraft zu handeln und thätig zu sein besäße? Und da diese Natur
der Seele eine repräsentative, nämlich das ganze Universum auf höchst
bestimmte, obgleich mehr oder minder deutliche Weise vorstellende ist,
so wird natürlicherweise die Folge der von der Seele erzeugten Repräsentationen
der Folge der im Universum selbst stattfindenden Veränderungen

entsprechen. Wenn man aber, so wie es geschieht, selbst
sobald man die Seele als nach außen zu wirken fähig ansieht, zugibt,
daß der Körper der Seele angepaßt worden sei, so ist es doch
noch viel vernunftgemäßer, zu sagen, daß die Körper nur für und
wegen der Seelen gemacht worden seien, welche letzteren allein fähig
sind, in die Gemeinschaft Gottes einzugehen und seinen Ruhm zu
verkünden(55).«

Der Mechanismus, dem dieses System das Wort zu reden schien,
erregte schon seiner Zeit lebhaften Widerspruch, am heftigsten den Pierre
Bayle's, jenes scharfsinnigen Skeptikers, dessen selbst für unsere Tage
und Verhältnisse noch unzweifelhafte und in manchen Stücken überraschende
Bedeutung erst neuerlich Feuerbach(56) in seiner Weise ins
Licht gesetzt hat. Da dieser Streit einer der wenigen ist, deren Acten
von beiden Seiten uns vollständig und von der Hand der Urheber selbst
vorliegen, so wollen wir sowohl die wesentlichsten Einwendungen Bayle's,
die meist jetzt noch Geltung haben, als die Widerlegung Leibnitz'
in Kürze anführen. Sie finden sich von Seite Bayle's in den beiden
Auflagen seines Wörterbuchs(57), von Seite Leibnitz' bei Erdmann
S. 150–154. Bayle's Einwendungen waren im Auszug folgende:

1. Aus dieser Hypothese (der prästabilirten Harmonie) würde folgen,
daß z. B. eine Seele die Empfindung des Hungers haben müßte,
auch wenn außer ihr und Gott gar Nichts, also auch kein Mittel vorhanden
wäre, diesen Hunger zu stillen, weil ja die Veränderungen in
ihr ohne Rücksicht und unabhängig von jenen des Körpers blos nach
einem immanenten Gesetz erfolgen; eine fortwährende schmerzliche
Empfindung aber ohne Mittel, derselben zu steuern, sei mit Gottes Güte
und Weisheit unverträglich.

2. Das Dasein schmerzlicher Empfindungen und unangenehmer
Gefühle in der Seele verträgt sich auf keine Weise mit der Spontaneität
der letzteren, weil man nicht annehmen kann, sie werde sich selbst Schmerzen
zufügen wollen.

3. Der Grund, weshalb Leibnitz des Cartesius Vermittlung
zwischen Geist und Körper durch Gottes Beistand verwirft, beruht auf

falschen Voraussetzungen; denn indem die Gottheit in diesem Falle vermittelnd
eingreift, handelt sie nach allgemeinen, somit (?) nothwendigen
Gesetzen, daher keineswegs als bloßer Deus ex machina.

4. Bayle fragt, ob denn jene die innern Veränderungen erzeugende
und schaffende Kraft der Seele die Reihe der Vorstellungen kenne,
die sie erzeugen wird. Die Erfahrung scheine dies Letztere nicht zu bestätigen,
weil wir ja nicht einmal je mit Sicherheit anzugeben im Stande
sind, welche Vorstellungen wir etwa nach einer Stunde haben werden.
Die Reihe der Vorstellungen bestimme und regiere daher wohl irgend
ein anderes äußeres Princip, nicht die Seele selbst. Ob dies selbst aber
wohl etwas Anderes sei, als auch wieder ein deus ex machina?

5. Mit welchem Rechte, fragt er weiter, könne Leibnitz wohl,
nachdem er kaum mit gewichtigen Gründen erwiesen habe, die Seele sei
einfach und untheilbar, dieselbe plötzlich mit einer Pendeluhr vergleichen?
d. i. sie zu einem Wesen machen, welches vermöge seiner innern Einrichtung
verschiedene Thätigkeiten haben kann, wenn es sich der vielfachen
ihm vom Schöpfer verliehenen Vermögen bedient? Wohl sei zu begreifen,
daß ein einfaches Wesen, so lange keine äußere Macht es abändert
(was ja bei Monaden ohnedies unmöglich ist), nur ewig gleichförmig
(uniformément) handeln könne. Wäre es dagegen zusammengesetzt,
wie es eine Maschine, wie eine Pendeluhr, ist, so würde es auch auf
verschiedene Weise handeln können, weil die besondere Thätigkeit jedes
Theils von Moment zu Moment die Thätigkeit der übrigen zu modificiren
vermöchte. Allein woher in der einfachen auf sich selbst beschränkten
Substanz der Grund des Thätigkeitswechsels; woher überhaupt und
wie ist die Vielheit in der Einheit möglich?

Wie ganz nahe streift dieser letzte Punkt an Dasjenige, was von
der neuesten monadistischen Schule gegen das Vorhandensein mehrfacher
Vermögen und mehrfachen Qualitätenwechsels in der einfachen Substanz
vorgebracht worden ist! Auch hier wird die Untheilbarkeit der einfachen
Wesen in andere wieder selbständige Wesen mit der seinsollenden
Unmöglichkeit verwechselt, an derselben Substanz mehrere zugleich
haftende oder einander ablösende Beschaffenheiten zu unterscheiden.
In dem angeführten Beispiel aber wird übersehen, daß ja
auch wenn wir ein Zusammengesetztes vor uns hätten, darin ein Theil
den andern modificiren soll, dies nur möglich ist, wenn die einfachen
Wesen überhaupt die Fähigkeit haben, auf Andere zu wirken. Statt

also Anstand zu nehmen, wie eine Vielheit in einer einfachen Einheit
Raum finden könne, hätte vielmehr herausgehoben werden sollen, wie
widersprechend ein Thätigkeitswechsel sei, der nicht durch äußere Einwirkungen
hervorgebracht werden, sondern einzig in einer causa sui seinen
Grund haben soll.

Leibnitz selbst erwiederte auf diese Einwendungen in einem Briefe
ungefähr Nachstehendes(58). Die Erste derselben, meint er, beruhe auf
einer metaphysischen Fiction, die im natürlichen Laufe der Dinge gar
nicht eintreten könne. Allerdings habe Gott jede Monas unabhängig
gesetzt von jeder andern, allein es widerspreche seinen göttlichen Eigenschaften,
nicht mehr als eine einzige Substanz geschaffen zu haben. In
diesem Falle müßte er ferner die einzelnen Substanzen gänzlich ohne
Verbindung und außer Zusammenhang unter einander hingestellt haben;
jede hätte ihre aparte Welt für sich, etwa so wie man sich im Traum
eine ausmalt, die nicht wirklich vorhanden ist. Aber selbst angenommen,
die Seele sei ganz allein vorhanden, sei es dennoch nicht unmöglich, daß
sie Veränderungen erleide. Das Letztere folge sogar aus dem Naturgesetze,
daß ein jedes Ding seinen einmal erlangten Zustand ohne Hinzutritt
einer äußeren Störung fortwährend beibehalten müsse. Was in
Ruhe sei, bleibe in Ruhe, was in Bewegung, Veränderung begriffen
sei, verändere sich fortwährend(59). Die Natur eines geschaffenen Wesens

sei es, sich continuirlich zu verändern, und dies zwar nach einem bestimmten
Mutationsgesetze, von solcher Beschaffenheit, daß eine höhere Intelligenz
mit Hilfe seiner Kenntniß aus den gegenwärtigen alle künftigen
Veränderungen vorherzusehen und zu erschließen vermöge. Da nun dieses
Mutationsgesetz für jede Monas ein anderes sei, weil jede andere
Veränderungen hat, so mache es die Individualität jeder einzelnen Monas
in Bezug auf das ganze übrige Universum aus, und dieser Bezug
auf das Universum sei es, welcher die Möglichkeit ausschließe, daß irgend
eine einzelne Substanz allein mit Gott ohne Andere in der Welt vorhanden
sei. Dabei kommt Alles darauf an, was man sich unter jenem
Mutationsgesetze denkt. Betrachtet man es als eine Kraft, welche ohne
selbst beschränkt zu sein, die übrigen Kräfte und Vermögen der Seele
so leite, daß sie gerade bestimmte Veränderungen hervorbringen, so ist
sie selbst die eigentliche Substanz (da sie doch als Kraft eben Etwas,
welches dieselbe besitzt, voraussetzt, also eigentlich nur Adhärenz ist), das
eigentlich Freithätige. Bedeutet es aber blos die Nothwendigkeit, daß
um der übrigen Monaden willen eine gewisse Monade nur gewisse Veränderungen
haben dürfe, so erscheint ja diese letzte beschränkt durch das
Dasein außer ihr befindlicher Substanzen, erleidet daher eine (wirkliche,
ihre physische Natur angehende, nur nicht materiell transitorische) Einwirkung
von denselben, die ja eben durch die Annahme des Mutationsgesetzes
vermieden werden sollte.

Gegen 2. entgegnet Leibnitz, daß spontane, d. h. ohne fremde
Veranlassung aus eigenem Vermögen erzeugte Veränderungen um deswillen
nicht immer freiwillige sein müssen, und in den Monaden als
Folgen der immanenten Mutationsgesetze derselben auch in der That
nicht sind, es also keineswegs in der Macht der Seele stehe, sich mißfälliger
oder unangenehmer Vorstellungen nach Belieben zu entäußern.
Was 3. angeht, so behalte sein System immer noch genug Vorzüge
vor dem cartesianischen, selbst wenn es sich bestätigte, daß dieses nicht
so häufig zum Wunder seine Zuflucht nehme, als der Occasionalismus
seiner Natur nach nöthig zu machen scheint. Denn während dieser sich
mit der fortwährenden Ueberwachung zweier Uhren (Leibnitz' Lieblingsgleichniß)

vergleichen lasse, die eigensinnig oder übel eingerichtet nie
gleichförmig gehen wollen, gleiche die Harmonie seiner Substanzen
vielmehr der Concordanz zweier trefflich eingerichteten, immer gleich
gehenden Uhren, was eines großen Künstlers gewiß würdiger sei! Um
den vierten Punkt zu entkräften, bedürfe es nur einer Unterscheidung
zwischen deutlichen und verworrenen Vorstellungen. Jede Vorstellung,
die wir gehabt, läßt Spuren in der Seele zurück, welche zur Modification
aller künftig eintretenden mit beitragen helfen, ihrer Menge aber
wegen von uns nicht mehr deutlich erkannt und unterschieden werden.
Ohne daß der jedesmalige Zustand der Seele aufhöre, ganz natürliche
Folge aller vorhergegangenen zu sein, kann doch nur eine höhere
Intelligenz (also nicht die Seele selbst) die Gründe erkennen, die in den
früheren Zuständen liegen, und um deren willen die späteren gerade so
und nicht anders beschaffen sein können, als sie es sind, und nur eine
solche kann daher mit Sicherheit vorausbestimmen, welche Zustände
künftig noch in der Seele eintreten werden.

Auf den fünften, bedeutendsten dieser Einwürfe antwortet Leibnitz,
man könne immerhin sagen, die Seele sei ein immaterieller
Automat; was aber ihr einförmiges Thätigsein betreffe, so müsse man
unterscheiden: dies könne 1. so viel heißen, als nach demselben Gesetze
fortwährend thätig sein, und in diesem Sinn finde es bei jedem
(einfachen oder zusammengesetzten) Wesen wirklich statt, oder
es bedeute 2. einförmige, d. h. einander beständig gleiche Veränderungen,
und in diesem Sinne sei es falsch. So schreite die Bewegung
in parabolischer Linie beständig nach demselben Gesetze fort, sei
also wohl einförmig im ersten, keineswegs aber im zweiten Sinne
des Worts, denn die Stücke der parabolischen Bahn sind sich nichts
weniger als ähnlich. Auch habe die Seele in jedem Augenblick mehrere
Vorstellungen zugleich, welche für sie dasselbe bedeuten, wie die
Mehrheit der Theile für eine Maschine. Denn jede vorhergehende
Vorstellung habe Einfluß auf alle nachfolgenden. Ueberdies schließe jede
wahrnehmbare Vorstellung noch eine Menge kleinere und weniger
bedeutende Vorstellungsacte in sich, die sich nur nach und nach entwickeln
und sichtbar werden, wie schon aus der repräsentativen Natur
der Seele folge, welche mittels der Verknüpfung und des Zusammenhangs
aller Theile des Universums unter einander Alles
ausdrückt, was im ganzen Universum geschieht und geschehen wird.

Diese Lösung der Frage, wie eine Vielheit in der Einheit möglich
sei, steht und fällt mit der prästabilirten Harmonie. Denn da gleich
in vorhinein angenommen wird, jede Monas stehe zu jeder andern
in einem andern Verhältniß, also in unendlich vielen Verhältnissen,
die sich sämmtlich an der Außenseite (?) der Monade »spiegeln« und
ihre objectiven dunkeln Vorstellungen ausmachen, so haben wir gleich
von Anbeginn her eine unendliche Menge zugleich vorhandener, wenigstens
dunkler Vorstellungen in der Monas und ab esse valet conclusio
ad posse. Es frägt sich nur, ob es mit dem Spiegeln
seine Richtigkeit habe. Aus der (scheinbaren) Unmöglichkeit einer Vielheit
in der Einheit ist Herbart's ganze abweichende Theorie der
Seelenlehre geflossen, welche die Mehrheit der Kräfte und Vermögen
mit der Einfachheit der Seele für unvereinbar erklärt, und auf die
wir zurückkommen werden, wenn von den im Begriffe des Dinges
mit mehreren Merkmalen und der Veränderung angetroffenen Widersprüchen
die Rede sein wird.

Den obigen verwandt sind die späteren Einwendungen Bayle's
in der zweiten Auflage seines Wörterbuchs und Leibnitz' Erwiederungen(60).
Bayle vergleicht dort die Monas mit einem Schiffe,
das ohne von Jemanden regiert zu werden, sich kraft immanenter
Gesetze von selbst an den Ort seiner Bestimmung begibt und Leibnitz
meint darauf, eine Maschine dieser Art zu verfertigen, werde
auch einem endlichen Geiste wohl einmal möglich werden, warum
sollte es eine eben so construirte Monas dem unendlichen Wesen nicht
sein? Wie aber Jener die Seele Cäsars als Beispiel anführt und
fragt, wie es denn komme, daß deren Körper ohne ihr eigenes Zuthun
sich ihr so vollkommen anbequemt habe, da sagt Leibnitz geradezu:
»Mit Einem Wort, Alles macht sich im Körper so als wäre
in Bezug der einzelnen Erscheinungen die verwerfliche Lehre Epikur's
und Hobbes', die Seele sei ein materielles Wesen, vollkommen
wahr, als wäre der Mensch in der That ein bloßer Körper, ein
reiner Automat.« Klingt das nicht völlig so, als hätte sich Leibnitz
wirklich zu einem fatalistischen Mechanismus bekannt, dem er vergebens
dadurch ausweichen will, daß er ihn von der Gottheit abhängig

macht, welche Alles auf's Beste erkenne, wolle und vermöge,
und auf diese Weise die blinde Nothwendigkeit als eine weise, vorbedachte
und unverrückbare Ordnung der Dinge erscheinen zu lassen versucht?
Mit Recht scheint diese Ansicht der Vorwurf zu treffen, das absolute
Werden und damit auch die Unfähigkeit vernünftiger Leitung und Lenkung
nicht von sich weisen zu können. Will sie das letztere, und beruft
sich ausdrücklich, wie sie es thut, auf die continuirliche Einwirkung der
unendlichen Monas auf alle endlichen, so trägt die Hypothese einen
zweiten Widerspruch an sich, der noch handgreiflicher aufliegt, als der
erstgenannte.

Gibt es nämlich einerseits keine andere Möglichkeit physischen Einflusses
einer Monade auf eine andere, als in so materiell-transitorischer
Weise, wie sie Leibnitz ausdrücklich annimmt, und darauf eben seine
Verwerfung desselben basirt, ist es eben deshalb absolut unmöglich, daß
eine Monade auf die andere wie immer Einwirkungen ausübe oder von
ihr erfahre, wie gleichfalls mit klaren Worten behauptet wird: wie ist
es, möchten wir fragen, denkbar, daß die Gottheit selbst, die ja, wenn
gleich die vollkommenste, doch auch nur eine Monas sein kann, auf die
übrigen Monaden einwirke, was gleichwohl angenommen und worauf
so viel Gewicht gelegt wird? Kann es also helfen, sich hinter die Allmacht
der Gottheit zu flüchten, für welche es gar keine Beschränkung
des Wie und also auch des möglichen äußeren Einflusses auf andere
gebe? Kann selbst die Allmacht das an sich Unmögliche, was die
äußere Wirksamkeit zwischen Monaden deren Natur zufolge sein soll,
möglich und wirklich machen? Wäre dies nicht eben so ungereimt, als
der Gottheit die Fähigkeit zuzumuthen, machen zu können, daß zweimal
zwei nicht mehr vier, sondern fünf betrage? Um seinen eigenen
Principien treu zu bleiben, hätte Leibnitz entweder auch die Wirksamkeit
der Gottheit auf die übrigen Substanzen negiren, oder er hätte zugeben
müssen, jene materiell-transitorische sei keineswegs die einzige mögliche
Weise eines physischen Einflusses zwischen den Substanzen. Das
Erstere konnte er nicht thun, so wenig als er würde zugestanden haben,
die wirkliche Einwirkung der Gottheit auf die übrigen Substanzen sei
von der Art des Uebergangs materieller Theilchen etwa aus der Substanz
der Gottheit in die geschaffene Monade, da ja beider Natur einfach,
und jene Gottes überdies noch unveränderlich ist. Es wäre ihm
also nichts übrig geblieben, als zuzugestehen, die Art der Einwirkung

der Gottheit auf die Substanzen sei anderer Natur, als jene materiell-transitorische,
die er verworfen hatte, und bestehe wirklich.

Wo liegt aber, möchten wir jetzt weiter fragen, der Grund, daß
die Kraft nach außen zu wirken, die wir so eben der unendlichen Substanz
in unendlichem Maße, nämlich auf alle übrigen unendlich zahlreichen
einfachen Substanzen, zugesprochen haben, nicht auch in minder
hohem Grade den blos endlichen geschaffenen Substanzen zukomme?
Sind nicht diese so gut einfache Substanzen, wie jene? Sind sie von
jener generisch und so verschieden, daß nicht Kräfte, welche sie besitzen,
auch jener, nur in einem unendlich hohen Grade, inwohnen können?(61)

Gibt doch Leibnitz selbst zu, daß dieselben Kräfte, die in der menschlichen
Seele als Erkenntniß- und Willensvermögen auftreten, sich auch
an dem höchsten Wesen, nur im vollkommensten Grade, vorfinden.
Warum sollte nun eine Kraft, welche ausdrücklich dem vollkommensten
Wesen inwohnt, ohne welche dieses nicht sein würde, was es ist, der
menschlichen Seele und jeder andern Monade gänzlich fehlen, da ja
der Grund hinwegfällt, daß einfache Substanzen des Uebergangs materieller
Theilchen aus einer in die andere unfähig seien?

Auf diese Frage findet sich bei Leibnitz keine Antwort, dagegen
ist es offenbar, wie sehr er der Annahme einer Einwirkung von Seite
der Urmonas auf die geschaffenen Monaden bedurfte, um nur überhaupt
zu der Hypothese der prästabilirten Harmonie zwischen den letzteren zu
gelangen, die ihm als Metaphysiker ganz gleichgiltig hätte bleiben können.
War es einmal, und davon war Leibnitz, wie wir oben nachgewiesen,
überzeugt, absolut unmöglich, daß eine Monas von der andern
was immer für eine Veränderung oder Einwirkung erleide, so ist gewiß
auch für jede derselben gleichgiltig, ob ihre Veränderungen unter
einander harmoniren oder nicht. Sie können einander weder stören noch
fördern, ihre Harmonie kann zu ihrer Selbstentwickelung so wenig Etwas
beitragen, als ihre Disharmonie derselben schaden. Die prästabilirte
Harmonie ist daher nichts weiter als ein Postulat, das sich auf die
Voraussetzung des Daseins des unendlichen Wesens und dessen Fähigkeit,
auf die Monaden verändernd einzuwirken, gründet. Beweisen wollte
Leibnitz das Dasein derselben aus der Existenz der ewigen Wahrheiten.
Diese letzteren selbst aber faßte er nur als Ausflüsse des göttlichen

Verstandes und Willens. »Ohne Gott,« sagt er ausdrücklich, »gibt es
weder ein Reelles in der Möglichkeit, noch etwas Existentes, ja überhaupt
nicht einmal etwas Mögliches(62).« Und an andern Orten: »Zwar
hängen die Wahrheiten nicht von seiner Willkür ab, außer jenen, deren
Grund im Princip der Wahl des Besten liegt, also außer den zufälligen
oder Erfahrungswahrheiten,« aber auch »die nothwendigen Wahrheiten
hängen einzig von seinem Verstande ab, dessen innere Objecte sie
ausmachen(63).« »Weder die Essenzen noch die sogenannten ewigen Wahrheiten
haben ein blos fingirtes Dasein, sondern sie existiren, so zu sagen,
in einem Ideenreiche in Gott, dem Urquell alles Seins und Wesens. Daß
dies kein leeres Wort sei, beweist, wenn nichts Anderes, die actuelle Existenz
der Dinge. In der Reihe der Dinge selbst findet man ihren letzten Grund
nicht, sondern in den ewigen Wahrheiten. Existentes aber, wie es die
Dinge sind, kann nur wieder in Existentem gegründet sein. Daher müssen
auch die ewigen Wahrheiten eine wahrhafte Existenz in einem absolut
nothwendigen metaphysischen Subject besitzen, welches Letztere Gott
ist, durch den alles, was sonst bloße Einbildung wäre, realisirt wird(64).«
Leibnitz sah zu wohl ein, daß man nicht behaupten dürfe, die Wahrheit
hänge von Gottes Belieben ab, sei etwa nur Wahrheit, weil Gott
wolle, daß sie es sei, was er eben Descartes vorgeworfen hatte; da
er aber nichtsdestoweniger behauptet, sie habe ihre Existenz nur im göttlichen
Verstande, so sah er sie dennoch in gewisser Beziehung als von
diesem abhängig an. Insofern nun das unendliche Wesen alle Wahrheiten
erkennt, diese Erkenntnisse Attribute desselben sind, es selbst ein
Existentes ist, so haben dieselben als wirkliche Gedanken eines Wirklichen
allerdings gleichfalls Wirklichkeit, aber nur insofern sie wirkliche
Gedanken sind, nicht als Sätze, als Stoff der Gedanken an und für
sich betrachtet. Gott erkennt in seinem Denken die Wahrheiten, d. i.
diese selbst sind noch etwas von seinem Denken derselben Verschiedenes.
Sie sind der Stoff der Erkenntnisse und von ihrem Erkanntwerden
gänzlich unabhängig, wie denn Niemand zweifeln wird, ob der Satz:
die Erde bewegt sich um die Sonne, schon früher wahr gewesen, ehe
Copernicus ihn dachte und aussprach. Schon damit er ihn denken
konnte, mußte dieser Satz vorhanden gewesen sein, mußte ihm wenigstens

die ganz allgemeine Seinsbestimmung eines »Etwas« zubehört
haben. Niemand zweifelt, wenn er zwei verschiedene Personen das
Wort »Haus« aussprechen hört, daß beide hier die gleiche subjective oder
dieselbe objective Vorstellung (wenn auch vielleicht bei Jedem von einem
anderen Gemeinbilde begleitet) in ihr Bewußtsein aufnehmen. Das
Wort »dieselbe« deutet darauf hin, es finde hier nur eine doppelte psychologische
Auffassung der nämlichen logischen Vorstellung statt. Diese
Vorstellung muß sich sonach von ihrer Auffassung im Denken sowohl,
wodurch sie Gedanke eines wirklichen Wesens wird, als von dem Gegenstande,
den sie vorstellt (hier: dem Hause) unterscheiden lassen. Ihr
kommt weder die accidentielle Existenz des wirklichen Gedankens, noch
die actuelle des wirklichen Gegenstandes zu: sie besitzt lediglich ein Sein,
das mit der sogenannten Wirklichkeit nichts gemein hat, das einem jeden
»Etwas« ohne Ausnahme zugesprochen werden kann, und das man
kurz mit dem Ausdrucke: An sich sein(65) bezeichnen könnte. Vorstellungen
der Art als Stoff der gedachten Vorstellungen mögen Vorstellungen
an sich heißen. Sätze nun, die durchaus aus Vorstellungen
an sich als Theilen bestehen, sollen Sätze an sich, und wenn sie
wahre Sätze sind, Wahrheiten an sich heißen. Da die Wahrheit
derselben nicht von unserer Erkenntniß derselben abhängt, so kann es ihrer
nicht nur viel mehrere geben, als wir bereits erkennen, sondern die Vermehrung
unsrer Erkenntniß wird nur dadurch möglich, daß der Wahrheiten
an sich eine weit größere Menge vorhanden ist, als der bereits
erkannten Wahrheiten. Auch ihre logische Verbindung und Zusammenhang
ist dann nicht erst das Werk unsrer Erkenntniß, sondern besteht
unter ihnen selbst objectiv und unabhängig von der vielleicht ganz zufälligen
und abweichenden Weise, auf welche wir dieselben verknüpfen, in ähnlicher
Art, wie wir jetzt schon die synthetische Abfolge und den Erfindungsweg
bei gewissen Wahrheiten zu unterscheiden pflegen.

Hätte Leibnitz dieses Verhältniß der Begriffe, Sätze und
Wahrheiten an sich überhaupt zu jedem dieselben auffassenden Denk-
und Erkenntnißvermögen beachtet, so hätte er nicht nöthig gehabt, zu
besorgen, daß durch Annahme eines unabhängigen Reichs ewiger Wahrheiten
Gottes Allmacht und Allvollkommenheit eine Beschränkung erfahren
werde. Denn wenn gleich bei dem endlichen Geiste von einem

zeitlichen Prius der Wahrheit an sich vor der Erkenntniß derselben
die Rede seyn kann (z. B. beim copernicanischen Satze), so ist dies ja
nicht bei dem unendlichen der Fall, der über die Zeitbestimmung hinaus
ist. Hier bedeutet die Unterscheidung zwischen Wahrheit an sich
und der Erkenntniß derselben von Seite Gottes nichts weiter als die
Unterscheidung zwischen dem Stoffe des Gedankens und dem wirklichen
(bei der Gottheit von Ewigkeit her bestehenden) Denkacte desselben.
Anders könnte die Sache scheinen, wenn von Beschränkung des göttlichen
Willens durch gewisse Wahrheiten, z. B. das oberste Sittengesetz,
die Rede ist, und behauptet wird: Gott wolle und müsse wollen, was
das Sittengesetz gebietet, nicht aber umgekehrt, was er gebiete sei
das Sittengesetz. Allerdings ist das Sittengesetz auch der Inhalt des
göttlichen Willens, nicht aber als hätte das Sittengesetz seinen Inhalt
eben nur, weil Gott es wolle, der allenfalls auch ein anderes
Sittengesetz hätte aufstellen können. Abgesehen davon, daß ja
das allervollkommenste Wesen ohne gewisse Beschränkungen, welche in
der Natur der Eigenschaften liegen, die dasselbe neben einander in dem
vollkommensten Grade besitzen soll, in welchem sie neben einander möglich
sind, nicht bestehen kann, ist es hier ja abermals eine blos formelle
Unterscheidung zwischen Gedanken und Stoff des Gedankens,
welcher den Willen bestimmt, der ja an und für sich, weil er der vollkommenste
ist, mit dem Inhalte jener Wahrheit, welche das oberste
Sittengesetz ausmacht, immer übereinstimmen muß. Wenn also auch
der Kriticismus dadurch, daß er das Sittengesetz an und für sich, ohne
es als Willensäußerung einer Persönlichkeit zu betrachten, der philosophischen
Beurtheilung unterwarf, und als selbständige unabhängige
Wahrheit an die Spitze anderer Wahrheiten stellte, einen folgenreichen
Schritt auf das philosophische Gebiet nach vorwärts that, aber auch
der antitheologischen Neigung Thür und Angel öffnete, das bloße Gesetz
an die Stelle der darnach handelnden Persönlichkeit zu setzen, und die
letztere gänzlich über Bord zu werfen, so läßt sich doch Leibnitz
andrerseits bei der wichtigen Frage, ob die Wahrheit von fremdem
Willen oder nur von ihrer eigenen unverrückbaren Natur abhänge, von
dem Tadel nicht frei sprechen, eine wenigstens zweideutige Entscheidung
geliefert zu haben.

Indeß dies würde zu weit führen. Genug Leibnitz bestand
auf der prästabilirten Harmonie und setzte damit, wie Jemand seiner

Zeit sagte, einem marmornen Rumpf einen Kopfe von Sandstein auf.
Während die Monadenlehre kräftig fortbestand, in Herbart einen
neuen Entdecker fand und für künftige Zeiten vielleicht eine neue Epoche
der Metaphysik zu beginnen verspricht, besteht die prästabilirte Harmonie,
wie die von Leibnitz so emsig gesuchte, so hochgepriesene und niemals
vollendete Universalwissenschaft(66), nur mehr als literarische Curiosität
und beide gingen mit ihrem großen Erfinder zu Grabe. Die prästabilirte
Harmonie hat, sagt Feuerbach, nicht die Bedeutung der Begründung
einer Realität, sondern nur die der Erklärung eines Phänomens.
Ja sie drückt eigentlich nur aus und bezweckt nur eine Harmonie
zwischen der Leibnitz'schen Metaphysik und den gewöhnlichen populären
Vorstellungen vom Körper und seiner Verbindung mit der Seele. Auch
fielen selbst seine frühesten Schüler zum Theil schon in diesem Punkte

von ihm ab und wandten sich theils zum Occasionalismus, theils, wie
der früher genannte Canz, zu einer Art physischen Einflusses. Das
Letztere beweist wenigstens, daß schon frühzeitig jene materiell-transitorische
Vorstellungsweise desselben nicht für die einzig denkbare angesehen
zu werden begann. Wie aber auf Leibnitz' Grundlagen
fußend und seinen eigenen Principien getreu die prästabilirte Harmonie
vermieden, und eine allen bisher erhobenen Schwierigkeiten ausweichende
Ansicht vom physischen Einflusse erreicht werden könne, wollen
wir am Schlusse dieser historischen Uebersicht in Kürze anzudeuten
versuchen.

2. Die Causalität als Kategorie: Kant.

Das in Leibnitz unläugbar vorhandene idealistische Element,
das durch die prästabilirte Harmonie und die von derselben postulirte
Voraussetzung eines allweisen, höchst gütigen, heiligen und allmächtigen
Schöpfers mit dem Realismus der gemeinen Erfahrung in Einklang
gebracht worden, tauchte in seinem großen Nachfolger, dem
Weisen von Königsberg, unabhängiger wieder auf. Kant's ganze,
über das Gebiet der innern Erfahrung hinausreichende Metaphysik beschränkte
sich auf den Satz vom zureichenden Grunde. Nachdem Leibnitz
die Vorstellungen zu nothwendigen Schöpfungen der Monade
ohne alle äußere Veranlassung gemacht, Locke und Hume aber behauptet
hatten, alle Vorstellungen, die wir besitzen, kämen von
außen, aus der Erfahrung, diese selbst aber lehre nichts von Causalität
oder nothwendiger Gesetzmäßigkeit der Natur, und das Causalitätsverhältniß
sei eine blos psychologische Angewöhnung, schloß Kant: gerade
der Umstand, daß wir den Begriff der Causalität in die Erscheinung
der Dinge hineinlegen, sei Bürgschaft dafür, daß dieser Begriff Giltigkeit
und Nothwendigkeit habe. Was aus der Erfahrung stammt, ist
zufällig wie diese selbst; was aus dem Denken, der gemeinsamen
Natur, der Vernunft stammt, ist allgemein und nothwendig. »Bisher,«
sagt er(67), »nahm man an, alle unsere Erkenntniß müsse sich
nach den Gegenständen richten; aber alle Versuche, über sie etwas
a priori durch Begriffe auszumachen, wodurch unsre Erkenntniß

erweitert würde, gingen durch diese Voraussetzung zunichte. Man versuche
es daher einmal, ob wir nicht in den Aufgaben der Metaphysik
besser damit fortkommen, daß wir annehmen, die Gegenstände müssen
sich nach unsrer Erkenntniß richten, welches ja schon besser mit der
verlangten Möglichkeit einer Erkenntniß a priori zusammenstimmt, die
über Gegenstände, ehe sie uns gegeben werden, etwas festsetzen soll.
Es ist hiemit ebenso, wie mit dem ersten Gedanken des Copernik
bewandt, der, nachdem es mit der Erklärung der Himmelsbewegungen
nicht gut fortwollte, wenn er annahm, das ganze Sternenheer drehe
sich um den Zuschauer, versuchte, ob es nicht besser gelingen möchte,
wenn er den Zuschauer sich drehen und die Sterne in Ruhe ließ.«

Diese Wendung, wenn sie auch noch empirische Bestandtheile
enthielt, war übrigens idealistisch. Das denkende Subject empfängt
weder die Erscheinungswelt rein von außen, noch producirt es dieselbe
gänzlich aus sich selbst, sondern es empfängt den Stoff, die Elemente
des Denkens, die Empfindungen von den Dingen, fügt aber die Verbindungen
und Verhältnisse derselben, die Form, aus seinem eigenen
Verstande hinzu. Der Verstand und seine Gesetze bestimmen genau,
wie das Wirkliche, falls es vorhanden wäre, beschaffen sein müßte,
aber sie können dies Wirkliche nicht selbst schaffen, sie können wohl die
essentia, aber nimmer die existentia a priori nachweisen, oder, um
mit Kant zu reden, »aus der bloßen Vorstellung eines Dinges läßt
sich auf keine Weise die Wirklichkeit desselben heraus klauben.«

Diese Wirklichkeit gibt sich daher das denkende Subject nicht
selbst, sondern es findet sie vor, aber auch nur durch Wahrnehmung,
also auch nur durch ein zufälliges Dasein eines bestimmten endlichen
Objects. Auch nach der längsten Erfahrung bleibt der Fall denkbar,
daß einmal das gerade Gegentheil sich ereigne und das Allgemeine,
für immer Giltige ist nur die Folge unsrer eigenen Verstandeseinrichtung.
Wie dieser, so lange sie dieselbe bleibt, die Dinge erscheinen
müssen, das wissen wir; wie sie sind, was sich alles ereignen könne und
werde, wissen wir nicht. Der Stoff, die Empfindungen, die wir in
uns antreffen, und kraft unserer Verstandeskräfte verknüpfen und trennen,
sind nur Zustände der Seele; wir können nie über unsere Vorstellungen
hinaus, nie die Dinge selbst in unser Bewußtsein ziehen,
denn Alles, was wir von diesen kennen, sind eben wieder nichts als
Vorstellungen. Uns bleibt daher nur der Schluß übrig: dieser materielle

Stoff, die Empfindungen in uns müssen einen Grund haben, der
wegen ihrer Zufälligkeit und Wandelbarkeit nicht in uns selbst, in
unseren Verstandesgesetzen als dem Allgemeinen und Nothwendigen
liegen kann, sondern außer uns liegen muß, von welchem wir aber
nichts weiter wissen, als daß er da ist. Dieser äußere Grund sind die
ihrer Natur nach völlig unbekannten Dinge an sich. Jede weitere Erkenntniß
derselben würde eine Vorstellung, daher wieder nur ein Zustand
unserer eigenen Seele sein.

Den Schluß von dem Dasein der nicht wegzuläugnenden Empfindungen
im Subjecte auf das Vorhandensein der Dinge an sich außer
uns machen wir nach dem Verstandesgesetze der Causalität. Wir Menschen
als Menschen sehen die Dinge unwillkürlich darauf an, daß sie
sich wie Ursachen und Wirkungen verhalten, so wie Jemand, der eine
blaue Brille trägt, die Gegenstände im blauen Licht erblickt, die einem
Andern im weißen erscheinen. Für Geister von anderer Einrichtung
als die unsre würde das Causalitätsverhältniß vielleicht gar nicht, oder
auf ganz andere Weise vorhanden sein. Dieses so besonders geartete
Sehen ist aber nicht blos, wie die Skeptiker behaupten, aus der
Erfahrung abstrahirte Gewohnheit, sondern Folge einer natürlichen
Einrichtung unsres geistigen Auges, die vor aller wirklichen Erfahrung
da war. Später, wenn wir uns bei gebildeter Reflexion der Thätigkeitsformen
des Verstandes und ihrer Gesetze bewußt werden, bezeichnen
wir diese mit Substantiven und bringen sie unter abstracte Begriffe,
die sich der Verstand selbst von seinen Thätigkeiten macht, nachdem
diese schon seit lang vorhanden sind. Wird aber gefragt, ob mit
dem Bewußtsein, daß wir die Causalität selbst in die Erscheinung hineinlegen,
uns auch irgend ein Recht gegeben oder genommen sei, das
Vorhandensein der Causalität unter den Dingen an sich anzunehmen,
so schneidet Kant die Frage kurz durch den Machtspruch ab, daß wir
keine synthetischen Urtheile a priori, d. h. keine solchen zu fällen vermögen,
darin die Verknüpfung zwischen Subject und Prädicat nicht
durch eine Anschauung (reine oder empirische) vermittelt wird. Von
Dingen an sich können wir aber gar keine Anschauung haben; alles
was wir von ihnen wissen, sind bloße Erscheinungen, und in diese
legen wir zwar die Causalität hinein, aber eben nur vermöge unserer
eigenen Verstandeseinrichtung. Eine Erkenntniß der Dinge an sich, die
keine Erscheinung derselben, sondern ihr eigentliches Wesen betreffe,

wäre eine übersinnliche Erkenntniß, und eine solche ist unmöglich. Auf jene
Verstandeseinrichtung aber als apriorische Synthesis der Erscheinungen
dürfen wir daraus schließen, weil ohne sie gar kein zusammenhängendes
Bewußtsein, keine Erfahrung möglich, sondern ein atomistisches
Chaos einzelner Wahrnehmungen allein vorhanden wäre; thatsächlich
aber gibt es eine geordnete Erfahrung.

Die Gesetze unsrer Verstandesoperationen, substantivisch ausgedrückt,
sind die Kategorieen, und da sich die Gesetze des Verstandes
als Ordner der Erfahrung zunächst bei den Urtheilen, also der Verbindung
getrennter Vorstellungen äußern, so ergeben sich die verschiedenen
Haupt- und Grundbegriffe nach den verschiedenen Arten der Urtheile.
Unter diesen entspricht das Hypothetische der Kategorie der Causalität.
Sie sind weder angeborne Begriffe, noch Ideen in Plato's Sinne,
sondern durch Reflexion selbst erzeugte abstracte Bezeichnungen für
gewisse nothwendige Thätigkeiten des Verstandes, für Auffassungsformen,
denen derselbe allen empfangenen Stoff, also alle sinnlichen Empfindungen
(Anschauungen) unterwirft. Der Verstand selbst ist ein unproductives,
aber in diesen Auffassungsweisen des empirischen Stoffes
fortwährend thätiges Vermögen, eine innerliche leere Kraft, welcher
durch das Anschauungsvermögen der nöthige Erfahrungsvorrath von
außen zur Bearbeitung zugeführt wird.

Vergleicht man Kant's Ansicht mit jener Leibnitz', so scheint
es fast, als habe er den Standpunkt einer einzelnen Leibnitz'schen
Monade gewählt. Während aber in dieser sämmtliche Vorstellungen von
innen infolge ihres Mutationsgesetzes erzeugt werden, fügt das
Kant'sche Subject blos die Form aus eigenem Fonde hinzu und empfängt
die Materie von außen. Wie? darüber hat sich das kritische
System nie aussprechen wollen und können. Der Idealismus der Monade
nimmt dadurch, daß ihre freie Thätigkeit blos auf die Verknüpfungs-
und Zusammenfassungsweise des unwillkürlich Gegebenen beschränkt
wird, ein realistisches Moment an; die Unfähigkeit derselben von
einer andern Einwirkung zu erfahren oder auf sie auszuüben, wird
aufgehoben, aber die dem Subjecte äußern, nur durch das ideale
Band der prästabilirten Harmonie verbundenen einfachen Monaden
haben sich jetzt ihrer Qualität und Wesenheit nach in völlig unbekannte
und unerkennbare Dinge verwandelt, von denen wir – das
Denkende – eben nichts weiter wissen, als daß sie auf was

immer für eine Weise Ursache des in uns angesammelten Erfahrungsstoffes
sind.

Daher erscheint bei Kant das Causalitätsgesetz als eine durch
unsre Verstandeseinrichtung unwidersprechlich gebotene Voraussetzung,
über deren Art und Weise des Stattfindens zwischen den realen Wesen
selbst wir übrigens nichts aussagen können, und die uns aller weitern
Fragen nach dem Wie? als unnützer, unlösbarer Spitzfindigkeiten
überhebt. Ob sie durch prästabilirte Harmonie, durch Occasionalismus
oder durch physischen Einfluß erfolge, kann uns gleichgiltig sein, liegt
jenseits der Grenzen menschlicher Erkenntniß; genug, wir als Menschen
müssen die Causalität denken und in die Dinge hineinlegen. Aber auch
in dieser Fassung ist es ein neues Zeugniß für die Unabweislichkeit des
Causalitätsbegriffes, daß ein System, das sich für unvermögend erklärte,
das Vorhandensein einer solchen äußeren Wirksamkeit zwischen
den Dingen an sich nachzuweisen, die Annahme desselben lieber der
menschlichen Verstandeseinrichtung (wie Leibnitz selbst der Gottheit)
in's Gewissen schob, als sie aufheben wollte. Wie zwingend muß eine
Erfahrung sein, die zu so gewagten Annahmen verleiten kann! Abläugnungen
der Art beweisen beinahe mehr als directe Beweise für das
stattfinden eines wirklichen causalen Zusammenhangs unter den realen
Dingen, mögen sie nun Substanzen, Monaden oder Dinge an sich
heißen.

An Kant knüpfen sich zwei Richtungen an, eine realistische
und eine idealistische. Die erstere hielt sich an den im Subject gegebenen
materiellen Stoff der Empfindung und die Dinge an sich, die
andre bildete den Begriff der Kategorieen aus und erweiterte ihre
idealistische Natur zunächst auch über den durch Erfahrung gegebenen
Stoff der Vorstellungskraft. Bei unsrer ausschließlichen Rücksichtsnahme
auf monadistische Systeme diente uns die Betrachtung der Kategorieen
nur als Uebergangspunkt zu dem an dieselben sich schließenden
realistischen Systeme.

3. Die Theorie der Selbsterhaltungen: Herbart.

Wie der Rauch auf das Feuer, so deutet der Schein auf das Sein,
sagt Herbart(68). Kant hatte die ganze Erfahrung für bloße Erscheinung

erklärt und nachdem es ihm ungewiß geworden war, ob das
Denkende in uns Substanz sei und eben so ungewiß, was für Dinge
hinter den körperlichen Erscheinungen stecken möchten, ließ er es bei der
unbestimmten Vermuthung bewenden, hinter dem Scheine möge wohl
ein Seiendes verborgen sein. Die entschiedene Aufforderung, jetzt die
Untersuchung zu beginnen und das Seiende als ein solches zu bestimmen,
wie es sein muß, damit die Erscheinungen ihrerseits als solche
und keine andern daraus hervorgehen, diese Triebfeder des metaphysischen
Denkens wirkte nicht auf ihn. Sie hätte aber auf ihn wirken
sollen. Wo etwas scheint, muß Etwas sein, denn wo nichts wäre,
könnte auch nichts scheinen. Auch die scheinbar nicht gegebenen Bestimmungen
der Causalität, wie Hume, des Raumes, der Zeit und der
Substantialität, wie Kant meinte, sind gegeben. Sobald wir willkürlich
versuchen, Größe, Gestalt, Dauer anders zu denken, wie bisher,
so tritt die Nothwendigkeit wieder ein, sie so zu denken, wie sie
sich geben. Wir sind an Gestalt und Dauer ebenso gebunden, wie an
Beschaffenheiten der Dinge, z. B. Gold fest, Wasser flüssig zu denken.
Diese Vorschriften liegen in der Erfahrung, welche nicht allein in der
rohen zusammenhangslosen Materie vereinzelter Empfindungen besteht;
sondern zugleich in den Formen, die Kant nicht mehr zur Erfahrung
rechnete. Diese Formen sind gegeben. Um aber den Beschauer zu bestimmten
Formen zu nöthigen, muß ein Reales vorhanden sein.

Aus denselben Formen aber, auf welche der Schein als das Gegebene
hinweist, erwachsen der Metaphysik neue Aufgaben. Sie sind
zwar gegeben, aber sie können nicht so bleiben, wie sie gegeben sind,
denn sie sind widersprechend. Statt jedoch hieraus zu schließen, die
ganze Erfahrungswelt sei eine Ungereimtheit, welcher Gedanke alle
praktische Wirksamkeit aufheben würde, zwingt uns diese Erscheinung
vielmehr, den Dingen oder im Grund nur unserer gewiß falschen
Auffassungsweise derselben eine andere Gestalt zu geben, damit sowohl
das Wissen als das Glauben seine rechten Plätze wieder erlangen möge(69).

Dadurch erhält die Metaphysik eine doppelte Bestimmung; einmal
von der gegebenen Erscheinung fortschreitend bis zu dem wahrhaft
Seienden zu gelangen, das andremal zu zeigen, auf welche Weise
sich aus den Eigenschaften und Verhältnissen des wahrhaft Seienden

allmälig eine gerade so beschaffene Erscheinungswelt herausbilden müsse,
wie wir sie eben besitzen. Das Erstere ist eine analytische, das Letztere
eine synthetische Untersuchung. Um zu der ersteren zu gelangen, stellen
wir vor allem den Begriff des wahrhaft Seienden fest.

Dieser besteht aus zwei gleich wichtigen Begriffen, den des »Sein«
und des »Was,« welchem das Sein zugesprochen wird. Einem Dinge
das Sein beilegen, heißt nichts anderes, als es bei der einfachen
schlechthinigen Setzung desselben bewenden zu lassen(70). Diese Setzung
ist rein positiv, sie darf also weder eine Negation, noch eine Relation
(etwa auf ein Setzendes) enthalten. Eine solche würde aber darin stecken,
sobald die Setzung complicirt wäre, sich in mehrere Setzungen auflösen
ließe, deren Eine nicht ohne die Andere sein kann. Das Sein besteht
in Bezug zu einem Was. Wäre dies nicht der Fall, so könnte man das
Sein selbst zum Subject machen und aussprechen: Das Sein Ist. Allein
dies hieße dem Sein als Subject das Sein als Prädicat beilegen, was
ein Widerspruch wäre. Der Satz hebt sich also auf und: das Sein
Ist nicht, nämlich nicht ohne ein Was, welchem es beigelegt wird. Diesem
Was müssen, um ihm das Sein zusprechen zu können, verschiedene
Bestimmungen zukommen(71). Ein Was, welchem das Sein beigelegt
worden, ist ein Seiendes und die Eigenschaften dieses Was sind
Eigenschaften des Seienden und das Was dessen Qualität. Diese muß
schlechthin einfach, ohne Mehrheit von Bestimmungen, Theilen, Kräften
und Eigenschaften sein; denn bekämen wir auf die Frage, was das
Seiende sei, eine Mehrheit von Bestimmungen zur Antwort, deren
Eine nicht ohne die Andere sein könnte, so hätten wir nicht mehr
Eines, sondern mehrere Seiende, während doch nur Eines da sein
soll. Wollen wir diese mehreren Bestimmungen zur Einheit verschmelzen,
während sie sich doch ihrer Natur nach nicht auf eine Einzige zurückführen
lassen, so ist diese Einheit nichts als eine Form und sie setzen heißt
eigentlich ihre Glieder und zwar selbst wieder als getrennte Seiende
setzen. Eine höhere Einheit aber im Sinne Schelling's aus disparaten
oder gar entgegengesetzten Bestimmungen zusammenschweißen, heißt

»einen Thurm von Einheiten über einander bauen, bis Jederman deutlich
sieht, daß die höheren Einheiten sich allemal beziehen auf die niederen,
und daß folglich je höher das Kunstwerk in die Luft steigt, wir desto
weiter von der Sache abkommen(72).« Die gänzliche Einfachheit der
Qualität verbietet demnach streng, Größenbestimmungen, die Theile
voraussetzen, Unendlichkeit, deren Setzung nie vollendet werden könnte,
derselben beizulegen. Das Seiende, insofern es dies ist, ist streng Eins
und nicht Vieles; wäre es das Letztere, so wäre es der einfachen Setzung
unzugänglich.

Die Nothwendigkeit des einfachen Was kommt diesem daher nur
insofern zu, als es ein Seiendes werden soll. Betrachten wir daher das
Was ohne Sein näher, so fällt diese Beschränkung hinweg. So lang
das Was nicht als seiend gesetzt wird, ist es uns unverwehrt, dasselbe
durch eine Mehrheit von Begriffen zu denken. Soll es aber als seiend
gedacht werden, so muß die Qualität einfach sein und daher müssen
alle jene mehreren Bestimmungen die Fähigkeit haben, sich auf eine
einzige zurückführen zu lassen, die dann das Was des Gesetzten ausmacht.
Dem Was, insofern es als seiend gedacht wird, ist folglich jene
Mehrheit von Begriffen, mittels welcher es außerhalb des Seins gedacht
werden kann, ganz zufällig, sie ist eine blos zufällige Ansicht von
demselben(73). Jedes Was, sobald es nicht als dasjenige eines Seienden
angesehen wird, läßt sich auf mehr-, vielleicht unendlich vielfache Art
mittels einer Mehrheit von Begriffen ausdrücken: von jedem Was kann
es daher auch mehrere, ja unendlich viele zufällige Ansichten geben, sobald
wir die Beschränkung einhalten, daß sich jeder der complicirten
Ausdrücke des Was auf eine strenge Einheit müsse zurückführen lassen.
Die zufälligen Ansichten bedeuten nichts für das Seiende, und sind nur
Mittel der »philosophischen Kunst, die wir gebrauchen, wie der Mathematiker
die Transformationen seiner Zahlenausdrücke(74)«.

Wie viel es der Seienden gebe, ist unbestimmt; daß es ihrer mehrere
gebe aber gewiß. Der Schein ist ein mehrfacher, verschiedener, er
setzt also auch ein mehrfaches zu Grunde liegendes Seiende voraus.
Denn gäbe es nur ein einziges Seiende, folglich auch nur eine einzige

Qualität, so könnte aus dieser nichts Verschiedenartiges noch irgend eine
Veränderung hervorgehen, keine Zu- oder Abnahme des Scheins ließe
sich erklären. Die mehreren Seienden selbst sind einander gleichgiltig,
völlig indifferent, nichts als absolutgesetzte einfache Qualitäten; das System,
nach des Erfinders eigenem Ausdruck, eine qualitative Atomistik.

Jedoch neben der Forderung, ein Reales hinter dem Scheine vorauszusetzen,
macht die Erfahrung eine zweite, nicht minder dringende
an uns, die auf demselben Schlusse beruht, wie oben die Setzung der
Realen selbst. Wir nehmen Veränderungen, Wechsel der Erscheinungen
wahr; es scheint etwas zu geschehen, es muß daher auch in der That
etwas geschehen, weil es sonst nicht scheinen könnte. Denn wenn man
gleich, um die Mehrheit der erscheinenden Beschaffenheiten, den verschiedenartigen
Schein hinreichend zu erklären, zur Annahme einer Mehrheit
seiender Wesen seine Zuflucht nimmt, so kann aus diesen doch Nichts
hervorgehen, so lang sie nicht mit und zu einander in gewisse Beziehungen
treten. Auf diesem Wege gelangen wir zu den Problemen der Inhärenz,
der Veränderung und des wirklichen Geschehens. Herbart
bedient sich zu diesem Zweck der von ihm sogenannten Methode der
Beziehungen, welche darin besteht, daß Eigenschaften, welche an einem
einzigen Wesen befindlich sich widersprechen und einander ausschließen
würden, einer Mehrheit dieser Wesen, die sich wechselseitig modificiren,
ohne Widerspruch beigelegt werden können, so wie eine Summe Eigenschaften
besitzt, die ihren Theilen fehlen. Diesem Verhältniß zwischen
Seienden entspricht in der Logik der Zusammenhang zwischen Prämissen
und Schlußsatz. Der letztere folgt nämlich aus keiner der Prämissen
für sich, sondern nur aus sämmtlichen zusammengenommen.

Wenden wir diese Methode zunächst auf die Inhärenz an. An A
wird a gesetzt: d. i. die Setzung des A soll jene von a enthalten. Allein
A ist ein Einfaches, kann kein Mannigfaltiges enthalten; folglich
muß A = a sein, während die Forderung, daß das A als einfaches
Wesen ein esse, das a als Inhärenz ein bloßes inesse besitzen soll,
dieser Identität widerspricht. Die Einheit von A und a ist daher unmöglich
und wird dennoch verlangt; hierin liegt der Widerspruch. An
ihm haben wir zugleich ein Beispiel jener »treibenden« Widersprüche
in den gegebenen Erfahrungsformen, deren eine die Inhärenz ist, welche
Herbart als die Principien des metaphysischen Denkens betrachtet.

Sobald uns ein offenbarer und gleichwohl unabweislicher (?) Widerspruch
der Art gegeben wird, ist es Aufgabe des Denkens, diesen Widerspruch
zu heben, und den mangelhaften Begriff zu ergänzen. Der Widerspruch
liegt in A, das mit a identisch sein soll und nicht identisch sein
kann. Es kann also in beiden Fällen unmöglich dasselbe A sein; es können
aber nicht blos mehrere, eine Summe sein, weil sich sonst derselbe
Widerspruch bei jedem einzelnen Summanden nur wiederholen würde:
sondern die mehreren A müssen auf was immer für eine Weise zusammengefaßt
werden, um a zu ergeben. Dies heißt so viel, daß sobald
der Schein einer Inhärenz vorhanden sei, dieser auf das Dasein
einer Mehrheit von Realen hinweise, welche auf eine Weise zusammen
sind; ein Begriff, dessen Natur erst späterhin klar werden kann. Hervor
tritt aber der Schein der Inhärenz, sobald wir die in der Erfahrung
gegebenen Dinge betrachten. Von diesen nehmen wir nur Merkmale
wahr, die auf ein Ding weisen, welches letztere weder vor den
Merkmalen irgendwie gegeben, noch die bloße Summe derselben ist,
denn existirt keines der Merkmale für sich allein, so ist auch ihre Summe
als eine Summe von Nichtigem, selbst Nichts. Wir sehen daher das
Ding als dasjenige an, dessen Setzung die Setzung der Merkmale vertritt,
als – Substanz, dessen Setzung aber die Zahl der Setzungen
der Merkmale keineswegs um eine vermehrt, sondern ihnen zusammengenommen
gleich gilt. Hierin eben liegt der Widerspruch. Die vielen
Setzungen sollen Eine sein. Die Lösung lautete oben: Wo ein Schein
der Inhärenz entsteht, da existirt eine Mehrheit von Realen. In unserem
Falle jedoch entsteht ein mehrfacher Schein von Inhärenz: es muß
daher mehrere Mengen von Realen geben, deren jede den Schein eines
andern Merkmals, einer andern Inhärenz erzeugt(75). Damit wäre aber
nichts für die Einheit des Dinges, dessen mehrere Inhärenzen wir in's
Auge fassen, gethan, welche eine Grundbestimmung des Problems ist.
Man muß daher annehmen, daß die verschiedenen Mengen Realer in
Reihenform, welche den Schein der mannigfachen Inhärenzen hervorbringen
helfen, ein gemeinschaftliches Anfangsglied haben, welches eben
dasjenige ist, das wir Substanz nennen. Auf dieses wird der Schein bezogen,
obgleich er ihm nicht anders als im Verbundenem mit den andern
Gliedern der Reihen zukommt. Die Ursache des Scheines von Inhärenz

an A liegt daher in dessen Zusammensein mit mehreren anderen
Realen, und daraus folgt der wichtige Satz: »Keine Substantialität
ohne Causalität(76),« der nur so viel bedeutet: Jedes Reale kann Substanz
werden, sobald es mehreren Reihen von Realen zum gemeinschaftlichen
Anfangsgliede dient, und mit diesen zusammen Ursache gewisser
verschiedener Arten des Scheines wird.

Fragen wir nun: was thun die Ursachen und was leidet die Substanz
und wie hängt mit dieser das inhärirende Accidenz zusammen, das
sie mit Hilfe der übrigen Realen als Ursachen soll erhalten haben?(77)
Bisher war vom Thun und Leiden noch keine Rede; die Substanz so
gut ein Reales, wie jede der hinzukommenden Ursachen, und die Reihen
unterscheiden sich dadurch, daß, während das Anfangsglied in allen dasselbe
bleibt, die übrigen Glieder in jeder andere sind, weil jede Reihe
eine andere Gattung Scheines erzeugt und andere Folgen andere Gründe
haben müssen. Eben so wenig folgt daraus über das Wie des Zusammenhangs
des Accidenz mit der Substanz etwas; denn das Accidenz ist
nichts als Schein, und dieser blos einfache Empfindung im denkenden
Subject und gar nicht in der Substanz, welcher wir denselben zuschreiben.
Charakteristisch jedoch für die auftretende Causalität ist es, daß sie
keiner Zeitbestimmung unterliegt, die Ursache ist weder früher noch später
als die Wirkung, sondern eben jetzt, indem wir die Inhärenz widersprechend
finden, erklären wir die Substanz für unzureichend, ihre Accidenzen
zu begründen und nehmen an, daß wenigstens so viel Ursachen
vorhanden sein müssen, als Accidenzen da sind. Statt einer zeitlichen
Succession der Accidenzen als Wirkungen nach den Ursachen sind Accidenzen
und Wirkungen Einunddasselbe, wenn sie auch einmal als der
Substanz allein, das anderemal derselben mit den Ursachen zusammen
angehörend betrachtet werden. Die Succession ist nur in unserem Denken
vorhanden, das ein zeitliches ist und bei der Substanz früher als
bei den erzeugenden Ursachen anlangt. Von einem zeitlichen Prius der
Substanz vor den Inhärenzen ist daher keine Rede. Ursache und Wirkung
sind stets gleichzeitig; eine Ursache ist nur Ursache, sobald die Wirkung
beginnt, und hört es zu sein in dem Augenblick auf, da die Wirkung
verschwindet. Dies gilt ganz allgemein und daß im gemeinen
Leben gewöhnlich die Gegenansicht herrscht, hat seinen Grund in der

gemeiniglichen Verwechslung der Theilursachen mit der vollständigen
Ursache. Während von jenen einige, oft sogar die meisten der Zeit nach
früher vorhanden sind, ist die vollständige Ursache erst in dem Momente
vorhanden, in welchem auch schon die Wirkung beginnt, und diese daher
mit jener gleichzeitig.

Anders tritt das Causalitätsverhältniß bei dem Probleme der Veränderung
auf. Die Inhärenz führte auf das »Zusammen« mehrerer
realer Wesen, von welchem wir weiter keinen Begriff aufstellten, als
daß wir das Causalitätsverhältniß damit zusammenhängend fanden.
Während aber hier Mancher an dem Satze, keine Substantialität ohne
Causalität, Anstoß nehmen konnte, leuchtet der Satz: keine Veränderung
ohne Ursache, Jedem von selbst ein. Im ersten Falle erscheinen
die realen als Ursachen zur Substanz hinzutretenden Wesen als ruhende;
keine thut, keine leidet etwas, allein bei der Veränderung? Verändern
ist doch ein Thun; die Ursache einer Veränderung muß thätig sein, sonst
ist sie ja nicht die Ursache der Veränderung; sie muß wirken, sonst entsteht
keine Wirkung; eine Ursache, die nicht wirkte, wäre keine, denn
sie ist es nur, insofern sie eine Wirkung hat, und die letztere nur Wirkung,
insofern sie eine Ursache hat.

Allein von welcher Beschaffenheit soll denn diese ursächliche Wirkung
sein? Soll sie weder prästabilirte Harmonie, noch Causa immanens,
weder blos psychologische Gewohnheit, noch allein Regel der Zeitfolge
sein, was bleibt uns übrig, wenn wir zugleich in keinen der Widersprüche
verfallen wollen, die Herbart im Thun und Leiden einfacher
Wesen auffindet?(78)

Gehen wir die Letzteren in Kürze durch(79). Es liegt im Begriffe
der Veränderung, daß aus einer Complexion mehrerer Merkmale einige
verschwinden, andere zurückbleiben, wohl auch neue an die Stelle der
verschwundenen treten, so daß es offenbar wird, die Eine dieser Complexionen
sei verschieden von der anderen. Zugleich soll aber auch die
eine Complexion identisch mit der andern sein, sonst wären es völlig zwei
verschiedene Dinge, nicht aber dasselbe Ding in nur verändertem Zustande.
Das Ding ist daher als ein solches, welches dem Complex von

Merkmalen a b c d vorausgesetzt wurde; zugleich aber wird dasselbe
Ding auch einem andern Complex α β γ δ als Grundlage vorausgesetzt.

Hier liegen mehrere Einwendungen nahe. Die wichtigste beginnt
beim Begriffe des Seins und schiebt, wie oben beim Problem der Inhärenz
den Begriff der Substanz als des gemeinschaftlichen Trägers der
mehreren von ihr selbst verschiedenen Merkmale, so hier die Substanz
als Dasjenige unter, welches im Wechsel der Beschaffenheiten beharrt,
wie Wolff und selbst Kant gethan. Auf diese Weise pflegt man das
veränderliche Ding als ein solches zu erklären, dessen wesentliche Eigenschaften
beharren, unwesentliche sich ändern. Herbart jedoch findet
das Wesen der Dinge für uns gänzlich unerkennbar und schlechthin
unmöglich, daß die einfache Qualität des Seienden eine Mehrheit (auch
wesentlicher) Eigenschaften enthalten könne. Er behauptet vielmehr, weil
jeder verschiedene Schein auf ein verschiedenes Sein hinweise, seien auch
die Verschiedenheiten der Merkmale, die demselben Ding zugeschrieben
werden, mit dessen Identität unverträglich, mögen sie zugleich oder nach
einander an demselben gedacht werden.

Im letzten Falle drängt sich ein neuer Einwurf auf, der dem gesunden
Menschenverstand sehr geläufig ist. Dieser begreift mit Recht
nicht, wie es etwas Widersprechendes haben solle, demselben Ding in
verschiedenen Rücksichten verschiedene, ja entgegengesetzte Beschaffenheiten
beizulegen. Er findet es eben so wenig befremdend, daß
dasselbe Ding zu verschiedener Zeit einander ausschließende Beschaffenheiten
besitze. Was nicht zugleich, sondern das Eine in Abwesenheit
des Andern an demselben Dinge auftritt, das widerspricht sich
nicht. Dabei wird angenommen, es gebe einen Träger der Merkmale,
der zu einer Zeit diese, zu einer andern Zeit jene sich ausschließenden
Merkmale an sich trägt.

Allein Herbart will so wenig zugeben, daß das Ansichtragen
mehrerer Merkmale mit der einfachen Qualität des Seienden verträglich
sei, als er zugesteht, daß es nur Wirkliche von doppelter Art geben
könne, nämlich solche, die sich an Andern, und solche, die sich nicht
mehr an Andern befinden, und die man gewöhnlich mit den Worten
Adhärenz und Substanz zu bezeichnen pflegt. Er sagt: Veränderung
geschieht in der Zeit und zwar eine bestimmte Veränderung in bestimmter
endlicher Zeitdauer. Das Geschehene muß sich daher durch
diese ganze Zeitdauer ausdehnen, sonst gäbe es innerhalb derselben leere

Zwischenräume, in welchen keine Veränderung stattfindet, und das Ganze
würde nicht eine, sondern ein Complex mehrerer Veränderungen sein.
Das Quantum des endlichen Geschehens wird daher gemessen an der
endlichen Zeitdauer desselben. Nun weiß Jeder, daß die Zeit unendlich
theilbar ist, und sich deren letzte eine unendliche Menge ausmachende
Theile so wenig angeben lassen, als sich aus ihnen wieder durch Zusammensetzung (?)
eine endliche Zeitdauer bilden läßt. Daher kann auch
das endliche Quantum des Geschehens weder in unendlich viele Theile
aufgelös't, noch aus diesen wieder zusammengesetzt werden. Denn jeder
einfache Zeittheil, in welchem Etwas geschieht (kann in einem einfachen
Zeittheil überhaupt Etwas geschehen?), müßte sich wieder in ein Vorher,
Jetzt und Nachher zerlegen und damit aussprechen lassen, daß er
eben kein einfacher Zeittheil sei. Dasjenige, was geschieht, würde dadurch
gleichfalls in ein Geschehenes, Geschehendes und künftig Geschehendes
zerfallen. Nach Art der Eleaten würde eine Veränderung aus
durchaus einfachen Ruhepunkten, ein Geschehen aus Geschehenem zusammengesetzt
werden müssen.

Da hiebei ausdrücklich zugestanden wird, jede endliche Zeitdauer
sei unendlich theilbar, bestehe also aus unendlich vielen Theilen und nur
uns sei es unmöglich, durch fortgesetzte Theilung zu denselben zu gelangen,
so ist schwer einzusehen, wie daraus folgen solle, daß es dergleichen
einfache Theile nicht wirklich gebe, ganz unabhängig davon, ob wir sie
durch Theilung einer endlichen Zeitdauer erreichen oder nicht. Zusammengesetzt
ist jede endliche Zeitdauer denn doch gewiß, und ein Zusammengesetztes
kann ohne einfache Theile nicht bestehen. Existiren diese
aber, gibt es einfache Zeittheile, so hört es auf, widersprechend zu
sein, daß sich ein endliches Quantum des Geschehens durch eine endliche
Zeitdauer ausdehne, weil der Einwand aufhört, daß die Veränderung
in diesem Falle aus einzelnen Ruhepunkten zusammengesetzt
sein würde. Denn diese unendlich vielen einfachen Zeittheile, welche die
endliche Zeitdauer a b ausmachen, sind stetig, d. h. es lassen sich unter
ihnen nicht zwei angeben, zwischen welchen nicht noch ein dritter wäre.
Sollen wir nun sagen können, eine Veränderung und zwar dieselbe
habe durch den ganzen Zeitraum a b gewährt, so muß der Zustand des
sich Verändernden diese ganze Zeit hindurch in jedem Zeitmomente ein
anderer gewesen sein, als in jedem andern. Es dürfen nicht zwei, auch
noch so nahe an einander gelegene Punkte angebbar sein, innerhalb

welcher derselbe Zustand geherrscht, also das sich Verändernde geruht
hätte, die Veränderung unterbrochen worden wäre. Dies ist möglich,
weil es innerhalb der ganzen Zeitdauer überhaupt nicht zwei Punkte
gibt, zwischen welchen nicht noch ein dritter läge. Von den Zuständen
aber, die die Veränderung constituiren und in jedem Zeitmomente andere
sind, kann man unmöglich mit Recht sagen, daß sie die Veränderung
aus Punkten der Ruhe zusammensetzen, weil dieses letztere Wort nur
dort gebraucht werden darf, wo derselbe Zustand durch eine, auch noch
so kleine Zeit ununterbrochen fortdauert, eine solche aber, bei der stetigen
Veränderung, wo in je zwei noch so nahe liegenden Zeittheilen andere
Zustände vorhanden sind, niemals angebbar ist.

Allein Herbart's Synechologie ist nicht geneigt, die Stetigkeit
des Raumes wie der Zeit anders als höchstens in Form einer Fiction
zuzugestehen. Der Zeitbegriff muß nach ihr vielmehr von der Veränderung
fern gehalten werden, da er Verwickelungen herbeiführt, die
zwar nicht das veränderte Ding selbst, aber doch das Quantum der
Veränderung betreffen. Das Was des (veränderlichen) Dinges wird
nicht durch die Zeitreihe, während welcher es ihm zukommt, sondern
durch die Eigenschaften gedacht, die dasselbe zugleich oder nach einander
ausmachen. Würde die Zeit, in welcher es gedacht wird, im Was des
Dinges einen Unterschied begründen, so hätten wir, da die Zeitmomente
im steten Flusse sind, niemals dasselbe Ding, auch wenn alle Eigenschaften
desselben beständig bleiben würden. Nur seine Eigenschaften
geben auf die Frage nach dem Was eines Dinges Antwort, und ihr
Früher- oder Spätersein macht hiebei keinen Unterschied. Der ganze
Widerspruch liegt in nichts Anderem, als daß mehrere sich ausschließende
Bestimmungen in die Identität desselben einfachen Was zusammengehen
sollen.

Dagegen sehen wir nach Herbart die Ursachen als dasjenige
an, was diesen Widerspruch auf sich nimmt. Diese thun etwas;
das Veränderte leidet nur; diese sind Schuld daran, daß das veränderte
Ding vorher ein anderes war, jetzt ein solches ist. Es frägt sich
nur nach der Beschaffenheit dieser Ursachen. Sie können nur entweder
inner- oder außerhalb des Leidenden befindlich sein, eine Einwirkung
von innen oder außen auf dasselbe ausüben, nur transeunte oder
immanente Ursachen sein. Ist die Ursache weder das Eine noch das
Andere, und das Werden, die Veränderung gleichwohl vorhanden, so

muß letztere ohne Ursache sein als absolutes Werden. Die Untersuchung
dieses Trilemma ist von entscheidenden Folgen.

Thun wir den weitesten Schritt von dem Veränderten selbst zu
einem außer demselben befindlichen Verändernden zuerst, so frägt es
sich: was ist denn das Leidende? Es erleidet Veränderungen, geht aus
einer Qualität in die andere über, bleibt aber deßungeachtet dieselbe
Realität. Welche von den Beschaffenheiten, die in ewigem Wechsel
begriffen sind, soll es denn sein, die uns als Antwort auf die Frage
nach dem eigentlichen Was des Veränderten gibt? Gar keine; die
wahre immer sich gleich bleibende Qualität ist unbekannt, nicht qualitätlos
(ἄποιος ὕλη), sondern ein Unbestimmtes (ἄπειρον), weiterer
Bestimmung fähig und ihrer gewärtig. Aus sich selbst ist dieser noch
unbestimmte Stoff unfähig, seine eigenen Bestimmungen zu erzeugen,
er bedarf zu dem Ende als Ursache derselben eine wirkende Kraft. Wirkt
diese und bewirkt dadurch die eben vorhandenen Eigenschaften, so muß
sie fortwährend gewirkt haben und ununterbrochen fortwirken, um dieselben
festzuhalten, und so lang sie thätig ist, kann kein Wechsel der
Qualitäten eintreten. Doch soll er das, der Erfahrung zufolge; der
Begriff der Kraft muß daher eine Erweiterung erfahren. Nicht das,
was eben wirkt, sondern auch dasjenige, was unter gewissen Umständen
wirken kann, nennen wir im gemeinen Leben Kraft. Was bewirkt
jedoch, daß dasjenige, was unter gewissen Umständen wirken kann, zu
gewisser Zeit auch in der That in Wirksamkeit tritt, und auf diese
Weise aus der Möglichkeit in die Wirklichkeit übergeht? Ohne Zweifel
ist das Ding, welches jetzt wirkt, ein anderes geworden gegen dasjenige,
welches vorher nur wirken konnte. Also wieder eine Veränderung
an dem Dinge, wieder eine Ursache, die der Kraft vorausgesetzt
werden muß, und die, genauer besehen, abermals eine Kraft ist, die
wirken könnte und wirken würde, wenn eine andere auf sie belebend und
bewegend einwirkte. Da sich dasselbe bei jeder wiederholten Voraussetzung
einer neuen Kraft ergibt, so öffnet sich auf diese Weise ein Rückschritt
ins Unendliche, weil es nirgends eine Kraft gibt, die keiner bewegenden
mehr bedarf, das Princip des Veränderns in sich selbst trägt,
deren Was der Wechsel, die Veränderung selbst ist, mit Einem Wort
ein πρῶτον κινοῦν ἀκίνητον.

Kann man ein solches unbewegtes Bewegendes setzen? Trägt der
Begriff eines schlechthin thätigen nicht einen Widerspruch in sich? In

der unendlichen Reihe der successiven Bestimmung verhalten sich je zwei
Glieder zu einander wie Thätiges und Leidendes und das Eine greift
verändernd in den Zustand des Andern ein. Das Thätige soll thun, es
ist also etwas von seinem Thun, seiner Thätigkeit Verschiedenes, allein
es ist auch wieder ein nicht davon Verschiedenes, denn eben nur durch
das Thun ist ein Thätiges. Was es thut, ist dem, was es selbst ist,
fremd; das Thätige soll daher gedacht werden durch etwas, was es
nicht ist, wodurch es also nicht gedacht werden darf, und soll zugleich
durch dasjenige nicht gedacht werden, was es eigentlich und seinem
Wesen nach ist, und wodurch es daher gedacht werden muß. Als absolutes
Thun aber, ohne zugleich etwas zu sein, welches thut, verträgt
es keine absolute Setzung. Denn ein Thun enthält unvermeidlich die
Beziehung auf ein Thuendes, und eine Beziehung leidet keine absolute
Position. Dieselbe Verwicklung wiederholt sich bei dem Leidenden. Auch
dieses ist abgesehen von seinem Leiden ein Etwas für sich. Diese Kette
von Widersprüchen, die sich bei jedem Gliede der unendlichen Reihe wiederholt,
und da jedes thätig und leidend zugleich ist, sich sogar verdoppelt,
macht die äußeren Ursachen völlig (?) untauglich, einen festen Punkt
im Denken zu gewähren.

Liegt aber der Grund der Veränderung nicht außerhalb des veränderten
Dinges, so müssen wir ihn, so lang noch überhaupt einer angenommen
werden soll, innerhalb desselben, also in seiner Selbstbestimmung
suchen. Das Ding erscheint hier zugleich als Bestimmendes und
Bestimmtes; dieselben Widersprüche, die sich im Begriff der äußern
Ursache finden sollen, kehren daher hier und verstärkt wieder. Auch hier
entwickelt sich eine unendliche Reihe, indem jedes Bestimmende im Uebergang
aus der Unthätigkeit in Thätigkeit als sich verändernd gedacht
werden soll, welcher Uebergang neuerdings eine Selbstbestimmung des
Bestimmenden voraussetzt, in welcher dieses selbst als Bestimmtes
erscheint und ein Bestimmendes verlangt. Bei diesem geht es eben so,
und die Ungereimtheit wird dadurch noch größer, daß die ganze endlose
Reihe von Selbstbestimmungen in einem und demselben Dinge vor sich
gehen soll, während sie im früheren Falle gliedweise auf ein außerhalb
des Bestimmten befindliches Ding übertragen wurde. Um die Reihe
abzuschließen, kann man nicht umhin, die erste Selbstbestimmung
absolut zu setzen, wodurch aber die immanente Ursache ins absolute
Werden sich verwandelt. Ins Unendliche vervielfacht sich der Widerspruch,

daß das sich selbst bestimmende Ding zugleich thätig und leidend
sein, daß es nicht als zwei gedacht, sondern in die Identität desselben
Begriffs verschmolzen werden soll. Auch wenn die Prädicate nicht
entgegengesetzt wären, würde doch schon die Spaltung der einfachen
Qualität in mindestens zwei Theile, den Bestimmenden und Bestimmten,
dazu hinreichen, die Selbstbestimmung von dem Seienden abzuweisen.

So bleibt also nur noch übrig die Veränderung ohne Ursache
schlechtweg, als absolutes Werden zu setzen. Der Wechsel selbst werde
als Qualität dessen gedacht, was sich verändert. Keine Ungleichförmigkeit,
kein Maß, kein Aufhören, kein Anfangen findet statt; denn dies
alles müßte einen wie immer beschaffenen Grund haben, und nach
einem solchen darf hier nicht einmal gefragt werden. Das absolut
Werdende ist durchaus sich selbst gleich, es »wird,« ohne die geringste
nähere Bestimmung. Abgesehen davon, daß es eine Ungereimtheit ist, zu
behaupten, der Wechsel sei die Qualität des Realen (denn der Wechsel
ist eine bloße inhaltsleere Form, die ohne die Qualitäten, welche
wechseln, gar keinen Sinn hat, nichts weiter ist als ein Begriff, der
auf das Reale angewendet werden kann, sobald erst ein solches und
Qualitäten desselben wirklich vorhanden sind); abgesehen von der Unmöglichkeit,
dort von Wirkungen zu reden, wo man keine Ursachen
derselben zulassen will: kann Herbart von seinem Standpunkt aus
nicht anders, als eine Qualität des Seienden, die durch mehrere, ja
des beständigen Wechsels halber unendlich viele Qualitäten gedacht werden
müßte, verwerfen.

Damit scheint nun aber jede Möglichkeit der causalen Verbindung
zwischen Realen abgeschnitten. Leibnitz faßte das Problem
transitiver Wirksamkeit in seiner Weise sehr bestimmt, indem er es in
die Dreitheilung des physischen Einflusses, Occasionalismus und der
prästabilirten Harmonie zerfällte, die ersten zwei als unmöglich nachwies
und die dritte festhielt. Mit ähnlicher Entschiedenheit geht Herbart
noch weiter und versucht die Unmöglichkeit äußerer Ursachen,
der Immanenz und des absoluten Werdens nachzuweisen. Was kommt
nun an die Stelle? Entweder letzteres Trilemma ist nicht vollständig,
oder es gibt überhaupt keinen causalen Zusammenhang unter den Dingen,
keinen Wechsel, keine Veränderung, kein Zunehmen und Abnehmen,
alles ist starr, leblos, unbeweglich, wo die Natur und Anschauung

das Gegentheil zeigt. Und Herbart selbst sagt ausdrücklich(80): »Niemand
zweifelt, daß Veränderungen in der Natur gegeben werden.«
Nur fügt er einschränkend hinzu: »Man unterscheidet wesentliche und
zufällige Eigenschaften der Dinge, weil in der Erscheinung einige
Merkmale beständiger sind, als andere. Wenn nun das Gegebene (die
Erfahrung) so angesehen wird, als gebe es uns die Qualitäten der
Dinge zu erkennen, so liegt es am Tage, daß die Substanz als beharrlich
im Wechsel deshalb sehr leicht betrachtet werden konnte, weil man
meinte, sie lasse sich an ihren wesentlichen Eigenschaften festhalten,
mochten auch die zufälligen wechseln, wie sie wollten. Wie es zugehen
solle, daß sich zum Wesentlichen das Zufällige, zum Einheimischen
das Fremde geselle, darüber dachte man so genau nicht nach. Wenn
einmal ein Fremder im Wirthshause der Substanz einkehrte, so war es
ja kein Wunder, daß er auch wieder Abschied nahm. Das Haus blieb
stehen, unbekümmert um die, welche aus- und eingingen, es gehörte
fortdauernd seinen bleibenden Einwohnern. Nun ist aber die Wirthschaft
schon geschlossen, wenn die Qualität des Seienden für absolut
einfach erklärt wird. Ja noch mehr, wir haben darauf Verzicht gethan,
die wahre einfache Qualität jemals im Gegebenen zu erkennen. Gegeben
sind Complexionen von Merkmalen, diese nennt man Dinge. Eine
solche Complexion sei a b c, so setzen wir ihretwegen die Substanz A;
allein dieses A in Hinsicht seiner Qualität ist unbekannt. Wenn nun im
Gegebenen sich die Veränderung ereignet, daß aus a b c jetzt die Complexion
a b d wird, wollen wir dann sagen, es sei in der Qualität eine
Veränderung vorgefallen? Wir können diese Veränderung wenigstens
nicht angeben: die Substanz, welche dieselbe soll erlitten haben, ist
uns jetzt eben so unbekannt, als vormals, und wir sind zuletzt auf einen
bloßen Wechsel der Erscheinung beschränkt.«

Also doch ein Wechsel, wenn auch nur in der Erscheinung; also
eine Veränderung zum wenigsten in dem Subject, welchem der Schein
erscheint! Woher rührt diese? Ist sie durch äußere, durch immanente
oder durch gar keine Ursache erzeugt? Wie verträgt sie sich mit der
Einfachheit der Qualität, die ja auch dem denkenden Subject zukommt,
in welchem der Schein haftet und sich ändert? Das sind Fragen, die
sich nach dem Zugeständniß, daß Veränderungen wirklich stattfinden,

und der ausdrücklichen Abweisung aller drei möglichen Arten der Causalverknüpfung
sehr natürlich aufdrängen.

Statt aller Antwort führt das System neuerdings die Methode
der Beziehungen ein, wie oben bei dem Probleme der Inhärenz. Wie
dort der Inhärenz verschiedener zugleich vorhandener Merkmale mehrere
Reihen von Realen vorausgesetzt wurden, deren jede einem besondern
Merkmale zur Basis diente, und deren gemeinschaftliches Anfangsglied
die sogenannte Substanz war; so liegen hier den mehreren nacheinander
seienden Merkmalen mehrere Reihen unter sich verschiedener Realer
zu Grunde. Die Identität des veränderlichen Dinges vor und nach der
Veränderung wird dadurch erhalten, daß das gemeinschaftliche Anfangsglied
aller Reihen, die Substanz, dasselbe verbleibt. Die übrigen
Glieder der Reihe, die z. B. dem Merkmale a zu Grunde lag, wechseln
und anstatt ihrer tritt eine solche Reihe von Ursachen ein, die mit
der Substanz zusammen das Merkmal non a erzeugt u. s. w.
»Denn,« heißt es(81), »schon ehe die Veränderung eintrat, war der
Complexion a b c wegen, die wir als ungetheilt betrachteten, irgend
ein Reales = x gesetzt worden. Dieses kann auf keinen Fall den Platz
einer Folge einnehmen, sondern wenn Eins von beiden sein muß, so
gebührt ihm, als dem schlechthin Gesetzten, der Platz des Grundes.
Jetzt sollte wegen der zweiten Complexion ein anderes Reale = y
gesetzt werden, aber diese Setzung ist nicht schlechthin zu vollziehen, sie
soll sich vielmehr an die erstere anlehnen, weil das Ding noch als dasselbe
gegeben ist. Zusammenfallen sollte sie mit der ersten, es sollte
sein y = x, aber die Position ist eine andere, ihr Gesetztes auch, so
gewiß c nicht = d, und a b c nicht = a b d ist. Hiemit ist die Entscheidung
gehörig vorbereitet. Was weiter zu thun ist, wissen wir vermöge
der Methode der Beziehungen. Das x widerspricht sich selbst,
indem es dem y gleich und auch nicht gleich sein soll. Es ist also nicht
identisch, sondern ein Vielfaches. Und nur indem mehrere x zusammengefaßt
werden, kann y, welches in keinem Falle ein Reales,
sondern nur die Folge der Zusammenfassung mehrerer Realen sein konnte,
daraus hervorgehen.«

Allein, was bedeutet eben dieses Zusammen? Die mehreren
Realen, welche zu der Substanz als Ursachen hinzukommen, um mit

ihr zusammengefaßt die Folge hervorgehen zu machen, was
ändern sie an der Substanz, was wird an ihnen selbst geändert durch
dieses Zusammen? Da das Princip der äußeren Ursachen (im gewöhnlichen,
Kräfte und Vermögen postulirenden Sinne dieses Worts) mit solchem
Nachdruck ist abgewiesen worden, so folgt daraus, daß von einem
Verändern an einem der Realen durch die übrigen, mit welchen es
zusammengefaßt wird, keine Rede sein könne. Ein Reales wirkt
nicht auf das andere. Es wirkt aber eben so wenig auf sich
selbst, weil die immanente Ursache dem Wesen des Seienden widerspricht.
Das Reale kann ferner auch nicht den Wechsel, das Werden
selbst als eigenthümliche Qualität besitzen, weil ein continuirlicher Wechsel
der Beschaffenheit eine Relation einschließen, somit der absoluten
Position des Seienden widersprechen würde. Außer den einfachen Qualitäten
der Seienden ist nichts vorhanden, mit ihnen selbst aber kann
nichts vorgehen. Sollten sie ein vom Sein verschiedenes Geschehen hervorbringen,
so müßten sie von sich »abweichen, sich äußern und dadurch
außer sich gesetzt werden, sich in der Erscheinung offenbaren, und
dadurch würde das Reale selbst eine fremde Gestalt annehmen. Im
wirklichen Geschehen kann und darf das Seiende weder von sich abweichen,
noch sich äußern, noch erscheinen. Dies alles wäre nichts als
Entfremdung seiner selbst von innen heraus; also der Ursprung dieser
Entfremdung wäre ein innerer Widerspruch; und dessen sollen wir es
nicht beschuldigen, sondern es dagegen vertheidigen.« So bestimmt
erklärte sich das System gegen jede entäußernde Thätigkeit der einfachen
Qualitäten. Noch mehr, es sagt ausdrücklich: »Diese dürfen wir gar
nicht antasten. Sie können mit dem wirklichen Geschehen nur mittelbar
zusammenhängen. Sie können, indem Etwas geschieht, weder wachsen
noch abnehmen.« Von jenem Satze: Bei allem Wechsel der Erscheinung
beharrt die Substanz, sollte die Fortsetzung so lauten: »und weder
ihre Qualität noch ihre Quantität wird von dem Wechsel ergriffen.«
Und ebenso(82): »Das Reale ist in sich reif. Es bedarf gar keiner Entwicklung.
Kommt dennoch, gleichviel wie, das Werden, das Geschehen hinzu:
so vermehrt sich das Reale darum nicht im mindesten. Die Wirklichkeit
des Geschehens ist schlechterdings gar nicht und in keinerlei Sinn ein
Zuwachs zum Realen, oder ein Gelangen zur Realität. Die Redensart,

es komme hinzu, darf überall nicht so genommen werden, als ob
hier eine Addition möglich wäre. Man addirt nicht Linien zu Flächen,
nicht Flächen zu Körpern. Gerade so soll man das wirkliche Geschehen
nicht addiren zum Realen, denn Beides ist völlig ungleichartig. Die
Wirklichkeit des Geschehens gibt einen Begriff für sich, und die Arten
dieser Wirklichkeit können unter einander verglichen werden. Aber für
das Sein ist sie schlechthin Nichts.«

Daraus wissen wir nun, daß alle Begriffe des Geschehens, des
Wirkens und der Veränderung, die wir aus der Sinnenwelt der Erscheinung
mitbringen, etwa ein Uebergehen eines Theils der Materie
aus einem in den andern Körper, eine Selbstbewegung, ein κινοῦν ἀκίνητον
auf dasjenige, was wirklich d. h. in dem einzigen wahrhaft
Seienden oder dem der Qualität nach einfachen Realen geschehen kann,
nicht übertragen werden dürfen, ohne dieses auch seines einfachen Was zu
berauben. Es scheint fast, als sei damit so gut wie bei Leibnitz das
wirkliche Geschehen an sich unmöglich gemacht. Ein Geschehen ist immer
ein Sich-ändern, ein Qualitätswechsel, das Hervortreten eines Zustandes,
der früher nicht da war. Nehmen wir diesen in der Scheinwelt der
Sinne wahr, so gibt uns eben diese Wahrnehmung das Recht zu
schließen, daß auch in Demjenigen, was nicht mehr bloßer Schein ist,
in dem Seienden, gleichviel dem unser eigenes Ich ausmachenden oder
dem außer uns befindlichen Realen Gründe vorhanden seien oder in Thätigkeit
treten müssen, welche die Veränderung des Scheins erzeugen.
Die letztere ist nicht von unserer Willkür abhängig; wir nehmen nicht
nach Belieben jetzt diesen, dann jenen Zustand desselben wahr, welchen
wir wünschen, im Gegentheil, dieser ist uns, nicht selten im geraden
Widerspruche mit unserm Begehren, gewisse vorhandene Beschaffenheiten
des Scheins festzuhalten oder zu entfernen, unabweislich gegeben, was
auf einen von unserer Willkür durchaus unabhängigen Grund desselben
hindeutet. Geschehen, verändern muß sich also etwas in dem Zustande
des wahrhaft Seienden, des Realen, wenn sich im Scheine etwas
ändern soll, und dennoch kann Nichts an ihnen geschehen, d. i. kein
Qualitätswechsel stattfinden, ohne daß das Reale aufhörte, mit sich
identisch zu sein. Denn wo eine einzige Qualität das Wesen des Seienden
ausfüllt, da hört dieses auf zu sein, sobald die Qualität verschwindet,
und es ist ein neues Reale da, sobald eine neue Qualität als seiend
gesetzt wird. Die Lehre von der Einfachheit der Qualität des Realen

spielt bei Herbart dieselbe entscheidende Rolle, wie bei Leibnitz der
Satz von der Fensterlosigkeit der Monaden.

Auf denselben Punkt, wie bei Leibnitz die wechselseitige Unzugänglichkeit
der Monaden, versetzt uns bei Herbart die der Veränderung
unfähige Einfachheit der Qualität der Realen. Wie wir uns dort, bevor
wir zur prästabilirten Harmonie übergingen, durch die Impenetrabilität
der Monaden zu diesem künstlichen Wege der Vermittlung genöthigt
sahen, so werden wir hier zu einem ähnlichen äußeren Hilfsmittel getrieben,
weil der natürliche Weg – der sich dem Ergebnisse der gemeinen
Erfahrung anschließt – durch die Resultate des metaphysischen Gedankenganges
verboten zu werden scheint. Wir dürfen uns aber nicht wundern,
wenn der Enderfolg bei beiden Denkern ein ganz verschiedener ist,
denn beide gehen von eben so verschiedener, und nur in der Hauptsache,
der Annahme einer Vielheit realer Wesen, übereinstimmender Grundlage
aus. Leibnitz, der auf theologischem Boden stand und mittels des
ontologischen Beweises vorher die Existenz des vollkommensten, d. i. desjenigen
Wesens bewiesen hatte, »dans lequel l'essence renferme
l'existence ou dans lequel il suffit d'être possible, pour être
actuel(83),« war es leicht, kraft der Allmacht und Allvollkommenheit
desselben eine so regelmäßige Anordnung des Weltalls zu postuliren,
daß die Veränderungen im Innern der einzelnen Wesen, ohne durch
einander in der That hervorgebracht zu sein, sich wechselseitig correspondirten.
Dabei blieb unerklärt, was für eine Art von Causalverknüpfung
im Innern der einfachen Wesen, auf welche gleichwohl so viel Gewicht
gelegt wurde(84), überhaupt stattfinden könne, und Alles lief, wie es
bei einem Systeme, das die Gottheit selbst als causa sui betrachtet,
nicht befremden kann, auf die Annahme der causa immanens in den
einfachen Wesen hinaus. Herbart aber betrachtet die einfachen Realen
als schlechthin gesetzt, als einfache Qualitäten, mit welchen die Spaltung
der causa immanens unverträglich sei und kann daher bei jener Annahme
nicht stehen bleiben. Er schlägt einen Weg ein, der so leicht
mißzuverstehen ist, daß dies zu vermeiden nichts übrig bleibt, als
ihn, so viel thunlich, mit des Erfinders eigenen Worten darzustellen.

Der Begriff, auf welchen uns die Methode der Beziehungen behufs
der Erklärung des wirklichen Geschehens verwies, war: das Zusammen.
Durch das Zusammenfassen mehrerer Realen, hieß es, lasse
sich sowohl der Widerspruch der Inhärenz als jener der Veränderung in
Uebereinstimmung bringen; was widersprechend sei an einem Realen,
sei es nicht an einer Mehrheit. Dieses Zusammenfassen mehrerer Realen
bezieht sich zunächst nur auf die Begriffe derselben; diese sind einfach,
denn so sind die Qualitäten der Seienden. Fassen wir nun aber eine
Mehrheit solcher einfachen Qualitäten, z. B. A und B zusammen, so
erhalten wir eben nichts anders, als eine Summe, »aus welcher eben
so wenig etwas Weiteres wird, als aus jenen einfachen Richtungen der
Schwere und des Gegendrucks einer schiefen Fläche(85).« Allein es gibt
ein anderes Mittel, wechselseitige Beziehungen zwischen den einfachen
Realen herzustellen.

Erinnern wir uns, daß die einfache Qualität jedes Seienden sich
auch unter einen aus mehreren Theilen zusammengesetzten Begriff bringen
und durch denselben vorstellen lasse. Hiebei ist wohl zu unterscheiden:
der Begriff, der uns die Qualität des Seienden ausdrückt, ist
zusammengesetzt, sein Gegenstand, die Qualität selbst, völlig einfach.
Der zusammengesetzte Begriff muß von der Art sein, daß er dem einfachen
Begriffe der einfachen Qualität seines Seienden gleichgilt, ein
Wechselbegriff desselben sei, und sich auf ihn »zurückführen« lasse. Begriffe
dieser Art, die dem Was des Seienden ganz »zufällig« sind,
nennt Herbart zufällige Ansichten. Sehr gern vergleicht er dieselben
mit den Componenten, in welche sich eine jede Kraft, sobald sie als
deren resultirende betrachtet wird, zerlegen, und aus welchen sie sich
neuerdings zusammensetzen läßt. Wie es hier völlig eins und dasselbe
ist, ob wir die Kraft als eine einzige oder als resultirende mehrerer
Kräfte betrachten, was an ihrer Natur an und für sich gar nichts ändert:
so gleichgiltig ist es auch für das Was des Seienden, ob wir
statt seines einfachen Begriffs den oder jenen mehrtheiligen Wechselbegriff
desselben nehmen, sobald der letztere nur auf den ersteren zurückgeführt
werden kann. Es ist nun durchaus keine Unmöglichkeit vorhanden,
daß die zufälligen Ansichten mehrerer Realen gemeinschaftliche,
daß sie entgegengesetzte, gleiche oder auch disparate Bestandtheile besitzen

und dadurch andeuten, daß auch in den einfachen Qualitäten,
deren Ausdrücke sie sind, sich Etwas »wie ja und nein« verhalte. Vielmehr
kann(86) »ein solches Verhältniß der Begriffe hier eben so gut angenommen
werden, als es factisch stattfindet in den einfachen Empfindungen
Roth und Blau oder cis und gis« (über deren Einfachheit sich
freilich noch streiten ließe). Jede dieser Empfindungen ist so gut unabhängig
und indifferent gegen die andere, wie jede Qualität gegen die
andere; keine derselben hat Theile, so wenig wie irgend eine Qualität,
und doch steht jede in einem andern Verhältniß gegen jede andere.
Roth z. B. ist dem Blau mehr entgegengesetzt als dem Violett, dem
Gelb mehr als dem Orange, und doch hat die Empfindung: Orange
keine Theile, deren etwa mehrere dem Roth gleichartiger sein könnten,
als dem Gelb. »Wasserstoff ist dem Sauerstoff, aber auch dem Chlor
und dem Stickstoff entgegen; diese Gegensätze können sowohl nach Beschaffenheit
als Größe verschieden sein.«

Nehmen wir also an, die einfache Qualität des realen A lasse sich
ausdrücken durch die zufällige Ansicht α + β + γ und die einfache Qualität
des realen B durch die zufällige Ansicht m + n − γ, wobei die
entgegengesetzten Zeichen des Merkmals γ den Gegensatz andeuten, der
in den einfachen Qualitäten A und B liegt, ohne von diesen getrennt
werden zu können, denn sie haben weder ungleichartige noch gleichartige
Theile, weil überhaupt keine Theile. Es sind aber α + β + γ und
m + n − γ zufällige Ansichten, als bloße Begriffe, die sich zusammenfassen
lassen, wobei die entgegengesetzten Merkmale sich aufheben.
Wir erhalten daher α + β + m + n. Theile der zufälligen Ansicht
sind weggefallen, andere geblieben. Ist dadurch an den Qualitäten A
und B selbst Etwas geändert worden? Sind von diesen Theile weggefallen,
andere geblieben? Unmöglich! Die Qualitäten haben gar keine
Theile, sie müssen entweder gänzlich vernichtet werden, oder ganz
verbleiben, eine theilweise Zerstörung ist undenkbar. »Sollten denn
wohl ein paar Wesen sich so verhalten, daß sie sich gegenseitig ganz
aufhöben? Da wäre entweder Eins positiv und das Andere das Negative
dieser Position, folglich das letztere kein Wesen: oder beide wären
sogar nur gegenseitige Verneinungen, also keines ursprünglich positiv,

was von realen Wesen zu behaupten noch ungereimter sein würde(87).«
Es ist daher ganz und schlechterdings unmöglich, daß eine einfache Qualität
durch was immer für Beziehungen zu einer andern, die zufälligen
Ansichten beider mit eingeschlossen, irgendwie afficirt werde; jene Zusammenfassung
der zufälligen Ansichten ist nichts mehr und nichts weniger
als eine leere Gedankenoperation, die auf die realen
Qualitäten gar keinen Einfluß übt, für sie nichts bedeutet. Gleichwohl
gebietet uns die Erscheinung, indem sie uns Inhärenzen und Veränderungen
aufdringt (nach der Methode der Beziehungen) die einfachen
Wesen zusammenzufassen. Aber was soll eigentlich zusammengefaßt
werden? Nur die zufälligen Ansichten und daß diese zusammen sind, soll
als Etwas den Wesen selbst ganz Zufälliges betrachtet werden. Geschieht
dies, nun »so sollte sich ihr Entgegengesetztes aufheben. Aber es
hebt sich nicht auf, denn es ist auf keine Weise für sich; nur in unauflöslicher
Verbindung mit Demjenigen, was nicht im Gegensatze befangen
ist, gehört es zu einem wahren Ausdruck der Qualität dieser Wesen.
Sie bestehen in der Lage, worin sie sich befinden, wider einander,
ihr Zustand ist Widerstand.« Fragen wir, worin dieser bestehe, so
heißt es, »er lasse sich mit dem Widerstand im Druck vergleichen, wo
Keines nachgibt, obgleich Jedes sich bewegen sollte(88).« Fragen wir,
ob hiebei wirklich eine Störung des Zustandes der Wesen erfolge, so ist
die Antwort: »Nein! sie sollte erfolgen, aber Selbsterhaltung hebt sie
dergestalt auf, daß sie gar nicht eintritt.« Fragen wir endlich, ob hier
eine Kraft, ein Vermögen im gewöhnlichen Sinne des Worts thätig
werde, so heißt es abermals: »Nein! denn hier ist kein Angriff von einer
Seite, kein Leidendes gegenüber einem Thätigen; nichts was darauf
ausginge, Veränderungen hervorzubringen. Der innere Gegensatz in den
Qualitäten je zweier Wesen ist es, welchem beide zugleich widerstehen –
dieser ist zwischen beiden, nicht aber in einem von beiden.«

Wenn hier für das wirkende Princip das Wort Selbsterhaltung
gebraucht wird, so muß man sich sehr hüten, dieselbe etwa als eine
freiwillige Thätigkeit anzusehen. Wäre sie eine Kraft, mittels deren Anwendung
sich ein Wesen gegen das andere auf geschehene Veranlassung
selbst erhält, die daher aus der Ruhe in Bewegung, aus dem Zustande

der Unthätigkeit in jenen der Thätigkeit überzugehen fähig wäre, so
würde dies eine immanente Veränderung in dem Wesen selbst und auf
diese Weise den unzulässigen Dualismus eines Thätigen und Leidenden
im einfachen Realen voraussetzen. Alle gemeinen, aus der Erfahrung
geschöpften Begriffe von Selbsterhaltung, in welchen sie Kraftaufwand
voraussetzt, müssen vermieden werden. Selbst die Dynamik, die dem
Körper nur so lang aufzusteigen erlaubt, als die momentane Wurfkraft
noch nachwirkt, macht hier keine Ausnahme. Denn »alle Triebe
und Tendenzen, alle realen und idealen Thätigkeiten, alle Einbildungen
und Rückbildungen, durch welche das Reale Formen annehmen soll, die
es nicht hat, verrathen nur den am Sinnlichen festklebenden Geist, der
sich noch nicht im Metaphysischen orientirt hat(89).« Dies um so mehr,
da »Sein und Geschehen völlig incommensurabel sind(90)« und nicht die
mindeste Aehnlichkeit haben. Wie sollte ein Geschehen, ein wie immer
beschaffener Wechsel das Seiende treffen können, da »für das Seiende
in Hinsicht dessen, was es ist, nicht das geringste verändert werden
darf? Es wäre die vollkommenste Probe einer Irrlehre, wenn dasjenige,
was wir Geschehen nennen, sich irgend eine Bedeutung im Gebiete
des Seienden anmaßte(91).« Nicht anders dürfen wir das
wirkliche Geschehen denken, denn »als ein Bestehen wider eine Negation.
Da nun die Negation in dem Verhältniß der Qualitäten je zweier
Wesen liegt, so geschieht stets zweierlei zugleich: A erhält sich als A,
und B erhält sich als B. Jede von diesen Selbsterhaltungen denken
wir durch doppelte Negation, welche unstreitig der Affirmation desjenigen,
was jedes Wesen an sich ist, völlig gleich gilt. Allein diese doppelte Negation
ist dennoch unendlich vieler Unterschiede fähig. Gesetzt mit
A = α + β + γ sei zusammen C = p + q − β, so wird auch jetzt A
sich selbst erhalten, aber nunmehr wird nicht γ, sondern β die Art
und Weise bestimmen, wie es sich verhält. Der Gegensatz zwischen A
und C ist ein anderer, als der zwischen A und B. Die zufälligen Ansichten
sind nur die Ausdrücke, welche die Wesen annehmen müssen, um
vergleichbar zu werden; aber indem wir durch ihre Hilfe zwei Wesen
vergleichen, finden wir sogleich, daß in der Vergleichung sich mancherlei
Punkte darbieten, worin Störung und Selbsterhaltung ihren Sitz

haben können. Jedes Wesen ist an sich von einfacher Qualität. Aber
die vielfachen Qualitäten lassen sich vielfach vergleichen, jede mit allen
übrigen. Dabei braucht nun nicht jede zufällige Ansicht aus den Gliedern
α, β, γ zu bestehen, sondern der Glieder können gar viele sein.
Ferner braucht nicht jede Vergleichung auf einerlei zufälliger Ansicht zu
beruhen, sondern das Wesen erträgt unendlich viele zufällige Ansichten,
so wie seine Qualität unendlich vieler Vergleichungen fähig ist(92).«

Was folgt aus diesem allen? Dürfen wir nun, nachdem Herbart
selbst gesteht, daß »jede Selbsterhaltung oder jedes wirkliche Geschehen,
welches in einem Wesen vorgeht, wenn es sich gegen ein anderes
erhält, einen eigenthümlichen Charakter habe, welcher aber nur
im Gebiete des Geschehens gilt, daß aber diese Eigenthümlichkeit, mithin
jede Mannigfaltigkeit, die durch die Selbsterhaltung des A gegen
B, C, D u. s. w. entsteht, sammt dem Geschehen verschwinde, sobald
man auf das Seiende, wie es an sich ist, zurückgeht, weil es in allen
diesen Fällen A ist, welches sich erhält und welches erhalten wird« –
dürfen wir nun annehmen, daß das Geschehen etwas dem Sinne völlig
Fremdes, ein bloßes Product einer logischen Vergleichung zwischen den
begrifflichen Ausdrücken verschiedener Seienden sei, welche an denselben
bald gleichartige, bald entgegengesetzte Bestandtheile aufweist? Setzt
die Vergleichung der zufälligen Ansichten nach ihren Bestandtheilen,
deren Resultat die geforderte, aber unmögliche Störung, d. i. die
Selbsterhaltung sein soll, setzt diese ein Subject voraus, von welchem
sie vollzogen wird, oder existirt sie früher, ehe ein solches vorhanden ist
und im Denken den Act der Vergleichung durchführt? Oder ist der Gegensatz
zwischen den Bestandtheilen +γ und −γ, eben so, wie der
unter den Qualitäten, deren Ausdrücke sie sind, ein völlig objectives
Verhältniß, das weder erkannt noch von irgend einem denkfähigen
Subject gedacht zu werden bedarf, um zu existiren und die Selbsterhaltung
als Folge nach sich zu ziehen? Etwa wie die Spiegelung der
Monaden in einander, die auch nichts anders ausdrücken zu wollen
scheint, als daß sich die Monaden zu einander in Beziehungen befinden
können, von denen sie selbst nichts oder nur sehr dunkel und unvollständig
wissen, und die nur von der, außerhalb der Monadenwelt vorhandenen
vollkommensten Intelligenz vollständig überschaut werden?

Ein so objectives Verhältniß könnte allerdings zwischen den zufälligen
Ansichten stattfinden, insofern man unter diesen zusammengesetzte,
mit theilweise gleichen, theilweise entgegengesetzten Merkmalen bestehende
begriffliche Ausdrücke der einfachen Qualitäten versteht. Ein solches
wäre aber dann eben nur ein Verhältniß zwischen Begriffen, was die
realen Wesen und somit auch ihr Geschehen gar nichts anginge.

Das Unterscheidende zwischen solchen Verhältnissen, welche Begriffe
als solche überhaupt, und jenen, welche sie als zufällige Ansichten
seiender Wesen zu einander haben, findet das System darin, daß als
Begriffe betrachtet und zusammengefaßt ihre entgegengesetzten Bestandtheile
sich ohne Schaden tilgen dürfen; als zufällige Ansichten seiender
Wesen aber beharren müssen, weil die Wesen selbst, deren Ausdrücke
sie sind, als einfache Qualitäten beharren und sich weder tilgen noch
schwächen können.

Inwiefern aber dieses Beharren der einfachen Qualität als Act der
Selbsterhaltung und als wirkliches Geschehen betrachtet werden könne,
gestehen wir aufrichtig nicht einzusehen. Es wäre zu begreifen, wenn
das Wort »Selbsterhaltung« in dem gewöhnlichen Sinne genommen
werden dürfte, welchen ihm der Sprachgebrauch beilegt, und in welchem
es die selbstthätige Anwendung einer eigenen Kraft voraussetzt. Haben
aber die Realen Kräfte oder sind sie selbst Kräfte? Das erstere bestimmt
nicht, denn sie sind nichts als einfache Qualitäten, denen jedes Ansichtragen
anderer Qualitäten widerspricht. Sind sie aber selbst Kräfte?
Der Umstand, daß sie sich im Gegensatz zu einander befinden sollen,
welcher Gegensatz seinen expliciten Ausdruck in den evolvirten Bestandtheilen
ihrer zufälligen Ansichten findet, scheint dies zu verrathen. Worin
dieser Gegensatz der Qualitäten bestehe, läßt sich nicht sagen, weil die
Qualitäten selbst unerkennbar sind. Er findet aber – das System selbst
gesteht dies – sein Analogon in dem Gegensatz-Verhältnisse, in welchem
sich einfache Ton- oder Farbenvorstellungen zu einander befinden.
Betrachtet man aber die letztern als Vorstellungen ihrem Inhalte nach
an und für sich, so findet sich kein Grund, warum sie einander entgegengesetzt
heißen sollen. Um entgegengesetzt zu sein ihrem Inhalte nach,
müßten sie erst ähnlich sein, d. i. sie müßten einen oder etliche gemeinschaftliche
Bestandtheile haben. Sie haben aber gar keine Bestandtheile,
denn sie sollen ja einfach sein. Sie sind also vielmehr, z. B. roth und
blau, völlig disparat. Dennoch behauptet Herbart: Das Roth sei

dem Blau mehr entgegengesetzt, als z. B. dem Violett. Da dies nicht
so viel heißen kann, als: der Begriff Violett sei aus den Begriffen Roth
und Blau zusammengesetzt, und deshalb dem Begriffe Roth verwandter
als dem Begriffe Blau, welches letztere vielmehr nur von den Gegenständen
dieser Begriffe, den Farben Roth, Blau und Violett
gilt, so hat dies nur insofern einen Sinn, daß, psychologisch betrachtet,
eine dieser Farbenvorstellungen die andere leichter, eine andere schwerer
zu verwischen im Stande ist. In dieser Bedeutung gesteht er aber selbst
ein, die Farben-Tonvorstellungen u. s. w. als ein System sich aufhebender
entgegengesetzter Kräfte zu betrachten. Soll diese Analogie für
die Qualitäten der Seienden Anwendung erhalten, so scheint nichts natürlicher,
als diese ebenfalls als Kräfte, und zwar als absolut gesetzte
selbständige für sich bestehende Kräfte anzusehen, was dann von der
Vorstellung, die man sich von der einfachen Substanz macht, nicht so
weit verschieden wäre, als das System anzunehmen geneigt ist. Als
Kräfte betrachtet, würden diese Qualitäten wechselseitig gegen einander
agiren, reagiren oder sich mindestens auf gute Weise »selbsterhalten«
können. Ihre Selbsterhaltungen wären Wirkungen ihrer selbst, und da,
je nachdem ihre Existenz durch ein Anderes mehr oder weniger in Gefahr
käme, auch ein größerer oder geringerer Kraftaufwand von ihrer
Seite erfordert würde, so wäre es keineswegs unmöglich, daß sich
Selbsterhaltungen verschiedenen Grades, also verschiedene Zustände
im Innern der Realen vorfänden. Der Weg daher sowohl zu einem
wirklichen, wie es diese Kraftäußerungen, als auch mannigfaltigen
Geschehen, wie es die Verschiedenheit dieser Kraftäußerungen
begründeten, wäre damit gebahnt.

Es ist uns aber an keinem Orte in Herbart's sämmtlichen
Schriften eine Stelle vorgekommen, worin er sich offen und ausdrücklich
für die Ansicht erklärte, die Qualitäten der einfachen Seienden seien
Kräfte und diese folglich selbstgesetzte seiende Kräfte und die Selbsterhaltungen
deren Actionen; wohl aber solche, die für das Gegentheil sprechen.
Die oben (S. 101) angezogene Stelle beweist deutlich genug,
daß man hiebei an Kräfte, Tendenzen, Triebe gar nicht denken dürfe.
Es ist nur eine vielleicht mit Absicht beibehaltene Amphibolie des Ausdrucks,
die uns bei dem Worte Selbsterhaltung verleitet, den geläufigen
Sinn des Wortes unterzuschieben, wo im Grunde etwas ganz
Anderes gemeint wird. Der gemeine Sprachgebrauch, der einen Unterschied

zwischen Selbsterhaltung und Widerstand macht, jene dem
Beseelten, diesen der unbeseelten Materie, welcher keine Kraft innewohnen
soll, (wenn dies überhaupt möglich wäre und man nicht
dann auch auf alle Verschiedenartigkeit der Materie z. B. des Silbers
vom Golde, Verzicht leisten müßte) – zuschreibt, würde den Zustand,
der hier Selbsterhaltung heißt, und mehr ein passiver als activer ist,
lieber Widerstand geheißen haben. Für Herbart jedoch bedeuten
beide Worte gleichviel: »Der Zustand der Selbsterhaltung ist Widerstand(93),«
oder wie es Strümpell ausdrückt: »wo Wesen zusammentreffen,
kann jene erwartete Störung nicht eintreten, sondern
jedes verharrt im Drucke als das, was es ist; selbsterhält sich im Widerstande,
und diese seine Selbsterhaltung als ein vorher nicht dagewesener,
jetzt aber durch den gegenseitigen Gegensatz veranlaßter Zustand
ist das wirkliche Geschehen(94).« Es ist damit, wie mit dem Zusammenstoße
zweier Kugeln, jede bleibt eine Kugel, vorausgesetzt, daß
keine zerspringt, jede hat sich also selbsterhalten. Man pflegt aber
gemeiniglich zu sagen, sie sei erhalten worden.

Die zuletzt angezogenen Stellen klären uns noch über einige wichtige
Punkte auf. Fürs Erste ist es außer Zweifel, daß die Selbsterhaltungen,
obgleich aus bloßen Begriffsverhältnissen entspringend, nicht
nur metaphysische Geltung haben, sondern sogar das Einzige sein sollen,
was dem wechselvollen Geschehen der Erscheinungswelt auf dem
Gebiete des reinen Seins Analoges geboten wird. Ausdrücklich beruft
sich das System auf dieselben als Wirkliches im Seienden bei der Construction
der Naturphilosophie und der starren Materie und noch nachdrücklicher
in der Psychologie. Hier wird geradezu angenommen, die
Selbsterhaltungen, zugleich seiend als Wirkliches in demselben (einfachen)
Realen, verhalten sich gegeneinander als Kräfte, hemmen und
fördern einander, sind einander auf dieselbe Weise entgegengesetzt, wie
vorher die Qualitäten der einzelnen Seienden selbst. Wie reimt sich nun
diese gleichzeitige oder auch die successive Vielheit des wirklichen Geschehens
im Realen mit der Einfachheit der Qualität desselben? Sind diese
vielfachen Selbsterhaltungen jede Aeußerung einer besondern Kraft,
sind sie alle Aeußerungen einer Kraft, oder sind sie – nach dem oben
Angeführten das wahrscheinlichste – Aeußerungen gar keiner Kraft?

Ist jede eine Kraft für sich, wie sie denn allerdings in dem Systeme
des Wirkens und Gegenwirkens der Selbsterhaltungen unter einander
als solche angesehen werden soll, wie kommt dies einfache, jeder
Mehrheit von Qualitäten unfähige Seiende dazu, Träger einer Vielheit
von Kräften zu werden? Sind sie überhaupt Kräfte oder Aeußerungen
einer solchen, so muß es Zeitmomente gegeben haben, wo diese
Kräfte nicht in dieser Aeußerung vorhanden waren, wie jetzt; es fand
daher in dem Zustande des Realen eine innere Veränderung statt,
ungeachtet eine solche mit seiner Einfachheit für incompatibel erklärt
wurde. Als Aeußerungen derselben Kraft ließen sie sich ferner wohl
unter einander addiren, nicht aber durch Gegensatz hemmen oder gar
vernichten. Sind aber endlich die Selbsterhaltungen Aeußerungen gar
keiner Kraft, sollen sie wohl gar nichts als die unerfüllbaren Forderungen
der unter den zufälligen Ansichten der Wesen stattfindenden rein
logischen Verhältnisse sein: treten sie da überhaupt aus dem Bereich
bloßer Begriffe heraus? sind sie wirklich ein solches Etwas, das den
Zweck zu erfüllen vermag, die natürliche Voraussetzung für das wahrgenommene
erscheinende Geschehen abzugeben?

Strümpell's Zugeständniß in der citirten Stelle macht diese
und ähnliche Fragen nicht unwichtig. Sind die Selbsterhaltungen »vorher
nicht dagewesene, jetzt veranlaßte Zustände« im Realen, die also
offenbar Zeitbestimmungen unterliegen und unter einander verschieden
sind, so haben wir im einfachen Realen zugleich eine Mehrheit verschiedener
Zustände und eine zeitliche Veränderung, also zwei verbotene
Dinge auf einmal. Treffen diese die einfache Qualität oder nicht?
Wenn ja, wie vertragen sie sich mit ihr? wenn nicht, was sind sie
denn eigentlich selbst?

Diese Frage drängt sich noch lebhafter auf, wenn wir das nach
Herbart's eigener Aussage(95) einzige uns zugängliche, aber »völlig
genügende« Beispiel wirklicher Selbsterhaltungen, die Vorstellungen
desjenigen Realen, das unsre eigene Seele ausmacht, näher in's Auge
fassen. Zwar kennen wir die einfache Qualität unsrer Seele so wenig
als die jedes andern Realen, aber wir nehmen doch ihre Aeußerungen
am unmittelbarsten wahr(96). Die Seele ist die erste Substanz, die

wir antreffen als reales Subject, auf dessen Zusammensein mit Andern
der auch bei ihm stattfindende Schein der Inhärenz hinweist.
Ihr eben so wenig wie jedem andern Realen ist es wesentlich, Substanz
zu sein; sie wird es nur im Zusammensein mit mehreren andern Realen,
wobei die Einheit der Complexion erhalten werden soll. Daraus folgt
schon, daß sie so gut wie jedes einfache Reale schlechthin einfache Qualität
besitzt, durchaus ohne Vielheit von Kräften, Anlagen, Vermögen,
Trieben und Tendenzen, ohne irgend welche Receptivität und Spontaneität,
ohne ursprüngliche angeborne Vorstellungen und Gefühle,
entblößt von Thätigkeiten und Willensacten, ohne irgend ein Wissen
von sich noch von Etwas außer sich, absolut leer und einfach ist. Zu
ihrer Substantialität jedoch gehört als nothwendiges Correlat die Causalität
und wo sie in ein vielfältiges und wechselndes Zusammen mit
realen Wesen tritt, da »kann verschiedenartiges und wechselndes Geschehen«
nicht ausbleiben. Alles wirkliche Geschehen ist Selbsterhaltung,
also auch dasjenige, was in der Seele geschehen kann. Die Seele
stellt vor, bedeutet daher im Grunde nichts weiter, als: sie erhält sich
in ihrer eigenen Qualität gegen ein anderes Reale; Vorstellungen selbst
sind, metaphysisch betrachtet, nichts als Selbsterhaltungen; je reicher
der Vorstellungskreis eines Subjectes, desto reicher und mannigfaltiger
seine Selbsterhaltungen. Die letztern empfängt sie weder als Leidendes
von einem äußern Thätigen, wie die tabula rasa Locke's, noch erzeugt
sie dieselben ohne äußere Veranlassung durch und aus sich selbst,
wie die Monade, sondern ihre innern Zustände als reiner Ausdruck der
Art, in welcher ein Reales einer Störung widersteht, welche erfolgen
würde, wenn sie könnte, treten als einfache Acte bei
der Voraussetzung des Zusammen mit andern Realen in solcher Weise
ein, wie es durch die Qualitäten der Realen selbst und deren Verhältnisse
unter einander mit Nothwendigkeit geboten wird. Diese innern
Zustände müssen als Selbsterhaltungen nach der verschiedenen Art der
Objecte, gegen welche sich dieselbe richtet, selbst verschieden sein. »Eben
weil die Seele von sich selbst nicht abweicht, aus ihrem eigenen Was
nicht vertrieben wird, muß ein solches und anderes Geschehen in ihr
eintreten, wenn sie veranlaßt wird, sich gegen solche und andere Reale
aufrecht zu erhalten.« Allein nun kommen wir auf das Wesentliche.
Was wird die Folge sein, wenn mehrere, wie wir voraussetzen, wohl
gar, wie es die Natur der Realen erlaubt, entgegengesetzte Selbsterhaltungen

in demselben Realen zusammenkommen(97)? Kann zwischen
solchen Störung stattfinden oder nicht? Störung ist nur unmöglich
zwischen einfachen Realen, die Selbsterhaltungen aber sind Zustände
des Realen, nicht Reale selbst, und diese Zustände in demselben Realen
beisammen bringen Störung hervor. Denn das Entgegengesetzte ist ineinander,
der Gegensatz gegenseitig, und da kann gegenseitige Störung
nicht ausbleiben. Was zwischen seienden einfachen Wesen trotz der unabweislichen
Forderung des Gegensatzes um seiner absoluten Unmöglichkeit
willen nicht geschehen konnte, das muß unter den Selbsterhaltungen
der Forderung gemäß eintreten, weil die Möglichkeit vorhanden ist,
daß es erfolge. Das letztere kann es entweder dem Quantum oder dem
Quale der Selbsterhaltung nach; die verschiedenen Selbsterhaltungen
können sich unter einander durch ihr Was oder durch ihre Größe stören.
Im ersteren Falle würde ein Mittleres entstehen, nachdem sich die
entgegengesetzten Bestandtheile aufgehoben haben. Allein das Seiende
hat keine Theile, sie können sich daher eben so wenig als oben die entgegengesetzten
Bestandtheile der zufälligen Ansichten von diesen trennen.
Die Störung kann daher nicht das Was, sondern einzig die Wirklichkeit
des Geschehens treffen. Desungeachtet kann sie keine Vernichtung des
letztern sein, denn wo ein Positives durch ein im Verhältniß zu ihm
Negatives vernichtet werden soll, so daß nichts herauskommt als eben
nur Vernichtung, da muß das Negative weiter nichts sein als eben nur
die Negation des erstern, das aber kann bei Zuständen der Realen, die
»als Selbsterhaltungen jede für sich positiv sind, nie stattfinden.« Die
Wirklichkeit des Geschehens wird durch die gegenseitige »Störung« nur
vermindert, ein Theil des Geschehens, das gefordert wird, »gehemmt,«
es geschieht weniger als geschehen sollte. Weil es aber eben so unmöglich
wäre, daß von den einfachen theillosen Acten der Seele, den Selbsterhaltungen,
Theile unterdrückt, andere unverletzt erhalten würden, als
es unmöglich war, von den einfachen Qualitäten der Seienden Theile
als aufgehoben, andere als übrigbleibend zu denken, so muß »das
wirkliche Geschehen in einem andern Sinne unversehrt bleiben, und der
Begriff des Strebens, welcher das Auf- und das Widerstreben in sich
schließt, ist die nothwendige Ergänzung des Begriffes der Hemmung(98).«

Dieses »Streben« ist gleichsam die Selbsterhaltung der Selbsterhaltungen.
Diese sind wirkliche innere Zustände; es läßt sich ein Geschehen
sowohl als ein Geschehenes in ihnen unterscheiden, das dem
Was der Realen entspricht; und die Ursache, daß die bei den realen
Wesen unmögliche Störung bei den entgegengesetzten Zuständen derselben
wirklich vollzogen wird, liegt einzig darin, weil diesen die absolute
Position mangelt. Für die gestörten und doch nicht vernichteten
Selbsterhaltungen wird der Ausdruck des Aufgehobenseins in ähnlichem
Doppelsinn gebraucht, wie bei Hegel's dialektisch sich fortbewegendem
Begriff, indem es außer dem Zerstört- auch noch ein Aufbewahrtwerden
bedeutet.

Kann uns das Angeführte überzeugen, daß das System die in
uns befindlichen Vorstellungen in der That für »wirkliche Zustände in
einem einfachen Realen« erklärt, so erheben sich neue Fragen. Wie
können sich denn »einfache« theillose Acte wie die Selbsterhaltungen,
zum Theil aufheben, zum Theil fortbestehen, ein Mehr oder Minder
der Wirklichkeit zulassen, wenn sie nicht Kräfte, mechanische Kräfte
sind? Sind sie dies aber, woran befinden sich diese Kräfte? An einer
Einheit, die noch dazu eine Einfachheit ist? Und wie befinden sie sich
an ihr? Als zeitweilig unthätige, zeitweilig thätige Vermögen, die
einen Grund voraussetzen, um aus dem einen in den andern Zustand
überzugehen? Wo liegt dieser Grund? Ist er ein äußerer, innerer,
oder gar keiner? Ist der Uebergang aus dem Zustand der Ruhe in
jenen der Thätigkeit, ist eine Veränderung in der einfachen Einheit
möglich? Fragen, die das System längst verboten hat, die sich aber
nicht abweisen lassen, sobald es einmal die in uns selbst befindlichen, durch
die innere Erfahrung gegebenen Vorstellungen und Seelenzustände als
praktische Beispiele seiner theoretischen Lehre will angesehen wissen. Die
innere Erfahrung bietet uns aber nicht nur eine Mehrheit, sondern
auch eine Mannigfaltigkeit innerer Zustände dar, eine Mannigfaltigkeit,
die so groß ist, daß auch nicht zwei Vorstellungen, Gefühle, Begehren
u. s. w. sich vollkommen gleichen, nicht mindestens im Grade oder
in der Lebhaftigkeit verschieden sind. Dennoch heißt es(99), alle Selbsterhaltungen
seien unter einander identisch, weil »es in allen Fällen
A ist, welches sich erhält, und A, welches erhalten wird,« und der

Widerspruch unsrer täglichen inneren Erfahrung wird mit der Berufung
auf unsre menschliche Beschränktheit abgewiesen: denn »gesetzt
ein Beobachter stände auf einem solchen Standpunkt, daß er die einfachen
Qualitäten nicht erkennt, wohl aber in die verschiedenen Relationen
des A gegen B, C, D selbst mit verwickelt wird, so bleibt ihm
nur das Eigenthümliche der einzelnen Selbsterhaltungen, nicht die
beständige Gleichheit ihres Ursprungs und ihres Resultats
bemerkbar.« Aber ist damit, daß sämmtliche Vorstellungen
in uns »gleichen Ursprung« haben, d. h. in demselben Realen vorgehen,
auch schon bewiesen, daß sie unter einander sämmtlich gleich sind?
Und wenn nicht, haben wir dann nicht von neuem eine widersprechende
Vielheit wirklicher, unterschiedener, entstehender und vergehender
Zustände in dem einfachen, mit sich identischen, veränderungslosen Seienden?
Wir getrauen uns diese Frage so wenig zu beantworten, als
eine andere, was denn das für eine Wirklichkeit sei, die den Selbsterhaltungen
im »wirklichen« Geschehen zugeschrieben wird? Wirklichkeit
schließt ein Sein in sich, das einzige Sein jedoch, welches vom
Systeme zugestanden wird, kommt ausschließlich dem Realen zu und
ist »mit dem Geschehen völlig incommensurabel.« Das »wirkliche« Geschehen
»ist wirklich« aber nicht in demselben Sinne mit den einfachen
Realen. In welchem also? Im accidentiellen? Aber von einer accidentiellen
Wirksamkeit darf ja bei Herbart gar nicht die Rede sein, weil
jedes »Sein« die Relation ausschließt(100). Eine Erklärung dieser Wirklichkeit
des Geschehens haben wir nicht angetroffen.

Indeß dies alles könnten wir bei Seite setzen, wenn nur überhaupt
die Nothwendigkeit der Selbsterhaltung aus irgend einem realen
und nicht blos logischen Bedürfnisse klar würde, damit nicht, wenn sie
in der That aus nichts anderem als Begriffsverhältnissen entspringen,
und nur für solche Bedeutung haben, das Wirkliche (die innern Seelenzustände)
im Nicht-Wirklichen (den Selbsterhaltungen) begründet
scheine. Die Vorstellungen sind nicht durch Spontaneität der einfachen
Qualität der Seele erzeugt, denn jede neue Vorstellung würde dann
eine Aenderung derselben voraussetzen; sie sind nichts als Acte der
Selbsterhaltung der Seele gegen andere Reale, mit welchen dieselbe
zusammen ist, und die Störungen, die sie durch die letztern kraft der

in ihren Qualitäten liegenden Gegensätze erleiden sollte. Allein Störungen
der Realen durch Reale können ja – so fordert es
die einfache Qualität der Realen an und für sich – ein für allemal
gar nicht eintreten, sie sind absolut unmöglich! Wozu
hat es daher die Seele oder jedes Reale überhaupt nöthig, sich gegen
Etwas selbst zu erhalten, was an und für sich gar nicht eintreten
kann? Gegen Etwas, was nicht etwa nur deshalb nicht
vor sich gehen kann, weil die Seele kraft ihrer Selbsterhaltung es verwehrt
und Widerstand entgegengesetzt, sondern was absolut und schlechterdings
nicht statthaben kann, die Seele mag sich dagegen selbsterhalten
oder nicht, weil es dem Begriff eines einfachen Wesens widerspricht?
Wäre es nicht eben so, als setzte sich ein Blinder in Vertheidigungsstand
gegen einen Feind, der gar nicht vorhanden ist? oder als
zöge ein Sehender gegen eine leblose Statue zu Felde, die er für ein
lebendes Wesen ansieht? So wenig er von der Statue, eben so wenig
hat ja auch ein Reales von andern zu fürchten, wenn es ganz und gar
unmöglich ist, daß eines durch das andere eine Störung oder Veränderung
erfahre. Wo keine Möglichkeit des Angriffs, da ist auch keine
Veranlassung des Widerstandes. Nicht einmal ein mechanischer Druck
ist dort begreiflich, wo beiden Wesen die Fähigkeit mangelt, sowohl von
andern einen Druck zu empfangen, als auf dasselbe einen solchen auszuüben.
Woher soll nun der »wirkliche« Zustand der Selbsterhaltung
kommen?

In der That ist das der vornehmste Zweifel, den uns der Begriff
der Selbsterhaltung, wie er von Herbart dargestellt wird, einzuflößen
vermag. Wo in der Natur der Wesen kein realer Grund zu
demselben vorhanden ist, wie läßt sich da ein wirkliches Geschehen erklären?
Während einerseits die Gründe überzeugend sind, die dafür
sprechen, daß wo ein scheinbares Geschehen wahrgenommen worden,
diesem auch im Gebiete des wahrhaft Wirklichen ein solches entsprechen
müsse, so ist es anderseits sehr zweifelhaft, ob die »Selbsterhaltungen«
von der Art sind, als Surrogat dieses »wirklichen Geschehens« zu dienen.
Da sie auf keine Weise, wie wir gesehen, in den realen Wesen selbst
ihre veranlassende Ursache finden können, so scheint es offenbar, daß
sie als der realen Erfüllung unfähige, logische Forderungen, die in dem
Gegensatze der zufälligen Ansichten und folglich ausschließlich in den Begriffen
der einzelnen Seienden selbst liegen, aus dem Reiche der Begriffe

gar nicht heraustreten, und so wenig reale Gegenständlichkeit haben,
als etwa die √−1 oder andere imaginäre Ausdrücke. Wenn es daher
in den Hauptpunkten der Metaphysik heißt(101): »Durch das, was von
der Negation nicht getroffen wird in jedem der Wesen, bleibt das
Wesen selbst; also auch dasjenige, was die zufällige Ansicht von ihr
getroffen darstellen würde. Dies mag man den Act der Selbsterhaltung
jedes Wesens nennen. Eine reinere That als diese kann es überall nicht
geben. Ihre Voraussetzung ist die Störung, welche in Rücksicht des
Was der Wesen die Möglichkeit zufälliger Ansichten von der beschriebenen
Art; in Rücksicht des Seins aber noch das Zusammen selbst erfordert,«
so liegt in dem Worte: Störung, eine nicht zu übersehende
Zweideutigkeit. Dies pflegt gewöhnlich eine physische Veränderung zu
bezeichnen, soll aber nichts anderes bedeuten, als daß sich in den zufälligen
Ansichten gewisser Wesen, also in bloßen Begriffen gewisse
Bestandtheile wie Ja und Nein zu einander verhalten, die sich in der
Zusammenfassung aufheben und ein Mittleres zurücklassen würden,
welches wieder ein Begriff ist. Dieser aber würde ein ungiltiger sein,
während die vorangehenden, aus deren Verschmelzung er entstanden ist,
giltige waren, denen wirkliche Seiende entsprachen, während diesem
keines entspricht. Um daher giltige Begriffe zu erhalten, darf in den
beiden ursprünglichen zufälligen Ansichten nichts weggelassen, noch aufgehoben
werden, sie müssen dieselben Bestandtheile behalten, wenn sie
noch denselben Gegenstand bezeichnen sollen und dies ist der Act der
Selbsterhaltung der Realen, deren zufällige Ansichten sie sind!? Giltigkeit
und Ungiltigkeit oder was eben so viel heißt, Gegenständlichkeit
und Nichtgegenständlichkeit eines Begriffs sind Beschaffenheiten desselben
von logischer Natur, Beschaffenheiten des Begriffs, keineswegs
aber der Realen. Wie soll nun dies blos logische Verhältniß der Begriffe
das einzige unter den Realen statthabende »wirkliche Geschehen«
vertreten?

Wir sollten meinen, daß diese Schwierigkeiten, die wir uns zu
heben nicht getrauen, offen genug darlägen. Daß sie Herbart nicht
dahin zu bringen vermochten, seiner metaphysischen Ueberzeugung um
ihretwillen, wie sie auch immer beschaffen sein mochten, untreu zu
werden, mag als Beweis der ungemeinen Festigkeit dienen, mit

welcher er an der Behauptung streng einfacher Qualität des Seienden,
der Abwesenheit aller Kräfte, Triebe und Vermögen und aller wie
immer gearteten selbstthätigen Wirksamkeit der Realen nach innen und
außen festhielt. Er begnügte sich der Erfahrung gegenüber mit Hartnäckigkeit
darauf zu bestehen, daß man von allen sinnlichen Vorstellungen
und Einbildungen abstrahiren und sich an den inhalt- und bildlosen
Begriff des »wirklichen, mit dem Sein incommensurabeln Geschehens«
zu halten habe. Dieses ward dadurch freilich ein solches, das von
einem Geschehen wenig mehr als den Namen hat. Es ist weder ein
Qualitätswechsel, ein Verändern, noch verdient es mit Recht den
Namen eines Wirklichen, denn es hat weder substantielles noch accidentielles
Sein, es ist, offen gestanden, nichts weiter als eine Art
Nothbrücke, um die starren, einander unzugänglichen, im Innern wechsellosen
Seienden mit den nicht wegzuläugnenden psychologischen Thatsachen
inneren Wechsels und innerer Vielheit möglichst, wenigstens im
Gedanken, in Harmonie zu bringen. Denn die Realen sind an sich,
aber nicht für einander, und es ist absolut undenkbar, daß eines auf
das andere im gewöhnlichen Sinne: mittels übergreifender Kräfte wirke.
Zugleich müssen sie aber auch für einander sein, denn das Eine soll das
Andere vorstellen; Eines soll durch sein »Zusammen« mit Andern Ursache
werden, daß in ihm selbst Vorstellungen von diesem Andern aufkommen
und die Möglichkeit einer innerlichen Entwicklung und Fortbildung
der Realen angebahnt werde. In dieses Füreinander treten sie
aber nicht durch eigene reale Thätigkeit, denn eine solche haben sie
nicht; sondern blos durch ein ihnen äußerliches zusammenfassendes Denken,
nicht des einer bestimmten Geisterclasse, sondern einer externen Intelligenz
überhaupt.

Als dergleichen Formen erklärt das System zwar unmittelbar nur
die räumlichen und zeitlichen, die, da sie gegeben und nicht von unserer
Willkür abhängig, den Realen als solchen aber desungeachtet nur angedichtet
sind, den Namen des objectiven Scheins führen; als nichts
weiter stellen sich aber unserer Meinung nach auch die Selbsterhaltungen,
somit auch das ganze »wirkliche Geschehen« dar. Das räumliche
Zusammen(102) d. i. das Ineinandersein, in demselben Raumpunkte Befindlichsein
mehrerer einfachen Realen ist die Bedingung des Causalverhältnisses,

und ohne dasselbe kann gar kein wirkliches Geschehen in
den Realen statthaben. Man könnte fragen, wie dies möglich sei, daß
sich zwei oder mehrere einfache Wesen in demselben einfachen Raumpunkte
befinden, da ja doch letzterer eben nichts ist, als der Ort eines,
und zwar eines einzigen einfachen Wesens. Allein eben weil die räumliche
Bestimmung des Realen eine nur durch das zusammenfassende
Denken hinzukommende ist, so will Herbart, daß die Realen an
sich gegen dieselbe ganz indifferent sein sollen. Sie sind nicht im Raume,
sondern sie werden im Raume gedacht; müssen im Raume gedacht
werden, sobald sie überhaupt als mehrere gedacht werden, und das
nicht allein, wie Kant gemeint, von der menschlichen, sondern von
jeder Intelligenz überhaupt. Ihnen als Wesen thut es daher nicht den
geringsten Eintrag, ob wir mehrere von ihnen in demselben oder in
verschiedenen Raumpunkten denken, denn wir denken sie ja eben blos
so. Daß dieser Grund aufhört, sobald Raum und Zeit nicht als Denkformen,
sondern als Bestimmungen an den Dingen selbst gedacht werden,
ist klar. Unter jener Voraussetzung jedoch gilt es noch in voller Strenge,
daß ohne vollkommenes Ineinandersein, das eine gänzliche Durchdringung
voraussetzt, gar kein Causalverhältniß stattfinden könne. »Denn
wenn zwei reale Wesen in einer Distanz ohne Vermittlung sich befinden,
so mag dieselbe rational oder irrational sein; es fehlt die Bedingung
der Causalität, des Zusammen, und es geschieht nichts. Sind sie
aber vollkommen zusammen, so wissen wir schon, daß sie demgemäß sich
in vollkommener Störung und Selbsterhaltung befinden(103).«

Mit dem Begriff Zusammen, dessen Erörterung selbst schon in
einen andern Theil der Metaphysik, in die Synechologie, gehört, stehen
wir an der Grenze der Herbart'schen Ontologie. Die Voraussetzung
eines wirklichen Geschehens als Grundlage des Scheinbaren führt bis
zu dieser Annahme, kraft welcher es den Wesen an und für sich völlig
gleichgiltig ist, ob sie im Zusammen oder Nichtzusammen gedacht
werden, folglich da von demselben auch ihre Selbsterhaltung abhängt,
ob sie sich im Zustand der Selbsterhaltung befinden, oder nicht. Das
scheinbare Geschehen nöthigt zur Voraussetzung des wirklichen, dieses
bei der atomistischen Theilnahmlosigkeit der Realen zur Voraussetzung
des Zusammen oder Nichtzusammen, der Wechsel des Geschehens zur

Annahme des Wechsels des Zusammen und Nichtzusammen. Auf diesem
Zusammen und Nichtzusammen als Form des zusammenfassenden Denkens
beruht daher das sämmtliche wirkliche Geschehen, das zweite dem
Sein nicht sub- sondern coordinirte Element der ontologischen Welt.
Was sind nun diese Formen? Vermögen sie ein »wirkliches Geschehen«
zu begründen, welche Art der Existenz kommt ihnen selbst zu? Besitzen
sie, um ein »wirkliches« Geschehen zu erzeugen, selbst eine Art von
Wirklichkeit? sind sie Etwas an dem denkenden Subjecte? sind sie Etwas
an dem zusammengefaßten Objecte? oder existiren sie außerhalb dieser
aller, aber nicht als Wirkliche, sondern als Formen an sich, als Bedingungen,
die überhaupt erfüllt werden müssen, wenn etwas geschehen,
sich verändern und doch dasselbe Ding bleiben oder Wirkungen erzeugen
und erfahren soll, deren Grund nicht in ihm selbst liegt?

Selbst Drobisch, der sonst so getreue Anhänger Herbart's,
erhebt gegen das wirkliche Geschehen den Einwand, daß Wirkliches
aus bloßem Schein abgeleitet werde. Bei Herbart, sagt er(104), entstehen
Beziehungen aus Beziehungen; die wirklichen d. i. die Selbsterhaltungen
unter Voraussetzung des Gegensatzes der Qualitäten aus
den formalen des Ueberganges der Wesen aus dem Nichtzusammen in
das Zusammen vermöge der ursprünglichen Bewegung. Aber diese
Formen des zusammenfassenden Denkens sind nicht wirklich, sondern
haben nur die Geltung des objectiven Scheins. Das wirkliche Geschehen
wird daher, insofern es nicht schon von einem ursprünglichen Zusammen
herrührt, was wenigstens nicht bei allem der Fall ist (denn nach
Herbart(105) befinden sich nur wenige Wesen im ursprünglichen Zusammen,
andere nicht), mitbedingt von diesen Zusammenfassungsformen,
also vom objectiven Scheine. Das Wirkliche ist daher mindestens
theilweise abhängig vom Schein, das Reelle vom Nicht-Reellen, während
umgekehrt dieses von jenem abhängig sein sollte. Wirkliches, meint
er, kann nur von Wirklichem ausgehen, und nimmt daher Gelegenheit,
die Formen des zusammenfassenden Denkens als Gründe des wirklichen
Geschehens, selbst für wirklich zu erklären, – eine Wendung, die
wir im nächsten Abschnitt näher untersuchen wollen. Sie ist zum wenigsten
nicht herbartisch, wie Drobisch selbst gesteht, da dieser

vielmehr alle Wirklichkeit ausschließlich in das wirkliche Geschehen verlegt
und nur »aus Concession für den gemeinen Sprachgebrauch von
wirklicher Zeit, wirklichem Raume, und wirklicher Bewegung spricht.«
Für ihn sind Raum und Zeit bloße Denkformen, mit deren Hilfe sich
wohl eine Vorstellung bilden läßt, wie die Dinge gedacht werden können
und sollen, die aber zu dem wirklichen Hergang unter den Realen
selbst nichts beitragen. »In jedem Betracht, heißt es vom Raume(106),
ist dieser eine Form der Zusammenfassung, welche, wenn keine weitere
Bestimmung hinzukommt, den Dingen gar kein Prädicat, für jeden Zuschauer
aber eine Hilfe darbietet, die ihm in vielen Fällen ganz unentbehrlich
wird, und die er sich selbst erzeugt, gemäß der gegebenen
Veranlassung.« Eben so zufällig ist den Realen dasjenige Zusammen,
welches ihre Selbsterhaltung veranlaßt. »Schon die Inhärenz führte
dahin, ein Zusammen mehrerer Realen anzunehmen. Gewiß aber wird
jedes derselben durch eine absolute Position gedacht, daher kann unmöglich
das Zusammen der Wesen eine Bedingung ihres Daseins ausmachen,
sondern es ist ihnen gänzlich zufällig. Sie könnten auch recht
füglich nicht zusammen sein. Und da das Zusammen nichts
bedeutet, als daß ein Jedes sich selbst erhält gegen das
Andere:« so, könnten wir jetzt fortfahren, ist auch das Geschehen
den Realen vollkommen zufällig, ihnen eben so von unserm Denken
angedichtet, wie die Räumlichkeit und Zeitlichkeit, von der sie an und
für sich nichts wissen. Allein »dies heißt nur so viel, als es kann auch
recht füglich stattfinden, daß sie sich gegen einander nicht im Widerstand
befinden. Dabei darf nicht vergessen werden, daß in der Reihe
unsers Denkens der Begriff des Zusammen die Bedingung der Annahme
der Selbsterhaltung ist, dergestalt, daß sobald wir das Zusammen
der Wesen einmal voraussetzen, dann auch in der Reihe unsers
Denkens die Selbsterhaltung eines jeden als nothwendige Folge auftritt;
an sich aber hat das bloße Zusammen gar keine Bedeutung(107).«
Das Zusammen ist der Grund des Selbsterhaltens und zugleich nicht
wesentlich von diesem selbst verschieden. Jenes ist eine bloße Form des
Denkens, ein Hinzugedachtes, Begriffliches; dieses ist gleichfalls nichts
Wirkliches, Reales, nichts was man eine That, eine Veränderung, ein

Geschehen am Realen selbst nennen könnte. Bei dem Zusammendenken
zweier Prämissen fallen die termini medii hinweg; es bildet sich der
Schluß aus Theilen, die getrennt schon in den Prämissen vorhanden waren.
Dies geschieht bei dem Zusammenfassen einfacher Realen, aus welchen eine
Folge hervorgehen soll, allerdings nicht; aber keineswegs aus dem Grunde,
weil diese Realen sich gegen das Verschwinden einzelner Theile wehren,
sondern weil ein solches Verschwinden bei ihnen an und für sich unmöglich
ist. Daß A durch das Zusammen mit B nicht C wird, ist nicht
Folge eines Geschehens in A, es ist die bloße Folge des allgemeingiltigen,
aus den Begriffen der einfachen Qualität des Seienden geschöpften
Satzes, daß überhaupt in A keine Störung eintreten könne. Daraus
folgt zugleich, daß eine Selbsterhaltung des A gegen B keine andere sein
könne, als die gegen C, oder gegen D u. s. w. Denn kann keine Störung
überhaupt eintreten, weil reine Begriffe es verbieten, so ist es gleichgiltig,
ob diese nicht durch B, nicht durch C oder nicht durch D u. s. w. eintreten
könne. Es ist nicht das Reale A, das in jedem dieser Fälle durch
einen von den Umständen gebotenen Kraftaufwand, sondern es ist in allen
dieselbe allgemeine Wahrheit, die das Eintreten der Störung
verbietet. Was als Geschehen und Selbsterhaltung auf das Reale
übertragen und als ein Mannigfaltiges an demselben betrachtet wird,
ist nichts als die Unterordnung specieller Anwendungen unter den allgemeinen
Satz: Das Reale kann keine Störung erfahren. Was das
Denken hier begeht, ist die Objectivirung eines blos logischen Schlusses,
als wirkliches Geschehen, als That, als Veränderung. Diese Objectivirung
ist um so unberechtigter, wenn diese sogenannten Selbsterhaltungen
unter verschiedenen Umständen verschiedene sein sollen, wie sie uns
die innere Erfahrung in der Seele unwiderleglich aufweist. In allen
Fällen des wirklichen Geschehens ist es derselbe Satz: es kann keine
Störung eintreten, der immer wiederholt wird. Will man dies daher
ein Geschehen nennen, so geschieht in allen Fällen das Nämliche. Es ist
weder Mannigfaltigkeit noch Mehrheit der sogenannten Selbsterhaltung
oder besser des thatlosen Fortbestehens denkbar, dasselbe ist und bleibt
allezeit, es wird nur vervielfältigt gedacht. So wenig irgend
ein wirkliches Ding dadurch zu mehreren wird, daß mehrere es zugleich
anschauen, so wenig geschieht in einem Realen dadurch Etwas, daß es
mehrmal in den Fall kommt, den allgemeinen Satz auf sich anwenden
lassen zu müssen: es könne in keinem Realen eine Störung eintreten.

Wo liegt hier noch weiter ein Unterschied zwischen wirklichem und
scheinbarem Geschehen, oder vielmehr, welches verdient mit mehr Recht
den letzten Namen? Nicht dasjenige, welches durch das zusammenfassende
Denken allein dem sich ununterbrochen gleichbleibenden Realen
angedichtet wird? Nicht dasjenige, von welchem es heißt, »es wäre
die vollkommenste Probe einer Irrlehre, wenn dasjenige, was wir
Geschehen nennen, sich irgend eine Bedeutung im Gebiete des Seienden
anmaßte(108)?« Nicht dasjenige, welches nichts weiter ist, als »ein
Bestehen gegen eine Negation,« welche nur den Begriff, nicht aber
das Wirkliche treffen kann? Nicht dasjenige, welches im Grund nur
die Wiederholung eines und desselben Begriffssatzes in einzelnen Fällen
ist, und das Reale selbst gar nichts angeht? Oder was hat das ausdrücklich
sogenannte »wirkliche« Geschehen vor dem scheinbaren voraus?
Dieses ist ein Product unserer Sinnlichkeit, was strenggenommen nur
im weitern Sinne richtig ist, da wir ja auch Bewegung, Geschwindigkeit
u. s. w. nicht unmittelbar mittels der Sinne, sondern nur durch
Hilfe von Schlüssen aus dem Wahrgenommenen den Dingen beilegen,
es »ist, wie es den Wesen auch begegne, ihnen stets fremdartig und
geschieht nur in den Augen des Zuschauers(109).« Das wirkliche Geschehen
ist, wie wir zu zeigen versuchten, nichts weiter als ein Erzeugniß des
zusammenfassenden Denkens. Beide sind dem einfachen Realen, also
dem einzig wahrhaft Seienden, gleichgiltig, jenes wie dieses Schein; denn
was bleibt dem wirklichen Geschehen übrig, wenn es für das Sein
gar nichts bedeuten soll? Etwa die Wirklichkeit, welche ihm beigelegt
wird? Was ist diese, wenn sie kein Sein ist, noch ein solches enthält?
Kann wohl etwas wirklich heißen, dem kein Sein zukommt? Der
Sprachgebrauch wenigstens hält beide Begriffe für identisch.

Verschwindet aber der Unterschied zwischen scheinbarem und wirklichem
Geschehen bei näherer Betrachtung, welchen Grund haben wir
dann noch, die Selbsterhaltungen, so wie Herbart sie darstellt, für
ein wirkliches Geschehen und zwar für das allein mögliche zu halten?

Es ist einer der wichtigsten und folgereichsten Sätze des Systems,
daß eine monadistische Metaphysik ohne den Begriff des Geschehens
neben jenem des Seins nicht bestehen könne, ohne in Starrheit,

Leblosigkeit und todte Atomistik zu verfallen, die dem täglich und stündlich
sich unabweislich als gewiß aufdringenden Bewußtsein ununterbrochener
Veränderung in der Körper- und Geisterwelt, des regesten Lebens und
Schaffens in derselben, eben so oft aufs grellste widerspräche. Ganz
deutlich erkannte Herbart den Irrthum seines Vorgängers, um
eines Grundes willen, den wir mehr des seltsamen Ausdrucks als des
noch obschwebenden Inhalts wegen meist zu belächeln geneigt sind, die
Monaden in des transitiven Wirkens unfähige, abgeschlossene, streng
innere Welten verwandeln zu wollen, und an die Stelle emsiger Wechselwirkung
und wahrhaft realer Thätigkeit eine dem Wesen völlig äußere,
eines Schöpfers, der die Freiheit und Glückseligkeit seiner Geschöpfe
will, unwürdige a priori construirte Harmonie zu setzen. Mit Entschiedenheit
behauptete er, es müsse ein wirkliches Geschehen geben, weil es
ein scheinbares gibt, wie es ein wahres Sein geben müsse, weil sonst
auch kein Schein vorhanden sein könnte. Er suchte dieses wirkliche Geschehen
bei den wirklichen Wesen, den allein wahrhaft Seienden, den
einfachen Realen, in der festen Ueberzeugung, daß ein solches nur dort
gesucht werden dürfe, wo es einzig stattfinden kann; denn zwischen blos
scheinbaren Seienden könnte auch auf keine Weise ein anderes als blos
scheinbares Geschehen statthaben. »Irgend etwas muß geschehen, denn gar
Vieles erscheint; und das Erscheinen liegt nicht im Seienden, sofern wir es
nach seiner einfachen Qualität betrachten. Wenn nichts erschiene, so
würden wir auch in der Wissenschaft nicht einmal bis zum Sein gelangen,
vielmehr gäbe es dann gar keine Wissenschaft; gesetzt aber, ein
Wunder hätte uns gerade auf den Punkt gestellt, wo wir jetzt stehen,
so würden wir von hier auch nicht einen einzigen Schritt weiter vorwärts
gehen, sondern es dabei lassen, daß die realen Wesen jedes für
sich und alle insgesammt seien, was sie sind, ohne das mindeste
daran zu rühren und zu rücken. Aber derselbe Schein, welcher uns
zwingt, anzunehmen, daß Etwas ist, eben derselbe treibt uns noch weiter,
er treibt vom Sein zum Geschehen(110).« Je entschiedener aber sich
das System für die Unentbehrlichkeit des Geschehens ausspricht, von
desto größerem Gewicht ist das Unvermögen desselben, die offene Lücke
widerspruchslos auszufüllen. Bei Leibnitz fand sich wenigstens im Innern
der Monade ein wirkliches Geschehen, nach bestimmten Gesetzen

vor sich gehend, dessen Uebereinstimmung mit Andern ohne eigene Zuthat
zu bewirken eben die Aufgabe der prästabilirten Harmonie war:
bei Herbart finden wir weder im Innern noch Aeußern Veränderungen.
Im Innern der Monaden sind mannigfache Kräfte thätig, jede
gilt für einen Spiegel des Universums, besitzt zahllose Beschaffenheiten
und Merkmale; das Reale hat weder, noch ist es eine Kraft, besitzt
durchaus keine Mehrheit von Beschaffenheiten, spiegelt weder im eigentlichen
noch im uneigentlichen Sinn Etwas ab, es ist eben ganz isolirt,
starr, unabhängig. In jeder Monas entwickelt sich eine reiche innere
Welt, eine Fülle und Mannigfaltigkeit psychischer Bildung, die von der
untersten Stufe der Entelechie zur Seele und bis zum vollkommensten
Geiste sich fortentwickelt; in den einzelnen Monaden treten gleichzeitig
Veränderungen ein, welche sich wie die Monaden zu Körpern, so zu
neuen complicirten Veränderungen zusammensetzend, uns diejenigen
Wechsel erklären helfen, welche wir an den sinnlichen Gegenständen
wahrzunehmen glauben. Die Realen machen zwar, als Seelen betrachtet,
gleichfalls auf eine innere Bildung Anspruch; diese aber steht und
fällt mit der Zulässigkeit oder Unzulässigkeit der Selbsterhaltungen »als
eines mannigfachen wirklichen Geschehens in der einfachen Qualität der
Seele.« Ungeachtet der Unmöglichkeit, daß eine Monas real auf eine
andere wirke, existirt ein idealer durch die Verknüpfung der Gesetze,
welche die innern Veränderungen der Monaden begründen, gesetzter
Zusammenhang, dessen Träger und Urheber die Urmonas ist, zwischen
den Monaden; ein großartiges Band schlingt sich durch die unbegreifliche
unendliche Wirksamkeit der ursprünglichen Substanz, deren »Efulgurationen«
alle übrigen sind, um diese letztern und das Resultat ist ein
obwohl von Wechselwirkung entblößtes, doch in jedem einzelnen Glied
belebtes, und äußerlich weise und harmonisch eingerichtetes Weltgebäude.
Bei Herbart dagegen beruht das Geschehen auf dem Zusammendenken
der Wesen nach den Regeln des objectiven Scheins. Welche
Wesen zusammensind, welche nicht, welche zusammengedacht werden
sollen, welche nicht: dies zu bestimmen, liegt außerhalb der Grenzen
seiner Metaphysik, welche vom Gegebenen nur bis zur Annahme eines
mehrfachen Zusammen im Allgemeinen zurückgeht. Ein Theil der Wesen,
heißt es, ist im ursprünglichen Zusammen befindlich, ein anderer
tritt erst allmälig in dasselbe ein; welcher und warum, bleibt unerklärt.
Denn es ist nicht die Aufgabe der Metaphysik zu erklären, warum

Dies oder Jenes sei oder geschehe, sondern wie Drobisch mit Lotze's
Worten sagt(111): »Die Metaphysik hat keine Erzählungen zu liefern,
aber die Entstehung dieser Welt, deren einmal als vorhanden gegebene
Gesetze und Regeln ihren einzigen Inhalt bilden. Es muß festgehalten
werden, daß der Geist keine historischen Voraussetzungen
hat, sondern jede Entscheidung über derartige Probleme einen anderweitig
vermittelten Gedankengang voraussetzt,« oder es ist, wie Herbart
selbst sagt, »die Begreiflichkeit der Erfahrung des Gegebenen ihr
Anfangs- und ihr Endpunkt und die Erklärung desselben ihr einziger
Endzweck.« Kann man aber hoffen, eine vollständige, ja nur eine hinreichende
Erklärung des Gegebenen geliefert zu haben, so lang man sich
begnügt, die Möglichkeit des Geschehens durch den continuirlichen
Wechsel eines mysteriösen Zusammen und Nichtzusammen, und die
nicht minder räthselhafte Störung erwiesen zu haben? Ist es wohl in
einem System, das so streng auf die Form des Gegebenen hält, daß
es sich veranlaßt sieht, auf diese Gründe hin die theoretisch dem Zweifel
so sehr ausgesetzten Formen des zusammenfassenden Denkens zu postuliren,
gestattet, die Formen der Ordnung, der Regelmäßigkeit, der
Zweckmäßigkeit nur in das Gebiet des Glaubens zu verweisen, da es
doch von ihnen nicht nachzuweisen vermag, daß sie nicht mit eben so viel
Recht als die Formen des Raums, der Zeit, der Bewegung und der
Geschwindigkeit gegeben sind? Das harte Urtheil der Halbheit, das
Fichte d. j. über das System ausspricht, scheint in der That seinen
Grund in diesem seltsamen Widerspruch zu haben, dessen weitere Ursachen
und Folgen zu entwickeln hier der Ort nicht ist. Wenigstens ist so
viel gewiß, daß die Weltanschauung der Herbart'schen Metaphysik
dem Verlangen einer verbindenden Einheit und eines allumfassenden Zusammenhangs,
der darum kein Alles identificirender Monismus zu
sein braucht, nicht Befriedigung gewährt. Das Gegebene ist uns als
Ganzes, Geordnetes gegeben; die Realprincipien Herbart's sind
isolirt, getrennt, für sich bestehend, wirkens- und leidenlos, unthätig,
ohne andres gemeinsames Band, als die Formen des ihnen äußern
zusammenfassenden Denkens, von dem man nicht weiß, soll es als das
wirkliche Denken des Individuums, oder als die abstracte Thätigkeit des
Denkens selbst, oder endlich als Stoff des Denkens an sich, als Dasjenige

gefaßt werden, welches vorhanden sein muß, um von irgend einer
Intelligenz menschlicher oder höherer Natur überhaupt gedacht werden
zu können. Daß sie nicht blos als das Erste genommen werden sollen,
ergibt sich leicht aus ihrer für alle und jede Intelligenz als bindend vorausgesetzte
Gewalt; faßt man sie als Formen des abstracten Denkens,
so steht der Gedanke nah, sie mit der logischen Idee im Sinne
Hegel's zu verschmelzen, und in dieser die umfassende Einheit für die
lose Vielheit der isolirten Realen zu erblicken. Auf diesem Wege scheint
sich eine bequeme Vermittlung der Alleinheitslehre und monadistischen
Grundlagen darzubieten. Dies scheint auch Fichte's d. j. Ansicht zu
sein, und außerdem, daß Chalybäus u. A. in einer solchen Vermittlung
das Heil der Philosophie sahen, hat Lotze sie in der That
versucht. Andere dagegen, wie Drobisch, in der Verwerfung eines
unpersönlichen Denkens mit Festigkeit beharrend, suchten diese Hinneigung
zum Monismus zu vermeiden und gleichwohl dem Bedürfniß
einer zusammenhaltenden Einheit Genüge zu leisten. Der Betrachtung
der beiden letzten Versuche wollen wir den nächsten Abschnitt widmen.

4. Modificationen dieser Ansichten.

Aus der großen Anzahl derselben, die sich in den mannigfaltigsten
Formen wiederholt haben, heben wir als charakteristisch nur die beiden
neuesten heraus.

a) Modificationen der Theorie der Selbsterhaltungen. Drobisch(112).

Der Mangel, den Drobisch an der Theorie der Selbsterhaltungen
zu finden glaubt, und den wir schon im vorhergehenden Abschnitt
(S. 115) angeführt haben, besteht im Wesentlichen darin, daß
das wirkliche Geschehen in bloßen Formen des objectiven Scheins, daß
also das Wirkliche theilweise wenigstens, so weit es seinen Grund nicht
in dem Vorhandensein der wirklichen Realen findet, im bloßen Schein
begründet sein soll. Wäre es möglich, meint er, falls wir ihn recht
verstehen, diesen Uebelstand dadurch zu vermeiden, daß man das Wirkliche
durchgehends wieder aus Wirklichem entstehen ließe, so wäre die

Schwierigkeit beseitigt. An den Realen ist nichts zu rücken, diese sind
bereits ein Wirkliches, ein Seiendes und daher fähig, wieder ein
Wirkliches (das »wirkliche« Geschehen) zu begründen. Allein sie für sich
reichen dazu nicht hin, so lang sie gegen einander indifferent bleiben,
ohne in wechselseitige Beziehungen zu und mit einander zu treten. Der
Metaphysiker, sagt er, sieht ein, daß den Erscheinungen nur durchaus
auf einander bezogene Wesen zu Grunde liegen können, denn sämmtliche
Erklärungen äußerer und innerer Thatsachen beruhen auf dem
Grundsatz: die Wesen im vollkommenen oder unvollkommenen Zusammen
und in den durch ihren Gegensatz bedingten, und durch Uebertragung
der Gegensätze vermittelten Selbsterhaltungen und der wieder durch
diese geforderten äußeren Lage zu denken. »Diese Beziehungen, sie mögen
von welcher Art immer sein, sind etwas von den realen Wesen
selbst Unterschiedenes; diese letzteren sind das absolute Prius, die absolut
und beziehungslos gesetzten einfachen Qualitäten, durch welche das
stattfinden der Beziehungen erst Möglichkeit erlangt. Natürlicherweise
ist dies Prius kein zeitliches, sondern nur dasjenige, was den unbedingten
Grund ausmacht, von welchem die Beziehungen abhängig
sind, ohne selbst wieder umgekehrt von diesen Beziehungen abhängig zu
sein;« doch so, daß daraus, weil die einfachen Wesen ohne Beziehungen
existiren können, noch gar nicht folgt, daß sie jemals ohne diese
existirt haben, d. h. daß es irgend eine Zeit gegeben, zu welcher gar
kein Seiendes in Beziehung zu irgend einem andern gestanden sei. Diese
Unbedingtheit in jeder Rücksicht gehört ganz vornehmlich zum Wesen
des Herbart'schen Realen und die absolute Position soll eben so viel
bedeuten, daß man nach einem weitern Grund des Gesetzten gar nicht
zu fragen habe. So will es wenigstens Drobisch. Im Gebrauche
des Worts: absolute Position = Sein steckt aber eine Amphibolie.
Entweder bedeutet die absolute Setzung die subjective Nöthigung des
denkenden Subjects, hinter dem beobachteten Schein ein Etwas voraussetzen
zu müssen, welches nicht mehr Schein ist, und dann ist damit
erstens noch nicht ausgesagt, daß dies von uns Vorausgesetzte schon ein
in seinem Sein nicht mehr von Andern Bedingtes sei; zweitens ist diese
subjective Setzung keine absolute, weil sie auf der Voraussetzung des setzenden
Subjects beruht. Oder der Ausdruck »absolut Gesetztes« bedeutet
ein Ding, dessen Sein durch kein anderes bedingt ist, und dann scheint
es wenigstens widersprechend, dasselbe für eine bloße Qualität zu erklären.

Denn ein quale ist ja nicht denkbar ohne ein quid, ein Wasfürein
nicht denkbar ohne ein Was in substantiver, nicht adjectiver Bedeutung. Im
Begriff der Qualität selbst liegt es, ein Etwas zu fordern, dessen Qualität
sie selbst, und das von seiner Seite zuletzt nicht mehr Qualität ist.
Man könnte beide Bedeutungen die subjective und objective Setzung nennen
und daher den Schluß fällen, daß weder die subjective noch die objective
Setzung bloßer Qualitäten eine absolute sei. Allein Drobisch sagt
ausdrücklich: »Außerhalb des Denkens ist das Seiende die nicht durch
Anderes gesetzte Qualität; denn .... wäre sie durch Anderes gesetzt,
so könnte sie als abhängig durch unser Denken nicht als absolut gesetzt
werden.« Folgt aber daraus, daß das Denken und zwar nur das Denken
eines gewissen Systems, – denn das gewöhnliche Denken weiß
sehr gut, daß eine Qualität nicht ohne ein Etwas, welches dieselbe an
sich trägt, bestehen könne – die Qualität als absolut setzt, folgt
daraus, daß sie dies in der That sei(113)? auch dann, wenn dies Absolutsetzen
sich mit dem Begriff einer Qualität kaum vereinbaren läßt?

Allein noch bedenklicher ist die folgende Schlußreihe. Drobisch fährt
fort, die Qualität lasse sich eben so wenig als durch sich gesetzt ansehen, weil
dies auf die unendliche Reihe in der Selbstbestimmung, kürzer gesagt
auf die causa sui führen würde. Dies wollen wir gern zugeben. Wenn
er aber daraus folgert, daß Sein »im objectiven Sinn« sei auf das
Seiende gar nicht anwendbar, so scheint zu folgen, daß dem Seienden
keine andere als eine subjective, an die Voraussetzung des Setzenden
gebundene, folglich keine absolute, sondern nur eine bedingte Setzung
zukommen könne, wodurch nach seinem eigenen frühern Ausspruch die
Natur des wahrhaft Seienden, die unbedingte Setzung vernichtet
würde. Die letztere Meinung gewinnt an Wahrscheinlichkeit, wenn es
weiter heißt, daß einfache Qualitäten, wenn sie weder dem Wesen noch
dem Grade nach durch etwas Anderes gesetzt zu werden vermögen, in
unserm Denken schlechthin gesetzt werden müssen, und nicht nur die
absolute Position die einfache Qualität, sondern auch umgekehrt diese

jene bedinge. Wird diese Setzung durch ihre Beschränkung innerhalb
unsers Denkens nicht in der That unter stillschweigender Voraussetzung
des Setzenden, also subjectiv und relativ angenommen?

Auch die Gründe, warum eine Qualität nicht durch eine andere
gesetzt sein könne, dünken uns wenigstens nicht unwidersprechlich. Die
Gesetzte müßte in diesem Falle, meint Drobisch, die Folge, das sie
Setzende der Grund sein. Grund und Folge aber können nie anders
als zusammengesetzt sein, weil die Folge nur eine neue Verbindung
der Theile des Grundes ist; keine Folge sei ein Einfaches: die einfache
Qualität aber, wie aus dem Begriff der Einheit von selbst folge, keiner
Entstehung fähig. Die Bedeutung, in welcher hier Grund und Folge
gebraucht werden, ist im Grund dieselbe, für welche man sonst die
Begriffe Ursache und Wirkung braucht. Denn es ist hier ein Wirkliches,
das den Grund eines andern Wirklichen enthalten soll. Wie Grund und
Folge in eigentlichem Sinne können sich nur Sätze und zwar wahre
Sätze verhalten. Wenn also auch diese jedesmal zusammengesetzt sein
müssen, weil ein jeder Satz wenigstens drei constituirende Bestandtheile
verlangt, warum sollte wohl ein Widerspruch darin liegen, daß eine
einfache Ursache eine einfache Wirkung habe? oder eine wenn auch
zusammengesetzte Wirkung eine einfache Ursache?

Wir können uns auf diese Fragen, für welche das Vorstehende
wenigstens keine Widerlegung enthält, hier nicht weiter einlassen. Wichtiger
für unsern Zweck sind die Folgerungen, die aus dem bisher im
Herbart'schen Geist geführten Raisonnement gezogen werden. Sie
beziehen sich auf das Verhältniß der Beziehungen zu den Realen. Die
Beziehungen, in welche die Realen treten müssen, um als Grundlagen
der Erscheinungswelt gelten zu können, sind nicht blos, wie Herbart
will, Werke der Reflexion, des zusammenfassenden zuschauenden Denkens,
es ist vielmehr bei weitem wahrscheinlicher, ja es ist gewiß, daß
dieselben objectiv und an sich schon vorhanden sein müssen, damit die
Reflexion sie aufzufinden und aufzufassen vermöge. Die Eigenthümlichkeit
der Zahl 8, die dritte Potenz der Zahl 2 zu sein, kam ihr an
und für sich nicht erst durch Vermittlung der Reflexion zu, wenn wir
sie auch erst mit Hilfe der letzteren erkennen. Dasselbe ist z. B. mit
einem Größenverhältniß zwischen wirklichen Dingen der Fall. Nicht erst
wird A größer als B, weil wir es so denken, sondern weil es größer
ist, darum denken wir es so. Nennen wir Beschaffenheiten, wie die

vorstehenden, die einem oder mehreren Dingen nur in Bezug auf ein
Drittes zukommen, äußere, um sie von den ihm an und für sich ohne
Bezug auf ein Drittes angehörenden innern (oder den Eigenschaften) zu
unterscheiden: so folgt, daß auch die äußern Beschaffenheiten dem
Dinge nicht erst vermöge der angestellten Reflexion, sondern objectiv
zukommen. Es wird daher auch ein Ding nicht dadurch erst zum specifisch
Bestimmten, daß die Reflexion die Unterschiede desselben von andern
Dingen erkennt, sondern damit diese an ihm erkannt werden können,
müssen sie in oder an ihm befindlich sein.

Alle äußern Beschaffenheiten sind zugleich Beziehungen, weil sie
alle ihrem Träger nur in Bezug und im Verhältniß zu gewissen dritten
Dingen zugeschrieben werden: aber nicht alle Beziehungen sind zugleich
äußere Beschaffenheiten. So die Beziehungen, die zwischen einem Ding
und dem Ort oder dem Zeitpunkt, welchen es einnimmt, stattfinden.
Niemand behauptet, das Ding A, das sich früher am Orte a befand,
sei einzig dadurch, daß es sich jetzt am Orte b befindet, ein anderes
geworden, wenn sich außerdem gar nichts an demselben geändert hat.
Dennoch lassen sich von demselben A zwei einander ausschließende Vorstellungen
bilden. Die eine lautet: Ein im Orte a befindlicher Körper;
die andere: Ein im Orte non a (b) befindlicher Körper. Irgend
Etwas muß sich daher an A geändert haben, was doch keine Beschaffenheit
sein kann; denn in Bezug auf diese soll sich gar nichts an ihm
geändert haben. Was sich an ihm änderte, ist der Ort, die Raumbestimmung,
die keine Beschaffenheit und doch ein Veränderliches am
Dinge ist, und die »Bestimmung« heißen soll. Der Körper in a
und der Körper in b enthält daher zwei sich ausschließende Raumbestimmungen,
was an sich genommen widersprechend ist, denn derselbe
Körper kann nicht an zwei Orten sein. Soll dies dennoch möglich sein,
so muß sich noch etwas an dem Ding geändert haben, was wieder keine
Beschaffenheit sein darf, und das ist die Zeit. Der Körper A war im
Orte a zu einer Zeit α, die von der Zeit β, in welcher er im Orte b
war, verschieden ist. Raum und Zeit sind daher keine Beschaffenheiten,
gewiß aber noch weniger selbständige Wirkliche: es gibt kein Ding,
welches der Raum und keines, welches die Zeit wäre: sie sind daher
überhaupt nichts Wirkliches. Sie sind aber auch nicht Nichts; sie
sind in der That Bestimmungen an den Dingen und wir können das
ihnen zukommende Sein mit dem Ausdruck »Dasein« bezeichnen, um

es von dem Wirklichsein der existirenden Dinge und ihrer Beschaffenheit
zu unterscheiden.

Wenn dem so ist, so gibt es Drobisch ohne Zweifel vollkommene
Berechtigung, seines Vorgängers Ansicht zu bestreiten, daß alle
Beziehungen unter den Realen ohne Ausnahme blos Zuthaten der Reflexion
und das Werk des zusammenfassenden Denkens seien. Schon das
Zugeständniß, daß es gänzlich beziehungslose Seiende in der That nicht
jemals müsse, ja nicht einmal könne gegeben haben, wie denn auch
Herbart eingesteht, einige Reale seien allerdings von jeher in
ursprünglichem Zusammen befindlich gewesen, deutet auf eine innere Nöthigung
hin, den Ursprung der Beziehungen an den Wesen selbst, und
nicht in dem ihnen äußerlichen zusammenfassenden Denken zu suchen. In
der Ueberzeugung, ein gänzlich beziehungsloses Seiende sei zum Realgrund
der Erscheinungen untauglich, erweitert Drobisch das obige
Zugeständniß bis zu der Annahme, alle Wesen stünden von Anbeginn
her in Beziehungen zu einander; sie ohne solche zu denken, sei
eine bloße Abstraction; die Beziehungen selbst aber seien nicht weniger
ursprungslos als die Seienden; seien wie diese nicht durch ein anderes, etwa
durch ein zusammenfassendes Denken gesetzt; sie existirten von demselben
eben so unabhängig, wie die einfachen Seienden und unterschieden sich
von diesen nur dadurch, daß diese schlechthin und sie selbst unter Voraussetzung
der einfachen Wesen gesetzt sind. Denn alles im Denken
absolut zu Setzende sei auch objectiv nicht durch Anderes gesetzt; nicht
aber sei umgekehrt alles nicht durch Anderes Gesetzte auch im Denken
absolut setzbar. Von der letzten Art nun sind die Beziehungen. Diese
könnten nur durch etwas gesetzt werden, was selbst entweder wieder
Beziehung wäre oder nicht. Wenn nicht, so könnten es nur die einfachen
Wesen sein. Allein diese sind jeder Beziehung fremd, tragen daher in
sich durchaus keine Nothwendigkeit in Beziehungen zu treten. Etwas
aber, was nicht einfaches Wesen und nicht Beziehung wäre, kann
eben so wenig Grund der Beziehungen werden, »weil jede Vermittlung
ihrer Natur nach wenigstens zwei Vermittlungen zwischen dem zu Vermittelnden
und dem Mittelgliede schon voraussetzt. Beziehungen können
daher nur aus Beziehungen entstehen, sind weder durch die einfachen
Wesen, noch durch die zusammenfassende Intelligenz gesetzt, sondern
sind Regeln für gewisse Arten der Zusammenfassung, die auch dann
statthaben und giltig sein müssen, wenn selbst keine Intelligenz sie

wirklich zusammenfaßte, z. B. die Bewegung geschehe wirklich, die
chemische Zersetzung nehme sich wirklich Zeit.« Während Herbart,
der vielmehr einzig und allein alle Wirklichkeit in das innere Geschehen
setzt »blos aus Concession für den gemeinen Sprachgebrauch von wirklicher
Zeit, wirklichem Raume und wirklicher Bewegung spricht,« acceptirt
Drobisch »diese Concession bestens.« Denn ist sie giltig, sind die
formalen Bestimmungen des zusammenfassenden Denkens nur ihrem
Begriffe nach, in abstracto genommen, objectiver Schein, in concreto
aber mehr als dies, wirklich, giltig, auch wenn keine Intelligenz
zusammenfaßte, so bedeutet dieses nichts anderes, als was wir eben
zu beweisen suchten, daß die wirklichen inneren und äußeren Beziehungen
der Wesen aus jenen abstracten Formeln nicht erst abgeleitet
werden können und sollen, sondern ein von dem intelligenten Wesen
unabhängiges objectives Dasein besitzen.

So weit Drobisch. Was er unter der »Wirklichkeit der Beziehungen«
verstehe, müssen wir gestehen, ist uns nicht klar geworden.
Daß sie sich nicht auf alle Beziehungen erstrecken könne, ist nach
dem, was wir oben über Raum und Zeit beibrachten, nun wohl schon
ohne Erläuterung ersichtlich. Diese sind in keinem Betracht etwas Wirkliches,
weder als Beschaffenheit, noch als selbständiges Ding. Sie
sind Bedingungen: die Zeit, wenn es möglich sein soll, daß dasselbe
Ding entgegengesetzte Eigenschaften besitze; der Ort, um erklärlich
zu finden, warum ein gewisses veränderliches Wesen bei bestimmtem
endlichen Maß von Kräften und binnen gegebener endlicher Zeitdauer
gerade diese und keine andere Veränderungen an andern Wesen erfahren
oder bewirkt habe. So ist es caeteris paribus nur die räumliche Entfernung,
die die Schuld trägt, daß ich dieselbe Schrift in der Entfernung
von fünf bis sechs Zoll vom Auge sehr bequem, bei mehr Entfernung
viel schlechter oder gar nicht lesen kann, und der Zeitverfluß,
unter dessen Annahme es denkbar ist, daß derselbe Baum, der jetzt
Blätter trägt, nach vier Wochen kahl und dürr sei. Weder dieser Zeitverfluß
noch jene Entfernung existirt wirklich, d. i. als Beschaffenheit
an dem Dinge oder als Ding für sich, noch auch als bloße Denk- oder
Anschauungsform des Individuums: sondern ihnen beiden kommt nur
jenes Sein an sich zu, das jedem Etwas zukommt, es sei ein
Wirkliches oder blos Mögliches, ein Gedachtes oder Ungedachtes, und das
wir S. 71 ff. auch den sogenannten Vorstellungen, Sätzen und Wahrheiten

an sich beilegten. Müssen wir also einerseits Drobisch das
Verdienst einräumen, das objective, vom Gedachtwerden unabhängige
Dasein der Raum- und Zeitbestimmungen richtig erkannt zu haben, so
können wir nicht zugeben, daß er dasselbe bei denselben Bestimmungen
mit dem Worte »Wirklichkeit« bezeichne.

Abgesehen davon betrachten wir die Region genauer, in welche
Drobisch den Wechsel und das Geschehen versetzt wissen will. »Alle
Wesen, sagt er, sind im ursprünglichen (besser: ursprunglosen) Zusammenhang,
oder stehen miteinander in unmittelbaren oder auch mittelbaren,
wenn gleich noch so entfernten wirklichen Beziehungen, und alle
Veränderung in der Welt bedeutet nur eine Umwandlung der entfernteren
Beziehungen in nähere, der mittelbaren in unmittelbare oder auch
umgekehrt dieser in jene.« Man könnte versucht werden, in dieser Ansicht
die rapports wieder zu erkennen, in welchen sich die Leibnitz'schen
Monaden von Anbeginn her bald in näherem bald in entfernterem
Grade befinden, die dem Wechsel unterliegen, bald nähere bald entferntere
werden, und dadurch den Schein erzeugen, als gingen diese
Veränderungen der wechselseitigen Lage aus der Freithätigkeit der Monaden
selbst hervor, während sie doch nur nach dem Gesetz der prästabilirten
Harmonie erfolgen. Allein in den Monaden geschieht wenigstens
innerlich in der That etwas. In der äußeren Lage derselben ereignet
sich vermöge der prästabilirten Harmonie keine Veränderung, ohne daß
zugleich die entsprechende im Innern der Monade statt hat. Das
wirkliche Geschehen beschränkt sich nicht auf die Verhältnisse und Beziehungen
der einfachen Substanzen zu einander, es besteht vielmehr ausschließlich
im Innern derselben. Bei Drobisch findet gerade das
Gegentheil statt. Die einfachen Qualitäten, das Innere der Seienden,
bleiben starr und unveränderlich; was sich ändert, sind allein
die äußeren Beziehungen. Schließen wir von diesen die räumlichen
und zeitlichen, weil sie keine Wirklichkeit haben, aus, so bleiben
als des Wechsels fähige Beziehungen blos jene übrig, welche wir auch
früher schon unter dem Namen: äußere Beschaffenheiten, charakterisirt
haben. Unter diesen gibt es aber wenigstens einige, die sich nicht ändern
können, ohne daß sich auch in den sogenannten innern Eigenschaften
des Dinges etwas ändert. Werden daher diese als einfache Qualitäten
unveränderlich angenommen, so kann auch kein Wechsel in jenen
äußern Beschaffenheiten stattfinden, welche sich nicht ändern können,

ohne daß eine innere sich geändert habe. Dies letztere scheint aber in
der That bei allen äußeren Beschaffenheiten der Dinge der Fall zu sein.

Dieser Satz, zusammengenommen mit der Thatsache, daß räumlichen
und zeitlichen Bestimmungen keineswegs Wirklichkeit zukommt,
beschränkt den dargebotenen Ausweg ungemein, oder richtiger, er hebt
ihn völlig auf. Der eigentliche Fragepunkt, wie ein wirkliches Geschehen
zu denken sei, und auf welche Weise es mit der einfachen Qualität
des Seienden bestehen könne, ist dadurch nicht erledigt. Noch immer
ist das wirkliche Geschehen auf Beziehungen beschränkt, von welchen
gerade der hier beinahe ausschließend hervorgehobene Theil, die räumlichen
und zeitlichen, keine Wirklichkeit hat. Dem eigenen Einwande
des Hrn. Prof. Drobisch, wie Wirkliches aus Nicht-Wirklichem
entstehen könne, ist damit noch kein Genüge geleistet. Statt der unbegreiflichen
Störung, von welcher Fichte d. j. meint, es sei ungenügend,
daß der Schöpfer eines so tiefsinnigen Systems sich über diesen
Punkt nicht anders zu helfen wisse, als durch die oberflächliche
mechanische Vergleichung mit dem wechselseitigen Sichdrücken zweier
Körper: statt dieser seinsollenden und nichtseienden Störung haben wir
neuerdings ein Geschehen, das richtiger wieder kein Geschehen heißen
sollte, weil es sich mit dem Beharren der einfachen Qualität vertragen
soll, und welches kein wirkliches sein kann, weil es sich auf nichts Wirkliches
gründet. Uebrigens sehen die Ideen, die Hr. Prof. Drobisch
über diesen Gegenstand veröffentlicht hat, wie er selbst sagt, einem
Entwurfe zu ähnlich, um sie bereits als fertiges Resultat ansehen zu
können, wie solches von einem so geistvollen und tiefeindringenden Denker
wie Drobisch zu erwarten ist. Nachdem er so viel gewonnen, das
Unhaltbare der blos durch Reflexion hinzugethanen Denkformen als
Basis realer Erscheinungen mit Deutlichkeit inne zu werden, kann es
ihm nicht schwer fallen, auch über die Beschaffenheit derselben uns
entschiednere Vorstellungen zu liefern, als bisher mit dem schwankenden
Begriff der Wirklichkeit derselben der Fall war.

b) Modification der prästabilirten Harmonie: Lotze(114).

Vielleicht würde es den Verfasser überraschen, sein System als
eine veränderte Wiedergeburt der prästabilirten Harmonie betrachtet zu

sehen, ungeachtet er sich der Bezeichnung S. 272 selbst bedient und
sagt, die »empirischen Wissenschaften ... haben sich keineswegs abzumühen,
aus den Wellen der mathematischen Bewegung den Glanz des
Lichtes hervorzuzaubern, als wäre er selbst noch ein kosmologisches Geschehen,
sondern sie müssen anerkennen, daß aus dem Innern des Wesens
heraus nach einer vorher bestimmten Harmonie bestimmten
Veränderungen des Körperlichen bestimmte Empfindungen entgegenkommen,
ohne nach den Gesetzen massenhafter Wirkungen von ihnen erzeugt
worden zu sein.« Wir haben daher in der That auch hier wieder kein
anderes als ein ideales Geschehen vor uns. Aber dieses ideale Geschehen
unterscheidet sich von jenem zwischen den Monaden sehr auffallend
dadurch, daß das letztere zwischen wahrhaft realen, jenes aber zwischen
nur idealen Wesen vorgeht. Es könnte also wohl scheinen, als
mangelte die Hauptbedingung einer prästabilirten Harmonie, die Grundlage
einer Vielheit realer Wesen.

An deren Stelle und an die Stelle desjenigen überhaupt, was
sonst das »Seiende« heißt, setzt der Verf. »dasjenige, welches den
Schein der Substantialität in sich erzeugt,« den in sich selbst zusammenhängend
geordneten Schein, welcher auf eine Substanz hindeutet, die
wieder nichts anderes ist, »als dasjenige, was den Schein zusammenhält,
das Wesen, das Gesetz, das System von Gründen, welches an
dem Scheine den Schein der Substantialität als Begrenztheit und
Bestimmtheit gegen Anderes erzeugt.« Daher erzeugt nur derjenige
Schein den Schein der Substantialität, der nach dem Inhalte nicht
eines, sondern mehrerer allgemeiner Begriffe angeordnet ist, deren Einheit
die Seite der Einzelnheit, deren Vielheit die Vielfältigkeit und
Zufälligkeit der Beschaffenheiten an dem Seienden ausmacht. »Das
vollständige Seiende setzt daher so viele Gründe voraus, als es Bestimmungen
an sich trägt,« und das eigentlich Reale an ihm ist das Gesetz,
welches sein Wesen ausmacht, alles Uebrige ist Schein.

Treten nun dergleichen Seiende in Causalverbindung, so ist es
im Grunde nicht der an beiden in gleicher Weise befindliche Schein,
sondern es sind die Gesetze, die ihr beiderseitiges Wesen ausmachen,
welche in ein Causalverhältniß treten. »Ursache, heißt es S. 108, ist
nicht ein Ding, aus welchem in Gestalt einer wirkenden Kraft oder
eines sonstigen Uebergangs irgend eine Mittheilung an ein anderes
erfolgt; sondern weil das Ding in sich eine Vielheit gesetzmäßig begründeter

Eigenschaften, ein System von Gründen hat, so werden die
Gründe dieses Dings, wenn sie in Bezug zu einem andern treten,
mit den Gründen dieses letztern zusammen den ganzen Grund ausmachen,
aus welchem die Wirkung als eine als seiend gesetzte Folge
hervorgeht.« Auf dieselbe Weise pflegt das Hervorgehen des Schlußsatzes
mit dem Zusammenkommen zweier Prämissen nach Aufhebung
des terminus medius dargestellt zu werden. Es ist eine Uebertragung
logisch-syllogistischer Verhältnisse auf das Causalverhältniß zwischen
wirklichen Dingen, wie sie schon in der Methode der Beziehungen
erscheint. Auch ist über die Richtigkeit der Sache kein Zweifel, so
lange man Prämissen und Schlußsatz als Sätze an sich betrachtet,
abgesehen, ob sie jemand denke und ausspreche oder nicht. Würden
aber die Prämissen als wirkliche Gedanken, und der Schlußsatz
gleichfalls als wirkliches Urtheil irgend eines Individuums angesehen,
dann tritt zu dem Verhältniß des Grundes zur Folge, das
schon zwischen den Sätzen selbst, wie sie ihrer Natur nach sind, statt
hat, noch jenes zwischen Ursache und Wirkung hinzu. Dann sind
es nicht die Prämissen allein, dann ist es das Denken derselben, die
Thätigkeit, das Wirkende des Denkenden, welches hinzukommt,
um das wirkliche Denken des Schlußsatzes hervorzubringen. Wirkliches
kann nur durch Wirkliches, und zwar nur durch das Wirken des
Wirklichen erzeugt werden. Davon können uns sehr alltägliche Erfahrungen
überweisen. Ein Brief, der geschrieben werden soll, wird wenn
auch Papier, Feder, Gedanken u. s. w. vorhanden sind, gewiß nicht
fertig, wenn man nicht schreibt. Damit steht der Satz: daß sobald
alle Theilursachen vorhanden seien, auch die Wirkung vorhanden sein
müsse, keineswegs im Widerspruch, er dient vielmehr zur Bestätigung.
Auch die Thätigkeit, das Wirken selbst ist eine von den Theilursachen,
welche die Ursache erst vollständig machen. Uebersieht man dies, so kommt
das wieder nur daher, daß Gründe und Folgen mit Ursachen und Wirkungen
verwechselt werden. Gründe bedürfen keiner Thätigkeit, um
sobald sie da sind, auch das Dasein der Folge hervorzubringen; sie sind
ja bloße Sätze, nichts Wirkliches, und das Verhältniß zwischen ihnen
und ihren Folgen geht nicht deren wirkliches Vorhandensein
oder Nicht-wirklich-Vorhandensein an, sondern einzig und
allein ihre Wahrheit oder Falschheit. Sobald der Satz: Zweimal
zwei ist vier, wahr ist, ist auch der Satz: Zweimal vier ist acht,

wahr, und der Satz: Zweimal zwei ist fünf, ist falsch. Bedient man
sich aber doch häufig des Ausdruckes, der Satz A enthalte den Grund
von der Existenz des (wirklichen) Dinges B, so bedeutet dies nach solcher
Auslegungsweise nichts anderes als: Sobald der Satz: A ist,
wahr ist, ist auch der Satz: B ist, wahr. Abermal also begründen
diese Sätze nur die Wahrheit gewisser anderer Sätze, nicht aber
das Dasein, die Wirklichkeit gewisser Dinge. Die Wirklichkeit
solcher existirenden Dinge, die überhaupt einen Grund ihrer Wirklichkeit
haben, kann nur in der Existenz anderer begründet sein, und zwar
nur in deren Wirksamkeit, denn ohne eine solche zu besitzen, verdienten
sie nicht wirkliche Dinge zu heißen.

Er fährt fort: »Ursache und Wirkung ist gar kein Gegensatz. Ursache
ist das Ding, wie es vor dem Zusammenkommen mit der andern
Ursache, welche jedoch zu demselben hinzupostulirt werden muß, vorhanden
war. Wirkung ist der Eintritt in den Proceß und dieser selbst, also
ein Geschehen.« Scheint sich dies nicht selbst zu widersprechen? Ist das
Ding schon Ursache vor dem Hinzukommen des anderen, so bedarf es
dieses zweiten gar nicht mehr, denn dann ist es sich selbst genug, die
Wirkung zu erzeugen. Bedarf es dagegen dieser Ergänzung, dann ist es
wenigstens noch nicht die ganze, sondern höchstens eine Theilursache. Dies
um so mehr, da es keinem Dinge wesentlich ist, Ursache zu sein, da
es vielmehr dann erst Ursache wird, wenn es zu wirken anfängt, und
es zu sein aufhört, sobald sein Wirken ein Ende nimmt. Eine unthätige
Ursache, ein Ding, das Ursache wäre und nicht wirkte, ist ein
logisches Unding. Nicht der Mensch A an und für sich, sondern insofern
er schreibt, thätig ist, ist die Ursache dieses Briefes. Damit soll
noch ganz und gar nichts über die Art und Weise dieses Wirkens ausgesagt,
sondern nur anschaulich werden, daß ein wirkliches Ding ohne
zu wirken auf keine Weise Ursache eines andern wirklichen Dinges
werden könne, weil es eben erst Ursache dadurch wird, daß es zu wirken
beginnt und fortfährt. Der Verf. tadelt aber sogar Herbart,
den Erfinder der ruhenden Causalität, daß er »diese nicht consequent
genug festgehalten« und die »Substanzen als thätige, sich selbst erhaltende
Wesen begriffen habe,« was allerdings noch zweifelhaft ist,
wenn es aber sich so verhielte, als einer der dankenswerthesten und
fruchtbarsten Sätze dieses tiefsinnigen Geistes müßte anerkannt werden.
Denn da wir unsererseits nicht zu jenen gehören, welche in der dialectischen

Bewegung des Begriffs, in der »Entäußerung der logischen
Idee,« in der »Uebersetzung der Bedingungen in die Sache und dieser
in jene als in die Seite der Existenz(115),« in dem Umschlagen der Begriffe
in ihr Gegentheil so wenig wie in einer »unendlichen Sichaufsichselbstbeziehung
des Absoluten« Ersatz finden für eine wirkliche und reale
Thätigkeit wirklicher und realer Wesen: so können wir uns auch nicht
leicht des Gedankens einer stattfindenden selbstthätigen Wirksamkeit der
Realen nach innen oder nach außen entschlagen, um an deren Stelle
logische, zwischen Sätzen an sich ausschließlich geltende Schlußformen
auf das Wirkliche zu übertragen und darin einzig wiederzufinden.
Vielmehr dünkt uns dies eine neuerlich sehr häufig und nachtheilig
gewordene Verwechslung zwischen Gegenstand und Begriff, Sache und
Vorstellung, einem Wirklichen und einem bloßen Etwas an sich. Haben
wir nicht bei jeder Vorstellung in unsrem Denken wenigstens dreierlei zu
unterscheiden: Die gedachte Vorstellung; den Stoff dieser Vorstellung,
abgesehen von ihrem Gedachtwerden, somit an sich betrachtet; und
den Umstand, ob dieser Vorstellung ein wirklicher Gegenstand entspricht,
den letzten nicht so, daß dessen Eigenschaften zugleich Eigenschaften
der Vorstellung, seine Merkmale zugleich Bestandtheile der letztern sein
müßten, sondern einzig, ob es einen wirklichen Gegenstand gibt, welcher
durch diese Vorstellung vorgestellt wird, auf welchen sie sich bezieht? Gewiß
sind Gegenstand und Vorstellung desselben keineswegs identisch. Was
daher vom Gegenstande gilt, muß nicht von der Vorstellung, was von
dieser, nicht umgekehrt vom Gegenstande gelten. Dem Etwas überhaupt
können Eigenschaften zukommen, die dem wirklichen Etwas fremd
sind. Wenn unter jenem, sobald es wahre Sätze an sich sind, das
Verhältniß von Grund und Folge herrscht, kann unter wirklichen
Etwassen nur das Verhältniß der Ursache und Wirkung stattfinden.
Daß man beide so leicht verwechselt, hat seinen Grund zum Theil darin,
daß wir so wenig genau zu sprechen gewohnt sind, daß wir häufig von
Wirkungen sprechen, wo wir nur von Gründen oder Folgen, bloßen
Sätzen sprechen sollten. Sobald dies Verhältniß von Grund und Folge
zwischen zwei Sätzen an sich, die beide eine Existenz aussagen, vorhanden
ist, verhalten sich die beiden Dinge, deren Existenz in denselben
ausgesagt wird, wie Ursache und Wirkung. Da ferner der eine dieser

Sätze nicht ohne den andern wahr sein kann, oder: sobald der eine wahr ist,
es auch der andere sein muß, so ist auch die darin ausgesagte Existenz
dieser beiden Dinge im Causalverhältniß gleichzeitig; somit Ursache und
Wirkung gleichzeitig. Obgleich also beide Verhältnisse: zwischen den
Dingen jenes der Ursache und Wirkung, zwischen den Sätzen, die die
Existenz dieser Dinge aussprechen, jenes des Grundes und der Folge zu
gleicher Zeit stattfinden, sind sie doch nicht ein und dasselbe. Daß
dem so ist, kann uns zur Genüge wieder ein sehr nahe liegendes Beispiel
lehren. Unsere Erkenntnißgründe weichen häufig von den wahren Ursachen
sehr ab, ja sind zuweilen gerade verkehrt. So pflegen wir zu sagen:
Wenn das Barometer steigt, so wird es schön Wetter, wo das letztere
als Folge des erstern erkannt wird, da es doch der Grund
desselben ist. Richtig muß also der Satz so lauten: Wenn das Wetter
schön wird, so steigt das Quecksilber; und hier ist abermals das wirkliche
Zunehmen des Luftdrucks Ursache, das wirkliche Steigen des
Barometers Wirkung. Nicht aber ist der Satz: Wenn der Luftdruck
sich vermehrt, Grund des wirklichen Steigens des Barometers,
noch umgekehrt der Satz: so steigt das Barometer, Folge des
wirklichen Steigens des Luftdrucks, weil Sätze und Wirklichkeiten
einander ganz heterogen, und weder diese durch jene, noch jene durch
diese hervorzubringen sind.

Dies ist aber keineswegs so zu verstehen, als ob der Inhalt der
Sätze an sich und ihre Verhältnisse zu einander als Gründe und Folgen
für das Dasein, die Anordnung, das Geschehen, in der wirklichen
Welt gleichgiltig wären; sie sind im Gegentheil von der entschiedensten
und folgenreichsten Wichtigkeit für dieselbe, weil sie als Sätze an sich
nicht nur den Stoff aller mechanischen Naturgesetze, sondern auch den
objectiven Stoff aller Gedanken, Urtheile und Entschließungen enthalten,
die durch ihre Wirklichkeit im Gemüthe denkender und willensfähiger
Wesen auf (deren) Handlungen und Einwirkungen sowohl auf sich
selbst als auf die Außenwelt entscheidenden Einfluß üben. Was als Satz
an sich vorhanden, außerhalb aller Existenz, nur eine Verknüpfung
wie Grund oder Folge besitzen kann, vermag als gedachter Satz, als
wirklicher Gedanke eines Wirklichen schon auf Wirkliches zu wirken und
Wirkliches hervorzubringen, d. i. ein wahres Verhältniß zwischen Ursache
und Wirkung zu begründen. Um ein altes Wort für einen neuen Begriff
zu gebrauchen, man könnte, wenn unter mundus der Inbegriff alles

endlichen Wirklichen, des substantiellen und accidentiellen, also auch alles
wirkliche Geschehen begriffen würde, die Gesammtheit aller derjenigen
Wahrheiten, die etwas Seiendes ausdrücken, sammt ihren objectiven Gründen
und Folgen den mundus idealis nennen, weil nichts sein und nichts
geschehen kann, dessen Dasein oder Geschehen nicht in einem Satze
ausgesprochen werden könnte. Der Stoff dieses Satzes, den vielleicht
noch Niemand ausgesprochen, vielleicht nicht einmal gedacht hat, wie
Niemand jenen des Copernicus dachte, ungeachtet er bestand, ehe dieser
ihn ausgesprochen, wäre ein Satz an sich, und insofern dieser Satz etwas
ausspräche, was immer oder einstens wirklich ist und geschieht,
eine Wahrheit an sich. Indeß hier könnte man Anstand nehmen. Unter
den Sätzen an sich dieses mundus idealis würden zum Theil
solche sich befinden, die sich auf zu aller Zeit existirende wirkliche Dinge
beziehen, zum Theil solche, die von in der Zeit entstehenden und vergehenden,
mit einem Wort veränderlichen Dingen etwas aussagen. Von
der Art der Erstern sind offenbar alle solche Sätze, die reinbegriffliche
Allgemeingiltigkeit haben, z. B. von der Existenz wirklicher Dinge
überhaupt, von der Existenz einfacher Wesen u. dgl. Zu den letztern
gehören alle solche, die eine Erfahrungswahrheit aussprechen, deren
Subjectsvorstellungen solche sind, die sich auf individuelle Gegenstände
beziehen, also Anschauungen oder gemischte Begriffe. Da Gegenstände
letzterer Art in der Zeit entstehen und vergehen, so hat
es den Anschein, als ob der Satz an sich (im mundus idealis), der sich
auf diesen Gegenstand eben bezieht, z. B. das Dasein dieses Baumes
aussagt, zu gewisser Zeit, nämlich wenn der Baum wirklich existirt,
wahr, zu einer andern, wo dies nicht der Fall, falsch würde, daß er sich
daher verändere, was wir von einem Etwas, das selbst keine Existenz hat
und außer aller Zeit ist, wie ein Satz an sich, nicht glauben zugeben zu
können. Eine kleine Veränderung in der Natur des Satzes an sich
überhebt uns dieser Schwierigkeit. Sätze, die sich auf Gegenstände
beziehen, welche zu gewisser Zeit existiren oder geschehen, zu anderer
nicht, nehmen, um in ihrer Wahrheit oder Falschheit keine Veränderung
zu erleiden, die Zeitbestimmung mit in die Subjectvorstellung auf.
Der Satz: der Baum blüht, ist so wie er da ausgesprochen wird,
weder wahr noch falsch, denn dem Baum ist es weder eigenthümlich,
immer zu blühen, noch immer nicht zu blühen. Wenn dagegen
der Satz lautet: der Baum in diesem Augenblicke blüht, kann er

nur Eines von beiden, entweder wahr oder falsch sein, je nachdem der
Baum in diesem Augenblicke wirklich blüht oder nicht. Blüht er
daher in dem Augenblick t wirklich, so ist auch der Satz an sich:
der Baum im Augenblick t blüht, immer wahr gewesen, und es nicht
erst geworden in dem Augenblick, da der Baum wirklich zu blühen
anfing, erleidet daher keine Veränderung. Warum die Zeitbestimmung
sich nur in Erfahrungssätzen findet, ergibt sich daraus, weil nur diese
etwas von veränderlichen Gegenständen aussagen und nur bei solchen eine
Zeitbestimmung als Bedingung, unter welcher allein eine Veränderung
möglich ist, ins Mitleiden gezogen wird. Reine Begriffssätze, z. B. die
Summe aller Winkel im Dreiecke ist gleich zwei Rechten, enthalten
keine Zeitbestimmung, weil an ihrem Gegenstande keine Veränderung
vorgehen kann. Sätze dieser Art sind daher zu aller Zeit wahr, oder wie
man allein richtig sagen muß, ihre Wahrheit ist außer aller Zeitbestimmung.

Bei Leibnitz erscheint, wie wir gesehen haben, die Annahme
eines mundus idealis als Vorbild der wirklichen Welt im Geiste Gottes,
aber er betrachtete die allgemeinen und die Erfahrungswahrheiten
nicht an sich und unabhängig von ihrem Gedachtwerden bestehend,
sondern einzig, insofern sie in Gott selbst als wirkliche Ideen und Gedanken
Ursachen der wirklichen Welt werden. Es ist aber jetzt wohl
hinlänglich klar, daß dieselben, auch abgesehen von ihrer Wirklichkeit als
gedachte Wahrheiten, einzig den Beschaffenheiten ihres an sich seienden
Stoffes nach untersucht werden können. Eben so leicht einzusehen dürfte
es sein, daß eben diese Sätze, mögen sie nun allgemeine und nothwendige
Wahrheiten, Gesetze u. s. w. heißen, nichts Wirkliches hervorzubringen
im Stande sind, sondern daß dies nur die Auffassungen derselben
in den Gemüthern wirklicher Wesen, die als solche selbst etwas
Wirkliches sind, vermögen, indem sie dem denkenden Wesen als Bestimmungs-
oder Abhaltungsgründe, als Richtschnur oder Hilfsmittel für
sein Handeln und Denken dienen. Es ist ganz unmöglich, daß nur an
sich seiende Gesetze ohne Dazwischenkunft einer wirklichen Persönlichkeit
die wirkliche Welt aus sich hervorgehen machen, so wie es unmöglich
ist, daß ein Nichtwirkliches ein Wirkliches erzeuge.

Allein dies ist nicht des Verf. Ansicht, der zwar ebenfalls eine
ideale Welt von Gesetzen annimmt, nach welchen sich der Schein ordnet
und zusammenfaltet, um den Schein der Substantialität hervorzubringen,

der aber diesem Geschehen zugleich die allein wahre Realität zuschreibt.
»Die Apodikticität des Daseins kommt allein dem Sein-Sollenden,
dem Guten zu« ... daher »muß Alles, was wirklich sein soll,
in einer Zweckbeziehung enthalten sein, und ... das Verhältniß zwischen
unerfülltem, erfülltem Zweck und Mittel ist das Gesetz all' dieses Zusammenhanges.«
Diese Zweckbeziehung ist aber keine äußerliche, etwa
auf ein zwecksetzendes Wesen, sondern eine den Dingen selbst »immanente,«
sich in sich und durch sich selbst vollendende. Die »Gesetze« im
Innern der Dinge, welche den Schein zusammenhalten, und zu einem
scheinbar Seienden machen, bringen durch eigene Kraft das Wirkliche
hervor, indem sie »in der eigenthümlichen Inhaltsbestimmtheit der
Dinge Theile eines Grundes bilden, welche wenn sie mit andern Theilen
desselben, die von andern Dingen als Vehikel ihrer Wirklichkeit
getragen werden, zusammenkommen, den ganzen Grund ausmachen,
aus dessen einzelnen Bestimmungen durch wechselseitiges Aufheben und
Verlöschen oder anderweitige durch das Zusammenkommen neubegründete
Verhältnisse ein Resultat als verwirklichte Folge hervorgeht.« Damit
aber, wie dies bei »ruhender Causalität« die Folge sein müßte,
nicht alle Wirkungen ein für allemal gleichzeitig erfolgen, und nicht aller
Grund zur weitern Fortentwicklung hinwegfalle, damit sich also die
»ruhende« Causalität in eine bewegte verwandle, bedient sich der Verfasser
kosmologischer Formen als der Bedingungen, unter welchen Dinge,
welche vorher gegen den Causalzusammenhang gleichgiltig waren, erst
wirklich in denselben eintreten. Welche Dinge mittels derselben in die
Erscheinung treten, dies zu entscheiden ist Sache der Zwecke »als der
treibenden und bewegenden Macht!« Gesetze also sind das eigentliche
Thätige. Wie dies möglich sei? wie Gesetze, die im Grunde nichts
Anderes sind als Sätze, Bewegung, Thätigkeit, Realität besitzen,
wie ihnen diese sogar ausschließlich beigelegt werden können, wenn es doch
klar zu sein scheint, daß nicht das Gesetz, sondern das Ding nach dem
Gesetze allein sich fortzuentwickeln, zu bewegen und thätig zu sein vermöge:
darüber muß man von Denen keine weitere Erklärung fordern, die
nun einmal gleich uns das abstracte Denken (soll heißen »die Wahrheiten an
sich«) nicht als ein sich Bewegendes und dialektisch sich Entwickelndes zu
begreifen im Stande sind, und welche wie wir die Denkthätigkeit der
Individuen von dem Stoffe des Denkens: den Sätzen, Vorstellungen
und Begriffen an sich, die in diesem nur aufgefaßt werden, streng

unterschieden wissen wollen. Eben darum vermögen wir uns die Zweckbeziehung
nicht anders denn als eine von einem vernünftigen Wesen
gesetzte, keineswegs als eine diesem immanente und unbewußt treibende
Macht zu denken. Allerdings entsteht nicht jedes Wirken nur eben durch
Erkenntniß. Der Stein z. B. wirkt, indem er den Pflanzenkeim des
unter ihm liegenden Samenkorns niederhält, auch wenn Niemand die
Wahrheiten, welche dies Causalverhältniß aussprechen, denkt und
erkennt. Umgekehrt gibt es nicht minder selbst falsche Sätze, welche
durch die Auffassung in das Gemüth eines denkenden Wesens Wirkungen
haben. Ein Zweck aber, also ein Satz, gewinnt nur dadurch Wirklichkeit,
daß er von irgend einem Wirklichen gedacht oder gesetzt wird,
und nur als Wirkliches vermag er auch wieder Wirklichem das Dasein
zu geben.

Dieser Satz, auf den wir überall zurückkommen, ist der hier
eigentlich entscheidende. Ist er richtig, so kann überhaupt in keinem System
ein wirkliches Geschehen zugelassen werden, wo es nicht wirkliche
Reale gibt, und zwar solche, die diesen Namen verdienen, die des
wechselseitigen Einwirkens auf einander fähig sind.

Einen Beweis dazu liefert das Vorliegende. Für den Verf. besteht
»das wahre eigentliche Geschehen in der Beziehung des Erscheinenden
auf sein Inneres,« d. h. auf das Gesetz, welches den erscheinenden
Schein zusammenhält. Das Seinsollende, welches allein Apodikticität
des Daseins hat, erhält sich durch diese gegen jede Veränderung seiner
Lage als »Störung.« Die Voraussetzung der Apodikticität des Daseins
haben wir zu machen, aber »wir dürfen nicht die Selbsterhaltung
auf einfache Wesen mit unveränderlicher Qualität (welche diese immer
sein mag) ausdehnen.« Die Qualität muß, um gestört werden zu können,
zu dem Seinsollenden, dem Guten, »welches das allein wahre
Seiende ist(116),« gehören. »Wo eine Erscheinung sich organisch zusammengefügt
hat, wird sie als ein ideales Wesen, das eine Apodikticität
seines Daseins in der Reihe anderer genießt, sich erhalten gegen die
Störungen seiner kosmologischen Grundlage durch andere. Die mechanische
Rückwirkung, die sie vermöge dieser Basis gegen den Anstoß
ausübt, gehört dem scheinbaren Geschehen und wird nicht von ihr hervorgebracht,
sondern von den Massen, die nach mechanischen Gründen

sich verhalten, wie sie auch in zufälligen Gebilden sich verhalten würden.
Aber gegen die Störung seiner idealen Natur, die der Veränderung
seiner kosmologischen Grundlage unterliegen würde, leistet es Widerstand,
indem es sich als seinsollendes Wesen gegen die Macht der eindringenden
Bewegung erhält. Es setzt daher die Umwandlung seiner
mechanischen Verhältnisse als ideale Accidenzen in sich, dem Idealen, und
wirft sie eben so sehr aus sich als ein Fremdes hinaus, als es ihnen erst
die ideale Qualität zuertheilt, die sie zeigen. Die Geschichte dieses Widerstandes,
den die idealen Wesen vermöge ihrer mechanischen Grundlage
sich einander leisten, indem sie jedes das andere unter einer von ihnen
selbst gesetzten idealen Form von sich abstoßen, ist das wahre eigentliche
Geschehen und in ihm erst thut sich der Schauplatz aller Erscheinung
auf. Jedes hat seine Erscheinung in dem andern; dadurch daß es
von dem Andern, auf das es einwirkt, vermittels der in diesem hervorgebrachten
Veränderungen gemessen, und als Fremdes, dem idealen
Sinne des Angegriffenen nicht Zukommendes aus ihm herausgeworfen
wird, erlangt es die ideale Qualität, die es zur wahren Erscheinung
macht. Die Natur bringt so als ihren Gipfel nothwendig die Empfindung
hervor; erst in ihr kommt die schweigende unsichtbare Welt der
kosmologischen Dinge zur wahrhaften Erscheinung und die Qualität der
Sinne, der Glanz, der Klang, der Druck und die Wärme bilden mit
den Gefühlen der Lust und Unlust diejenige Grundlage des idealen Geschehens,
zu der sich der todte und erscheinungslose Zusammenhang des
Kosmologischen erhebt.« Die sinnlichen Qualitäten sind das Material,
dessen Combination und Entwicklung in sich als der Schein des idealen
Geschehens das eigentliche Erscheinen bildet. Dieses ist nicht, »so lang
die Wellen des mechanischen Geschehens sich nicht bis an die Schwellen
des idealen Wesens fortsetzen, das die Störung seiner eigenen mechanischen
Basis in Gestalt jener Qualitäten auf idealem Gebiete von sich
abstößt ... Klingen des Schalles und Glänzen des Lichtes treten (daher)
mit einem neuen Anfang des Geschehens auf idealem Gebiet hervor,
indem das ideale Wesen in ihnen seine eigene Störung empfindet, und an
ihr das Wesen der äußern Ursachen mißt. Diese innere Welt der qualitativen
Erscheinung ist eben deshalb nur da möglich, wo ein ideales
Wesen vorhanden ist, welches organische Formen zu der gesetzmäßigen
Grundlage eines Begriffs verbindend, die äußere Einwirkung als Störung
dieses Begriffs empfinden kann. Wo Massen oder zufällige Gebilde

in Conflict mit einander gerathen, da wird das Geschehen zwischen
ihnen, die keinen Begriff der idealen Welt zu vertreten und zu vertheidigen
haben, nur ein kosmologisches bleiben, das nicht in ihnen, sondern
in einem Dritten zur Erscheinung kommt.«

Die idealen Wesen sind sonach die unerläßlichen Bedingungen qualitativer
Erscheinung und wirklichen Geschehens. Ihre Beschaffenheit ist
demnach entscheidend für die Art und Weise, wie wir das wirkliche Geschehen
zu denken haben. Welche Vorstellung dürfen wir uns nun von
denselben machen?

Sie sind bloße Phantasiegeschöpfe! »Denn da die Qualität der
Empfindung nicht ein Attribut des mechanischen Processes ist, der sie
erregt, sondern die Folge aus ihm und einer andern Prämisse, welche
aus der Natur des idealen Wesens fließt, so müssen wir der Phantasie
gestatten, über die Grenzen unserer Sinnlichkeit hinauszuschweifen und
ideale Wesen zu denken, welche die gleichen einwirkenden Kräfte in
mannigfaltige verschiedene Formen der Empfindung projiciren.«

Wenn wir auf diese Weise das ideale Wesen, das wir nach
Seite 273 in dem Bestreben, »die Beziehungen, welche die Ontologie
zwischen den Seienden bietet, aufzusuchen, eben selbst gewesen
sind,« wenn wir sonach unsere eigene Existenz in ein »bloßes Gebild
der Phantasie« sich verflüchtigen sehen, dürfen wir da nicht billig fürchten,
den Boden der Metaphysik unter den Füßen verloren zu haben?
Stehen wir nicht hier auf dem Punkte, statt der monadistischen Vielheit
specifisch verschiedener Realen nur eine Mehrheit unter sich verschiedener
»Gesetze« vor uns zu haben, denen unmittelbare Bedeutung für das
Wirkliche ohne Dazwischenkunft einer denkenden und handelnden Persönlichkeit
nur dann mit einigem Rechte zugestanden werden kann, wenn
man ihr als lebendiger »Genesis« oder »dialektisch sich fortbewegender
Idee« etwa ein ursprüngliches wirkliches, mit dem Denken identisches
Sein zuspräche, wogegen sich aber der Verf. selbst entschieden ausspricht.
Er will sie ausdrücklich als bloße (an sich seiende) Gesetze angesehen
wissen, nach deren innerer Nothwendigkeit sich der Schein so ordnet,
daß der Schein der Substantialität, der Thätigkeit und der sinnlichen
Qualität entsteht. Ist es aber nicht wahr, daß sobald alle realen
Grundlagen außer den Gesetzen sich in »Phantasiegeschöpfe« auflösen,
auch Dasjenige fehlt, welchem der Schein überhaupt erscheinen,
und das selbst nicht wieder weder ein Zweck noch ein Gesetz sein kann?

Ein Solches, welchem der Schein erscheint, ist zum wenigsten der
Denker selbst. Wenn aber auch Dieser nur ein »Phantasiegeschöpf« ist,
verliert dann die Existenz des Scheines überhaupt nicht allen Halt?
Kann Etwas erscheinen, wo Niemand ist, dem es erscheinen kann?
Ja kann überhaupt nur etwas erscheinen, wo Nichts vorhanden ist, an
welchem es erscheinen kann? Fallen aber, sobald derjenige fehlt, welchem
der Schein erscheint, nicht auch alle die Gründe hinweg, welche
die Anordnung dieses Scheins nach ethischen Principien, und metaphysischen
Kategorien zur Folge haben? Ja sogar die Reflexion über dieselben
ist unmöglich, wenn kein ihrer fähiges Wesen vorhanden ist.

Indeß dies würde uns in eine Kritik des ganzen Standpunktes des
Verf. verwickeln, wo wir nur ein einzelnes Princip des Geschehens hervorzuheben
uns vorgenommen haben. Dieses ist in der That von der
Art, daß es uns gestaltet, den Gang der Untersuchung wenigstens dem
Wortlaut nach zu seinem Anfangspunkt zurückzubiegen. Wir gingen
von einer prästabilirten Harmonie aus und stehen wieder bei
einer solchen, wenn sie auch mit der erstern wenig mehr als den
Namen gemein hat. Die erstere nimmt unveränderliche, den Realen
von Gott eingepflanzte Gesetze (insitae leges) an, nach welchen sich
der Ablauf der Veränderungen in denselben immanent entwickelt; die
zweite betrachtet das sogenannte Reale selbst nur als die scheinbare
Hülle des immanenten Gesetzes, das ohne von einer Persönlichkeit eingepflanzt
worden zu sein, sich seiner eigenen innern bewegenden Natur
nach vollständig erfüllt. Die Veränderungen in den Monaden stimmen
nach dem Willen der vollkommensten Persönlichkeit, der Choix du
meilleur miteinander überein: das wirkliche Geschehen harmonirt bei
Lotze mit der vorstellenden Empfindung vermöge der Natur der »innern
Qualität« der letztern und des Zusammenhangs, welcher unter den
idealen Gesetzen herrscht, welche das Wesen des Scheins ausmachen.
Das Uebergehen allgemeiner Gesetze und Essenzen in die Wirklichkeit
hängt nach Leibnitz vom Verstande und Willen der Gottheit ab,
welche das Beste erkennt und das Beste will: nach Lotze ist es der
an und für sich unbedingten Werth oder Unwerth habende oder nicht
habende Inhalt der Gesetze, von welchen einzig, mit Ausschluß aller nach
ihnen handelnden oder setzenden Persönlichkeit, ihr Uebergang in die
Wirklichkeit abhängt. Lotze's Teleologie ist eine immanente, Leibnitz'
und auch Herbart's eine äußerliche. Diese setzt eine Persönlichkeit

gegenüber dem vorhandenen geschaffenen Stoffe, welche den Zweck
denkt und sich des Stoffes zu seiner Realisirung bedient. Jene setzt die
Zwecke als solche absolut, die durch den Durchgang durch die Erscheinungswelt
sich selbst vollenden und zur erfüllten Realität verwirklichen.
Wenn wir daher (wie der Verf. selbst es will) die »Bewegung« des
Gedankens als belebtes oder lebendes Ding ausschließen, so bleibt uns
nichts übrig, als zu sagen: Ein Gesetz ist, so lange es von keinem vernünftigen
Wesen gedacht wird, nichts weiter als ein Satz, der an und
für sich gar keine Wirkung hervorzubringen vermag: gedacht und erkannt
geht es in die Wirklichkeit über, und vermag Handlungen und Thätigkeiten
vernünftiger Wesen so zu bestimmen, daß diese ihm entsprechende
Veränderungen an andern wirklichen Dingen hervorbringen. Es aber an
und für sich als Satz, als nicht wirklich Existirendes, Grund wirklicher
Dinge und wirklichen Geschehens werden zu lassen, das läßt sich
mit der eigenen Behauptung des Verf. nicht vereinen: Nur Wirkliches
könne Wirkliches erzeugen.

Damit stünden wir am Rande unserer Untersuchungen auf gegebenem
Gebiete, so weit sie den Monadismus betreffen. Strenggenommen
gehörte das letztere System nicht mehr hieher, wenn es sich nicht auf
die Voraussetzung einer Mehrheit idealer Wesen als Träger des Scheines
stützte, in denen man aber wenig Verwandtschaft mit Monaden
und Realen mehr erkennen mag. Eher ließen sie sich mit den vagen
Dingen an sich der kritischen Philosophie vergleichen. Jedenfalls ist das
wirkliche Geschehen an ihnen eben so transcendent, wie an den Dingen
an sich, Monaden und Realen, und die immanente Zweckbeziehung
durch das Bedürfniß zusammenhaltender Einheit gegeben. Entscheidend
für die Zulässigkeit der von dieser Ansicht aufgestellten Theorie des wirklichen
Geschehens ist die Erkenntniß der Nichtidentität der Verhältnisse
zwischen Grund und Folge, und zwischen Ursache und Wirkung, und
der Unmöglichkeit jenes, das nur unter Sätzen als Nicht-Existirendes
gilt, auf die wirklichen Dinge zu übertragen.

Gegen Drobisch sind es hauptsächlich zwei Einwendungen, die
uns der Berücksichtigung werth schienen; die eine: daß Raum- und
Zeitbeziehungen in keinem Fall mit unter die wirklichen oder äußern
Beschaffenheiten der Dinge gerechnet werden dürfen; die andere: daß
auch in den äußern Beschaffenheiten, Beziehungen und Verhältnissen
wenigstens gewisser Dinge kein Wechsel vorfallen könne, wenn nicht

auch in deren innern Eigenschaften ein solcher stattfindet, den aber
die Annahme einfacher unveränderlicher Qualität nicht erlaubt.

Die Bedenken gegen die Theorie der Selbsterhaltungen lassen sich
in kurzem auf vier zurückführen:

a) Die Selbsterhaltungen der Realen sind völlig überflüssig. Denn
ist einmal absolut unmöglich, daß ein Reales auf was immer für
eine Weise in dem andern Veränderungen hervorbringe, wozu hat
dieses nöthig, sich gegen jenes selbstzuerhalten?

b) Scheint aber dieser Einwurf die Selbsterhaltung mit einer Thätigkeit
der Realen selbst, was sie nicht sein soll, zu verwechseln, und
ist nur diese absolute Unmöglichkeit Störungen zu erleiden, selbst
die Selbsterhaltung, so ist im Grund jede Selbsterhaltung nichts
weiter, als ein specieller Folgesatz aus dem allgemeinen Satze:
Es kann überhaupt keine Störung stattfinden, also überhaupt
nichts anders als ein Satz, der keine reale Bedeutung hat, von
der Form: A ist A.

c) Daher ist auch von keinem Wechsel, keiner Veränderung der Realen bei diesem Geschehen
die Rede, ungeachtet selbst Lotze gesteht:
ein wahres Geschehen sei nur dasjenige zu nennen, welches »zum
Ende ein qualitativ Anderes als zum Anfangspunkte hat.« Die
Selbsterhaltung dagegen ist ein fortwährendes Sichselbstgleichbleiben
des Realen; es tritt mehrmals in das Verhältniß, sich ändern
zu sollen; aber die vorhandene Unmöglichkeit schneidet allen Wechsel
ein für allemal ab. Ob es diese Störung, die es einmal durchaus
nicht erleiden kann, nicht durch C, nicht durch D, nicht
durch E erleidet, kann dem A an sich genommen höchst gleichgiltig
sein. Will man aber diesen Umstand als modificirend für die
Selbsterhaltungen und die letztern wirklich als verschiedene innere
Zustände im Realen (nach Strümpell) ansehen, so

d) frägt es sich neuerdings, wie sich eine solche Vielheit wirklicher
Zustände mit der streng einfachen Qualität der Seele in Einklang
bringen lasse? Hiezu kommt, daß uns die Vielheit wirklicher Zustände
in der Seele in unserm eigenen Bewußtsein gegeben wird,
und auf diese Weise sich zugleich als ein Ding mit mehreren Merkmalen
und der Veränderung unterworfen zeigt.

Bei der prästabilirten Harmonie ist die Abwesenheit des wechselseitigen
Einwirkens am auffallendsten, der Mechanismus und Fatalismus,

der dadurch in den Lauf des Geschehens im Innern und Aeußern der
Monaden gebracht wird, am widersprechendsten mit der täglichen geläufigen
Erfahrung. Nachdem einmal die falsche Vorstellung von physischer
Wirkung als Uebergang von Materie beseitigt, und wenigstens
die Möglichkeit offen gelassen ist, daß die vollkommenste Monade ihrerseits
auf alle andern und im vollkommensten Grade zu wirken im Stand
sei: da ist in der That kein weiterer Grund vorhanden, die Fähigkeit
der äußern Wirksamkeit, wenn auch in minderem Grade, den unvollkommneren
Monaden abzusprechen. Wie sie an denselben gedacht werden
könne, wollen wir im nächsten Abschnitt zu zeigen versuchen.

5. Die Wechselwirkung.

Fassen wir zusammen, was wir aus der bisherigen Betrachtung
der Meinung Anderer für unsre eigene Ueberzeugung gewonnen haben,
so sind dies vornehmlich zwei Sätze: der eine, daß sie sich sämmtlich dahin
vereinigen, ein wahres und wirkliches »Geschehen« der Erfahrung
gemäß voraussetzen zu müssen; der andere, daß die Annahme eines solchen,
sobald sich die Realen nicht ganz passiv und unthätig gegen dasselbe
verhalten, mit ihrer besondern Beschaffenheit, ihrer Impenetrabilität
oder ihrer streng einfachen Qualität, die aber selbst für sich nichts
weniger als unwidersprechlich sind, im Widerspruch stehe. Zugleich ergab
sich jedoch auch, daß jeder der für diesen Widerspruch vorgebrachten
Gründe auf irgend eine Weise einem Zweifel unterliege, welcher nicht
allein aus der Ungewohnheit des Resultats, sondern in der That aus
offenbaren Widersprüchen ihrer selbst oder aus ihrer mangelhaften Beweisführung
entspringt. Können uns weder die Selbsterhaltungen in
ihrer ursprünglichen noch in ihrer veränderten Gestalt, weder das ideale
Geschehen des teleologischen Idealismus, noch jenes der eigentlichen prästabilirten
Harmonie mit ihren Gründen Ueberzeugung abnöthigen: so
gewinnt dagegen der erstgenannte Satz immer mehr Boden, der außer
der thatsächlichen Anerkennung auch noch die Bestätigung des gesunden
Menschenverstandes für sich hat. Wenn wir am Gewölbe des Himmels
nicht minder als in dem feinsten Zellgewebe des Pflanzenkeims beinahe
ununterbrochen den Ablauf von Veränderungen wahrnehmen, die wir
nicht ohne Ursache zu denken vermögen; wenn diese Ursache gleichwohl,
wollen wir nicht in dasselbe Ding als causa sui die anfangslose Reihe
des absoluten Werdens hineinlegen, nicht im veränderten Dinge selbst liegen

kann; wenn es uns die unnatürlichste Ueberwindung kostet, dies
anscheinende Resultat der freiesten wechselseitigen Thätigkeit für nichts
anders als den indifferenten mechanischen Ablauf blinder Naturgesetze
zu halten: so dürfen wir noch einen Versuch machen, dem strittigen
Problem eine Annahme unterzuschieben, welche ohne in Widerspruch
mit Erfahrung oder reinen Begriffserkenntnissen zu treten, uns über
jene Schwierigkeiten hinauszuheben verspricht.

Diese Möglichkeit ist bei Leibnitz, gerade wo man es am wenigsten
vermuthen sollte, in der That vorhanden, und wir haben sogleich im
Eingang unsrer Darstellung darauf hingewiesen(117). Es hätte nur bei
ihm gestanden, durch einen höchst einfachen Gedanken, dem er überdies
sehr nahe war, die blendende, aber trostlose Hypothese der Harmonie
gegen lebendige thätige Wechselwirkung einfacher Wesen zu vertauschen:
durch einen Gedanken, der in seinem System einen Grundsatz ausmachte
und diesem ganz, wie man sagen könnte, das Dasein gegeben
hatte. Ob ihn die nachstehende Darstellung auch nur in Einigem zu ersetzen
vermöge, wagen wir gegen uns selbst kaum zu behaupten, und
übergeben sie daher mit großer Schüchternheit und vollkommenem Bewußtsein
ihrer Mängel und der vielen erst noch auszumachenden
Schwierigkeiten dem prüfenden Urtheil.

Daß diese Vermittlung nirgend anderswo als beim physischen Einfluß,
so lebhaft sich Leibnitz gegen denselben aussprach, zu finden sein
werde, ist leicht vorauszusehen. Leibnitz hatte ganz recht, zu behaupten,
es gebe nur die drei genannten Arten, den Causalitätszusammenhang
einfacher Substanzen zu begreifen: physischen Einfluß, prästabilirte
Harmonie und Occasionalismus. Er hätte noch kürzer sein und aussprechen
können, es gebe deren nicht mehr als zwei: die Substanzen wirkten

entweder auf einander ein oder sie wirkten nicht. Occasionalismus und
prästabilirte Harmonie waren nur der Erfahrung gemachte Concessionen,
Nothbrücken, um die allzu weite Kluft kärglich auszufüllen. Herbart
verschmähte es, sich einer solchen zu bedienen, er blieb lieber bei dem
Satze stehen, daß die Dinge überhaupt jeder Veränderung ihrer Qualität
unzugänglich seien. Der Widerspruch mit der täglichen Erfahrung
kümmerte ihn hiebei nicht, weil er das apriorische reine Denken höher
anschlug, und die Erfahrung ganz und gar in das Gebiet des Scheins
zu verweisen vorzog, eh' er einen Schritt im Denken thun wollte, für
welchen er keine apriorische Berechtigung, gegen den er wohl gar Gründe
zu haben glaubte. Der physische Einfluß bleibt somit allein übrig, wenn
das Nichtwirken der Substanzen ausgeschlossen wird und es handelt sich
nur darum, denselben richtig aufzufassen.

Leibnitz nahm den Begriff offenbar zu eng, denn nach seiner
Erklärung könnten nur Wesen, welche Ausdehnung haben, also zusammengesetzt
und folglich Körper sind, physisch auf einander einwirken.
Nur von solchen können sich Theile ablösen und nur solche können dergleichen
in sich aufnehmen. Das Wort »physisch« bildete einen strengen
Gegensatz gegen die Einwirkung geistiger Naturen auf einander, wie sie
in der Erziehung, im Unterricht, in der Mittheilung statthat. Da
es für ihn keine andern, als einfache und zwar geistige Wesen gab, so
hatte er mit der Verwerfung des materiellen Einflusses vollkommen
recht: nur war damit die Möglichkeit eines Einflusses derselben auf
einander überhaupt noch nicht verworfen. Sein Argument betraf die
einfachen Substanzen eigentlich gar nicht, sobald deren Einwirkungen
auf einander nur nicht materieller Art waren; Wirkungen anderer Art
auf einander auszuüben war ihnen dadurch keineswegs verwehrt.
Da nun die Erfahrung Wirksamkeit der Substanzen forderte, so setzte
er sich im Grund in unnöthigen Widerspruch mit derselben, wenn er
ihr Stattfinden dort bestritt, wo seine Gründe für das Gegentheil keine
Anwendung mehr fanden. Während er die endlichen Substanzen der
Fähigkeit, nach außen Wirkungen was immer für einer Art hervorzubringen,
für verlustig erklärte, gab er diese Fähigkeit an der unendlichen
Substanz unbedenklich zu. Er gestand daher, daß wenigstens die
unendliche Substanz die Fähigkeit nach außen zu wirken, und alle
Endlichen die Fähigkeit von ihr Einwirkungen zu empfangen, in der
That besitzen, daß sonach eine Art der Einwirkung zwischen rein einfachen

Wesen nicht nur möglich sei, sondern wirklich bestehe, welche
nicht materieller Natur sei. Von welcher Art sie sei, zu erforschen, oder
gar eine Beschreibung davon zu liefern, dünkte ihm so unausführbar,
daß er sie der Allmacht des höchsten Wesens zuschob, für welches
Nichts unmöglich sei. Wird man aber selbst der Allmacht etwas
zumuthen dürfen, was an sich unmöglich ist? schließt nicht schon
die höchste Heiligkeit Gottes mehreres an sich Mögliche von dem
Kreise seines Wollens und Handelns aus? Nicht mehr noch die wechselseitige
Beschränkung, welche seine neben einander bestehenden Eigenschaften
der Allmacht und Heiligkeit einander auflegen? Gibt es ferner,
wenn wir auch nicht den Umstand, daß die Gottheit keinen Schmerz
empfinden, Nichts vergessen könne u. dgl. als eine Schranke derselben
ansehen wollen, gibt es nicht auch dann eine Menge theoretischer Begriffswahrheiten,
welche den Umfang dessen, was Gott hervorbringen
kann, beschränken, weil sich bei näherer Betrachtung zeigt, daß es
etwas an sich selbst Unmögliches, oder dem Wohle des Ganzen doch
gar nicht Zusagendes wäre, z. B. ein Körper mit sieben gleichen ebenen
Seitenflächen begrenzt u. dgl. Ist aber eine Einwirkung von Seiten
der Urmonas auf die übrigen nicht nur an sich möglich, sondern
auch wirklich, so läßt sich fragen, warum diese Fähigkeit, nur in minder
vollkommenem Grade, nicht auch den endlichen Substanzen zukommen
solle? warum diese, da es an sich möglich ist, daß sie Wirkungen
von außen empfangen, weil sie ja dergleichen von der vollkommensten
Substanz empfangen, nicht auch äußern Einflüssen von gleichfalls
endlichen Substanzen ausgesetzt sein dürften?

Benützen wir diesen Umstand, so sind wir der Nothwendigkeit
enthoben, bei der prästabilirten Harmonie unsre Zuflucht zu suchen.
Leibnitz gesteht einfache Wesen zu, welche Kräfte, und zwar mehrere,
der Veränderung, Vermehrung und Verminderung fähige Kräfte besitzen,
unter welchen sich »primitive« befinden, welche unfähig »jemals
zu ruhen« in fortwährender Thätigkeit begriffen sein müssen. Welche
Gründe können uns noch weiter nöthigen, die Wirkungen dieser thätigen
Kräfte als dem Thätigen selbst ausschließend immanent anzusehen?
Der Grund, den das System dafür beibringt, ist hinweggefallen.
Die Aeußerung dieser Kraft nach außen braucht nicht materieller
Uebergang zu sein. Wir haben ein Beispiel äußerer, nicht materieller
transeunter Wirkung an der Wirksamkeit der Urmonas: warum soll

eine ähnliche nicht auch an den, ihrer Einfachheit nach, von ihr nicht verschiedenen
endlichen Substanzen stattfinden können?

Gibt es aber weiter keinen Einwand gegen diese Annahme (und
Leibnitz führt in der That keinen weiteren an, sondern liefert sogar
selbst das Beispiel der Urmonas als des nach außen unendlich-Thätigen),
so kann es uns gestattet sein, sie einmal versuchsweise an die
Stelle der entgegengesetzten Annahme zu setzen. Wir erklären unter
ihrer Voraussetzung irgend ein Veränderungsphänomen, z. B. das des
Stosses. Von einer Reihe dicht aneinander hängender Kugeln werde
die erste in Bewegung gesetzt; die letzte fliegt ab, die mittleren bleiben
in Ruhe. Die erste hat, da wir jetzt annehmen, ein Ding könne
nach außen auf das andere wirken, auf die letzte gewirkt, von der sie
durch so viele mittlere getrennt war. Was liegt hier näher, als der
Schluß: die Wirkung der ersten auf die letzte sei durch die mittleren
vermittelt worden; die erste habe auf die zweite, diese auf die dritte u. s. f.
bis auf die letzte gewirkt: Während die Wirkung der ersten auf die
letzte durch die mittleren Kugeln vermittelt war, wurde die Wirkung
der ersten auf die zweite durch keine weitere Kugel vermittelt, sie kann
daher in Bezug zu der vorigen eine unvermittelte heißen. Mit der Zurückführung
der vermittelten auf unvermittelte Wirkung haben wir sie in der
That der Erklärung näher geführt, wir haben sie aber derselben zugleich
so nahe geführt, als dies überhaupt geschehen kann. Wer wird es übernehmen,
das Unvermittelte noch weiter zu erklären, d. h. dasjenige
aufzuweisen, durch welche es selbst wieder vermittelt worden sei? Wäre
dies nicht eben so, als wollte man das Einfache noch in Theile zerlegen,
das Axiom noch weiter begründen? Nicht Schwäche unserer Erkenntnißkraft,
nicht Beschränktheit unsers Verstandes, die Sache selbst verbietet
uns weiter zu gehen. Es ist dies einer von jenen nicht seltenen
Sätzen, die keines Beweises bedürfen, weil sie an und für sich jedem
unbefangenen Verstande einleuchten. Einen Erfolg erklären, heißt
angeben, durch welche Mittel er zu Stande gekommen. Wenn er nun
ohne weitere Vermittlung eingetreten ist, so ist es ja eine offenbare
Unmöglichkeit ihn weiter zu erklären, und eine eben so offenbare
Ungereimtheit dies zu wollen.

Setzen wir daher an die Stelle jener Kugeln eine Reihe dicht(118)

an einander liegender einfacher Monaden und wir bemerken an dem
Endgliede derselben, B, eine Veränderung, deren Grund wir am Anfangsglied
A wahrnehmen, so schließen wir, A habe auf B verändernd
eingewirkt. Es frägt sich, ob diese Wirkung eine vermittelte oder unvermittelte
gewesen sei. Im letzteren Falle bedarf sie keiner weitern
Erklärung, und ist keiner solchen fähig, im erstern läßt sie sich auf
unvermittelte Wirkungen zurückführen.

Der Beantwortung dieser Frage muß die andere vorhergehen,
ob der Raum stetig erfüllt sei oder nicht? Leibnitz war der erstern
Ansicht. »Der Raum,« sagt er(119), »ist ein Verhältniß, eine gewisse
Anordnung nicht nur der existirenden Dinge, sondern auch der nur
möglichen, als ob sie existirten. Seine Wahrheit und Realität aber ist
wie die aller ewigen Wahrheiten in Gott begründet .... Raum und Zeit
haben ihre Realität nur in Gott, und er kann die Leere erfüllen, sobald
es ihm gutdünkt, insofern ist er allgegenwärtig ... Ich lasse kein Leeres
im Raume zu ..« Und um dem Einwurf zu begegnen, daß dann auch
die Bewegung unmöglich sein würde, ein Einwurf, der auch die cartesianischen
Wirbel veranlaßte, fügt er hinzu: »Wäre die Welt mit
harten Körperchen erfüllt, die sich weder schmiegen noch theilen könnten,
also mit eigentlichen Atomen, so wäre Bewegung im erfüllten Raume
allerdings unmöglich. Allein in der Wirklichkeit gibt es gar keine ursprüngliche
Härte; im Gegentheil die Flüssigkeit ist ursprünglich, und
die Körper zertheilen sich nach Bedürfniß, weil kein Hinderniß da ist.«
Wie dem auch sei, er konnte nicht leicht anders urtheilen, ohne in Widerspruch
mit dem theokratischen Charakter seines Systems zu gerathen.
Denn steht ein allweiser, höchst gütiger und allmächtiger Schöpfer an
der Spitze der Welt, so würde es seinem auf Erzeugung der größtmöglichen
Summe von Wohlsein in derselben gerichteten Sorgfalt
widersprechen, auch nur einen einzigen Punkt im Raume unbesetzt, auch
nur eine einzige Möglichkeit des Daseins eines Geschöpfes unerfüllt zu

lassen, weil dadurch wenigstens Ein Wesen der Gelegenheit beraubt
würde, sich seines Daseins und seiner Glückseligkeit zu erfreuen.

Ist nun, wie wir mit Leibnitz annehmen wollen, der Raum
in der That erfüllt in allen seinen Punkten, so existirt auch zwischen je
zwei auf einander einwirkenden einfachen Wesen, seien sie nah oder
fern, eine stetig erfüllte und zusammenhängende Reihe von Monaden.
Auf ähnliche Weise, wie sich bei den Kugeln die Einwirkung von der
ersten auf die zunächst befindliche, von dieser wieder auf die nächste u. s. w.
fortpflanzte, wird nun auch die Fortpflanzungsweise der Wirkungen
durch die Monadenreihe gedacht. Die erste theilt sie der nächsten mit,
diese wieder der nächsten u. s. f. Da zwischen dem ersten und zweiten
kein dritter Atom, der als Vermittler dienen könnte, aber auch der
Annahme zufolge, daß der ganze Raum stetig erfüllt sei, kein leerer
Raum sich vorfindet, so kann man diese Wirkungen zwischen nächsten
Atomen als die unmittelbaren betrachten, auf welche sich jede
wie immer vermittelte transeunte Wirksamkeit zurückführen lassen muß,
und die selbst nicht mehr auf andere zurückgeführt zu werden vermag.
Unmittelbares erklären zu wollen, widerstreitet ja seiner eigenen Natur,
widerspricht jedem gesunden Verstande. Im Worte selbst liegt es schon,
daß hier nichts weiter weder zerlegt noch selbst wieder ermittelt werden
könne; und dies und nichts anderes soll doch der Ausdruck: ein Ereigniß,
ein Geschehen erklären, bedeuten. Weder von der Art noch
von der innern Beschaffenheit des unmittelbaren Verkehrs läßt sich
weiter etwas mit Wahrheit aussagen. Beide sind ganz und vollständig
bestimmt, sobald man nur den Act, dessen Stattfinden einmal erwiesen
ist, als einen unmittelbaren erkannt und anerkannt hat. Allerdings
vermögen wir sie aus diesem Grund weder empirisch nachzuweisen, so
wenig wie die einfachen Wesen, die die Grundlage des Wirklichen wie
der Erscheinung ausmachen, noch sind wir im Stande, sie mit Händen
zu greifen, ja nicht einmal ein Bild uns von denselben zu entwerfen,
so wenig als wir dies von einem einfachen Raumpunkte zu thun vermögen.
Das Dasein unmittelbarer Wirkungen beruht auf einem nothwendigen
reinen Vernunftschlusse, sobald wir einmal der Erfahrung zufolge
Wirkungen überhaupt zulassen. Selbst die seltsame Hypothese, jeder
mögliche physische Einfluß sei überhaupt nur als Uebergang materieller
Theilchen denkbar, und auf dieses Uebergehen lasse sich jede wo
und wie immer in der Welt stattfindende Veränderung reduciren,

kann ohne Voraussetzung unmittelbarer Wirkungen nicht bestehen. Denn
fragen wir, was die Ursache der Ortsveränderung sei, oder was diese
selbst wieder für Wirkungen hervorbringe, so muß man uns die Antwort
schuldig bleiben, oder zugeben daß in beiden Fällen selbst unmittelbares
Einwirken von außen stattfindet. Eine Ursache der Ortsveränderung
muß es ohne Zweifel geben. Ist diese selbst eine unmittelbare,
so sind wir weitern Suchens überhoben, ist sie eine mittelbare,
so setzt sie neuerdings eine unmittelbare voraus. Und nur die letztere
ist die wahre, eigentliche Ursache; die mittelbare Ursache ist nur die
Wirkung einer andern Ursache. Gibt es aber auch nur Ortsveränderungen
in der geschaffenen Welt, und sollen sie nicht zweck- und ziellos sein,
ja sollen sie nur zu unserer Kenntniß überhaupt gelangen, so müssen sie
selbst neue Veränderungen in uns, d. i. Vorstellungen nach sich ziehen,
und dies unmittelbar, d. i. nicht wieder durch Hilfe anderer Ortsveränderungen.
Wollen wir daher nicht alles thatsächliche Einwirken kurzweg
abläugnen, wollen wir nicht dem gesunden Menschenverstande zum
Trotz behaupten, es herrsche in der gesammten Schöpfung nirgendwo
ein ursächlicher Zusammenhang unter den Wesen, so müssen wir das
Vorhandensein mannigfachen unmittelbaren Einwirkens zugestehen, weil
es ohne diese kein vermitteltes und überhaupt gar kein transeuntes Einwirken
geben könnte. Vermitteltes fordert Unvermitteltes so streng, wie
das Zusammengesetzte das Einfache; jenes ohne dieses ist nicht denkbar,
geschweige wirklich. Dieser Satz bedarf keines Beweises; er ist an
und für sich klar. Wenn er nicht selten übersehen und mißverstanden
wird, so liegt der Grund davon vielleicht weniger in ihm, als in gewissen
Vorurtheilen, die häufig viel mehr den Gelehrten als dem schlichten
Verstande geläufig sind. So gibt es gar manche Geometer, die mit
dem einfachen Punkte nicht recht umzugehen wissen; bald wollen sie aus
zwei oder drei solchen Punkten, wenn sie dieselben nur recht dicht an einander
schieben, eine Linie (etwa die kleinste gerade) erzeugen; bald
sehen sie wohl ein, daß jede auch noch so kurze Linie eine unendliche
Menge von Pünktchen enthalten müsse, meinen aber wieder, daß diese
Menge bei Linien von einer gleichen Länge auch eine gleiche sein müsse;
Einige sagen sogar, die Linie, die Fläche, der Körper enthielten keine
unendliche Menge von Punkten, sondern nur eine Anzahl von Punkten,
die immer noch vermehrt werden könne, oder es gebe nebst den
Punkten noch etwas Anderes, was die Linie bildet, und mehr dergleichen

Ungereimtheiten. Ist es aber darum, weil wir den einfachen Punkt
nicht wahrnehmen, weniger gewiß, daß es solche gebe? weniger
gewiß, da es doch ein logischer Grund verlangt, weil Zusammengesetztes
ohne Einfaches überhaupt gar nicht möglich ist? Würde ein Blinder,
der eine menschliche Stimme hört, bei'm Tasten nach derselben
aber nur Tische, Stühle und Hausgeräth berührt, ein Recht haben zu
vermuthen, es sei kein Mensch vorhanden, obgleich er dessen Stimme
vernommen, weil er ihn bei seinem Herumtappen noch nicht berührt hat,
ihn vielleicht gar nicht berühren kann, weil dieser durch ein natürliches
Hinderniß von ihm geschieden ist? Dürfen wir demnach nicht
einer Folgerung, welche sich mit Nothwendigkeit aus einem als wahr
anerkannten Satz ergibt, ungeachtet wir sie durch die Sinne nicht
zu verificiren im Stande sind, mehr und mit größerer Sicherheit Glauben
schenken, als der Beschränkung nicht nur unserer äußeren Sinnesorgane,
sondern auch unserer inneren, der Phantasie, der Einbildungskraft,
die von äußern Eindrücken der Sinnenwelt geweckt und genährt,
auch nur diesen ähnliche wieder hervorzubringen vermag? Die
Erkenntniß aus Begriffen ist wohl auch abhängig von den Täuschungen
unserer, von den Sinnen geleiteten Urtheilskraft, von den
Irrthümern und Täuschungen unsers menschlichen Erkennens, allein
die Abfolge einzelner Wahrheiten unter einander, ihr innerer objectiver
Zusammenhang, ist vollkommen unabhängig von dem Gedacht- oder
Erkanntwerden desselben. So setzt der Begriff des Zusammengesetzten
an und für sich den Begriff des Einfachen voraus, weil dieser in ihm
als Bestandtheil erscheint, ohne welchen er selbst nicht sein würde, was
er ist. Eben so verlangt der Satz, welcher das Dasein des Zusammengesetzten
ausspricht, als unabweisliche Forderung jenen, der das Dasein
des Einfachen ausspricht. Ist der eine wahr, so muß es auch der
andere sein. An dem Dasein zusammengesetzter Dinge, Körper u. a.
zweifelt aber Niemand.

Der Satz: Wo es Vermitteltes gibt, muß es Unvermitteltes
geben, ist, wie man leicht sieht, nur eine Variation des Leibnitz'schen
Haupt- und Fundamentalsatzes: Wo es Zusammengesetztes gibt,
muß es Einfaches geben. Den letztern hat Leibnitz mit sieghafter
Klarheit vertheidigt und durchgefochten, und sich mit dessen Hilfe vom
cartesianischen Dualismus emancipirt. Was mochte es gewesen sein,
das ihn verhinderte, sich der zweiten folgereichen Anwendbarkeit desselben

Satzes bewußt zu werden? Er, welcher das Dasein einfacher
Wesen mit so tiefer Ueberzeugung anerkannte, hatte den Einwand
nicht zu fürchten, daß man unmittelbare Wirkungen nicht zu »denken«
vermöge, was hier nichts anders hieße, als: man sei nicht im Stande,
sich ein sinnliches Bild, etwa wie von den materiellen Theilchen des
physischen Einflusses, von denselben zu entwerfen. Scheute er sich vor
der Lücke, welche das Denken hier übrig zu lassen schien, indem es sich
auf ein, nicht weiter erklärbares, Unvermitteltes berief? Konnte es
ihm, nachdem er das Dasein des moralischen Uebels als eine unausweichliche,
in der Natur der Sache und einer vernünftigen Weltregierung
begründete, und deshalb keineswegs mit Schmerz oder Unwillen
zu ertragende Nothwendigkeit geschildert hatte, entgehen, daß hier eine
gleiche in der Natur der Sache, nicht auf der Schwäche unsers Erkenntnißvermögens
beruhende Nothwendigkeit stattfinde? Konnte ihn dies
bewegen, den Versuch weiterer Erklärung aufzugeben? Schreckte es
ihn, der mit der Fackel der Philosophie in so viele verborgene dunkle
Tiefen geleuchtet, an diesem entscheidenden Punkt gestehen zu sollen,
er stehe an den verschlossenen Pforten eines »Geheimnisses?«

Dieses Wort ist so schwer verpönt von der Philosophie, die es sich
zur Aufgabe macht, Alles ergründen und Alles erklären zu können, und
wird so häufig angewendet, daß es die Mühe lohnt zu untersuchen,
was man dabei eigentlich denke. Ein Geheimniß bedeutet immer etwas
Unerklärliches, Unzugängliches, Verborgenes; aber schon diese Worte
weisen darauf hin, es betreffe nur das Verhältniß irgend einer Sache,
einer Wahrheit, eines Ereignisses zu unserer Erkenntniß oder zu unserem
Wahrnehmen und Begehren. Nur weil die Statue zu Sais wirklich
vorhanden, aber für jeden Beschauer verschleiert war, hieß sie ein
Geheimniß. Daher kann ein Geheimniß sich lösen, verschwinden, wenn
unsere Erkenntnißkräfte steigen oder günstige Umstände hinzukommen.
Wo aber Nichts vorhanden ist, da ist auch von keinem Geheimniß die
Rede. Ein solches hat nur dann statt, wo ein Erkennen oder ein Erklären
an sich möglich ist, und nur uns durch unsre mangelhafte Erkenntnißkraft
oder durch Schuld ungünstiger Umstände unmöglich gemacht
wird. Nicht das Nichtwissen überhaupt, sondern nur das Nichtwissen
Desjenigen, was an sich wißbar ist, ist ein Geheimniß.

Bei den unmittelbaren Wirkungen findet in der That kein Nichtwissen
des an sich Wißbaren statt. Sie sind an und für sich ihrer

Natur nach nicht weiter erklärbar, und ein jeder Versuch, sie auf einfachere
Vorgänge zurückzuführen, müßte eine Ungereimtheit zu Tage
fördern. Sie sind weder ein Geheimniß noch eine Fiction, noch ein
logisches Unding; sie sind, sobald einmal Wirkungen überhaupt angenommen
werden, eine unbestreitbare, durch die Beschaffenheit des
Begriffs der Wirkung geforderte und gegebene Thatsache, an der selbst
für ein allwissendes Wesen Nichts zu erklären erübrigt.

Es mögen außer den genannten noch Gründe anderer Art gewesen
sein, die Leibnitz bewogen, den diesem so nahe liegenden Ausweg
gerade entgegengesetzten, den Weg der prästabilirten Harmonie einzuschlagen,
und mit soviel Scharfsinn und Beredsamkeit durchzuführen.
Bei näherer Betrachtung ergibt es sich, daß wenigstens einige derselben
in dem nahen Zusammenhang des Problems der transeunten Wirksamkeit
mit den im Raum- und Zeitbegriffe auftauchenden Verwicklungen
und Schwierigkeiten gelegen haben mögen.

Die oben gegebene Auflösung wäre völlig befriedigend, wenn es
die Annahme wäre, daß es in allseitig stetig erfülltem Raume Punkte
gebe, welche einander die nächsten, und deren erfüllende Substanzen
einander ebenfalls die nächsten sind. Die unmittelbare Wirkung, die in
diesem Falle zwischen nächsten Substanzen stattfindet, wäre dann im
eigentlichen Sinne zwar eine actio transiens, aber keine actio in
distans, weil keine Distanz zwischen den Substanzen, die im nächsten
Raumpunkten sich befinden, eingeschoben werden kann. Das Nebeneinanderliegen
der nächsten Raumpunkte hätte etwa nach Art des Herbart'schen
reinen Aneinander statt; während dieser aber die wechselseitige
vollkommene Durchdringung und das völlige Ineinandersein der einfachen
Wesen zur unerläßlichen Bedingung des entstehenden wirklichen
Geschehens macht, geht in unserm angenommenen Falle eine wahrhaft
unmittelbare übergehende Wirksamkeit von der einen zu der außer ihr,
aber zunächst befindlichen Substanz vor.

Allein unglücklicher Weise ist die Annahme nächster, d. i. solcher
Raumpunkte, zwischen welchen ein dritter weder möglich noch wirklich
ist, eben so unrichtig, wie die Annahme einander zunächst und unmittelbar
an einander befindlichen Substanzen.

Beide Annahmen sind nicht gleich bedeutend. Man könnte zugegeben
haben, wie es jeder Geometer thut, der die Stetigkeit des Raumes
nicht läugnet, daß es keine nächsten Raumpunkte gebe, die unmittelbaren

Wirkungen sonach nicht solche seien, welche von Substanzen ausgeübt
werden, die sich in nächsten Raumpunkten befinden: dennoch
könnte man behaupten wollen, es ließen sich Substanzen aufweisen, die
zwischen sich nur leeren Raum und keine mittleren Substanzen haben.
Im ersten Fall fände blos eine actio transiens, im letztern eine eigentliche
actio in distans statt, und jene Substanzen wirkten unmittelbar
aufeinander, zwischen welchen es keine gibt, die einer von beiden näher
wäre, als sie es selbst einander sind. Dies hieße aber so viel, es gebe
leeren Raum, der Raum sei nicht stetig erfüllt. Wir wollen versuchen,
zu zeigen, daß die eine Annahme so irrig sei, wie die andere.

Da mit diesen beiden Sätzen das ganze frühere Raisonnement zu
fallen scheint, so ist es nöthig, sie ausführlich zu prüfen. Was den
erstern betrifft, der sich auf die Voraussetzung stützt, es gebe im Raum
nächste Punkte, so vergleichen wir, was Herbart's Synechologie
darüber enthält. Diese betrachtet die Linie anfangs so gut wie der Geometer
als Continuum und stößt auf den Satz, der auch der Antinomie
der Materie zu Grunde liegt: die Linie ist unendlich (ohne Ende)
theilbar, und: sie ist nicht unendlich theilbar. Beide Sätze sind in einem
gewissen Sinne, der aber bei jedem ein anderer ist, wahr, wäre dieser
Sinn nicht bei jedem ein anderer, so müßte einer der beiden Sätze
nothwendig falsch sein. Versuchen wir z. B. die Linie A B durch Anwendung
gewisser, immer kleiner anzunehmender Maßeinheiten zu theilen,
so gelangen wir niemals an's Ende. Andrerseits wissen wir, die
Linie sei ein Zusammengesetztes; ein solches könne aber nicht bestehen
ohne einfache Theile; dergleichen muß daher auch die Linie besitzen,
zu welchen wir jedoch durch fortgesetzte Theilung niemals gelangen.
Warum? weil wir das Einfache überhaupt nur zu denken, aber weder
anzuschauen und empirisch zu erreichen, noch im Bilde festzuhalten
vermögen. Soll die Linie daher einfache letzte Theile wirklich
enthalten, dabei aber dennoch unendlich theilbar heißen, so kann dies
letztere nur in Bezug auf die von uns wirklich versuchte und fortgesetzte
Theilung der Fall sein. Eine solche wirkliche Theilung kann aber nur
etwa bei materiellen Linien stattfinden. Bei diesen jedoch gelangen wir
sehr bald an's Ende, weil uns keine Mittel weiter zu Gebote stehen,
die Theilung fortzusetzen. Dagegen hat jede Linie, unabhängig von uns
und unserer wirklichen Theilung an und für sich einfache, für uns unerreichbare
letzte Theile, schon deshalb, weil sie ihrer Erklärung nach

ein Ausgedehntes, also Zusammengesetztes sein muß und jeder ihrer
Punkte, anzufangen von einer gewissen Entfernung für alle kleineren
abwärts, gewisse Nachbarn hat, woraus die unendliche Menge ihrer
Punkte von selbst folgt.

Es frägt sich, von welcher Art sind nun diese einfachen letzten,
selbst theillosen Theile? Noch immer wiederholen einige Geometer den
Satz: die Linie sei in's Unendliche aus Linien zusammengesetzt. Dieser
ist nur richtig, wenn man ihn so versteht, daß es zu jeder auch noch
so großen Anzahl von Linien, aus denen wir uns jede Linie, so klein sie
wäre, zusammengesetzt denken, noch eine größere gibt. Unrichtig aber
ist er, wenn er entweder so viel heißt, die Linie habe keine einfachen
Theile, oder ihre einfachen Theile seien wieder Linien. Es ist wahr,
daß wir durch fortgesetzte Theilung der Linie immer nur wieder zu Linien
gelangen; es ist aber auch eben so wahr, daß jede Linie einfache Theile
haben müsse, weil sie ein Zusammengesetztes ist. Diese einfachen Theile
können nun selbst nicht wieder Linien sein, weil sie sonst selbst Ausgedehnte
wären und aufhörten, ihre Bezeichnung zu verdienen. Sie sind
eben nichts als einfache Theile und führen als solche den Namen:
Punkte.

Es frägt sich ferner, ob es dieser Punkte in jeder (begrenzten oder
unbegrenzten) Linie eine endliche oder unendliche Menge gebe? Sind ihrer
nur endlich viele, so tritt der Satz der alten Metaphysik in sein Recht:
extensio linearum pendet a numero punctorum. Dennoch ist eine
Linie schon größer als eine andere, sobald sie nur um einen einzigen
Punkt mehr besitzt, als diese. Allein eine Linie hat eine gewisse Ausdehnung;
ein Punkt als einfacher Raumtheil hat keine Ausdehnung.
Wird nun eine Ausdehnung, die um eine Null der Ausdehnung vermehrt
worden, wohl größer heißen dürfen, als sie früher war? Den
citirten Satz Wolff's und Baumgarten's erklärt auch Herbart,
freilich blos in Bezug auf die »starre Linie,« für den seinigen
und nimmt an, die Linie im intelligiblen Raum bestehe aus einer blos
endlichen Anzahl reiner Aneinander. Und Fischer behauptet geradezu,
zwei Punkte, deren Entfernung = 0, müßten nicht in einander, sondern
könnten ganz wohl an einander gedacht werden. Denn nur für
die Anschauung seien zwei Punkte, deren Entfernung = 0, ein Punkt,
also in einander. Daß sie aber auch an einander gedacht werden
könnten, und in manchen Fällen müssen, lasse sich außer Zweifel

setzen(120). Daß sie so gedacht werden können, bewies der Verf. selbst,
indem er die Stelle niederschrieb, damit mußte er aber noch keineswegs
etwas Wahres gedacht haben(121). Es läßt sich vielmehr ganz streng
beweisen, daß zwei Punkte einander nie und nirgendwo so nahe sein
können, daß nicht noch ein dritter zwischen ihnen Raum fände.

Besteht aber die Linie nicht aus einer endlichen Anzahl von
Punkten, so kann sie nur aus einer unendlichen bestehen. Jede
begrenzte Linie, z. B. A B, die eine bestimmte endliche Länge, etwa die
eines Zolles hat, erscheint daher in einer Hinsicht endlich, in einer
andern unendlich; jenes in Bezug auf den Abstand ihrer Grenzpunkte
von einander, dieses in Bezug auf die Anzahl der Punkte, welche sie enthält.
Denkt man sich vollends den Raum stetig erfüllt, so nimmt jede
in noch so enge Grenzen eingeschlossene Linie eine unendliche Menge von
einfachen Wesen auf, weil keiner ihrer unendlich vielen Punkte unbesetzt
bleiben darf. Um die hier sich häufenden scheinbaren Schwierigkeiten
auf einen klaren Ausdruck zu bringen, betrachten wir nachstehendes
Problem:

Nehmen wir ein Dreieck A B C, dessen Scheitel in B, dessen
Basis A C sei, und ziehen in demselben in beliebiger Entfernung die
Parallele zur Grundlinie D E. Nun enthält sowohl die Grundlinie als
die Parallele nach dem Frühern unendlich viele Punkte. Verbinden
wir ferner jeden Punkt der A C durch eine Gerade mit dem Scheitel B,
so haben alle diese Geraden einen Punkt mit der D E gemein, ohne mit
einander zusammenzufallen, da sie nicht mehr als den Scheitelpunkt B
mit einander gemein haben dürfen. Nehmen wir endlich A C so erfüllt
an, daß sich in jedem ihrer Punkte ein einfaches Wesen befinde, und
übertragen wir die im Punkte A vorhandene Monas nach D, die in C
befindliche nach E, und die in jedem beliebigen zwischen A und C gelegenen
Punkt α ruhende Monas nach dem Durchschnittspunkt β der Linie B α

mit der D E, so müssen alle in A C gewesenen Monaden auch in
der kleineren D E Raum haben, und da nicht zwei Monaden in einem
Raumpunkte sein können, weil ihn schon Eine vollständig erfüllt, so
scheint zu folgen, daß die D E eben so viel Punkte enthalten müsse wie
die A C.

Nichtsdestoweniger wenn wir vom Punkte E eine Parallele E F
zur D A ziehen, schneidet diese auf der Basis A C ein D E gleiches Stück
A F ab, in welchem sich abermals jeder Punkt mit einem entsprechenden
der D E verbunden denken läßt, so daß auch A F gleich viel Punkte
wie D E zu haben scheint. Nun ist A C offenbar = A F + F C > D E
und das Stück F C für sich betrachtet, enthält gleichfalls eine unendliche
Menge von Punkten, so daß wir erhalten

∞ + ∞ = ∞,

was uns offenbar nöthigt, verschiedene Größen der Unendlichkeiten anzunehmen.
Da wir nun die Basis so groß denken können, als wir nur
wollen, die Parallele D E aber dem Scheitel so nahe rücken, und folglich
so klein machen können, als wir nur wollen, so muß es zuletzt dahin
kommen, daß dieselbe Menge einfacher Wesen, die vorher die Basis
erfüllte, sich von der beträchtlich kleineren Parallele in der Nähe des
Scheitels aufnehmen lassen muß, ohne daß jemals zwei einfache Wesen
in denselben Punkt zusammenfallen. Diese scheinbar sich immer steigernde
Widersinnigkeit bewog Herbart, zu Fictionen seine Zuflucht
zu nehmen. Um Etwas, das höchstens paradox klingt, d. h. nur scheinbar
widersprechend ist, weil es sich sinnlich nicht vorstellen, sondern nur
mit dem Verstande erkennen läßt, nicht annehmen zu müssen, nahm
er an, was ein offenbarer Widerspruch ist. Das Untheilbare Aneinander
soll in ein Halbes-, Drittel- und Viertelaneinander zerlegt gedacht
werden, um den sich anhäufenden Wesen Platz zu machen. Indem er
so die Theilung über die von ihm festgesetzte Grenze hinaus, wenigstens
in Gedanken fortsetzt, gibt er stillschweigend zu, daß die Annahme
»nächster Punkte,« wie sie seine starre Linie ausmachen, zur Lösung
dieser und ähnlicher Schwierigkeiten nicht hinreiche(122). Es bleibt daher
unverwehrt, zu versuchen, ob es mit dem Gegentheil dieser Annahme
besser gelingen werde. Gibt es in der That keine nächsten Punkte, sondern
enthalten je zwei auch noch so nahe an einander gerückte Punkte

noch einen dritten zwischen sich, so enthält auch jede noch so kleine
räumliche Entfernung noch eine schrankenlose Unendlichkeit von Raumpunkten.
Wollten wir statt dessen behaupten, beide Linien, sowohl die
größere A C als die kleinere D E, enthielten eine gleiche Unendlichkeit
von Punkten, so würden wir eine ganz unberechtigte Behauptung aufstellen,
weil wir blos aus dem Umstande, daß zwei Mengen in einem
solchen Verhältniß stehen, daß wir verfahrend nach einer gewissen Regel
mit jedem Gliede der Einen ein und nur eines der Andern und mit
jedem Gliede der Andern ein und nur eines der Erstern zu einem
Paare vereinigen können, mit dem Erfolge, daß kein Glied der einen
oder der andern Menge mehrmal genommen, auch keines übersprungen
wird – weil wir aus diesem Umstande noch gar nicht berechtigt
sind zu behaupten, daß beide Mengen einander gleich seien, sobald sie
unendlich sind. Ein deutliches Beispiel davon liefern die Reihen der natürlichen
Zahlen und der nach denselben fortlaufenden Potenzen von der
Zahl 10. Wir würden daher in dieselbe Ungereimtheit verfallen, zu welcher,
wie wir sahen, der Satz: extensio linearum pendet a numero
punctorum, verleiten konnte. Vorsichtiger dürfen wir uns nur folgendermaßen
ausdrücken: für jeden Punkt in der A C gibt es einen entsprechenden
in der D E. Dawider läßt sich nichts einwenden, weil zwischen
je zwei Punkten eine unendliche Menge anderer noch eingeschoben
werden kann. Jede Linie daher, welche man zu theilen und deren letzte
Theile man zu erreichen strebt, läßt sich mit der Reihe der natürlichen
Zahlen vergleichen, von denen je zwei zwischen sich eine unendliche Reihe
von Brüchen haben. Jedes Paar der zunächst stehenden Brüche wird
unter sich wieder durch eine unendliche Reihe von Brüchen getrennt, so
daß das Ganze das Ansehen eines Fächersystems ineinander geschobener
Unendlichkeiten gewinnt, in welchem das nachfolgende und aufwickelnde
Denken zuletzt den Faden verlieren zu müssen glaubt. Allein welcher
Anhänger der starren Linie würde sich nicht sträuben gegen die Annahme:
daß durch Herausnahme eines einzigen Punktes c aus der Mitte der
begrenzten Linie a b, diese in zwei Stücke getheilt wird, deren jedes
jetzt auf der Seite gegen c hin unbegrenzt ist, und sich dem Orte
dieses c in's Unendliche nähert? Abgesehen davon, daß er schon die
Einschließung unendlich vieler Raumpunkte in endliche Grenzen nicht
zugesteht, und eine Linie nicht glaubt summiren zu können, bevor er
sie nicht durch endliche Wiederholung des reinen Aneinander construirt

hat, abgesehen davon, würde er nicht den Kopf schütteln über die Behauptung,
die Linie a b, deren Grenzpunkte ich hinweggenommen, sei
nun unbegrenzt und auf beiden Seiten unendlich? Er würde sich kaum
von der Vorstellung losmachen können, daß nach Hinwegnahme der
Grenzpunkte a und b die beiden nächsten Punkte z. B. c und d neue
Grenzpunkte werden, sowie wenn man von einer Reihe Soldaten die
beiden Flügelmänner wegnimmt, ihre nächsten Nebenmänner an ihre
Stelle treten.

Da es in allen diesen Fällen beinahe ausschließlich darauf ankommt,
ob man den Satz, es gebe nächste Raumpunkte, zwischen
welchen kein dritter sei, annehme oder verwerfe: so wollen wir es jetzt
versuchen, den Beweis für das Gegentheil desselben zu führen. Denn
je schwieriger es dem Vorstellen wird, Unendlichkeiten, und vollends
vervielfältigte Unendlichkeiten, einfache (letzte) und unendlich zahlreiche
Punkte zu sondern und festzuhalten; je mehr wir geneigt sind,
unsrer sinnlich-endlichen, bildergewöhnten Einbildungs- und Fassungskraft
ausschließlich zu folgen und zu vertrauen: um desto wichtiger
ist es, sich der apriorischen Gründe bewußt zu werden, auf welchen
ein Satz, den unsre nur Endliches umfassende Vorstellungskraft beständig
zu widerlegen scheint, gefestigt ruht. Sind diese unwidersprechlich,
so vermögen wir fortan, dort wenigstens wo es begreifliche Erkenntniß
und strengwissenschaftliche Schärfe gilt, uns von falschen
Vorspieglungen und Folgerungen, zu welchen uns fehlerhafte Einbildungen
verleiten könnten, zu verwahren. Im gemeinen Leben allerdings
können wir nicht verhindern, daß uns gewöhnlich Bilder unserer
Phantasie mehr leiten als scharfumrissene Begriffe und daß wir, wie Leibnitz
sagt, zu drei Viertheilen unsers Selbst Empiristen sind; »wir erwarten,«
fährt er treffend fort, »jeden Tag, daß die Sonne aufgehen werde, weil
es bisher so geschehen, aber nur der Astronom kennt die vernünftigen
Gründe davon.«

Bevor wir aber zu unserer Darstellung des Beweises übergehen,
bedarf es zunächst einer näheren Betrachtung des Begriffs der Aehnlichkeit.
Aehnliche Dinge heißen im Allgemeinen und im täglichen Leben
solche, die theilweise gleich, theilweise verschieden, und dabei von solcher
Beschaffenheit sind, daß man sie leicht mit einander verwechselt.
Der Mathematiker jedoch und also auch der Geometer bedient sich dieses
Worts in einer engern Bedeutung, und bestimmt die Beschaffenheiten

selbst genauer, die Dingen gemeinschaftlich sein müssen, um in seinem
Sinne ähnlich zu heißen. Bloß äußerliche, zufällig übereinstimmende
Beschaffenheiten reichen dazu nicht hin. Ein Dreieck und Viereck,
die beide zwei Quadratzoll Flächenraum haben, werden darum
noch nicht leicht verwechselt werden können. Dagegen werden zwei Dreiecke,
deren Seiten beiderseits unter einander ein Verhältniß wie 3 : 4 : 5
haben, mit Recht schon ähnlich heißen dürfen, wenn auch die Seiten
des Einen 3, 4 und 5 Zoll, die des Andern nur 9, 12 und 15 Linien
lang sind. Denn das Verhältniß der Seiten unter einander, das
mit ihrer Maßeinheit nichts zu thun hat, ist dasselbe geblieben. Von
dieser Maßeinheit, sei sie nun Metre, Zoll, Linie oder was immer sonst,
ist es ganz unmöglich, Jemand einen Begriff beizubringen, wenn ich sie
ihm nicht aufzeige, sie ihn anschauen lasse, ihm einen wirklichen
Maßgegenstand, eine Elle etwa oder etwas der Art, vorweise. Hat er
aber einmal die Anschauung der Maßeinheit, so läßt sich das Verhältniß
einer gegebenen Länge zu derselben, ohne weitere Hinweisung auf
einen bestimmten Gegenstand, durch bloße Worte bezeichnen. Ich sage:
diese Stange ist fünf Fuß lang, und er hat die Anschauung eines Fußes bereits
gehabt, so weiß er, was er sich bei fünf Fuß Länge vorzustellen
habe. Die letztere Eigenschaft, sich durch bloße Worte begreiflich machen
zu lassen, ohne der Anschauung eines bestimmten Einzelgegenstandes
zu bedürfen, ist das untrügliche Kennzeichen solcher Beschaffenheiten, die
sich durch reine Begriffe auffassen lassen. Haben nun mehrere Gegenstände
alle innern, durch bloße Begriffe ohne irgend eine Anschauung,
ausdrückbare Beschaffenheiten gemein, wie oben die Dreiecke das Verhältniß
ihrer Seiten unter einander, so heißen sie mathematisch-ähnliche
Gegenstände.

Ist dies richtig, so heißt es auch soviel: Sobald zwei Gegenstände
im mathematischen Sinn, in welchem wir für jetzt das Wort fortwährend
gebrauchen wollen, ähnlich sind, müssen alle innern, durch Begriffe
(ohne Zuziehung einer Anschauung) auffaßbare Beschaffenheiten bei beiden
dieselben sein, und sie lassen sich nur durch unmittelbare Anschauung
oder durch ihre äußern Beschaffenheiten, d. i. durch ihre Verhältnisse zu
bestimmten äußern durch Anschauung gegebenen Gegenständen, von einander
unterscheiden.

Der Sinn, in welchem hier die Worte Anschauung und Begriff
genommen werden, tritt wohl schon aus den angeführten Beispielen hinlänglich

hervor, dennoch wird es nicht überflüssig sein, besonders über
das Erstere, welches seit Kant in so vielfacher Bedeutung Anwendung
gefunden hat, etwas beizufügen. Die Art, wie man das Wort Anschauung
gewöhnlich gebraucht, wenn man Vorstellungen, wie: diese
Rose, dieses Haus u. dgl. dadurch bezeichnet, läßt eine dreifache Auslegung
zu; man kann bald nur das Wort: dieses, bald: Rose, Haus &c.,
bald beide zusammen genommen hervorgehoben wissen wollen. Die
zweite Auslegung bezeichnet, wie Jedermann zugibt, keine bloße
Anschauung eines einzelnen individuellen Gegenstandes, sondern in
der That einen Gemeinbegriff, der viele Gegenstände, die Rosen,
Häuser u. s. w. sind, umfaßt. Von diesen vielen Gegenständen,
die unter denselben Begriff fallen, wollen wir aber zuweilen Einen ausscheiden,
indem wir sagen, daß wir ihn anschauen; dazu bedienen wir uns
des Demonstrativs: diese Rose (und keine andere), dieses Haus,
u. s. w. Nach dieser (der ersten) Auslegung wollen wir mit den beigefügten
Worten: Rose, Baum, Haus nur andeuten, daß dieser
Gegenstand, den wir so eben anschauen, unter den Begriff: Rose,
Baum u. s. w. gehört. Der Accent ruht daher auf dem Dies, welches
den angeschauten Gegenstand von allen übrigen ausscheidet und als Gegenstand
der Anschauung bezeichnet, gleichviel ob er Rose oder Baum
oder etwas Anderes ist. Angeschaut wird daher nur das reine Dies,
der einzelne Gegenstand. Die Vorstellung dieses Dies selbst ist eine einfache
Vorstellung, in welcher sich weiter keine Theile unterscheiden
lassen, ungeachtet ihr Gegenstand sehr zusammengesetzt sein mag. Denn
es ist keineswegs nothwendig, daß die Theile des Gegenstands auch
durch Theilvorstellungen in der Vorstellung desselben repräsentirt werden.
So ist die Vorstellung: Uhr gewiß nicht aus den Vorstellungen der
Theile einer Uhr zusammengesetzt, da diese letzteren bei verschiedenen (z. B.
Wand-, Taschen-, Sonnen-, Sanduhren) sehr verschieden sind. Fände
es in der That statt, so müßten auch einfache Gegenstände immer
nur durch einfache Begriffe vorgestellt werden. Davon macht aber
schon die Vorstellung der Gottheit eine Ausnahme. Diese als Gegenstand
ist eine einfache Substanz, ihr Begriff als das Wesen, welches
keinen Grund seines Daseins hat, ist zusammengesetzt. Was wir
daher Anschauung nennen, ist in der That eine einfache Einzelvorstellung.
Daraus folgt schon, daß nicht zwei Anschauungen einige
Theile gemein, andere verschiedenartig besitzen können, daß mithin je

zwei Anschauungen, entweder ein und dieselbe, oder in Folge verschiedener
subjectiver Auffassung völlig disparat sein müssen; daß ferner
die Zusätze: Rose, Baum u. s. w. nur hinzugefügt werden, um die
Gattung zu bezeichnen, welcher der Gegenstand des »Dies« angehört,
und ein Dies vom andern für die Mittheilung möglichst zu
unterscheiden. Denn ein einzelnes Dies läßt sich, genau so wie es
vorgestellt worden, gar nicht mittheilen, außer durch Hinweisung auf
den Gegenstand selbst, durch welchen es erzeugt worden, und sogar die
Anschauungen desselben Gegenstandes werden, in verschiedenen Seelen
und unter verschiedenen Umständen empfangen, einander nicht völlig
gleich sein. Daher die Verschiedenheit der sogenannten sinnlichen Begriffe,
eigentlich der in verschiedenen Individuen aus der Erscheinung abstrahirten
sinnlichen Bilder; die Erfahrung, daß verschiedene Menschen bei
denselben Worten Verschiedenes denken u. dgl. m.

Anschauungen heißen sonach einfache Einzelvorstellungen, welche
unter der Form: Dies auftreten. Beide Merkmale sind nothwendig,
denn es gibt einfache Vorstellungen, die nicht Einzelvorstellungen sind,
und Einzelvorstellungen, die nicht einfach sind. Von der ersten Art sind
z.B. die Begriffe: Grund, Folge, Ursache, Wirkung u. A. die einfach
sind, welchen aber viele, theils wirkliche Gegenstände, theils bloße
Sätze an sich unterstehen. Von der letztern Art ist, wie schon erwähnt,
der Begriff der unbedingten, grundlosen Substanz, welche nur einen
einzigen Gegenstand – die Gottheit – hat. Weder eine Vorstellung
der erstern noch der letztern Art ist eine Anschauung, sondern sie sind
Begriffe. Begriffe heißen im Allgemeinen alle unsere Vorstellungen,
welche nicht Anschauungen, also alle, welche zusammengesetzt sind oder
mehrere Gegenstände haben. Nach den Bestandtheilen, aus welchen sie
zusammengesetzt sind, zerfallen sie selbst wieder in gemischte und in
reine Begriffe. Erstere sind solche, welche in ihren nähern oder entferntern
Bestandtheilen Anschauungen enthalten; letztere solche, welche
entweder einfach oder doch aus durchgehends reinen Begriffen zusammengesetzt
sind. Von der letzten Art sind die meisten mathematischen.
Um daher einen reinen Begriff zu erklären, bedarf es durchaus
keiner Hinweisung auf eine Anschauung, oder überhaupt auf Etwas,
welches sich nicht mittels bloßer Worte, ohne Vorzeigung eines bestimmten
Gegenstandes, mittheilen und begreiflich machen ließe. Sätze, die aus
reinen Begriffen zusammengesetzt sind, führen den Namen: Begriffssätze;

alle jene, in welchen als näherer oder entfernterer Bestandtheil eine Anschauung
Platz greift, gehören zu den Erfahrungssätzen. Unter den Begriffssätzen
kann es nun, wie begreiflich, auch solche geben, die aus durchgehends
einfachen Begriffen zusammengesetzt sind. Diese, als die einfachsten,
werden sich am besten zu Grundsätzen und Anfangssätzen eines
wissenschaftlichen Lehrgebäudes eignen; in welchem es ohnedies der wissenschaftliche
Gang erfordert, vom Einfachen zum Zusammengesetzten
fortzuschreiten. Wie folgenreich diese Begriffsbestimmungen auch für die
Geometrie sind, davon gibt ihre Anwendung auf den Begriff der Aehnlichkeit,
und dessen hinwieder auf den vorliegenden Fall, ein Beispiel, das
anschaulich genug ist.

Es ist von selbst klar, daß reine Begriffe und reine Anschauungen
völlig incommensurabel sind, und weder jene aus diesen, noch diese aus
jenen sich bilden können. Daraus folgt, daß Wahrheiten, welche aus
bloßen reinen Begriffen zusammengesetzt sind, nur wieder aus eben solchen
Wahrheiten objectiv abgeleitet werden können, und eben so, daß sich
in Folgerungen aus gemischten, d. i. aus Anschauungen und Begriffen
bestehenden Sätzen wieder Anschauungen vorfinden müssen.

Wenden wir dies auf das Verhältniß zwischen den zeitlichen und
räumlichen Bestimmungen der Dinge an. Beide verhalten sich zu einander
wie Grund und Folge, so daß jene die Bedingung abgeben, daß in
diesen eine Veränderung eintrete, weil eine jede Veränderung Zeit bedarf.
Man kann daher die letztern aus den erstern ableiten, und aus dem
unmittelbar Vorhergehenden folgt, daß sobald sich in den zeitlichen
Bestimmungen (dem Grunde) etwas vorfindet, was nicht durch reine
Begriffe, sondern nur durch Anschauungen im vorerwähnten Sinn ausgedrückt
werden kann, diesem ähnliche, nur durch Anschauungen bestimmbare
Umstände in der vollständigen räumlichen Folge entsprechen
müssen. Eine solche ausschließlich durch reine Begriffe nicht darstellbare
Zeitbestimmung ist z. B. die Bestimmung eines einzelnen Zeitpunktes.
Sie läßt sich nicht anders erreichen, als durch Angabe eines in diesem
Zeitmomente eben vorhandenen Zustandes, d. i. durch Angabe eines
Dies, einer Anschauung. Nicht weniger unbestimmbar durch reine Begriffe
ist auch die absolute Entfernung zweier Raumpunkte von einander.
Eine solche ist nur durch Vergleichung mit einer einmal als gegeben angenommenen,
z. B. der Dauer des Pendelschwungs einer Secundenuhr
möglich. Die Dauer eines Pendelschlags aber wird nur durch Anschauung

gegeben. Die Angabe der Entfernung jedoch, die irgend ein Zeitpunkt
von einem als fix gegebenen hat, würde noch nicht hinreichen,
denselben vollständig zu bestimmen. Denn da die Zeit Ausdehnung
besitzt, so würde es jederzeit zwei Punkte auf den entgegengesetzten
Seiten des fixen geben, welche von dem letztern gleiche Entfernung hätten.
Um auch diese Zweideutigkeit aufzuheben, muß die Angabe noch
hinzukommen, ob der zu bestimmende Zeitpunkt früher oder später als
der fixe zu suchen sei. Auch dieser Umstand läßt sich nicht anders, als
durch Anschauung bestimmen, etwa dadurch, daß wir in dem Momente,
da wir die Vorstellung a haben, uns erinnern, auch die ähnliche α schon
gehabt zu haben, was daher nothwendig in einem vorhergehenden Zeitpunkte
geschehen sein muß. Die genannten drei Angaben reichen jedoch
hin, jeden beliebigen Punkt in der Zeit vollständig zu bestimmen. Den
Beweis davon liefert die Chronologie, die mittels der Anschauung, z. B.
der Geburt des Heilands, einen fixen Punkt bestimmt; durch die Anschauung
z. B. des scheinbaren Sonnen- und wahren Erdenlaufs die
Zeitdauer eines Jahres mißt, und nun jeden andern Punkt in der Zeit
durch das Verhältniß seiner Entfernung von dem fixen Punkt zu der
Länge eines Jahres und durch den Umstand bestimmt, ob dieser Zeitpunkt
früher oder später als der Zeitpunkt der Geburt Christi falle.

Verhalten sich nun die Raumbestimmungen zu den Zeitbestimmungen
wie Folgen, so muß es auch in ihnen Umstände geben, die sich
nur mittels Anschauungen bestimmen lassen; es können ihrer aber zugleich
auch nicht mehrere sein, als die Zeitbestimmungen enthalten.
Dennoch reichen bei ihnen nicht ein fixer Punkt, eine gegebene Entfernung
und das Früher- oder Spätersein des Punktes zu, sondern es
müssen, um jeden beliebigen Punkt durch Hilfe reiner Begriffe seiner
Lage nach vollständig festzustellen, wenigstens vier Punkte im Raum
durch Anschauung gegeben sein. Denn da Raumbestimmungen erst dann
eintreten, wenn ein Verändertwerden oder Verändern der Substanzen
vorausgesetzt wird, dazu aber wenigstens zwei Substanzen, also
auch zwei Orte erfordert werden, so haben wir statt des einen fixen
Zeitpunkts gleich ein System zweier Punkte, von denen jeder sich eben
so wenig wie ein einzelner Zeitpunkt anders als durch die Anschauung,
die sich auf die gerade in demselben vorhandenen Substanzen bezieht, bestimmen
läßt. Daraus folgt sogleich, daß alle Systeme zweier Punkte,
weil sie nur durch Anschauung gegeben, also nur durch solche unterscheidbar

sind, daher alle innern durch reine Begriffe darstellbaren Beschaffenheiten
gemein haben müssen, einander ähnlich sein werden.

Die beiden fernern begrifflichen Unbestimmtheiten in der Zeit führen
eben so viele weitere im Raume herbei. Soll aus dem Wirken der
beiden Substanzen irgend eine Veränderung, z. B. Ortsveränderung,
hervorgehen, so ist dazu wenigstens noch ein Ort erforderlich, der zu
den beiden ersten hinzukommt. Der durch Begriffe nicht bestimmbaren
Entfernung zwischen zwei Zeitpunkten entspricht daher die begriffliche
Unbestimmbarkeit dreier Orte im Raum. An die Stelle der dritten Unbestimmtheit
in der Zeit, des Früher- oder Späterseins, tritt im Raum
noch die Annahme eines vierten Ortes, dessen Lage gegen die drei andern
nicht durch reine Begriffe bestimmt werden kann. Sind diese vier
Punkte, welche den Coordinaten des Punktes nach den drei Dimensionen
des Raumes entsprechen, durch Anschauung gegeben, so läßt sich, wie
bekannt, jeder andere Punkt im Raume durch seine bloßen Verhältnisse
zu den gegebenen Stücken vollständig bestimmen.

Mit Hilfe des Vorhergehenden reducirt sich unsere Aufgabe, die
Unmöglichkeit nächster Raumpunkte zu erweisen, auf einen ganz speciellen
Fall. Gelingt es nur von irgend einem bestimmten System zweier
Raumpunkte mittels reiner Begriffe nachzuweisen, daß beide einen dritten
zwischen sich haben, so gilt das Gleiche von allen Systemen zweier
Punkte, weil alle einander ähnlich sind und dieselben innern Beschaffenheiten
besitzen. Es handelt sich sonach nur darum, nichts einzumengen,
was nicht durch reine Begriffe ausdrückbar ist, natürlich mit
Ausnahme der vier aus der Natur der räumlichen Bestimmungen folgenden
Unbestimmtheiten. Wenn wir uns daher in der folgenden Deduction der
Buchstaben zur Bezeichnung gewisser Punkte bedienen, so geschieht dies
nur der Abkürzung wegen. Es sind keineswegs innerlich verschiedene,
sondern Punkte und Entfernungen von der Art, daß ihnen auch beliebige
andere substituirt werden können, sobald sie nur dasselbe Verhältniß
unter einander haben.

Nehmen wir daher von einem beliebigen Punkte O zwei Richtungen
ausgehend an in solcher Weise, daß zwei in denselben liegende (beliebige)
von einander verschiedene Punkte M und N eine Entfernung
von einander haben, welche der Summe ihrer Entfernungen vom gemeinschaftlichen
Ausgangspunkte O der Richtungen gleich ist, so daß

M O + O N = M N,

so heißen die Richtungen O M und O N entgegengesetzt, und die
Punkte M und N selbst auf entgegengesetzten Seiten des Punktes O
liegend. Ein Punkt aber, der so gelegen ist, daß man ausgehend von
ihm nach zwei entgegengesetzten Richtungen, in der einen derselben zum
Punkte M, in der andern zum Punkte N gelangt, heißt zwischen
diesen Punkten M und N gelegen.

Wir haben daher sogleich an dem eben construirten System der
beiden Punkte M und N ein System zweier Punkte, welche einen dritten
zwischen sich besitzen. Und da nach dem Vorhergehenden jedes System
zweier Punkte jedem andern eben solchen ähnlich ist, so folgt, daß die Beschaffenheit,
welche sich mittels reiner Begriffe ausdrücken läßt, wie
folgt: »Jedes System zweier Punkte besitzt einen dritten so gelegenen,
daß man in zwei von demselben ausgehenden entgegengesetzten Richtungen
fortschreitend, in der einen nach dem einen, in der andern nach dem
zweiten Punkte gelangt,« jedem System zweier Punkte zukomme, oder
daß je zwei Punkte einen dritten zwischen sich haben, oder daß nicht
zwei Punkte einander die nächsten sein können.

Dieser Beweisführung läßt sich wenigstens nicht vorwerfen, was
die Gegner gern thun, daß der Begriff einer jedesmaligen Entfernung
je zweier Raumpunkte unter einander, der erst erwiesen werden soll,
stillschweigend schon vorausgesetzt werde. Denn bei der Annahme des
Systems zweier Punkte ist von der Entfernung derselben unter einander
noch gar keine Erwähnung geschehen. Die Unbestimmbarkeit eines solchen
Systems durch reine Begriffe, wovon einzig die Rede war, ergibt
sich aus andern Gründen, und zwar unmittelbar aus der Unbestimmbarkeit
des einfachen Zeittheils durch reine Begriffe. Wir gerathen daher
gar nicht in die Nothwendigkeit, ein reines Aneinander, eine Null der
Entfernung erst hinwegzuräumen, weil wir die Frage nach der Entfernung
völlig bei Seite liegen lassen. Die Kraft des Beweises stützt sich
vielmehr lediglich auf den Begriff der Aehnlichkeit, mit dessen Hilfe,
was von einem System zweier Punkte durch den Augenschein als giltig
erwiesen worden, auf alle Systeme dieser Art ausgedehnt wird. Als
directe Folgerungen fließen hieraus die Sätze: daß zwischen zwei Punkten
eine Entfernung statthaben müsse, weil je zwei einen mittlern zwischen
sich besitzen, und eben so: daß alle Entfernungen einander ähnlich
sein müssen, weil es sämmtlich Systeme zweier Punkte sind, zu deren
innern Beschaffenheiten die Entfernung gehört.

Nicht so streng direct, wie der eben angeführte, aber doch mit hinreichender
Gewißheit, läßt sich behufs der Widerlegung der zweiten Auslegungsweise
unmittelbarer Wirkungen als Wirkungen nächster Substanzen,
zwischen welchen sich leerer Raum befindet, der Beweis für
die stetige Erfüllung des Raumes führen. Allerdings würde diese unmittelbar
eine Folge der Existenz des allervollkommensten Wesens sein, dessen
Eigenschaften es verlangen, daß es, um dem obersten Sittengesetze
zu genügen, so viele Wesen zur Glückseligkeit geschaffen habe, als nur
überhaupt an sich möglich war. Ihre Möglichkeiten zu existiren, sind
die Orte, an welchen sie existiren. Bliebe einer derselben unerfüllt, so
ginge auch die Möglichkeit eines der Glückseligkeit fähigen Wesens nicht
in Wirklichkeit über.

Wenn man diesen Beweis vermeiden will, weil er sich, wie man
glauben könnte, auf theoretisch nicht streng genug erweisbare Sätze
stützt, so liefert uns derselbe Begriff der Aehnlichkeit, der in der Geometrie
von der folgenreichsten Verwendbarkeit ist, sogleich Mittel zu einem
andern. Nach dem oben Erwähnten besitzt jedes System zweier Punkte
eine Entfernung und sind alle Entfernungen einander ähnlich. Sind
aber alle Systeme zweier Punkte einander ähnlich, so sind es auch alle
einzelnen Punkte des Raums. Denn wären diese es nicht, so wäre die
innere Verschiedenheit der Punkte, aus welchen das System besteht,
auch eine innere Verschiedenheit der Systeme zweier Punkte selbst, und
daher keineswegs die letztern sämmtlich unter einander ähnlich.

Die Aehnlichkeit aller einfachen Raumpunkte hat zur Folge, daß
sich kein innerer, in dem Wesen irgend eines Punkts liegender Grund
auffinden läßt, warum er weniger als ein anderer geeignet sein sollte,
zum Ort eines einfachen Wesens zu dienen. Es läßt sich daher durchaus
kein Grund aus reinen Begriffen namhaft machen, warum, wenn
gewisse Punkte erfüllt sind, nicht alle erfüllt sein sollen. Daß aber wenigstens
einige Punkte erfüllt seien, daran können wir um so weniger
zweifeln, als ja wenigstens unser eigenes Ich, unsre eigene Seele irgend
einen Ort im Raume einnimmt(123). Dem Gegner der stetigen Raumerfüllung

bleibt die Last des Beweises vorbehalten, daß es einen Grund
gebe, um deswillen nicht alle Orte des Raumes gleichgut zur Aufnahme

einfacher Substanzen geschickt sein sollen. Die Auffindung eines solchen
dürfte um so schwieriger sein, da die Möglichkeit des allseitigen Erfülltseins
des Raumes eine absolute, eine aus theoretischen Wahrheiten abfolgende
ist, und auch praktische oder moralische Gründe nicht dagegen,
wohl aber unter Voraussetzung eines vernünftigen Welturhebers, sehr
nachdrücklich dafür sprechen. So sehr wir daher auch der Meinung sind,
daß sich für die Existenz des vollkommensten Wesens, welche in der
frühern Fassung des Beweises vorausgesetzt wurde, die entscheidendsten
Beweise angeben lassen; so sollte der letztangeführte Grund selbst dem
Atheisten genügen, da er einsehen muß, daß die Möglichkeit allseitiger
Raumerfüllung eine an sich absolut vorhandene, und nicht erst durch die
Voraussetzung eines weisen Welturhebers bedingte ist. Da aber eine
Möglichkeit in ihr selbst oder außer ihr liegende Gründe verlangt,
warum sie nicht zur Wirklichkeit gelangt, so hat Jeder, der die stetige
Raumerfüllung bestreitet, die Verpflichtung auf sich dergleichen nachzuweisen.
So lange dies nicht geschehen, haben wir von unserer Seite

keinen Grund, von der Annahme der allseitigen Erfüllung des Raumes
abzugehen. Kann die letztere daher auch nicht für eine direct bewiesene
gelten, so gründet sie sich doch auf als wahr anerkannte, rein apriorische
Sätze, die widerlegt sein wollen, eh' sie selbst verworfen werden
kann.

Stehen nun die zwei Sätze: je zwei Punkte haben einen dritten
zwischen sich, und: der Raum ist allseitig stetig erfüllt, apriorisch fest;
so beruht auf ihnen auch die Lösung der vorangeführten Schwierigkeiten.
Es darf nicht mehr befremden, daß wir durch wirkliche Theilung
nimmermehr zu Punkten gelangen, welche so beschaffen wären, daß
wir die Linie durch deren Aneinanderlegung (!) zu construiren vermöchten,
weil solche nächste Punkte an sich unmöglich sind. Wir dürfen
nicht mehr daran zweifeln, daß dieselben Atome, die bisher in unendlicher
Menge und stetigem Zusammenhang einen weiter ausgedehnten
Raum erfüllten, auch in einem viel enger begrenzten Raume Platz finden
können, welchen sie gleichfalls stetig erfüllen. In allen diesen Fällen
ist es der Umstand, daß zwischen je zwei Raumpunkten noch ein
dritter und dies fortgesetzt, eine ganze unendliche Menge von Orten
liege, der unsere Bedenklichkeiten behebt; aber aufgeben müssen wir es
desungeachtet aus demselben Grunde, zusammengesetzte Raumdinge
und den Raum selbst etwa auf ähnliche Weise aus ihren einfachen Bestandtheilen
Stück für Stück zusammensetzen und construiren zu wollen,
wie man Sandkörner zu einem Haufen zusammenträgt.

Um dieses Construiren handelt es sich aber auch gar nicht, sondern
um die Erkenntniß und den Beweis gewisser Wahrheiten. Sind diese
einmal außer Zweifel gesetzt, welches bei Erfahrungssätzen durch die
Erfahrung selbst und den Augenschein, bei Begriffssätzen aber wieder
nur durch bereits anerkannte Begriffswahrheiten möglich ist; widersprechen
sie also keiner reinen Begriffswahrheit, sondern folgen vielmehr aus
einer oder mehreren solchen: so besitzen auch ihre Gegenstände die Beschaffenheiten,
welche sie von ihnen aussagen, mit Nothwendigkeit,
und wir können dessen gewiß sein, selbst wenn wir sie an den Dingen nicht
empirisch nachzuweisen vermögen. Eine ganz andere Frage ist es, ob
wir von diesen Beschaffenheiten der Dinge uns mittels unserer Einbildungskraft
ein wie immer vollständiges »Bild« zu entwerfen im Stande
seien, und diese wird sich in sehr vielen Fällen verneinen lassen. Vom
Einfachen, vom Unendlichen vermag sich das Denken wohl einen Begriff,

die Einbildungskraft aber kein Bild zu machen. Darum wäre es
gleichwohl irrig, zu sagen, daß wir die Begriffe des Einfachen und Unendlichen
nicht hätten. Haben wir sie nicht, indem wir davon sprechen?
Sagen wir nicht sogar von den Gegenständen, den einfachen sowohl
als den unendlichen, manche unbezweifelte Beschaffenheit aus, ohne sie sinnlich
wahrnehmen zu können, z. B. gleich, daß wir uns von den erstern kein
Bild zu machen im Stande sind, oder daß wir mit der Zählung des letztern
niemals fertig werden u. s. w.? Sagt man also wohl mit Recht, man
könne diese Begriffe nicht denken, und die Schwierigkeiten der
Raumconstruction seien deshalb unauflöslich und die Stetigkeit des
Raumes, die sich aus streng apriorischen Gründen darthun läßt, selbst
verwerflich, weil ihr die construirende Einbildungskraft nicht zu folgen
vermag? Gesteht doch selbst Fischer, obgleich er für seine Person
nicht weniger dagegen handelt: »Diejenigen, deren wissenschaftliche Beschäftigung
ganz im Gebiete der Anschaulichkeit liegt, glauben Mangel
an Deutlichkeit und Befriedigung des Verstandes zu finden, wo sie die
Anschaulichkeit vermissen. Aber Deutlichkeit ist Sache des Verstandes,
nicht des Anschauungsvermögens, und das, was blos gedacht, aber
nicht angeschaut wird, ist vollkommen deutlich, wenn es mit vollem
Bewußtsein gedacht wird und nach den Gesetzen des Denkens nicht anders
gedacht werden kann(124).« Dasselbe ist hier der Fall. Zwei unumstößliche
Lehrsätze, die sich streng erweisen lassen, zwingen uns den
Raum stetig zusammenhängend und stetig erfüllt zu denken; das Widerstreben
unsers Vorstellens entsteht aus natürlicher Beschränktheit unsrer
Einbildungskraft, die das begrifflich Gedachte auch bildlich anschauen
will, was bei einfachen Punkten und unendlicher Anzahl nicht
gelingen kann. Während die Einführung der reinen Aneinander offenbar der
erwiesenen Begriffswahrheit, daß sich je zwei Punkte nur entweder im
Ineinander, wo sie derselbe Punkt sind, oder im Auseinander, wo
dann ein Zwischen nothwendig wird, befinden können, geradezu widerstreitet,
und auf diese Weise richtige Raumvorstellungen aus einer erweislich
falschen abgeleitet werden sollen: tritt unsre begriffliche Erkenntniß
nur mit der fehlerhaften Angewöhnung unsrer Phantasie in
Widerspruch, an die Stelle des begrifflich Erfaßten ein sinnliches
Schema schieben, das Unendliche verendlichen, das Nieanschaubare anschauen

zu wollen. Diese sinnlich erreichbar und construirbar sein sollende
ist die wahre »schlechte« Unendlichkeit, für welche die Dialektik
mit so viel Unrecht den Proceß in infinitum überhaupt und die unendliche
Zahlenreihe ausgegeben hat. Das Unendliche einer Zahlenreihe, die
unendliche einen Körper oder ein Raumding erfüllende Menge von Punkten
ist darum weder unbestimmt noch unbegrenzt. Sagen wir z. B.
»die Reihe aller Primzahlen,« so ist dadurch jedes Glied, das in diese
Reihe gehört, genau bestimmt, und jedes Ungehörige eben so ausgeschlossen,
wenn wir auch weder jedes einzelne Glied mit Namen, noch
ihrer aller Summe anzugeben wissen. Spreche ich von dem Inbegriff
sämmtlicher innerhalb des Umfangs des Dreieckes A B C in derselben
Fläche gelegenen Punkte, so habe ich damit nicht nur alle außerhalb
dieses Umfangs vorhandenen, sondern auch die Punkte des Umfangs
selbst ausgeschlossen, und dadurch die unendliche Menge der innern
Punkte so genau bestimmt, daß kein Zweifel mehr entstehen kann,
ob irgend ein wo immer belegener Punkt zu den innern oder den äußern,
oder den Punkten des Umfangs gehöre. Auf gleiche Weise bestimmt
sich die unendliche Menge der Punkte, welche die Linie a b oder den
Körper A B C D ausmachen. Daraus erhellt, daß gar kein Widerspruch
in dem Umstande liegt, daß z. B. die Linie a b zugleich, aber in
verschiedener Hinsicht, endlich und unendlich; die Summe
einer unendlichen Reihe z. B. sämmtlicher zwischen den natürlichen Zahlen
1 und 2 gelegener Brüche – einer endlichen Größe: der Einheit
gleich sei, daß somit ein Unendliches nicht nur begrenzt, sondern
auch genau bestimmt sein könne.

Die erwähnten Schwierigkeiten, die dem Raumbegriffe und der
Erklärung des Unendlichen angehören, mögen einen Theil von jenen
ausgemacht haben, die nicht nur Leibnitz, sondern auch manchen
Andern abschrecken konnten, den von uns im Sinne seiner Grundsätze
angedeuteten Ausweg einzuschlagen. In der That, ist unsere, in Uebereinstimmung
mit den größten Denkern, wie Plato, Aristoteles,
Zeno, Euklides, Archimedes, St. Augustin, Thomas von
Aquin, Scotus, Occam, Newton, Leibnitz, Boscowich
u. m. a. dem einzigen Epikur und einigen Neuen gegenüber vertheidigte
Behauptung richtig: so ist die bisher versuchte Erklärung des äußern
Einflusses, mittels Berufung auf unmittelbare d. i. wie man sich einbildete,
zwischen nächsten Raumpunkten oder zwischen nächsten Substanzen

stattfindende Wirkungen, in einer wesentlichen Rücksicht falsch
und bedarf der Verbesserung. Das Sinnenfällige, welches dieselbe
dadurch erhielt, daß man sich beim unmittelbaren Einfluß die wirkende
und leidende Substanz in nächster Nähe, in unmittelbar aneinander
anstoßenden Orten, in einer kleinsten Entfernung dachte, so daß die
actio wohl eine transiens, wohl gar in distans, aber nur in der
kleinsten Entfernung, nämlich in der des reinen Aneinander war, müssen
wir völlig aufgeben. Denn sowohl die Annahme, es gebe nächste Raumpunkte,
als jene, es gebe einfache Substanzen, zwischen welchen sich
leerer Raum befinde, verlangt eine Unmöglichkeit und steht mit wahren
Begriffserkenntnissen im Widerspruch. Niemals kann die Distanz, auf
welche die unmittelbare Wirkung sich erstreckt, eine kleinste werden,
weil, so nahe wir uns auch zwei Punkte gerückt denken mögen, immer
noch eine ganze Unendlichkeit zwischen beiden liegt; in keinem Fall kann
ein Atom den andern berühren, weil sie weder in demselben noch in
zwei unmittelbar aneinander stehenden Orten befindlich sein können(125),
nimmermehr kann eine Durchdringung statthaben, weil zwei einfache
Wesen nicht in einem einzigen Orte sein können. Eben so wenig stichhältig
ist auch die Supposition, die wir bisher gemacht, daß die Einwirkung
immer in der geraden Linie erfolgen müsse, oder durch eine dazwischen
liegende Substanz aufgehoben würde. Bleiben wir bei dem dort angeführten
Beispiel von dem Stoße dicht aneinander aufgehangener Kugeln,
so ist es klar, daß die Einwirkung der Ersten auf die Letzte nicht durch
die mittlere vermittelt werden muß, sondern eben so gut durch eine
Seitenbewegung der ersten Kugel in halbkreisförmiger Schwingung erfolgen
könne. Auch der Stoß der Kugel auf der Fläche mittels des
Rückpralls von einer elastischen Wand kann dasselbe beweisen.

Ist dem also, so scheint es fast, als sei damit das ganze mühsam gewonnene
Resultat einer möglichen äußeren (unmittelbaren und folglich
auch mittelbaren) Einwirkung der einfachen Substanzen unter einander,
völlig über den Haufen geworfen. Wir müssen alle von sinnlichen Wahrnehmungen
und Vorstellungsweisen hergenommenen Gedanken fallen
lassen; weder Uebergang materieller Theilchen, noch kleinste Distanz,
weder Berührung noch Durchdringung sind zulässig, wenn es gilt,
den äußern Einfluß zu erklären; es bleibt uns, wenn wir nicht die

Möglichkeit der äußern Einwirkung als solche vernichten wollen, nichts
übrig, als der Begriff der unmittelbaren Wirkungen allein ohne
jeden weitern Zusatz.

Alles was wir von jetzt an von der Vorstellung des unmittelbaren
Einflusses fern halten müssen, waren nur Versuche, diesen widerhaarigen
Begriff auf irgend eine Weise für unsere Einbildungskraft zurecht zu
machen. Eine Wirkung in die Ferne bei der kleinsten Distanz dünkt
uns eher begreiflich, als eine, bei welcher die Entfernung nur auf die
Größe des Erfolgs Einfluß hat. Dabei vergessen wir in der Regel, daß
da alle Entfernungen einander ähnlich sind, es für den Eintritt der Wirkung
selbst ganz gleichgiltig sein muß, ob sie in größerer oder geringerer
Entfernung erfolgt. Die Größe der Entfernung ist ein rein zufälliger
Umstand. Denn da sie selbst nicht durch reine Begriffe, sondern nur durch
Vergleichung mit gewissen Anschauungen bestimmt werden kann, so kann
es auch keine reine Begriffswahrheit geben, die untersagte, daß in einer
Entfernung von dieser oder jener Größe noch eine unmittelbare Wirkung
stattfinde. Ein Satz, der dies Verbot in Bezug auf eine bestimmte
Entfernung enthielte, wäre kein reiner Begriffssatz mehr, weil diese
bestimmte Entfernung eine Anschauung in denselben hineintrüge. Was
aber nicht durch eine reine Begriffswahrheit verboten wird, was nicht
mit einer solchen im Widerspruche steht, das ist an sich möglich,
und bedarf eines hindernden Grundes, warum es nicht wirklich werden
solle oder werden könne. So das Stattfinden äußerer Einwirkung in
jeder beliebigen Entfernung.

Transeunte Action durch Berührung sagt unserer an möglichste
Nahebringung und Verdrängung körperlicher Gegenstände gewöhnten
Phantasie mehr zu, als äußerer Einfluß ohne dieselbe. Allein was denken
wir uns unter Berührung? In der Regel erklärt man, dieselbe finde
statt, wenn gewisse Theile zweier oder mehrerer Körper sich in demselben
Raumtheile befinden. Allein dies ist schlechterdings unmöglich,
weil nicht zwei (wenn auch einfache) Wesen an demselben Orte sein
können. Legt man aber die Berührung zweier Körper so aus, daß
zwischen ihnen kein Raum mehr ist, so widerspricht dies dem erwiesenen
Lehrsatze, daß zwei Punkte sich niemals die nächsten sein können. Im
gewöhnlichen Leben wird unter Berührung zweier Körper meist nur
verstanden, daß sich zwischen denselben nur mehr Luft oder Wasser,
oder eine andere ihnen ungleichartige und sehr wenig dichte Masse in

sehr dünnen Schichten befinde. Aber man mag unter Berührung dies
oder was man sonst immer will, verstehen, so sieht man, immer
müsse auch bei dem Einwirken zweier Körper auf einander, bei sogenannter
Berührung, irgend ein unmittelbares Einwirken einer oder
mehrerer Substanzen des Einen auf eine oder mehrere des Andern,
und somit eine actio in distans stattfinden, weil es sonst nie zu einer
vermittelten Einwirkung käme.

Mit dem Grundsatze: zwei Wesen, einfach oder zusammengesetzt,
können sich nicht in demselben einfachen oder zusammengesetzten Raume
befinden, ist eigentlich auch schon die Hypothese der Durchdringung
der Körper und Atome abgewiesen. Wir glauben sie dort wahrzunehmen,
wo im Grunde nur die Erscheinungen der Porosität in feinerer
Gestalt vor sich gehen. Bei unserer Ansicht von stetig erfülltem Raume
erstreckt sich die Porosität viel weiter, weil es niemals zwei Punkte gibt,
die nicht zwischen sich das Eintreten eines dritten duldeten. Wenn sich
aber die Vertheidiger jener Hypothese auf das Zeugniß der Chemie berufen,
so spricht diese oder vielmehr die atomistische Theorie in derselben
ihnen gerade entgegen. Diese erkennt überall nicht Mischung sondern
Mengung, kein Ineinandersein; und die »Durchdringung« erscheint
als blos an zusammengesetzten Körpern vor sich gehendes Phänomen in
Folge der Porosität. Dabei fällt es der Chemie nicht ein, die Zahl der
Atome, die einen Körper constituiren, absolut angeben zu wollen, wie
denn überhaupt, was sie Atome nennt, nicht als ein absolut einfacher
Theil (eine Monade), sondern als ein aus mehreren (im Grunde unendlich
vielen einfachen Theilen) zusammengesetztes Körperchen angesehen
werden soll. Sie begnügt sich vielmehr mit Angabe des Verhältnisses,
in welchem sich Atome verschiedener Gattung in Bezug auf einen als
Maßstab angenommenen Stoff miteinander verbinden.

Alles dieses, wozu noch die Vorstellung der Geradlinigkeit der
äußern Einwirkung kommt, wie man sie aus den sichtbaren Erscheinungen
des Stosses, des Schusses u. dgl. abstrahirt, alles dies soll
uns helfen, ein Bild der unmittelbaren Einwirkung zur Veranschaulichung
zu entwerfen; alles dies soll mit dazu beitragen, eine Erklärung
des Wie, der Art und Weise, wie dieselbe vor sich geht, zu liefern,
während es gerade das Wesen der unmittelbaren Wirkung ist, gar kein
»Wie« zuzulassen. Eine Wirkung, von welcher sich ein »Wie« angeben
ließe, wäre eine vermittelte, der Erklärung fähige, eine solche, welche

sich zerlegen läßt, also eine zusammengesetzte, die selbst wieder fähig
sein müßte, auf einfache, unvermittelte zurückgeführt zu werden.

Unternehmen wir es daher, die unmittelbaren Wirkungen zu erklären,
so versuchen wir etwas, das ihrem Begriffe widerspricht; etwas,
welches an und für sich unmöglich ist. Mißlingt uns daher die
Erklärung, führt sie Widersprüche, Irrthümer und Unrichtigkeiten herbei,
so ist dies nur eine Folge unsrer ungereimten Forderung: das
Unerklärbare solle sich erklären lassen. Keineswegs aber darf uns dies
Mißlingen an der Wahrheit des Satzes selbst, es gebe unmittelbare
Wirkungen, irre werden lassen, so wenig als das Mißlingen aller
Versuche, den reinen Sauerstoff zu zerlegen, uns zweifeln machen
darf, ob ein solcher Stoff wirklich vorhanden sei, vielmehr gerade zur
vollkommensten Bestätigung dient, es existire ein solcher, und zwar
als einfacher Stoff.

Lassen wir daher von jetzt an alle aus dem Streben, das begrifflich
Gedachte auch möglichst sinnlich zu vergegenwärtigen, hervorgegangene
Erklärungsversuche bei Seite, und halten wir uns streng an den
Begriff der unmittelbaren Wirkungen selbst. Zuvörderst ergibt sich, daß
jede unmittelbare Wirkung eine actio transiens et in distans, und
zwar in was immer für eine endliche Entfernung sein müsse.

Betrachten wir neuerdings den Stoß zweier Kugeln. Es ist klar,
daß der stoßende Körper nicht früher in den Ort des gestossenen eindringen
kann, als bis dieser denselben verlassen hat. Wann wird dieser aber
anfangen, denselben zu verlassen? Sobald der Erstere auf ihn einwirkt.
Wie geschieht das? Sobald er ihn berührt, sagt die sinnliche
Wahrnehmung, d. h. sobald beide einen Punkt gemein haben, wie
z. B. die Tangente und ihre krumme Linie. Diese sinnliche Betrachtungsweise
müssen wir jetzt fernhalten. Denn lagen nicht die Körper
noch vor dem Stosse ganz auseinander, und jetzt sollen sie einen gemeinschaftlichen
Punkt besitzen? Sie müßten sich also wohl durchdringen?
Allein wäre dann noch ein Grund vorhanden, daß die gestossene Kugel
von der Stelle weiche, sobald die stossende sich völlig in dieselbe eindrängen
kann? Folglich durchdringen sie einander nicht, weder ganz
noch theilweise, haben keinen Punkt gemein, liegen also gänzlich auseinander.
Gleichwohl weicht die Eine, ehe die Andere sie berührt, vom
Platze, erleidet daher eine Wirkung aus der Ferne. Wie groß darf die
Entfernung sein, damit noch eine Wirkung erfolge? Läßt sich ein innerer

Grund angeben, warum in einer gewissen Entfernung dieselbe noch
erfolgen könne, in einer andern nicht mehr, (natürlich abgesehen von
den dieselbe schwächenden äußeren Einflüssen, welche sie vielleicht unserer
Wahrnehmung entziehen, dennoch aber nicht vernichten und auf Null
bringen können)? Keineswegs; alle Entfernungen sind einander ähnlich.
Müssen wir daher zugeben, daß eine Substanz auf eine andere einwirken
könne in einer gewissen Entfernung, sei sie auch noch so klein:
so besteht diese Möglichkeit des Einwirkens auch in jeder andern noch
so großen Entfernung, nur der Grad der Einwirkung wird sich nach
Maßgabe dieser Entfernung ändern müssen. Es enthält daher nichts
Widersinniges, zu behaupten, daß jede Substanz, die nur überhaupt
nach außen wirkt, auch bis in die größtmögliche Entfernung hinaus
unmittelbar zu wirken im Stande sei.

Dies ist aber auch Alles, was wir über das Wesen unmittelbarer
Wirkungen ihrer Natur nach zu sagen vermögen. Sie weiter erklären
und auseinander setzen wollen, hieße sie in vermittelte, nicht mehr einfache
und unvermittelte Wirkungen umwandeln. Die unmittelbare Wirkung
ist ein einfacher, theilloser Act, dessen Dasein nothwendig wird
durch das factische Vorhandensein zusammengesetzter und theilbarer
Acte, und dessen weitere Auseinandersetzung seiner einfachen Natur entgegen
ist. Sie ist aber der einzig mögliche und denkbare Ausweg, unser
metaphysisches Denken mit dem Augenschein der sinnlichen Erfahrung
in Uebereinstimmung zu bringen. Dies könnte gering scheinen; vielleicht
könnte Jemand gerade darum Mißtrauen gegen sie hegen, weil sie sich
mit der Erfahrung zu harmoniren bemüht, weil sie sich auf den Augenschein
beruft, und auf diese Weise nicht auf reinen Begriffswahrheiten,
sondern auf bloßen Erfahrungs- und Wahrscheinlichkeitssätzen zu beruhen
scheint. Selbst wenn dies der Fall wäre, würde sie durch einen
Vergleich mit den Hypothesen anderer Systeme noch nichts verlieren.
Abgesehen davon, daß diese meist geradezu der Erfahrung, dem Augenschein,
der Wahrscheinlichkeit widerstreiten: haben wir auch nachzuweisen
gesucht, daß sie gewissen unbestreitbaren Begriffswahrheiten zuwider
sind, während die unsere nicht nur als an sich möglich, weil sie
der Erfahrung entspricht, als wahrscheinlich, sondern als wirklich
und nothwendig anerkannt werden muß. Wirft man ihr dagegen vor,
sie sei undenkbar; denn sie verlange etwas Einfaches, Unbegreifbares,
Unerfaßliches zu erfassen, so erinnere man sich, ob es wohl leichter sei,

die intellectuelle Anschauung, die pantheistische Substanz, die logische
Idee, das Absolute klar und anschaulich zu denken. Kann bei den letztern
von einem klaren, deutlichen Denken nur überhaupt die Rede
sein, wo die erste Forderung damit beginnt, so heterogene Dinge, wie
Denken und Sein, zu identificiren, oder eine unendliche Vielheit, Individualität
und Mannigfaltigkeit in eine unbegreifliche Einheit zu verschmelzen?
Kein unbefangener Verstand sträubt sich gegen den von
selbst klaren Satz: daß es Veränderungen gebe, von welchem aus wir
auf dem natürlichsten Wege durch Anwendung eben so unzweifelhafter
reiner Begriffswahrheiten: Wo es Zusammengesetztes gibt, müsse es
Einfaches; Wo es Vermitteltes gibt, Unvermitteltes geben, zu der Annahme
unmittelbarer, an und für sich (ihrem Wesen nach) nicht weiter
erklärbarer, Wirkungen gelangten: aber jedes gesunde Denken empört sich
gegen jede Identification des Begriffs mit seinem Gegenstande, weil sie
der unmittelbarsten Erfahrung und dem schlichtesten Verstandesurtheil
widerstreitet und lächerlich wird, sobald sie sich nur in die entfernteste
Nähe des wirklichen Lebens wagt(126). Dawider war freilich kein anderes
Mittel übrig, als indem man den Verstand selbst seiner unbestrittensten
Rechte entsetzte, und im Widerspruch die Wahrheit fand, womit man
jedoch die Henne todtschlug, welche die goldenen Eier legte. Nicht genug
läßt sich im schroffen Gegensatz zu dieser kühnen, auf innerlich widersprechenden
Grundlagen beruhenden Hypothesenbauerei der modernen
Weltweisheit der Tiefsinn, Ernst und wahrhaft tief eindringende Forschergeist
Herbart's hervorheben. Wenn desungeachtet auch er wie in
so manchen Punkten, so besonders in jenem wichtigen Theile der Metaphysik,
dessen Darstellung uns in diesem Augenblick beschäftigt, nicht
jede Anforderung zu befriedigen vermag, so liegt die Schuld weniger
darin, daß er Schwierigkeiten leichtfertig übersprungen, oder oberflächliche
dialektische Brücken darüber geschlagen hätte: sondern vielmehr in
der allzu großen Gewissenhaftigkeit, mit welcher er Hindernisse und
Widersprüche auch dort zu erblicken meinte, wo für Andere, die nicht
weniger als er nach besonnener Gründlichkeit streben, keine vorhanden
zu sein scheinen. Die einfache Qualität, das reine Aneinander machten
ihm eine Vermittlung, wie die unsrige, unmöglich. Dennoch ist er es,
dessen gewichtiges Zeugniß uns zur erfreulichen Bestätigung unseres

Schlusses von den in der Erfahrung stattfindenden vermittelten Wirkungen
auf die unvermittelten nicht mehr wahrnehmbaren, zwischen den
einfachen Wesen, dienen kann.

Der hauptsächlichste Einwand nämlich, der sich gegen unsere ganze
bisherige Deduction der unmittelbaren Wirkungen erheben ließe, dürfte
der sein: daß wir bei unsrem Beweise von der Erfahrung ausgehen,
die uns das Dasein wenigstens mittelbarer Wirkungen darbietet, und
daß daher unsere ganze Schlußfolge statt auf reinen erweislichen Begriffssätzen,
auf bloßen mehr oder weniger gewissen Wahrscheinlichkeitsurtheilen
beruht. Dabei liegt die Ansicht zu Grunde, daß von allen
jenen Sätzen, die von einem Gegenstand der Erscheinungswelt etwas
aussagen, keiner unmittelbare Gewißheit habe. Die Skepsis weist nach,
daß wir nicht selten ganz falsche Wahrscheinlichkeitsurtheile fällen,
daß wir dem Augenscheine trauend Dinge zu erblicken oder zu hören
meinen, deren Vorstellungen blos in der krankhaften Beschaffenheit
unserer Organe ihren Grund haben. Die Sinnestäuschungen sind oft
unwidersprechlich. Daraus zieht sie den Schluß, daß dem Zeugniß der
Sinne überhaupt nicht zu vertrauen sei, daß Wahrnehmungsurtheile
nur durch eine häufige, völlig gleichlautende Wiederholung einen Grad
von Wahrscheinlichkeit zu ersteigen im Stande sind, welchen wir ohne
merklichen Nachtheil an die Stelle der Gewißheit setzen dürfen. Ferner
folgert sie, daß aus blos wahrscheinlichen Sätzen selbst mit Zuziehung
anderer zweifellos wahrer Sätze keine andere als wieder nur
wahrscheinliche Schlußsätze folgen können, und daß daher jeder Schlußsatz,
unter dessen Prämissen sich auch nur Ein aus bloßer Wahrnehmung
geschöpfter Satz befindet, niemals mehr als einen gewissen
Grad von Wahrscheinlichkeit ersteigen, d. h. niemals mehr als eine
mehr oder minder plausible Hypothese werden könne.

Gegen diesen Einwand läßt sich für den ersten Anschein nichts einwenden.
Es ist ganz und gar kein Zweifel, daß aus wahrscheinlichen
Prämissen auch nur ein wahrscheinlicher Schlußsatz folgen könne. Wenn
daher in unserm Schlusse der Obersatz folgendergestalt lautet: Sobald
es vermittelte Wirkungen gibt, muß es unvermittelte Wirkungen, die
sich nicht weiter erklären lassen, geben; so ist dies ein reiner und unumstößlicher,
in allen Fällen wahrer Begriffssatz. Es gibt vermittelte Wirkungen,
behaupten unsere Gegner – hat nur Wahrscheinlichkeit, weil er
nur aus der Erfahrung geschöpft ist. Es ist ja möglich, daß wir diesen

Begriff und Zusammenhang erst selbst in die Erscheinung hineinlegen;
daß in Wahrheit gar nichts geschieht, weder Vermitteltes noch Unvermitteltes;
wenigstens sind wir nicht im Stande, ein solches Geschehen
nachzuweisen, ohne Gefahr, uns in einer Sinnestäuschung, einem optischen
Betruge zu verfangen, der unsre ganze Erfahrungserkenntniß annihilirt.

Allein dies eben scheint uns zu viel behauptet. Wir besitzen in der
That die unmittelbar gewisse unzweifelhafte Erkenntniß eines wirklichen,
nicht blos scheinbaren Geschehens, welches einen äußern Einfluß
zwischen Substanzen mit Nothwendigkeit fordert.

Der oben angeführte Einwand wäre schlagend, wenn es die Voraussetzung
wäre, daß alle Erfahrungssätze, d. i. solche, die in
ihren Bestandtheilen, nähern oder entferntern, die Anschauung irgend
eines bestimmten individuellen Gegenstandes enthalten, eo ipso auch
bloße Wahrscheinlichkeitssätze seien. Dem ist unsrer Meinung nach aber
nicht so, es gibt vielmehr welche darunter, denen unmittelbare
Gewißheit zukommt.

Betrachten wir die Erfahrungssätze in der kurz zuvor gesetzten Bedeutung
als solche, die auf irgend eine Weise Anschauungen unter
ihren Bestandtheilen enthalten, so finden wir, daß sich nicht alle in dieselbe
Classe werfen lassen. Einige darunter sagen nichts weiter, als das
Dasein einer gewissen Vorstellung, einer Empfindung, eines Begriffs,
einer Anschauung in uns selbst aus, andere enthalten die Aussage des
Vorhandenseins des Gegenstandes, welchen wir als Ursache jener in uns
daseienden Vorstellung ansehen. Urtheile letzterer Form, z. B. dies, was
ich jetzt wahrnehme, ist ein Baum, haben nur Wahrscheinlichkeit. Es
könnte ja auch blos das Bild eines Baumes, ja es könnte vielleicht
gar kein, außerhalb unsres Leibes vorhandener Gegenstand und nur
eine Affection meines Auges sein, die in mir die Vorstellung eines
Baumes erzeugt. Wenn ich in die Ferne ausschauend Etwas gewahre,
was wie eine menschliche Figur aussieht, und ich urtheile: es sei in der
That ein Mensch, so kann ich mich irren, es könnte vielleicht nur eine
Bildsäule sein. Dagegen kann ich mich nicht irren, indem ich sage: ich
habe in diesem Augenblick die Vorstellung eines in der Ferne befindlichen
Menschen. Diese habe ich ja in der That, indem ich von ihr spreche.
Das Dasein dieser Vorstellung in mir ist mir unmittelbar gewiß,
nur nicht das Dasein dieses oder jenes oder überhaupt eines sie hervorbringenden
außerhalb unsres Leibes selbst befindlichen Gegenstandes.

Alle Erfahrungsurtheile von der Form: Ich habe die Vorstellung a,
haben unmittelbare Gewißheit, sind selbst unmittelbare, nicht weiter vermittelte
Urtheile; Erfahrungssätze dagegen der Form: Der Gegenstand,
der die Anschauung a in mir hervorbringt, hat diese oder jene Beschaffenheit;
er ist namentlich derselbe, der auch die andern Anschauungen b, c,
welche ich gleichzeitig habe, in mir hervorbringt, kommen jederzeit nur
durch Vermittlung, oft durch sehr vielfache Vermittlung zu Stande. Nicht
die Vorstellung: Rose, empfange ich unmittelbar von außen, wenn ich das
Urtheil fälle: Dies ist eine Rose, sondern zunächst nur die Empfindungen
des Roths, des Wohlgeruchs u. s. w. Kehren diese Empfindungen,
(deren Vorstellungen Anschauungen oder Diesse sind) mehrmals und
stets gleichzeitig wieder, so schließe ich endlich, daß derselbe Gegenstand,
der Ursache der Anschauung: Dieses Roth, ist, auch Ursache der Anschauung:
Dieser Wohlgeruch u. s. w. sei, und so oft ich diese Anschauungen
vereinigt vor mir habe, auch derselbe Gegenstand: eine Rose,
vorhanden sein mag. Das Urtheil: Dieser Gegenstand ist eine Rose,
sollte, deutlicher ausgedrückt, so lauten: Der Gegenstand, welcher die in
mir eben vorhandenen Anschauungen: Röthe, Wohlgeruch u. s. w. hervorbringt
ist ein solcher, der wenn noch gewisse andere Umstände hinzukommen,
z. B. wenn ich den Stengel desselben mit meinen Fingern drücke,
die Empfindung eines Schmerzes hervorbringt u. s. w. Ein solches Urtheil
ist daher, so häufig es auch für das Gegentheil genommen wird, ein
sehr vielfach vermitteltes. Unter seinen Prämissen befinden sich nicht
nur unmittelbar gewisse Wahrnehmungsurtheile von der Form: Ich habe
die Vorstellung dieses Wohlgeruchs, ich habe die Vorstellung dieses
Roths u. s. w., sondern auch reine Begriffssätze, z. B. die Veränderung
muß eine Ursache haben u. a. Die wichtigste Rolle unter denselben
aber spielt in den meisten Fällen die Gleichzeitigkeit der Anschauungen:
Dies Roth, Dieser Wohlgeruch u. s. w. Diese, in einigen
Fällen wahrgenommen, wird hierauf durch die Induction auf alle
Fälle ausgedehnt, und das Resultat dadurch ein nur wahrscheinliches.

Von dieser Art sind jedoch keineswegs die Erfahrungsurtheile, auf
welche wir unsre Beweisführung stützen und deren Gebrauch uns die
Gegner zum Vorwurf machen. Diese sind durchgehends vielmehr
unmittelbar gewisse Wahrnehmungsurtheile von der
Form: Ich habe die Vorstellung a.

Mit Hilfe dieser unmittelbar gewissen, nicht blos wahrscheinlichen

Erfahrungsurtheile vermögen wir mit apriorischer Gewißheit
wenigstens so viel nachzuweisen, daß es außer unserm eigenen, dem
vorstellenden Ich, Dinge geben müsse, welche auf dasselbe einwirken,
gleichviel ob unmittelbar oder mittelbar. Mit unmittelbarer Gewißheit
erkennen wir zunächst, daß wir Vorstellungen haben, daß in uns Zustände
vorhanden sind, welche sich ändern, entstehen und vergehen.
Das letztere folgt daraus, weil es unter ihnen welche gibt, deren Inhalt
von der Art ist, daß sie sich einander ausschließen. Diese können nicht
gleichzeitig in uns vorhanden gewesen sein, wir müssen uns also verändert,
die eine Vorstellung muß der andern den Platz geräumt haben.
Dieser Vorgang kann nicht ohne einen Grund vor sich gegangen sein,
welcher nur entweder in oder außer unserm eigenen Ich gelegen sein
kann. Die alte Vorstellung kann nicht verdrängt werden, die neue nicht
in's Bewußtsein treten ohne in oder außer uns befindliche Ursache.

Wo kann nun diese Ursache liegen?

Nicht in unserm eigenen Ich, denn sonst müßte dieses eine causa
sui enthalten. Der Begriff einer causa sui aber, wie man ihn bisher
immer verstanden und auch nicht anders verstehen kann, ist schlechthin
widersprechend. Denn ist es der richtige Begriff von Ursache und Wirkung,
daß ein wirkliches A nur in jenem Falle die vollständige Ursache des
wirklichen B genannt zu werden verdiene, wenn die Wahrheit: »A ist,«
den objectiven Grund der Wahrheit: »B ist,« enthält, so ist die Forderung
eines Wirklichen, das causa sui sei, identisch mit der Forderung
einer Wahrheit: »A ist,« die ihr eigener Grund, d. i. der Grund
der Wahrheit: »A ist,« sei. Nun kann aber eine Wahrheit wohl ohne
Grund, ein Axiom, eine Grundwahrheit sein, keineswegs aber ihr
eigener Grund, d. i. Grund und Folge zugleich.

Vielmehr folgt sowohl aus rein apriorischen Gründen, als aus
natürlichen, unwidersprechlichen Thatsachen des Bewußtseins, daß die
Ursache der Veränderungen in unserm Vorstellungskreise zum Theile wenigstens
außerhalb unser selbst, und nur teilweise, bei den Anschauungen
z. B. nur zu sehr geringen Theilen, in uns gelegen sein müsse.

Denn betrachten wir ganz allgemein unser Ich als veränderliche
Substanz, deren Vorstellungen entstehen und vergehen, deren Kräfte
also der Zunahme und Abnahme fähig sind: so ist es klar, daß sie zu
keiner Zeit alle Kräfte, und noch weniger alle in dem größten
Maße, in welchem sie neben einander möglich sind, besitze, d. i. daß

sie nicht vollkommen ist. Wenn nichts anders, so muß doch Jeder von
sich zugestehen, daß er nicht alle Wahrheiten erkenne, die es überhaupt
gibt, daß er deren von Tag zu Tag mehrere zu erkennen im
Stande sei, daß also wenigstens seine Erkenntnißkraft eine im Wachsen
begriffene, unvollendete sei. Der Grund aber, daß er nicht alle
Wahrheiten erkennt, kann doch unmöglich in den Wahrheiten selbst liegen.
Von diesen kann keine der andern widersprechen, sonst hörte eine
oder die andere auf, eine Wahrheit zu sein. Es liegt daher in der Beschränktheit
unserer Erkenntnißkraft. Wodurch wird aber die Erkenntnißkraft
selbst beschränkt? Warum ist sie nicht vorhanden in dem zur
Allvollkommenheit erforderlichen Grade? Liegt der Grund davon
in dem Wesen, d. i. in seinen übrigen Kräften? Dies wäre nur dann
möglich, wenn die übrigen Kräfte, welche das Wesen besitzt, mit demjenigen
Grade der Erkenntnißkraft, welcher zur Allvollkommenheit des
Wesens verlangt wird, im Widerspruche ständen. Die übrigen Kräfte
sind jedoch keineswegs von der Art, daß sie das Dasein des zur Allvollkommenheit
nothwendigen Grades der Erkenntnißkraft verbieten. Kann
daher der Grund, weshalb ein Wesen nicht vollkommen ist, nicht in
den Kräften desselben liegen, so liegt er in dem Wesen überhaupt nicht;
denn wo sollte er sonst liegen? Er muß sich folglich in einem anderen
Wesen, das nicht anders als außerhalb des Veränderlichen sein kann,
befinden. Das Veränderliche muß daher fähig sein, Einwirkungen
von außen zu empfangen, oder, was dasselbe ist, es muß außerhalb
unsers eigenen Ich Dinge geben, welche nach außen zu wirken im
Stande sind.

Von welcher Beschaffenheit diese außer uns befindlichen Dinge
sind, darüber sagt diese Untersuchung noch nichts. Sie spricht es nicht
aus, ob die in uns vorgehenden Veränderungen von eben so unvollkommenen
Substanzen, wie die unsre ist, erfolgen; ob sie theilweise, oder
wie Leibnitz und Descartes gemeint zu haben scheinen, wenn
man sie so auslegen darf, gänzlich von dem vollkommensten Wesen herrühren;
sie bestätigt aber neuerdings, was wir schon bei Leibnitz angedeutet,
daß, sobald einmal zugegeben sei, es gebe veränderliche und
folglich endliche Wesen, auch nach einem außerhalb liegenden Grunde
dieser Veränderungen geforscht und folglich die Möglichkeit des Einwirkens
von außen angenommen werden müsse.

Noch viel entschiedener aber, besonders für Jene, welche gewohnt

sind, den Anfangspunkt des philosophischen Denkens, wie seine Bestätigung,
in dem denkenden Subjecte selbst zu suchen, sprechen für unsere
Behauptung einer Einwirkung von und nach außen, gewisse Classen
von Vorstellungen, welche wir in unserm Bewußtsein antreffen, und
die wir schon mehrmals als Anschauungen bezeichnet haben. Es sind
einfache Vorstellungen, die nur einen einzigen Gegenstand haben. Unter
diesen gibt es mitunter mehrere, welche so beschaffen sind, daß wir es
unmittelbar, also auch mit voller Gewißheit erkennen, daß sie von etwas
außer uns Befindlichem in unserm Innern erzeugt werden. Dies gilt
nicht von allen. Auch Gegenstände, die sicher nicht außerhalb meiner
sind, z. B. meine eigenen Seelenzustände, kann ich anschauen, d. i. ich
kann mir eine Vorstellung davon bilden, die einfach ist, und einen einzigen
Gegenstand hat. Von der letztern Art sind die Vorstellungen,
welche wir in den unmittelbar gewissen Wahrnehmungsurtheilen anwenden,
durch welche wir das Dasein einer in uns befindlichen Vorstellung
aussagen, z. B.: ich habe die Vorstellung: Dies Roth. Der Bestandtheil
dieses Satzes ist nicht die Anschauung: Dies Roth, sondern
die Vorstellung dieser Anschauung. Die Anschauung selbst sowohl, als
die Anschauung dieser Anschauung sind in mir.

Von der oben zuerst erwähnten Art sind dagegen die Anschauungen:
Dieser Wohlgeruch, dieser Schall, dieses Grün u. s. w.
Diese weisen unmittelbar auf etwas außerhalb unseres Ich Befindliches
hin, durch welches sie angeregt werden. Dieses braucht eben nicht ein
außerhalb meines Leibes Existirendes zu sein. Recht gut können diese
Anschauungen in meinem Ich auch blos durch Zustände meines Leibes,
krankhafte Affectionen meiner Sinnesorgane veranlaßt werden; desungeachtet
bleibt ihre Ursache eine äußere für mein erkennendes Ich, und
bringt durch seine Thätigkeit in diesem eine Veränderung hervor. Nur
erst wenn wir über den Gegenstand selbst, der sie in uns hervorbringt,
etwas aussagen wollen, gerathen wir in Gefahr, zu irren.
Welch anderweitige Beschaffenheiten er habe, das erkennen wir meist
durch Wahrscheinlichkeitsschlüsse, die häufig trügen, uns z. B. eine
Rose vermuthen lassen, wo statt ihrer nur eine Anhäufung gewisser
Stoffe in unserem Gehirn existirt, die jene Vorstellung hervorruft
u. s. w. Unmittelbar erkennen wir nur: Es gibt Wirkliches außer uns,
durch dessen Einwirkung Anschauungen dieser Art in uns erzeugt
werden.

Daß Urtheile, wie das letzte, von uns in der That gefällt werden,
gibt gewiß Jedermann zu; ebenso, daß sie nicht von der Form sind,
die wir kurz zuvor für das bloße Wahrscheinlichkeitsurtheil aufstellten:
derselbe Gegenstand, der die Anschauung a in mir bewirkt, ist (wahrscheinlich)
auch Ursache der Anschauung b, oder hat die Beschaffenheit,
daß er auch die Anschauungen m, n hervorbringen würde, wenn noch
gewisse andere Umstände einträten. Dieses Urtheil ist offenbar sehr vermittelt
und zwar durch Vordersätze, die ihrer Natur nach einen bloß
wahrscheinlichen Schlußsatz gewähren, weil einer unter ihnen von der
Form sein muß: Wenn gewisse Erscheinungen a, b .... mehrmals
gleichzeitig sind u. s. w. Dagegen wird in einem der obenerwähnten Urtheile
über die Beschaffenheit des erzeugenden Gegenstandes nicht mehr
ausgesagt, als daß derselbe ein Wirkliches sei; ob dasselbe oder verschiedene
Wirkliche? fordert eine ganz andere Untersuchung. Dieses Urtheil
reicht sonach über jede Möglichkeit des Irrthums hinaus, es ist ein unmittelbar
gewisses Factum des Bewußtseins. Wer kann es läugnen,
daß er Dinge außer sich voraussetze; daß er urtheile, daß dergleichen
Dinge da sind, daß sie auf ihn einwirken; daß er diese Urtheile auf Nöthigungen
des äußern Sinnes fälle, auf den Grund von Vorstellungen
hin, von denen es sonst keinen Grund gäbe, wenn er nicht außerhalb
des Vorstellenden selbst gelegen wäre? Wer kann ferner anders, als
höchstens mit dem Munde läugnen, daß er sehe, höre, rieche, und daß
er deshalb Gegenstände setze, welche er zu sehen, zu hören und zu riechen
meine? Zwang nicht dieses unwiderstehliche Hinweisen der Vorstellungen
des äußern Seins auf außen befindliche Gegenstände sogar
den strengen Idealismus, gewisse unbegreifliche Schranken und Gesetze
des Ich in »der untern bewußtlosen Sphäre unserer Subjectivität«
anzuerkennen, in welchen sich das Ich nachher als in gewissen Bestimmungen
d. i. Empfindungen und Vorstellungen befangen wahrnimmt?
Und Kant erklärte ausdrücklich, die Empfindungen seien von außenher
empfangener Stoff, und unsre ganze Kenntniß von der Außenwelt beschränke
sich auf den Satz: Wären keine Dinge außer uns, so wären
auch keine Erscheinungen in uns. Nun sind diese, also müssen auch
jene sein.

Ja während man bei Leibnitz, dem schon Bayle vorrückte,
daß im Falle vollkommener Spontaneität der Seele in Betreff ihrer
Vorstellungen gar kein Grund vorhanden sei, mehr als eine Monade

anzunehmen, mit Recht fragen darf, woher er denn von den mehreren
Monaden, die er voraussetze, mit einem Wort, von der Außenwelt,
selbst von dem allervollkommensten Wesen etwas wissen könnte, wenn
in aller Strenge durchaus kein äußerer Einfluß stattfinden dürfe: waren
Denker, wie Locke und Herbart, so durchdrungen von dem Gefühle
der Abhängigkeit unsers Vorstellens von der Außenwelt, daß sie selbst
so weit gingen, zu behaupten: alle unsere Vorstellungen ohne Ausnahme
würden von außenher erzeugt, was wir unsrerseits nur von
einem Theile der Anschauungen zu behaupten wagten. Denn
obgleich es wahr ist, daß keine unsrer Vorstellungen ohne irgend eine
von außen gebotene Veranlassung in uns entsteht, so ist doch die
Art, wie die Außenwelt hiebei thätig ist, bei verschiedenen Classen von
Vorstellungen eine verschiedene, und zwar werden jene Anschauungen, welche
eine so stringente Hinweisung auf die Außenwelt enthalten, durch wirkliche,
außer uns befindliche Gegenstände erzeugt; sobald aber auch nur zwei
derselben durch das Wörtchen »und« verbunden werden sollen, tritt dieser
einfache Begriff hinzu, der offenbar nicht wie jene durch einen äußern
Gegenstand, sondern durch die eigene Thätigkeit der Seele auf Veranlassung
und bei Gelegenheit jener Anschauungen erzeugt worden ist.
Ueberhaupt darf der Ausdruck: von außen erzeugt nicht so verstanden
werden, als wäre hiebei unsre Seele selbst völlig unthätig. Dies ist
nicht einmal bei jenen Anschauungen, die von außen herkommen, der
Fall, und es ist deshalb nicht völlig richtig, wenn man sie, wie häufig
geschieht, als unwillkürliche, uns ohne und häufig wider Willen aufgedrungene
Vorstellungen bezeichnet. Denn gegen viele, ja die meisten,
steht es gänzlich in unsrer Macht, uns zu verschließen. Schließe ich die
Augen, so werde ich die Rose nicht sehen, und daher auch die Anschauung:
Dies Roth, nicht empfangen. Ziehe ich, um auch ein Beispiel
der Anschauung eines innern Gegenstandes zu gebrauchen, meine
Aufmerksamkeit von der Vorstellung √−1 oder dem Urtheil, daß
z. B. √−1 imaginär sei, ab, so gelangen diese Gedanken nicht zur
Anschauung. Auf alle unsre Anschauungen hat daher unser Wille wenigstens
mittelbaren Einfluß.

Aber auch wenn dies nicht der Fall wäre, so bliebe doch soviel
erreicht, als wir hier erreichen wollen: wir finden unter den Anschauungen
in der That Zustände, welche mit unmittelbarer Gewißheit auf
Einwirkung von außenher schließen lassen. Zu entscheiden, welche Anschauungen

diese Nöthigung wirklich ausüben, weil wohl jede einen
Gegenstand hat, dieser aber, wie schon gesagt, nicht jedesmal ein
äußerer sein muß, sondern wohl auch ein innerer, ein Seelenzustand
u. s. f. sein kann; denn ich vermag auch meine eigenen Vorstellungen,
Urtheile, Empfindungen, Wünsche u. s. w. anzuschauen, und mir Anschauungen
von Anschauungen zu verschaffen; zu prüfen, ob das Eine
oder das Andere stattfinde, ob das, was ich eben jetzt anschaue, etwas
in mir oder nicht in mir Befindliches, sondern von außen auf mich
Einwirkendes sei: dies vermögen wir und urtheilen wirklich darüber.
Dieses Urtheil fällen wir sogar nicht mit bloßer Wahrscheinlichkeit, sondern
mit unmittelbarer Gewißheit, sofern wir uns nur nichts Mehreres
erlauben, als zu behaupten, daß wir hier etwas anschauen, was ein
außer uns Wirkliches ist, nicht aber, von welchen weiteren Beschaffenheiten
es sei, ob eine Rose, oder ein Blatt Papier u. s. w. Die Urtheile,
mittels welcher wir dies behaupten, sind unmittelbar gewisse
Erfahrungsurtheile von der Form: Dies, was ich jetzt eben anschaue, ist
die Wirkung eines auf mich einwirkenden Wirklichen. In diesem Urtheil
erscheint aber als Subjectvorstellung nicht die Anschauung selbst,
von welcher wir dies aussagen, sondern eine Anschauung von dieser
Anschauung. Diese Subjectvorstellung ist daher selbst etwas in mir
Vorhandenes und stellt etwas in mir Vorhandenes vor; dieses Letztere
aber ist selbst die Anschauung eines außer mir Befindlichen, nämlich des
einwirkenden äußern Gegenstandes. Obgleich hier also Gegenstand der
Vorstellung und diese selbst beides Vorstellungen sind, dürfen sie dennoch
nicht mit einander verwechselt werden. Die Vorstellung, welche
den Gegenstand der andern ausmacht, tritt dadurch zu dieser ganz in
dasselbe Verhältniß, wie ein wirklicher sinnlicher Gegenstand zu seiner
Vorstellung. Die Vorstellung der wirklichen gedachten Vorstellung:
Dies Haus, ist von ihr nicht weniger verschieden, als die Vorstellung:
dies Haus von dem wirklichen Hause selbst. Durch die
Verwechslung beider Dinge, des Gegenstandes der Vorstellung mit
dieser selbst, sind vielfache Irrthümer entstanden, wie es nicht anders
geschehen kann, wenn man zwei völlig verschiedenen Dingen dieselben
Eigenschaften beilegt. Auf ihr beruht hauptsächlich der reine Idealismus,
und noch greller der transcendentale, bis die Verwirrung in der
völligen Identificirung des Denkens und Seins den Gipfelpunkt erreicht.
Denn wo soll dann ein klares Denken noch herkommen, wenn

der Begriff eben so gut die Sache, als die Sache der Begriff sein soll,
wenn Sein und Nichts und wieder Sein und Denken identisch sind.

Auf diese Weise wäre das Vorhandensein einer Einwirkung von
außen, wenigstens auf eine einfache Substanz, wie unser (des Denkenden)
eigenes Ich, durch eine unwidersprechliche, unmittelbar gewisse
Thatsache des Bewußtseins erwiesen. Auf dieses Wort hin ist
schon so viel gesündiget worden, daß man fast fürchten muß, durch seine
Anwendung Mißtrauen zu erregen. Es scheint sehr bequem und kann es
auch in der That sein, »wo die Begriffe fehlen,« sich mit Berufung
auf innere Thatsachen auszuhelfen, die Einer eben so gut läugnen als
der Andere zugeben kann. Hat man doch sogar die transcendentale
Freiheit für eine Thatsache des Bewußtseins ausgegeben! Ein Anders
ist es aber mit jenen Urtheilen, die wir als unmittelbare Erkenntniß
durch innere Erfahrung angesehen wissen wollen. Niemand kann es, er
müßte denn sich selbst Lügen strafen wollen, verneinen, daß er Urtheile,
wie: ich werde afficirt, ich empfinde Einwirkungen auf mich, wirklich
fälle. Selbst Denker, welche, wie Leibnitz, die Möglichkeit der
Einwirkung nicht anerkannten, vermochten sich im Leben dieses Urtheils
kaum zu enthalten. Sie zweifelten am Schreibtisch, weil ihnen vorkam,
daß der Satz gewissen anerkannten Begriffswahrheiten widerstreite,
aber sie würden sich kaum so angelegenheitlich bemüht haben, denselben
mit den scheinbarsten Argumentationen zu bestreiten, wenn er sich ihnen
nicht so nachdrücklich von jeder Seite her aufgedrängt hätte. Wenigstens
das Urtheil, daß sie fortwährend so afficirt werden, als ob auf
sie von außen gewirkt werde, würden sie mit allen Andern zuzugestehen
sicher bereit gewesen sein. Und mehr bedürfen wir nicht. In dieser unmittelbar
gewissen Erkenntniß, daß wir von außen afficirt werden,
liegt auch schon die Bürgschaft, daß dies wirklich geschehe; von wem
und wie? darauf vermögen wir hier noch keine Antwort zu geben.

Wenn man gegen diesen Beweis, der zwar auf Erfahrungssätzen,
aber auf unmittelbar gewissen beruht, einwenden wollte: jegliches
Urtheil, welches wir fällen, z. B. Ich denke, sei eine bloße Sache der
Erfahrung, und rein apriorisch sei ein Beweis nur dann, wenn er auch
nicht einmal eine solche Erfahrung enthalte: so hört damit die Möglichkeit
überhaupt auf, irgend einen Beweis zu führen, ja nur irgend
eine richtige Erkenntniß zu erlangen. Denn ohne zu urtheilen vermag
man auch nichts zu erkennen. Will man aber die letztere Möglichkeit

nicht gänzlich aufgeben, so muß man zugestehen, daß eine Deduction,
welche sich auf keine andere, als unmittelbar gewisse Wahrnehmungsurtheile
stützt, wenigstens mehr als Wahrscheinlichkeit zu liefern im
Stande sei.

Ist einmal nur soviel außer Zweifel, daß wenigstens wir selbst
(das denkende Subject) Einwirkungen von etwas Wirklichem, das
außer uns und von uns selbst verschieden ist, erfahren, so sind die weiteren
Fragen nach dem Woher? und Wie? des Einwirkens nicht länger
unbeantwortlich.

Das außer uns befindliche Wirkliche kann, als solches, nur ein
zweifaches sein, entweder ein solches, das noch an einem andern sich befindet,
oder ein solches, bei welchem dies nicht mehr der Fall ist. Ein
weiterer Fall ist nicht denkbar. Im erstern Falle wollen wir es mit einem
alten Namen: Adhärenz, im letztern Substanz nennen. Wenn
nun gleich Dasjenige, was zunächst auf uns einwirkt, in den meisten
Fällen selbst nur eine Adhärenz sein mag, die sich vielleicht wieder an
einer Adhärenz befindet u. s. f., so kann dies doch nicht ins Unendliche
hinaus sich erstrecken. Denn eine endlose Reihe von Dingen, welche an
andern sind, ohne ein solches, welches nicht mehr an andern ist, eine endlose
Reihe von Getragenen ohne Träger ist ein klarer Widerspruch. Zuletzt
muß es dennoch irgend ein Selbständiges geben, eine Substanz, von
welcher wir, durch Vermittlung ihrer Adhärenzen, die Einwirkung von
außenher erleiden. Eine weitere Frage, deren Beantwortung uns jedoch
hier zu weit führen würde, ist es dann, ob es dieser außer uns befindlichen
Substanzen eine oder mehrere, vielleicht sogar unendlich viele gebe,
ob sich unter diesen eine vollkommene befinde, ob wir sowohl von dieser
als von den unvollkommneren Einwirkungen erleiden u. s. w. Alle
diese Sätze, wie noch mehr andere, z. B. daß es Wirkliches überhaupt
gebe, daß jedes Wirkliche wirke, daß keine Substanz zur selben
Zeit widerstreitende Beschaffenheiten besitzen könne, daß sie daher, wenn
sich dergleichen an ihr aufzeigen lassen, zu verschiedenen Zeiten existirt
haben muß u. v. d. A., bestehen aus so einfachen Begriffen, daß sie theils
unmittelbar, theils nach sehr kurzer Betrachtung jedem unbefangenen
Verstand einleuchten müssen, selbst ohne daß er sich der Gründe, auf
welchen sie beruhen, deutlich bewußt geworden. Ja das Letztere ist sogar
häufig äußerst schwierig, wovon sogleich der Satz von der äußern Einwirkung
der Substanzen das treffendste Beispiel liefert; und darum wird

es dem Denken, sobald es einmal den Gründen dieser scheinbar so einfachen
Wahrheiten nachgeht, gar nicht schwer, dieselben mit dem
Munde zu läugnen und allmälig ganz zu verwerfen, weil es die Gründe
für dieselben nicht aufzufinden vermag. Zum Theil aber haben diese
Wahrheiten in der That gar keine Gründe, sondern sind Grundwahrheiten,
zum Theil liegen diese ganz anderswo, als wo sie gewöhnlich gesucht
zu werden pflegen. So viel ist jedenfalls gewiß, daß das unverdorbene
Denken nicht erst die Beweise des Denkers erwartet, um diese
Wahrheiten als solche anzuerkennen, und der Vorzug des Vernünftigen
besteht eben darin, dergleichen Wahrheiten, wie er sie nur vernimmt,
mit Beifall anzunehmen. Des Denkers Aufgabe ist es viel weniger,
diesen Sätzen allgemeine Anerkennung zu verschaffen, als vielmehr die
falschen und scheinbaren Gegengründe und Vorurtheile, die man gegen
dieselben vorgebracht hat, hinwegzuräumen.

Dies hielten wir auch bei dem Satze von der äußern Einwirkung
der Substanzen, einer Wahrheit, an welcher im gemeinen Leben ohnedies
Niemand zweifelt, für unsere vornehmste Aufgabe. Die Vorurtheile
und irrigen Vorstellungen, denen namentlich das Wie? dieser
äußern Einwirkung ausgesetzt war, vermochten wir nicht kürzer zu beseitigen,
als indem wir zu zeigen suchten, daß diese Frage selbst schon
an sich eine nichtige, ein non-sens sei, weil sie etwas Ansichunmögliches
zu wissen verlangt. Wir vermögen auch hier, wo wir bereits erwiesen
haben, daß wir Einwirkungen von außen, und zwar von wirklichen
Substanzen außer uns erfahren, über die Art und Weise dieser
Einwirkung nichts anders zu sagen. Sie ist ihrer Natur nach unmittelbar,
oder wenn sie vermittelt ist, läßt sie sich wenigstens auf unmittelbare
Einwirkungen zurückführen, und diese Zurückführung ist schon
ihre ganze Erklärung. Alle Fragen nach ihrer fernern Beschaffenheit,
nach Berührung, Durchdringung, materiellem Uebergang, Selbsterhaltung
u. s. w. müssen wir demnach als nicht zur Sache gehörig
ohne weiters abweisen. Unser Satz lautet einfach so: Wir nehmen Veränderungen
in uns wahr; unter diesen solche, die unmittelbar auf außerhalb
unseres Ich befindliche Wirkliche hinweisen, von welchen sie als Wirkungen
in uns hervorgebracht werden; diese Wirklichen selbst müssen
(zum Theil wenigstens, d. h. mit Ausschluß der Adhärenzen) Substanzen
sein; die Einwirkungen aber geschehen entweder unmittelbar oder
sie lassen sich doch auf unmittelbare zurückführen.

Nachdem wir soviel erreicht, dies von einer einzigen einfachen
Substanz, jener, welche unser eigenes (des Denkenden) Ich ausmacht,
zu erweisen, erübrigt die Frage: ob diese Fähigkeit, Einwirkungen von
außen zu erleiden und also umgekehrt auch auszuüben, allen Substanzen
zukomme oder nicht. Darüber würde kein Zweifel herrschen können,
wenn es ausgemacht wäre, ob zwischen sämmtlichen Substanzen
höhern und niedern Ranges nur eine Grad- oder wirklich specifische
Verschiedenheit (d. h. solche, die sich nicht auf eine blos graduelle zurückführen
läßt) stattfinde. Wenn einige Substanzen die Fähigkeit
nach außen zu wirken und von außen zu leiden besäßen, andere nicht,
so wäre dies allerdings eine specifische Verschiedenheit unter denselben.
In der That waren viele Denker dieser Meinung und besonders die
Schriften des Cartesius, seiner Anhänger und Zeitgenossen liefern
reichliche Beispiele von widersinnigen Behauptungen, zu welchen die
Annahme specifischer Verschiedenheit unter den Substanzen verführt hat.
Besonders war es der Streit um die Thierseelen, welcher die Gemüther
beschäftigte und häufig bis zur Parteiwuth entzündete. Während
die Einen den Thieren alle und jede Seelenfähigkeit, ja die Seele selbst
absprachen, geriethen Andere ins entgegengesetzte Extrem, die Thierseele
sogar über die Menschenseele zu erheben, und sie für weit begabtere
Wesen als die letztern anzusehen. Leibnitz dagegen nahm sich der
wesentlichen Gleichheit aller Substanzen auf das eifrigste an und hatte,
wie die bekannte Anekdote im Schlosse zu Charlottenburg zeigte, gar
nichts dawider, daß auch aus den Atomen, die in dem Kaffee, den er
eben trank, enthalten sein mochten, sich mit der Zeit Wesen höherer,
sogar menschlicher Art entwickeln können. Selbst Herbart, dem man
unter den Neuern am nachdrücklichsten den Vorwurf gemacht, er betrachte
z. B. die Thiere als bloße Maschinen, erscheint als Vertheidiger
der wesentlichen Gleichheit aller Substanzen(127). Er gibt zu, es sei keinem
einzigen einfachen Realen wesentlich, Substanz zu sein – welches
bei ihm nichts anderes heißt, als in Causalzusammenhang mit andern
Realen zu treten, in Folge dessen Selbsterhaltungen d. i. Vorstellungen
in dem Ersten entstehen; und diese Eigenschaft könne unter
Hinzutritt gewisser Umstände einem jeden ohne Unterschied zukommen.

Vor allem aber gibt uns die Erfahrung Belege genug an die Hand,
daß sich das Charakteristische der Seele, ihre innern Zustände, wenn
auch in verschiedenem Grade an allen einfachen Substanzen vorfinden,
und diese generisch durchgehends verwandt sind. Fast an allen organischen
Wesen trifft man Organe und Thätigkeiten an, welche den menschlichen
analog sind, und in den unorganischen läßt sich zum wenigsten
keine sichere Grenze festsetzen, über welche hinaus sie aufhörten, noch organisch
zu sein, so daß wir zuletzt genöthigt werden, auch in ihnen Organismen,
wenn auch von minderer Vollkommenheit, anzuerkennen.
Von Vorstellungen aber haben wir eben gar keinen andern Begriff, als
daß es solche Veränderungen seien, welche im Innern einfacher Substanzen
vorgehen. Leibnitz erklärt sie mit klaren Worten für das Einzige,
was im Innern einfacher Substanzen vor sich gehen kann, und
worin alle innern Thätigkeiten der Monaden bestehen(128). Da nun alle
Substanzen, mit Ausnahme der allvollkommenen, unvollkommene, also
veränderliche sind, mithin Veränderungen mit ihnen vorgehen, die nach
dem eben Gesagten keine andern als Vorstellungen (im weitesten Sinn)
sein können, so folgt, daß alle Substanzen Vorstellungen haben und
ohne Ausnahme Vorstellungskraft besitzen, und daher generisch nicht
unter einander verschieden sind. Allerdings darf man bei dem Wort
Vorstellungen nicht an solche denken, die wir gemeiniglich mit diesem
Namen bezeichnen, und die meist schon »bewußte« d. i. solche Vorstellungen
sind, von denen wir wissen, daß wir sie haben. Diese Vorstellungen
werden vielmehr alle, oder doch dem größten Theil nach dunkle,
unbewußte Eindrücke sein können, bloße Perceptionen nicht Apperceptionen;
unbestimmte Empfindungen, aber doch Veränderungen im
Innern der Substanzen, aus welchen sich im Laufe der Zeit klare und
deutliche entwickeln. Sind aber alle Substanzen vorstellende und
veränderliche Wesen, so werden sich bei jeder einzelnen die Fragen nach
einem Grund ihrer Veränderungen, welcher nicht in ihr selbst liegen kann,
wiederholen, und in jeder werden sich höchst wahrscheinlicher Weise Vorstellungen
von ähnlicher Art wie unsere Anschauungen oder Diesse vorfinden,
welche eben so unmittelbar wie diese auf ein außenbefindliches, einwirkendes
Wirkliche hinweisen. Zum wenigsten ist gar kein Grund vorhanden,
warum es nicht der Fall sein sollte, da im Gegentheil eben die Anschauungen

diejenigen Vorstellungen sind, welche dem größten Theile nach
gar nicht zu unserm Bewußtsein gelangen.

Indeß möge dies oder jenes der Fall sein, so gilt der bisher zu
erweisen versuchte Satz, wenn nicht von allen, doch wenigstens von
denjenigen Wesen, welchen auch der Dualismus die Vorstellungs- und
Seelenfähigkeit nicht abspricht. Erweitert umfaßt daher unser Satz von
nun an alle endlichen vorstellenden Substanzen, weil sich um ihrer
wesentlichen Gleichheit willen kein Grund angeben läßt, warum das
Vermögen nach außen zu wirken und von außen zu leiden auf einige
derselben sich erstrecken solle, auf andere nicht. Denn wissen wir einmal,
daß alle endlichen und vorstellenden Substanzen eben deshalb auch veränderlich,
und des Wachstums ihrer Kräfte fähig sind, so dürfen wir
auch schließen, daß der Zweck ihrer Erschaffung kein anderer war, als
sich dieser Zunahme ihrer Fähigkeiten zu freuen und darin Glückseligkeit
zu genießen. Und wenn einige, namentlich alle diejenigen, welche
auf uns einwirken, und deren Dasein wir eben nur aus diesen ihren
Wirkungen auf uns erfahren, d. i. sämmtliche Erdengeschöpfe nicht
weniger als die uns bisher bekannten Himmelskörper, die Kraft auf andere
zu wirken, und Rückwirkungen von ihnen zu erfahren besitzen:
reicht dies nicht hin, zu schließen, daß ähnliche Kräfte allen zukommen,
weil sie sonst zwecklos da wären, wenigstens des Guten nicht so viel
genießen und in andern befördern könnten, als sie auf diese Weise vermögen?

Ist aber dies einmal außer Zweifel, so kann es auch keinem Anstand
mehr unterliegen, daß diese Einwirkung unter den Substanzen
eine wechselseitige sein müsse. Denn jede Veränderung in dem Veränderten
setzt eine Veränderung in dem Verändernden, von welchem die
thätige Kraft ausgeht, voraus. Es gab eine Zeit, in welcher die Veränderung
im Veränderten noch nicht da war, das Verändernde sie also
noch nicht bewirkt hatte. Indem das letztere dieselbe früher noch nicht bewirkte
und jetzt bewirkt, hat es an sich selbst eine Veränderung erfahren, die
es nicht erfahren haben würde, wenn es nicht jene Veränderung im andern
hervorgebracht hätte. Ohne die letztere wäre es daher selbst ein anderes
geblieben. Insofern daher das Veränderte da sein muß, um eine
Veränderung vom andern zu erfahren, welche ihrerseits wieder eine solche
im Verändernden, das aus dem Zustande der Unthätigkeit in jenen der
Thätigkeit übergehen muß, erfordert: kann es selbst wieder als reciproke

Ursache dieser Aenderung im Verändernden angesehen werden. Darin
liegt nichts Widersprechendes; denn die Veränderung x im veränderten
Dinge A ist eine andere als jene y im verändernden Dinge B. Das
Ding A ist also Ursache der Veränderung y in B, und das Ding B
Ursache der von y verschiedenen Veränderung x an dem A. Der
Widerspruch würde nur dann stattfinden, wenn A Ursache derselben
Veränderung in B wäre, welche B in A bewirkt, wenn z. B. das A
Ursache des Seins von B und B umgekehrt Ursache des Seins von
A sein sollte. In derselben Beziehung kann ein Ding nicht zugleich
Ursache und Wirkung sein, wohl aber in verschiedener Beziehung.
Wenn daher Lotze der Wechselwirkung vorwirft, die Ursache bedinge
in ihr nicht nur die Wirkung, sondern die Wirkung zugleich die Ursache,
und es werde daher unter Wirkung nicht das Resultat des Processes,
sondern das Object verstanden, an welchem dieses erzielt wird, indem
z. B. der Geschlagene den Schlagenden und dieser jenen bedinge: so
verwechselt er die Vorstellung des gemeinen Lebens, welches hier, wie
häufig, eine bloße Theilursache: den Geschlagenen, statt der ganzen
Ursache heraushebt, mit der ausdrücklichen Erklärung, daß dasjenige,
was in einem Sinne Wirkung, in einem ganz andern Sinn Ursache
sei; weil beides andernfalls in der That widersprechende Bestimmungen
desselben Dings sein würden. Trifft z. B. die bewegte Kugel a
auf die ruhende b, so gibt sie einen Theil ihrer Geschwindigkeit an diese
ab, so daß sie selbst sich langsamer bewegt als früher, die zweite aber
sich bewegt, die vordem geruht hat. Die Abnahme der Geschwindigkeit
der ersten ist daher Ursache der Zunahme der letztern, und die
Zunahme der Geschwindigkeit der letztern die Ursache der Abnahme der
Geschwindigkeit der erstern. Auch Hegels(129) Einsprache gegen diesen Satz
gründet sich auf die unrichtige Voraussetzung, daß die Wirkung in derselben
Beziehung, in welcher sie dies ist, auch wieder Ursache sein solle.
Allein um das obige Beispiel beizubehalten, ohne Zweifel ist die Veränderung,
welche in dem Geschlagenen vorgeht, eine andere, als jene,
welche der Schlagende erfährt, der Geschlagene daher in einer ganz andern
Beziehung Grund einer Veränderung im Schlagenden, als jene
ist, in welcher er zugleich eine Wirkung durch den Schlagenden erleidet.

Das Ergebniß der ganzen bisherigen Untersuchung ist daher in wenig
Worten Folgendes: Jede (endliche, veränderliche) Substanz wirkt
auf jede andere und zwar unmittelbar in jeder Entfernung, in
mancherlei Weise, anziehend, abstoßend, verändernd; sie wirkt aber auch
mittelbar, indem sie dadurch, daß sie auf irgend eine Substanz unmittelbar
wirkt, Einfluß auf jene Veränderungen nimmt, welche diese
selbst wieder ihrerseits unmittelbar in anderen Substanzen bewirkt; jede
Substanz erfährt eben so von jeder andern mittelbarer oder unmittelbarer
Weise Einwirkungen mannigfacher Art; sie erfährt dergleichen nicht
nur von den endlichen Substanzen, auf welche sie selbst einen mittelbaren
oder unmittelbaren Einfluß ausübt, sondern auch von der allvollkommenen,
in welcher sie, weil diese unveränderlich ist, ihrerseits keinerlei
Wirkung hervorzubringen vermag. In Bezug auf die allvollkommene
Substanz ist daher die Thätigkeit jeder endlichen Substanz einseitig, nicht
wechselseitig. Denn nur von der ungeschaffenen auf die geschaffenen kann
eine Einwirkung bestehen, nicht aber umgekehrt, weil die ungeschaffene
auch unveränderlich ist.

Man könnte hiebei den Grund vermissen, auf welchen sich das
Vorhandensein der nach außen wirkenden Kraft in der allvollkommenen
Substanz stützt. Allein wenn wir die Kraft nach außen zu wirken bereits
jeder unvollkommenen Substanz beilegen, welchen Grund gäbe es
wohl, sie der vollkommensten abzusprechen? Dies könnte nur der Fall
sein, wenn sie irgend einer ihrer übrigen Kräfte widerstreiten möchte.
Das findet jedoch keineswegs statt, ja ihr Vorhandensein wird sogar
aufs entschiedenste gefordert, wenn die Gottheit wirklich das allervollkommenste
Wesen sein soll, weil sonst den unvollkommenen Substanzen
ein Vermögen zukommen würde, das der allvollkommenen mangelt, und
weil ohne diese die Gottheit aufhören müßte, Schöpfungskraft zu besitzen.
Es genügt schon zu bemerken, daß das Vorhandensein einer solchen
Kraft in Gott mit keiner seiner übrigen Kräfte in Widerspruch stehen
könne, weil wir denselben analoge in uns selbst vereinigt antreffen.

Der Weg, auf welchem wir zu diesem, von den Ansichten Anderer
bedeutend abweichenden Resultat gelangt sind, beruht im Wesentlichen
auf Leibnitzisch-monadistischen Fundamenten. Entscheidende Wendepunkte
sind jedoch für denselben die Begriffe: unmittelbare Wirkungen, Stetigkeit
und allseitige Erfüllung des Raums, und die unmittelbar gewissen
Erfahrungsurtheile. Wer uns vorwerfen will, daß wir uns hiebei auf

ein »Geheimniß,« beim zweiten Punkt auf ein »im Denken nicht Erreichbares,«
beim dritten auf ein »schlechthin Gewisses« berufen, und
die Deduction deshalb für oberflächlich und unzureichend erklärt: dem
können wir nichts Anderes entgegenhalten, als was wir schon im Laufe
der Untersuchung am rechten Orte eingeschaltet, und worin, wie wir
glauben, eine genügende Vertheidigung liegt. Nicht die Nichterklärbarkeit
eines an sich nicht Erklärbaren, wie es die unmittelbaren
Wirkungen sind, scheint uns den Namen eines Geheimnisses zu verdienen;
dieser ist vielmehr dort am Platze, wo es Etwas zu erkennen
gibt, welches wir bisher aus was immer für Gründen noch nicht erkannt
haben, aber mindestens bei fortgeschrittener Vervollkommnung
und günstigen Umständen einst zu erkennen und erklären hoffen dürfen.
Dies ist aber bei unmittelbaren Wirkungen keineswegs der Fall; diese
werden und können wir niemals zerlegen und erklären, weil ihre Natur
es verbietet.

Eben so wenig dünkt uns die Unmöglichkeit, einen gewissen Begriff
»im Denken zu erreichen,« d. h. sich eine anschauliche Vorstellung von
demselben zu entwerfen, schon ein Recht zu geben, diesen Begriff überhaupt
für ungereimt und widersprechend zu erklären. Der Umstand,
daß wir zu einfachen Punkten weder durch wirkliche Theilung gelangen,
noch durch fortgesetzte Zählung eine unendliche Menge einzelner Einheiten
zusammen addiren können, bietet keine hinreichende Bürgschaft weder
dafür, daß es keine einfachen Punkte in der That gebe, noch dafür,
daß sie in keinem endlich begrenzten Raume in unendlicher Anzahl vorhanden
seien. Vielmehr belehren uns Schlüsse aus reinen Begriffen auf
das nachdrücklichste von dem Gegentheil.

Noch weniger aber können wir von der Annahme »unmittelbar gewisser
Erfahrungsurtheile« ablassen, sobald unter denselben keine andere, als
Urtheile von der Form: Ich habe die Vorstellung a, verstanden werden.
Denn um dieses Urtheil zu fällen, muß ich die Vorstellung a wirklich besitzen
und nicht nur sie allein, sondern sogar noch eine Vorstellung von ihr
selbst, welche als Bestandtheil in meinem Urtheile erscheint. Ihr Dasein
ist daher so gewiß, als ich dieses Urtheil wirklich fälle; mein Urtheil hat
daher unmittelbare Gewißheit. Das Auffallende in dieser Behauptung
verursacht nur das geringe Gewicht, das man bisher auf dieselbe
gelegt hat, und die Verwechslung solcher Urtheile mit den nur wahrscheinlichen
Erfahrungssätzen von der Form: »Derselbe Gegenstand,

welcher Ursache der Anschauung a in mir ist, ist auch zugleich Ursache der
Anschauung b,« welche sie sich gefallen lassen mußte. Urtheile dieser letztern
Art aber begnügen sich nicht damit, das Dasein einer Vorstellung
in uns auszusprechen, sie maßen sich an, Etwas über den Gegenstand
auszusagen, von welchem diese Vorstellung herrühren soll, und
gerathen auf diese Weise in Gefahr des Irrthums.

Obgleich daher unser Satz zuletzt aus Erfahrungsurtheilen der ersten
Form entspringt, so können wir doch nicht zulassen, daß er um deswillen
nur Wahrscheinlichkeit besitzen solle. Seine Prämissen, Erfahrungs-
wie reine Begriffssätze, haben objective Gewißheit, denn theils
lassen sie sich durch andere unwidersprechlich darthun, theils sind sie
unmittelbar gewiß, und leisten dann, auch wenn sie Erfahrungssätze
sind, denselben Dienst, wie reine unangefochtene Begriffswahrheiten.
Die einzige Art von Wahrscheinlichkeit (besser: Gefahr zu irren), die
hier, wie bei jedem Schließen und Folgern unterläuft, ist die leider nur
allzu häufige Möglichkeit, durch Verwechslung eines im Schließen
gewonnenen Satzes mit einem andern blos ähnlichen, oder auf sonst
eine Weise irgendwo einen Irrthum im Schließen, eine Art Rechnungsfehler,
begangen zu haben. Aber diese Wahrscheinlichkeit ist nicht wenig
verschieden von derjenigen, welche bei Feststellung irgend eines Factums in
der Naturbeschreibung, Experimentalphysik, Geschichte u. s. w. (z. B., ob
die Iliade in der That von Homer herrühre u. dgl. m.), in's Spiel
kommt. In der letztern folgern wir aus Vordersätzen, die selbst schon
von der Form sind: Wenn, α, β wahr sind, so sind u, v ... wahrscheinlich.
Bei der erstgenannten subjectiven Wahrscheinlichkeit jedoch
liegt der Grund der bloßen Wahrscheinlichkeit nur in der Möglichkeit des
Irrthums im Denken. Die Abfolge der Sätze selbst ist von diesem
Denken völlig unabhängig; sie sind, gleichviel ob mittelbare Erfahrungs-
oder reine Begriffssätze, von der Form: Wenn a, b wahr sind, so sind
auch m, n ... wahr. Hier herrscht daher in den Sätzen selbst keine bloße
Wahrscheinlichkeit. Um diese aber auch im Gedachtwerden der objectiven
Schlußfolgen möglichst zu beseitigen und unsere Zuversicht zu unsrer
Erkenntniß zu erhöhen, bedarf es nur der Erfahrung, daß mehrere
Menschen oder wir selbst zu verschiedenen Zeiten und unter verschiedenen
Umständen diese Reihe von Schlüssen geprüft und richtig befunden haben.

Von einer Prüfung dieser Art hat daher jeder neue Versuch, einen
Theil unsres Gedankenschatzes zum deutlicheren Bewußtsein zu erheben,

sein Urtheil, seine Bestätigung oder Verwerfung zu erwarten. Einer
solchen sieht auch der vorstehende entgegen. Wenn wir gleich recht gut
fühlen, wie Viele uns einwenden werden, mit der Zurückführung auf
unerklärbare Thatsachen sei eben nichts erklärt, und ein Beweis, welcher
Schwierigkeiten negire, statt sie zu lösen, entbehre des wissenschaftlichen
Ernstes, so hoffen wir desungeachtet, eine unbefangene Prüfung, über
die Mängel der Darstellung eines ersten Versuches hinweg sehend, werde
hie und da Ansichten entdeckt haben, welche näherer Betrachtung nicht
unwerth sind. Der Schreiber dieses wenigstens hat aus ihnen die Ueberzeugung
gewonnen, sowohl daß es eine Ungereimtheit genannt zu werden
verdient, dort wo an sich nichts weiter zu erklären oder zu vermitteln
ist, eine weitere Erklärung zu verlangen, als auch daß es unmöglich
ist, den Quellen unserer empirischen Erkenntniß nachgehend
nicht endlich zu solchen Urtheilen und Vorstellungen zu gelangen, welche,
die erstern unmittelbar unumstößlich und gewiß, die letztern ihrer Natur
nach durch Einwirkung außerhalb der Seele, wenn auch nicht immer
des Leibes, befindlicher Gegenstände erzeugt sein müssen. Mit Hilfe dieses
und einiger der andern hier dargelegten Begriffe däucht es uns nicht
unmöglich, ohne an Leibnitz' Grundsätzen etwas Wesentliches (etwa
mit Ausnahme der Raumbegriffe, die bei ihm ziemlich unklar sind) zu vergeben,
vielmehr nur durch consequente Festhaltung seines eigenen Hauptprincips,
der odiosen Annahme der prästabilirten Harmonie auszuweichen
und eine befriedigendere Ansicht zu gewinnen, für welche nicht nur die
Naturwissenschaften, sondern auch die Astronomie mit ihrer Gravitation
und Aequilibrirung der Himmelskörper zu sprechen scheinen. Jene Grundsätze
Leibnitz', also die Fundamente monadistischer Metaphysik selbst
zu untersuchen, war hier nicht der Ort und lag nicht in unserer Absicht,
denn dies würde beinah eine Prüfung der gesammten Metaphysik erfordern.
Noch erfreut sich dieselbe, zahlreicher genialer Versuche ungeachtet,
in den wenigsten Lehren einer allgemeinen Uebereinstimmung, und
im Ganzen erstreckt sich das zweifellose Wissen der Denker noch wenig
über Descartes' berühmtes: cogito, ergo sum hinaus.
Während die Naturwissenschaften von Stunde zu Stunde mehr Boden
gewinnen und überraschende Fortschritte machen, stockt die reine Begriffswissenschaft,
welche ihnen die feste Grundlage, auf der sie
fußen können, erst geben sollte, noch immer bei den zuerst sich darbietenden
Problemen. Manchmal der Auflösung sich ganz nahe glaubend,

gewahrt sie sich kurz darauf weiter als je davon zurückgeworfen.
Das letztere vielleicht gerade deshalb, weil sie, besonders in neuester
Zeit, Gefallen daran gefunden zu haben scheint, gerade der zunächst
liegenden, und ihr nur um deswillen trivial dünkenden Lösung, weil sie dem
gesunden Menschenverstand am meisten zusagend ist, immerdar aus dem
Wege zu gehen, und das Wort des Räthsels auf geheimen, nur für
Auserwählte gangbaren Wegen, die nicht immer jene des Lichtes sind,
zu suchen. Wenn daher die Frage nahe liegt, warum die Vorsehung es
zulassen möge, daß das Denken, die eingeschlagene gerade Bahn verlassend,
oft erst nach den seltsamsten und weitesten Umwegen zu derselben
zurückzukehren genöthigt werde, während es nur eines glücklichen
Griffes, eines offenen Blickes bedurft hätte, um die Wahrheit auf dem
kürzesten Wege zu finden: so mag vielleicht einer der Gründe der sein,
daß sie uns das unschätzbare Gut des schlichten geraden Verstandes durch
die eigene Verwirrung am herbsten und eindringlichsten fühlen lassen
will. Auf dem Umwege waren vielleicht manche andere glückliche Entdeckungen
zu machen, zu welchen wir ohne denselben nie gelangt sein
würden, und wenn nichts Anderes, so macht das Gefühl, alle Möglichkeiten
des Irrens erschöpft zu haben, unsern Glauben an die endlich
errungene Wahrheit zuversichtlicher und fester haftend. Lessing's Ausspruch,
er wolle lieber das redliche Streben nach der Wahrheit, als
die fertig zugerichtete (wenn man sie nicht mit Liebe erfaßt), findet hier
seine Geltung. Durch den langen Umschweif, welchen das Denken
seit Leibnitz durch die mannigfaltigsten Gebiete genommen, um endlich
doch zu der Ueberzeugung zurückzukehren, daß ohne Wirksamkeit
keine Welt, daß die lebendige Wechselthätigkeit einfacher Wesen die
conditio sine qua non sei, wenn wir nicht in todten Mechanismus
und starren Indifferentismus verfallen sollen, dem durch extramundane
wirkungslose Bevormundung nicht abgeholfen werden kann, wird es hoffentlich
anschaulich genug geworden sein, die Wechselwirkung allein
sei der passende Ausweg, den Glauben des Herzens und die Zweifel des
Verstandes zu versöhnen, und der täglich gebieterisch sich vordrängenden
Erfahrung auf metaphysischem Wege die Hand zu reichen. Durch das
Wirken erst erhält das Sein Leben, wie die elektrische Spannung der
Luft erst zum Vorschein kommt, wenn sie leuchtet und zündet. Ein
Sein, das nicht wirkt, ist ein todtes Sein, also gar kein Sein, und
ein Sein, das nicht auf Andere wirkt, ein nutzloses Sein; denn kein

Wesen ist um seinetwillen, sondern um des Ganzen, wie ein Factor
um des Productes willen da. Nur einer kurzen Beharrlichkeit hätte
es vielleicht bedurft, um den Monaden Leibnitz' diesen weltbürgerlichen
Sinn einzuhauchen; allein so schnell sollte die Forschung nicht
fortschreiten, damit der Einzelne nicht übermüthig werde, und um zehn
Irrthümer ist die Wahrheit nicht zu theuer erkauft. So mußte die
Monadologie als Betrachtung des Weltganzen den Platz räumen, um
ihn dem Idealismus der einzelnen Monade zu überlassen; so mußte
Leibnitz' genialer rhapsodischer Dogmatismus geläutert werden durch
eine scharfe Prüfung unsrer Erkenntnißkräfte und erst, nachdem trotz
Kant's Gegenrede dem denkenden Geiste durch lange Beobachtung
gewiß geworden, er vermöge wenigstens einige synthetische, oder
besser reine Begriffswahrheiten, die synthetischer Natur sind, und nicht
minder Erfahrungsurtheile einer gewissen Gattung mit zweifelloser
Gewißheit zu erkennen, ohne sie durch irgend eine Art »reine« Anschauung
vermitteln zu müssen: jetzt erst dürfen wir uns ruhig und
unbesorgt dem Zuge unserer Gedanken überlassen, und wenn er uns
zum Monadismus zurückführt, darin einen Beweis für die innere Nothwendigkeit
dieses Gedankenweges sehen. Daraus folgt aber keineswegs,
daß das Denken genau die Form des Leibnitz'schen behalten müsse,
obgleich auch der wichtigste, für die Brauchbarkeit eines metaphysischen
Systems entscheidende Gedanke darin, wie wir zu zeigen suchten, schon
im Keime lag. Welche Form es auch immer annehmen möge, daß es
Leibnitz' Grundsätzen wenigstens in den Hauptzügen ähnlich sich
gestalten werde, dafür finden wir nicht nur in Herbart's Beispiel,
sondern auch in der merkwürdigen Erscheinung, daß das Denken, welches
so lange auf den abenteuerlichsten Bahnen schweifte, zu ihm als seinem
Anfangspunkte neuerdings zurückgekehrt, die sichere und erfreuliche
Bürgschaft.

Verbesserungen.

S. 4 Z. 4 v. u. Vergleichung. – 7. 4 v. u. Actis. – 23. 19 v. u. abzugeben. –
26. 13 v. o. sich vorstellt. – 47. 1 v. u. das Citat zu löschen. – 55. 13 v. u.
Idealismus. – 62. 5 v. o. Seelen. – 65. 10 v. o. kommt. – 74. 1 v. o. einem
marmornen Rumpf einen. – 79. 11 v. o. in die Dinge. – 94. 15 v. o. non a. –
96. 17 v. o. ein Sich-ändern. – 115. 16 v. u. formalen. – 118. 17 v. u. den Wesen. –
132. 9 v. u. welche die Ursache erst. – 138. 7 v. o. zwecksetzendes. – 144. 17 v. o.
Veränderung der Realen bei diesem Geschehen. – 166. 2 v. o. betrachtet zu
streichen. – 181. 17 v. u. Stelle. – 182. 15 v. u. welchen.

Inhalt.



	Einleitung
	1



	Leibnitz' Monadologie. (La monadologie; Monadologia seu principia
philosophiae in gratiam principis Eugenii conscripta)
	9



	Ueber Leibnitz' und Herbart's Theorieen des wirklichen Geschehens.
Eine Abhandlung zur Geschichte des Monadismus
	33



	1. Die prästabilirte Harmonie: Leibnitz
	37



	2. Die Causalität als Kategorie: Kant
	75



	3. Die Theorie der Selbsterhaltungen: Herbart
	79



	4. Modificationen dieser Ansichten
	122



	a) Modification der Theorie der Selbsterhaltungen: Drobisch
	—



	b) Modification der prästabilirten Harmonie: Lotze
	130



	5. Die Wechselwirkung
	145






(1)
So war es, als diese Worte geschrieben wurden. Gerade als diese Schrift
in die Druckerei abging, kamen dem Verfasser die Gelegenheitsschriften zur
200jährigen Geburtsfeier Leibnitz' in die Hände. Unter ihnen fand sich in
Schilling's »Leibnitz als Denker« die Uebersetzung der Monadologie
nach Erdmann's Ausgabe. Da der Herr Verfasser indeß sich nicht auf
die Vergleichung der verschiedenen Ausgaben einläßt, so dünkte uns die
nachstehende Uebersetzung noch immer nicht überflüssig.





(2)
Den Jüngeren. Es gab zwei Brüder dieses Namens, die beide mit Leibnitz
im Briefwechsel standen. Der ältere, Pierre, war ein ausgezeichneter
Mathematiker und lebte von 1678 bis 1719 zuerst als Canonicus, dann
als Mitglied der Akademie der Wissenschaften. Von 11 Briefen, die Dutens
unter dem Namen der Montmort's aufführt, ist nach Guhrauer's Ansicht
nur die lettre VIII. Opp. o. ed. Du. V. p. 29 an ihn gerichtet, die
übrigen an seinen Bruder. Dieser war Secretär des Herzog-Regenten von
Orleans und ein eifriger Freund der Philosophie. Leibnitz schätzte ihn
sehr hoch.





(3)
In den lat. Ausg. lauten diese beiden Paragraphe wie folgt:


VIII.


Opus tamen est, ut Monades habeant aliquas qualitates, alias non
entia forent.


IX.


Imo opus est, ut quaelibet Monas differat ab alia quacunque. Neque
enim unquam dantur in natura duo entia, quorum unum ex asse convenit
cum altero et ubi impossibile sit, quandam reperire differentiam
internam aut in denominatione intrinseca fundatam. Quodsi substantiae
simplices etc. etc. Eine Wortstellung und Capiteleintheilung, die
von dem französischen Originale stark abweicht.





(4)
Et generaliter affirmare licet, vim non esse nisi principium mutationum.
Zusatz in den lat. Ausgaben.





(5)
Ueber diese Einwürfe Bayle's vgl. die Abhandlung am Schlusse. Dieser
Rorarius, geb. zu Pordenone in Friaul um das Ende des 15ten Jahrhunderts,
war Nuntius des Papstes Clemens VII. am Hofe König Ferdinand's
von Ungarn. Einst äußerte Jemand in seinem Beisein, Carl V.,
der damals zur Zeit des schmalkaldischen Kriegs auf dem Gipfel seiner
Macht stand, komme an großartigen Eigenschaften weder den Ottonen noch
Friedrich Barbarossa gleich. Mehr bedurfte es nicht, um den Rorarius
zu einem Buche zu veranlassen, worin er mit großem Aufwand von Gelehrsamkeit
zu beweisen suchte, die Thiere seien vernünftiger als die Menschen
und eine Menge Tatsachen aufhäufte, die den Kunstfleiß der Thiere und
die Bosheit des Menschen darthun sollen, das aber, wie Bayle meint, gar
nicht übel geschrieben gewesen sein soll.





(6)
Die Stelle: »Il-y-a aussi deux sortes des verités, celles de raisonnement
et celles de fait. Les verités de raisonnement sont nécessaires
et leur opposé est impossible, et celles de fait sont contingentes
et leur opposé est possible« fehlt in den lateinischen Ausgaben.





(7)
Die Stelle: »dont l'opposé contient une contradiction expresse,«
fehlt in den lateinischen Ausgaben.





(8)
Die Stelle: »la perfection est absolument infinie,« fehlt in den lateinischen
Ausgaben.





(9)
Peter Poiret, geb. 1646 zu Metz, gehörte anfangs zu den lebhaftesten
Anhängern des Cartesius. Grund zu seiner Berühmtheit legte er durch
sein Werk: Cogitationes rationales de anima et malo, Amsterdam 1685.
Darin bewies er unter Anderem, daß eine Seele nie ohne Körper sein
könne, sondern jedesmal bei'm Austreten aus demselben dasjenige Organ,
mit welchem sie am innigsten und nächsten verknüpft gewesen, ihr unmittelbares
Seelenorgan, mit sich nehme. Von diesem Satze machte er später
mancherlei Anwendung, um die Transfiguration u. A. auf natürliche Weise
zu erklären. Zuletzt ward er ein eifriger Vertheidiger der mystischen Schwärmerin
Antoinette Bourguignon, und suchte mit Hilfe jenes Satzes
ihre Visionen zu vertheidigen. Deshalb vielfach verfolgt und angegriffen,
starb er endlich nach öfterem Aufenthaltswechsel als Expfarrer zu Reimsberg
bei Leyden 1719. Bayle behandelt ihn als einen gelehrten, aber exaltirten
Schwärmer, wie er diesem scharfen Verstandesmenschen auch nicht anders
erscheinen konnte. Auch ist es Schade, daß er den wahren und folgenreichen
Gedanken, daß eine Seele, um zu wirken, eines Organs, und zwar eines
solchen, auf welches sie unmittelbar wirkt, bedürfe, eines solchen daher zu
keiner Zeit entbehren könne, durch seine Theilnahme an mystischen Abenteuerlichkeiten
verdächtigte und sich dadurch auch dort um das Vertrauen
brachte, wo er die Wahrheit sprach.





(10)
Die Stelle: »Dont le principe est la convenance ou le choix du Meilleur«
fehlt in den lateinischen Ausgaben.





(11)
Die Stelle: »Que j'ose dire demontrée,« fehlt in den latein. Ausgaben.





(12)
Vgl. die Abhandlung am Schlusse.





(13)
Die Stelle: »Dieu en est détaché entièrement« fehlt in den latein.
Ausgaben.





(14)
c'est-à-dire, la plupart fehlt in den lat. Ausgaben.





(15)
Erdmann, S. 124–128.





(16)
Sigwart: der Spinozismus, S. 31. u. ff.





(17)
Guhrauer: Leibnitz &c. II. S. 108.





(18)
Bei Erdmann, S. 107–108. Leibnitz' Briefwechsel mit Arnauld,
herausg. von Grotefend. Hannover, 1846. S. 132.





(19)
Erdmann, S. 124.





(20)
Encyclopädie, herausgeg. von Henning. I. S. 301.





(21)
Ueber diese, lange Zeit unbeachtete und selbst von Leibnitz' Historiographen
Ludovici nur unvollständig gekannte Schrift, die sich nur mehr bei Dutens
(ed. Genev.) findet, äußert sich Guhrauer bei ihrer Wiederherausgabe
(Berlin 1837, S. 10): »Man würde ihrer endlich ganz vergessen haben, hätte
nicht F. H. Jacobi auf Veranlassung seines Streits mit Mendelssohn
durch seine wissenschaftliche Parallele der Systeme von Spinoza und Leibnitz
dahin geführt, auf jene Dissertation als eine schon der Aufgabe wegen
merkwürdige Schrift hingewiesen.« In der That war sie die Klaue des Löwen,
wie schon der alte Thomasius in seiner Vaterfreude über den großen
Zögling vorempfinden mochte. Vgl. auch L. Feuerbach: Leibnitz' Philosophie
&c. S. 32. u. ff.





(22)
Drobisch: Empir. Psych. S. 52 u. ff. – Bolzano's Wissenschaftslehre
(Sulzbach, v. Seidel, 1837), III. S. 60.





(23)
Ueber Leibnitz' frühere Vorstellungen von der Materie vgl. die neuerliche
treffliche Abhandlung Hartenstein's: De materiae apud Leibnitium notione
commentatio. Leipzig, 1846.





(24)
Nouv. système, S. 127.





(25)
II. Eclaircissement, S. 134.





(26)
Es ist nicht uninteressant, neben dieser Beweisführung jene zu betrachten, die
M. G. Hansch in seinen: princ. phil. geometrico modo demonstrata liefert,
und durch welche er, wie er in der Widmung an den Prinzen Eugen
ausspricht, die Lehre seines Meisters erst recht festgestellt zu haben meinte. Sie
heißt dort: Theor. XV. Nulla monas derivativa physice influere potest in
interius alterius monadis derivativae. Demonstr. Quandoquidem monades
omnibus prorsus partibus carent (per. def.), in monadibus etiam
derivativis nullae partes continuo mutare possunt locum suum (per. ax.).
Sed si in monadibus derivativis nihil prorsus datur, quod locum suum
continuo mutare possit, nec intelligibili modo explicari potest, quomodo
in interiori monadum derivativarum motus ullus excitari, dirigi, augmentari
aut diminui possit (per. def.), consequenter nulla in iisdem fieri
potest per motum internum mutatio (per. def.). Sed in cujus interiori
nulla, mediante motu interno, fieri potest mutatio, in illius interius etiam
nihil physice influere potest (per. def.). Quamobrem nulla omnino monas
derivativa in interius alterius monadis derivativae physice influere potest.
Q. E. D. Theorem. XVI. In monadem creatam forinsecus nec substantia
nec accidens intrare potest. Demonstr. Cum nihil in interius
monadis creatae physice influere possit (per. theor. praec.), nihil etiam in
eandem ab extra ingredi potest, nec substantia nec accidens (per. def.) in
monadem creatam forinsecus intrare possunt. Q. E. D. So fremdartig,
ja selbst abgeschmackt uns dieses Quod erat demonstrandum erscheinen mag,
so kann doch Niemand läugnen, daß dieser Anhänglichkeit auch an die äußeren
unwesentlichen Formen der Mathematik das Bestreben zu Grunde lag, das
Wesentliche der mathematischen Methode, die Klarheit und Bestimmtheit ihrer
Begriffe auch auf das philosophische Denken zu übertragen. Daß dieses Bestreben,
welches die Grundlage jeder wahren Methode der denkenden Forschung ausmachen
muß, auf mathematische Form allenthalben zurückführt, hat wenigstens
zum Theil schon Herbart bewiesen.





(27)
II. Eclaircissem. S. 134.





(28)
II. Eclaircissem. Fast mit denselben Worten auch im III. Eclaircissem. à
M. Foucher.





(29)
Principes de la nature et de la grâce, S. 714.





(30)
De ipsa natura, S. 157.





(31)
De ipsa nat. S. 157.





(32)
Monadolog. S. 705.





(33)
Daselbst S. 705.





(34)
Daselbst S. 705.





(35)
De ipsa natura, S. 157.





(36)
Monadol. S. 705. Die Anekdote von den vergeblich gesuchten zwei völlig
gleichen Blättern im königl. Hofgarten zu Charlottenburg ist bekannt.





(37)
Monadol. S. 705.





(38)
Leibnitz' Phil. &c. S. 51.





(39)
Leibnitz' Phil. &c. S. 51.





(40)
Monadol. S. 706.





(41)
Daselbst S. 706.





(42)
Monadol. S. 708.





(43)
Monadol. S. 708.





(44)
Daselbst S. 709.





(45)
Monadol. S. 709.





(46)
Monadol. S. 709.





(47)
Vergl. Monad. S. 709.





(48)
Monadol. S. 710.





(49)
Monadol. S. 710.





(50)
Monadol. S. 710.





(51)
Nouveau système, S. 128.





(52)
Nouv. syst. S. 127.





(53)
Nouv. syst. S. 128.





(54)
Nouv. syst. S. 128.





(55)
Nouv. syst. S. 127.





(56)
Pierre Bayle nach seinen für die Gesch. der Philos. und Menschheit interessantesten
Momenten. Ansbach, 1838.





(57)
Dictionn. histor. crit. ed. I. Rotterodami, 1697. II. tom. II. part.
p. 965.





(58)
»Lettre à l'auteur de l'histoire des ouvrages des savans, contenant des
eclaircissements de difficultés, que Mr. Bayle a trouvé dans le
système nouveau de l'union de l'âme et du corps.« Histoire des ouvrages
des savans. Juillet, 1698. p. 329. Bei Erdmann S. 150–154.





(59)
So allgemein ausgedrückt, beweiset dieser Satz mehr, als Leibnitz will, und
gegen ihn. Denn obgleich die gestoßene Kugel, auch nachdem der Stoß aufgehört
hat, fortfährt, den Ort zu verändern, also in der Veränderung beharrt,
so ist es auf der andern Seite eben so wahr, daß, so lange keine äußere
Störung eintritt, die Geschwindigkeit, mit welcher sie ihren Weg fortsetzt,
unverändert bleibe. Die Monaden sind einer Störung von außen nicht fähig,
ihr einmal angenommener Zustand muß also derselbe für alle Zeiten bleiben.
War dieser ein Zustand der Ruhe, so muß die Monade für alle Zeit denselben Zustand,
also dieselbe Vorstellung behalten, ein Ausspruch, dem die unmittelbarste
innere Erfahrung jeden Augenblick auf das Bestimmteste widerspricht. War
jener aber ein Zustand der Veränderung, so währt diese continuirlich fort,
so daß in jedem Zeitpunkt ein anderer Zustand in der Monas stattfindet, und
nicht zwei auch noch so nahe an einander gelegene Zeittheile angebbar sind,
innerhalb welcher eine und dieselbe Vorstellung in der Seele beharrt, was
gleichfalls wohl Jeder an sich selbst schon widerlegt gefunden hat. Es bleibt
also nichts übrig, als äußere modificirende Wirkungen, Einwirkungen zuzugeben,
wenn man der gewissesten inneren Erfahrung nicht auf's schneidendste
widersprechen will.





(60)
Repliques aux reflexions contenues dans la seconde édition du dictionn.
hist. crit. de Mr. Bayle. Erdmann, S. 183 u. ff.





(61)
So argumentirte schon Canz (Conz?) in den Institutions Leibnitziennes
ou précis de la monadologie (par l'abbé Sigorgne), Lyon 1768. Er
sagt: Leibnitz gibt zu, daß Gott auf die Substanzen wirke und zwar: non
par la transfusion d'une des ses réalités dans nous, cela est impossible;
mais par la limitation, la production même des nos sensations découlant
de l'énergie de sa force et de l'efficace de sa puissance. Da
diese Wirksamkeit an ihm wirklich besteht, so ist sie an sich möglich. Was
nun an ihm als Attribut in unendlichem Grade vorhanden ist, kann sich dasselbe
nicht wenigstens in beschränkterem Maße auch bei den übrigen Monaden
finden? Es gibt keinen Grund, daran zu zweifeln. Daraus, daß der
Mensch nicht Alles vermag, schließen zu wollen, er vermöge gar Nichts, wäre
eben so fehlerhaft, als umgekehrt daraus, daß er Einiges vermag, schließen
zu wollen, er vermöge Alles. Auch tritt bei der bloßen Wirksamkeit im Innern
ganz dieselbe Schwierigkeit ein, wie bei jener nach außen, und es ist
gar kein Grund vorhanden, die erstere dem beschränkten Wesen beizulegen,
während man die letztere nur dem unendlichen vorbehält. Die Beschränkung
darf daher nicht die Wirkung nach außen überhaupt, sondern blos den Grad
des Effects treffen, den dieselbe hervorbringt. Jene reelle Einwirkung kann
ohne weiteres angenommen werden, obgleich in Wirksamkeit (énergie)
und Erfolg (effet) beschränkt, als eine Kraft, so und so viel zu bewirken
und nicht mehr. Gottes Weltordnung besteht darin, jedem Wesen so viel
Kraft zuzuweisen, als ihm nach dem Stande des Ganzen zukommen darf.
Auf diese Weise kann ein Wesen das andere modificiren, begränzen, sie können
sich wechselseitig beschränken, ohne daß Etwas aus Einem in's Andere
übergeht. Der stärkere Körper unterdrückt die Kraft des schwächeren, der
nicht mehr das Gleichgewicht halten kann, dadurch ein Uebergewicht nach
der andern Seite hin erhält, und eine neue Wirkung hervorbringt, während
der erstere, dessen Kraft nur theilweise gebunden ist, keine so große Wirkung
mehr wie früher ausübt. Dadurch entsteht das Phänomen einer scheinbaren
Mittheilung der Kräfte. Während Gott Substanzen schafft, schaffen (?)
diese selbst nur Modalitäten und Modus, wie unsere Seele z. B. ihren eigenen.
Le corps resiste plutôt, qu'il n'agit non par sa masse, mais par
sa force, d. h. die Seele thut eigentlich selbst nichts, sie verhindert blos, daß
das, was geschieht und ist, nicht anders sei und geschehe, als es in der That
ist und geschieht. Die Folge wird zeigen, sowohl wie richtig die erste Einwendung
des alten Tübinger Professors, als auch wie nahe verwandt seine
eigene Erklärungsweise mit der berühmten Theorie der Selbsterhaltungen
Herbart's sei. Dieser Widerstand der Substanzen, der kein Thun sein soll,
und doch verhindere, daß etwas anders sei, als es ist, was ist das anders,
als eine (sogenannte) Selbsterhaltung? Man vergleiche nur, was Canz
hier über die Mittheilung der Wirkung sagt, mit demjenigen, was in Hartenstein's
Metaphysik über die Erklärung der actio in distans (S. 380.)
vorgebracht wird.





(62)
Monadol. S. 708.





(63)
Monad. S. 708.





(64)
De rerum origine, S. 148.





(65)
Nicht im Hegel'schen Sinne.





(66)
Daß der kühne Gedanke einer Universalwissenschaft in seinem Sinne unausführbar
sei, fühlte Leibnitz gegen das Ende seiner vielgeschäftigen Laufbahn
wohl selbst, nachdem er so oft die nie gelungene Erfindung verkündigt
hatte. Scharfsinnig ahnte er, wo es zusammengesetzte Begriffe gebe,
müsse es einfache geben, und es müsse möglich sein, habe man diese einmal
sämmtlich gefunden, durch sehr einfache Combinationen zu allen zusammengesetzten
zu gelangen. Die Universalzeichensprache, die nach Art der Chinesen
zusammengesetzte Zeichen für zusammengesetzte Begriffe, aus den einfachen
Zeichen der einfachen Begriffe construirt, war dann ein natürliches Corollar.
Allein abgesehen von der Schwierigkeit, vielleicht Unmöglichkeit, jemals
zu allen einfachen Begriffen durch Analyse zu gelangen, sind ja doch auch
nicht alle, sondern nur ein verhältnißmäßig sehr geringer Theil unsrer
zusammengesetzten Vorstellungen hiezu geeignet, nämlich nur jene, deren
Bestandtheile selbst durchgehends wieder Begriffe sind. Bei weitem die meisten
aber, z. B. alle sogenannten sinnlichen, haben Anschauungen unter ihren Bestandtheilen.
Der Anschauungen aber gibt es unendlich viele, deren jede von
der andern verschieden ist, deren jede auch durch ein eigenes Zeichen bezeichnet
werden müßte, mit deren Zusammentragung man daher niemals fertig
würde. Der Umfang der Zeichensprache müßte sich daher auf bloße reine Begriffe
beschränken, von denen wir niemals mit Sicherheit wissen würden,
ob wir auch alle einfachen, auf welche sie sich zurückführen lassen, wirklich
besitzen, und ein höchst bedeutender, ja gerade derjenige Theil unsrer Vorstellungen,
der für uns die größte Anschaulichkeit, Lebhaftigkeit und das
nächste Interesse hat, würde aus dieser Zeichensprache ganz ausgeschlossen
werden. Vgl. auch über diesen Gegenstand Exner: Leibnitz, Universalwissenschaft.
Prag, 1844.





(67)
Kritik der r. V., her. v. Rosenkranz S. 670. Vgl. Chalybäus Entwicklung
d. spec. Phil. von Kant bis Hegel. 3. Aufl. 1843. S. 22 u. ff.





(68)
Allg. Metaph. I. S. 380 u. ff.





(69)
Allg. Metaph. S. 384.





(70)
Hauptpunkte der Met., her. v. Hartenstein, I. S. 217. Allg. Met. II.
S. 82. ff.





(71)
Hauptp. der Met. S. 217 u. ff. Allg. Met. II. S. 94 u. ff. Lehrb. z. Einl.
in die Phil. 4. Aufl. S. 193.





(72)
Allg. Met. II. S. 99.





(73)
Hauptp. S. 218. Allg. Met. S. 64. u. S. 109.





(74)
Strümpell: Erläut. zu Herbart's Philos. S. 102.





(75)
Allg. Met. II. S. 218. S. 130.





(76)
Allg. Met. II. S. 134.





(77)
Allg. Met. II. S. 137.





(78)
Allg. Met. II. S. 148.





(79)
Im Sinne Herbart's besonders klar bei Hartenstein: Metaphys.
S. 81. u. ff.





(80)
Allg. Metaph. II. S. 150.





(81)
Allg. Met. II. S. 154.





(82)
Allg. Met. I. S. 194.





(83)
Monad. S. 708.





(84)
Monad. S. 706; Théod. §. 608, §. 360.





(85)
Metaph. II. S. 164.





(86)
Allg. Met. S. 164.





(87)
Allg. Met. II. S. 169.





(88)
Man vergl. die Note über Canz, S. 69.





(89)
Allg. Met. II. S. 173.





(90)
Ebendas. S. 172.





(91)
Ebendas. S. 175.





(92)
Allg. Metaph. II. S. 175.





(93)
Allg. Met. II. S. 170.





(94)
Erläut. zu Herb. Phil. S. 104.





(95)
Allg. Met. II. S. 176.





(96)
Vgl. Herbart: Lehrb. z. Psych. 2. Aufl. S. 200 ff. Encykl. S. 228.
Hartenst. Met. S. 454 ff. Drobisch: Empir. Psych. S. 340 ff.





(97)
Hartenst. Met. S. 263 ff.





(98)
Hartenst. Met. S. 264.





(99)
Allg. Met. II. S. 176.





(100)
Allg. Met. II. S. 108 ff. u. a. O.





(101)
Kleine Schriften, her. v. Hartenst. I. S. 225.





(102)
Allg. Met. II. S. 269 u. a. a. O.





(103)
Allg. Metaph. II. S. 271.





(104)
»Ueber Monadologie und speculative Theologie« in Fichte's Zeitschrift
für Phil. u. spec. Theologie, Bd. XIV. Heft I. S. 93.





(105)
Allg. Metaph. II. S. 338.





(106)
Allg. Metaph. II. S. 263.





(107)
Allg. Metaph. II. S. 197.





(108)
Metaph. II. S. 272.





(109)
Allg. Met. II. S. 196.





(110)
Allg. Metaph. II. S. 162.





(111)
Metaph. von Dr. H. Lotze (1841), S. 136.





(112)
Enthalten in dem obenangeführten Aufsatze »über Monadologie u. specul.
Theologie.«





(113)
Freilich dürfte man dann, einmal zu demjenigen gelangt, was nicht mehr
Beschaffenheit ist, sondern dergleichen nur an sich hat, von demselben
nicht mehr wissen wollen, als daß es eben ein Etwas sei. Weitere Antworten
müßten durch Qualitäten gegeben werden, welche eben wieder nicht
es selbst, sondern nur die an ihm befindlichen Beschaffenheiten ausdrückten.





(114)
Metaph. von Dr. H. Lotze (1841).





(115)
Encyklop. Hegel's, her. v. Henning. I. S. 306.





(116)
Vgl. Weiße über Lotze: Fichte's Zeitschrift. IX. 8. S. 260.





(117)
Secretan (la philos. de Leibnitz, Genève 1841) ist anderer Ansicht
und meint, die prästabilirte Harmonie ergebe sich mit Nothwendigkeit
aus Leibnitz' Definition der Substanz als eines das Universum repräsentirenden
Wesens, welches sonach nicht ohne »Repräsentirendes« sein könne,
und sei daher vom übrigen System unzertrennlich. Allein lag nicht die Frage
viel näher: Wodurch bewirkt denn das Repräsentirte, daß es repräsentirt
wird? Doch wohl dadurch, daß es auf das Repräsentirende einwirkt, seine
eigene Repräsentation in demselben hervorbringt? Durch die Annahme einer
solchen Einwirkung wäre aber die prästabilirte Harmonie vermieden, oder
die Harmonie zwischen den einfachen Wesen selbst überhaupt erst begreiflich
geworden.





(118)
Eine unzulässige Annahme, wie wir sogleich sehen werden, die aber doch von
Denkern, wie Herbart, Fischer u. a., wenn auch versteckter Weise,
gemacht wird. Denn wann sind ein paar Monaden dicht aneinander? Wenn
die linke Seite der einen mit der rechten der andern zusammenfällt. Aber
da müßten sie erst zwei Seiten, also Theile haben. Die Antwort ist somit:
nie können sie so liegen, daß ihre Orte nicht zwei verschiedene, und somit
eine Entfernung zwischen ihnen wäre, welche man eben durch das Wort:
dicht vermeiden will. Den Beweis gleich nachher.





(119)
Nouv. ess. S. 240.





(120)
Versuch einer logischen Analyse des Begriffs vom Unendlichen. (Vgl. Hartenst.
Met. S. 298.) Wahrscheinlich hat der Verf. die Berührung krummer
Linien mittels ihrer Tangenten im Sinne, die so innig sein soll, daß
kein dritter Punkt zwischen dem berührenden und berührten liegt. Wäre aber
die Berührung nicht viel inniger, wenn der berührende und der berührte
Punkt ein und derselbe, der Tangente und der krummen Linie gemeinschaftliche,
Punkt wären?





(121)
Vgl. Trendelenburg: logische Untersuch. I. S. 157.





(122)
Dies erkennt auch Trendelenburg an: Log. Unt. I. S. 167.





(123)
Kant in den Träumen eines Geistersehers (S. W. v. Rosenkranz VII.)
läugnet zwar, daß ein geistiges Wesen einen Raum zu erfüllen vermöge, gibt
aber zu, daß materielle einfache Wesen einen Punkt im Raume erfüllen.
»Wesen (S. 38), welche die Eigenschaft der Undurchdringlichkeit nicht an
sich haben, werden, so viel man deren vereinigt, niemals ein solides Ganze
ausmachen .... es sind immaterielle Wesen, und wenn sie Vernunft haben,
Geister. Denn,« fährt er fort, »eine Masse, die einen Kubikfuß ausfüllt,
wird Niemand einen Geist, sondern Materie nennen. Füge ich nun
einen Geist hinzu, so muß entweder ein einfaches Theilchen jener Masse
austreten, damit der Geist Platz habe, oder der Letztere darf gar keinen
Raum darin einnehmen. Im erstern Fall muß bei Hinzuthat eines zweiten
Geistes ein zweites Massentheilchen den Raum verlassen, ein drittes eben
so, und so geht es fort, bis zuletzt ein Klumpen von Geistern da ist, eben
so undurchdringlich, wie vorher die Materie, und daher von ihr ganz und
gar nicht verschieden, was man kaum zugeben wird. Bedarf der Geist aber
keinen Platz, so ist er auch immateriell und erfüllt keinen Raum.« Ob übrigens
Wesen letzterer Art möglich seien, läßt Kant dahingestellt. Wenn
aber der Satz richtig ist, daß zwei Punkte einander niemals die nächsten
sein können, so ist das obige Raisonnement schon deshalb außer Giltigkeit,
weil gar keine Nothwendigkeit vorhanden ist, daß wo der Geist eintritt, ein
einfaches materielles Wesen deshalb hinaus müßte, selbst wenn der Geist einen
Ort, wie ein materielles Wesen ausfüllte. Dies Ausfüllen ist aber doch sowohl
vom Geiste, als von der materiellen Einheit, welcher letztern es Kant
selbst zugesteht, nur bildlich zu verstehen. Gewöhnlich braucht man dieses
Wort, um damit das Erfüllen eines Raumes anzudeuten, der bereits
eine gewisse Ausdehnung hat. Ein einfacher Raumtheil, dergleichen der Ort
der »materiellen Einheit« so gut, wie der des Geistes sein muß, hat keine
Ausdehnung. Er ist nichts, als der Grund, welcher zur Erklärung dient,
warum ein einfaches veränderliches Wesen binnen gewisser Zeit gerade diese
und keine andern Veränderungen theils erleidet, theils ausübt. Ein Grund
dieser Art muß sowohl bei der materiellen Einheit als beim Geiste vorhanden
sein, denn beide sind veränderliche Wesen. Oder wäre der Geist als Immaterielles
dies nicht? Dann müßte er unveränderlich, also unendlich, also
die Gottheit selbst sein. Das sind wenigstens Geister von der Gattung unseres
Ich nicht. Warum sollte daher der Geist keinen Ort einnehmen können?
Ja warum soll er nicht eben so gut seinen Ort allein einnehmen
können, wie die »materielle Einheit« thun soll? Warum soll endlich einem
»Klumpen von Geistern,« vorausgesetzt, daß er aus einer unendlichen
Menge von Geistern besteht, deren jeder nach dem Vorhergegangenen seinen
einfachen Ort als veränderliches Wesen einnimmt, nicht Ausdehnung, Massenhaftigkeit,
kurz jede der Eigenschaften zukommen, welche man gewöhnlich
der Materie beilegt, ohne daß dadurch die einfachen Geister, die ihn ausmachen,
genöthigt werden, selbst ausgedehnt, massenhaft, etwa gar zusammengesetzt
u. s. w. zu sein? Können einem Ganzen nicht Eigenschaften
zukommen, die den Theilen fremd sind? Wir brauchen dabei blos an sich
neutralisirende chemische Verbindungen zu erinnern. Tafel in der kleinen
Schrift über Kant's Verhältnis zu Swedenborg (Tübingen 1845) hat
diese Ansichten Kant's über die Immaterialität und Unräumlichkeit der
Seele erst neuerlich wieder aufgenommen. Auch er fürchtet, daß die Erkenntniß
der Gleichartigkeit zwischen Geistern und »materiellen Einheiten,«
die ja doch auch nichts weiter sein können, als einfache Substanzen zum
»Materialismus« führe. Richtiger wäre es vielleicht: zum Spiritualismus,
denn sie vergeistigt auch die Elemente der Materie, statt die Geister
zur Materie herabzusetzen. Zwischen geistigen und materiellen Einheiten
kann keine andere als eine bloße Gradverschiedenheit statthaben. Die Annahme
eines specifischen Unterschieds Beider in Betreff ihrer innern Beschaffenheit
sowohl als ihrer räumlichen Verhältnisse führt auf so seltsame
Annahmen, wie Tafel's (nach Herbart's Vorgang) gemachte Voraussetzung
eines doppelten Raumes. Die immateriellen Wesen sollen außerhalb
des Raumes sein, und doch in Verhältnissen, die unter sich »Figuren,
Gestalten« und »räumliche Formen« bilden. Sie befinden sich in einem Analogon
des Raumes, der keiner ist, und doch wie ein solcher aussieht. Wie
dadurch Raum und Zeit zu bloßen, die Dinge selbst nichts angehenden
Denkformen werden, haben wir oben schon in dem Abschnitt über die Selbsterhaltung
zu zeigen versucht.





(124)
Abhandlungen zur Atomenlehre (Berl. Ak. d. W. 1828, S. 88).





(125)
Vgl. die Anmerk. S. 149.





(126)
Vgl. Exner: Psychol. der Hegel'schen Schule a. m. a.





(127)
d. h. in ihren letzten Gründen. Der Abstand von einem Tartuffe zu
einem Newton würde noch immer groß genug bleiben.





(128)
Monad. §. 17.





(129)
Encyclop. I. S. 306.







Anmerkungen zur Transkription:

Im folgenden werden alle geänderten Textstellen angeführt,
wobei jeweils zuerst die Stelle wie im Original, danach die geänderte Stelle
steht.


	Seite 5:

hergestellt zu werden verdient, auch wenn dieser noch von Niemanden

hergestellt zu werden verdient, auch wenn dieser noch von Niemandem


	Seite 15:

Monade oder Entelechie hin, und die Bezeichnung: Seele (ame) solle

Monade oder Entelechie hin, und die Bezeichnung: Seele (âme) solle


	Seite 29:

zwischen den Substanzen vorherbestimmten Harmonie (harmonie préctablie)

zwischen den Substanzen vorherbestimmten Harmonie (harmonie preétablie)


	Seite 40:

sind die Gesichtspunkte, von welchen aus sie das Universum vorstellen.

sind die Gesichtspunkte, von welchen aus sie das Universum vorstellen.«


	Seite 45:

zwischen beiden, oder als hätte Gott beständig seine Hand im Spiel(28).

zwischen beiden, oder als hätte Gott beständig seine Hand im Spiel(28).«


	Seite 46:

Lage gegen äußere Gegenstände vielleicht nicht ändert. Jedoch beschränken

Lage gegen äußere Gegenstände sich vielleicht nicht ändert. Jedoch beschränken


	Seite 48:

(ἐχοῦσι τὸ ἐντελές), jene, deren Vorstellungen, zum Theile wenigstens

(ἔχουσι τὸ ἐντελές), jene, deren Vorstellungen, zum Theile wenigstens


	Seite 59:

angebauten Felder unterstützten! Während er aber dieses that, übersah

angebauten Felde unterstützten! Während er aber dieses that, übersah


	Seite 70:

der Grund hinwegfällt, daß einfache Substanzen des Uebergangs ma erieller

der Grund hinwegfällt, daß einfache Substanzen des Uebergangs materieller


	Seite 79:

über deren Art und Weise des stattfindens zwischen den realen Wesen

über deren Art und Weise des Stattfindens zwischen den realen Wesen


	Seite 81:

oder gar entgegensetzten Bestimmungen zusammenschweißen, heißt

oder gar entgegengesetzten Bestimmungen zusammenschweißen, heißt


	Seite 82:

demselben(73). Jedem Was, sobald es nicht als dasjenige eines Seienden

demselben(73). Jedes Was, sobald es nicht als dasjenige eines Seienden


	Seite 90:

was eben wirkt, sodern auch dasjenige, was unter gewissen Umständen

was eben wirkt, sondern auch dasjenige, was unter gewissen Umständen


	Seite 95:

noch abnehmen. Von jenem Satze: Bei allem Wechsel der Erscheinung

noch abnehmen.« Von jenem Satze: Bei allem Wechsel der Erscheinung


	Seite 96:

aus einem in den andern Körper, eine Selbstbewegung, ein κινο͂υν ἀκἰνητον

aus einem in den andern Körper, eine Selbstbewegung, ein κινοῦν ἀκίνητον


	Seite 99:

werden, als es factisch stattfindet in den einfachen Empfingungen

werden, als es factisch stattfindet in den einfachen Empfindungen


	Seite 102:

im Gebirte des Geschehens gilt, daß aber diese Eigenthümlichkeit, mithin

im Gebiete des Geschehens gilt, daß aber diese Eigenthümlichkeit, mithin


	Seite 105:

nur metaphysische Geltung haben, sondern sogar das Einzige sein solsen,

nur metaphysische Geltung haben, sondern sogar das Einzige sein sollen,


	Seite 109:

Begriff, indem es außer den Zerstört- auch noch ein Aufbewahrtwerden

Begriff, indem es außer dem Zerstört- auch noch ein Aufbewahrtwerden


	Seite 109:

einen Grund voraussetzen, um aus den einen in den andern Zustand

einen Grund voraussetzen, um aus dem einen in den andern Zustand


	Seite 114:

so mag dieselbe rational oder irrational sein; es fehlt die Bedindung

so mag dieselbe rational oder irrational sein; es fehlt die Bedingung


	Seite 119:

ein scheinbares gibt, wie es ein wahres Sein gebe müsse, weil sonst

ein scheinbares gibt, wie es ein wahres Sein geben müsse, weil sonst


	Seite 127:

urspünglichem Zusammen befindlich gewesen, deutet auf eine innere Nöthigung

ursprünglichem Zusammen befindlich gewesen, deutet auf eine innere Nöthigung


	Seite 128:

wir S. 71 f. f. auch den sogenannten Vorstellungen, Sätzen und Wahrheiten

wir S. 71 ff. auch den sogenannten Vorstellungen, Sätzen und Wahrheiten


	Seite 134:

den Umstand, ob dieser Vorstellung ein wirklicher Gegenstand entspicht,

den Umstand, ob dieser Vorstellung ein wirklicher Gegenstand entspricht,


	Seite 147:

recht: nur war damit die Möglicheit eines Einflusses derselben auf

recht: nur war damit die Möglichkeit eines Einflusses derselben auf


	Seite 154:

gleiche in der Natur der Sache, nicht auf der Schwäche unsers Ernißvermögens

gleiche in der Natur der Sache, nicht auf der Schwäche unsers Erkenntnißvermögens


	Seite 177:

erstreckt sich die Porosität viel weiter, weil es niemal zwei Punkte gibt,

erstreckt sich die Porosität viel weiter, weil es niemals zwei Punkte gibt,


	Seite 177:

als blos an zusammengetzten Körpern vor sich gehendes Phänomen in

als blos an zusammengesetzten Körpern vor sich gehendes Phänomen in


	Seite 185:

Wesens verlangt wird, im Widerspruche standen. Die übrigen Kräfte

Wesens verlangt wird, im Widerspruche ständen. Die übrigen Kräfte


	Seite 188:

Einwirkung von außenher schließen lassen. Zu entscheiden, welche An-Anschauungen

Einwirkung von außenher schließen lassen. Zu entscheiden, welche Anschauungen


	Seite 192:

nach Berührung, Durchdringung, materiellen Uebergang, Selbsterhaltung

nach Berührung, Durchdringung, materiellem Uebergang, Selbsterhaltung


	Fußnote 6:

et celles de fait. Les verités de raisonnement sont necessaires

et celles de fait. Les verités de raisonnement sont nécessaires


	Fußnote 14:

cest-à-dire, la plupart fehlt in den lat. Ausgaben.

c'est-à-dire, la plupart fehlt in den lat. Ausgaben.


	Fußnote 26:

omnibus prorsus partibus carent (per. def), in monadibus etiam

omnibus prorsus partibus carent (per. def.), in monadibus etiam


	Fußnote 26:

monadis creatae physice influere possit (per theor. praec.), nihil etiam in

monadis creatae physice influere possit (per. theor. praec.), nihil etiam in


	Fußnote 55:

Nouv. syst. S 127.

Nouv. syst. S. 127.


	Fußnote 58:

Lettre à l'auteur de l'histoire des ouvrages des savans, contenant des

»Lettre à l'auteur de l'histoire des ouvrages des savans, contenant des


	Fußnote 80:

Allg. Metaph. II. S. 150

Allg. Metaph. II. S. 150.


	Fußnote 88:

Man vergl. die Note über Canz., S. 97.

Man vergl. die Note über Canz, S. 69.


	Fußnote 96:

Vgl. Herbart: Lehrb. z. Psych. 2. Aufl. S. 200. ff. Encykl. S. 228.

Vgl. Herbart: Lehrb. z. Psych. 2. Aufl. S. 200 ff. Encykl. S. 228.


	Fußnote 97:

Hartenst. Met. 263. ff.

Hartenst. Met. S. 263 ff.









*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK LEIBNITZ' MONADOLOGIE ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/7803907833878005709_titelseite.jpg
Leibuig’

Monadologie.

Deut{dh

mit einer Abhandlung itber

Leibnit’ und Herbart's Theoricen

bes

wirfliden Gefhehens,

von

Dr. Aobert Jimmermann,

Wiemn

Broumiiller und Seivel,
1847,





