
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Italië in de Middeleeuwen: Gedurende duizend jaar (305-1313)

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Italië in de Middeleeuwen: Gedurende duizend jaar (305-1313)


Author: H. B. Cotterill



Release date: July 14, 2012 [eBook #40228]

                Most recently updated: October 23, 2024


Language: Dutch


Credits: Produced by Jeroen Hellingman and the Online Distributed

        Proofreading Team at http://www.pgdp.net/ for Project

        Gutenberg




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK ITALIË IN DE MIDDELEEUWEN: GEDURENDE DUIZEND JAAR (305-1313) ***




















[image: Oorspronkelijke titelpagina.]







Italië in de Middeleeuwen









[image: Dante]
Dante









Italië in de Middeleeuwen

Gedurende duizend jaar (305–1313)

Een kort historisch overzicht met hoofdstukken
over belangrijke gebeurtenissen en personen in verband met godsdienst,
kunst en litteratuur



Door H. B. Cotterill
M.A.

Bewerkt door Dr P. A. van der Laan

Met een voorrede van Prof. Jhr Dr J.
Six

Zutphen—W. J. Thieme & Cie







Voorrede.




Niet als krijgslieden plachten de Nederlanders
naar Italië te trekken. Geen Gothen, geen Longobarden of Vandalen
kwamen uit de lage landen aan de zee. Aan de oorlogen van Guelfen en
Ghibellijnen hebben zij geen aandeel van beteekenis gehad. Wanneer de
legende de Mariakerk te Utrecht laat bouwen als boete voor een kerk te
Milaan verwoest, noemt zij een Duitschen Keizer als stichter, geen
Nederlander.

Als pelgrims uit het heilige land kwamen zij de Brenner over naar
Venetië. Als Roomvaarders bezochten zij Italië voor hun
zieleheil. De “Anima”, thans de Duitsche kerk te Rome, is
een Nederlandsche stichting.

Ook als kooplieden onderhielden zij goede betrekkingen. De Heeren
van Arkel hadden hun fortuin belegd in een bank te Genua. Het
meesterwerk van Hugo van der Goes werd door een Italiaansch koopman uit
Brugge te Florence gewijd. Een altaarstuk van Memling met soortgelijke
bestemming kwam slechts door zeeroof bij de Hanze terecht. Ook bezit
Brugge van oudsher een vroeg werk van Michelangelo. Mogen soms
Nederlandsche kunstenaars hun eigen aard verloochend hebben onder te
sterken Italiaanschen invloed, de van Eycken waarschijnlijk en velen na
hen, van Rogier van der Weijden tot Terborgh, hebben in het zuiden
alleen hun blik verruimd.

Dat is echter in later dagen dan waarvan Cotterill in dit boek
verhaalt. Onze gedachten gaan zoo zelden terug tot de tijden dat Karel
de Groote nu voor den Falkhof te Nijmegen zijn paarden zag weiden, om
dan weer te Rome als beschermer van het heilige Romeinsche rijk op te
treden of dat Frans van Assisi een innige vroomheid predikte, in zijn
land aanleiding tot nieuwe wonderen van kunst, in het noorden de bron
van die gemoedsstemming, waaruit de hervorming te voorschijn kwam.


Toch is het ook voor ons van belang in dit overzicht van duizend
jaren die smeltkroes der volkeren te aanschouwen door de oogen van een
man van kennis en smaak en zoo uit het ondergaande Romeinsche rijk het
nieuwe Italië te zien herboren worden, niet als een eenheid, eer
als een strijd van allen tegen allen, waaruit de republieken te
voorschijn kwamen, een vruchtbaren bodem voor kunst en wetenschap.

Wie Dante lezen wil en verstaan zal het niet berouwen in ons vlot
geschreven werk, in het begin vooral soms een wat zwaar te verteren
hoofdstuk doorworsteld te hebben, noodig voor een beter begrip van wat
volgt.

Goed gekozen afbeeldingen roepen de herinneringen op voor wie
Italië reeds bezocht, of helpen hen, die dat geluk nog misten aan
eenig aanschouwen.

J. Six.



Indien door het lezen van dit werk de studie van het gedicht, dat
het bewonderend nageslacht den eeretitel goddelijk heeft
gegeven, in breeder kring wordt ter hand genomen, zal ik mijn moeite
ruimschoots beloond achten.

Wat mij betreft,


poscia di dí in dí l’amo piu
forte.



De Vertaler.








Voorrede van den Schrijver




Reeds ten tijde van Cicero en Varro”,
zegt Gibbon, “waren de Romeinsche augures ervan overtuigd, dat de
twaalf gieren, die Romulus had gezien, de twaalf eeuwen
voorstelden, die door het noodlot voor het bestaan van zijn stad waren
vastgesteld”. Deze voorspelling, zoo lezen wij bij de schrijvers
van dien tijd, b.v. bij den dichter Claudianus, vervulde den geest der
menschen met somberen angst, toen de twaalfde eeuw van Rome’s
bestaan ten einde spoedde en “zelfs het nageslacht moet met
eenige verbazing erkennen, dat de verklaring van een toevallige of
verdichte gebeurtenis inderdaad bevestigd is door den val van het
West-Romeinsche Keizerrijk.” Het overgeleverde jaar van de
stichting van Rome is 753 v. Chr. en als wij nu aannemen, dat het
Keizerrijk eindigde met de inneming van de stad door den Vandaal
Gaiserik en den dood van Valentinianus III, den laatsten Keizer van de
dynastie van Theodosius den Groote, welke gebeurtenissen beide plaats
vonden in 455 n. Chr., dan is de vervulling van de profetie werkelijk
verrassend. En ons geloof aan oude voorspellingen behoeft niet geschokt
te worden, indien wij ons gedrongen voelen den eindelijken val van het
Keizerrijk ongeveer éen en twintig jaren later te plaatsen, in
welke periode niet minder dan negen zoogenaamde Keizers het purper
aanvaardden: ten eerste de moordenaar van Valentinianus, daarna de
beschermeling van den Koning der West-Goten te Arles, dan vijf
marionetten van den veldheer der barbaren, Ricimer, vervolgens een
weinig bekende ambtenaar van het hof, gekozen door een voornaam
Bourgondiër, en de negende, een zoon van een Pannonisch soldaat
uit Attila’s leger, de “onschadelijke jongeling”,
zooals Gibbon hem noemt, die de prachtig klinkende namen van Romulus
Augustus (uit medelijden of om hem te bespotten verkleind tot Momullus
Augustulus) had geërfd of aangenomen, en die in 476 door
den barbaar Odovacar werd onttroond en met
beleedigende edelmoedigheid verlof kreeg zich terug te trekken naar een
ruime en weelderige gevangenis, de villa, die Marius had laten bouwen
en Lucullus had versierd, op de hoogten, waarvan men een uitzicht heeft
op de golven van Napels en Baiae.

Dit jaar, 476, wordt algemeen aangenomen als de grens, die het einde
aangeeft van de geschiedenis van het oude Rome en het begin van de
Italiaansche geschiedenis. Toch zijn sommige schrijvers van meening,
dat het “Romeinsche Keizerrijk” onder de Keizers van het
Oosten nog voortduurde, ja zelfs nog ongeveer duizend jaar, tot de
verovering van Constantinopel door de Turken, in ieder geval nog meer
dan driehonderd jaar, totdat het in de macht geraakte van een vrouw,
die onmenschelijke ellendelinge, de vrome Irene. Deze gebeurtenis gaf,
volgens die schrijvers, den Romeinen het recht de keizerlijke
waardigheid door de pauselijke zalving te doen herleven in den persoon
van Karel den Groote. Dit herleefde Keizerrijk, dat bleef bestaan tot
den dood van Hendrik VII in 1313, toen elk werkelijk verband met
Italië verdween, of zelfs, volgens sommige, voortduurde totdat
Frans II in 1806 afstand deed van de regeering, was natuurlijk een
fictie; maar het geloof aan het zoogenaamde “Heilige Roomsche
Rijk” was een feit, dat op de middeleeuwsche geschiedenis van
grooten invloed is geweest en door den geschiedschrijver niet kan
worden geloochend. Maar welke bewijsgronden ook kunnen aangevoerd
worden om deze verschillende opvattingen te steunen, het is eenvoudiger
en het ligt meer in de rede aan te nemen, dat het oude Romeinsche
Keizerrijk, d.w.z. het uitgestrekte Imperium, waarvan Rome zelf de
metropolis was, indien het niet eindigde, toen Constantijn si fece Greco en den keizerlijken zetel van Rome naar
Byzantium bracht, of toen de laatste Keizer uit de dynastie van
Theodosius te Rome werd vermoord, kort voor de aankomst van den Vandaal
Gaiserik, toch te gronde ging, toen in 476 de barbaar Odovacar den
jeugdigen Keizer Romulus Augustulus onttroonde en, zoo al niet den titel,
dan toch de bevoegheden van een Koning van Italië aanvaardde.

Derhalve kunnen wij aannemen, dat de geschiedenis van het
middeleeuwsche Italië begint met het jaar 476. Na dat jaar stond
Italië slechts tijdelijk en niet rechtstreeks in verband
met het Oostelijke Keizerrijk, dat sommigen
het latere Romeinsche Keizerrijk willen noemen, maar dat volgens mij,
omdat “Constantinopolitaansch” een lang woord is, beter
“Byzantijnsch” genoemd kan worden, vooral ook daar dit
woord Oostersch genoeg klinkt, om een geschikte term te zijn in
kwesties over kunst en geschiedenis.

Het is waar, dat gedurende een zekere periode dit Byzantijnsche
Keizerrijk zijn heerschappij over Rome, dat door den Byzantijnschen
Keizer beschouwd werd als een provincie-stad van zijn Italiaansche
diocese, en over bijna het geheele schiereiland herstelde, en dat het
zijn souvereiniteit in eenige belangrijke Italiaansche steden en
landstreken eeuwen lang bewaarde, vooral in het Exarchaat en de
zuidelijke marina, zoodat zoo nu en dan de aanwezigheid van de
Byzantijnen in Italië ten zeerste onze aandacht zal vragen. Het is
ook waar, dat de Byzantijnsche Keizers aanspraak maakten op den titel
“Imperator Romanus”1, en dikwijls als zoodanig
werden erkend. Bovendien moet men toegeven, dat de geschiedenis van het
zoogenaamde Oostelijke Keizerrijk in later tijd, met zijn Grieksche,
Syrische, Armenische, Macedonische, Latijnsche, Vlaamsche en Fransche
monarchen en dynastiën en met zijn rijke en weelderige uitloopers,
bekend als de “Keizerrijken” van Nicaea en Trebizonde,
buitengewoon schilderachtig en belangwekkend is.

Evenwel, daar ons onderwerp Italië en niet Byzantium is, zal
het beter zijn aan te nemen, dat het werkelijke Romeinsche Keizerrijk
eindigde met de onttroning van den laatsten opvolger van Augustus te
Rome in 476 en na dat jaar onze aandacht voornamelijk tot Italië
te bepalen, terwijl wij slechts nu en dan een blik naar de andere zijde
van de Adriatische Zee zullen werpen.

Maar, ofschoon men kan zeggen, dat de geschiedenis van Italië
in de middeleeuwen met dat jaar begint, scheen het mij toch raadzaam
terug te gaan tot den tijd van Constantijn, om zekere religieuze,
staatkundige, artistieke en litteraire eigenaardigheden in haar
oorsprong na te speuren, als ook om in staat te zijn uitvoeriger de
invallen der barbaren te behandelen. Wanneer dit
gebeurd is, blijft de nog moeilijker taak over aan te toonen, hoe, te
midden van al die verschillende elementen en krachten, de nieuwe
bezieling begon te werken, die, na zoovele eeuwen, in onze dagen
eindelijk een Italiaansche natie deed ontstaan. Mijn onderwerp, dat
zich uitstrekt tot de eerste dageraad van de nieuwe kunst en
litteratuur, beslaat een tijdvak van duizend jaar en het zou een zeer
vervelend en nutteloos werk zijn, als ik trachtte mijn bladzijden te
vullen met een opsomming van de ontelbare personen, die in een zoo
snelle opvolging, in zoo ingewikkelde en vlug veranderende groepen,
over het steeds afwisselende tooneel van tien eeuwen voorbijtrekken.
Zelfs bij het uitvoerige en heldere verhaal van Gibbon moet de lezer,
die geen overvloed van tijd en zeldzame volharding bezit, er dikwijls
aan wanhopen zijn weg te vinden in het labyrint van barbaarsche
invallen en godsdiensttwisten of in het drama van het Keizerrijk, een
drama, dat zoo gecompliceerd is, dat bij meer dan een gelegenheid er
niet minder dan zes Keizers tegelijk op de planken
verschijnen.

Met het oog op de beperkte ruimte en zulk een overweldigenden
menigte van bijzonderheden, moet hij, die iets beters wil geven dan een
droge opsomming van namen en gebeurtenissen, een methode vinden, die
hem in staat stelt in een samenhangend verhaal de belangrijke
historische feiten mede te deelen en die hem toch ook gelegenheid biedt
andere belangwekkende dingen op een minder stijve en statistiek-achtige
wijze te behandelen, en met vrije hand, om zoo te zeggen, de kale
historische omtrekken in te vullen.

De wijze, waarop ik te werk ben gegaan, is de volgende: aan elk van
de vijf deelen, waarin mijn onderwerp verdeeld is, heb ik een kort
overzicht van de staatkundige gebeurtenissen dier periode laten
voorafgaan. Deze overzichten zullen het den lezer mogelijk maken den
inhoud van die hoofdstukken te omlijsten (of misschien moet ik zeggen,
chronologisch te rangschikken), waarin ik met vrije hand zekere
belangrijke episodes en personen heb geschetst, terwijl ik mij moeite
heb gegeven, door aanhalingen en beschrijvingen de locale kleur zooveel
mogelijk tot haar recht te laten komen.

Aldus kon ik vermijden, dat mijn verhaal onderbroken werd door
verhandelingen over kunst en literatuur, en heb ik, wat over deze onderwerpen mij belangrijk
toescheen, verplaatst naar de bijgevoegde hoofdstukken.

Een volledige lijst van de talrijke schrijvers over de geschiedenis,
kunst en literatuur van Italië in het tijdvak, dat hier behandeld
wordt, zou meer ruimte eischen, dan ik kan missen en indien ook de
titels van hun werken werden opgenoemd, zou een groot aantal bladzijden
noodig zijn. Ik zal dus slechts eenige oude en moderne bekenden
vermelden, aan wie ik bijzonderen dank verschuldigd ben.

Balzani (Cronache it. del Med. Evo); Boëthius
(De Cons. Phil.); Bryce; Cappelletti; Cassiodorus (en
Jordanes; ook zijn brieven, uitgegeven door Hodgkin); Compagni (Dino);
Crowe en Cavalcaselle; Engel et Serrure (Numismatique du
Moyen Age); Eusebius; Ferrero; Gaspary (Scuola Poet. Sicil.);
Gibbon; Gregorovius (Gesch. Stadt Rom); Gregorius de
Groote; Hodgkin (Italy and her Invaders); T. G.
Jackson (Romanesque Architecture); Jordanes (Hist.
Goth.); Kugler; Liber Pontificalis (ed. Duchesne);
Machiavelli (Istorie Fior.); Mothes (Baukunst d. Mittelalters); Muratori; Paulus Diaconus (Hist.
Lomb.); Priscus; Ricci (vooral over Ravenna); Rivoira (Orig. dell’ Arch. Lomb.); Rotari (Editto); St. Augustinus (De Civ. Dei);
Sismondi; Symonds; Villani (Giov); Wroth (Brit.
Mus. Catal. Goth. and Lomb. Coins); Pasquale Villari (Invas.
barbar. en L’Italia da Carlo Magno alla Morte di
Arrigo VII).

Misschien is het wel goed hier bij te voegen, dat ik mij er van
bewust ben, dat niemand over dergelijke onderwerpen als middeleeuwsche
architectuur een meening of opvatting kan verkondigen, zonder zich aan
een fucilata van verschillende kanten bloot te stellen.







1 Maar de
Karolinger Lodewijk II had het recht aan zijn kant, toen hij, in
antwoord op een hooghartig schrijven van den Byzantijnschen Keizer
Basilius, verklaarde dat de “Keizers” van het Oosten geen
Imperatores Romanorum waren.







Inhoud.




Eerste Deel.



	Hoofdstuk
	
	Bladz.



	
	Historisch Overzicht (305–476)
	1



	I.
	Waarom het Keizerrijk gevallen is
	17



	II.
	De Barbaren
	23



	III.
	Christendom en Heidendom
	32



	IV.
	Theodosius de Katholieke
	49



	V.
	Stilicho, Alarik en Placidia
	65



	VI.
	Attila de Hun
	82



	VII.
	Van Gaiserik tot Odovacar
	93



	
	Aanteekeningen
bij Plaat 9 van de munten (van Constantijn I tot Justinianus).
	103




Tweede Deel.



	
	Historisch overzicht (476–568)
	109



	I.
	Theoderik
	143



	II.
	De schrijvers
	154



	III.
	St. Benedictus
	164



	IV.
	Justinianus
	171




Derde Deel.



	
	Historisch overzicht (568–800)
	183



	I.
	Gregorius de Groote
	222



	II.
	Bouwkunst en Mozaïekwerk (300–800)
	230



	III.
	Venetië en andere steden
	252



	IV.
	Karel de Groote te Rome
	260



	
	Aanteekening over
de Byzantijnsche keizers
	273





Vierde Deel.



	
	Historisch overzicht (800–1190)
	276



	I.
	De donkere eeuwen
	340



	II.
	De Noormannen
	354



	III.
	De opkomst der Republieken
	368



	IV.
	Romaansche Bouwkunst (800–1200)
	390



	
	Aanteekeningen
over mozaïeken en beeldende kunst in Zuid-Italië en
Sicilië (1050–1200).
	403



	
	Aanteekeningen
over Plaat 45 van de munten (van Heraclius tot Hendrik VII)
	407




Vijfde Deel.



	
	Historisch overzicht (1190–1313)
	410



	
	Aanteekening
over Dante en Hendrik VII
	455



	I.
	Godsdienstige stroomingen (c. 1200–1300)
	458



	II.
	De Republieken en “Signorie” tot
1320
	471



	III.
	Kunst (c. 1300–c. 1320)
	486



	
	Index
	503











Lijst en verklaringen der illustraties.



Kaarten.



	
	
	Bladz.



	
	De vier praefecturae van het Romeinsche Keizerrijk ten tijde
van Constantijn I
	1



	
	Italië ten tijde van Odovacar
	107



	
	Zuid-West-Europa ten tijde van Theoderik
	142



	
	De heerschappij van de Longobarden
	182



	
	Het rijk van Karel den Groote
	213



	
	Italië ten tijde van Dante
	454










Platen.



	Plaat
	
	



	1.
	Dante
	Titelplaat



	
	Bronzen borstbeeld. Napels, Museo
Nazionale. Het gezicht is misschien genomen naar het Bargello-masker,
dat, naar men zegt, na zijn dood is gemaakt. In ieder geval is het een
mooi stuk werk en geeft het in overeenstemming met onze verwachting een
zeer bevredigende voorstelling van het uiterlijk van den dichter der
Divina Commedia. Het herstelde Bargello-fresco, dat
oorspronkelijk misschien door Giotto is gemaakt, geeft eerder den
minnaar van Beatrice en den schrijver van de Vita
Nuova weer.
	



	2.
	Slag bij de Saxa Rubra
	8



	
	Gedeelte van den Triumfboog van
Constantijn, Rome. Het groteske en ruwe relief in het midden, dat van
312 ongeveer dateert, stelt den slag van de Saxa Rubra, bij den Pons
Milvius voor, waar Maxentius verdronk. Zie blz. 3 en 35. De reliefs daarboven, die veel fraaier zijn,
dagteekenen uit den tijd van Trajanus en de Antonini. Zie blz. 230. In een Stanza van het Vaticaan
is een beroemd fresco, dat hetzelfde voorstelt, geteekend door Raffael en
geschilderd door Giulio Romano. 
	



	3.
	Borstbeelden van Constantijn den Groote en
Julianus
	16



	
	Uffizi, Florence, en Museum van het
Capitool, Rome. Wat Constantijn’s krullen en opschik betreft, zie
blz. 45 n. Of het borstbeeld van
Julianus echt is, wordt betwijfeld, daar de inscriptie middeleeuwsch
is.
	



	4.
	S.
Paolo fuori le mura, Rome
	24



	
	Gesticht in 388 door Theodosius en
Valentinianus II. Zie blz. 52 en
onder Kerken in den Index. Afgebrand in
1823, behalve het koor en de apsis. De reconstructie (1824–54)
volgens het oude plan is zeer indrukwekkend en het meer moderne
karakter van sommige veranderingen verhindert niet, dat het gebouw een
van de meest grootsche nog bestaande basilieken is.
	



	5.
	S.
Maria Maggiore, Rome
	32



	
	Zie Index onder Kerken.
	



	6.
	Kansel, S. Ambrogio, Milaan
	40



	
	Met de zoogenaamde tombe van
Stilicho. Daar hij te Ravenna (zie blz. 70) gedood is, zal hij waarschijnlijk niet hier begraven
zijn. De sarcophaag dagteekent van 500 ongeveer. De oude Longobardische
kansel werd omstreeks 1100 verwijderd gedurende een herstelling, en
later in Romaanschen stijl weder opgericht, omstreeks 1200. Sommige van
de grillige reliefs dateeren misschien van 800, of zelfs van 500.
	



	7.
	Mausoleum van Galla Placidia, Ravenna
	48



	
	Zie blz. 79, 231, 241. De sarcophaag in het midden is die van de
keizerin. Die aan den rechter- en aan de linkerkant (deze laatste is
onzichtbaar) zijn, naar men vooronderstelt, de tomben van haar
echtgenoot, Constantius III en haar zoon, Valentinianus III.
	



	8.
	Paus Leo en Attila
	56



	
	Fresco, geschilderd door Raffael,
in een van de Stanze van het Vaticaan. Zie blz. 90. Raffael brengt het tooneel over naar de
nabijheid van Rome (Colosseum op den achtergrond) en geeft Leo I de
gelaatstrekken van Leo X (vgl. plaat 29). Wat het
voorkomen van Attila betreft, zie blz. 84. Opmerking verdient, dat de H. Petrus en de H. Paulus
alleen door de Hunnen gezien worden. In de St. Pieter, boven het altaar
van Leo I, is een theatraal relief van Algardi (c. 1650), dat hetzelfde
tooneel voorstelt.
	



	9.
	Munten; van Constantijn I tot Justinianus (c.
306–565)
	64



	
	Zie aanteekeningen, blz. 103–05.
	



	10.
	Doopvont van de orthodoxen, Ravenna
	72



	
	Zie blz. 80, 241. De koepel, evenals die van de S. Vitale, is
samengesteld uit buizen van terra-cotta. Zie blz. 237. 
	



	11.
	Mausoleum van Theoderik, Ravenna
	80



	
	Zie blz. 148–49.
	



	12.
	S.
Apollinare Nuovo, Ravenna
	88



	
	Zie beschrijvingen op blz. 151–53, 241.
	



	13.
	S.
Pietro in Ciel D’oro, Pavia
	96



	
	Zie onder Kerken in den Index. De kerk was oorspronkelijk
(als zij nog niet ouder was) Longobardisch, misschien gesticht door
Agilulf, c. 604; maar zij is in Romaanschen stijl herbouwd. Het
grootste gedeelte van het portaal dagteekent van 950 tot 1000. Voor de
tombe van Boëthius zie blz. 157 en voor die van den H. Augustinus zie de beschrijving
van plaat 52 (1). Koningen van Italië (zie
verklaring van plaat 19) werden soms gekroond te
Pavia, de oude hoofdstad der Longobarden, in de S. Pietro of anders in
de S. Michele, die toen de kathedraal was.
	



	14.
	Boëthius
	104



	
	Zie blz. 155–59. Het schilderij, een fantasie of misschien gemaakt
naar een oud portret, is een werk van Giovanni Santi, den vader van
Raffael. Het bevindt zich in de Barberini-galerij, te Rome.
	



	15.
	Monasterio del Sacro Speco, Subiaco
	112



	
	Zie blz. 166. De kerk en het klooster, en ook de Abdij-kerk van
Monte Cassino en Collemaggio te Aquila (plaat 49)
hebben naar men zegt, zeer geleden door de geweldige aardbeving van den
13en Januari, 1915.
	



	16.
	S.
Vitale, Ravenna
	120



	
	Zie onder Kerken in den Index. Vgl. plaat 23.
	



	17.
	Mozaïeken van Justinianus en Theodora,
Ravenna
	128



	
	Zie blz. 179, 242.
	



	18.
	S.
Apollinare in Classe, Ravenna
	136



	
	Zie onder Kerken in den Index. Voor de mozaïeken, zie
blz. 242
	



	19. (I).
	De
IJzeren Kroon
	144



	
	Deze kroon wordt bewaard in de
schatkamer van de kathedraal te Monza (zie blz. 226 n.). Met deze kroon werden, naar men zegt, de
Longobardische koningen gekroond, te Pavia, hun hoofdstad, of te Milaan
(b.v. Agilulf) of misschien te Monza. De Frankische en Duitsche
monarchen tot Hendrik II (1002), schijnen als koningen van Italië
gewoonlijk te Pavia, maar later ook te Milaan, gekroond te zijn. De
“Italiaansche” koning Berengarius II (c. 950) werd te Pavia
gekroond. Frederik Barbarossa, die met Milaan in oorlog was, werd
te Monza, of misschien te Pavia, welke stad
zijn partij koos, c. 1155 gekroond. Sinds dien tijd is de IJzeren Kroon
te Monza bewaard. Karel V kroonde zichzelf met deze kroon te Bologna
in 1530 en Napoleon werd er in 1805 mede gekroond (te Milaan). In 1859
werd zij door de Oostenrijkers medegenomen, maar in 1866 teruggegeven.
Misschien was het oorspronkelijk een eenvoudige ijzeren kroon of was
alleen de binnenste ring van ijzer (dien men op de plaat kan zien);
volgens de overlevering was deze ring gemaakt van een der spijkers van
het Kruis, die door Helena uit Jeruzalem waren gebracht (zie blz.
37, noot 3). Het gouden, met
juweelen bezette, uitwendige dagteekent misschien van het jaar 1100
ongeveer. Het is een eenvoudiger en waarschijnlijk een later werk dan
de kroon, die er onder is afgebeeld. Muratori verwerpt de legende van
den spijker. Bonincontro, een kroniekschrijver van Monza uit de
veertiende eeuw, vermeldt de legende niet, ofschoon hij over de ijzeren
kroon spreekt en ons vertelt, dat ijzer een sterk en koninklijk metaal
is. Er waren, naar men meende, talrijke spijkers van het Kruis (zie
blz. 37). Het verhaal zal, wanneer
het zijn oorsprong er niet aan te danken heeft, toch zeer zeker
bevestigd zijn door het feit, dat Matteo Villani (c. 1350) deze kroon
de Sda Corona noemde, hetgeen verkeerdelijk werd uitgelegd als
Sancta Corona, terwijl het beteekent Seconda Corona; de
eerste kroon was de zilveren te Aken en de derde de gouden te
Rome.
	



	(II).
	De
zoogenaamde Kroon van Karel den Groote
	144



	
	Deze prachtige kroon, versierd met
een kruis en een boogvormigen diadeem, wordt bewaard in de keizerlijke
schatkamer te Weenen, (in den “Hofburg”). Over den tijd,
wanneer zij is gemaakt, bestaat groot verschil van meening. Sommigen,
zooals Bock, met wien ik het eens ben, zijn overtuigd, dat de kroon
zelf een vroeg Italiaansch werk is en dat de diadeem met den naam
Koenraad (Chuonradus) een bijvoegsel van later tijd is. Wanneer
dit zoo is, bestaat de mogelijkheid, dat dit werkelijk de kroon is, die
door Leo III gebruikt werd om Karel den Groote te kronen. Maar sommige
Duitschers, zooals v. Falke, die een fraai geïllustreerde
monografie over dit onderwerp heeft geschreven, verzekeren, dat de
beide deelen zonder twijfel in Duitschland zijn gemaakt en zij houden
vol, dat het geheel onmogelijk iets anders kan zijn dan een werk uit de
elfde eeuw en dus een keizerlijke diadeem moet zijn, die bepaaldelijk
(te Mainz?) vervaardigd is voor de kroning van Koenraad II en zijn
gemalin Gisela in het jaar 1027 (zie blz. 310). Er bestaat ook een verzameling van prachtige
broches, loovertjes, oorringen, halskettingen enz., die gevonden zijn
bij het graven in een straat te Mainz, niet zoo heel lang geleden; deze
voorwerpen lijken in bewerking zeer op de boogvormige kroon en kunnen
wel door Gisela bij de kroning gedragen zijn. Zij was een zeer
energieke en eerzuchtige vrouw. Door haar moeder stamde zij van Karel
den Groote af, en nadat zij tweemaal getrouwd was geweest, trad zij in het huwelijk met Koenraad, toen
deze nog slechts een Graaf was. Zij rustte niet, voordat zij bereikt
had, dat hij en zij zelf met den keizerlijken diadeem te Rome gekroond
waren, bij welke gelegenheid er veel bloed werd vergoten door de
twisten tusschen de Duitschers en de Romeinen, zooals zoo dikwijls
gebeurde, en ook door den naijver tusschen de aartsbisschoppen van
Ravenna en Milaan. De boogvormige diadeem heeft, in parels, het
opschrift: Chuonradus Dei gratia Imperator Augustus. De kroon
zelf bestaat uit edelgesteenten, gouddraadwerk en parels; er zijn drie
afbeeldingen in email op, die het volgende voorstellen: (1) Christus,
tusschen de twee aartsengelen, als Koning der Koningen. (2) David als
de Koning van den Manlijken Moed. (3) Salomo, als de Koning der
Rechtvaardigheid en Wijsheid. (4) Hiskia, als de Koning der
Vroomheid.
	



	20.
	Theodelinda’s Kip en Kuikens, Monza
	152



	
	Zie aanteekening op blz. 226. Misschien stellen zij het
Longobardische koninkrijk en zijn zeven provincies voor. Zij zijn van
verguld zilver. De koperen plaat, waarop zij staan, is modern.
	



	21. (I)
	S.
Maria in Cosmedin, Rome
	160



	
	Dicht bij den Tiber en den ronden
Tempel, die vroeger de Tempel van Vesta heette. Gebouwd c. 775. Niet
groot, maar inwendig zeer mooi door haar verhoudingen. De klokketoren
(uit de achtste eeuw) is een goed voorbeeld van een Romeinschen
campanile. Zie den Index onder Campanile.
	



	(II)
	De
Phocas-zuil, Rome
	160



	
	Op het forum. Eeuwen lang was deze
zuil bekend als “de naamlooze zuil met begraven
voetstuk”.1 Na de uitgraving, die met hulp van Engelsch
geld geschiedde, bleek uit de inscriptie, dat de zuil, die uit een
antiek gebouw genomen is, in 608 door den Exarch Smaragdus was
opgericht ter eere van den gehaten tyran Phocas, van Constantinopel,
wiens verguld standbeeld op den top stond.
	



	22.
	S.
Clemente, Rome
	168



	
	De boven-kerk. Zie onder
Kerken in den Index.
	



	23.
	S.
Vitale, Ravenna
	176



	
	Zie onder Kerken in den Index. Vgl. plaat 16.
	



	24.
	Mozaïeken in de S. Pudenziana en S. Prassede,
Rome
	184



	
	Zie de beschrijving op blz.
239 en blz. 487. De twee heiligen waren dochters van Pudens,
die te Rome de gastheer van den Heiligen Petrus was, en de
eerstgenoemde kerk is, naar men vertelt, gebouwd op de plaats van het
huis, waar de apostel verblijf hield. Men ziet op
het onderste gedeelte van de plaat, dat Paus Paschalis (817–824),
die een model van zijn kerk in de hand draagt, een vierkanten nimbus
heeft, een aanduiding, dat hij nog in leven was, toen het mozaïek
werd gemaakt. Opmerking verdient ook de phoenix op den palmboom met een
stralen-nimbus.
	



	25.
	S.
Pietro, Toscanella
	192



	
	Zie blz. 249 en onder Kerken in den
Index.
	



	26.
	S.
Maria Maggiore, Toscanella
	200



	
	Zie blz. 250 en onder Kerken in den
Index.
	



	27.
	Kathedraal en S. Fosca, Torcello
	208



	
	Zie blz. 251 en onder Kerken in den
Index. Wat den marmeren zetel op den voorgrond betreft (“de stoel
van Attila”) zie blz. 254 n.
noot.
	



	28.
	Kathedraal van Grado
	216



	
	Zie blz. 89 en 253. Grado en Aquileia, beide oude Italiaansche
steden, die in nauw verband staan met de geschiedenis van Italië,
zijn meer dan een eeuw geleden in de macht van Oostenrijk gekomen. In
568, toen de Longobarden over de Venetiaansche Alpen kwamen, vluchtten
de burgers van Aquileia (dat na de verwoesting door Attila in 452 weder
opgebouwd was) voor de tweede maal naar Grado. De Patriarch, Paulinus,
had alle reliquieën en schatten van de kerken van Aquileia
meegenomen, en zijn opvolger, Elias, verwierf den titel van Patriarch
van Grado. De Patriarch Elias (c. 578) bouwde de tegenwoordige
Kathedraal van Grado, zonder twijfel op de plaats van een oudere kerk,
terwijl hij als voorbeeld de basilieken van S. Apollinare te Ravenna
nam. De zuilen en de mozaïekvloer zijn blijkbaar van de oude kerk
(Byzantijnsch-Oost-Gotisch). Belangwekkend is de kansel met
merkwaardige reliëfs (Oost-Gotisch? Lombardisch ?) van de
evangelische dieren en een Venetiaanschen (Byzantijnschen) troonhemel.
Opmerking verdient de zilveren pala (schopvormig schilderstuk)
en de (dertiende-eeuwsche?) fresco’s in de apsis. Aan de kerk is
een oud baptisterium gebouwd, dat steenen luiken heeft, evenals te
Torcello. De kerk is dikwijls hersteld en waarschijnlijk zal men onder
het pleister van het triforium wel mozaïeken of fresco’s
kunnen vinden. In deze kerk wordt de oude middeleeuwsche liturgie van
het patriarchaat van Grado gezongen, de Cantus
patriarchinus.
	



	29.
	De
schenking van Constantijn aan Silvester
	224



	
	In de Stanze van het
Vaticaan. Geschilderd door Raffaello da Colle, en waarschijnlijk
ontworpen door Raffael. Silvester heeft de gelaatstrekken van Clemens
VII. Als toeschouwers zijn geschilderd Raffael’s vriend
Castiglione en zijn leerling Giulio Romano. De behandeling heeft plaats
in de oude basiliek van St. Pieter. 
	



	30.
	S.
Miniato, Florence
	232



	
	Zie blz. 399 en Index.
	



	31.
	Tombe van Beatrice, moeder van Gravin Mathilda, Campo Santo,
Pisa
	240



	
	In de eerste plaats is deze
graftombe merkwaardig in verband met de beroemde Gravin Mathilde, wier
moeder, Beatrice, de gemalin was van Bonifacius, den Markies van
Toskane (blz. 311, 315, 385; de
voorganger van Bonifacius was de Markies of Markgraaf, Ugo, die door
Dante il gran barone wordt genoemd en wiens graftombe
wel bekend is bij de bezoekers van de Florentijnsche abdij en wiens
moeder, Willa, de oprichtster is van de oorspronkelijke abdij).
Bonifacius stierf in 1052 en Beatrice, die met Godfried van Lotharingen
was gehuwd, werd gevangen genomen door Hendrik en met haar dochter
Mathilde naar Duitschland gevoerd; maar zij werden in 1056 in vrijheid
gesteld en Beatrice stierf, zoo op de tombe staat, eerst in 1076, een
jaar voor de gebeurtenis te Canossa; Mathilde volgde haar op. Sommigen
nemen aan, dat haar lichaam eerst in 1116 in deze oude
(laat-Romeinsche) sarcophaag werd geplaatst. De hexameter beteekent:
“Ofschoon ik een zondares was, heette ik toch Vrouwe
Beatrix.” Men verwacht tevergeefs, dat de volgende woorden een
pentameter zullen vormen, b.v. In tumulo jaceo quae
comitissa fui. Het beteekent: “In een tombe geplaatst lig ik
hier, die een gravin was”. De pentameter is misschien bedorven
door een ongeletterden steenhouwer om een rijm te maken. Hij had het
ook moeten veranderen in “In tumulum
missa” .... Wat betreft het verband van dit relief met
Niccolò, zie men blz. 497.
	



	32.
	Ingang van het Baptisterium, Volterra
	248



	
	Het achtzijdige Baptisterium
dagteekent oorspronkelijk misschien uit de zevende eeuw. Het eenvoudig
versierde portaal met zijn mooie verhoudingen is een goed voorbeeld van
Toskaansch-Romaansche bouworde, onafhankelijk van den Pisaanschen
stijl; ook de rijkere façades van de kerken te Toscanella zijn
goede voorbeelden daarvan (plaat 25 en 26).
	



	33.
	Cappella Palatina, Palermo
	256



	
	“Kapel van het Paleis”,
gebouwd aan het koninklijk paleis van de Noormannen te Palermo. Het is
de stijl der Noormannen, waarbij men den Saraceenschen invloed zeer
goed kan herkennen. Gebouwd in 1130 ongeveer door Koning Roger. De
muren, bogen en apsis zijn rijk versierd met prachtige mozaïeken
uit de Siciliaansche school der Noormannen (zie blz. 402 en 403). Merkwaardig zijn de flauw gespitste
bogen, die (evenals te Monreale) eenigen Arabischen invloed vertoonen.
Zie plaat 43. 
	



	34.
	Roger van Sicilië, door Christus gekroond
	264



	
	Mozaïek in La Martorana,
Palermo. Zie blz. 362 en 405.
	



	35.
	Graftombe van Koning Roger
	272



	
	In de Kathedraal van Palermo. In de
andere porfieren sarcophagen zijn neergelegd Frederik II (plaat
47), zijn vader, Hendrik VI, zijn moeder, de
Keizerin Constantia (de dochter van Roger) en in een oude Romeinsche
sarcophaag ligt de gemalin van Frederik, Constantia van Arragon.
Ongeveer 1780 werden deze sarcophagen uit een zijkapel gehaald, en,
nadat zij waren geopend en onderzocht, onder deze baldachini
geplaatst.
	



	36.
	Kathedraal te Palermo
	280



	
	Oorspronkelijk gebouwd door
Aartsbisschop Offamilio (Walter of a Mill), in de plaats van een oude
kerk, die in een moskee was veranderd. De zuid-zijde van de kathedraal
en de oostzijde dateeren voornamelijk uit 1170–1200 en vertoonen
vele merkwaardige aanwijzingen van Saraceenschen invloed. (De gevel
boven het prachtige portaal aan de zuid-zijde is er in de vijftiende
eeuw bijgevoegd en de minder fraaie koepel dagteekent van 1800). De
west-zijde is uit later tijd (c. 1350); zij is door een boog, die de
straat overspant, verbonden aan een grooten, ouden klokketoren, waarvan
het bovenste gedeelte hersteld is.
	



	37.
	S.
Marco, Venetië
	288



	
	Zie onder Kerken in den Index.
	



	38.
	Baptisterium, Florence
	296



	
	Zie blz. 69.
	



	39.
	Kathedraal te Ferrara
	304



	
	Dit is een goed voorbeeld van den
overgang van de Romaansche tot de Gotische bouworde. Het
beneden-gedeelte dagteekent uit 1130 ongeveer, en niet alleen de
onderste arcade en de deuren, maar ook de voornaamste eigenschappen van
het geheele gebouw zijn Romaansch. Toch kan men een Gotischen invloed
zeer duidelijk aanwijzen en het geheel voldoet niet, ofschoon het
gebouw indrukwekkend is. Het vooruitspringende portaal is er later
bijgevoegd, en is gedeeltelijk Romaansch van stijl, met leeuwen, en
gedeeltelijk Venetiaansch-Gotisch.
	



	40.
	Baptisterium, Kathedraal en Klokketoren te Pisa
	312



	
	Zie blz. 397–98 en onder Kerken in den Index.
	



	41.
	Kathedraal S. Martino, Lucca
	320



	
	Zie blz. 249 en 398. Wat betreft het ruiterstandbeeld van den H.
Martinus, een werk van Guidetto, en de Afneming van het Kruis
van Pisani zie men blz. 495 en
499. De klokketoren is een mooi voorbeeld
van een Lombardischen campanile. Opmerking verdienen de uitgetande
Ghibellijnsche tinnen (merli). Zie plaat 64.
	



	42.
	La
Collegiata, S. Gimignano
	328



	
	Zie blz. 400. Vgl. ook plaat 54. De kerk is
rijk versierd met fresco’s van Benozzo Gozzoli, een leerling van
Fra Angelico, Ghirlandajo, en anderen, en bevat een altaar, dat gewijd
is aan S. Fina, de beschermheilige van de stad, en gemaakt door
Benedotto da Maiano.
	



	43.
	Kathedraal van Monreale, bij Palermo
	336



	
	Gebouwd door Willem den Goede, c.
1175–89. De prachtige torens en andere eigenaardigheden schijnen
op den invloed van den bouwstijl der Noordelijke, misschien Engelsche
Noormannen te wijzen. Zie blz. 402. De mooie lijnen van de flauw gespitste bogen geven
wellicht een aanduiding van Saraceenschen invloed. Schitterende
mozaïeken bedekken de muren en de apsis. Zie blz. 405–06.
	



	44.
	Kathedraal te Cefalu
	344



	
	Wat de overeenkomst tusschen deze
kerk en de St. Etienne te Caen betreft, zie blz. 402 noot. Voor de prachtige mozaïeken zie blz.
405; opmerking verdienen de
anti-pauselijke kanteelen van den toren.
	



	45.
	Munten. Van Heraclius tot Hendrik vii (c.
650–1313)
	352



	
	Zie aanteekeningen, blz. 407–09.
	



	46.
	Castel del Monte
	360



	
	In Apulië, ongeveer 24 K.M.
landwaarts van Trani, dat aan de kust van de Adriatische zee ligt.
Gebouwd door Frederik II en veel door hem gebruikt om te jagen. Men
vertelt, dat hij in dit kasteel zijn boek over de valkenjacht heeft
geschreven, waarvan het handschrift zich in het Vaticaan bevindt. Hij
stierf op een ander Apulisch kasteel, van Fiorentino, dicht bij
Lucera.
	



	47.
	Graftombe van Frederik ii, Kathedraal te
Palermo
	368



	
	Zie aanteekening bij plaat 35. Toen de sarcophaag werd geopend, vond men het lijk van
den Keizer, gewikkeld in Saraceensche gewaden; op zijn hoofd was een
kroon; zijn schepter en een zwaard lagen naast hem.
	



	48.
	Karel van Anjou, Rome
	376



	
	In het Museum van het Capitool, (op
een ongunstige plaats, wat de belichting betreft.) Waarschijnlijk
opgericht door de Romeinen na de afschuwelijke terechtstelling van den
jeugdigen Konradijn in 1268, toen Karel,
die hier gekleed ia in een Romeinsche toga, en schepter en kroon
draagt, herkozen werd als Senator van Rome. Het gezicht is
terugstootend door de ruwe en wreede trekken; de neus is “zeer
groot”, zooals Gregorovius opmerkt, zeer terecht, want ook Dante,
die Karel van Anjou in het Anti-purgatorium (in plaats van de hel, waar
hij toch zeker had moeten zijn) ontmoet, maakt melding van zijn
maschio naso en noemt hem nasuto (Purgatorio
VII, 113). Deze gelaatstrekken kan Dante juist bij dit standbeeld
hebben opgemerkt, toen hij in 1300 en 1301 te Rome was; en misschien
heeft ook Giovanni Villani dit in Dante’s gezelschap gezien, want
hij beschrijft Karel als iemand “met een wreed uiterlijk, een
olijfkleurig gezicht en een grooten neus”. Zie blz 435 noot. Den
grooten neus kan men ook zien op de munten van Karel. Zie plaat
45, munt 10 (blz. 408), waar het gezicht een sterke gelijkenis vertoont met
dit standbeeld.
	



	49.
	S.
Maria di Collemaggio, Aquila
	384



	
	Aquila ligt in de Abruzzen. Deze
kerk verdient onze aandacht in verband met de geschiedenis van den
ongelukkigen kluizenaar, Paus Celestinus V, wiens graftombe men hier
kan zien, en ook fresco’s, die zijn lotgevallen voorstellen en
geschilderd zijn door een leerling van Rubens. Zie blz. 440 noot. De
architectuur is ook zeer merkwaardig, daar het een voorbeeld is van den
zuidelijken, waarschijnlijk twaalfde-eeuwsche, Lombardisch-Romaanschen
bouwstijl, met prachtige roosvensters, maar met een voorgevel van
ingelegd marmer, die een duidelijke aanwijzing is van Saraceenschen
invloed. De kerk heeft erg geleden door de verschrikkelijke aardbeving
van Januari, 1915. Men zegt, dat zij nu zeer gevaarlijk is en men is
bezig haar te steunen, om te voorkomen, dat zij instort.
	



	50. (I).
	Bonifacius, die het jubileum van 1300
afkondigt
	392



	
	Een fragment van een fresco van
Giotto, aan een pilaar van het schip in de Basiliek van het Lateraan,
te Rome. Het bewijst, dat Giotto nog kort voor het jaar 1300 te Rome
was. (Zie blz. 488). Het bewijst
ook, dat in dezen tijd Bonifacius de tweede kroon, die men bij
het standbeeld kan zien (en ook zichtbaar is bij de figuur in de
Grotte van de St. Pieter), niet had aangenomen. De
oorspronkelijke hoofdbedekking van den Paus (tiara) was een
kegelvormige muts van goudlaken, waarschijnlijk een navolging van de
Phrygische κυρβασία,
of van de apices der Romeinsche priesters. De eerste kroon werd
misschien aangenomen door Bisschop Silvester op grond van de schenking
van Constantijn den Groote. (In de onechte “Donatie” wordt
het woord frigium, d. i. Phrygische muts, gebruikt). Waarom
Bonifacius de tweede kroon heeft aanvaard, weet men niet; maar ik
vermoed, dat het de souvereiniteit over Sicilië en Apulië
waarnaar hij streefde, (zie blz. 442) moest aanduiden. De derde kroon van den
“driedubbelen tyran”, zooals
Milton hem noemt, werd, naar men weet, door Paus Urbanus V (die Avignon
trachtte te verlaten) aangenomen; waarom hij dit gedaan heeft, is
onbekend.
	



	(II)
	Het standbeeld van Bonifacius VIII
	392



	
	Vroeger versierde het den
voorgevel, maar nu staat het in den Duomo te Florence, waar het langs
een grooten pilaar toornig schijnt te kijken naar het portret van
Dante, die geschilderd is te midden van tooneelen uit de Inferno,
waartoe hij zijn grooten vijand veroordeelde.
	



	51.
	Tombe van Hendrik van Luxemburg
	400



	
	In den Campo Santo, te Pisa.
Vervaardigd door een beeldhouwer van Siena, c. 1315.
	



	52.
	(I) Tombe van den H. Augustinus
	408



	
	In de S. Pietro in Ciel
d’oro, te Pavia. Zie plaat 13 en blz.
204 en 248. Het lichaam werd gered
uit de handen der Saracenen, en van Sardinië door Liutprand, c.
723, meegenomen; het werd geplaatst in de oude Longobardische kerk, die
door Agilulf gebouwd is. De tegenwoordige tombe, kwistig versierd met
reliëfs en beeldjes, werd ongeveer 1370 vervaardigd. Toen de kerk
een tijdlang als pakhuis is gebruikt (1844–75), werd de tombe
naar de kathedraal gebracht en het gebeente werd gelegd in een glazen
kist.
	



	(II)
	Tombe van den H. Dominicus
	408



	
	In de S. Domenico, Bologna. Vasari
zegt; dat het een vroeg werk (1231!) van Niccolò Pisano is, en
voltooid door zijn leerling, Fra Guglielmo; maar waarschijnlijk is het
in zijn geheel uitgevoerd door dien leerling, omstreeks 1267. Daar hij
geen loon had ontvangen, stal de broeder, naar men vertelt, een rib van
den heilige. Een van de engelen wordt gehouden voor een vroeg werk van
Michelangelo.
	



	53.
	Assisi
	416



	
	Klooster en boven-kerk (c. 1250)
van de westzijde gezien. Het klooster is geseculariseerd.
	



	54.
	S.
Gimignano
	424



	55.
	S.
Zeno (Maggiore), Verona
	432



	
	Een prachtige Romaansche basiliek
uit de elfde eeuw (het koor is van 1260 ongeveer). Het gebouw met den
toren en de uitgetande tinnen (de Ghibellijnsche merli) werd
soms, naar men vertelt, door de Keizers als verblijf gebruikt, wanneer
zij Italië bezochten.
	



	56.
	De
Paleizen Loredan en Farsetti, Venetië.
	440



	
	Beide in Venetiaansch-Romaanschen
stijl van ongeveer 1150 en buitengewoon mooi door hun verhoudingen. Het
Loredan (aan de linkerzijde) noemt Ruskin het prachtigste van alle
paleizen aan het groote kanaal. 
	



	57. (1)
	Mozaïek in de S. Maria in Trastevere
	448



	
	Voor het bovenste gedeelte
(ongeveer 1140) zie men blz. 488
en voor het algemeen karakter van dergelijke mozaïeken blz.
239–40.
	



	(2)
	La
Navicella
	448



	
	In het voorportaal van de St.
Pieter, te Rome. Geschilderd door Giotto, of naar zijn ontwerp,
misschien door Cavallini. Zie blz. 488. Het bovenste gedeelte in het bijzonder heeft
belangrijke veranderingen ondergaan om het voor zijn tegenwoordige
plaats in orde te maken. Het was oorspronkelijk in het atrium
van de oude basiliek.
	



	58.
	Kansel in La Trinità della Cava, bij
Salerno
	456



	
	Zoowel de kansel als de
spiraal-zuil voor de Paaschkaars zijn zeer fraaie voorbeelden van
Zuid-Italiaansch “Cosmati” werk (c. 1250). Zie blz.
489.
	



	59.
	Cosmati-tombe in S. Maria sopra Minerva, Rome
	464



	
	Zie blz. 489.
	



	60.
	S.
Croce, Florence
	472



	
	Zie blz. 492–93.
	



	61.
	De
kansel van het Baptisterium, Pisa
	480



	
	Een werk van Niccolò Pisano.
Zie blz. 496–99.
	



	62.
	De
kansel te Ravello
	488



	
	Zie blz. 498–99. Ravello ligt niet ver van Amalfi.
	



	63.
	De
kansel te Siena
	496



	
	Zie blz. 499.
	



	64.
	Palazzo pubblico, Siena
	498



	
	Een van de mooiste
Italiaansch-Gotische paleizen. Zie blz. 494. De klokketoren, ongeveer 100 meter hoog, heet
La Torre del Mangio en werd c. 1330–40 gebouwd;
het paleis zelf werd tusschen 1289 en 1305 opgericht. Siena werd
Welfsch in 1270 (zie blz. 477);
derhalve hebben wij hier de vierkante Welfsche tinnen, welke men moet
onderscheiden van de uitgetande Ghibellijnsche tinnen (merli) op
de platen 41 en 55. Bij den Florentijnschen Palazzo Vecchio heeft het
hoofdgebouw (c. 1300) de vierkante, en de toren (c. 1460) de uitgetande
tinnen.
	



	65.
	Kathedraal te Siena
	500



	
	Zie blz. 492.
	












Illustraties in den tekst.


	     Bladz.

	Kasteel van Theoderik te Verona
(zegel)      150

	Classe, Ravenna
(Mozaïek)      152

	Theoderik’s paleis te
Ravenna (Mozaïek)      152

	Leo’s
Triclinium-mozaïek     
216

	Relief boven het portaal van de
Kathedraal te Monza      227

	Zuilen en kapiteelen in de S.
Costanza fuori, Rome      233

	Kapiteelen in de S.
Vitale      238

	Lombardisch werk in de basiliek
van S. Abbondio, bij Como     
249

	Kapiteel in de S. Pietro,
Toscanella      250

	Kapiteel in de S. Ambrogio,
Milaan      250

	De oude basiliek van St. Pieter te
Rome      261

	Trappen van het Presbyterium en
“Confessio” in de S. Giorgo te Valabro
     266

	“Confessio” in het
Oratorium van de catacombe van S. Alessandro, te Rome
     266

	Munt van Michael
Palaeologus      274

	Hij knielt voor Christus en wordt gesteund door den Aartsengel
Michael. Op de keerzijde ziet men de Heilige Maagd, omgeven door de
muren van Constantinopel. Pachymerus, een geschiedschrijver uit dien
tijd, zegt, dat Michael Palaeologus valsche gouden munten liet slaan om
in de groote aanvraag te voorzien, en dat deze munten op de keerzijde
“een beeld van de stad” vertoonden.

	Venetiaansche Munt van c.
860      374

	Daar Venetië in dien tijd bijna onafhankelijk is, staat op
deze munten “God beware het Romeinsche Keizerrijk” en
“God beware Venetië” in plaats van den naam van den
Keizer. Het gebouw is de
“Karolingische Tempel”, die men dikwijls op munten van dit
tijdperk vindt. Na 1100 worden alle aanduidingen over het Keizerrijk
weggelaten, en na 1155 wordt op de grossi en matapans de
naam van den Doge gezet. Giovanni Dandolo liet het eerst gouden dukaten
en zecchinen slaan, ongeveer 1285. Zie plaat 45,
munt 14 (blz. 409).

	Florentijnsche Munt van c.
1200      388

	Zilveren grosso. Hetzelfde type werd gebruikt voor den
gouden florijn. Zie plaat 45, munt 16 (blz.
409).

	Munt van de zonen van Ugolino, c.
1290      476

	Ugolino was bailli in Sardinië, waar zijn zonen, Guelfo
en Lotto deze gouden munten lieten slaan met het wapen van de familie
(Gherardesca).

	Munt van Milaan, c.
1260      480

	Type van den Milaneeschen gouden florijn, met S. Ambrosius en de
twee Milaneesche heiligen, Protasius en Gervasius. Waarschijnlijk heeft
een van den Torriani of Visconti dezen laten slaan.












1 Thou nameles column with the buried base, Byron, Childe
Harold’s Pilgrimage IV, 110, 2.










[image: De vier Praefecturae van het Romeinsche Keizerrijk]
De vier Praefecturae van het Romeinsche
Keizerrijk

ten tijde van Constantinus I

De diocesen van de Praefectura waren: Praefectura Galliarum: Britannia, Galliae,
Viennensis. Praefectura Italiae: Italia,
Hispania, Africa. (Spanje wordt soms bij de Praefectura van de Galliae
genomen). Praefectura Illyrici: Thracia
en geheel Griekenland, Moesiae, Pannoniae. Praefectura Orientis: Asia, Pontus, het Oosten, Egypte.
(Asia is Asia Minor en het Oosten is Syrië, Palestina,
enz.).












Eerste Deel.



Historisch Overzicht.

305–476.




In 305 deed Diocletianus afstand van de
regeering en dwong Maximianus, een Pannonisch soldaat, dien hij twintig
jaar tevoren had gekozen tot Keizerlijk collega (d. w. z. tot
“Augustus”) om hetzelfde te doen. Daarna liet hij het
Keizerrijk over aan Constantius Chlorus en Galerius, die tot dusverre
slechts “Caesars” d.w.z. troonopvolgers waren geweest. Als
nieuwe Caesars werden gekozen Severus en Maximinus.

Constantius had vroeger Helena, die misschien van Britsche afkomst
was getrouwd; bij haar had hij een zoon, den lateren Constantijn den
Groote. Toen hij tot Caesar werd gekozen (293) was hij gedwongen Helena
te verstooten en Theodora te huwen, de dochter van Keizer Maximianus;
en de jonge Constantijn, die zich waarschijnlijk beleedigd voelde, had
er de voorkeur aan gegeven in het verre Oosten als soldaat te dienen in
plaats van te blijven bij zijn vader, die het opperbevel voerde in
Gallië en Brittannië. Maar vijftien maanden na zijn
verkiezing als Keizer over het Westen stierf Constantius te York en
zijn zoon Constantijn, die haastig van Nicomedia (in Bithynië) was
gekomen om zich bij zijn vader te voegen op diens expeditie tegen de
Caledoniers, werd door het leger te York begroet als Augustus en
Imperator.

Galerius had zich voorgesteld, dat hij bij den dood van Constantius
alleen keizer worden zou, maar toen Constantijn hem bericht zond van
zijn benoeming was hij verplicht zijn woede te verkroppen en morrend
stond hij hem den titel van Caesar toe, terwijl hij Severus bevorderde
tot de waardigheid van Augustus en hem de provincie Italië
toekende.

Maar Maxentius, de zoon van den ouden Maximianus (die zich na zijn
abdicatie in onmachtigen wrok heeft teruggetrokken) verwekt nu een
opstand in Rome en Severus vlucht naar Ravenna, waar hij capituleert
en gedwongen wordt zelfmoord te plegen. De oude Maximianus bezoekt
Constantijn in Gallië om met hem te onderhandelen en neemt zijn
dochter Fausta mede, die Constantijn te Arles trouwt. Krachtens zijn
vroegere keizerlijke waardigheid bekleedt Maximianus daarna Constantijn
met het purper en bekrachtigt aldus zijn verkiezing door het leger.
Dadelijk dringt de Oostelijke Augustus, Galerius, toen hij den dood van
Severus had vernomen, Italië binnen, doch moet terugtrekken. Dan
benoemt hij Licinius als Augustus voor de Illyrische provincie. Daarna
vraagt de overgebleven “Caesar” Maximinus den keizertitel
voor Egypte en Syrië, die hem met tegenzin wordt toegekend,
terwijl te Rome Maxentius zichzelf tot Keizer van Italië
proclameert en zijn vader, den oude Maximianus, overhaalt wederom het
purper aan te nemen. Derhalve hebben wij niet minder dan zes Keizers
tegelijk—een merkwaardig verwarden toestand!

Maxentius en zijn vader krijgen twist. De praetorianen verklaren
zich voor den jongste en Maximianus trekt terug naar Illyricum; vandaar
door Galerius verdreven gaat hij weer naar Arles in Zuid-Gallië en
staat het purper af aan zijn schoonzoon Constantijn. Maar terwijl
Constantijn op een expeditie is in het Rijnland, overvalt den ouden man
een onbedwingbare aandrift om de schatkist te Arles te bemachtigen en
een aantal soldaten over te halen hem nog eens tot Keizer uit te
roepen. Constantijn komt met zijn vloot opzetten, de Saône en de
Rhône af, en Maximianus vlucht naar Marseille in de hoop door de
Romeinsche vloot van zijn zoon Maxentius ontzet te worden; maar de
burgers laten hem in den steek en hij wordt door Constantijn ter dood
gebracht, terwijl Fausta haar natuurlijk gevoel opoffert aan haar
huwelijksche plichten en blijkbaar de terechtstelling van haar vader
goedkeurt.

Galerius stierf kort
daarna (311) in zijn paleis te Nicomedia, door wurmen
opgevreten, naar men zegt. Hij schijnt een trotsch, maar flink en
ondernemend karakter gehad te hebben, en zijn regeering werd bekend
door vele werken van algemeen nut b.v. de draineering van een
uitgestrekt moeras tusschen de Drave en den Donau.

Nu zijn er nog slechts vier keizers over: Maximinus in Azië en
Egypte, Licinius in Oost-Europa, Constantijn in het Westen, terwijl
Maxentius Italië en Noord-Afrika tyranniseert. Maar Italië
en Noord-Afrika waren te klein voor de eerzucht van Maxentius. Hij
toont openlijk zijn bedoeling om het gebied van Constantijn binnen te
dringen, wiens keizerlijke titels op zijn bevel worden uitgekrast en
wiens standbeelden hij smadelijk laat omverwerpen. Daarop marcheert
Constantijn, na de helft van zijn leger aan den Rijn gelaten te hebben,
met ongeveer 40.000 man zuidwaarts tegen 200.000 op, trekt de
Mont-Cenis over, neemt Susa, Turijn, Milaan en Verona, en met de
snelheid van een adelaar, zooals de groote Caesar zelf, is hij weldra
bij Rome, waar in den slag bij Saxa Rubra (de roode rotsen, bij den
Pons Milvius) Maxentius wordt verslagen en in den Tiber verdrinkt
(312).

In 313 bevestigde Constantijn’s “Edict van Milaan”
den zoogenaamden “Kerkvrede” en de erkenning, ten minste in
het westelijke Keizerrijk, van het Christendom als een wettigen
godsdienst—misschien als den Staatsgodsdienst, ofschoon
Constantijn zelf een heiden bleef, of ongedoopt, tot kort voor zijn
dood. In hetzelfde jaar begint Maximinus (Nicomedia) een oorlog met
Licinius (Byzantium en Illyricum), maar wordt verslagen en vlucht naar
Tarsus, waar hij sterft. Derhalve zijn er nu slechts twee Keizers,
Constantijn en Licinius, die gedurende tien jaar (314–324) het
Romeinsche Keizerrijk verdeeld houden. Zij twisten en verzoenen zich en
twisten dan weer. Constantijn neemt Byzantium, en ofschoon hij op
verzoek van zijn eigen zuster beloofd had het leven van haar gemaal te
sparen, liet hij kort daarna zijn schoonbroeder Licinius ter dood
brengen, nadat hij hem gedwongen had voor zijn voeten te knielen en hem
met beleedigend medelijden had doen opstaan. Aldus werd de Romeinsche
wereld ten slotte wederom voor eenigen tijd onder één
Keizer vereenigd.

In de volgende zes jaar bewerkt Constantijn het overbrengen van den
zetel der regeering van Rome naar Byzantium, dat hij van nieuwe muren
en publieke gebouwen voorziet. In 330 wordt het aan hem gewijd met zijn
nieuwen naam Constantinopolis. Het was in deze periode—een jaar
na de inneming van Byzantium en den moord op Licinius—dat hij het
beroemde Concilie te Nicaea in Bithynië bijeenriep, waar de
Niceensche geloofsbelijdenis werd vastgesteld en de leerstellingen van
Arius werden veroordeeld. (Constantinus werd, ofschoon legende en kunst
vertellen, dat hij door bisschop Silvester te Rome in 324 werd
gedoopt, pas op zijn sterfbed door een Ariaansch bisschop gedoopt.)
Niet lang nadat hij aldus den eersten steen had gelegd van de
orthodoxie, liet hij zijn oudsten zoon Crispus en zijn eigen vrouw
Fausta (men denke aan Hippolytus en Don Carlos!) en zijn neef, den
jongen Licinius ter dood brengen. Tegen het einde van zijn regeering
leidt Constantijn een veldtocht tegen de Goten, die nu de Scythische
bewoners van Midden-Europa, in dien tijd Sarmaten geheeten, over den
Donau beginnen te drijven. Hij verslaat de Goten in een grooten
veldslag, maar de Sarmaten (voorvaders van de Bulgaren) worden ten
slotte ten Zuiden van den Donau gedrongen en 300.000 krijgen land in
Thracië, Macedonië en Italië.

In 337 sterft Constantijn de Groote in zijn paleis bij Nicomedia
(Bithynië) en het Keizerrijk wordt verdeeld onder zijn drie zonen,
een en twintig, twintig en zeventien jaar oud, Constantinus II,
Constantius II en Constans. De eerste van deze (Keizer van Gallië,
Brittannië en Spanje) wordt gedood, toen hij Italië, de
provincie van zijn broeder Constans binnendrong; Constans wordt
vermoord door een usurpator, Magnentius.

Toen werd Constantinus, die een dozijn neven en ooms uit den weg had
laten ruimen, alleen Keizer. Hij valt Magnentius aan en verslaat hem
bij Mursa aan de Drave en jaagt hem voort van de eene plaats naar de
andere. Eindelijk wordt de usurpator ingehaald bij Lyon en stoot zich
in zijn zwaard.

Constantius, wiens hof (te Constantinopel en later te Milaan) wordt
geregeerd door ambtenaren van het paleis, vooral door een eunuch,
Eusebius, vermeerdert zijn familiemoorden door Gallus, zijn neef, uit
den weg te ruimen, die met zijn zuster Constantina, een menschelijke
furie, was gehuwd en dien hij als “Caesar” voor de
provincie van het verre Oosten had aangesteld.

De broeder van Gallus, de toekomstige Keizer Julianus (van wien nog
vele geschriften over zijn) vertelt ons de schandelijke geschiedenis
van deze tragische gebeurtenis. Ook hij was door Constantius gevangen
gezet en redde ternauwernood het leven door de gunst van de Keizerin,
de schoone en beminnelijke Eusebia. Hij werd verbannen naar Athene, maar
door den invloed van Eusebia teruggeroepen naar Milaan, trouwde met
Helena, een andere zuster van Constantius, en ontving den titel van
“Caesar” en het bestuur over het Westen. Hoe er twist
ontstond, hoe Julianus door zijn soldaten tot Augustus werd
uitgeroepen, hoe Constantius kwam aanstormen van het verre Oosten om
den usurpator te straffen, hoe hij bij Tarsus stierf, zal later
uitvoeriger verteld worden, wanneer het karakter en de regeering van
den Afvalligen Keizer zal worden behandeld.

Julianus regeerde slechts twintig maanden en was nog geen 32 jaar,
toen hij stierf. Hij bezweek aan een pijlwond in Perzië ten Oosten
van den Tigris, niet ver van de plaats waar nu Bagdad staat, toen zijn
leger (zooals vroeger in die streken het leger van de 10.000 Grieken)
groot gevaar liep vernietigd te worden. Het wordt meer door de
staatsmans- dan veldheerskunst van Jovianus gered, een officier van de
Lijfgarde, die (nadat Sallustius, de edele Prefect van de Oostelijke
provincies, voor de eer heeft bedankt) tot Keizer wordt uitgeroepen
door de troepen en een vernederenden vrede aanneemt van den Perzischen
Koning Sapor, wien hij vijf provincies en verscheidene steden afstaat.
Nadat het Keizerlijke leger vele manschappen in de rivieren en de
woestijn van Mesopotamië heeft verloren, bereikt het
Antiochië, waar, zooals overal op zijn terugtocht, groote
verontwaardiging wordt opgewekt door den afstand van de Oostelijke
provincies. (Op de munten van Jovianus ziet men hem met lauwerkransen,
gevleugelde Victoriae en gevangenen aan zijn voeten!)

Gedurende zijn verblijf van zes weken te Antiochië en zijn
geforceerden marsch door Klein-Azië naar Constantinopel verspreidt
Jovianus proclamaties, die verdraagzaamheid aanraden jegens het
paganisme, maar het Christendom herstellen en ook den
“Kerkvrede”, terwijl hij tevens den ouden Athanasius
wederom op den patriarchalen troon van Alexandria plaatst—een
poging tot pacificatie die hem enthusiaste toejuichingen bezorgt van de
katholieke hierarchie, maar weldra gevolgd wordt door nog meer
verbitterde, broedermoordende twisten tusschen de Christelijke sekten.
Te Tarsus wordt het lijk van keizer Julianus verbrand. Vandaar trekt
Jovianus verder met de Christelijke vaan (het Labarum) aan het
hoofd van zijn leger; maar voordat hij Nicaea bereikt, sterft hij
plotseling—vergiftigd, misschien door paddestoelen of door den
damp van houtskool of van een pas gepleisterde kamer.

In plaats van Jovianus wordt (nadat de prefect Sallustius
nog eens voor de eer bedankt had) Valentinianus
gekozen, een flink officier van Pannonische afkomst. Na zijn benoeming
roept men van alle kanten dat hij een collega moet kiezen. Hij belooft
niets, maar een maand later, na zijn aankomst te Constantinopel,
vereert hij zijn broeder Valens, die beschreven wordt als een
zwakzinnige, dikke, gebrekkige man, met den titel van Augustus.
Derhalve wordt het Keizerrijk wederom verdeeld (364); Valens wordt het
Oosten toegewezen, van den Donau tot Perzië; hij resideert
voornamelijk te Antiochië; Valentinianus behoudt Illyricum,
Italië, Noord-Gallië en de andere westelijke provinciën
en kiest Milaan als zijn keizerlijke residentie.

In 365 en 366 heeft plaats de aanslag van Procopius, een
bloedverwant van Julianus en een heiden, die zich meester wil maken van
het Oostelijke Keizerrijk. Hij neemt Constantinopel, wordt door de
troepen in Thracië en aan den Donau erkend en zijn generaals
onderwerpen Bithynië. De bange Valens, die nu te Caesarea is, wil
afstand doen, maar zijn ministers staan het niet toe. De bejaarde
Sallustius wordt wederom tot prefect van het Oosten gekozen en
Procopius vlucht, nadat hij bij Thyatira verslagen is, naar de
Phrygische bergen, maar wordt verraden en onthoofd. De laffe en zwakke
Valens wordt dus hersteld op den troon van het Oostelijke Keizerrijk.
Hij wijdt zijn grootste werkkracht aan het vervolgen van
“Athanasische Katholieken” (hij was zelf een Ariaan,
gedoopt door den Ariaanschen patriarch van Constantinopel). De oude
Athanasius vlucht, misschien voor den vijfden keer, uit
Alexandrië; maar het volk grijpt naar de wapenen en hersteld zijn
patriarch, die kort daarna sterft (373).

Valentinianus, lang en koninklijk van gestalte, verwierf eerst
eerbied en genegenheid en schijnt nuttige wetten te hebben gemaakt (een
van dezen beperkte de legaten aan de Kerk, die nu aan weelde begon toe
te geven). Hij schijnt ook in verscheidene steden Akademies te hebben
gesticht, zooals eeuwen geleden in Athene bestonden. Maar hij regeerde
nog niet lang of hij werd de slaaf van een onbedwingbare wreedheid, die
vele duizenden slachtoffers eischte, vooral in Rome en Antiochië;
de vonnissen waren meestal gebaseerd op beschuldiging van tooverkunst.
(Men zegt dat hij twee woeste berinnen hield, Innocentia en Mica Aurea
om de veroordeelden voor zijn oogen te verscheuren.) Zijn
cholerisch temperament was de onmiddellijke oorzaak van zijn dood, want
toen in 375 gezanten van de Quaden, een barbaarsche volkstam, bij hem
in zijn paleis te Trier kwamen, voer hij zoo heftig tegen hen uit, dat
hij een aderbreuk kreeg.

Valentinianus I werd opgevolgd door zijn zoon Gratianus dien hij als
kind van negen jaar tot Augustus had benoemd en die nu zestien jaar
telde. Maar een deel van het leger was op de hand van zijn half-broeder
Valentinianus, een baby van vier jaar, en Gratianus neemt hem goedig
als collega aan, onder regentschap van de moeder van het kind, Justina;
hij geeft hem de provincie Italië en wijst hem Milaan als
residentie aan.

Omstreeks dezen tijd had de zwakzinnige Oostelijke Keizer, Valens,
de oom van de jeugdige bestuurders van het Westen, een groote menigte
West-Goten, die over den Donau waren gedreven door de Hunnen,
toegestaan zich te vestigen in Moesië en Thracië. Deze
West-Goten, door een afschuwelijken hongersnood geteisterd en ellendig
behandeld door de keizerlijke ambtenaren, stonden op en begonnen het
land te verwoesten; Valens valt hen aan. Niet ver van Hadrianopolis
wordt slag geleverd en ongeveer 40.000 man worden neergehouwen, een
ramp te vergelijken met die van Cannae. Valens verdween in het felst
van den strijd en is nooit meer gezien. Het gerucht liep, dat een hut
waarin hij met zijn gevolg was gevlucht, door de Goten in brand was
gestoken en dat allen in de vlammen waren omgekomen. Gratianus (378)
kiest nu tot Keizer van het Oosten den generaal Theodosius, van
Spaansche afkomst. Hij zelf, een vriendelijke en sportlievende
jongeling van negentien jaar, die opgegroeid was onder den zachten
invloed van den dichter Ausonius, wekte de verachting van zijn soldaten
op door zijn tijd te gebruiken met jagen op zijn uitgestrekte
jachterreinen in Gallië, in Scythisch kostuum, omgeven door
Scythische meisjes en gunstelingen. Weldra wordt er een opstand in
Brittannië verwekt door Maximus, een Romeinschen balling, die een
edelvrouw van Carnarvon had gehuwd. Met een groot leger (later sprak
men van de emigratie van een belangrijk deel der Britsche natie, zegt
Gibbon) valt hij Gratianus aan, die naar Lyon vlucht, waar hij wordt
gevangen genomen en gedood (383). Maximus proclameert zichzelf tot
Augustus. Gedurende vier jaar is hij de facto Keizer van het
Westen ten noorden van de Alpen en als zoodanig door Theodosius erkend;
maar weldra dringt hij Italië binnen, en verjaagt Justina met haar
zoon, Valentinianus II, nu een jongen van vijftien jaar, van Milaan
naar Aquileia, en van Aquileia naar Constantinopel.

[image: 2. Slag bij de Saxa Rubra, Triomfboog van Constantijn.]
2. Slag bij de Saxa Rubra, Triomfboog van
Constantijn.



Theodosius, de keizer van het Oosten, ontvangt de vluchtelingen, en wordt
verliefd op Galla, de zuster van den jongen keizer van het Westen.
Nadat hij haar getrouwd heeft, voert hij oorlog tegen Maximus, dien hij
verslaat en doodt, herstelt Valentinianus II op zijn troon (388) en
brengt drie jaren in Rome en Milaan door. Gedurende dit verblijf te
Milaan werd Theodosius, die als vurig katholiek en verdelger van het
Arianisme in de bijzondere gunst stond van St. Ambrosius, naar men zegt
door den aartsbisschop uit de kathedraal van Milaan geweerd, totdat hij
openlijk boete had gedaan voor het bloedbad van de argelooze burgers
van Thessalonica, dat hij bij een oploop had geduld.

Ongeveer twee jaren later (392), niet lang na Theodosius’
terugkeer te Constantinopel, werd de jonge Valentinianus vermoord te
Vienne in Gallië, waarschijnlijk door een Frankisch generaal,
Arbogast. Zoo bleef Theodosius als eenige wettig keizer over. Arbogast
trad op als dictator en koos als keizer van het Westen een rhetor,
Eugenius. Het duurde twee jaren, voordat Theodosius tegen dezen tweeden
usurpator een veldtocht waagde, dien hij met groote inspanningen gevaar
versloeg bij den Frigidus (Koude rivier), bij Aquileia. Arbogast
stortte zich in zijn zwaard en Theodosius, bevrijd van alle mededingers
was nu, zoowel in werkelijkheid als in naam, de opperheerscher van het
Romeinsche Keizerrijk.

Maar zijn leven wordt bedreigd door waterzucht, veroorzaakt door
zijn weelderige levenswijs; hij benoemt dus twee opvolgers, den eerste
in het Oosten, den tweede in het Westen, roept den jongste, Honorius,
een jongen van tien jaar, naar Milaan (395) om den schepter over het
Westen uit zijn stervende handen te ontvangen en vertrouwt de voogdij
over den jongen toe aan den bevelhebber van zijn leger, Stilicho. Het
Oostelijke Rijk werd toegewezen aan Arcadius, een zwakken jongeling van
achttien jaar, kwaadaardig en hebzuchtig van karakter, en als zijn
regent werd door Theodosius gekozen de eerste minister van Staat,
Rufinus, een hatelijke Galliër van obscure afkomst. Deze
verdeeling van het Rijk blijft bestaan, met uitzondering van twee jaren
na den dood van Honorius. Voortaan zal dus Italië voornamelijk
onze aandacht vragen.

Honorius, die achtentwintig jaar regeerde, stond intellectueel zoo
laag, werd beheerscht door zoo teugellooze hartstochten en
onnatuurlijke neigingen, dat men hem met recht van krankzinnigheid kan
verdenken. Toch vonden er gedurende zijn regeering gebeurtenissen
plaats, die hoogst belangrijk waren voor de toekomst van
Italië.

De hoofdrol in het nu volgende drama speelt Stilicho, de reeds
genoemde Vandaal, eerst voogd en later schoonvader van Honorius, in de
litteratuur bekend als de held in de gedichten van Claudianus, den
laatste van de klassieke Latijnsche dichters. In 395 gelukt het hem
zijn mededinger Rufinus te laten vermoorden door Gotische soldaten en
gedurende ongeveer dertien jaar is hij inderdaad de heerscher over
beide Keizerrijken.

In 402, nadat hij Honorius, die in grooten angst Milaan had verlaten
bij het binnendringen van de West-Goten onder Alarik en de Vandalen
onder Radegast, had bevrijd, overreedde Stilicho hem om den zetel van
de regeering over te brengen naar Ravenna; die stad bleef voor vele
jaren de hoofdstad van Italië.

Stilicho verslaat Alarik bij Turijn en daarna bij Verona; ten slotte
(405) neemt hij Radegast gevangen en doodt hem; deze was met een
geweldig leger van Vandalen en andere barbaren uit Rhaetia gekomen en
belegerde Florence. Maar om deze indringers het hoofd te bieden trekt
Stilicho legioenen van den Rijn weg, waardoor hij in Gallië een
stortvloed van woeste Vandalen en andere Germaansche stammen binnen
laat, die zeventien provincies verwoesten. Ook aan Brittannië
onttrekt hij troepen en weldra komt de Romeinsche heerschappij hier tot
een einde, zoodat de Britten, aldus overgelaten aan de plunderingen van
de Picten en Scoten, de “Engelsche” zeeroovers te hulp
roepen—welke hulp ongeveer veertig jaar later kwam met Hengist en
Horsa!

In 407, een van de laatste jaren van de Romeinsche occupatie, wordt
een gewoon soldaat, Constantijn, door de soldateska in Brittannië
tot de waardigheid van Keizer verheven en gedurende eenigen tijd joeg
hij Honorius schrik aan door zijn veroveringen uit te breiden over
Gallië en Spanje, van den muur van Antoninus tot de zuilen van
Hercules.

De populariteit en de invloed van Stilicho lijdt door deze
gebeurtenissen. Hij wordt aangeklaagd van verraad en in 408 te Ravenna,
waar hij in een kerk gevlucht was, vermoord, misschien op bevel van
Honorius. De dood van Stilicho opent de sluizen voor de West-Goten.
Dertig duizend Goten, tot nog toe in dienst van Stilicho en het
Keizerrijk, voegen zich bij Alarik, die, nadat hij de haven van Ostia
heeft genomen, driemaal Rome heeft geblokkeerd en door hongersnood tot
afschuwelijke daden heeft gebracht, Rome binnentrekt in 410—de
eerste keer, dat de stad werd betreden door een buitenlandschen vijand
sinds de inneming door de Galliërs in 390 vóór
Christus. Alarik bleef slechts drie of misschien zes dagen in Rome,
waar blijkbaar minder gemoord en geplunderd is, dan men had verwacht.
Daarna marcheerde hij Zuidwaarts, misschien met de bedoeling
Sicilië aan te vallen, maar stierf te Cosenza en werd, naar men
zegt, onder het water van de Busento begraven; de bedding werd eenigen
tijd verlegd om een graf en een monument te bouwen.

De terugtocht van de West-Goten uit Italië onder Athaulf
(Adolf), de stichting van hun rijk in Zuid-Gallië, en de
merkwaardige lotgevallen van de prinses Galla Placidia, die Alarik in
Rome gevangen nam, zullen in het vijfde hoofdstuk uitvoeriger
beschreven worden.

In dit verband is het voldoende te zeggen dat deze dochter van
Keizer Theodosius den Groote naar Gallië werd gevoerd door
Athaulf, die kort na zijn huwelijk met haar stierf. Zij wordt door haar
halfbroeder Honorius vrijgekocht voor 600.000 maat koren en op haar
terugkeer naar Italië trouwt zij met Constantius, die den titel
Augustus van Honorius ontvangt, maar reeds in 421 sterft. Daarna
geraakt zij in twist met Honorius en loopt weg met haar zoon, die
nauwelijks vier jaar oud is, naar Constantinopel. Daar was nu
Theodosius II, haar neef, Keizer. Hij was Arcadius opgevolgd, toen hij
een kind van zeven jaar was, en was tot nog toe onder het regentschap
van zijn zuster Pulcheria geweest, die nog langen tijd, zelfs gedurende
zijn geheele regeering (vooral nadat zijn gemalin Eudocia zich naar
Palestina had teruggetrokken) in waarheid de heerscheres van het
Oostelijk Rijk was, en na zijn dood in 450 als Keizerin werd
erkend, maar gedwongen werd of verlof kreeg tot Keizerlijk gemaal een
handigen oud-soldaat en senator, Marcianus te nemen.

Doch om terug te keeren tot Placidia en haar zoontje: zij worden
vriendelijk opgenomen door Pulcheria en Theodosius en een paar maanden
later, na den dood van Honorius, wordt de titel “Augustus van het
Westen” gegeven aan den jongen Valentinianus, die nu ongeveer zes
jaar is, en onder regentschap van zijn moeder staat. Het geheele
Romeinsche Rijk bevindt zich nu feitelijk onder het bestuur van twee
vrouwen, van welke de eene (Placidia) ongeveer vijftien jaar
(425-’40) en de andere (Pulcheria) ongeveer veertig jaar de
teugels van het bewind in handen houdt.

De lange regeering van Valentinianus III (425-’55) is bekend
door twee zeer belangrijke invallen—van de Hunnen en van de
Vandalen.

Aan zijn hof, of liever aan dat van zijn moeder Placidia, te
Ravenna, heeft de rivaliteit van twee aanzienlijke generaals,
Aëtius en Bonifacius, grooten invloed op den loop der
gebeurtenissen.

Bonifacius, een trouwe steun van Placidia in de dagen van haar
ballingschap, had het bestuur over de provincie Afrika gekregen, waar
hij een groot vriend was geworden van St. Augustinus. Aëtius had
een usurpator, die door Theodosius te Ravenna overwonnen was, gesteund
en zelfs een groot leger van Hunnen opgeroepen om den opstand kracht
bij te zetten, doch hij was verstandig genoeg om de gunst van Placidia
te zoeken, wier voornaamste raadsman hij werd aan het hof te Ravenna.
Door de kuiperijen van Aëtius werd Bonifacius teruggeroepen van
zijn commando in Afrika; maar hij gehoorzaamde niet en men zegt dat hij
in een opwelling van verontwaardiging de Vandalen naar Afrika riep. In
429 stak hun koning Gaiserik (Genserik) van Spanje over met een groot
leger en trots den wanhopigen tegenstand van Bonifacius, die te laat
berouw had van zijn dwaling (als hij die ooit heeft begaan)
verwoesten zij het gansche land en nemen Hippo na een lange belegering
in, gedurende welke St. Augustinus, die met Bonifacius in de belegerde
stad was, stierf. Bonifacius ontsnapt en keert terug naar Ravenna, waar
hij duelleert (of misschien een slag levert) met Aëtius en aan
zijn wonden sterft (432). Aëtius wordt
daarna—volgens sommigen—door Placidia tot rebel verklaard;
hij vlucht naar zijn vrienden, de Hunnen, en voert wederom een geweldig
leger van deze barbaren naar Ravenna om schrik aan te jagen. Onderwijl
verwoesten Gaiserik en zijn Vandalen Afrika te vuur en te zwaard. In
439 nemen zij Carthago en kort daarna vallen zij Sicilië aan en
plunderen het; Placidia wordt gedwongen een verdrag te teekenen,
waarbij zij hun de veroverde provincies afstaat en zich aldus een
tijdperk van vrede verzekert. In 450 sterft Placidia, die sinds tien
jaar van haar regentschap afstand had gedaan, te Rome, ofschoon haar
graftombe te Ravenna is.

De periode 450–452 is gedenkwaardig wegens den schrik, door
Attila den Hun, den geesel Gods veroorzaakt, die als een bliksemstraal
neerschiet op het Westelijke Rijk, maar verslagen wordt of ten minste
beteugeld door Aëtius en zijn bondgenooten, de West-Goten, in den
grooten slag bij Châlons—een slag, die over het lot van
Europa besliste en verdient vermeld te worden naast den slag bij
Salamis, Himera of Tours. Toen stort Attila zich, razend, op
Italië en verovert vele steden, waaronder Padua en Aquileia. (De
vluchtelingen van deze en andere plaatsen vestigen zich te Grado, op de
lagunen en de lidi, waar Venetië later verrijst). Aan den
zuidelijken oever van den Lacus Benácus (Lago di Garda) ontmoet
Attila nu een gezantschap van Rome, aan welks hoofd Paus Leo de Groote
staat. Wat er gezegd is of wat er gebeurde om zulk een wonder te
veroorzaken, is onbekend, maar het staat vast, dat na dit onderhoud de
woeste Hunnenkoning met zijn leger wegtrok; en kort daarna sterft hij
plotseling—misschien aan haemorrhagie.

Valentinianus III had Aëtius zijn dochter beloofd, maar na
Attila’s dood krijgt hij meer zelfvertrouwen en toen Aëtius
te zeer op zijn belofte aandrong, vermoordt hij hem in een vlaag van
woede.

Het volgend jaar (455) wordt Valentinianus zelf, terwijl hij de
athletische spelen te Rome bijwoonde, door twee soldaten gedood, uit
wraak over den moord op Aëtius, of, misschien om een andere reden,
zooals wij zullen zien. Dus is de dynastie van Theodosius uitgeroeid
(want Pulcheria was twee jaar tevoren te Constantinopel gestorven) en
wij kunnen dit jaar 455, dat verwoesting en ellende over Rome
bracht, terecht beschouwen als het einde van het West- d.w.z. van het
oude-Romeinsche Rijk; want, ofschoon in de volgende een en twintig
jaren niet minder dan negen zoogenaamde Keizers verrezen en vielen in
Rome, zijn deze slechts schimmen in de groote processie van
Augusteïsche monarchen—poppen van barbaarsche vorsten of
generaals.

De moord op Valentinianus was misschien een wraakneming, niet alleen
voor den dood van Aëtius, maar ook voor een beleediging, die de
Keizer de vrouw van een Romeinsch senator, Petronius Maximus had
aangedaan. Hoe dat ook zij, Maximus werd nu benoemd tot Keizer, en hij
tracht de jonge weduwe van den vermoorden Valentinianus te dwingen met
hem te trouwen, wat een zonderlinge methode schijnt om de beleediging,
zijn eigen vrouw aangedaan, te wreken. Maar Eudoxia, dochter van den
vroegeren Keizer Theodosius II, verontwaardigd over het voorstel van
den moordenaar van haar gemaal roept den Koning der Vandalen naar Rome.
Doch misschien had zij nauwelijks tijd om dat te doen—want haar
gemaal was gedood in het begin van 455 en in Juni waren Gaiserik en
zijn Vandalen bij den mond van den Tiber. Eenige dagen later trekken
zij Rome binnen, waar de nieuwe Keizer gesteenigd en gedood wordt bij
een oploop, toen hij trachtte uit de stad te vluchten; een Bourgondisch
soldaat eischte de eer van de eerste wond op. De plundering van Rome
zal later beschreven worden; hier is het voldoende er bij te voegen,
dat, toen Gaiserik naar Sicilië en Afrika terugkeerde, hij met den
ontzaglijken buit (waaronder de schatten van den tempel van Jeruzalem)
ook als gevangene de Keizerin meevoerde, die, naar men zegt, hem naar
Italië had geroepen, alsmede haar twee dochters, van welke er een
(Eudocia) met zijn zoon, de Vandalen-Koning Hunnerik trouwde.

Rome is gedurende eenige maanden verlamd door deze ramp. Ten slotte
nam de Koning der West-Goten, Theoderik II, wiens vader was gesneuveld
in den slag bij Châlons, het op zich in de vergadering te Arles
van de hoofden der Romeinen en Goten van Gallië, den aanvoerder
van het leger in Gallië, Avitus, geboortig uit Auvergne, als
Keizer te kiezen. De senaat en het volk van Italië, ofschoon
onwillig, nemen hem aan en zijn verkiezing wordt bekrachtigd door den
Keizer van het Oosten, Marcianus. 

Maar de regeering van Avitus duurde kort. Zijn voornaamste
bevelhebber, Ricimer, een barbaar—zijn moeder was een
West-Gotische prinses en zijn vader was van Sueefschen
adel—brengt de Vandalen een verpletterende nederlaag toe bij
Corsica en na aldus populariteit verworven te hebben, neemt hij de
teugels van het bewind in handen en speelt in de volgende zestien jaar
de rol van Keizer-fabrikant. Eerst zet hij Avitus af, die bij zijn
poging tot ontvluchten te Placentia wordt gegrepen en een lot
ondergaat, dat later verscheidene andere grooten overkwam: hij wordt
gedwongen de tonsuur aan te nemen en er wordt een bisschop van hem
gemaakt! Na een interregnum kiest Ricimer tot Keizer Marjorianus, een
dapper en energiek soldaat; maar zijn vloot van 300 schepen wordt door
Gaiserik bij de kust van Spanje vernield—en op zijn terugkeer
wordt hij door soldaten van Ricimer gedood—of hij doet afstand en
sterft.

Daarop volgt een andere pop, Libius Severus, gedurende wiens
regeering (461–65), Ricimer de leiding heeft. Maar wegens de
groote machtsuitbreiding van de Vandalen ter zee wordt Ricimer
genoodzaakt, na den dood van Severus en een interregnum van achttien
maanden, de hulp in te roepen van den Keizer van het Oosten, Leo I,
“den Thraciër”, ook de marionet van een barbaarsch
generaal, Aspar, die te Constantinopel dezelfde rol speelt als Ricimer.
Leo stelt Anthemius voor, die door Ricimer wordt geaccepteerd en hij
neemt Anthemius’ dochter tot gemalin (467). Een groote expeditie
van meer dan 1000 schepen wordt nu door Leo en Anthemius uitgezonden om
de Vandalen te verpletteren, maar deze mislukt en Gaiserik wordt
almachtig in de Middellandsche Zee, bezet Sardinië en Sicilië
en plundert ongehinderd de kusten van Italië. Anthemius was al te
populair geworden. Ricimer verzamelt dus een geweldige macht, belegert
en plundert Rome, vermoordt zijn schoonvader en kiest tot Keizer een
Romeinsch edelman, Olybrius, die Placidia had getrouwd, de vroeger
vermelde dochter van Valentinianus. Een paar weken na den moord op
Anthemius sterft de Keizer-fabrikant aan haemorrhagie en twee maanden
later sterft Olybrius (472).

Na den dood van Ricimer neemt zijn neef Gundobald, een Bourgondisch
vorst, zijn plaats in en laat te Ravenna als Keizer een
kapitein van de Garde van het Keizerlijke Huis (Comes
Domesticorum) uitroepen, Glycerius. Maar de Keizerin Verina te
Constantinopel, steeds geneigd om zich overal in te mengen, trekt
voordeel van de ziekte van haar gemaal, Leo den Thraciër, en
benoemt tot Keizer van het Westen een van haar verwanten, Julius Nepos.
Als deze in Italië komt, trekt Gundobald zich terug naar
Bourgondië en Glycerius, die uit Rome is gevlucht, stemt erin toe
als bisschop van Salona in Dalmatië gewijd te worden; voor een
onttroonden Keizer was het in deze tijden een geluk, wanneer hij
tonsuur of een bisschopswijding mocht kiezen in plaats van het
uitsnijden van zijn tong of het uitbranden van zijn oogen door middel
van een bekken roodgloeiend metaal (een procédé, dat men
in het Italiaansch abbacinamento noemt).

Maar nu breekt onder de Gotische troepen in Rome muiterij uit.
Aangevoerd door hun generaal, Orestes, trekken zij tegen Ravenna op.
Nepos vlucht en bereikt Salona, waar hij zijn vroegeren mededinger, den
ex-Keizer-Bisschop Glycerius ontmoet. Hier aanvaardt hij het bestuur
over Dalmatië en regeert nog jaren lang, door het hof van
Constantinopel als Keizer erkend.

Orestes, de derde van deze “Keizer-makers”, was
waarschijnlijk een Romeinsch patriciër, ofschoon hij in
Illyrië geboren was. Hij had in het leger van Attila gediend en
was door dezen als gezant naar Constantinopel gezonden, misschien met
Edeco, den vader van Odovacar. Hij zelf was een Romein, gehuwd met een
vrouw van Romeinschen adel en daarom waagde hij waarschijnlijk, wat
zelfs Ricimer niet zou gewaagd hebben—hij proclameerde zijn eigen
zoon tot Keizer. De naam van den jongeling verbindt de namen van den
eersten Koning en den eersten Keizer van Rome. Hij is algemeen bekend
als Romulus Augustulus, ofschoon het kleineerende of geaffecteerde
diminutief niet op zijn munten voorkomt.

Men zou verwachten dat het Romeinsche bloed en de Romeinsche
sympathiën van den jongen Keizer en van Orestes zelf hun regeering
sterk zou maken. Maar juist dit feit schijnt hun val veroorzaakt te
hebben. Stilicho en de andere barbaren waren ten val gebracht door den
haat van de Romeinen, d.w.z. van de oorspronkelijke Italianen; Orestes
valt, omdat hij den eisch van zijn barbaarsche troepen, geweldig door
hun aantal en invloed, niet inwilligt. Hun eisch was dat een derde
van het land aan hen zou gegeven worden—dit
beteekende, dat voortaan een uitgestrekt deel van Italië door
barbaren zou worden bewoond.

[image: 3. Constantijn de Groote.]
3. Constantijn de Groote.



[image: Julianus.]
Julianus.



Hierop breekt muiterij uit onder aanvoering van Odovacar (Odoacer);
deze was een officier van de Herulische troepen en waarschijnlijk de
zoon van Edeco, die, zooals gezegd is, door Attila als gezant naar het
Byzantijnsche hof van Theodosius II was gezonden. Orestes vlucht naar
Ticinum (Pavia), dat genomen en geplunderd wordt. Hij ontsnapt naar
Placentia (Piacenza), maar wordt ingehaald en gedood.

Het leven van Augustulus, die een schuilplaats in Ravenna had
gezocht, wordt door Odovacar gespaard. Wat met hem gebeurde is reeds
verhaald in de voorrede en een meer volledige beschrijving van
de plaats waar hij als gevangene vertoefde, zal elders gevonden worden.
Den val van Augustulus in 476 kan men beschouwen als het einde van het
West-Romeinsche Keizerrijk, d.w.z. het oude Imperium
Romanum. 









Hoofdstuk I.

Waarom het Keizerrijk gevallen is.




Het onderwerp van dit werk wordt in vijf
deelen gesplitst. Het eerste loopt tot den val van het West-Romeinsche
Rijk tot het jaar 479 waarin Romulus Augustulus onttroond werd en de
titel Imperator Romanus, die met eenige onderbreking en dikwijls zonder
eenige wettige aanspraak door ongeveer zeventig opvolgers van den
grooten Augustus is gevoerd, uit Italië verdween; de talrijke
usurpatoren laten we hier buiten beschouwing.

Maar wanneer wij spreken over den val van het West-Romeinsche Rijk,
moet in herinnering gebracht worden, dat in het jaar 467 het Westersche
Rijk, dat in den tijd van Constantijn de halve Romeinsche wereld
omvatte—n.l. de zes uitgestrekte “diocesen”
Brittania, de twee Galliae, Hispania, Italia en
Noord-West-Afrika—niet meer bestond. Brittannië was in
de macht van de Picten, Scoten en Angelsaksen, de vijftien provincies
van Gallië waren verdeeld in onafhankelijke koninkrijken van
Franken, West-Goten, Bourgondiërs en Alemannen, Spanje werd
bestuurd door West-Goten en Sueven, Afrika, Sicilië en
Sardinië waren in de macht van den Vandaal Gaiserik. Toen dus
Odovacar Augustulus onttroonde bestond het Westersche Rijk slechts uit
Italië met de provincies Noricum en Rhaetia in het noorden;
hierbij mogen wij misschien voegen die streek van Dalmatië, aan de
Oost-kust van de Adriatische Zee, waarheen een verdreven Romeinsche
Keizer, Nepos, zich had teruggetrokken en waar hij in zijn klein
imperium in imperio gesteund werd door de regeerende
macht te Constantinopel, Keizerin Verina.

De onttroning van Augustulus mag dus beschouwd worden als de
vernietiging van den naam van datgene, dat in werkelijkheid niet meer
bestond—het machtige Keizerrijk, waar Rome het centrum van was en
dat in de dagen van Trajanus (c. 100) zich uitstrekte van de
Kaspische zee tot den Atlantischen oceaan, van de Libysche woestijn tot
de hooglanden van Caledonië en ook nog een groote provincie
omvatte, Dacië, aan de andere zijde van den Donau, ofschoon
Augustus, een eeuw vroeger, wijselijk die rivier als de
noord-oostelijke grens van het Imperium Romanum had aangenomen.

En van die kant kwamen de moeilijkheden. Trajanus’ annexatie
van Dacië (de streek tusschen de Theiss en de Pruth) schiep een
kunstmatige grens van groote uitgestrektheid, die onverdedigbaar bleek
tegen de ontelbare horden van barbaren, voortdurend opgedrongen naar
het Westen en het Zuiden door nieuwe golven van vijandelijke volkeren
uit het verre Oosten. Keizer Aurelianus (c. 272) vond het noodig die
provincie aan de West-Goten over te geven op voorwaarde dat zij den
Donau niet zouden oversteken. Aldus kocht hij een precairen
wapenstilstand van ongeveer honderd jaar, onderbroken door ettelijke
veldtochten in den tijd van Constantijn, die eens de barbaren een
verpletterende nederlaag en een verlies van 100.000 man, naar men zegt,
toebracht. Omstreeks 370 werden deze Dacische West-Goten (zie p. 7)
door de naderende Hunnen over den Donau gedreven en kregen toestemming
zich in Thracië te vestigen; maar kort daarna stonden zij op en
versloegen het keizerlijke leger in een grooten slag bij Hadrianopolis,
in welken slag de Keizer, Valens, verdween.

Dit was het begin van die invallen der barbaren, die de
onmiddellijke oorzaak waren van den val van Rome en die zulk een
belangrijke rol spelen in de vroegste geschiedenis van middeleeuwsch
Italië. In een ander hoofdstuk zal over den oorsprong en het
karakter van deze noordelijke en oostelijke stammen gesproken worden.
Hier zal gewezen worden op zekere eigenaardigheden van het latere
Romeinsche Keizerrijk, welke zijn ontbinding schijnen verhaast te
hebben.

Een wereldrijk, zooals de droom van Alexander was en zooals Rome
eenmaal scheen te zullen verwezenlijken, zal altijd een gebouw zijn,
veroordeeld om in te storten onder zijn eigen overweldigende massa. Het
is waar, dat de Romeinen, als wij Germanië uitzonderen, feitelijk
de heerschers der aarde waren—terrarum
domini—gedurende ongeveer vijf eeuwen, van de verwoesting van
Carthago in 146 v. Chr. tot den slag bij Hadrianopolis in 378 n.
Chr.; maar hoe lang is het Colosseum blijven staan na den val van
Rome?

De droom van een permanente wereld-heerschappij kan misschien eens
verwerkelijkt worden in den vorm van een federatie van de groote
mogendheden en een parlement der Menschheid, maar vrijheid en
zelfbestuur gepaard met vrijwillige onderwerping aan een centrale
regeering in aangelegenheden van gemeenschappelijk belang moeten
ongetwijfeld de essentieele eigenschappen zijn van elk dergelijk
systeem; en die eigenschappen waren klaarblijkelijk afwezig in het
Romeinsche Keizerrijk. Het geheele stelsel, opgebouwd uit vele en
verschillende rassen, werd slechts bijeengehouden door het militaire en
administratieve gezag van een enkele stad en bestond voornamelijk ten
behoeve van die eene stad, in wier schatkamers voortdurend van alle
streken van de bekende wereld schattingen en belastingen en oorlogsbuit
stroomden. Hierheen voerden Rome’s zegevierende generaals uit
drie wereldeelen hun ontelbare gevangenen om hun triumf op te luisteren
en de staatskas of de beurzen van hun overwinnaars te vullen met de
opbrengst van hun losprijs of verkoop als slaven; want het sociale
systeem van het Romeinsche Keizerrijk was voornamelijk gebouwd op de
gevaarlijke basis van slavernij1. Gibbon verzekert dat in
den tijd van Keizer Claudius de bevolking van het Keizerrijk steeg tot
ongeveer 120 millioen, van welke ongeveer zestig millioen slaven waren;
en tijdens de regeering van Diocletianus stamde, volgens Bryce, twee
derde van de geheele bevolking van het rijk van slaven af.

De buit en schattingen van vreemde landen en de aanvoer van
ontelbare slaven droeg meer en meer bij tot het verdwijnen van den
middenstand en terwijl de Romeinsche en provinciale ambtenaren, de
groot-grondbezitters, en zij, die de legers aanwierven, zich aldus
verrijkten, ontstond er een enorme massa van slaven op de uitgestrekte
landgoederen in Italië en een straatarm gepeupel in de stad, dat
steeds afhankelijker werd van de rijkere klasse, steeds hopeloozer
verstrikt in de klauwen van woekeraars, steeds heftiger begeerend op te
staan tegen hun onderdrukkers, die maar al te goed wisten hoe zij hen
rustig konden houden door rijkelijke brooduitdeelingen en
circus-spelen. Aan het hoofd van dit sociale systeem stond een monarch,
bekleed met bijna absolute macht, omringd door een dichte phalanx van
grondbezitters en ambtenaren, en in het bezit van een groot leger, dat
hem onmiddellijk ten dienste stond.

En de aard van dit leger bracht nog een ander gevaar voor het
Keizerrijk mee. In den tijd van de oude monarchie en de oude republiek
vormde de geheele manlijke bevolking den “exercitus” en
bijna iedere volwassen burger was soldaat. Ook later, toen bij Cannae
werd gestreden en Carthago werd verwoest, en ook in de dagen van
Caesar, was het leger uitsluitend gevormd uit Romeinsche
burgers—van Rome zelf of haar bondgenooten—uit burgers, die
Italiaanschen grond bezaten en bebouwden, die deel uitmaakten van de
groote vergaderingen, die wetten gaven aan de Romeinsche wereld en die
van hun ploeg of werkplaats konden worden geroepen om voor Rome te
sterven of haar leger ter overwinning te voeren.

Toen de grenzen van het rijk zich uitbreidden, werd het steeds
moeilijker recruten te vinden. Door Marius werd de heffe van het
Romeinsche volk en van de bondgenooten als huurlingen geworven; door
Marcus Aurelius werd het privilege om te dienen uitgebreid tot de vrije
bevolking van de gansche Romeinsche wereld; weldra werden slaven
toegelaten, en ten slotte barbaren en deze vormden binnenkort het
grootste gedeelte van de staande legers, die Rome moest onderhouden, en
op welke zij moest vertrouwen om haar gezag in de afgelegen provincies
van drie werelddeelen te handhaven.

Om deze groote legers soldij te betalen stegen voortdurend de
belastingen, totdat de druk bijna ondragelijk werd en het eenige
bedrijf van de regeering was geld af te persen.

Ten slotte, een van de voornaamste oorzaken, die bijdroeg tot de
ontbinding van het Keizerrijk, was de wonderbaarlijke groei en
eindelijke triomf van het Christendom, welks diep-wortelende en
levenskrachtige beginselen niet alleen het paganisme als erkenden
godsdienst omverwierpen, maar ook de grondvesten, waarop het gansche
sociale systeem, men zou kunnen zeggen, de geheele materieele en
intellectueele beschaving van de Romeinsche wereld gebouwd was. In zijn
omvangrijk werk “de Civitate Dei” gaf St.
Augustinus zonder twijfel de gevoelens van de Christenen weer,
toen hij met ontzag sprak over de plundering van Rome door Alarik als
een uiting van Gods wraak op de heidenen, die nog steeds op hun
godenbeelden vertrouwden. En hij sprak niet alleen met ontzag, doch
bijna met verrukking; en inderdaad was, zooals in de dagen van Noach,
een zondvloed zeer gewenscht. Niet alleen hingen zoowel de boeren als
de hooggeboren senatoren hardnekkig aan het oude bijgeloof en de oude
vereering van i dei falsi e bugiardi nog lang na
Julianus den Afvallige en zelfs ten tijde van St. Benedictus, maar het
zedelijk en godsdienstig gevoel was gedaald, ondanks het voorbeeld van
menig edel karakter en de welgemeende, maar slecht gerichte pogingen
van het Stoïcisme, zelfs het Stoïcisme van Epictetus en
Marcus Aurelius, tot een peil, dat slechts kon verhoogd worden door die
nieuwe orde van zaken, die niet alleen door Joodsche profeten, maar
misschien zelfs door de Sibylle en Vergilius was voorspeld (Ecloga IV.
5.) En ongetwijfeld verlangden velen, met Vergilius, zelfs al voorzagen
zij niet vaag de komst van een nieuwe eeuw, naar een beteren toestand
der dingen. Dit kan men duidelijk bemerken bij Tacitus, die in zijn
Germania met geestdrift de edele trekken in het karakter der
Germanen beschrijft en een voorgevoel schijnt te hebben van den
komenden val van het Imperium.

En hoe verschrikkelijk de rampen door de invallen over Italië
gebracht, ook waren, sommige van de barbaarsche indringers waren toch
van edele en krachtige afkomst en ofschoon zij waarschijnlijk op de
toekomstige Italianen niet zoo grooten invloed hebben gehad, als
weleens is aangenomen, daar zij meestal uit een aantal krijgers en
ambtenaren bestonden, klein in vergelijking van de inlandsche
bevolking, brachten zij toch nieuw bloed en nieuwe energie, en legden
de grondvesten van een nieuwe orde der dingen, de fundamenten van de
sociale, artistieke, intellectueele en religieuze beschaving van modern
Europa, terwijl het Oost-Romeinsche Rijk, ofschoon zijn bestaan nog
ongeveer duizend jaar duurde, steeds meer degenereerde en eindelijk een
prooi van de Turken werd.

Het is waar, dat, voor deze nieuwe orde der dingen van kracht werd,
Italië donkere tijden moest doormaken, in vergelijking van welke
de tijd van Hadrianus en de Antonini, zelfs de tijd van
Juvenalis, verlicht en humaan was; en het is waar, dat de strijd
tusschen de verschillende sekten van den nieuwen godsdienst in
hevigheid en venijnigheid alles van dien aard uit klassieke tijden
overtrof en dat de vervolgingen van Christenen door Christenen
afschuwelijker bleken dan het lijden van alle martelaren van Nero tot
Diocletianus. Maar misschien is het voor het bereiken van een hooger
trap van evolutie altijd noodzakelijk tijdelijk weder tot een lager af
te dalen. 






1 In dit
verband kan ik niet nalaten te wijzen op de doorwrochte studie van E.
Meyer (Kleine Schriften) Die Sklaverei im
Altertum. (Vertaler).









Hoofdstuk II.

De Barbaren.




De indringers van Italië zijn vele
geweest. In dit werk zullen wij, naast minder belangrijke stammen,
ontmoeten Goten, Hunnen, Vandalen, Lombarden, Franken, Saracenen,
Noormannen, Franschen, Spanjaarden en bovendien de Byzantijnen van het
Oost-Romeinsche rijk en de Germanen van het Heilige Roomsche Rijk. In
het eerste deel zullen wij ons beperken tot de eerste drie van deze
overweldigers en in dit hoofdstuk zullen eenige inlichtingen over hen
gegeven worden.

In de vroegste tijden werd Midden-Europa bezet door Arische stammen,
die waarschijnlijk van het oosten kwamen, uit het noorden van
Indië en uit landen aan de andere zijde van de Wolga en den Oeral.
Ongeveer 1500 jaar v. chr. stroomden de Achaeërs van het noorden
Griekenland binnen. Zij werden gevolgd door de Doriërs, een ander
Arisch volk uit Midden-Europa en ongeveer drie eeuwen later vernemen
wij dat geheel Asia Minor overweldigd wordt door Kimmeriers, een volk
van Oostersche afkomst, die hun naam hebben gegeven aan de Krim en
misschien tot dezelfden stam behoorden als de Kelten of Galliërs,
die Rome in 390 v. Chr. innamen en die reeds vroeg het noorden van
Italië bezetten (Gallia
Cisalpina of Togata). Deze Kelten of Galliërs waren ook
nauw verwant aan de Kimbren, wier ontzaglijke horden Gallië en
Spanje in het begin van de tweede eeuw v. Chr. overstroomden en
eindelijk door Marius in den grooten slag bij Vercelli werden verslagen
(101 v. Chr.). Met de Kimbren waren de Teutonen verbonden, een
Germaansch volk, dat eveneens door Marius werd overwonnen bij Aquae
Sextiae (Aix) in Gallië. Het zuiden van Gallië werd toen
Romeinsche provincie (vandaar de naam Provence) en Julius Caesar
onderwierp het overige Gallië, dat te zamen met Brittannië
een van de uitgestrekte praefecturae vormde van het
latere Romeinsche Keizerrijk.

[image: 4. S. Paola fuori le mura, Rome.]
4. S. Paola fuori le mura, Rome.



Caesar versloeg ook de Germanen onder Ariovistus en joeg hem over
den Rijn; maar hij onthield zich wijselijk van een poging om
Germanië te veroveren en nam den Rijn als oostelijke grens van het
Romeinsche gebied aan. Drusus, de stiefzoon van Augustus, voerde oorlog
in het midden van Germanië en bereikte zelfs de Elbe; maar
ongeveer achttien jaar later (9 n. Chr.) werd een Romeinsch leger van
drie legioenen onder Varus vernietigd door de Germanen onder Arminius
(Hermann, leger-man) in den slag van het Teutoburgerwoud en
ofschoon een andere keizerlijke prins, Germanicus, erin slaagde het
Romeinsche gezag te herstellen door het grootste gedeelte van het
gebied weer te veroveren, werd hij teruggeroepen door de afgunst van
zijn oom Tiberius, en er werd geen verdere poging gewaagd om
Germanië bij het keizerrijk in te lijven. Behalve de tijdelijke
annexatie van Dacië werd de politiek van Augustus na de nederlaag
van Varus voortgezet door zijn opvolgers en de natuurlijke grenzen, de
Rijn en de Donau, versterkt door uitstekende vestingen1, bleken een ondoordringbaar bolwerk te zijn
gedurende ongeveer 250 jaar,—totdat die noodlottige toestemming
om den Donau over te steken aan geweldige massa’s van West-Goten
werd gegeven, welke leidde tot de ramp bij Hadrianopolis in 378.

Toen deze ramp vroeger werd vermeld (p. 7), hebben wij verteld dat
de Goten over den Donau werden gedreven door de naderende benden van
Hunnen. Nu zullen wij in het kort behandelen, wie die Goten waren, hoe
zij en de Vandalen en verscheidene andere volkeren, die zich in
Midden-Europa hadden gevestigd, zuidwaarts en westwaarts werden gejaagd
door de woeste horden van dit Tartaarsche ras, de Hunnen, en tegen de
grenzen van het Westelijke Keizerrijk gedrongen werden—een
verschuiving van zulk een omvang en met zoo ingrijpende gevolgen, dat
zij bekend is als “die
Völkerwanderung”. Daarna zullen wij nauwkeuriger de
drie groote barbaren-invallen in Italië beschouwen, die het gevolg
waren van deze verschuiving—den inval van de West-Goten onder
Alarik, van de Hunnen zelf onder Attila, en van
Gaiserik en zijn Vandalen (uit Afrika).

De Goten waren een Germaansche stam, die, naar men aanneemt, in
Midden-Europa is gekomen van Skandinavië2, waar de
naam Gotland nog bestaat. Als dit zoo is, en als het waar is, dat ieder
volk, hetwelk een taal spreekt behoorende tot de groote Arische familie
oorspronkelijk kwam van de streken aan de andere zijde van de Kaspische
Zee, moet hieruit volgen dat de stamvaders van de Goten in oude tijden
hun weg gebaand hebben door Rusland naar Skandinavië. Maar, hoe
dat ook zij, ten tijde van de Antonini, wanneer wij het eerst
betrouwbare berichten over hen hooren, zijn zij in de streek van de
Vistula (Weichsel) en ongeveer zeventig jaar later (c. 250) zien wij
dat zij zijn verhuisd naar het land van de Borysthenes (Dnjepr) en de
noord-westkust van den Pontus Euxinus en dat zij zoo hinderlijk zijn
voor het Romeinsche Dacië, dat Keizer Decius een veldtocht tegen
hen onderneemt, en, tegelijk met zijn zoon, verslagen wordt.

In dezen tijd bestond de Gotische natie uit Oost-Goten, West-Goten
en die Gepiden,3 die later de streken van Dacië en
Pannonië zullen bezetten, wanneer deze zijn verlaten door de
Goten, die verder trekken. De West-Goten kwamen natuurlijk het eerst in
botsing met de Romeinen in Dacië. Na de nederlaag en den dood van
Decius werd een vastberaden aanval tegen deze West-Goten gedaan door
Keizer Claudius II, wiens “litera laureata” aan den
Romeinsche Senaat berichtte, dat hij 320.000 van hen had verslagen en
2000 van hun schepen had vernield; hij ontving van den Senaat den titel
Goticus; maar toch vond zijn opvolger, Aurelianus het twee jaar later
(272) noodzakelijk de provincie aan de barbaren over te geven, die daar
een zeer merkwaardig rijk grondvestten—een complex van de drie
groote Gotische Koninkrijken. In het noorden (Hongarije) waren de
Gepiden, in het oosten (Moldavië en Bess-Arabië) de
Oost-Goten, en in zuidelijk Dacië (Roemenië) de
West-Goten.

De Oost-Goten, die machtig werden en een soort van Pan-Gotische suprematie uitoefenden onder hun
beroemden Koning Hermanric,4 bleven lang heidenen, daar zij
evenmin als de Gepiden in Noord-Dacië beïnvloed werden door
de Romeinsche beschaving; maar de West-Goten, die in nauwer aanraking
kwamen met de Romeinen, werden snel geromaniseerd en bekeerd tot het
Christendom—van dit feit zijn de bewijzen nog over, want de
tegenwoordige Roemeniërs zijn voor een groot gedeelte
afstammelingen van de West-Goten, die achterbleven in Dacië (c.
378), toen velen van hen den Donau overtrokken, met Alarik Italië
binnendrongen en gedeeltelijk in Gallië aankwamen; en deze
tegenwoordige Roemeniërs hebben, trots alle Turksche
onderdrukking, hoewel aan alle kanten door Magyaren en Slaven
ingesloten, tot heden veel van den Romeinschen aard in hun taal,
litteratuur, gewoonten en sympathiën bewaard.

Grooten invloed op deze West-Goten heeft de zendeling Ulfilas
(Vulfila)—de Apostel van de Goten—uitgeoefend. Hijzelf was
van Gotische afkomst, maar hij ontving een Grieksche en Romeinsche
opvoeding te Constantinopel en wijdde het overige van zijn leven (van
c. 335 tot 380) aan het bekeeren van zijn landgenooten en het vertalen
van den Bijbel in het Gotisch. Ongeveer 177 pagina’s van een
prachtig vijftiende-eeuwsch handschrift van zijn vertaling kan men nog
in Upsala zien. Het is geschreven met zilveren en gouden letters op
purperkleurig perkament en bevat meer dan de helft van de
Evangeliën. Andere Gotische manuscripten geven vertalingen van de
brieven van Paulus en het Oude Testament, waarschijnlijk ook zijn
werk.5

Voor deze vertaling gebruikte hij gedeeltelijk letters van eigen
vinding, deels Grieksche en Latijnsche, en deels Runen-schrift. Dit
schrift had reeds vele eeuwen bij de Goten bestaan, waarschijnlijk
ingevoerd in de Noordelijke landen door kooplieden van de Grieksche
koloniën aan den Pontus Euxinus, of door Phoenicische zeelieden,
of was misschien door de voorvaderen van deze Noordelijke Arische
volkeren van hun oorspronkelijke woonplaatsen uit het verre Oosten
hierheen gebracht.

Toen Ulfilas nog als jongeling zijn opvoeding genoot te
Constantinopel, was hij zonder twijfel onder den persoonlijken invloed
gekomen van Arius, wiens leerstellingen krachtig werden begunstigd door
Constantijn in de laatste jaren van zijn regeering. Vandaar, dat door
het onderwijs van den Apostel der Goten en andere zendelingen alle
barbaarsche volkeren van Midden-Europa, behalve de Franken eerst
bekeerd werden tot het Arianisme, en dat eerst veel later het
Katholicisme de overhand kreeg. Maar wat men moge denken van de
verdiensten van Ulfilas als Christelijk zendeling en verbreider van de
kennis van den Bijbel, men kan niet twijfelen over de waarde van zijn
werk, van litterair standpunt beschouwd.

Wij moeten nu van de Goten overgaan tot een andere natie, wellicht
ook van Germaanschen, maar waarschijnlijk van Slavischen oorsprong, de
Vandalen. Gedurende het bestaan van het groote Gotische rijk (van c.
250 tot 400) schijnen zij in de bovenlanden van de Elbe en de Oder
geleefd te hebben, in welke streken hun afstammelingen (de
Wenden) en overblijfselen van hun taal (het Wendisch)
misschien nog bestaan.

Bij de komst van de Hunnen (die, zooals wij hebben gezien geheel
midden-Europa in hevige beroering brachten, daar zij de Goten dwongen
het Romeinsche Rijk binnen te dringen en waarschijnlijk ook de
Angel-Saksen Brittannië te overvallen) schijnen de Vandalen te
zijn gevlucht naar het huidige Saksen en Silezië en met de Sueven
(Zwaben), Alanen en Bourgondiërs zich te hebben vereenigd met
Alarik en zijn West-Goten bij zijn eersten, niet gelukkigen inval in
Italië. Hier werd, bij Florence, de aanvoerder van dit vereenigd
leger, Radegast, gevangen genomen en gedood door den Romeinschen
veldheer Stilicho (405). Evenwel achtte Stilicho, zooals wij zagen, het
noodzakelijk de Romeinsche legioenen niet alleen van Brittannië,
maar ook van het Rijnland weg te halen, en de groote horden van
heidensche6 Vandalen en hun bondgenooten, uit Italië
verdreven, trokken den Rijn over (406) en verwoestten (volgens Gibbon)
het grootste gedeelte van de zeventien provinciën van
Gallië. Vele bloeiende steden werden geplunderd, duizenden van
Christenen in de Kerken vermoord, het rijke en uitgestrekte land,
ongeveer tot den Oceaan en de Pyreneën, was overgeleverd aan de
barbaren, die een verwarde massa voor zich uit dreven, bisschoppen,
senatoren, vrouwen, beladen met den buit van hun eigen huizen en
altaren.

Uit deze streken werden de Vandalen en de Sueven niet lang daarna
verdreven door de West-Goten, die, na Rome in 410 geplunderd te hebben,
naar het Zuiden van Gallië marcheerden en een groot Koninkrijk
stichtten, waarvan Arles en Toulouse de hoofdsteden werden. De
Vandalen7 bleven een tijdlang in Spanje gevestigd, waarheen
zij gedreven waren (Vandalusia of Andalusia is een herinnering aan hun
verblijf), totdat de West-Goten hen over de Pyreneën volgden en
gedurende eenige jaren verontrustten (c. 412–420). Daarna schijnt
het dat zij gereorganiseerd zijn door den beroemden Gaiserik, die,
misschien uitgenoodigd door den Romeinschen veldheer Bonifacius, met
zijn geheele volk naar Afrika overstak. Vandaar, wellicht aangespoord
door Keizerin Eudoxia, zeilde Gaiserik, die een machtige vloot had
gebouwd, naar Zuid-Italië en plunderde Rome (455). Maar in een
ander hoofdstuk zal de geschiedenis van de Vandalen in Afrika en in
Rome uitvoerig behandeld worden.

Nu zullen wij over de Hunnen spreken, wie zij waren en vanwaar zij
kwamen. Hun invallen in Gallië en Italië onder Attila zullen
later beschreven worden. Hier zullen wij hun geschiedenis nagaan, van
de oudste tijden tot 445, toen Attila, de “Geesel Gods”,
het gezag in handen kreeg.

Behalve de Basken en een paar andere bestanddeelen, de
overblijfselen der Saracenen-heerschappij en de Joden, bestaat de
bevolking van Europa uit twee groote families. Tot de Arische (of
Indo-Germaansche) behooren de Kelten, Grieken, Romeinen, Germanen en de
Slavische rassen. Tot de Toeraansche (of Mongoolsche) familie behooren
de Turken, Hongaren (Magyaren8), Finnen, Bulgaren; deze
laatsten zijn Slavische Sarmaten of Scythen, die van de Mongolen
afstamden en volgens de beschrijving van den grooten geneesheer
Hippocrates in uiterlijk en gewoonten op de Hunnen geleken.


De volgende tabel geeft de afstamming van de Hunnen en hun
verhouding tot de andere volkeren aan:9

[image: ]

Volgens oude Chineesche berichten waren de “Hiong-nu”,
de Hunnen, een groot en woelig volk, dat in Midden-Azië reeds 2000
jaar vóór onze jaartelling bestond. De groote Muur werd
gebouwd om hen buiten China te houden. Later, na vele ernstige
botsingen, versloegen de Chineezen hen (c. 90 n. Chr.) en velen van hen
verhuisden naar het Westen. Gedurende ongeveer driehonderd jaar leefden
zij tusschen den Oeral en de Wolga, waarschijnlijk tegengehouden door
de Alanen van den Don, een Turksch ras, waarover reeds gesproken is.
Deze overwonnen zij eindelijk en marcheerden met hen weder westwaarts.
De schrik, die de nadering van deze Aziatische woestelingen
veroorzaakte, wordt levendig weergegeven in de verhalen van Jordanes,
die hen vergelijkt met beesten, die op hun achterpooten loopen en met
de leelijke, houten beelden op bruggen. Volkeren, zegt hij, die zij in
een eerlijk gevecht nooit zouden overwonnen hebben, vluchtten uit
afschuw. “Zij zijn woester dan de woestheid zelf. Zij kruiden hun
spijzen niet en kooken evenmin, maar eten rauw vleesch, nadat zij er
een tijd onder hun zadel op gereden hebben; want zij zijn altijd te
paard. Zij zijn klein, vlug en sterk. Hun gezichten—ofschoon men
nauwelijks van menschelijke gezichten kan spreken—zijn vormlooze
stukken vleesch, met twee zwarte, fonkelende punten in plaats van
oogen. Zij hebben bijna geen baard, want zij krabben de gezichten van
hun kinderen open met messen om hen aan wonden te gewennen, voordat zij
de moedermelk proeven en platten hun neuzen af om hen tegenover den
vijand des te verschrikkelijker te maken. Zij leiden hun afstamming af
van de booze geesten en de heksen die door de Goten uit de bosschen
zijn gedreven; zij zijn geboren om de Goten te overweldigen. Diezelfde
booze geesten wezen hun den weg om de Goten aan te vallen; en dat
geschiedde aldus. Eenige Hunnen, die aan het jagen waren, ontmoetten
een hert, dat omkeerde en hen scheen uit te noodigen om te volgen. Dat
deden zij en toen het hert, vooruit gaande, hun gewezen had, hoe zij
het Maeotische moeras (de zee van Azof) moesten overtrekken, verdween
het plotseling—een duidelijk bewijs, dat het zeker een van de
booze geesten was, die den Goten vijandig waren.”

De stoot van de ontelbare benden Hunnen was onweerstaanbaar. De oude
Koning Hermanrik werd gedood—of doodde zichzelf—en zijn
krijgers werden ingedeeld in het leger van de Hunnen. Daarna werd den
Dnjestr overgetrokken en werden de West-Goten aangevallen. Sommigen
ontsnapten Noordwaarts naar de Karpathen; anderen vluchtten naar het
Zuiden, waar zij zulk een paniek onder hun stamverwanten in
Beneden-Dacië verwekten, dat een geweldige menigte, misschien een
millioen, waaronder 200.000 gewapenden onder hun aanvoerder of
“rechter”, Fritigern, troepsgewijze, uitermate verschrikt,
den Donau overstak. De Romeinen—d. i. de militaire macht van het
Oostelijke Keizerrijk—trachtten tevergeefs den stroom te stuiten
en daar zij het zelfs onmogelijk achtten hen te tellen en te
ontwapenen, stonden zij den West-Goten toe zich te vestigen in
Moesië en Thracië. Een vreeselijke hongersnood brak uit,
waarmee de Romeinsche ambtenaren hun voordeel deden. Zij kochten van de
hongerlijdende vluchtelingen niet alleen kostbare voorwerpen, maar ook
duizenden van slaven, voor verrot of walgelijk voedsel, zooals vleesch
van honden, reptielen en ziek vee. Wanhopig, begonnen de West-Goten,
ondanks de waarschuwingen van Fritigern, het land te plunderen en
weldra vond er een treffen plaats tusschen de barbaren en de
keizerlijke troepen, terwijl hun aanvoerders een feestmaaltijd
hielden—zooals in het Nibelungenlied de mannen van
Gunther en Attila beginnen te twisten—, hetgeen met een
vreeselijke ramp eindigde. Daarop volgt, zooals wij zagen, de groote
slag bij Hadrianopolis. De Keizer, Valens, verdwijnt en onder het
Keizerlijk leger wordt een geweldig bloedbad aangericht (378).

Doch om nu tot de Hunnen terug te keeren—zij schijnen in
Noord-Dacië gevonden te hebben, wat zij behoefden, want in de
volgende vijftig jaar ongeveer bleven zij daar, ofschoon zij echter
misschien verschillende volkeren van Germanië, de Saksen en de
Franken hebben geplunderd, geannexeerd of Noord- en Westwaarts hebben
gedreven. Met het Oost-Romeinsche Rijk onderhielden zij
vriendschappelijke betrekkingen. Hunsche soldaten vochten soms mede als
bondgenooten van de Keizerlijke legioenen en zij gebruikten de
gelegenheid om de Romeinsche wapenen te leeren kennen en in hun eigen
leger in te voeren, ook de tucht, de krijgstactiek en ongetwijfeld ook
Romeinsche officieren.

De plotselinge en dreigende uitbreiding van het rijk der Hunnen,
toen Attila, in 445, aan het hoofd kwam te staan, zal beschreven worden
in een volgend hoofdstuk, wanneer zijn inval in Gallië en
Italië ter sprake komt. 






1 Een van
de meest interessante forten lag bij Kaiseraugst (Colonia
Augusta) bijna 20 K.M. stroomopwaarts van Basel, gebouwd in 27 v.
Chr. Het was voorzien van een ruim en stevig theater, dat onlangs
volledig is uitgegraven en gerestaureerd.

2 De
Noordsche Mythologie van het Walhalla is zeker veel bekender in haar
Skandinavischen dan in haar Germaanschen vorm en schijnt te wijzen op
Skandinavië als haar oorsprong. Maar dit moet men misschien
toeschrijven aan het feit dat het heidendom veel langer in
Skandinavië heeft bestaan en zich ontwikkeld heeft in een
prachtige litteratuur, de Edda’s.

3 Jordanes
(zie Index) verzekert, dat Gepidae beteekent “treuzelaars”
en dat het schip, hetwelk dit deel van het volk over de Oostzee bracht,
“achteraan kwam”.

4
Hermanric = Leger-man-vorst. Het woord ric, rik,
rick dat men vind in Alaric, Theodoric etc.
beteekent “rijk, machtig”. Het woord Recke (een vorst of
held, tegenwoordig beteekent het reus) in het Nibelungenlied
hangt daar blijkbaar mee samen en misschien ook het Latijnsche
rex.

5 Men zegt
dat hij de boeken van Samuel en de Koningen niet wilde vertalen, uit
vrees, dat zij tot den oorlog zouden opwekken. Daar hij tot 380 leefde,
was hij waarschijnlijk onder de vluchtelingen, die den Donau overstaken
in 378.

6 Toen
Radegast op een van zijn veldtochten Rome bijna bereikt had, beloofde
hij de Romeinsche senatoren aan eenige Noordsche Goden te zullen
offeren—aan Thor en Wodan misschien.

7 De
Sueven stichtten een Koninkrijk in het tegenwoordige Portugal.

8 De
huidige Hongaren, die ten onrechte hun afkomst van de Hunnen afleiden,
zijn Magyaren, die c. 900 n. Chr. de oudere bewoners van Hongarije,
waarschijnlijk Avaren, verjoegen. De naam Hungaar of Ongar, door de
Slaven aan de nieuwaangekomenen gegeven, heeft waarschijnlijk niets te
maken met “Hun”, maar beteekent Ugraan of Ograan.

9
“Tartaar” is een incorrecte vorm voor “Tatar”
ontstaan uit het woord Tartarus (Hel).









Hoofdstuk III.

Christendom en Heidendom.




De periode, die ons voornamelijk zal
bezighouden in de twee volgende hoofdstukken strekt zich uit van de
officieele erkenning van het Christendom door Constantijn—de
zoogenaamde Kerkvrede—tot de vernietiging van het heidendom in
het Keizerrijk, die wij ongeveer op het einde van de regeering van
Theodosius I (395) of het begin van de vijfde eeuw kunnen stellen; want
dan is het paganisme verdwenen, ofschoon er zelfs te Rome nog
overblijfselen worden gevonden in de dagen van Alarik en St. Augustinus
en op meer afgelegen plaatsen nog veel later, zooals te Cassino, waar
St. Benedictus ongeveer 529 een tempel liet omverhalen, waarin het
“bedrogen en slechtgezinde” landvolk (zooals Dante hen
noemt) nog offerde aan den zonnegod Apollo of zulk een
“daemon”. Een doorloopend verslag van de historische feiten
van deze periode, van Constantinus tot Honorius, is al gegeven in het
Overzicht, zoodat het niet meer noodig is de gevolgen daarvan te
verklaren, wanneer wij trachten in het kort den merkwaardigen en
snellen groei van het Christendom tot zijn volledige overwinning op het
Heidendom te beschrijven.

[image: 5. S. Maria Maggiore, Rome.]
5. S. Maria Maggiore, Rome.



Onder Nero (54), Domitianus (81), Decius (250) en andere Keizers,
zelfs onder Trajanus en Marcus Aurelius hadden de Christenen door vele
en afschuwelijke vervolgingen geleden. In 303, onder Diocletianus, had
de hevigste plaats gehad, door toedoen van den “Caesar”
Galerius—vooral in het Oosten, waar deze Galerius het bestuur
had; maar zelfs in Gallië en Brittannië waren afgrijselijke
dingen gebeurd, want zelfs de zachtzinnige Constantius Chlorus, de
vader van Constantijn den Groote was, ofschoon hij deed wat kon om het
lijden van de vervolgden te verzachten, gedwongen het hardvochtige
Keizerlijke edict af te kondigen en uit te voeren.

Wat Diocletianus betreft, hij schijnt meer zwak dan wreed
te zijn geweest. Blijkbaar heeft hij met grooten
onwil aan den drang van Galerius toegegeven. Zijn neigingen waren
gericht op een philosophisch en eenvoudig leven, als wij mogen
oordeelen naar het feit, dat, toen hij op het hoogtepunt van zijn macht
(zooals Karel V) vrijwillig afstand deed van de regeering en zich
terugtrok op zijn villa bij Salona in Dalmatië, zijn eenige
eerzucht schijnt geweest te zijn groenten te kweeken, die een eersten
prijs verdienden. Toen hij door den heerschzuchtigen Maximianus werd
aangezet om het Keizerlijk purper en den diadeem weer aan te nemen,
antwoordde hij, naar men vertelt: “Gij zoudt niet zoo spreken,
als gij mijn prachtige boonen en koolen hadt gezien”. En toch is
dit de man, wiens naam—zooals die van Nero of Philips van
Spanje—in ons gewoonlijk niets anders dan een gevoel van
afgrijzen verwekt.

De geschiedenis van Constantijn’s verhouding tot het
Christendom, zooals die verteld wordt door zijn tijdgenoot, den
Bisschop Eusebius van Caesarea, den vader van de Kerkgeschiedenis, en
zooals die weer verhaald wordt door latere schrijvers, is zulk een
weefsel van legende en waarheid, dat het moeilijk is de feiten van
verzinsels te scheiden.

Eerst een korte mededeeling over zijn moeder, Helena, St. Helena Van
Engeland, zooals zij dikwijls wordt genoemd. Zij deelt met St. Albanus,
volgens sommige schrijvers, de eer een van de inlandsche Heiligen der
vroeg-Engelsche Kerk te zijn, vóór de komst van
heidensche “Engelschen” en ongeveer drie eeuwen voor de
komst van den jongeren St. Augustinus. Sommige verzekeren ook dat zij
haar doorluchtigen zoon bekeerde en dat derhalve de roem van de
vestiging van het Christendom in het Keizerrijk oorspronkelijk een
Engelsche vrouw toekomt. Maar Eusebius, onze voornaamste berichtgever,
vertelt ons, dat zij zelf later bekeerd werd door Constantijn. Haar
afkomst is ook onzeker. Sommigen zeggen dat zij in Bithynië (in
Klein-Azië) was geboren, anderen, dat zij de dochter was van den
legendarischen Koning Coel (“de oude Koning Cole” van de
balladen?) en geboren was in zijn stad, Colchester; men heeft ook
vermoed, dat Constantius, toen hij in het leger van Maximianus diende
in de jaren, die aan de dramatische overweldiging van Brittannië
door Carausius voorafgaan, Helena te Colchester of te York (want ook
die stad wordt als haar geboorteplaats genoemd) ontmoet heeft.
Maar als dit zoo was, zou Helena c. 272 haar gemaal naar het Oostelijke
Rijk gevolgd zijn; het schijnt toch wel vast te staan dat Constantijn
in dit jaar te Naissus, in Moesië—en niet in Brittannië
geboren is.

Voordat Constantius naar Brittannië terugkeerde (273), bekleed
met de macht van een “Caesar”, was Helena reeds verstooten
(p.1). Gedurende de jaren van haar vernedering leefde zij
waarschijnlijk in het Oosten, evenals haar zoon Constantijn; maar toen
hij tot opvolger door zijn vader was benoemd en door zijn troepen tot
Keizer was uitgeroepen (305) in plaats van den zoon van haar
hooggeboren mededingster Theodora, moet zij wederom in aanzien zijn
gekomen. Ongeveer 326, kort na de stichting van Nieuw-Rome
(Constantinopel) was zij in Jeruzalem, waar zij volgens de overlevering
het Heilige Graf ontdekte onder een tempel van Venus, die door
Hadrianus gebouwd was; en zij richtte (of bewoog Constantijn dit te
doen) op de plaats van den afgebroken tempel een kerk op, die misschien
gedeeltelijk nog bestaat en het oudste voorbeeld1 is van een
belangrijk gebouw voor den Christelijken godsdienst, na de Kerk van de
Geboorte te Bethlehem. Bovendien zou Helena op den Calvarie-berg het
aldaar begraven Ware Kruis hebben gevonden. De drie kruisen werden
allen gevonden, naar men zegt, en ook het oorspronkelijke opschrift;
maar, omdat dit afzonderlijk lag, moest men op een andere wijze
ontdekken, aan welk van de drie kruisen de Verlosser had geleden. Een
stervende vrouw werd er bij gebracht en herstelde door de aanraking van
de ware reliquie. Ofschoon de ontdekking van het Kruis als feit werd
aangenomen, zoowel door de Kerk van het Oosten als door die van het
Westen, vermeldt de gelijktijdige kerkelijke kroniekschrijver Eusebius
het niet en evenmin staat het in het dagboek van een Gallischen
pelgrim, die zeven jaar na Helena’s bezoek, te Jeruzalem was.

De bekeering van Constantijn wordt door kerkelijke schrijvers
dikwijls toegeschreven aan een visioen van het
Kruis2, dat hij zag boven de middagzon,—sommigen
zeggen bij Andernach, anderen bij Verona of elders—toen hij van
het Rijnland naar Rome trok om Maxentius aan te vallen. Eusebius
verzekert, dat Constantijn hem met een plechtigen eed verklaarde, dat
dit visioen door hem en het geheele leger gezien was, en vertelde hoe
in den daaropvolgenden nacht Christus zelf hem was verschenen en hem,
terwijl Hij op een kruis wees, verzocht dat op de schilden van zijn
soldaten te griffen en als zijn veldteeken te gebruiken. Aldus
ontstond, naar men zegt, de beroemde standaard, waaraan de
raadselachtige naam van labărum werd gegeven. Het bestond
uit een zijden vlag, waarop de beeltenis van den keizer geborduurd was;
daarboven was een gouden kroon of kring, waarin het mystieke monogram
stond—een kruis en een soort haak, die misschien de twee eerste
letters van den naam Christus (de Grieksche letters Χ en
Ρ) voorstellen.

Ongeveer drie jaar na den slag bij de Roode Rotsen, dicht bij Rome,
waar Maxentius bij zijn poging om over den Pons Milvius te vluchten
verdronk, richtte Constantijn een triomfboog op, die men nog te Rome
kan zien, waarop die slag zeer onartistiek gebeeldhouwd is.3
Op dezen boog is ook een inscriptie, die in eenigzins duistere woorden
de overwinning schijnt toe te schrijven aan de inspiratie van het
Goddelijke Wezen (Instinctu Divinitatis). Wanneer deze
woorden er niet later bijgevoegd zijn, schijnen zij de bewering te
bevestigen, dat hij zijn overwinning dankte aan de gunst van den God
der Christenen, die hem het kruis als zijn veldteeken had gegeven en
hem door een bovennatuurlijk visioen had verzekerd, dat hij met dat
teeken zou overwinnen.4

Maar het is moeilijk te zeggen of Constantijn in dezen tijd—of
zelfs wel ooit—oprecht de Christelijke leer als de eenige
ware heeft aangenomen en openlijk afgekondigd. Dat hij de eischen van
de Katholieke Orthodoxie niet heeft ingewilligd is zeker. Het verhaal
dat hij en zijn zoon Crispus gedoopt zijn door Bisschop Silvester in de
Lateraan-kerk voor hun veldtocht (in 323) tegen Licinius en de inneming
van Constantinopel—deze doop is het onderwerp van een der
fresco’s van het Vatikaan—is niet geloofwaardig; het
ontstond zonder twijfel tegelijkertijd met het nog beroemder verhaal
van Constantijn’s bekende gift aan Silvester, waarover men meer
zal hooren, als wij den tijd van Karel den Groote behandelen. Bovendien
schijnt het vast te staan dat hij op het einde van zijn leven Arius
zelf in het oog loopend begunstigde en dat hij den doop ontving op zijn
sterfbed, uit de handen van een Ariaansch prelaat, Eusebius van
Nicomedia, die verbannen was, toen het Concilie van Nicaea het
Arianisme veroordeelde, maar was teruggeroepen en door den Keizer was
gerehabiliteerd. Te midden van zoovele tegenstrijdige verhalen is het
onmogelijk de waarheid te vinden. Er wordt ook verteld dat Constantijn zijn
Christelijke onderdanen zeer gunstig gestemd was; dat hij de kruisiging
uit eerbied voor Christus afschafte; dat hij kort na zijn overwinning
op Maxentius het beroemde Edict van Milaan uitvaardigde, waarbij de
Christelijke leer als Staatsgodsdienst werd erkend; dat hij ijverig
deelnam aan de kerkelijke discussies en zelfs preekte over de meest
diepzinnige theologische onderwerpen5; dat hij af
liet kondigen, dat noch zijn persoon noch zijn beeld ooit in tempels
mocht worden vereerd; dat hij medailles, schilderijen en munten
(waarvan eenige over zijn) liet maken, die hem, met den Christelijken
standaard, in een devote en smeekende houding voor symbolen van den
Christelijken godsdienst, voorstellen; dat hij menig heidensch
Romeinsch senator beleedigde door te weigeren aan een processie ter
eere van Jupiter Capitolinus deel te nemen; dat hij het Concilie bijeen
riep, hetwelk onzen godsdienst omschreef; dat ten slotte zijn
standbeeld in Rome hem voorstelt met een kruis in
de hand, waaraan hij, volgens de inscriptie, zijn overwinningen
dankte.

Aan den anderen kant wordt verzekerd dat hij, waarschijnlijk tot op
hoogen leeftijd, een ijverig vereerder was van den zonnegod—van
Apollo, of van Mithras6; dat men hem op munten met deze
heidensche goden ziet afgebeeld; dat hij de apotheosis van zijn vader
Constantius afkondigde en hem aldus onder de Olympische godheden
plaatste; dat hij heidensche elementen in het nieuwe godsdienstige
systeem bracht, daar hij den Dag des Heeren gelijk stelde met hetgeen
hij in zijn Edict noemt “den ouden en eerbiedwaardigen dag van de
Zon” en dat hij voor het Westersche Christendom het feest van
Christus’ geboorte vaststelde op den tijd van de nieuwe geboorte
van de zon, dadelijk na den winter-zonnestilstand7. Eindelijk
kan nog een merkwaardig bewijs van zijn vreemde, onpartijdige
onverschilligheid worden aangehaald: op een hooge zuil (waarvan nog een
gedeelte te Constantinopel bestaat) was een bronzen beeld gezet,
sommigen zeggen een werk van Phidias zelf, dat van Athene was gehaald.
Dit beeld, dat Helios voorstelde met een stralenkrans (zooals de
zonnegod van Rhodus op de munten heeft) nam Constantijn aan als een
beeltenis van hem zelf in de dubbele hoedanigheid van zonnegod en
Christus, terwijl hij de oorspronkelijke zonnestralen misschien liet
vervangen door spijkers van het Kruis.8

Wij kunnen dergelijke daden misschien toeschrijven aan politieke
beweegredenen, of verdraagzaamheid, of een merkwaardige vereeniging van
ijver voor de uiterlijke vormen van paganisme en Christendom, maar het
is moeilijk te gelooven, dat Constantijn gedreven werd door een meer
edele leerstelling van beide eerediensten. Wij kunnen slechts afschuw
gevoelen voor een man, die te midden van al zijn godsdienstig vertoon,
na zijn politieke mededinger en diens familie gedood te hebben,
de terechtstelling van zijn eigen zoon en vrouw
bewerkte (zie p. 4) en dat nog wel op blijkbaar ongegronde
beschuldigingen.

In het jaar 325, dat tusschen deze beide bloedige daden van
Constantijn ligt, leidde hij het groote Concilie te Nicaea in Bithynie,
om de actueele kwesties te beslechten, die gerezen waren tusschen de
volgelingen van Arius, een priester van Alexandrië, en hen, die
met Athanasius aan het hoofd, den lateren bisschop van Alexandrië,
onder den naam van Katholieken er aanspraak op maakten de eenige,
algemeene Christelijke Kerk te vertegenwoordigen.

Constantijn nam het besluit van Nicaea—de veroordeeling van
het Arianisme—aan en onderteekende het. Maar deze ketterij had
toch gedurende vele jaren in Constantinopel en het grootste gedeelte
van het Oostelijk Rijk de overhand, daar zij zelfs door de Synode van
Jeruzalem werd aangenomen, en ook door de Goten en Vandalen in het
Westen en in Afrika; en, zooals wij reeds gezien hebben, Constantijn
zelf bleef maar een tijdelijk aanhanger van het Katholicisme en werd
ten slotte door een Ariaansch bisschop gedoopt.

Het geschilpunt te bespreken, dat de Arianen en de Katholieken zoo
ontvlamde en dat gedurende vijf eeuwen (tot de komst van de Franken)
zulk een bitteren en ellendigen strijd en schisma in de Kerk verwekte,
ligt buiten het bestek van dit werk. Men weet, dat het bestond in de
verschillende opvattingen van de natuur van Christus, met het oog op
Zijn identiteit met den Eersten Persoon van de Drieëenheid en Zijn
bestaan als de Logos sinds alle eeuwigheid, en dat de Athanasische Leer
het Katholieke geloof, in zijn geheelen omvang, aanneemt. Bovendien was
er een gematigde partij van semi-Arianen, die, terwijl zij de
homo-ousia (de wezensgelijkheid) van den Zoon en den Vader
verwierpen, de homoi-ousia (de gelijkvormigheid)
aannamen—het onderscheid tusschen beide termen kunnen wij aan
theologen overlaten; wij zullen slechts de juiste opmerking van Gibbon
aanhalen, dat “woorden, die het dichtst bij elkaar komen,
dikwijls de grootste tegenstelling aangeven”. Misschien zullen de
meesten van ons het ook wel met hem eens zijn, wanneer hij zegt, dat,
zoodra de Christenen vrij waren geworden van externe
vervolging9, zij elkaar begonnen te vervolgen, daar zij
heftiger begeerden het wezen van hun Stichter te onderzoeken dan Zijn
wetten in praktijk te brengen.

De priester van Alexandrië, wiens leer in den tijd van ongeveer
zes jaar (319–325) in zulk een wijden kring was aangenomen door
geesten, die de leer van de Drie in Eén niet konden
bevatten—dezelfde geesten, die later bij den beeldenstorm de
subtiele onderscheiding niet konden begrijpen tusschen vereering van
beelden en afgodendienst—werd tengevolge van het Niceensche
besluit geëxcommuniceerd en verbannen, tegelijk met vele
Ariaansche prelaten; en alle Ariaansche geschriften werden veroordeeld
om door het vuur te worden vernietigd.

Maar, gelijk wij hebben gezien, zoowel Arius als zijn volgelingen,
zooals Bisschop Eusebius van Nicomedia, werden weldra teruggeroepen en
in de laatste jaren van Constantijn schijnt hij aan het keizerlijk hof
bijzondere gunst genoten te hebben. In 336, het laatste jaar van
Constantijn’s regeering, zou Arius toegelaten worden tot het
avondmaal in de Kathedraal van Constantinopel, maar op den voor die
plechtigheid vastgestelden dag stierf hij plotseling, een voorval, dat
zijn tegenstanders herinnerde aan het lot van Judas, maar misschien
door vergift was veroorzaakt.

Athanasius overleefde zijn grooten mededinger 37 jaar. Hij zag vier
keizers na Constantijn den troon van het Oosten bestijgen. Vier keer
werd hij uit Alexandrië verdreven door zijn godsdienstige
tegenstanders. Hij werd afgezet door Constantius en na zijn herstelling
door Constans werd hij weder afgezet door Julianus en gerehabiliteerd
door zijn beschermheer en bewonderaar Jovianus10, en toen
misschien nog eens verbannen door Valens. Maar hij overleefde al deze
gevaren, éen of tweemaal misschien geholpen door een
wonderbaarlijke verdwijning en op bovennatuurlijke wijze gevoerd naar
de woestijnen van opper-Egypte, toen hij bijna werd gevangen genomen.
Hij stierf rustig, tachtig jaar oud, te Alexandrië, waar hij
gedurende 46 jaar met eenige onderbreking patriarch was geweest.

Deze twisten tusschen Trinitariers en Arianen mogen, zoo schijnt
het, met Italië in geenerlei betrekking staan, wij zullen toch
weldra zien, hoe zij leidden tot dat conflict tusschen de burgerlijke
en kerkelijke machten11, tusschen keizers en pausen,
hetwelk zulk een belangrijke rol speelt in de geschiedenis van
Italië; en voordat wij het onderwerp loslaten, zal het nuttig zijn
te verhalen hoe in het Westelijk Rijk ten slotte het schisma is
geheeld.

[image: 6. Kansel, S. Ambrogio, Milaan. Met de zgn. Graftombe van Stilicho.]
6. Kansel, S. Ambrogio, Milaan. Met de zgn.
Graftombe van Stilicho.



Wij hebben al gezien, dat de Goten en Vandalen en andere barbaren
bekeerd werden door Ariaansche zendelingen. De groote koninkrijken van
de West-Goten in Gallië en Spanje, van den Vandaal Gaiserik in
Afrika en van de Oost-Goten onder Theoderik in Italië waren alle
broeinesten van Ariaansche ketterij12, tot de vernietiging van
de twee laatste rijken in 534 en 553. Ongeveer dertig jaar later
verwerpt de koninklijke erfgenaam van den troon der West-Goten het
Arianisme, staat tegen zijn vader op en wordt terechtgesteld. (Later
werd hij gecanoniseerd als St. Hermenegild.) Zijn broeder bestijgt den
troon en brengt het geheele volk er toe het Katholicisme te omhelzen.
Daarna, ongeveer 603, onder invloed van koningin Theodelinda, die zelf
daartoe was overgehaald door Paus Gregorius den Groote, werden de
Lombarden, die tot dusverre Arianen waren, orthodoxe Katholieken.
Ondertusschen zijn de West-Goten en andere bewoners van Gallië
door de Franken bekeerd tot het Trinitarische geloof en kort voor het
aftreden van Pepijn en Karel den Groote is het Arianisme in Italië
uitgeroeid.

Maar, nadat wij nu eenigszins zijn afgedwaald om het einde van dezen
twist te bereiken—de heftigste van de velen13, die den
vrede van de Kerk verstoord en haar bestaan in gevaar hebben
gebracht—laten wij nu terugkeeren tot ons onderwerp, den strijd
tegen den gemeenschappelijken vijand, het Heidendom, welks
vernietiging lang voor de algeheele verdwijning van het Arianisme
bereikt is.14

Doch eerst een paar woorden over een vorm van paganisme, die
misschien een gevaarlijker, en zeker een sluwer vijand bleek te zijn
dan het grove bijgeloof van de menigte of de meesleepende pracht van
het heidensch ritueel.

Sommige van de diepzinniger leerstellingen van het Athanasische
Christendom, zooals die, welke betrekking hebben op de Drieëenheid
en den Logos, hebben een merkwaardige verwantschap met de leer van
oud-Grieksche philosophen—Pythagoras en Plato b.v.—hetzij,
omdat gelijke gedachtenvormen voortspruiten uit de diepere instinkten
en overtuigingen van de menschelijke natuur, hetzij, omdat de
Christelijke theologen vormen overnamen, die een duidelijke weergave
waren van hun Godsbegrip. De geboorteplaats van het Neoplatonisme was
Alexandrië, de stad van Athanasius en Arius. Een eeuw voor hen
legde Plotinus de grondslagen voor dit systeem van denken, dat door hem
en zijn beroemden leerling Porphyrius op een onderbouw van Platonische
en Pythagoreïsche beginselen was opgetrokken om een philosophische
theorie te vormen, die de Kerk vijandig was. Door hen en andere
leeraren van dezelfde school werd het Neoplatonisme naar Rome en Athene
gebracht, waar het snel wortel schoot en een ernstig gevaar werd voor
het Christendom. Theodosius verbrandde in het openbaar
Porphyrius’ bekende verhandeling tegen den Christelijken
Godsdienst; maar de verderfelijke leer groeide voort, totdat in 529
Justinianus haar uitroeide door de scholen van Grieksche philosophie op
te heffen. Neoplatonisme, zooals het door Plotinus wordt geleerd,
ontleent, ofschoon hij die verkeerd heeft begrepen15, de
fantastische beschrijving van het menschelijke lichaam als de
gevangenis van de ziel aan Plato’s Phaedo. De verachting
en afschuw, die deze valsche Platonisten voelden voor hetgeen St.
Franciscus zoo hartelijk “broeder ezel” heeft genoemd,
hadden zonder twijfel, onder invloed van een op oostersche wijze
overprikkelden toestand, het krankzinnige Egyptische en Aziatische
ascetisme ten gevolge—een resultaat, veel verderfelijker dan
eenig ander, dat bereikt werd door de bittere vijandschap van hen, die,
zooals Julianus Apostata, openlijk het Christendom aanvielen of zelfs
van die latere Neoplatonisten, die een nieuw Evangelie verkondigden,
terwijl zij Pythagoras zelf als den Antichrist voorstelden.

Er is al vroeger verteld (p. 5), hoe Julianus op den troon kwam.
Daar zijn korte regeering van ongeveer achttien maanden belangrijk is
door zijn poging om het Heidendom te herstellen, zullen wij die in het
kort bespreken, terwijl wij de veel langer regeering van den zwakken,
onbetrouwbaren en onmenschelijken Constantius overslaan, daar deze
slechts weinig invloed had op den gang der gebeurtenissen, behalve voor
zooverre hij zijn vader’s voorbeeld volgt in kerkelijke
aangelegenheden en zich voor het Arianisme verklaart, Athanasius te
Alexandrië vervolgt, en een anderen paus te Rome kiest, waardoor
hij den eerste van die Romeinsche opstanden verwekt, die later zoo
herhaaldelijk voorkomen.

Men zal zich herinneren, dat Julianus gevangen werd gezet en naar
Athene verbannen door zijn neef Constantius. Hier bracht hij zes
maanden door met philosophische studie, waarschijnlijk onder leiding
van Neoplatonisten16. Ofschoon hij reeds in 351 te
Ephesus als jongeling in het geheim was ingewijd in de mysteriën
van de oude Chthonische of Orphische leer, heeft Julianus
waarschijnlijk eerst te Athene, ongeveer 25 jaar oud, beslist het
Christelijk geloof afgezworen. Hierin was hij opgevoed door Eusebius,
dien bekenden bisschop, dien wij reeds ontmoet hebben aan het bed van
den stervenden Constantijn. Eusebius bezielde zijn jeugdigen leerling
met zooveel ijver, dat hij, naar men zegt, gewoon was de oefeningen te
leiden in de Kathedraal van Nicomedia.

Dramatische gebeurtenissen leidden tot zijn troonbestijging. Na zijn
terugroeping naar Milaan, zijn huwelijk met de zuster van Constantius
en zijn benoeming tot Caesar van de praefecturae van Gallië en
Brittannië—gebeurtenissen die hijzelf met humor vertelt,
terwijl hij zijn verlegenheid beschrijft bij de
plotselinge metamorphose17—ontwikkelt hij groote
kracht en talent als veldheer. Hij verslaat de Alemannen bij
Straatsburg en stuurt hun koning naar Constantius. Hij onderwerpt de
Franken aan den beneden-Rijn, steekt daarna de rivier over bij Mainz en
verwoest het land der barbaren. Hij bouwt zeven steden tusschen Mainz
en de Noord-Zee weder op en vestigt zich te Parijs, zijn residentie,
“het dierbare Lutetia”, dat toen een versterkte plaats was
op het Seine-eiland, met houten bruggen verbonden aan den Campus
Martius, het paleis, theater en de baden (nu het Museum de Cluny) aan
den zuidelijken oever van de rivier (het tegenwoordige “Quartier
Latin”).

Plotseling, als een donderslag bij helderen hemel, komt een order
van Constantius (die door zijn hofbeambten—meest
eunuchen—werd getiranniseerd) dat het meerendeel van de Gallische
legioenen dadelijk naar Perzië moet marcheeren! De troepen
belegeren terstond hun generaal in zijn palatium onder luid geschreeuw
van “Julianus Augustus”, heffen hem op een schild en roepen
hem tot keizer uit. Hij protesteert; maar het noodlottige woord is
uitgesproken en de soldaten houden vol. Derhalve zendt hij een bericht
naar Constantius, die nu te Antiochia is en vraagt nederig om
bekrachtiging van den titel. Maar Constantius, woedend, eischt
onderwerping. Daarop vaardigt Julianus de beroemde proclamatie uit,
waarbij hij zijn lot aan de “onsterfelijke goden”
toevertrouwt, terwijl hij aldus den band met den Keizer en het
Christendom breekt, verzamelt een groot leger te Basel, zendt troepen
langs verschillende wegen naar Italië, rukt ondertusschen zelf met
3000 man dwars door het Marciaansche (Zwarte) Woud, bereikt den Donau,
komt in elf dagen, op een flottille, die hij had bemachtigd, te Sirmium
en dringt Illyrië binnen.

Constantius rukt op van Antiochia, om den usurpator op te jagen,
ut venaticiam praedam; maar te Tarsus sterft hij aan een
koortsaanval en Julianus trekt Constantinopel binnen, waar het
keizerlijk leger zich vóór hem verklaart, ofschoon de
eunuchen een tegen-candidaat hadden gesteld. Hij gaat dadelijk aan het
werk om het hof te redden “uit de kaken van een veel-koppige
Hydra”, om zijn eigen uitdrukking te gebruiken en jaagt een menigte satellieten,
spionnen, aanklagers, eunuchen en andere ministers van weelde en
misdaad weg. Gedurende de weinige maanden van zijn verblijf in de
hoofdstad legt hij een grooten ijver aan den dag om den ouden
godsdienst te herstellen en, terwijl hij een philosophische
verdraagzaamheid afkondigt en soms de andere godsdiensten begunstigt,
is hij een heftige vijand18 van bijzondere aanspraken van
het Christendom en bij uitstek streng tegen Athanasius als den leider
van hetgeen hij beschouwt als de meest exclusieve en onverdraagzame van
alle sekten. Hij beveelt den herbouw en de heropening van alle
heidensche tempels; hij roept alle verbannen Ariaansche prelaten terug;
hij vernietigt het labărum en het Kruis; hij stelt de
colleges van augures en flamines weer in, en is als Pontifex Maximus
voorzitter bij de heidensche ceremoniën; hij geeft enorme sommen
uit aan offers voor de heidensche goden, maar schrijft tevens een brief
aan het Joodsche volk, waarin hij hen verzekert hun “Groote
Godheid” te eerbiedigen en hen te willen beschermen tegen de
Galileërs “die den éénen waren God hebben
verzaakt”, hij onderneemt het zelfs den Tempel op den berg Moriah
te herbouwen, met de bedoeling Salomo zelf te overtreffen, niet alleen
door de pracht van het bouwwerk, maar ook in het getal van de
offerdieren bij de inwijding—in Salomo’s geval was dit
22.000 ossen en 120.000 schapen! Maar toen de grond uitgegraven werd om
de nieuwe fundamenten van den Tempel te leggen, zegt men, dat een
geweldige ontploffing en aardbeving zulk een schrik verwekten dat het
werk werd opgegeven.

In hoeverre Julianus gesteund werd door het ware paganisme of den
tijdelijken afval van zijn onderdanen, is lastig na te gaan, want het
is even gevaarlijk de vleiende verhalen van zijn vriend en aanbidder
Libanius, den Griekschen redenaar en schrijver (den leeraar van St.
Basilius en St. Chrysostomus) te vertrouwen, als de vijandige
getuigenis van Gregorius van Nazianzus en andere kerkelijke
kroniekschrijvers. Men moet den geestdrift van Julianus voor den ouden
godendienst vooral toeschrijven aan zijn vurige liefde voor oude kunst,
litteratuur en philosophie en aan zijn afkeer om zich te
onderwerpen aan de aanmatigende dogmata van een priesterschap, dat de
wijsheid van Socrates en de kunst van Homerus met gelijke verachting
beschouwde. Maar—zoo zwak is de menschelijke
natuur—hijzelf, een leerling van Plato, een geleerde, een begaafd
redenaar, een uitstekend schrijver van beide klassieke talen, een
voorbeeld van gematigdheid en kuischheid19, werd de
prooi van het grofste en belachelijkste bijgeloof. Hij werd vereerd,
zooals hij geloofde, door de intieme vriendschap en duidelijke
aanwezigheid van de goden zelf; hij raadpleegde hen door middel van
voorspellingen en orakels en herkende hun wil in de wonderen, en hun
stem in de voorteekens.

Zijn enthusiasme voor de oude helden bracht Julianus er toe
Alexander den Groote na te volgen, zooals hij ook reeds beproefd had de
daden van Caesar in Gallië na te volgen20. Sinds den
tijd van Keizer Alexander Severus (c. 226) had Perzië onder haar
koningen uit de Sassaniden-dynastie den Romeinen steeds grooten last
veroorzaakt. De tegenwoordige monarch, Sapor (Shapur) II, was de
negende van die groote dynastie. Hij had reeds langer dan een halve
eeuw geregeerd21 en bleef in leven tot het vierde jaar van
Theodosius’ regeering, zoodat hij zes Keizers op den troon van
het Oosten zag opvolgen. Hij had Constantius en de keizerlijke troepen
uit Mesopotamië verdreven en dreigde hen uit Azië te jagen.
De veldtocht van Julianus tegen Sapor, waar uitgebreide toebereidselen
voor waren gemaakt, eindigde, zooals wij zagen, met zijn dood, en bijna
met de vernietiging van zijn leger. Hoe Jovianus er in slaagde het
overschot te redden door een roemloozen en ellendigen terugtocht, hoe
hij gedurende zijn korte regeering de luide toejuichingen verwierf van
al zijn Christelijke onderdanen door de herstelling van
hun godsdienst, en de dankbaarheid van de anti-Aranen door Athanasius
weder op den patriarchalen troon van Alexandrië te plaatsen, is
vroeger verteld (p. 5).

Gedurende de regeering van Valentinianus en Valens, die reeds
verteld is in het Historisch overzicht, was wellicht de belangrijkste
gebeurtenis de bekeering van de West-Goten, of het begin daarvan, door
Ulfilas († 381), ofschoon de Trinitariërs dit
waarschijnlijk beschouwden als een Pyrrhus-overwinning van het
Christendom. Valentinianus schijnt verdraagzaam, of misschien
onverschillig geweest te zijn in doctrinaire aangelegenheden en eerbied
te hebben verworven wegens zijn manlijk en gematigd karakter. In zijn
latere jaren echter kreeg zijn cholerische aanleg de overhand en
veranderde hem in een woedenden tyran, wiens slachtoffers bij duizenden
werden terechtgesteld, beschuldigd van verraad en hekserij.22

De hysterische angst, verwekt door het geloof aan hekserij, had ook
op den zwakzinnigen Valens een dergelijke uitwerking. Van de verst
verwijderde deelen van Azië werden jong en oud gesleept voor den
rechterstoel van Antiochia, waar de keizer gewoon was te resideeren.
Zoo talrijk waren de gevangenen, dat de keizerlijke troepen nauwelijks
voldoende waren om hen te bewaken en in afgelegen provinciën de
vluchtelingen de bevolking in getal overtroffen.

Maar Valens bepaalde zich niet tot zulke wreedheden. Drie jaar na
zijn troonbestijging was hij gedoopt door den Ariaanschen Patriarch van
Constantinopel. De keizerlijke neophiet ontwikkelde zich weldra tot een
blinden ijveraar en een wreeden vervolger van “Athanasische
ketters” zooals hij hen noemde en het Oostelijke Rijk was weldra
in gisting en oproer. Dit duurde zoo lang, totdat Aartsbisschop
Basilius te Caesarea—eens de mede-student van Julianus te Athene,
later beroemd als kluizenaar en stichter van de eenige monniken-orde
van de Oostersche Kerk—den keizer trotseerde, zooals later St.
Ambrosius te Milaan Theodosius trotseerde en met hetzelfde gunstige
gevolg; want, naar men vertelt, geraakte Valens zoo onder den indruk,
dat hij bezwijmde in tegenwoordigheid van allen, toen hij van het
altaar werd teruggestooten, en dat hij boete deed voor zijn
wreedheden door Basilius een groot landgoed te schenken om daar een
hospitaal te stichten. Valens verdween, zooals reeds verhaald is, in
den grooten slag bij Hadrianopolis in 378.

In het Westen was Valentinianus opgevolgd door zijn zoon Gratianus,
(vgl. p. 7) een vriendelijken en sport-lievenden jongeling van 16 jaar,
die als collega zijn vierjarigen stief-broeder aannam, Valentinianus
II, terwijl hij het kind en zijn moeder Justina de praefectura
Italië toewees en de beide Galliae voor zich hield. Hij was nog
een jonge man van 24 jaar, toen hij door den usurpator Maximus te Lyon
werd gedood en had blijkbaar meer belangstelling in zijn herten- en
berenparken dan in Kettersche spitsvondigheden, zoodat tijdens zijn
regeering van acht jaar de Gallische Kerk vrij is gebleven van twisten,
ofschoon zij een werkzaam aandeel nam in het vernietigen van de
heidensche reliquieën. Te Rome bovendien schijnt Gratianus met
Justina en haar zoon veel bij te hebben gedragen tot het uitroeien van
het paganisme, want wij vernemen dat hij het oude college der
Vestaalsche Maagden en Augures heeft afgeschaft en de beelden der goden
heeft vernietigd.23

Toen Valens verdwenen was, koos Gratianus tot Augustus van het
Oostelijk Rijk een dapperen soldaat van Spaansche afkomst, Theodosius,
die in het keizerlijk leger in Brittannië had gediend en Hertog
van Moesia was geworden. De vader van Theodosius was, na schitterende
veldtochten in Brittannië en Afrika, te Carthago terechtgesteld,
blijkbaar krachtens een beuzelachtige beschuldiging van verraad. Wegens
de ongenade en den dood van den ouden Theodosius had de zoon zich
teruggetrokken op zijn landgoed in Spanje, om zich, zooals Xenophon of
Cincinnatus, te wijden aan de verbetering van zijn landerijen. Vandaar
werd hij na vier maanden geroepen om de plaats in te nemen, die door
Valens’ dood open was gevallen.

Gedurende zeventien jaar (378–395) was Theodosius eigenlijk de
heerscher, niet alleen in het Oosten, maar als beschermer van den
jongen Valentinianus en zijn moeder en als overwinnaar van Maximus en
Arbogast, ook in Italië en het verre Westen, ofschoon hij slechts
in het laatste jaar van zijn regeering onbetwist alleenheerscher was. (Zie Historisch Overzicht p.
8).

[image: 7. Mausoleum van Galla Placidia, Ravenna.]
7. Mausoleum van Galla Placidia, Ravenna.



In deze zeventien jaar (het onderwerp van het volgende hoofdstuk)
stierf het heidendom snel uit en ofschoon wij later nog eenige
merkwaardige overblijfselen ontmoeten, mogen wij toch aannemen dat op
het einde van Theodosius’ regeering of het einde van de 4e eeuw,
de oude godsdienst in het Keizerrijk verdwenen was en de
Trinitariaansche of Athanasische Kerk—vooral de zoogenaamde
Katholieke Kerk in Italië—een waardige en invloedrijke
positie tegenover de burgerlijke macht had verworven. 






1 Sommigen
denken dat dit de ronde Kerk van de Opstanding is, die in 1808 bijna
geheel afgebrand is. Anderen gelooven, dat de “Dom van de
Rots” (Moskee van Omar), die naar men zegt op de plaats van
Salomo’s tempel staat, oorspronkelijk de Constantijnsche Kerk van
het Heilige Graf is; maar het tegenwoordige gebouw dateert van de
7e eeuw en is waarschijnlijk van Mohammedaanschen oorsprong,
en staat op de rots, van welke Mohammed naar den hemel opsteeg. Men kan
het herkennen op Raffael’s Sposalizio en andere
schilderijen.

2 Door
sommigen verklaard als een phenomeen van zonnestralen. Misschien was
ook het labărum-monogram [image: ] oorspronkelijk een zonne-symbool, b.v.
[image: ]

3 Zie
Plaat 2 en de verklaring.

4 Het
labărum, het Kruis en het monogram vindt men op de munten
van de Christelijke Keizers en soms ook de bekende woorden In hoc signo vinces of vincas.

5 In
één van zijn Orationes ad Sanctos beroept hij zich op de
4e Ecloga van Vergilius, waar de heidensche dichter
blijkbaar een profetie geeft van den komenden Messias. Het is zeer wel
mogelijk dat Vergilius de Sibyllijnsche Boeken heeft ingezien, waarvan
er 2000 werden verbrand door Augustus en die wellicht o.a. uittreksels
van Joodsche profetiën bevatten. St. Augustinus en anderen van de
eerste Christelijke schrijvers halen de Sibyllae met eerbied aan. In de
Italiaansche kunst worden zij dikwijls afgebeeld met de Joodsche
profeten of met engelen, zooals in de Sixtijnsche Kapel en op een
fresco van Raffael in S. Maria della Pace te Rome.

6
Gedurende vele eeuwen werd de eeredienst van den zonne-god verward met
dien van Jehovah en van Christus, vgl. Grieksch: Helios met het
Joodsche El, Elias etc. Zelfs tegenwoordig verwart de Grieksche
eilander Helios met Elias. In Ierland moest St. Patrick preeken tegen
zonne-vereering.

7 Op de
munten van Constantijn wordt de zon genoemd “den onoverwonnen
bondgenoot” een uitdrukking van den cultus van Mithras, den
zonnegod, en een toespeling op den jaarlijkschen terugkeer van de
kracht van de zon na den zonnestilstand.

8 Deze
groote spijkers, die voor de kruisiging gebruikt waren, had volgens de
overlevering Helena gevonden. Constantijn zou er een voor een gebit van
zijn krijgsros gebruikt hebben; doch dit lijkt ongelooflijk.

9
Merkwaardig is de heftigheid, waarmee de interne twisten weer
losbreken, nadat het Christendom door Jovianus hersteld is.

10
Jovianus vereerde Athanasius bijna als een god.

11 Men
moet hierbij opmerken, dat door de stichting van Constantinopel, waar
Constantijn veertien belangrijke kerken oprichtte en zijn nieuwe
gebouwen versierde met vele oude kunstwerken van Griekenland, Rome zich
niet alleen ontzet voelde uit haar positie als politieke metropolis,
maar ook, als de zetel van de opvolgers van den Heiligen Petrus,
gekrenkt was door het mededingende patriarchaat en nog meer door de
poging van Constantijn om zichzelf Hoofd van de Kerk te maken.

12 De
vervolging van de “Katholieken” door Gaiserik en zijn
opvolgers was verschrikkelijk. De naam “Katholiek” waarop
de Trinitariers aanspraak maakten, is pas gerechtvaardigd na het
verdwijnen van het Arianisme.

13 Al de
ketterijen, waartegen de Athanasische orthodoxie heeft gestreden, hier
op te noemen is onmogelijk. Alexandrië was voortdurend het
strijdperk van bloedige conflicten. Men denke aan Hypatia en haar
moordenaar, den patriarch Cyrillus.

14 In het
voorbijgaan moet opgemerkt worden dat niet eerder dan in de 10e of 11e
eeuw de Götterdämmerung nacht is geworden en de Olympische
Goden naar de duistere onderwereld zijn afgedaald. Toen eerst breide
het Christendom zich uit over zulke landen als Bulgarije, Hongarije,
Saksen, Denemarken, Skandinavië en Rusland. Iersch en
Britsch—en zelfs Anglikaansch—Christendom bestond reeds
veel vroeger.

15
Plotinus wilde niet dat men een afbeelding van hem zou maken, daar deze
de herinnering aan zijn betreurenswaardig lichaam zou bestendigen en
vermeed elke vermelding van den dag of plaats zijner geboorte, als
dingen die te duister en ellendig waren om aan te denken.

16
Mede-studenten van Julianus te Athene waren St. Basilius en de
geleerde, welsprekende Gregorius van Nazianzus (in Cappadocië),
later patriarch van Constantinopel, wiens vernietigend verslag van
Julianus’ karakter zeker moet worden toegeschreven aan den afval
des keizers.

17 De
ceremonie van het afscheren van den philosophen-baard en het
verwisselen van het Socratische kleed met de militaire en koninklijke
uitrusting amuseerde een paar dagen lang het wufte hof.

18
Fragmenten van Julianus’ Verhandeling tegen de Christenen,
opgesteld tijdens zijn toebereidselen voor den Perzischen oorlog, zijn
nog over.

19 De
prachtige en verwijfde Aziatische kleederdracht, de krullen en het
blanketsel, de sieraden aan hals en arm, dat alles, zoo belachelijk bij
Constantijn, werd door den philosoof Julianus verworpen. Men zegt, dat
hij gewoonlijk op den grond sliep, zelfs in het prachtige paleis te
Constantinopel. Zijn afkeer om het zich gemakkelijk te maken, leidde
dikwijls tot het niet in acht nemen van de voorschriften der reinheid.
In zijn Misopogon (de baard-hater d.i. de philosophen-hater, een satire
tegen het volk van Antiochia dat zijn gewoonten en slordig uiterlijk
had bespot) spreekt hij met genoegen en trots over zijn lange nagels en
zijn zwarte handen en zijn ruigen “dichtbevolkten”
baard.

20 In zijn
brieven aan den Senaat volgt hij Caesar’s stijl na en Libanius
zegt dat hij, zooals Caesar, een verhaal heeft geschreven van zijn
Gallische oorlogen. Zijn meeste werken zijn in ’t Grieksch. Onze
kennis van zijn Gallische en Perzische veldtochten danken wij
voornamelijk aan het Latijnsche werk van Ammianus.

21 Hij was
reeds een gekroonde Koning voor zijn geboorte, daar de Magiërs den
kroon plaatsten op het lichaam van zijn moeder.

22
Bijgeloovige vrees voor hekserij en magische boeken schijnt in dezen
tijd de Romeinsche wereld te vervullen. Hieraan is het verdwijnen van
menig philosophisch werk te wijten.

23 Hij
verwekt eerst opschudding door het ambt van Pontifex te weigeren. Zijn
ijver om tempels en beelden af te breken werd waarschijnlijk aangevuurd
door de Gallische heiligen, Hilarius van Poitiers en Martinus van
Tours.









Hoofdstuk IV.

Theodosius de Katholieke.




De eerste plicht van den nieuwen Keizer in het
Oosten was de nederlaag van Hadrianopolis te wreken. Voordat hij van
Thessalonica, waar hij het Keizerlijk leger weer samengesteld had,
tegen de West-Goten optrok, onderging Theodosius den ritus van den doop
en las het volgende edict voor1, in naam, naar men zegt,
van de drie Keizers, Gratianus, Valentinianus en hemzelf: “Het
behaagt Ons, dat al onze onderdanen den godsdienst, die den Romeinen
door den H. Petrus geleerd is, aanhangen. Volgens de leer van de
Apostelen en de Evangeliën moeten wij gelooven in de eene Godheid
van den Vader, den Zoon en den Heiligen Geest, gelijk van majesteit in
de Heilige Drieëenheid. Wij willen dat de
aanhangers van deze leer Katholieke Christenen heeten en brandmerken
alle anderen met den schandelijken naam van ketters en verklaren dat
hun vergaderplaatsen niet langer den naam van Kerken zullen
dragen.” Laten wij letten op de aanmatiging van de drie
wereldlijke heerschers van het Romeinsche Rijk, dat zij niet alleen het
recht hadden om de Christelijke leer op te dringen, maar ook om hun
eigen uitleg te geven aan de leerstellingen der Apostelen. Niet minder
dan 15 strenge edicten van dien aard, gericht tegen de ketters, werden
door Theodosius uitgevaardigd en overtreding werd bedreigd met zware
straffen, soms met de doodstraf. Het ambt van Geloofs-Inquisiteur, een
terecht zoo verafschuwde naam, werd het eerst tijdens zijn regeering
ingesteld.

De veldtocht tegen de West-Goten, die een grooten slag vermeden,
eindigde in een verdrag, waarbij den barbaren toegestaan werd zich ten
zuiden van den Donau te vestigen als bondgenooten (foederati)
van het Keizerrijk, op voorwaarde dat zij, zoo noodig, een
contingent van 40.000 man zouden opbrengen. Ongeveer twintig jaar later
betreurde de laatste van de Romeinsche dichters, Claudianus, het
bestaan van dat groote staande leger als een gevaar voor het
Keizerrijk; en terecht, want slechts zes jaar daarna namen deze
West-Goten Rome in.

In het volgend jaar (383) werd Gratianus te Lyon gedood, waarheen
hij van Parijs was gevlucht—verraden door zijn eigen legioenen en
gevangen door de ruiterij van den overweldiger Maximus, die van
Brittannië een zoo groot getal volgelingen had overgevoerd, dat
dit feit later werd vermeld als “de verhuizing van een belangrijk
deel van de Britsche natie.” In verband met deze exodus moet hier
vermeld worden de legende van St. Ursula, de prinses van
Brittannië en haar elf duizend Britsche maagden, die, naar men
zegt, als pelgrim langs den Rijn over de Alpen naar Rome zijn getrokken
en op haar terugkeer zijn vermoord door de Hunnen of Friezen bij
Keulen, waar haar schedels nog te zien zijn. Het lijkt niet
onwaarschijnlijk, dat de oorsprong van deze legende was het lot van een
transport van Britsche vrouwen, misschien onder leiding van een
edelvrouwe, die bestemd waren als echtgenooten voor een deel der
honderd duizend volgelingen van Maximus, die door ongunstigen wind den
Rijn ingedreven en in handen gevallen waren van Salische Franken of
woeste Friezen, die ongeveer vier eeuwen later den grooten Engelsche
zendeling St. Bonifacius hebben gedood.

Wanneer Maximus tevreden was geweest met zijn veroverd keizerrijk
van Brittannië, Gallië en Spanje, zou hij nu misschien bekend
zijn als een van de gelukkigste keizers van het Westen, want hij
regeerde over een groot rijk en bezat een machtig leger, voornamelijk
gelicht uit de krijgshaftige Germaansche stammen. Bovendien werd hij
door Theodosius erkend, die het verstandig vond zijn aanspraken op de
landen ten noorden en ten westen van Italië in te willigen. Toch
viel hij Italië aan, niet alleen gedreven door een onverzadelijke
eerzucht, maar ook door de hoop, of de zekerheid, dat de Katholieke
meerderheid onder de Italianen met vreugde zich zou losrukken van de
regeering van den jongen Valentinianus—of liever van zijn moeder
Justina, die sterk gehecht was aan de Ariaansche ketterij ondanks de
welsprekendheid en de wonderen van St. Ambrosius, den Bisschop van
Milaan. Nadat hij troepen had vooruitgestuurd onder voorwendsel die aan
Valentinianus te leenen, bezette de usurpator de Alpenpassen en
verscheen weldra voor Milaan met een groot leger.

Bij zijn nadering vluchtte Justina met haar zoon—nu vijftien
jaar oud—en liet St. Ambrosius2 achter om
den vijand het hoofd te bieden. De vluchtelingen bereikten Aquileia,
doch, omdat zij zich daar niet veilig gevoelden, gingen zij te scheep,
voeren om Griekenland en bereikten na een moeilijke reis Thessalonica.
Hier werden zij bezocht en verwelkomd door Theodosius; maar de rijke
hulpbronnen van Maximus deden hem aarzelen dadelijk toe te geven aan de
smeekbeden van Justina. Doch weldra verdween deze aarzeling van
Theodosius door den invloed van de bekoorlijke dochter van Justina, de
prinses Galla, die reeds beroemd was om haar jeugdige schoonheid en nog
beroemder zou worden als moeder van Galla Placidia. Theodosius was
weduwnaar en besloot de jonge, bekoorlijke prinses te huwen; na de
bruiloft brak hij op met een leger, waarin sterke contingenten waren
van West-Goten, Hunnen en Oostersche volkeren.

Hij vond Maximus met zijn Gallische en Germaansche strijdkrachten
aan de overkant van de Sau en door een stoutmoedigen aanval wierp zijn
ruiterij, na de rivier te zijn overgezwommen, den vijand op de vlucht.
Maximus vluchtte naar Aquileia, de stad nabij de Adriatische kust, die
zoo beroemd is als het tooneel van zoovele botsingen, en bij de
aankomst van Theodosius, die van de Juliaansche Alpen neerstreek als
een adelaar op een gewonden haas, werd de usurpator van zijn troon
gesleept, ruw van zijn purper en keizerlijke sieraden beroofd, en als
een misdadiger naar de legerplaats en in de tegenwoordigheid van
Theodosius gebracht. De keizer vertoonde eenige neiging om den tyran
van het Westen te vergeven; maar die zwakke opwelling week voor zijn
gevoel van rechtvaardigheid en de herinnering aan Gratianus, en hij gaf
zijn slachtoffer aan de soldaten over, die hem wegsleepten en dadelijk
het hoofd van het lichaam scheidden.

Na deze overwinning bleef Theodosius gedurende meer dan twee
jaren (388–391) in Italië; hij was feitelijk de
alleenheerscher over het Westen en het Oosten, ofschoon hij de
regeering van Valentinianus en Justina erkende, die evenwel kort na
haar terugkeer in Italië stierf. Van Milaan uit bezochten de beide
keizers in het voorjaar 389 Rome, waar zij een roemrijke inkomst
hielden en naar men gelooft, op de plaats van een door Constantijn
gebouwde kerk, de fundamenten legden van de S. Paolo fuori le
mura3, de grootste van de oude basilieken te Rome, welke
in 1823 is afgebrand.

In 390 vinden wij Theodosius weder in Milaan en toen had die
dramatische gebeurtenis plaats, welke wij verbinden aan de welbekende
basiliek van S. Ambrogio.

Ongeveer drie jaren te voren was er te Antiochia een oproer
uitgebroken tegen den katholieken eeredienst en de belastingen. Het
gepeupel had de standbeelden van den keizer en zijn zonen omvergeworpen
en hoonend door de straten gesleept. Verschrikkelijk was de wraak van
Theodosius. De stad werd vernederd en gestraft; een groot aantal
gevangenen wachtte pijniging en dood. Maar een smeekschrift werd naar
Constantinopel gestuurd en—deels door den invloed van St.
Chrysostomus, die ons een levendige beschrijving heeft gegeven van deze
dagen en wiens wondere welsprekendheid zijn wanhopige medeburgers
steunde—werd het bevel voor de executie uitgesteld tot het
antwoord was gekomen; en het antwoord was een algemeene
vergiffenis.

Maar Theodosius vergat het oproer van Antiochia niet en toen in 390
in Thessalonica, het welvarende militaire centrum van Macedonië,
een tumult voorviel, waren de gevolgen veel ernstiger. De
ongeregeldheden waren veroorzaakt door de gevangenneming van een
wagenmenner, die bij het publiek zeer in de gunst stond. Er ontstond
een botsing tusschen de bevolking en het gezag; ambtenaren werden
gedood en hun lijken geschonden. Bij deze gelegenheid verwierp
Theodosius elk beroep op genade. Hij beraamde een laffe en
onrechtvaardige wraakneming. De inwoners van Thessalonica werden in den
waan gebracht, dat hij vergiffenis had geschonken, werden uit naam van
den Keizer uitgenoodigd voor de spelen in den Circus, waar zij door
gewapenden werden aangevallen en zonder onderscheid vermoord; 7000,
andere zeggen 15000, kwamen om. Het misdadige van deze bijna
ongeloofelijke wreedheid wordt nog verzwaard door het feit dat
Theodosius bijzonder was gesteld op Thessalonica en haar bisschop, die
hem daar, waarschijnlijk in de tegenwoordigheid van vele van die
burgers, had gedoopt.

St. Ambrosius is reeds genoemd; hij is bij velen bekend als de
geestelijke vader van den oudsten St. Augustinus, als de schrijver van
het Te Deum (misschien), van Latijnsche hymnen en als de
uitvinder van het Ambrosiaansche muzikale ritueel en dat systeem van
beurtzangen, waarop het gezang in de Anglikaansche Kerk is
gebaseerd4. Maar allen die Milaan kennen5, denken,
wanneer zij den naam van St. Ambrosius hooren, aan de basiliek van S.
Ambrogio en haar oude deuren van cypressen-hout, ofschoon het, helaas,
onzeker is of wij nog ook maar de fragmenten bezitten van die deuren,
die voor Theodosius den Groote werden gesloten.

Ambrosius was de zoon van een Gallisch prefect van edele Romeinsche
afkomst. Hij was geboren te Trier in 340 en werd magistraat van een
district, dat Liguria en Milaan omvatte, in welke stad hij zoo populair
was, dat hij bij den dood van den bisschop (374) door de geheele
bevolking tot diens opvolger werd gekozen en tot zijn eigen verbazing
en die van de wereld plotseling van magistraat veranderd werd in een
aartsbisschop, voordat hij het sacrament van den doop had ontvangen. En
de keuze van het volk was wel gerechtvaardigd, want er is in de annalen
van de Middeleeuwsche Kerk geen persoon, die ons sympathieker is. Het
is waar, dat de meesten van ons de verhalen van zijn droom ter zijde
zullen leggen en ook van zijn ontdekking van de heilige geraamten, die
door hun wonderbare hulp hem beveiligden tegen den toorn van Justina,
zelfs al heeft men ons de beenderen van Gervasius en Protasius in de
crypte van S. Ambrogio laten zien. Maar ieder zal ontroerd worden door
zijn moed en edele drijfveeren. Door zijn toedoen trad de Christelijke
Kerk het eerst op om de zaak van rechtvaardigheid en menschelijkheid te
verdedigen tegen de door de wet beschermde tyrannie van de burgerlijke
macht. Zijn rustige, uitdagende houding tegen Theodosius
is een culminatie-punt van den zuiver Christelijken invloed. Als de
Kerk zulk een invloed tot haar eenig ideaal had gekozen!

Bij verschillende gelegenheden had Ambrosius zijn moed reeds
getoond. Eens, toen Justina geëischt had, dat eenige Kerken te
Milaan aan de Arianen zouden worden afgestaan en haar Gotische soldaten
had gestuurd om een van die Kerken te bezetten, trad hij hen in den weg
en verschrikte hen zoo met zijn banbliksems, dat de regentes het
verstandiger vond haar eisch in te trekken.

Toen Ambrosius hoorde van het bloedbad te Thessalonica trok hij zich
eerst op het land terug en ontweek Theodosius. Maar begrijpend dat
langer zwijgen laf was, stuurde hij hem een schrijven, waarin hij, ook
uit naam van andere bisschoppen, zijn afschuw uitdrukte over de
wreedaardige daad en erbij voegde, dat zulk een bloedschuld tot gebeden
en boete dwong en hij geen altaar mocht naderen, en dat hijzelf door
een visioen gewaarschuwd was den dienst van het Avondmaal niet waar te
nemen in tegenwoordigheid van iemand, wiens handen waren bezoedeld met
het onschuldige bloed van duizenden6.

Modern scepticisme ziet in dezen brief den oorsprong van een
schilderachtige fictie, n.l. de overlevering, dat de Keizer, toen hij
met zijn gevolg den ingang van de kathedraal naderde, de groote houten
deuren snel zag sluiten, of dat hij Ambrosius zelf vóór
het portaal vond om nog eens het Godshuis met banbliksems tegen
bezoedeling te beschermen7. Bovendien zegt de overlevering,
dat, toen Rufinus, de bekende minister van Theodosius, gestuurd was om
te zeggen, dat zijn meester de macht had om den ingang van de Kerk te
forceeren, de Heilige onversaagd antwoordde: “Dan zal hij over
mijn lijk moeten gaan.”

Hetzij wij deze dramatische geschiedenis moeten gelooven of niet,
het schijnt niet te betwijfelen, dat Theodosius, onder den indruk van
den moed van Ambrosius en waarschijnlijk ook door het bewustzijn van de
onmenschelijke daad, waartoe hij door zijn hartstocht was gedreven,
openlijk boete heeft gedaan in de kathedraal en als boeteling
gekleed zich op de knieën heeft geworpen en de woorden van den
Psalmist heeft herhaald: “Mijn ziel kleeft aan het stof; maak mij
levend naar Uw woord.” Wanneer wij aan dit tooneel denken en ons
het edict herinneren, dat Theodosius een paar jaar tevoren had
uitgevaardigd, waarin hij zich, alsof hij zoowel de wereldlijke als ook
geestelijke heerscher was, het recht aanmatigde het Romeinsche
Keizerrijk een geloof voor te schrijven en het wezen van de
Drieëenheid te bepalen, worden wij er ons van bewust dat een
nieuwe en reeds invloedrijke macht is ontstaan, die zich met
ongeloofelijke snelheid heeft uitgebreid, sinds den dag waarop
Constantijn de zwakke en vervolgde Kerk het eerst steun beloofde. En
wanneer wij verder denken, aan Keizer Hendrik te Canossa, of aan
Frederik Barbarossa, geknield in het portaal van S. Marco te
Venetië, hoe levendig doet ons dat dan het verschil beseffen
tusschen de drijfveeren en idealen van St. Ambrosius en die van
Hildebrand of Paus Alexander!

In het volgend jaar (391) keerde Theodosius naar Constantinopel
terug en ging in triomf de Gouden Poort door, die in zijne afwezigheid
was opgericht om zijn overwinning over Maximus te herdenken. Deze poort
werd later in het bijzonder gebruikt voor den plechtigen intocht van de
Keizers. Zij bestaat nog en heeft eenige zeer fraaie zuilen; maar zij
is dichtgemetseld. Een overlevering handhaaft zich onder de Turken, dat
door deze poort eens een Christelijk overwinnaar zal komen!

In 392 vond men Valentinianus gewurgd in zijn slaapkamer te
Vienne.
Deze daad was ongetwijfeld bedreven of beraamd door Arbogast, een
heidenschen Frank, die tot bevelhebber der Keizerlijke legioenen in
Gallië geklommen was en zulk een onbeschaamde houding had
aangenomen, dat de jonge Keizer een paar dagen voor zijn dood, een
soldaat het zwaard had ontrukt en met moeite was verhinderd den
trouweloozen bevelhebber te doorboren. Arbogast, die het niet waagde
het purper aan te nemen, proclameerde als Keizer van het Westen een
rhetor, Eugenius, zijn vroegeren secretaris.

Valentinianus’ zuster, Galla, die Theodosius had gehuwd en
zeer liefhad, spoorde haar echtgenoot dringend aan den moord op haar
broeder te wreken. Maar Arbogast had een groot leger en in naam van
zijn keizerlijke pop had hij zich meester gemaakt van Rome en het
Westelijke Keizerrijk. Daarom was het noodzakelijk voor Theodosius een
grootere macht te verzamelen, voordat hij weder een veldtocht naar
Italië waagde. Doch eerst wilde de vrome Keizer den Hemel over
zijn tocht om raad vragen. Daar het Christendom de orakels van Dodona
en Delphi tot zwijgen had gebracht, raadpleegde hij een Egyptischen
monnik, die, naar men meende, de gave van mirakels en de wetenschap van
de toekomst bezat. Eutropius, een van de eunuchen-gunstelingen van het
hof te Constantinopel, scheepte zich voor Alexandrië in, vanwaar
hij den Nijl opzeilde tot de stad Lycopolis, in de afgelegen provincie
Thebaïs. In de buurt van die stad, op den top van een hoogen berg
had de heilige Johannes met eigen hand een nederige hut gebouwd, waar
hij meer dan vijftig jaar had gewoond, zonder de deur te openen, zonder
het gezicht van een vrouw te zien, zonder eenig voedsel, dat met vuur
of menschelijke kunst bereid was. Vijf dagen van de week bracht hij in
gebed en overpeinzing door, maar op Zaterdag en Zondag opende hij een
klein venster en gaf audientie aan de menigte smeekelingen, die uit
alle oorden van de Christelijke wereld toestroomden. Het gezantschap
van Theodosius naderde het venster met eerbiedige schreden, stelde zijn
vragen betreffende den uitslag van den burgeroorlog en kwam weldra
terug met een gunstig orakel, hetwelk den moed van den Keizer
aanwakkerde door de verzekering van een bloedige, doch stellige
overwinning. De vervulling van die voorspelling werd bevorderd door
alle middelen, die menschelijk beleid kon verschaffen.

[image: 8. Paus Leo en Attilla.]
8. Paus Leo en Attilla.



Voordat deze toebereidselen waren geëindigd, werd Theodosius
getroffen door het verlies van zijn jonge en bekoorlijke vrouw, die
stierf bij de geboorte van haar eenig kind, Galla Placidia. Doch hij
gaf zijn plan niet op en den 6en September 394 ontmoetten de
legers elkander bij de rivier de Frigidus, niet ver van Aquileia. Twee
dagen lang woedde de slag. Tienduizend van de Gotische
hulptroepen8 van Theodosius kwamen om bij de bestorming van de
wallen van den vijand; maar eindelijk, geholpen door een geweldigen
storm uit het Noorden en door de desertie van
sommige Gallische troepen van Arbogast, dreef het Oostelijke leger den
vijand op de vlucht. Eugenius werd gevangen genomen en onthoofd. Nadat
Arbogast verscheidene dagen in de bosschen had gezworven en de
onmogelijkheid om te ontvluchten had ingezien, stortte hij zich in zijn
zwaard. Hoe Theodosius vier maanden later te Milaan sterft, terwijl hij
het Rijk aan zijn twee zonen, Honorius en Arcadius nalaat, is reeds
verhaald (p. 8). Men vertelt, dat hij prachtige Circus-spelen had
voorbereid om Honorius, die toen ongeveer tien jaar oud was, openlijk
te verwelkomen, dat hij zelfs ’s morgens bij de uitvoering
aanwezig was, maar ’s middags niet langer kon blijven en den
volgenden nacht stierf.

Het karakter van Theodosius kan men, zoo lijkt het, gemakkelijk uit
deze daden leeren kennen; maar wij zijn er niet zeker van, dat deze
daden altijd nauwkeurig zijn overgeleverd en altijd door de
tijdgenooten onpartijdig zijn beschreven. Aan den eenen kant hebben wij
zijn vereerders, den Christelijken, Latijnschen dichter Prudentius en
de Katholieke of Trinitarische Vaders, b.v. Gregorius van Nazianzus
(† 379), Hieronymus, Chrysostomus, Ambrosius en Augustinus, en
aan den anderen kant den belangrijksten kroniekschrijver van deze
periode, den heidenschen Zosimus, een partijdig en kwaadaardig
schrijver, die elke daad van deze regeering in een verkeerd licht
stelt. Maar zelfs Zosimus is zoo genadig toe te geven dat Theodosius
een van de grootsten van de Romeinsche vorsten was, en trots den
afschuw, dien wij gevoelen door het bloedbad te Thessalonica, niet
ongelijk aan de verbazing en afschuw, die de Christen-vervolgingen door
Marcus Aurelius bij ons opwekken, moeten wij toch in zijn karakter,
naast vreemd bijgeloof en woeste hartstocht, veel erkennen, dat edel en
bewonderenswaardig was. Het geeft echter meer voldoening feiten te
constateeren, dan te trachten karakters te analyseeren en drijfveeren
te verklaren. Daarom zullen wij hier nog slechts een paar feiten
bijvoegen, die samenhangen met de uitbreiding van het Christendom
tijdens zijn regeering en de eindelijke uitroeiïng van het
paganisme.

Onder de ontelbare incidenten, die den geschiedschrijver van deze
periode ten dienste staan, is hetgeen gebeurd is met een standbeeld van
Victoria, dat Caesar van Tarentum meebracht en te
Rome in het senaatsgebouw oprichtte, bijzonder geschikt om de
godsdienstige bewegingen aan te geven; dit beeld was een groote figuur
met uitgespreide vleugels en een lauwerkrans in de uitgestrekte hand.
Bij het altaar, dat voor deze Victoria stond, legden de senatoren den
eed van trouw aan den staat af en daarop werd wijn en wierook geofferd
voor den aanvang der beraadslagingen in den Senaat. Het beeld en tevens
het altaar schijnen verwijderd te zijn door Constantius en misschien
naar Constantinopel gestuurd. Door Julianus is het altaar er weder
geplaatst en door Gratianus weder verwijderd, en weder opgesteld door
Eugenius (c. 393), die misschien een heiden was, of door Arbogast, die
zeker een heiden was, en nog eens verwijderd door Theodosius, kort voor
zijn dood, of door Honorius. Zoo kunnen wij gedurende ongeveer een
halve eeuw de afwisselende krijgskans van Christendom en Heidendom
nagaan. Vier keer werden er deputaties gezonden door de aanhangers van
den ouden godsdienst om van verschillende keizers weder de plaatsing
van het altaar te vragen. Een interessant verslag van een dezer bezoeken
aan het keizerlijk hof bestaat nog, geschreven door Symmachus, een
Romein van edele afkomst, zeer gezien om zijn welsprekendheid en de
ambten die hij had bekleed, pontifex, augur, proconsul van Afrika en
prefect van Rome. Dit gezantschap werd gezonden naar het hof van
Theodosius en Valentinianus te Milaan, en de rhetoriek van Symmachus
(die Rome in zijn redevoering tegenover de twee Keizers haar eigen zaak
liet verdedigen) werd overbluft door de welsprekendheid en het sarcasme
van St. Ambrosius, die, zooals wij uit zijn verslag zien, de
idee bespotte, dat de Romeinsche overwinningen te danken waren aan de
Olympische Goden en vroeg of Jupiter nog steeds sprak bij monde van de
ganzen die het capitool hadden gered.

Maar de overwinning van Ambrosius en het Christendom bij deze
gelegenheid vernietigde het Heidendom toch volstrekt niet. Hoe langzaam
en moeilijk het uitgeroeid is, blijkt duidelijk. Ondanks de strenge
wetten van Theodosius, die de misdaad van offeren en voorspellen uit de
ingewanden met doodstraf of verlies van goederen bedreigden, ondanks de
onbarmhartigste verwoesting en onteigening van tempels, werden de
heidensche ceremonies, zoo veranderd, dat de wet er geen vat
op had, toch jarenlang voortgezet, werden de
heidensche priesterambten toch door de edelste families bekleed en
hield de vereering van den zonnegod Mithras en de Magna Mater, Cybele,
en andere vreemde godheden stand.

Er wordt verhaald, dat Theodosius, toen hij eens te Rome was,
plechtig aan den Senaat de vraag voorlegde, of Christus dan wel Jupiter
als God der Romeinen moest aangenomen worden, en dat bij een
regelmatige stemming Jupiter door een zeer groote meerderheid
veroordeeld werd. Maar zonder twijfel—als het verhaal waar
is—had de aanwezigheid van den Keizer invloed op dezen omkeer van
geloof, want het is een feit, dat de heidenen, niettegenstaande hun
gelegenheid genoeg gegeven werd, geen lust hadden in het
martelaarschap; zij onthielden zich van het ritueel, hetwelk zij zelf
in de angstwekkende tegenwoordigheid van hun Keizer hadden
veroordeeld—of, hetgeen waarschijnlijker is, zij verrichtten het
in het geheim.

Laten wij nu zien hoe de tempels verdwenen en de Kerken toenamen.
Tijdens de regeering van Gratianus (c. 380) bestonden er in Rome 424
tempels van de oude goden, terwijl er, volgens de Notita Urbis,
een beschrijving van Rome uit dien tijd, geen Christelijke Kerk was,
die onder de gebouwen van de stad verdiende genoemd te worden. En
ofschoon er zeker eenige Christelijke Kerken waren, en sommige van niet
geringe afmeting9, geven deze woorden toch een waar beeld van
haar betrekkelijke onbeduidendheid.

Op het einde van de regeering van Theodosius is de toestand zeer
veranderd. Theodosius was een Spanjaard, en in Spanje was het orthodoxe
Christendom bijna zonder inspanning machtig geworden en keek met
gelijke minachting neer op de toenmalige onmacht en den vroegeren roem
van het paganisme. En wanneer wij vragen hoe het mogelijk was, dat de
Romeinen zelf zoo onbarmhartig de prachtige monumenten van hun
voorouders konden vernielen, kunnen wij een voldoende verklaring vinden
in de gevaarlijke aanmoediging, die zulke herinneringen aan het
heidensche Keizerrijk gaven en in de mogelijkheid van een tweeden
keizerlijken afvallige, maar vooral ook in de angst en afschuw, waarmee
de meeste Christenen van dezen tijd, en ook van later tijd, de
heidensche tempels beschouwden als plaatsen, die door kwaadaardige
demonen10 werden bezocht en de beelden als gevaarlijke
fetischen. Inderdaad was het geloof in het werkelijke bestaan van de
oude goden sterker bij den gewonen Christen van den vroegsten tijd, dan
bij de heidenen zelf.

Deze verwoesting van de oude tempels en beelden, waartegen Libanius,
de geleerde meester van Chrysostomus, tevergeefs protesteerde in zijn
vurige rede Pro Templis, werd niet beperkt tot Rome. De vele
monumenten van klassieke oudheid11, die Constantinopel
versierden, waren uit Griekenland en Rome gestolen. Dit was erg genoeg,
maar bovendien werden er ontelbare prachtige gebouwen en kunstwerken
vernield door monniken en andere fanatieken, die werden opgewekt en
gesteund door de edicten van Theodosius en door de gevolmachtigden, die
hij naar verre provinciën stuurde om zijn edicten uit te voeren.
Het verwoestingswerk12 begon, naar het schijnt in
Syrië, waar een zekere bisschop Marcellus, na met geweldige
inspanning den grooten tempel van Zeus te Apamea afgebroken te hebben,
vergezeld van een bende fanatieken andere steden aanviel met hetzelfde
doel, totdat hij door de woedende inwoners werd gegrepen en levend
verbrand. In Gallië leidde (c. 370) de bisschop van Tours, de
beroemde St. Martinus, aan wien ongeveer 160 Engelsche Kerken gewijd
zijn, groote benden monniken en andere zeloten van de eene plaats naar
de andere, terwijl hij alle overblijfselen van heidensche architectuur en kunst vernielde, niettegenstaande
de oude goden zich in vijandige demonen-gestalten vertoonden. In
Alexandrië, na een bloedig gevecht tusschen Heidenen en
Christenen, plunderde de patriarch, de bekende Theophilus, den
reusachtigen tempel van Serapis, die beschouwd werd als het voornaamste
steunpunt van het Egyptische paganisme, en verwoestte dezen—het
is mogelijk dat één van de twee Alexandrijnsche
bibliotheken met het Serapeum vernietigd is13.

Wanneer wij spreken over deze verre streken van het Keizerrijk, waar
de oude goden—Olympische, Oostersche en Noorsche—verdwenen
voor den nieuwen godsdienst, kunnen wij ook de oudste Christelijke
Kerken in Brittannië en Ierland vermelden. In Brittannië werd
het Christendom het eerst ingevoerd door de Romeinen, maar natuurlijk
niet door de pauselijke Roomsche Kerk. Van deze periode is zeer weinig
bekend, en wij moeten ons tevreden stellen, met de legende omtrent St.
Albanus en St. Helena, tenzij iemand de oude fabels van Jozef van
Arimathea ernstig wil opnemen. Maar het is zeker, dat reeds in zeer
vroege tijden groote monnikenorden bestonden in verschillende centra,
waarvan Avalon (het tegenwoordige Glastonbury in Somerset) en Bangor
(aan de Dee) de meest bekende zijn14.

Niet lang nadat Stilicho de Romeinsche legioenen van Brittannië
had weggetrokken (c. 405), werd het Christendom bijna geheel uitgeroeid
door de Angelsaksen, en de Iersche Kerk werd voor ongeveer 150 jaar van
het Christendom afgesneden door een wig van woest paganisme. Wij zullen
laten zien hoe deze Angelsaksen bekeerd werden door den jongsten St.
Augustinus (c. 600), den zendeling die door Gregorius den Groote
gezonden was. De overblijfselen van de oude Britsche Kerk hielden nog
stand tegen de pauselijke suprematie, die door Augustinus werd
afgekondigd; en de overlevering beschuldigt den Heilige (ten onrechte,
naar wij hopen, daar Augustinus in 604 stierf) het afschuwelijke
bloedbad te hebben veroorzaakt van de monniken te Bangor, toen
de Britten verslagen werden door de Saksen bij Chester in 607. De
buitengewone zendings-ijver, zoowel van de oude Iersche als ook van de
jongere Angelsaksische Kerk, zal in latere jaren besproken worden,
wanneer wij de dagen van de Lombardische koningen en van Karel den
Groote bereiken.

Dat verheven en eenvoudige voorschriften en leerstellingen in den
loop der tijden op grove wijze belachelijk worden gemaakt, schijnt aan
onverbeterlijke neigingen in de menschelijke natuur te moeten worden
toegeschreven en wanneer ten opzichte van het Christendom zulke
gevolgen bijzonder pijnlijk en verwonderlijk zijn, moeten wij trachten
troost te vinden in de woorden—misschien van Gregorius den
Groote—corruptio optimi pessima of, zooals
Shakespeare zegt: “Als lelies verrotten, rieken zij veel
onaangenamer dan onkruid.” Het ligt ver buiten ons doel de
evolutie van den Middeleeuwschen godsdienst15 in
Italië in bijzonderheden na te gaan, maar wij zullen trachten
eenige belangwekkende religieuze verschijnselen uit deze periode aan te
wijzen, die van grooten invloed zijn geweest op de Italiaansche kunst
en geschiedenis. Van deze merkwaardige verschijnselen kies ik er twee
uit, nl. de bijgeloovige vereering van “reliquieën” en
de bijna ongeloofelijke geestdrift, opgewekt door de asceten en
anachoreten.

Eerbied voor reliquieën van hetgeen vroeger groot en schoon
was, is natuurlijk een bewonderenswaardig gevoel, geheel verschillend
van antiquarisch enthusiasme. Maar de middeleeuwsche vereering voor de
zgn. heilige reliquieën was gebaseerd op een bijgeloovig
vertrouwen in de wonderlijke eigenschappen van zulke reliquieën en
sloot een fetisch-aanbidding in, die even plomp was als de oude
godsdienst16.

Zonder twijfel bestonden er eenige echte reliquieën, maar de
aanvraag werd zoo belangrijk, dat ontelbare nieuwe ontdekkingen werden
gedaan, dikwijls (zooals wij bij St. Ambrosius reeds hebben opgemerkt)
door middel van droomen en visioenen; en de voorraad groeide
daardoor geweldig. Het Ware Kruis, door Helena op den Calvarieberg
gevonden, verschafte, naar men zeide, genoeg hout om een oorlogsschip
te bouwen—een feit dat leidde tot de legende van zijn zichzelf
vernieuwende krachten. Verbazingwekkende verhalen werden verspreid van
de mirakels door beenderen, haar, bloeddruppels en heilige olie
veroorzaakt. Alle steden verlangden de een of andere reliquie te
bezitten. Geen kerk werd gebouwd, voordat men een heilig
voorwerp17 machtig was geworden.

Den oorsprong van de groote ascetische beweging moet men zoeken in
het verre Oosten, waar de Indische fakir en de Thibetaansche monnik en
andere dergelijke lusus naturae sinds onheuglijke tijden
schijnen bestaan te hebben; of misschien is het juister te zeggen, dat
de neiging tot dergelijke afwijkingen, welke latent schijnt in het
Oostersche karakter, zulke gevolgen voortbracht als de Joodsche
anachoreten, de Essaeërs en de Egyptische Therapeuten, die vele
jaren voor de Christelijke monnikenorden bestonden, en dat de beweging
onder de Christenen van Egypte en Syrië ten deele althans moet
toegeschreven worden aan het Neoplatonisme (vgl. p. 41).

Ongeveer in het jaar, waarin Constantijn het purper aannam (305),
trok een geestdriftig, geloovig jongeling in Egypte, bekend als
Antonius van de Thebaïs, zich in de woestijn terug. Zijn voorbeeld
werd weldra nagevolgd en vele duizenden fanatieken, die zichzelf
woestijn-menschen (heremieten) of afgescheidenen (anachoreten) noemden,
begonnen de zandige en rotsachtige wildernissen van het Nijlland te
bevolken, totdat hun aantal de bevolking van alle steden van Egypte
evenaarde. Het is onnoodig de bekende, afschuwelijke krankzinnigheden
van het anachoretisme te beschrijven en het is
overbodig zich te verwonderen over deze monsterachtige voortwoekering,
die zelfs het bestaan van de Christelijke religie bedreigde. Het
systeem van afzondering bleek op den duur onmogelijk. De cel van elken
welbekenden kluizenaar werd omringd door de hutten van zijn vereerders;
een “eenzame” van Gaza, Hilarion, had, naar men verhaalt,
een gevolg van drie duizend menschen; en weldra vond een anachoreet,
Pachomius, het meer in overeenstemming met de voorschriften van het
Evangelie ongeveer veertien honderd kameraden
(“coenobiten”, samenwoners) om zich te verzamelen, waarvan
hij een monniken-huishouding maakte, natuurlijk geen monniken-orde,
zooals Benedictus later stichtte. Kloosters verrezen nu in groote
getale en wel over de geheele Christelijke wereld, van de woestijnen
van Syrië, Egypte en Ethiopië18 tot de
wildernissen in Gallië en Brittannië, waar het leven van
eenzame afzondering moeilijk na te volgen was door het klimaat, en een
beschaafder vorm van ascetisme trad blijvend op.

Antonius had de vriendschap van Athanasius verworven, (die later
zijn leven beschreef) en ongeveer 340 stelde de Alexandrijnsche
patriarch aan den Paus in het Vaticaan eenige van Antonius’
leerlingen voor. Het vreemde en woeste uiterlijk van deze
“Egyptenaren” wekte in Rome eerst afschuw, toen verachting,
daarna geestdriftige navolging. Senatoren en edele matronen wedijverden
met elkaar om hun schitterende paleizen en villa’s in kloosters
te veranderen en de Kerk werd er zich weldra van bewust dat zij deze
nieuwe beweging moest erkennen en begunstigen. In het Oosten was St.
Basilius, die zelf vroeger kluizenaar was geweest, een ijverig stichter
van godsdienstige huizen; St. Martinus van Tours, of misschien zijn
beschermheer St. Hilarius van Poitiers was de stichter van de oudste
kloosters in Gallië; en in Brittannië waren in de vijfde
eeuw, zoo niet vroeger, groote kloosters te Avalon en Bangor.

Wij zijn ver van Italië afgedwaald; maar een duidelijke
voorstelling van de geweldige kracht van sommige dezer godsdienstige
stroomingen zal het ons misschien mogelijk maken onze piccioletta
barca in juiste richting te sturen. 






1
Misschien in de ronde koepelkerk van St. George, de oudste wellicht
van alle bestaande prae-Byzantijnsche Kerken, dateerend van 400 of iets
vroeger.

2 St.
Augustinus, die nu 33 jaar oud was, en onlangs door St. Ambrosius was
bekeerd, werd juist in dit jaar 387 door hem in Milaan gedoopt.

3 Zie
Plaat 4 en verklaring.

4 Het
Ambrosiaansche gezang wordt nog gehandhaafd in de Kerk van Milaan.

5 Of
slechts Van Dijk’s schilderij in de “National
Gallery” te Londen, of Rubens’ prachtig schilderij te
Weenen.

6 Deze
brief bestaat nog (Ep. Ambr. 951). Wij zouden wenschen dat hij bij deze
gelegenheid het buiten een visioen had kunnen stellen.

7 Dit
gebeurde waarschijnlijk in het prachtige atrium, dat nog voor een
gedeelte bestaat, voor de portico van de boetelingen. Anderen
verplaatsen de handeling naar de oude Basilica Porziana (S.
Vittore).

8 Dit
leger, gedeeltelijk aangevoerd door den beroemden Stilicho, was bij
deze gelegenheid zeer versterkt met West-Goten en Oosterlingen, die met
wederzijdsche verbazing naar elkander keken.

9 B.v. de
oorspronkelijke gebouwen van het Lateraan (S. Giovanni in Fonte,
waar Constantijn, naar men geloofde, gedoopt was door Silvester); de
oude basiliek van S. Pietro in Vaticano (waar Karel de Groote
werd gekroond in 800) gebouwd op de plaats van den grooten circus, waar
men zegt dat Petrus gekruisigd is; de basiliek van S. Paolo fuori le
mura, gebouwd op de plek, waar Paulus misschien geleden heeft,
nabij de Via Appia; S. Croce in Gerusalemne, naar men zeide
gebouwd door Helena om het ware kruis te bewaren, dat zij te Jeruzalem
had gevonden (het opschrift bestaat nog onder de vele reliquieën
in deze Kerk). Van zeer vroegen datum is S. Maria Antiqua,
oorspronkelijk de bibliotheek in het paleis van Augustus, en onlangs
opgegraven.

10 Dit
verklaart waarschijnlijk het feit, dat, ofschoon vele Kerken gebouwd
zijn op de plaatsen van afgebroken tempels, in Rome slechts weinige
tempels (vele in Syrië en andere provinciën) in Kerken zijn
veranderd. Het Pantheon, nu het eenige ongeschonden oude gebouw in
Rome, stond jarenlang ongebruikt. Het werd door Phocas aan den Paus
gegeven en aan alle Heiligen gewijd in 609 onder den naam van S.
Maria ad Martyres.

11 Een van
de meest belangrijke van deze was, en is nog, het voetstuk van den
drievoet, die door de Grieken na den slag bij Plataeae te Delphi is
gewijd. De Athene Parthenos van Phidias werd ook hierheen
gebracht. Het is vernield door de Kruisvaarders in 1204, die erger
barbaren bleken te zijn dan de Vandalen of de Hunnen.

12 De
algemeene opinie, die aan de vroege Kerk de roekelooze verwoesting van
oude monumenten toeschrijft, is allerminst gerechtvaardigd. De meeste
van de tempels waren nog lang in gebruik na de erkenning van het
Christendom, en toen zij ten slotte werden gesloten, zijn zij nog lang
onderhouden op kosten van een Christelijke Kerk. Gregorovius evenwel,
een gezaghebbend schrijver, geeft, wanneer hij over Gregorius den
Groote spreekt, den Christelijken fanatieken de meeste schuld.

13
Waarschijnlijk was geen van beiden de oorspronkelijk bibliotheek van de
Ptolemaeën. Eén werd er door de Arabieren in 651
verbrand.

14 Van
Brittannië kwam St. Patrick, aan wien de bekeering van Ierland
gewoonlijk wordt toegeschreven. Hij was in Noord-Brittannië
geboren, gevangen genomen door Iersche zeeroovers, en zes jaar slaaf in
Ierland; hij ontsnapte naar Gallië, waar hij blijkbaar bij St.
Martinus van Tours was, en keerde (c. 432) over Brittannië naar
Ierland terug. Men moet opmerken, dat noch de oude Iersche noch de
Britsche Kerk gevestigd is door de pauselijke Roomsche Kerk.
Waarschijnlijk bestond het christendom in Ierland reeds
vóór St. Patrick.

15 In het
voorbijgaan kan gewezen worden op een herleving van het oude bijgeloof,
zooals b.v. het zgn. kleed van den Heiligen Johannes, dat buiten de
deur van het Lateraan werd geschud om in tijden van droogte regen te
brengen—misschien met hetzelfde succes, dat de lapis
manalis van het oude Rome had, of de tegenwoordige regendokter in
Afrika bereikt.

16 Ook in
praehistorische Kretische graven zijn zulke fetischen gevonden, die
wijzen op een geloof in wonder-genezingen, zooals modellen van handen,
voeten enz.—blijkbaar dankoffers, zooals men nu nog in de
Roomsch-Katholieke Kerken kan zien. In de Grieksche geschiedenis vinden
wij veel van dien aard, in verband met de Orphische en andere
mysteriën.

17
Ongeveer 750, zegt Gregorovius, brachten lange reeksen van wagens
voortdurend van de Campagna en de Catacomben geweldige massa’s
schedels en skeletten naar Rome, die de Pausen sorteerden,
etiquetteerden en voor uitvoer verkochten. De plundering van graftomben
en het in stukken deelen van geraamten echter voor export en verkoop
aan pelgrims was nog weinig en vogue in Rome vóór de 8e
eeuw. De oudste Kerken werden gebouwd over de tomben van martelaren en
men droeg er groote zorg voor het graf niet te schenden, dat dikwijls
zichtbaar was door een traliewerk in het altaar—het
“venster van de belijdenis.” Zakdoeken etc. die men met de
graftomben in aanraking bracht, verkregen de wonderkracht van echte
reliquieën. Zij werden “brandea” genoemd en
uitgevoerd.

In het grootste werk over de oude Christelijke
Kerk, de Civitate Dei, verzekert St. Augustinus, dat
ontelbare mirakels tot stand kwamen door zulke “brandea”
van de tombe van St. Stephanus, wiens lijk bij Jeruzalem was ontdekt
(in een visioen). In zijn eigen diocese hadden volgens zijn verklaring
meer dan zeventig mirakels plaats op die wijze, waaronder drie
verrijzenissen uit den dood; ook de handel in heilige olie (van de
lampen, die vóór de tomben der Heiligen brandden) was
zeer groot. Meer dan zeventig fleschjes (ampullae) van
wonderdadige olie werden door Theodelinda voor haar Monza-Kathedraal
gekocht en eenige zijn er nog van over.

18
Abyssinische kloosters staan nog onder wetten, die zeer veel gelijken
op die van Pachomius en Antonius.









Hoofdstuk V.

Stilicho, Alarik en Placidia.

395–450




Wij hebben gezien, dat Theodosius de Groote
zijn rijk verdeelde tusschen zijn twee zonen, Arcadius en Honorius, die
18 en 10 jaar oud waren, en dat hij Rufinus en Stilicho als hun voogden
aanstelde. De eerste had in Constantinopel het bestuur over de
keizerlijke financiën en trad op als voogd van Arcadius, terwijl
Stilicho de zorg had over den jongen Honorius, magister utriusque
militiae (commandant van de ruiterij en het voetvolk) was en zijn
hoofdkwartier te Rome had. De haat, die het afpersen der belastingen
opwekte aan den eenen kant, en aan den anderen kant de voordeelen, die
een populair aanvoerder van de Keizerlijke troepen verwierf, hadden ten
gevolge, dat de strijd tusschen de twee regenten eindigde met den moord
op Rufinus door Stilicho’s Gotische troepen.

In dit hoofdstuk zullen wij, na een paar bijzonderheden over
Stilicho en zijn merkwaardigen levensloop (394–408), eenige van
de vele schilderachtige incidenten vertellen, die samenhangen met den
inval van Alarik en de lotgevallen van Galla Placidia.

Men zal zich herinneren, dat groote massa’s West-Goten
toestemming hadden gekregen zich te vestigen ten Zuiden van den Donau
en wij hebben meermalen vernomen, dat zij de keizerlijke troepen met
flinke contingenten steunden. De Gotische soldaat, die Rufinus in
tegenwoordigheid van den Keizer Arcadius vermoordde, had, toen hij zijn
slachtoffer neerstiet, uitgeroepen: “Met dit zwaard treft
Stilicho u!”—beteekenisvolle woorden, want het Gotische
zwaard was het, dat nu over het lot van het Keizerrijk zou beslissen.
Weldra kregen deze Gotische troepen, wier aanvoerder, Gainas, zeer
verknocht was aan Stilicho, in Constantinopel de macht in handen;
maar ten slotte werden zij, nadat, gedeeltelijk door toedoen van St.
Chrysostomus, die natuurlijk als patriarch deze onbeschaamde Ariaansche
barbaren vijandig gezind was, een oproer was uitgebroken, uit de stad
gedreven. Gainas werd gedood door de Hunnen, toen hij den Donau wilde
oversteken, maar zijn mannen voegden zich bij hun landgenooten, de
West-Goten van Thracië en Moesië.

Deze West-Goten begonnen nu erg lastig te worden. Gedurende de
laatste vijf jaar (sinds 395 ongeveer) regeerde Alarik over hen, van
wien wij reeds hebben gehoord in den slag bij den Frigidus, waar hij
als jonge man voor Theodosius streed tegen Arbogast. De sluwe Rufinus
had getracht de gevaarlijke horden van Alarik op te zetten tegen
Stilicho en het Westersche Rijk, om hen van de hoofdstad van het Oosten
af te houden. Stilicho, die zelf een Vandaal was, had hen tegen Rufinus
gebruikt; maar daarna had hij zich tegenover hen gesteld en Alarik
verslagen in den Peloponnesus, toen deze Griekenland
binnendrong1.

Geprikkeld door zulk een onverstandige behandeling, besloten de
West-Goten wederom Zuidwaarts te trekken en een inval te ondernemen in
Italië. Wat het eigenlijke plan van Alarik was, is onzeker. Hij
had, evenals later Odovacar en Theoderik, een bijgeloovigen eerbied
voor het Keizerrijk en waarschijnlijk kwam het plan om zich meester te
maken van het Keizerlijke gezag nooit bij hem op. Zijn voornaamste taak
was blijkbaar een nieuw land te zoeken voor de opgewonden benden, die
heftig om plundering en buit schreeuwden. Ook werd Alarik (als wij een
overlevering mogen gelooven, die de dichter Claudianus mededeelt) naar
Rome gedreven door een stem, die hem plechtig beloofde, dat hij eens de
Eeuwige Stad zou bereiken: “Penetrabis ad
Urbem!” Maar eerst vond hij nog eens zijn meester in
Stilicho.

Na Alarik verslagen te hebben in Griekenland (396), had Stilicho
zich verder onderscheiden door een oproer in Afrika te dempen, dat was
opgewekt door een Moorsch opperhoofd, Gildo. Stilicho, ofschoon een
Vandaal, was gehuwd met een nicht en aangenomen dochter van den grooten
Theodosius, de Spaansche Serena, wier schoonheid en deugden door
Claudianus zijn bezongen. Ongeveer 399 werd hun
dochter Maria uitgehuwelijkt aan haar half-idioten neef, den Keizer
Honorius, en Stilicho werd aldus steeds machtiger.

Zijn schitterende verdediging van Italië tegen de West-Goten
onder Alarik en tegen de geweldige horden van Rhaetische barbaren onder
den woesten Wodan-vereerder Radegast, die hij bij Fiesole gevangen nam
en doodde, is reeds verhaald (p. 9). Hier zullen wij nog slechts een
paar gebeurtenissen mededeelen, die van hooger belang waren dan oorlog
en politiek.

Toen Stilicho en Honorius Rome in triomf binnentrokken (404) na de
nederlagen der Goten bij Turijn en Verona, werd er in het Colosseum een
groot gladiatorenspel gegeven—want zelfs nu nog, een eeuw na den
zoogenaamden Vrede van de Kerk, werden, ondanks het protest van edeler
naturen (zooals de dichter Prudentius), ondanks het gedeeltelijke
verbod van sommige Keizers, zulke wreedheden toch waanzinnig
toegejuicht in een stad, die zich het centrum van de Christelijke
wereld noemde, ofschoon zij in Constantinopel2 waren
afgeschaft of nooit bekend waren geweest en Theodosius zelfs in 394
reeds zulke onschuldige vermakelijkheden als de Olympische spelen had
verboden.

Als wij den schrijver Theodoretus mogen gelooven, was dit het
laatste gladiatorenspel, dat in het Keizerrijk gehouden werd. Een
monnik van het Oosten had de geheele reis naar Rome gemaakt om door een
moedige daad te protesteeren tegen die ruwe vertooningen, en onder de
oogen van de vele duizenden van toeschouwers, die de rijen van het
Colosseum vulden, stormde hij de arena in en scheidde de strijdenden.
Met een gebrul van verontwaardiging eischte het geheele amphitheater
zijn dood—en hij zakt ineen, overweldigd door een stortvloed van
werptuigen. Zijn schitterende heldendaad had de toeschouwers zoo diep
ontroerd, dat hun woede plaats maakte voor bewondering en eerbied; en
Honorius vaardigde een proclamatie uit, waarbij voor altijd deze
gevechten van menschen tegen menschen werden afgeschaft3. De monnik, Telemachus, is heilig verklaard,
maar hij heeft geen hem toekomende erkenning in de kunst of op andere
wijze ontvangen. Misschien is dit zoo, omdat de gebeurtenis niet
volkomen vast staat—ofschoon de geschiedenis van menigen
populairen Heilige minder betrouwbaar is—of anders omdat hij
slechts stierf voor de menschelijkheid, en niet voor een theologisch
dogma.

De veldtochten van Stilicho zijn het onderwerp van Claudiamus’
“serviele muze”, zooals Gibbon misschien ten onrechte zegt.
Claudianus schreef in het Grieksch (hij was in Alexandrië geboren)
en in het Latijn, maar behalve door een paar Grieksche epigrammen, is
hij beroemd door zijn Latijnsche gedichten, vooral om de keurige
hexameters waarin hij zijn Gotische Oorlog heeft geschreven,
dien hij Getische Oorlog noemt; want evenals de latere
schrijvers Cassiodorus en Jordanes, meende hij, dat de Goten dezelfde
waren als de Getae (de Thraciërs of Daciërs van den
klassieken tijd). Claudianus’ gedichten doen denken aan de
schitterende kleuren van de latere Venetiaansche schilders of van
Rubens. Hij is tot op zekere hoogte vrij van de gezwollenheid van
Lucanus, met wiens Pharsalia wij natuurlijk gaarne zijn
Getische Oorlog vergelijken en als wij bedenken, dat het Latijn
niet de moedertaal van Claudianus was, staan wij verbaasd over de
wondere ongedwongenheid en kracht van zijn stijl en de vlucht van zijn
verbeelding, waardoor hij soms Vergilius en Lucretius evenaart.

Een zeer belangwekkende episode in de veldtochten van Stilicho is
het ontzet van Florence, toen het door Radegast werd belegerd in 405,
want het is misschien de vroegste gewichtige gebeurtenis, (waarvan wij
ten minste een volledig verslag bezitten), die samenhangt met
middeleeuwsch Florence—als wij Florence van het jaar 405 reeds
als middeleeuwsch kunnen beschouwen.

Florence werd waarschijnlijk gesticht door de Etrusci van Faesulae
(Fiesole); overblijfselen van de geweldige Etruscische muren bestaan
nog. In klassieken tijd was het een Romeinsche militaire kolonie en
misschien later door Caesar uitgebreid en meer versterkt. Toen dit in
het begin van de vijfde eeuw plaats vond, schijnt het vierkant geweest
te zijn, zooals de meeste Romeinsche castra en bezat het
een citadel, forum, amphitheater en tempels—waarvan er éen
gewijd was aan de drie goden, Jupiter, Juno en Minerva en een andere
aan Mars4, beschermgod van de stad; dit laatste gebouw was
misschien datgene, wat Dante later il bel San Giovanni noemt en
wat nu de Battisterio is. Daar deze belegering noch bij Machiavelli
noch in de gewone beschrijvingen van Florence staat, lijkt het wel
dienstig hier te vertellen, wat Gibbon zegt: “De belegering van
Florence door Radegast is een van de vroegste gebeurtenissen in de
geschiedenis van de beroemde republiek. De stad werd hevig beproefd en
de wanhopige burgers hielden slechts vol onder invloed van St.
Ambrosius, die in een droom (hij was ongeveer acht jaar tevoren
gestorven) hun een spoedige redding beloofde. Plotseling zagen zij van
hun wallen de vaandels van Stilicho, die weldra de barbaarsche
belegeraars, die gelegerd waren op den “drogen en steenachtigen
rug” van Faesulae (zooals Orosius5 zegt),
insloot. De methode om den vijand met sterke verschansingen te
omringen, die Stilicho twee keer tegen den Goten-koning had toegepast,
werd op grooter schaal herhaald, en de ingesloten menigte van menschen
en paarden werd langzamerhand, meer door den honger dan het zwaard,
vernietigd. Hulptroepen en levensmiddelen werden binnen de muren van
Florence gebracht en de uitgehongerde benden van Radegast werden op hun
beurt belegerd. De trotsche koning van zoovele krijgshaftige stammen
moest vertrouwen op de voorwaarden eener capitulatie of op de genade
van Stilicho. Maar de dood van den aanvoerder, die smadelijk werd
onthoofd, onteerde den triomf van Rome en het Christendom. De
uitgehongerde Germanen werden als slaven verkocht; Stilicho berichtte
den Senaat en den keizer zijn overwinning en ontving voor den tweeden
keer den roemrijken titel van Bevrijder van Italië.”

De oorzaken van den val van Stilicho waren vele. Jaren geleden
hadden zijn vijanden de beschuldiging verspreid, dat hij na de
nederlaag van Alarik diens ontvluchting had begunstigd, zoowel in
Griekenland als in Italië en dat hij hem zelfs als stadhouder van
Illyrië had willen erkennen; en de beschuldiging was des te
moeilijker te weerleggen, daar hijzelf een barbaar van geboorte en
derhalve verdacht en gehaat was bij het Romeinsche gedeelte van het
leger, en ook in Rome bij den hoogen zoowel als bij den lagen stand.
Ook Honorius begon hem te verdenken en daar hij nogal kinderlijk was,
luisterde hij des te eerder naar het gerucht, dat de almachtige
generaal zijn zoon Eucherius—die zich een bloedverwant noemde van
den grooten Theodosius—op den troon van het Westen of van het
Oosten wilde plaatsen6. Een andere beschuldiging was
gegrond op het onweerlegbare, doch misschien noodzakelijke, feit dat
Keizerlijke troepen uit Brittannië en Gallië waren
weggehaald, waardoor groote woeste horden den Rijn waren overgetrokken,
en te midden van de paniek een gevaarlijke “tyran”,
Constantinus, in Brittannië opgestaan was en zich meester gemaakt
had van Gallië en Spanje.

Al deze beschuldigingen werden aangewakkerd door den mededinger van
Stilicho, een officier van de Keizerlijke garde, Olympius, die een
ernstige muiterij verwekte onder de troepen te Pavia. De stad werd
geplunderd, de vrienden van Stilicho vermoord en Honorius, hoewel
aanwezig, deed geen poging om hen te redden. Toen Stilicho, die te
Bologna was, dat vernam, trok hij haastig naar Ravenna en zocht
bescherming in een Kerk—waarschijnlijk de Kathedraal, de Basilica
Ursiana7, waarvan de oude klokketoren nog over is. Een
troep soldaten—door Olympius, of misschien door Honorius zelf
gezonden—verscheen weldra aan de deur van de Kerk. De bisschop
werd door valsche beloften overgehaald Stilicho aan te sporen zich over
te geven. Maar nauwelijks had Stilicho den drempel overschreden, of hij
werd gevat; hij weerhield zijn vrienden, die hem wilden bevrijden en
boog zijn nek voor de zwaarden van zijn moordenaars. In de basilica van
S. Ambrogio in Milaan is een sarcophaag, die gedurende vele eeuwen de
tombe van Stilicho heette—maar moderne geleerden zeggen ons dat
zij uit de zesde eeuw is (zie plaat 6).

Na den dood van Stilicho vond er een moorddadige vervolging van zijn
aanhangers plaats. Zijn zoon Eucherius trachtte te ontsnappen, maar werd gevangen genomen en gedood.
Thermantia werd van haar man gescheiden. Serena, als nicht van
Honorius, kreeg genade, maar voor korten tijd, zooals wij zullen zien.
Claudianus schreef een tijdlang erbarmelijke (misschien ironische)
gedichten, die zijn vroegere beleedigende politieke epigrammen
herriepen. Wij hooren niets meer van hem; zijn lot is onbekend.

Honorius bemerkte weldra, dat hij door den moord op Stilicho als het
ware zijn eigen rechterhand had afgehakt. Omringd door zijn onbekwame
en bange satellieten, sloot hij zich in Ravenna op, een stad, die door
haar moerassen en haven zoo dikwijls in de dagen van barbaarsche
invallen een veilige verdediging aan de landzijde en een gemakkelijke
ontsnapping naar de zee aanbood. Hier hield de zwakzinnige en
kwaadaardige jongeling, nu 23 jaar oud, zich bezig met zijn hoenderhof,
terwijl Alarik Rome belegerde. Toen de Koning der West-Goten gezanten
stuurde (de Paus was onder hen) om vrede voor te stellen op de zeer
redelijke voorwaarden, dat Noricum aan de West-Goten zou worden
afgestaan, verwierp hij dat met gemelijke minachting; en toen het
bericht kwam dat Rome door Alarik genomen was, zegt men, dat hij heeft
uitgeroepen: “Onmogelijk! Een oogenblik geleden heb ik haar met
eigen hand gevoerd”—want voor hem was het eenige Rome, dat
belangrijk was, een van zijn hennen, aan wie hij dien naam had
gegeven.

Een tragische gebeurtenis, die plaats greep, toen Alarik Rome de
eerste maal belegerde, was de vermoording van Serena door de Romeinen;
zij was de weduwe van Stilicho, de nicht en schoonmoeder van Honorius.
Zij werd, evenals haar gemaal, beschuldigd Alarik begunstigd te hebben.
Sommigen schreven haar dood toe aan den invloed van haar nicht, de
steeds jeugdige Galla Placidia.

Toen Honorius de voorwaarden van Alarik verwierp en de belegering
van Rome8 werd hernieuwd (409), werd het lijden van het volk
verschrikkelijk. De verhalen brengen ons de belegering van Jeruzalem en
Numantia in herinnering, zooals Josephus en Livius die vertellen of de
niet minder afschuwelijke feiten uit den Oost-Gotischen oorlog, dien
Procopius beschrijft. Mannen en vrouwen werden in het geheim
vermoord en verslonden; zelfs moeders doodden en aten haar kinderen.
Tot wanhoop gedreven dreigden de Romeinen een uitval te doen en
masse en hun belegeraars te overweldigen; maar toen Alarik dit
hoorde, lachte hij luid en riep uit: “Hoe dichter het koren, des
te gemakkelijk het maaien.” En toen zij, de waarheid van zijn
sarcasme inziende, de voorwaarden van den overwinnaar verlangden te
weten, vroeg hij al het goud en zilver, al de roerende goederen van
waarde en alle vreemde slaven in de stad. “Wat wilt gij ons dan
laten, o Koning?” riepen de gezanten uit. “Uw leven”,
was het antwoord. Maar Alarik’s blaffen was erger dan zijn
bijten. Hij nam een redelijker brandschatting aan en een tijdlang was
er nu wapenstilstand.

[image: 10. Doopvont van de Orthodoxen, Ravenna.]
10. Doopvont van de Orthodoxen, Ravenna.



In de tusschenruimten, die er ontstonden door zijn drie
belegeringen, oefende Alarik geen geringen invloed uit op den
politieken toestand van Rome. Zijn geweldige oorlogsschatting had de
plundering van oude tempels en andere oude gebouwen ten gevolge, zoodat
de haat van de nog steeds talrijke heidenen9 tegen de
Christenen heviger werd. Door deze godsdienstige veete, als ook door
den strijd van de Arianen tegen de Katholieken slaagde Alarik, die door
het bezit van de haven van Ostia de Romeinen geheel in zijn macht had,
er in, Attalus, den Prefect van Rome tot Keizer te laten kiezen. Onder
wilde, geestdriftige toejuichingen van het Romeinsche plebs mochten
Gotische troepen de stad binnengaan en den nieuwen Keizer naar het
paleis op den Palatinus geleiden. Geheel Italië, behalve Ravenna,
en Bologna, scheen zijn nieuwen vorst toe te juichen. Alarik vergezelde
hem bijna tot de poorten van Ravenna en Honorius bood zijn mededinger
de helft van het Westersche Rijk aan, hetgeen Attalus minachtend
verwierp, terwijl hij van zijn kant Honorius aanbood de rest van zijn
leven in ballingschap door te brengen op een afgelegen eiland. Maar de
omstandigheden veranderden; hulptroepen uit Afrika verschenen in de
haven van Ravenna, en Attalus viel plotseling in ongenade bij Alarik,
die hem op het plein van Rimini, voor het geheele leger, zijn
keizerlijke insignes afnam; deze zond hij naar Honorius en
bood hem wederom vredesvoorwaarden aan. Doch Honorius weigerde nog eens
en de Gotische koning keerde naar Rome terug, vast besloten de
beleediging met de plundering van de stad te wreken.

Maar toen Alarik en zijn West-Goten eindelijk Rome binnentraden
(410), bleef hij slechts enkele dagen in de stad en toonde veel meer
genade en lankmoedigheid dan men verwacht zou hebben. De Christelijke
kerken, zooals de oude Vatikaan-basiliek van S. Pietro en de
schitterende, kort geleden gebouwde basiliek van S. Paolo werden
geëerbiedigd. Zonder twijfel werd er veel gemoord en geplunderd en
werden er vele burgers tot slaaf gemaakt; maar de schade die deze
barbaren aanrichtten aan de gebouwen en kunstwerken was
vergelijkenderwijze minder dan die, welke de Fransche en Venetiaansche
Kruisvaarders10 te Konstantinopel in 1204 veroorzaakten, of
in Rome zelf de Spaansche Katholieken en de Duitsche Lutheranen van den
Connétable van Bourbon in 1527.

De geschiedenis van den dood en begrafenis van Alarik is
bekend—maar waarom hij zoo plotseling van Rome wegtrok, met welke
bedoeling hij een vloot verzamelde, of hij een aanval tegen
Sicilië of Afrika beraamde, en waar hij woonplaatsen voor zijn
Goten hoopte te vinden, die hij nog steeds zocht en die zij eindelijk
in Gallië vonden—zijn vragen, die onmogelijk met eenige
zekerheid kunnen beantwoord worden. Welke ook zijn plannen waren, zij
zijn verijdeld door zijn plotselingen dood. Het woeste karakter der
barbaren kwam tot uiting bij de begrafenis van hun held. Een menigte
gevangenen werd gedwongen de bedding van den Busentinus, een kleine
rivier bij Consentia in Calabrië te verleggen. Het koninklijk
graf, versierd met den schitterenden buit van Rome, werd gebouwd in de
oude bedding; het water hernam weder zijn natuurlijken loop en de
geheime plek, waar het stoffelijk overschot van Alarik was neergelegd,
werd voor eeuwig verborgen door de onmenschelijke slachting van de
gevangenen, die gebruikt waren om het werk uit te voeren.

Athaulf of Adolf, de broeder van Alarik’s gemalin, nam
het legercommando over. Omtrent de beweegredenen,
die hem van vijandelijkheden tegen Honorius en Italië weerhielden,
wordt ons een belangwekkende beschouwing gegeven door den vriend van
St. Augustinus, den geschiedschrijver Orosius, die op een bezoek bij
St. Hieronymus in Palestina een pelgrim ontmoette, een wapenbroeder van
den barbaren-hoofdman. Eerst was Athaulf van plan geweest zich tot
Augustus op te werpen en een “Gotia” (een Gotisch
Keizerrijk) te stichten in de plaats van de “Romania”. Maar
hij had de overtuiging gekregen dat de Goten zoo wild en onhandelbaar
waren, dat zij niet op een blijvende staat konden hopen, tenzij een die
gebaseerd was op en onderworpen aan wetten van het Romeinsche
Keizerrijk. Hij schijnt geen hoop gekoesterd te hebben, zooals
Theoderik dit later tevergeefs trachtte te verwezenlijken, dat een
nieuwe staat zou kunnen worden opgebouwd uit barbaarsche en Romeinsche
elementen. Misschien hebben ook persoonlijke motieven er hem toe
gebracht een Romeinsche politiek te volgen, want een van zijn
Romeinsche gevangenen had hem bekoord, de half-zuster van Honorius, de
jeugdige Galla Placidia, die—matre pulchra filia
pulchrior—de schoonheid van haar moeder Galla en haar
grootmoeder Justina had geërfd. Honorius wilde in het huwelijk van
een Keizerlijke prinses en een barbaar niet toestemmen, maar daar hij
door den “tyran” Constantinus en een usurpator, die Spanje
overweldigd had, juist zeer in het nauw werd gebracht, was hij blij
Italië van de West-Goten te kunnen bevrijden. Athaulf en zijn
leger konden dus ongehinderd Italië doortrekken en Gallië
binnenrukken, op voorwaarde, dat zij Honorius zouden helpen de
Westelijke provinciën te heroveren. Ondertusschen was er, ofschoon
de overweldiger van Spanje (die weder Maximus heette) verpletterd was
en Constantinus door een dapper veldheer van Honorius, Constantius, te
Arles gevangen genomen en naar Ravenna gestuurd was, een derde
usurpator opgestaan. Deze werd aangevallen en gedood door Athaulf; zijn
hoofd werd naar Honorius gezonden, die het naar Carthago doorstuurde om
aan die eenigszins ontrouwe stad te toonen, welk lot opstandelingen
konden verwachten. Maar ondanks dit bloedige geschenk weigerde Honorius
steeds het huwelijk te bekrachtigen en beloofde een groote hoeveelheid
graan aan de Goten, die gebrek leden, te zenden, wanneer Athaulf van de
schoone Placidia afzag. Dit aanbod evenwel werd afgeslagen
en Athaulf besloot door te tasten. Hij maakte zich meester van
Narbonne, Toulouse en Bordeaux en trachtte zelfs Marseille te nemen,
dat door de keizerlijke troepen onder Bonifacius verdedigd werd. Daarna
vierde hij zijn bruiloft met Galla Placidia, die Honorius’
meening in deze zaak volstrekt niet deelde, te Narbonne. De bruiloft,
zegt Villari, werd gevierd met echt Romeinsche plechtigheid. De barbaar
Athaulf droeg een Romeinsche tunica. Voor de bruid, die een prachtig
Romeinsch gewaad droeg, knielden vijftig jongelingen ieder met twee
gouden bekkens, een met goudstukken, het ander met juweelen en andere
kostbare voorwerpen gevuld—afkomstig van de plundering van Rome.
Om de plechtigheid te verhoogen werden Latijnsche verzen
voorgedragen—terwijl de11 indrukwekkendheid werd vergroot
door het feit, dat deze huwelijkszang werd gedeclameerd door Attalus,
den “schijn-keizer”, dien Alarik gekozen en kort daarna
afgezet had.

Kort na de bruiloft, die in Januari 414 gehouden werd, voerde
Athaulf sterke afdeelingen van zijn Goten over de Pyrenaeën om een
inval te doen in het gebied van de Vandalen, Sueven en Alanen, die
(vgl. hfdst. II) het grootste gedeelte van Spanje hadden bezet en door
hun verwoestingen afschuwelijken hongersnood en pest hadden verwekt. Te
Barcelona werd Athaulf vermoord. Zijn opvolger, Singerik, die de
Romeinen haatte, behandelde Galla Placidia schandelijk, en liet haar te
voet met een troep gevangenen marcheeren; men zeide, dat hij de
kinderen van Athaulf, die deze van een vorige vrouw had, liet slachten.
Maar na zeven dagen werd ook hij vermoord, en zijn opvolger, de dappere
en energieke Wallia verstond zich met Honorius om geheel Spanje voor
het Keizerrijk te heroveren—een belofte die hij vervulde, voordat
hij de Pyrenaeën weer overtrok; hij stichtte (c. 420) het groote
West-Gotische koninkrijk, welks hoofdstad Tolosa (Toulouse) werd.

Maar wij moeten terugkeeren tot Placidia, wier lotgevallen ons weer
naar Italië zullen voeren. Het verdrag van Wallia met Honorius (c.
416) sloot de bevrijding van de prinses in, die,
door den dood van Athaulf, als een weduwe van 29 jaar was
achtergelaten. Nogmaals bood Honorius een groote hoeveelheid graan voor
zijn zuster; of misschien ried Wallia wegens den hongersnood Honorius
deze vorm van losprijs aan. Zeshonderd duizend maten werden als een
behoorlijke vergoeding aangenomen en Placidia keerde naar Ravenna
terug. Hier bemerkte zij, dat Honorius en zijn ministers het plan
hadden gevormd haar uit te huwen aan Constantius, den generaal, wiens
krijgsdaden in Gallië zoo even zijn verteld. Hij was een ruwe
soldaat, blijkbaar zonder de natuurlijke beschaving van den barbaar
Athaulf en de prinses schijnt hem met tegenzin te hebben aangenomen.
Maar het huwelijk bleek niet ongelukkig. Constantius kreeg den titel
van Augustus. Twee kinderen werden geboren—Honoria en
Valentinianus—de eerste later beroemd om haar romantische
verhouding tot Attila, de laatste de toekomstige Keizer Valentinianus
II. Maar in 421 stierf Constantius en kort daarna vond Galla Placidia
het hof te Ravenna ondragelijk wegens de dwaasheden van den
zwakzinnigen Honorius. Derhalve ging zij met haar kinderen naar
Constantinopel.

Te Constantinopel regeerde nu Theodosius II, die in 408 zijn vader
Arcadius, den broeder van Honorius, was opgevolgd. Theodosius had als
kind van zeven jaar den troon bestegen. Hij had nu den leeftijd, maar
zijn zuster Pulcheria was regentes en daar zij (zooals in het
Historisch Overzicht verhaald is) een verstandig en flink karakter had,
bleef zij feitelijk het hoofd van het Oost-Romeinsche Keizerrijk
gedurende zijn geheele regeering en nog langer.

De Augusta van het Westen met haar twee kinderen werd goed ontvangen
door haar neef en nicht, Theodosius en Pulcheria, ofschoon zij
blijkbaar haar titel niet wenschten te erkennen, daar het Byzantijnsche
hof noch den barbaar Athaulf noch den ruw-gemanierden soldaat
Constantius als een geschikten gemaal voor een lid van de Theodosische
familie had willen aannemen. Toen derhalve eenige maanden later het
bericht kwam, dat Honorius was gestorven, en dat een usurpator gesteund
werd door den machtigen invloed en de Hunnen-huurlingen van
Aëtius, een van de voornaamste generaals van het Westelijke leger,
terwijl de andere, Bonifacius—die in Afrika was—de
opvolging van het kind van Placidia begunstigde, was het
natuurlijk dat Pulcheria en Theodosius, ofschoon zij troepen stuurden
om den overweldiger te onderwerpen en zich dus openlijk voor Placidia
en Valentinianus verklaarden, zich voorloopig als alleenheerschers van
het hereenigde Romeinsche Keizerrijk beschouwden. Maar weldra kwam het
bericht, dat de usurpator was gevangen genomen en te Aquileia onthoofd.
Toen Theodosius dit vernam, woonde hij juist een uitvoering in het
Hippodroom te Constantinopel bij. Hij liet dadelijk de wedrennen
ophouden, en leidde onder het zingen van een toepasselijken psalm het
volk van het Hippodroom naar de Kerk, waar hij het overige van den dag
in dankbare devotie doorbracht. Hetzij hij door eigen
onverschilligheid, hetzij door de verstandige en edele Pulcheria er toe
bewogen werd, het is aangenaam te kunnen vermelden, dat Theodosius geen
voordeel trok van den toestand, maar den kleinen Valentinianus, nu een
kind van zes jaar, als Keizer van het Westen onder het regentschap van
zijn moeder liet uitroepen.

Valentinianus III regeerde dertig jaar (425–455). In al dien
tijd heeft hij bijna niets verricht, dat hem tot eer strekt, en
misschien had slechts één daad van hem—de moord op
Aëtius—eenige historische beteekenis. Maar groote en
belangrijke gebeurtenissen vonden plaats. Wij zullen in de twee
volgende hoofdstukken den levensloop van Attila (445–452) en de
verovering van Noord-Afrika, Sicilië en Rome (445) door Gaiserik
beschrijven. In dit hoofdstuk zullen wij de lotgevallen van Galla
Placidia tot haar dood in 450 verhalen.

Juist gedurende de helft van de regeering van haar zoon nam Galla
Placidia het regentschap waar. Toen hij ouder was geworden, schijnt zij
nog wel invloed uitgeoefend te hebben, ofschoon zij zich van
daadwerkelijke inmenging in de regeering onthield. Zij vertoefde meest
te Ravenna, doch bezocht Rome niet zelden; tijdens een verblijf aldaar
stierf zij.

Aëtius en Bonifacius, de twee bevelhebbers van het leger in het
Westen, waren beroemd om hun bekwaamheid in den oorlog en hun
dapperheid, waardoor zij den titel van “de laatsten der
Romeinen” verworven hebben. Wij hebben gezien (p. 11), hoe
Aëtius een usurpator begunstigde en zelfs met 60.000 Hunnen
steunde, en hoe, vreemd genoeg, toen hij de andere partij koos en zijn
Hunnen afdankte, Galla Placidia hem met open armen ontving en
als raadsman en bevelhebber van haar eigen leger aannam, terwijl zijn
mededinger, Bonifacius, die zich dadelijk voor Placidia en
Valentinianus had verklaard, zoo onrechtvaardig door haar werd
behandeld, dat hij Gaiserik en zijn Vandalen uitnoodigde over te steken
van Spanje en zich meester te maken van de diocese Afrika. Toen de
Vandalen kwamen en Bonifacius, die te laat berouw had, inzag, dat hij
den geweldigen stroom van Barbaren niet kon stremmen, keerde hij naar
Ravenna terug en duelleerde met Aëtius, die haastig van
Gallië was gekomen om hem te ontmoeten. Het schijnt dat hij
Aëtius in dit duel overwon; maar hij werd zelf gewond en stierf
kort daarna (432).

Placidia verklaarde Aëtius tot opstandeling en hij trok zich
een tijdlang terug naar de legerplaats van Rugilas, den Koning van de
Hunnen in Pannonië. Daarna verscheen hij weer voor Ravenna met een
groot leger van Hunnen, en Placidia was genoodzaakt zichzelf, haar zoon
en het Westersche Rijk aan den onbeschaamden onderdaan over te leveren;
zoo vertelt Gibbon, maar volgens anderen werd Aëtius, omdat hij
toch de eenige bekwame veldheer was, door de eenigszins wispelturige
Placidia, als haar magister equitum peditumque wederom
vriendelijk ontvangen. Hoe dat ook zij, hij schijnt de titels van Dux
en Patricius te hebben gekregen en meer dan twintig jaar
(432–454) de eigenlijke heerscher van het Westersche Rijk te zijn
geweest—of liever, van hetgeen overbleef van het Westersche Rijk,
want Brittannië was verloren, Zuid-Gallië vormde het
onafhankelijk koninkrijk van de West-Goten, die feitelijk bijna geheel
Spanje beheerschten, terwijl Noord-Afrika en Sicilië in de macht
van Gaiserik, den Vandaal, waren.

Het was in deze jaren, dat Aëtius de hulp van de Hunnen onder
Attila tegen de Bourgondiërs aannam. Het lijkt eenigszins
verrassend, dat de opperbevelhebber van het Westersche Keizerrijk hulp
heeft willen vragen van een woest heidensch volk, waarvan zoowel
Romeinen als Germanen een afschuw hadden, maar Aëtius was
persoonlijk met verscheidene Koningen der Hunnen bevriend, en zijn
zoon, Carpilio, was gedeeltelijk opgevoed in de legerplaats der Hunnen.
Bovendien hadden de Bourgondiërs het Aëtius zeer lastig
gemaakt; zij kwamen (c. 353) van de streken aan de Elbe en nadat zij
deel hadden genomen aan Radegast’s ongelukkigen inval in
Italië (405), hadden zij in 437 Worms aan den Rijn tot hun
hoofdstad gemaakt. Aëtius heeft hen verslagen met de hulp van
Atilla’s Hunnen en 20.000, waaronder hun Koning, Gundikar,
gedood; de overlevenden dwong hij zich te vestigen in het land, dat
later het hertogdom Bourgogne heette. Deze slachting is ongetwijfeld
het historische feit, dat de grond is van de prachtig dramatische, maar
gruwelijke geschiedenis van het “Einde der Nibelungen”
verhaald in het Nibelungenlied. In het voorbijgaan kunnen wij
opmerken, dat de dichter het tooneel van het bloedbad heeft
overgebracht van Bourgondië naar de feestzaal van Attila’s
paleis, den Etzelnburg aan den Donau en ten onrechte den grooten
Oost-Gotischen Koning Theoderik van Verona (“Dietrich von
Bern”) laat optreden, die na Attila’s dood is geboren, in
plaats van een anderen Theoderik, een Koning der West-Goten, die
waarschijnlijk bij deze gelegenheid Aëtius heeft geholpen. De
schitterende overwinning van Aëtius op zijn ouden vriend Attila
(ongeveer veertien jaar later) zal in het volgend hoofdstuk beschreven
worden.

Een jaar voor dezen slag op de Catalaunische vlakte, waar
Attila’s overwinningen werden gestuit, stierf Galla Placidia. Zij
had voor zichzelf te Ravenna een mausoleum gebouwd en haar lijk werd
van Rome daarheen gebracht. Het mausoleum bestaat nog en is een van de
schoonste en prachtigste gebouwen van dien tijd. Het is kruisvormig; de
koepel is van binnen rijk versierd met schitterend mozaïek en
gouden sterren op een donkerblauwen achtergrond—het doet door de
kleine afmetingen en heldere kleuren denken aan een colibri met
uitgespreide vleugels. Er zijn drie groote marmeren sarcophagen, zonder
naam en zonder inhoud, behalve een paar afgebrokkelde beenderen (zie
pl. 7 en verklaring). Men gelooft dat het de tomben zijn van Placidia,
van haar gemaal Constantius III en van Valentinianus III, haar zoon.
Die van Placidia was blijkbaar versierd met kostbare steenen en aan den
voorkant bedekt met zilveren platen, zooals de schitterende
pala12 van het hoogaltaar in de St. Markus te
Venetië; maar Benedictijner monniken, die de graven beroofden om
kloosters te bouwen, wedijverden met Lombardische barbaren in het
plunderen van het mausoleum. De overlevering13 verzekerde,
dat het lijk van de Keizerin in de sarcophaag was geplaatst, gehuld
in haar Keizerlijk gewaad en gezeten op een troon; en de overlevering
schijnt gelijk te hebben gehad, want in de veertiende eeuw werd er een
opening gemaakt, waardoor men een vorstelijk gekleede mummie kon zien,
die op een stoel van cypressenhout zat—Galla Placidia zelf of een
beeld, dat daar geplaatst was door de kerkelijke autoriteiten om als
reliquie te dienen. In 1577 trachtten eenige kinderen de sarcophaag te
verlichten door er een kaars in te brengen, doch staken het gewaad in
brand en de geheele zittende gedaante brandde af, behalve een paar
beenderen, die, volgens een schrijver uit dien tijd, bewezen, dat het
lichaam reusachtig moest geweest zijn—een raadselachtige
mededeeling!

[image: 11. Mausoleum van Theoderik, Ravenna.]
11. Mausoleum van Theoderik, Ravenna.



Ravenna staat in zulk een nauw verband met Galla Placidia, dat wij
een paar woorden over die stad willen zeggen. Van het oude Etruscische
en Romeinsche Ravenna, dat door Augustus een grootere haven kreeg, ruim
genoeg voor 250 oorlogsgaleien, de Portus Classis, is bijna niets meer
over. De oude haven is verdwenen, want de zee is een heel eind
teruggegaan. De eenzame basiliek van S. Apollinare in Classe fuori
(ongeveer een eeuw na Placidia’s dood gebouwd) geeft
waarschijnlijk de plek aan, waar deze discipel van den H. Petrus werd
vermoord, buiten de poort bij de haven; maar nu is het ruim drie K.M.
van de zee af. Niet ver daarvan verwijderd is het groote dennebosch
(Pineta), bekend door Dante en Byron; men weet, dat het in de dagen van
Odovacar bestond en waarschijnlijk ook in den tijd van Placidia.

Galla Placidia bouwde talrijke Kerken in Ravenna, die nu bijna alle
gerestaureerd en onkenbaar gemaakt zijn. De groote Kathedraal van
Bisschop Ursus, waarvan de klokketoren nog bestaat, werd kort voor haar
geboorte begonnen. Zeker was er ook reeds een Kerk gewijd aan St.
Apollinaris, den vriend van den H. Petrus, want hij was de martelaar en
beschermheer van Ravenna. Het oude Baptisterium was nog een Romeinsch
bad, daar het door den Aartsbisschop Neon eerst in 450, toen Placidia
stierf, werd gewijd. Zij bouwde misschien ook S. Giovanni Battista, S.
Teodoro (later Spirito Santo), S. Agata en S. Croce (naast haar
mausoleum) en liet zeker de S. Giovanni Evangelista bouwen—d. w.
z. de oorspronkelijke basiliek, op wier fundamenten nu de prachtige
Romaansche campanile van de 11e en een Kerk van de
18e eeuw staan. Deze basiliek richtte zij op ter vervulling
van een gelofte, die zij had afgelegd op haar reis van Constantinopel
naar Ravenna, toen zij door een storm was overvallen. “Ik zal
u” riep zij uit, “een tempel van schitterend marmer
stichten op het strand, waar het schip veilig zal aanlanden.”
Daarop verscheen haar de Heilige Johannes in een verblindende gestalte,
zette zich op den boeg van het schip en, zijn armen uitstrekkend bracht
hij de woedende golven tot bedaren. 






1 Bij
dezen inval nam Alarik Athene in, maar plunderde het niet, ofschoon hij
waarschijnlijk den beroemden tempel te Eleusis in brand stak.

2
Constantijn vaardigde in het jaar van het Concilie te Nicaea een edict
uit, waarin hij deze schouwspelen afkeurde, in
“vredestijd”. Ook dit is een bewijs van een groote
verandering in zijn gevoelens, want voordat hij het Christendom aannam,
had hij in de arena te Trèves (Trier) zooveel gevangen barbaren
laten optreden, dat zij door hun aantal den razenden wilden beesten te
talrijk waren. Cicero vertelt ons, dat zulke vertooningen in zijn dagen
zelfs sommigen menschen wreed en onmenschelijk leken, maar hij
verdedigt het, zooals velen tegenwoordig den oorlog verdedigen, als een
uitstekende school voor tucht en dapperheid.

3
Gevechten tusschen wilde beesten duurden nog voort, maar schijnen
afgeschaft te zijn door den “barbaar” Theoderik en andere
Gotische, Lombardische en Frankische veroveraars, die daarvoor
tournooien in de plaats hebben gesteld. In ’t Oosten werden
wilde-beesten-gevechten door een Concilie in het jaar 700 ongeveer
verboden. Stierengevechten zijn de meest weerzinwekkende en
verachtelijke overblijfselen van zulke wreedheden.

4 Dante,
Inf. XIII. 143, Par. XVI. 47.

5 De
Spanjaard Orosius (schrijver van zeven boeken ter verdediging van het
Christendom) en zijn vriend St. Augustinus schreven, toen zij in Afrika
waren, een verslag van deze belegering (de civitate
Dei V. 23.).

6
Arcadius, de Keizer van het Oosten, stierf in Mei 408 en Stilicho in
Augustus. Maria was gestorven en Stilicho had zijn tweede dochter,
Thermantia aan Honorius uitgehuwelijkt.

7 Gebouwd
door Bisschop Ursus vóór 396; afgebroken c. 1734 om den
tegenwoordigen Duomo te bouwen. Dicht bij den campanile staat het
beroemde Baptisterium van de Orthodoxen, dat in Stilicho’s dagen
waarschijnlijk nog een Romeinsch bad was. (Zie pl. 10 en
Verklaring).

8 Voor
Rome uit dien tijd zie Gibbon (c. XXXI) of Gregorivius’ uitvoerig
werk over Rome in de Middeleeuwen. De bevolking was toen misschien
2.000.000 en de exodus was geweldig. St. Hieronymus zegt, dat men in
het Oosten overal vluchtelingen uit Rome zag.

9 Rome
schijnt een ernstig beroep te hebben gedaan op de oude goden om haar te
helpen tegen den Christelijken barbaar Alarik. Zosimus “de
kwaadaardige heidensche historieschrijver” zegt dat zelfs de Paus
den Etruscischen toovenaars toestond hun kunsten te beproeven, om
(zooals Numa) den bliksem van den hemel te lokken en tegen de vijanden
te richten—misschien een vooruitloopen op de artillerie.

10 De
Oostersche cultuur van de XIe en XIIe eeuw stond hooger dan de
Westersche en misschien kunnen de Mohammedanen in hun kronieken de
kruistochten met evenveel recht barbaarsche invallen noemen, als de
Westersche volken de invallen der Turken [Vertaler].

11 Men is
geneigd hier tusschen te voegen “belachelijke”. Het is
beter den armen Attalus in een noot af te maken. Hij werd òf
door Athaulf teruggestuurd, òf bij zijn poging om te ontsnappen,
op zee overvallen door de vloot van Honorius, die hem in triomf, op een
kar gebonden, ten toon stelde, daarna twee van zijn rechtervingers liet
afhakken en hem naar een van de Liparische eilanden zond.

12 Pala =
schop; het woord wordt ook gebruikt voor een schopvormig
(schilder)stuk.

13 Een
dergelijk verhaal bestaat ook over de tombe van Karel den Groote te
Aken.









Hoofdstuk VI.

Attila de Hun.




Hetgeen over de oudste geschiedenis van de
Hunnen bekend is, hebben wij reeds in het kort verhaald. Nu moeten de
gebeurtenissen beschreven worden van de jaren, waarin zij de schrik van
Europa waren, aangevoerd door Attila, den “Geesel
Gods”1, den verwoester, wiens strijders een spoor
nalieten, waar geen gras meer groeide, den moordenaar, die in den
diepsten poel van de helsche rivier van kokend bloed zich wringt, want
aldus heeft de verbeelding van volkeren en dichters hem
geschilderd2.

Attila en Bleda, neven van Rugilas, den vriend van Aëtius,
waren hem als koningen van de Hunnen opgevolgd. Na ongeveer twaalf jaar
(c. 445) werd Bleda onttroond en vermoord—waarschijnlijk door
zijn broeder, die door zijn woeste onderdanen met bijgeloovigen eerbied
werd gevreesd, Attila, onoverwinnelijk door het bezit van een oud
zwaard, dat gevonden was door een schaapherder en beschouwd werd als
het zwaard van den oorlogsgod der Hunnen (die door de Latijnsche
schrijvers Mars genoemd wordt). Als alleenheerscher der Hunnen breidde
hij snel zijn koninkrijk uit, dat de naburige Gepiden, Alanen en Sueven
reeds in zich opgenomen had, evenals de Oost-Goten; nu strekte zich het
veroverde gebied reeds uit van Skandinavië tot Perzië of
misschien tot de grenzen van China. Zelfs in de jaren, toen Attila het
koningschap met Bleda deelde, was zijn stijgende macht reeds een
dreigend spook voor het Keizerrijk. In het Westen had hij Aëtius
tegen de Bourgondiërs geholpen; maar het Keizerrijk zelf was
hij uiterst vijandig gezind, terwijl hij volstrekt
niet dien eerbied kende, dien Alarik en Theoderik de Groote voor het
Keizerrijk hebben gevoeld. Hij had een groot gedeelte van het
keizerlijk gebied in het Oosten afgeloopen, had vele Romeinsche
gevangenen als slaven in verschillende landen achtergelaten, en had
deserteurs van zijn eigen leger, die hij had gevangen genomen, op
Romeinsch gebied gekruisigd. Hij had zoowel naar Valentinianus III te
Ravenna als naar Theodosius te Constantinopel onbeschaamde boodschappen
gestuurd3 en een gezantschap van den Keizer van het Oosten
naar het kamp van de Hunnen, had slechts ten gevolge gehad, dat er door
Attila tweemaal zooveel schatting werd geëischt, als er tot nog
toe was betaald.

In 447 naderde Attila tot de muren van Constantinopel, en eischte
een driedubbele schatting, die door Theodosius betaald werd. En
Attila’s eischen beperkten zich niet tot zulk een belasting. Een
merkwaardige roman is gevlochten tusschen deze daden van woestheid en
bloeddorst. Men zal zich herinneren dat Galla Placidia twee kinderen
had, Honoria en Valentinianus. De dochter was, op haar manier, even
onnoozel en onhandelbaar als de zoon, misschien bedorven, maar van
nature ook sentimenteel en niet in evenwicht. Te Ravenna was de jonge
Augusta (dezen hoogen titel had zij reeds jong gekregen) in
moeilijkheden geraakt, toen zij ongeveer zestien jaar was. Zij was toen
(c. 434) door haar moeder naar Constantinopel gestuurd, waar zij
ongeveer veertien jaar doorbracht in het vervelende gezelschap van de
zusters van Theodosius en haar uitverkoren maagden, wier voortdurend
bidden, vasten en waken zij met tegenzin navolgde; want het
Byzantijnsche hof was ongeveer een klooster geworden, waar de vrouwen,
die geen manlijke bezoekers behalve priesters en bisschoppen toelieten,
hun tijd verdeelden tusschen borduren en godsdienstige oefeningen, en
de Keizer zelf—een traag, besluiteloos, aesthetisch voelend en
eenigszins fanatiek4 mensch—een leven leidde
van een quasi-artistieken, sportlievenden, streng-orthodoxen,
bekrompen man. Jagen was het eenige, wat hem naar
buiten kon lokken; maar hij was bijna voortdurend, soms ook ’s
nachts, bezig met schilderen en houtsnijden, en de keurige wijze,
waarop hij godsdienstige boeken overschreef, verschafte den Keizer den
titel van “Calligraaf”. Zoo werd de tijd, dien hij won door
zijn keizerlijke plichten te verwaarloozen, verbruikt met ijdele
vermaken en nuttelooze liefhebberijen.

Honoria werd door deze omgeving zoo geprikkeld, dat zij door middel
van een vertrouwden bode een ring naar Attila stuurde (c. 488) en hem
verzocht haar op te eischen en bij zijn vrouwen5 te voegen.
Eerst wees hij haar verzoek met minachting af, maar na eenig nadenken
leek het hem een goed voorwendsel om mèt de keizerlijke Augusta
tevens een belangrijk deel van het Keizerrijk als bruidschat te vragen.
En dit voorwendsel bevrijdde hem van de moeite om een ander te zoeken,
toen hij niet alleen tot een inval in het Oostelijke Rijk maar ook in
Italië besloot.

In verband met deze escapade van Honoria zal de volgende
beschrijving van Attila’s persoon en karakter belangwekkend zijn.
Het is vertaald uit het Latijn van Jordanes, die een compendium van de
verloren Gotische Geschiedenis van Cassiodorus schreef en
Cassiodorus kreeg waarschijnlijk zijn gegevens van Priscus, die den
Hunnen-koning bezocht en een verslag maakte van zijn bezoek.
“Attila” zegt Jordanes, “was een man geboren om
landen te verwoesten en schrik te verspreiden over de wereld; hij
veroorzaakte een paniek door het ontzagwekkende gerucht, dat voor hem
uitging. Hij schreed met trotschen stap, rondkijkend naar alle kanten,
alsof hij zijn hoogmoed en macht door de bewegingen van zijn lichaam
wilde toonen; hij was een minnaar van den oorlog, maar gematigd in zijn
levenswijs; buitengewoon streng in de vergadering, vriendelijk voor
smeekelingen, voor altijd de beschermer van hem, aan wien hij eenmaal
zijn vertrouwen had geschonken, kort van gestalte, met breeden borst,
groot hoofd, kleine oogen, een dunnen baard met grijze haren er
tusschen, stompen neus, bleeke gelaatskleur—alle kenmerken van
zijn ras.” 

Van de vele gezantschappen, die tusschen Attila en Theodosius
gewisseld zijn, is er een van buitengewoon belang voor ons, omdat wij
een volledig verslag van dit bezoek der Romeinen aan de residentie van
den Hunnen-koning hebben; in het Nibelungenlied heet deze
Etzelnburg d.w.z. burcht van Attila, die misschien ergens tusschen den
Donau en de Theiss lag. Attila had twee gezanten naar Constantinopel
gezonden, Edeco en Orestes (zie p.p. 15 en 16) om vluchtelingen op te
eischen, en door den tolk6 werd hun uit naam van een
ambtenaar van het hof een plan voorgelegd om Attila te vermoorden. Zij
namen het voorstel aan en ontvingen een zware beurs met goud, maar
besloten den aanslag aan hun koning mede te deelen. Op hun terugkeer
vergezelde hen, maar natuurlijk onbekend met het complot, Maximinus,
een aanzienlijke hoveling, en zijn vriend Priscus, wiens dagboek,
hoewel fragmentarisch, nog over is. Zij vonden de streek in het Noorden
overal verwoest door Attila’s invallen. Sardica (Sofia) en
Naissus (Nissa, geboorteplaats van Constantijn den Groote) waren
geslecht en verlaten; slechts een troep zieke menschen kroop tusschen
de ruïnes rond. Zij trokken de heuvelige streken van het
tegenwoordige Servië door en vonden overal het stoffelijk
overschot van menschen; zij staken den Donau over in kano’s van
uitgeholde boomen en bereikten de legerplaats van Attila.

Maar Attila was woedend omdat hij slechts zeventien deserteurs
terugzag. Hij eischte, dat het gezantschap verder noordwaarts zou
gaan—ongeveer 375 K.M.—naar zijn vesting en zijn paleis.
Derhalve volgden zij de gidsen en bereikten het eindelijk, na lange
omwegen, door eindelooze bosschen en over ontelbare rivieren.
Attila’s paleis was van hout opgetrokken en omringd door torens
en palissaden, binnen welke zijn talrijke vrouwen haar afzonderlijke
woningen hadden. Het eenige steenen gebouw in het kamp was een badhuis,
gebouwd door een Romeinsch architect. De gezanten werden ontvangen in
de feestzaal van het paleis. Attila en zijn zoon zaten met twee
voorname barbaren op een verhooging, terwijl de gasten aan kleine
tafels zaten—de keizerlijke gezanten hadden in rangorde voor
de officieele personen der Goten en andere barbaren moeten wijken. Wijn
werd aan allen in gouden bekers aangeboden en verschillende spijzen op
zilveren schalen, maar op de koninklijke tafel stonden slechts houten
bekers en borden, en alleen vleesch werd opgediend, want “Attila
proefde nooit de weelde van brood” (Gibbon). Hij versierde zijn
wapens en tuig van zijn paard ook niet met kostbaar metaal of
edelgesteenten, zooals zijn voorname krijgers; hij onderscheidde zich
met trots van de anderen door de kleeding en de gewoonten van zijn
nomaden-voorvaderen. Toen het verraderlijk plan tegen zijn leven
onthuld werd, gedroeg hij zich waardig en edelmoedig; hij nam de
verzekering van de keizerlijke gezanten, dat zij geheel onschuldig
waren, aan, en zond hen ongedeerd terug. Ja zelfs, toen Theodosius
andere gezanten zond om Attila’s toorn af te wenden, drong deze
er niet langer op aan de schuldige hovelingen te straffen. Integendeel,
hij liet zelfs Romeinsche gevangen vrij en stond grondgebied ten zuiden
van den Donau af.

In 450, het jaar waarin Galla Placidia stierf, werd Theodosius van
zijn paard geworpen en gedood. Marcianus, die hem als gemaal van
Pulcheria opvolgde, had een geheel ander karakter. Een van zijn eerste
daden was, met goedvinden van Pulcheria, den hoveling Chrysaphios, die
het complot tegen Attila had gesmeed, ter dood te brengen. Maar deze
daad van gerechtigheid, waarvan misschien de oorzaak te vinden is in
het edelmoedig gedrag van den koning, beteekende allerminst een laffe
onderwerping; want toen Attila weder schatting eischte, was dit volgens
Priscus Marcianus’ antwoord: “Als hij zich rustig hield,
zou hij hem rijkelijk beschenken, maar als hij met oorlog dreigde, zou
hij hem met mannen en wapenen weerstaan.”

Attila dreigde, hoogmoedig en onbeschaamd—maar aarzelde; en
terwijl hij aarzelde, of hij Constantinopel of Ravenna zou aanvallen,
bereikten hem berichten van het verre Westen en het Noorden, die zijn
richting bepaalden.

Een nieuwe barbaarsche macht was opgetreden—die van de
Franken, een lang, vlasblond, blauwoogig ras, dat zich had gevestigd
aan den Beneden-Rijn, de Maas, en in het land van de Belgae. Na den
dood van hun koning Clodion kregen zijn twee zonen twist. De een
riep Attila te hulp; de ander Meroveus (misschien Merowig, die zijn
naam gaf aan de Merovingers) zocht hulp bij Aëtius. Attila besloot
de gelegenheid aan te grijpen om een inval in Gallië te doen.
Mogelijk rekende hij ook op de medewerking van de West-Goten, wier
koninkrijk in Zuid-Gallië en Spanje bestuurd werd door Theoderik
(wellicht den zoon van Alarik). Maar de West-Goten waren in dien tijd
hevig verbitterd op Gaiserik, den koning der Vandalen in Afrika, die de
bruid van zijn zoon, Theoderik’s dochter, naar Toulouse terug had
gestuurd met afgesneden neus en ooren; hij had haar beschuldigd hem te
willen vergiftigen. Theoderik hoopte daarom de hulp van Aëtius te
verwerven tegen den Vandalen-koning; deze wendde zich natuurlijk tot
Attila en vroeg hem Theoderik en Aëtius aan te vallen, terwijl hij
hem beloofde troepen in Zuid-Gallië aan land te zetten. Attila met
zijn Hunnen en Oost-Goten vereenigden zich dus met de Franken aan den
Neckar, en vertrouwend op de medewerking van de Vandalen, trok hij den
Rijn over bij Speyer en verwoestte de Gallische provincies. Metz en
Reims werden geplunderd. Troyes werd door zijn bisschop, St. Lupus,
gered, die een dergelijke vreemden invloed op Attila schijnt
uitgeoefend te hebben als later Paus Leo7. De Heilige
Genoveva trad ter bescherming van Parijs (Lutetia) op, zooals later
Jeanne d’Arc voor Orléans zou optreden en keerde den
stroom van barbaren. Orléans werd belegerd, en de muren stortten
reeds voor den stormram in, toen als antwoord, naar men zegt, op de
gebeden van den bisschop Anianus, het vereenigde leger van Aëtius
en Theoderik opdaagde.

Attila trok terug tot dicht bij Troyes en daar, op de Catalaunische
vlakten (bij Châlons) tusschen de Seine en de Marne, werd een
slag geleverd, die waarschijnlijk geheel West-Europa redde van een
Hunnen-overheersching en van de omverwerping, misschien van de
vernietiging van Romeinsche beschaving en Christendom. De slag is
beschreven door Jordanes in zijn uittreksel van de Gotische
Geschiedenis van Cassiodorus (c. 500) en Cassiodorus had zonder
twijfel veteranen gesproken, die aan de eene of aan de andere
zijde gestreden hadden. “De slag was zoo woest, zoo uitgestrekt,
zoo bloedig, zoo hardnekkig, dat men uit de geheele oudheid iets
dergelijks niet kon aanhalen.”

[image: 12. S. Apollinare Nuovo, Ravenna.]
12. S. Apollinare Nuovo, Ravenna.



Het aantal dooden, zegt deze schrijver, was 162.000, ongerekend
15.000 Franken en Gepiden die bij een voorafgaande ontmoeting waren
gesneuveld. Dit getal is misschien overdreven, doch het staat vast, dat
de strijd lang en bloedig was. Men vertelt, dat Attila een brandstapel
van houten zadels en andere stukken der uitrustingen had opgericht met
de bedoeling om zich (en waarschijnlijk anderen) als een brandoffer aan
de goden te offeren in geval van een nederlaag—zooals de
Carthager Hamilcar negen eeuwen vroeger bij Himera had gedaan; maar
Attila’s nederlaag was geen vernietiging. Aan beide kanten waren
zware verliezen geleden en de koning der West-Goten, Theoderik, was
gedood door een werpspies. Attila was dus in staat zijn troepen weer
veilig over den Rijn te voeren, want Aëtius (die hierom later van
verraad werd beschuldigd) deinsde er voor terug om “den gewonden
leeuw in zijn leger” aan te vallen, zooals Jordanes het
uitdrukt.

Men kan zich de woede en verbittering van Attila voorstellen. Nog
eens zendt hij een dringend verzoek om de hand en bruidschat van
Honoria. Hij verzamelt een nog grooter leger en in het volgende
voorjaar (452) slaat hij als een orkaan op Italië neer. Zijn doel
was zonder twijfel Rome, maar eerst wilde hij zijn Hunnen beloonen en
de nederlaag wreken door de verwoesting en plundering van
Noord-Italië. Aquileia, dat nu de rijkste en meest bevolkte stad
van de Adriatische kust was geworden, werd drie maanden lang belegerd
en met allerlei belegeringswerktuigen bestookt. Maar alle pogingen
waren vruchteloos en reeds was hij besloten de onderneming op te geven,
toen hij bij zijn ommegang van de muren opmerkte, dat de ooievaars met
hun jongen de stad verlieten (waarschijnlijk vóor den gewonen
tijd), waaruit hij opmaakte, dat er geen voedsel meer te krijgen was.
Derhalve werd het beleg voortgezet en weldra werd Aquileia
stormenderhand genomen en geslecht, zoodat nog geen eeuw later, in de
dagen van Jordanes, nauwelijks een spoor van de stad over was. Later
werd zij herbouwd en de zetel van een machtig anti-pauselijk
patriarchaat. Maar nadat Attila de stad verwoest had,
vluchtten alle inwoners naar Grado (het strand), of naar die
laguneneilanden, die later een federatie vormden en eerst tribunen en
daarna een Doge (Dux) kozen; de plaats van zijn paleis was de Rialto
(Rivo alto of diepe stroom) van Venetië.

Van Aquileia gingen de Hunnen naar het Westen; Altina en Padua
werden plat gebrand. Verona, Vicenza, Bergamo werden geplunderd. Toen
schijnt Attila zijn strijdkrachten verzameld te hebben bij den Lacus
Benacus (Lago di Garda) met de bedoeling de Apennijnen over te trekken
en Rome aan te vallen.

De zwakke en lafhartige Valentinianus was van Ravenna naar Rome
gevlucht; maar ook te Rome heerschte een paniek, want er was geen
leger, sterk genoeg om Attila te weerstaan en Aëtius had bericht
gestuurd, dat zijn bondgenooten, de West-Goten, en zijn Gallische
troepen weigerden op te trekken om Italië te ontzetten. Men
besloot derhalve een gezantschap te zenden om den toorn van den
Hunnenkoning te bezweren en zonder twijfel ook om hem een groote som
geld aan te bieden—waarschijnlijk in den verzoenenden vorm van
den zoo dikwijls gevraagden bruidschat van Honoria of beter gezegd een
douceur, want zij was reeds ten huwelijk gegeven aan een obscuren man,
voordat zij in een gevangenis werd opgesloten om daar gedurende haar
verdere leven haar dwaasheden te betreuren.

Als voornaamste gezant werd Avienus gekozen, een senator van hoogen
stand; de Bisschop van Rome, Leo I, (de Groote), vergezelde het
gezantschap, dat in 452 de Apennijnen overtrok. Zij vonden Attila en
zijn geweldig leger in een kamp dicht bij de plaats waar de Mincio uit
den Lago di Garda stroomt—nu ligt daar Peschiera—niet ver
van Sirmio, waar eens de villa van Catullus stond, en eveneens niet ver
van het land, heilig aan allen, die Vergilius liefhebben, waar de
heuvels langzaam afloopen naar Mantua en “de breede Mincius
langzaam zijn bochten maakt en zijn oevers met zacht riet
omzoomt.” (Georg. III. 14).

Wat bij de onderhandeling gebeurde, staat niet vast, maar zeker is
het, dat daarna, tot verbazing van gansch Europa, Attila den marsch
tegen Rome afgelastte en zijn leger over de Alpen wegvoerde naar
Pannonië. Katholieke overlevering schrijft dit wonder toe aan den
invloed, dien Leo, als het Hoofd van de Kerk en de stadhouder
van God, op den barbaar uitoefende; en het geval van St. Lupus te
Troyes wordt aangehaald om het geloof te versterken, dat een
bovennatuurlijke kracht werkzaam was, ofschoon nu misschien de
verschijning van de in de lucht zwevende apostelen, waarover een latere
legende spreekt en die zoo indrukwekkend door Raffael is geschilderd,
weinig geloof zal vinden8. Misschien kan Attila’s
handelwijze ook zonder de hulp van het bovennatuurlijke verklaard
worden. Aëtius bezat een krachtig leger en Attila was wellicht
bevreesd voor een hinderlaag, als hij verder zuidwaarts trok. Bovendien
zweefde het lot van Alarik, die zoo plotseling na de plundering van
Rome gestorven was, zonder twijfel als een onheilspellend spook voor de
bijgeloovige verbeelding van den Hun en wij kunnen zeker aannemen, dat
Leo niet heeft getracht dit spook te verbannen. Tenslotte zal de
machtige invloed van goud, of zijns gelijke, veel bijgedragen hebben
tot Attila’s besluit. Toch valt het tegelijkertijd niet te
ontkennen, dat de invloed van een sterk karakter, nog vergroot door een
hecht geloof in de rechtvaardigheid van een zaak en den steun van God,
soms het wonderdadige nabij komt; en zulk een karakter had Paus Leo de
Groote—oprecht, krachtig, standvastig, onwrikbaar overtuigd van
de bovennatuurlijke kracht van de Kerk en haar goddelijke stichting
door den Heiligen Petrus en Paulus, die hij gewoon was den Romulus en
Remus van het Christelijke Rome te noemen. Die eigenschappen treden in
zijn geschriften te voorschijn; hij vermijdt alle diepzinnige,
theologische vraagstukken, alles is eenvoudig, helder, nauwkeurig. Hij
spreekt bijna nergens over de heiligen of over Maria, maar zeer vaak
over Jezus Christus. De algemeene, geestelijke heerschappij van de
Romeinsche Kerk was het eenige onderwerp, waarop al zijn gedachten en
handelingen betrekking hadden; maar het wereldlijke gezag liet hij over
aan wereldlijke macht.

Het lot van Alarik had Attila misschien afgeschrikt van de
plundering van Rome. Doch dit redde hem niet van een dergelijk einde.
Kort na zijn onderhandeling met de Romeinsche gezanten stierf hij
plotseling (waar en wanneer is onzeker, doch waarschijnlijk in
het volgend jaar (453) in Pannonië of te Etzelnburg) ’s
nachts aan een aderbreuk na het feestmaal ter eere van zijn bruiloft
met Idlico, de laatste van zijn talrijke vrouwen. Een vaag en
waarschijnlijk ongegrond verhaal schreef aan Idlico de misdaad of de
eer toe de rol van een Judith te hebben gespeeld.

Het lijk van Attila werd plechtig ten toon gesteld in het midden van
de vlakte onder een zijden baldakijn, en uitgelezene escadrons van de
Hunnen, rondrijdende met gelijkmatige zwenkingen, zongen een lijkzang
ter eere van den held. Het stoffelijk overschot werd in drie kisten
gesloten, van goud, zilver en ijzer, en in den nacht begraven; de buit
van volkeren werd in zijn graf geworpen; de gevangenen, die den grond
hadden uitgegraven, werden meedoogenloos geslacht.

Na den dood van Attila schijnt het Hunnenrijk snel verbrokkeld te
zijn. Voordat veertig jaren waren verloopen, maakten de Oost-Goten
onder Theoderik zich meester van Italië en de naam der Hunnen
wordt zelden meer gehoord.

De overlevering vertelt, dat Leo bij zijn terugkeer uit dankbaarheid
jegens den grooten Apostel het bronzen standbeeld van den Heiligen
Petrus oprichtte, misschien het beeld van Jupiter Capitolinus veranderd
volgens de gelaatstrekken van den Heilige. Dit zittende beeld, welks
groote teen afgesleten is door de kussen9 van
millioenen menschen, werd omstreeks 1610 van het afgebroken klooster
van S. Martino naar de St. Pieter gebracht. Sommigen gelooven dat het
uit de 13e eeuw is, een tijd waarin de navolging van
klassieke werken begon; maar ofschoon het
misschien geen copie van den Jupiter Capitolinus is, die waarschijnlijk
vernield of weggesleept is door Gaiserik, kan het toch wel dateeren uit
de dagen van het vroege Keizerrijk; want het is zeker geen Byzantijnsch
werk.

In het jaar na Attila’s dood (454) bezocht Aëtius Rome en
werd door Valentinianus gedood (zie p. 12). De vermoording van
Valentinianus zelf, die plaats vond in het volgend jaar en dadelijk
gevolgd werd door de plundering van Rome door Gaiserik, kan beschouwd
worden als het feitelijke einde van het West-Romeinsche Rijk. Maar
gedurende de twintig volgende jaren werd de titel van Augustus
door de machtige bevelhebbers van het Romeinsche leger geschonken aan
hun protégés; sommige van deze bevelhebbers waren
van zuiver barbaarsche afkomst. De voornaamste gebeurtenissen van deze
periode zijn reeds vermeld. Derhalve zullen wij, na een korten
terugblik op het rijk van Gaiserik in Afrika, dat bijna ter zelfder
tijd bestond als Attila’s heerschappij in Midden-Europa,
eenigszins uitvoeriger de inneming van Rome door de Vandalen
beschrijven en dan overgaan tot Romulus Augustulus en Odovacar.







1 Zooals
men weet, wordt de titel “roede van den toorn Gods” door
den profeet Jesaja aan den Assyrischen koning gegeven. [Vertaler]

2 Quell’ Attila che fu flagello in terra (Dante, Inf. XII
134). Het epitheton flagellum Dei vindt men niet bij
Schrijvers uit dien tijd. De tegenwoordige Hongaren, die ten onrechte
zich afstammelingen van de Hunnen noemen, verzekeren, volgens Gibbon,
dat de titel aan Attila door een kluizenaar in Gallië gegeven werd
en dat hij dien aannam.

3
Attila’s gezanten moesten de volgende formule gebruiken:
“mijn heer en uw heer, beveelt u....”, en hij noemde
Theodosius eens een ondeugenden slaaf, die tegen zijn meester een
complot smeedde. Men vertelt, dat Attila te Milaan een schilderij zag,
waarop Hunnen en Scythen knielden voor een Keizer, en daarop den
schilder beval de houdingen te verwisselen.

4 Aan hem
kunnen wij de verwoesting van vele Grieksche tempels wijten, b.v. die
te Olympia. Zijn gemalin Eudocia was reeds verbannen naar
Palestina.

5 In het
Nibelungenlied en het Waltarilied (bekend bij de lezers
van Scheffel’s Ekkehard) heeft Attila of Etzel éen
vrouw, Helche. Na haar dood dingt hij naar de hand van Chriemhilde, de
Bourgondische prinses, die naar Etzelnburg gaat om hem te huwen.

6 De
Hunnen hadden een minachting voor het Grieksch en gebruiken liever
Gotisch of Latijn, waar hun eigen taal niet begrepen werd. Latijn was
de officieele taal in het grootste deel van het Oostersch
Keizerrijk.

7 Men zegt
dat Attila eens de opmerking maakte: “Ik weet hoe ik menschen kan
overwinnen, maar een wolf en een leeuw wisten, hoe zij den overwinnaar
moesten overwinnen”.

8 Zie
Plaat 8 en verklaring der illustraties.

9 Cicero
(in Verrem IV. 94) vertelt iets dergelijks van een bronzen beeld van
Hercules te Agrigentum.









Hoofdstuk VII.

Van Gaiserik tot Odovacar.




In het jaar 429 staken de Vandalen onder hun
koning Gaiserik1, misschien op uitnoodiging van den
Romeinschen stadhouder Bonifacius, den grooten mededinger van
Aëtius, van Spanje over naar Afrika. De inval in de rijke en
vruchtbare provincies van Noord-Afrika behoefde eigenlijk nauwelijks te
worden aangemoedigd door een verrader. In Spanje waren de Vandalen
hevig aangevallen door de West-Goten, wier koning Wallia het grootste
deel van het land had onderworpen, maar Gaiserik of Genserik, die,
zooals de beroemde Spartaansche koning Agesilaus, klein en kreupel was
(door een val van zijn paard) schijnt hun leger gereorganiseerd en
zelfs een veldtocht ondernomen te hebben (428) tegen de Sueven in het
tegenwoordige Noord-Portugal. In het volgend jaar landt hij op de kust
van Afrika met een groote strijdmacht en een menigte vrouwen en
kinderen—te zamen misschien 80.000. Deze landing is levendig,
misschien met te groote fantasie, door Gibbon beschreven. “De
Mooren, die langzamerhand de kust en het kamp van de Vandalen durfden
naderen, moeten wel met schrik en verbazing de kleeding, de wapenen, de
krijgshaftige houding en de tucht van de onbekende vreemdelingen, die
hun land hadden betreden, aanschouwd hebben; en de schoone gelaatskleur
van de blauwoogige Germaansche krijgers vormden een merkwaardige
tegenstelling met hun zwarte of olijfkleurige tint, veroorzaakt door de
nabijheid van de heete zone. Nadat de eerste moeilijkheden, ontstaan
door de wederzijdsche onbekendheid met elkanders taal, uit den weg
waren geruimd, sloten de Mooren een verbond met de vijanden van Rome,
en benden van naakte wilden stormden uit de wouden en de dalen van het
Atlas-gebergte om zich te wreken op de beschaafde tyrannen, die hen de heerschappij over hun
vaderland ontrukt hadden.”

Afgrijselijke verhalen worden opgedischt over de verwoestingen en
wreedheden van de Vandalen in Afrika gedurende de tien jaren, die
verliepen voordat Gaiserik de geheele streek van Noord-West-Afrika had
veroverd en zijn macht geconcentreerd had in Carthago, vanwaar hij met
zijn sterke vloot het Westen van de Middellandsche Zee schoon veegde en
de Balearen, Corsica, Sardinië en eindelijk ook Sicilië
bemachtigde. Vandalisme is synoniem geworden met barbarisme en
wreedheid, maar het is zeer wel mogelijk dat het verhaal over den
ketterschen Gaiserik en zijn Vandalen door een vriend en biograaf van
St. Augustinus overdreven is, vooral ook door de latere schrijvers. Het
is nauwelijks te gelooven, dat indringers, die zich in een land willen
vestigen, wijngaarden en vruchtboomen zouden verbranden en uitroeien,
en de verhalen, dat zij lijken van geslachte gevangenen ophoopten om de
muren van een belegerde stad te beklimmen of dat zij die lieten rotten
om pest te verwekken, schijnen eenigszins fantastisch2.

Indien Bonifacius werkelijk de Vandalen heeft aangespoord naar
Afrika over te steken, moet hij dat gedaan hebben in een vlaag van
woede of moet hij zich leelijk misrekend hebben, want een jaar later
zien wij hem wanhopig tegen hen strijden. Toen hij verslagen was, trok
hij terug naar de zeevesting Hippo, bekend als de stad van St.
Augustinus. Hier werd hij door de Vandalen belegerd. In de derde maand
van de belegering stierf St. Augustinus (28 Augustus 430), 76 jaar oud.
Na veertien maanden begonnen de belegeraars meer gebrek aan voedsel te
krijgen dan de belegerden, die vrijen toegang tot de zee hadden. Ook
werden er troepen gestuurd van Constantinopel, onder bevel van Aspar,
die met Bonifacius de Vandalen aanviel. Maar zij werden met zwaar
verlies teruggeslagen. Daarop scheepten zij al hun troepen in en
zeilden weg, Aspar naar Constantinopel en Bonifacius naar Ravenna, waar
hij tot onze verbazing zeer vriendelijk door Galla Placidia ontvangen
werd en zelfs geëerd werd met medailles, waarop hij was afgebeeld
op een zegekar met een palmtak in de eene, en een geesel in de
andere hand. Maar kort daarna stierf hij aan een wond, die hij in een
duel met Aëtius ontvangen had. De inwoners van Hippo werden door
de Vandalen deels vermoord, deels tot slaaf gemaakt en de stad werd
verbrand.

Wat Gaiserik weerhield om Carthago aan te vallen, is niet duidelijk.
Misschien stelt men zich de uitgestrektheid van die Afrikaansche
provincies niet goed voor en evenmin het kleine aantal Vandalen in
verhouding tot de overwonnen, doch nog vijandige bevolking. Bovendien
was Carthago, herrezen op de oude puinhoopen, die Scipio ongeveer zes
eeuwen vroeger had achtergelaten, weder de eerste stad geworden van
Noord-Afrika (het werd “Rome” genoemd), en ofschoon van de
reusachtige Byrsa en de overige versterkingen van de oude Phoenicische
stad slechts enkele twijfelachtige overblijfselen nog bestaan, is het
toch niet onwaarschijnlijk dat er in Gaiserik’s tijd nog genoeg
over was om te maken, dat de plaats3 lastig genomen kon worden,
ondanks de verwijfdheid van haar bewoners, die volgens de schrijvers
ronddartelden in een poel van weelde, goddeloosheid en misdaad. Daarom
wilde Gaiserick voor zijn krijgers eerst een staat opbouwen.

In dit verband is het van belang te weten, dat de politiek der
Vandalen eenigszins socialistisch schijnt geweest te zijn. Het
regeerende ras matigde zich natuurlijk een feudale heerschappij aan
over het onderworpen volk en was zelf vrij van belasting, maar de
arbeiders van de inlandsche bevolking werden bevoorrecht boven hen, die
zich van werken onthielden. Van de vermogende edelen, geestelijken en
rijke grondbezitters werden velen zwaar belast, zelfs verbannen,
terwijl landbouw, nijverheid en handel werden aangemoedigd door
gedeeltelijke ontheffing van belasting.

In de laatste jaren van deze periode van rust leefden de Vandalen in
vrede met het Keizerrijk, want drie jaren na de plundering van Hippo was er een verdrag geteekend.
Doch dit duurde kort en in 439 viel Carthago. Daarna veroverde
Gaiserik’s vloot alle eilanden in het Westelijk deel van de
Middellandsche zee; Sicilië werd verwoest, de Vandalen landden
zelfs op de kusten van Italië. In 442 sloot Valentinianus III, die
zich vrij begon te maken van het regentschap van zijn moeder Placidia,
een vernederend verdrag met den Vandalen-koning; hij erkende hem als
heerscher over al het gebied, dat hij had veroverd, en niet alleen als
bondgenoot, gelijk zoo dikwijls het geval was geweest, wanneer het
Romeinsche Rijk een barbaar als koning erkend had, maar als absoluut en
onafhankelijk monarch. Zoo was nu het Westelijke Rijk beroofd van het
grootste deel van zijn Afrikaansch gebied, van alle Westelijke eilanden
(ook Sicilië), van bijna geheel Spanje en Zuid-Gallië, en van
Brittannië, terwijl Attila reeds meester was in Dacië, en
Moesië, Pannonië, Noricum, Rhaetië en een groot deel van
Illyrië en Thracië verwoestte.

[image: 13. S. Pietro in Ciel d’oro, Pavia.]
13. S. Pietro in Ciel d’oro, Pavia.



Gedurende de volgende dertien jaren, de laatste van
Valentinianus’ regeering, schijnt Gaiserik zich tamelijk rustig
gehouden te hebben. Hij was bezig zijn rijk te versterken en wachtte
een gelegenheid af om zijn veroverd gebied ook buiten Afrika te
vergrooten, terwijl zijn vloot de zee schoon veegde en zijn leger
steeds verder doordrong in de richting van Tripolis en de Groote
Syrte.

In 455, het 27e van de 49 jaar zijner regeering,
verzamelde Gaiserik een vloot (wellicht uitgenoodigd door keizerin
Eudoxia) en zette een troep van zijn Vandalen en Mooren bij den mond
van den Tiber aan land4. Rome was zonder verdediging. Er
waren geen georganiseerde strijdkrachten en de geheele stad was in rep
en roer. Toen Maximus, de opvolger van den vermoorden Valentinianus,
trachtte te vluchten, werd hij gedood door het gepeupel; zijn lichaam
werd in stukken gerukt en in den Tiber geworpen; en toen drie dagen
later de Vandalen en hun Afrikaansche hulptroepen de poorten naderden,
vonden zij geen wanhopige bevolking, die besloten was haar haardsteden
te verdedigen, en evenmin een phalanx van geoefende soldaten,
maar een aantal ongewapende priesters aangevoerd door een eerwaardigen
bisschop—denzelfden Leo, die drie jaren tevoren den woesten
Attila getrotseerd had bij den oever van den Lacus Benacus. Men zegt
dat Gaiserik eerbiedig heeft geluisterd naar de waardige, onbeschroomde
en welsprekende taal van Leo en beloofd heeft de gebouwen van Rome te
ontzien en de Romeinen, wanneer zij geen weerstand boden, te sparen.
Maar zulk een wonder als in het geval van Attila gebeurde niet; geen
bovennatuurlijke invloed bewerkte, dat Gaiserik zijn Vandalen naar hun
schepen terugriep en naar Sicilië of Carthago voer; hij gaf
toestemming om te plunderen en in de volgende veertien dagen werden
alle vervoerbare schatten van Rome naar de schepen gesleept, die aan
den mond van den Tiber lagen.

De Vandalen schijnen slechts weinig in Rome vernield te hebben, maar
bij de algemeene plundering zijn ook vele beroemde Grieksche en
Romeinsche kunstwerken verdwenen, die tegelijk met een geweldige massa
kostbare voorwerpen, juweelen, gouden, zilveren en bronzen
versierselen, geborduurde kleederen naar Carthago zijn vervoerd. Veel
van dezen buit ging naar Constantinopel, toen zeventig jaar later
Justianus’ veldheer Belisarius, Carthago innam, en de
vernietiging daarvan moet men niet aan de Vandalen, maar aan de
Fransche, Vlaamsche en Venetiaansche kruisvaarders toeschrijven, die
Constantinopel in 1204 plunderden. Misschien ontging de buit van den
Joodschen tempel—hetgeen velen wellicht het belangrijkste van de
schatten zullen vinden—dit lot. Ongeveer 400 jaar geleden had
Titus dezen buit uit Jeruzalem gebracht en afbeeldingen ervan kan men
nog op zijn triomfboog te Rome zien. De zeven-armige gouden kandelaar,
de gouden tafel om de brooden op te leggen, de zilveren trompetten en
de talrijke gewijde gouden vazen waren (volgens Josephus) in den Tempel
van den Vrede te Rome geplaatst en de Groote Voorhang van den Tempel en
de heilige Boeken van de Wet werden bewaard in het Paleis van de
Caesars. Een overlevering verzekert, dat deze schatten in den Tiber
werden geworpen, toen Maxentius bij den Pons Milvius verdronk.
Waarschijnlijker is evenwel dat zij naar Carthago zijn vervoerd en dat
sommige ervan door Belisarius naar Constantinopel werden gebracht.
Hunne merkwaardige lotgevallen waren daar nog niet ten einde,
als wij Procopius mogen gelooven, die verzekert, dat Justinianus door
godsdienstige bezwaren gedreven, de “utensilia (huisraad) van den
Joodschen tempel” naar Jeruzalem terugzond, waar zij in de
schatkamer van een Christelijke Kerk werden gezet. Als dit waar is,
moeten wij vreezen, dat zij later in handen van de Saracenen zijn
gevallen en nu in de een of andere ver afgelegen Arabische of Syrische
moskee zijn. Niet minder belangrijk is het feit, dat de Vandalen ook
naar Carthago de helft—zoo niet het geheel—van het
zoogenaamde gouden dak van den Jupiter-tempel op het Capitool
medenamen, dat gemaakt was van vergulde bronzen pannen, en zonder
twijfel ook de vergulde beelden en quadrigae—welke beelden
Domitianus, naar men zegt, ongeveer dertig millioen gulden gekost
hadden.

Onder de duizenden Romeinsche gevangenen, die meest als slaven
werden verkocht, waren drie bijzonder belangrijke. “De keizerin
Eudoxia”, zegt Gibbon, “ging haar vriend en bevrijder te
gemoet, doch betreurde weldra haar onvoorzichtigheid. Zij werd op ruwe
wijze van haar juweelen beroofd en met haar twee dochters, de eenige
overgebleven afstammelingen van den Grooten Theodosius, gedwongen den
trotschen Vandaal te volgen.”

Men zal zich herinneren, dat de oudste van deze dochters, Eudocia,
met Hunnerik trouwde, die zijn vader Gaiserik in 477
opvolgde—want de kleine kreupele stichter van het Vandalen-Rijk
regeerde ongeveer zestig jaar. De Keizerin zelf met haar jongste
dochter, Placidia, werd ten slotte (c. 463) naar Constantinopel
gestuurd, waar de Keizer van het Oosten haar vriendelijk
ontving—een bewijs, dat men niet geloofde, of niet wist, dat zij
Gaiserik naar Rome had geroepen. Een tweede bewijs zou kunnen zijn het
feit, dat haar dochter Placidia de gemalin was van Olybrius, die later
(472) een paar weken Romeinsch Keizer was.

Een jaar na de inneming van Rome leed de vloot der Vandalen een
verpletterende nederlaag bij Sardinië tegen de Romeinsche onder
Ricimer, maar die ramp schijnt Gaiserik niet zeer getroffen te hebben,
want ongeveer twaalf jaar later (468) richtte een groote vloot, die was
uitgerust door de beide Keizerrijken, weinig tegen hem uit en vele van
de 1113 schepen, waaruit de Keizerlijke vloot
bestond, werden vernield door Gaiserik’s branders. De zoon van
Gaiserik, Hunnerik, die met Eudocia was gehuwd, handhaafde de
heerschappij van zijn vader te land en ter zee en is bekend om zijn
hevige vervolging van de Katholieken—of misschien van de
geestelijken van beide partijen, want hij liet den Ariaanschen
patriarch van Carthago op het forum aldaar verbranden. Zooals later
verteld zal worden, eindigde het rijk van Gaiserik in 533, toen een
opvolger van Hunnerik, Gelimer, overwonnen werd door Belisarius,
Justinianus’ veldheer, die Carthago in zulk een snel tempo innam,
dat hij bij de inneming in staat was aan een maaltijd deel te nemen,
die bereid was voor den Koning der Vandalen.

Het volgende verhaal is belangwekkend in verband met de inneming van
Rome door Gaiserik. Er is een kerk te Rome, die druk bezocht wordt
wegens het prachtige standbeeld van Mozes—een van de figuren van
het reusachtige monument van Paus Julius II, dat Michelangelo nooit
heeft kunnen voltooien en wat hij gewoon was “de tragedie van
mijn leven” te noemen. Deze kerk heet thans S. Pietro ad Vincula.
Zij was gebouwd door Keizerin Eudoxia en heette oorspronkelijk Basilica
Eudoxiana. Haar tweede naam heeft op de volgende legende betrekking.
“Eudocia, de moeder van Keizerin Eudoxia” zegt Gregorovius
in die Geschichte der Stadt Rom, “bracht uit Jeruzalem den
ketting van den Heiligen Petrus (zie Handelingen XII); de eene helft
hiervan zond zij naar Constantinopel, de andere helft naar haar dochter
in Rome. Daar was reeds de ketting, waarmede de apostel geboeid was,
voor hij gemarteld, werd en toen Paus Leo (dezelfde, die Attila en
Gaiserik trotseerde) de twee kettingen dicht bij elkander hield,
haakten zij zichzelf zoo vast ineen, dat zij een enkele ketting vormden
van 38 schakels. Dit mirakel bewoog Eudoxia, die toen de gemalin van
Valentinianus III was, om deze kerk te bouwen, waar de
kettingen5 nog steeds bewaard en vereerd worden.”

De plundering van Rome door Gaiserik’s opvolgers, zegt
Gregorovius, schijnt het spreekwoordelijke gebruik van
“Vandalisme” wel te rechtvaardigen, want een groot aantal
burgers werden totaal geruïneerd en duizenden tot
slaaf gemaakt. Maar bijna alle schrijvers getuigen, dat Gaiserik niet
zulk een “Vandaal” is geweest. Hij hield zijn woord ten
opzichte van de vernieling van kerken, paleizen en oude monumenten.



Het Einde van Romulus Augustulus.




In de periode van 455 tot de onttroning van Romulus
Augustulus zijn er weinige gebeurtenissen van eenig belang, behalve
Ricimer’s reeds vermelde overwinning op de vloot der Vandalen en
zijn plundering van Rome—de derde keer, dat het geplunderd werd
in ongeveer zestig jaar. De kronieken uit dien tijd bestaan bijna
geheel uit voortdurende onlusten, oproeren, onttroningen en
verkiezingen; de keizerlijke poppen van de militaire dictatoren
Ricimer, Gundobald en Orestes volgden elkaar, met kleine
tusschenruimten, zoo snel op, dat in twintig jaar niet minder dan negen
zoogenaamde Keizers het purper aannamen. Het korte verslag in het
Historisch Overzicht zal dus wel voldoende zijn, en wij zullen hier
slechts een levendige beschrijving van den onttroonden Keizer uit
Gibbon bijvoegen en iets over het vroegere leven van Odovacar.

“Na den dood van Valentinianus waren in twintig jaren
achtereenvolgens negen Keizers verdwenen, en de zoon van Orestes, een
jongeling, slechts om zijn schoonheid beroemd, zou allerminst recht
hebben op de belangstelling van de nakomelingschap, indien niet zijn
regeering, die gekenmerkt werd door de vernietiging van het
West-Romeinsche Keizerrijk, een merkwaardig tijdperk afsloot in de
wereldgeschiedenis. De zoon van Orestes nam de namen van Romulus en
Augustus aan, en maakte die te schande. Het leven van dezen
ongevaarlijken jongeling werd gespaard door de edelmoedige genade van
Odoacer, die hem met zijn geheele familie uit zijn Keizerlijk paleis
wegzond, een jaarlijksch inkomen van 6000 goudstukken voor hem
vaststelde en hem het kasteel van Lucullus in Campanië als
verbanningsoord aanwees.

De heerlijke kust van de golf van Napels was vroeger bezaaid met
villa’s en Sulla prees den meesterblik van zijn tegenstander
Marius, die zich had gevestigd op het hooge voorgebergte van Misenum,
dat aan alle kanten de zee en het land overziet, zoover als de horizont
reikt. De villa van Marius was na een paar jaren door Lucullus
gekocht en de prijs was van f 30.000 gestegen tot meer dan f 960.000.
Het werd door den nieuwen bezitter met Grieksche en Aziatische
kunstwerken versierd, en de huizen en parken van Lucullus verwierven
een eervolle plaats op de lijst van de Keizerlijke paleizen. Toen de
Vandalen voor de kusten gevaarlijk werden, werd de Lucullische villa
langzamerhand een sterke vesting, het afgelegen toevluchtsoord van den
laatsten Keizer van het Westen. Ongeveer twintig jaar na die groote
omwenteling werd het in een kerk en een klooster veranderd om de
beenderen van den Heiligen Severinus te ontvangen. Zij rustten veilig
tusschen de gebroken trofeeën van de overwinningen op de Cimbren
en Armeniërs, tot het begin van de tiende eeuw, toen de
versterkingen, die een gevaarlijk steunpunt konden geven aan de
Saracenen, werden afgebroken door het volk van Napels.” (Gibbon
c. XXXVI.)

Sommigen gelooven dat deze villa van Lucullus in Pizzofalcone stond,
wat nu een hoog gedeelte van Napels is. Maar op Kaap Misenum, die de
Baai van Pozzuoli (Puteoli) vormt, kan men nog overblijfselen van een
groote villa zien—zonder twijfel de villa van Lucullus, waar
Keizer Tiberius werd gesmoord, en waarschijnlijk ook die, waar Romulus
Augustulus stierf.

Van Odovacar’s jeugd worden eenige bijzonderheden gegeven door
Gibbon, Villari en anderen—uit Jordanes en verschillende oude
schrijvers, o.a. een leerling en biograaf van den Heiligen Severinus.
De vader van Odovacar en van zijn broeder Onulf was waarschijnlijk de
Scirische of Herulische hoofdman Edeco, die door Attila gezonden was
naar Constantinopel als gezant met Orestes, den vader van Romulus
Augustulus. Na den dood van Attila, toen de Hunnen zich verspreidden,
leidde de jonge Odovacar een zwervend leven en is misschien de
zeeroover geweest van denzelfden naam, die een vloot van Saksische
piraten op de noordelijke zeeën aanvoerde. In ieder geval, het
tooneel van zijn vroegere avonturen schijnt het noorden geweest te
zijn, want wij vernemen, dat hij ongeveer 460 Noricum (Styria, Salzburg
enz.) doortrekt aan het hoofd van een bende barbaarsche soldaten, die
in Italië dienst wilden zoeken onder Ricimer. Noricum was nog niet
hersteld van de verwoestingen van Attila en verkeerde in een toestand
van anarchie. De eenige erkende autoriteit was de Heilige Severinus,
de kluizenaar, die van zijn cel uit de orde in
het land bewaard schijnt te hebben. De Heilige werd opgezocht door
Odovacar, die het lot, dat hem in Italië wachtte, wilde leeren
kennen. Toen de slanke, jonge krijgsman bukte om de lage deur door te
gaan, werd hij door den Heilige met deze woorden begroet:
“Vade ad Italiam. Vade, vilissimis nunc pellibus
coopertus, sed multis cito plurima largiturus, Ga naar Italië!
Ga! Ofschoon gij nu in dit ruwe gewaad gekleed zijt, zult gij weldra
aan velen rijkdommen verschaffen.” Niet lang daarna streed
Odovacar in Ricimer’s leger onder de muren van Rome en schijnt
tot hoogen rang geklommen te zijn; hij was ook populair geworden, want
in 475 kozen zijn soldaten hem plechtig tot hun Koning door hem op een
schild omhoog te heffen (zooals zoo dikwijls gebeurde, wanneer het
leger een nieuwen keizer koos). Als Koning van barbaarsche krijgers
wierp hij zichzelf op tot heerscher over Italië. Hij matigde zich
dus niet de keizerlijke waardigheid en titel aan, maar schafte die af.








Aanteekeningen bij de munten6




Plaat 9.

Van c. 306 tot c. 565

[image: 9. Munten: van Constantijn I tot Justinianus c. 306–565.]
9. Munten: van Constantijn I tot Justinianus c.
306–565.



1. Constantijn I. 2. Constantius II. 3. Julianus (Apostata). 4.
Jovianus. 5. Valentinianus I. 6. Valens. 7. Gratianus. 8. Valentinianus
II. 9. Theodosius de Groote. 10. Honorius en Arcadius. 11. Galla
Placidia. 12. Valentinianus III. 13. Theodosius II. 14. Pulcheria. 15.
Romulus Augustus (-ulus). Het woord Conob of Comob, dat
dikwijls op middeleeuwsche munten voorkomt, beteekent Comitis
Obryziacus, d.w.z. de Munt van den Graaf. Deze Graaf, Comes sacrarum largitionum was zoo ongeveer de Minister van
Financiën.

16. Voorzijde van een bronzen munt van 22 nummi. Beeltenis
van een krijgsman met borstharnas en krijgsmantel, geleund op een
speer; misschien Gaiserik zelf. Oudere munten van Gaiserik hebben
(zooals dikwijls bij de barbaarsche heerschers het geval is) den
beeldenaar van den overleden of nog regeerenden Keizer, b.v. Honorius
en Valentinianus (zie no. 22). Geen der munten, die men aan
Gaiserik toeschrijft, dragen zijn naam. Hetgeen op sommige koperen
munten vroeger werd aangezien voor “Genserik”, leest men nu
als “Mense Aug.” (in de maand
Augustus). Het woord Karthago en de paardekop,
het oude symbool van Carthago, bewijzen dat de munt werd geslagen na de
inneming van Carthago in 439. De oudste kroniekschrijvers spellen zijn
naam “Gaiserik”, Procopius schrijft
“Gizerichus”.

17. Zilver. Keerzijde: Odovacar, zonder baard, doch met
knevel; borstharnas en krijgsmantel. Lees: Flod[ov]ac, d. i. Flavius Odovacar; Flavius is de
familienaam van Vespasianus, later aangenomen als koninklijke titel
door Constantius I en sommige van zijn opvolgers, en ook door
de koningen der Longobarden. Voorzijde: zijn monogram met een
krans en er onder RV (Ravenna). Hij sloeg eerst
munten met zijn eigen naam, nadat hij zijn residentie te Ravenna
gevestigd had.

[image: 14. Boëthius.]
14. Boëthius.

Naar het schilderij van Giovanni Santi.



18. Goud. Voorzijde van een munt van 3 solidi (ongeveer 210 gram)
bij Sinigallia in 1894 gevonden. Vóór deze vondst bestond
er geen munt met Theoderik’s beeldenaar. Gewoonlijk zetten
dergelijke vorsten hun naam of beeltenis niet op gouden
munten; dit werd beschouwd als een voorrecht van de Keizers. Het is een
bijzonder kostbaar overblijfsel van Romeinsch-Gotische kunst, dat,
zooals men nog aan de keerzijde kan zien, door een ouden bezitter als
broche is gebruikt. Op deze munt staat: Rex
theodericus pius princ[eps] i[nvictus?] s[emper?]. Omgeven door
deze woorden, houdt Theoderik een globe in de hand, waarop een Godin
der overwinning staat met krans en palmtak. De bezitter van deze munt
is de heer F. Gnecchi, Milaan.

19. Brons. Athalarik in wapenrusting, met speer en ovaal schild.
Lees: DN (Dominus of Dominus noster)
Atalaricus. In de tusschenruimten SC (Senatusconsulto) en X (10
nummi). Waarschijnlijk uitgegeven door Athalarik’s moeder,
Amalasuntha. De voorzijde vertoont een mooi borstbeeld van
“Rome”—misschien een bevestiging van de mededeeling
dat de koningin-moeder de schoone kunsten in Rome aanmoedigde.

20. Brons. Lees: dn. Theodahatus rex. Een
keurig gemodeleerde beeltenis. De nauwsluitende kroon is merkwaardig en
ook het met juweelen versierde gewaad. Het gezicht stemt overeen met
onze voorstelling van zijn karakter en is een type (misschien
Vandaalsch), geheel verschillend van Theoderik. Cassiodorus vertelt ons
dat Theodahad bevolen had zijn beeldenaar op zijn munten te slaan,
“als een herinnering aan onze regeering voor toekomstige
eeuwen”. Waarschijnlijk te Rome gemunt, na zijn breuk met
Justinianus (535–36).

21. Brons. Beeldenaar van Baduela (of Baduila), d. i. Totila. Lees:
... Duela rex; op de keerzijde: dn. Baduela (of -ila) rex. Geslagen na 549 te Rome (of Pavia?).

22. Zilver. Lees: dn. Theia rex. De
voorzijde vertoont den naam en beeldenaar van den Oost-Romeinschen
Keizer Anastasius († 518), ofschoon deze munt natuurlijk van
552–53 is. Hetzelfde beeld werd dikwijls nog lang na
den dood van een Keizer gebruikt.

23. Brons. Lees: dn. Justinianus ppvag
(waarschijnlijk verkeerd voor ppaug d. i. Pius
Princeps Augustus). Een van de vele bestaande beeltenissen van
Justinianus. Waarschijnlijk uitgegeven door Theodahad of Witigis
(Vitiges). Gemunt te Rome c. 536–38. Na 540 (toen Belisarius
Ravenna innam) werden er Keizerlijke Byzantijnsche munten van
Justinianus geslagen in Italië, doch waarschijnlijk niet eerder
dan na Theia’s dood en den val van het Gotische Rijk (c.
553–55). 

[image: Italië ten tijde van Odovacar (476–493)]
Italië ten tijde van Odovacar
(476–493)














1 Zie voor
dezen naam de aanteekening bij munt 16, Plaat
9.

2 Toch
vertelt de schrijver dat hem iets dergelijks in Midden-Afrika is
overkomen. De inboorlingen belegerden de versterkte plaats, waar hij
zich bevond en vergiftigden de rivier, die de plaats van water voorzag,
door de lijken van geslachte gevangenen erin te werpen.

3 De
nieuwe stad (Colonia Carthago), door Julius Caesar en Augustus
gebouwd, stond niet, zooals sommigen meenen, op een afstand van de oude
plaats (b.v. waar nu Tunis ligt), want de nog bestaande Romeinsche
overblijfselen, het amphitheater, de groote Thermae, de circus, en de
reservoirs, die gevuld werden door de reusachtige aquaeduct, die het
water van de 90 K.M. verwijderde heuvels bracht, lagen allen binnen de
oude muren, aan den voet van de acropolis en bij de haven. Dit
Romeinsche Carthago, dat ongeveer een eeuw de hoofdstad van het
Vandalenrijk was, wordt door verschillende oude schrijvers beschreven,
die de prachtige gebouwen en de schitterende circus-spelen roemen en
ook een nieuwe groote haven, vlg. de Appendix over Carthago in
Cotterill’s editie van het eerste boek der Aeneis (Blackie and
Son).

Wat de aquaeduct betreft, ieder zwemmer zal met
belangstelling de krachtproef lezen van Spendius en Mâtho in
Flaubert’s Salammbô. [Vertaler.]

4 Daar
Valentinianus in het begin van 455 gedood was en Gaiserik in Juni 455
bij Ostia landde, betwijfelde de groote Italiaansche historicus en
archaeoloog Muratori (c. 1700) dit. Maar Gibbon herinnert ons aan de
vijgen die Cato in de senaat op den grond wierp, terwijl hij uitriep:
“Deze werden slechts drie dagen geleden te Carthago
geplukt.” Bovendien had Gaiserik zonder twijfel reeds
strijdkrachten op Sicilië gereed.

5 Vijlsel
van de kettingen werd door de Pausen gebruikt als een zeer kostbaar
geschenk.

6 Verdere
bijzonderheden over deze munten vindt men in de uitstekende catalogue of the Goths and Lombards van het Britsch Museum,
door Mr. Wroth samengesteld en in het standaardwerk van Engel et
Serrure Numismatique du moyen âge, Vgl. de
aanteekeningen bij plaat 45 van de munten.









Tweede Deel.



Historisch Overzicht.

476–568.




De geschiedenis van de drie eeuwen
(476–800), die verliepen tusschen de vernietiging van het
Keizerlijk gezag in Italië en het herstel daarvan in den persoon
van Karel den Groote kan men in twee perioden verdeelen, van welke de
eene ongeveer een eeuw (476–568) en de tweede iets langer dan
twee eeuwen (568–800) is. De eerste periode vormt nu het
onderwerp van ons verhaal. In dit tijdperk hebben wij eerst, ongeveer
16½ jaar, de regeering van Odovacar, Ottowacker of Odoacer, die
wij beter den naam van zijn munten (Odovac of Odovacar) kunnen geven
dan den Latijnschen vorm “Odoacer”; daarna komt de
heerschappij der Oost-Goten (493–535), waaronder de belangrijke
regeeringen vallen van Theoderik den Groote, zijn zoon Athalarik (onder
het regentschap van zijn moeder Amalasuntha) en Theodatus of Theodahad;
daarna de “Gotische oorlog” met de lange veldtochten van
Belisarius en Narses, waarvan het einde de nederlaag en dood is van de
koningin der Oost-Goten, Totila (Baduela) en Theia (553), en dan,
gedurende vijftien jaar (553–568) de vestiging van de
Byzantijnsche heerschappij in Italië, dat een tijdlang een diocese
wordt van den Oost-Romeinschen Keizer, Justinianus.

De tweede periode, die wij in het derde deel zullen behandelen,
begint met de Longobarden-heerschappij van twee eeuwen (568–774),
een lange reeks jaren, die, behalve door enkele zeer belangwekkende
persoonlijkheden en eenige vraagstukken over architectuur, bijna even
somber is als de tijd die volgde op den inval der Doriërs in
Griekenland. Ten slotte krijgen wij het verzoek om hulp van den Paus
aan den Koning der Franken, gevolgd door de tusschenkomst en de
heerschappij van de Franken en het zoogenaamde herstel van
het West-Romeinsche Keizerrijk door de daad van Paus Leo III, die een
gouden kroon op het hoofd van den Franken-koning, Karel den Groote,
zette, toen deze, zonder iets te vermoeden (volgens sommigen) oprees
van zijn gebeden voor de graftombe van den Heiligen Petrus te Rome.



I. Odovacar’s regeering
(476–’93).




Het verhaal werd afgebroken bij de onttroning van
Romulus Augustulus door Odovacar en op het einde van eerste Deel werd
een schets gegeven van het latere leven van den onttroonden Keizer en
ook een beschrijving van het vroegere leven van den barbaren-koning,
die gedurende meer dan zestien jaar (hij stierf 15 Augustus 493) op den
troon zetelde, ofschoon hij den titel of den diadeem van de Romeinsche
Keizers niet aannam.

In Ravenna had de jeugdige Romulus Augustulus geresideerd en daar
was hij gevangen genomen; daar vestigde ook Odovacar den zetel van zijn
regeering. Het rijk, waar zijn regeering werd erkend, omvatte geheel
Italië ten zuiden van de Alpen, en Rhaetia tusschen de Alpen en
Donau. Het grootste deel van Sicilië werd na den dood van Gaiserik
(477) ook aan hem onderdanig: maar de Vandalen behielden Lilybaeum en
andere gedeelten van het eiland, evenals Sardinië en Corsica,
terwijl aan gene zijde van de West-Alpen de Bourgondische Koningen de
streek van de Rhône en Saône bezaten, de West-Goten geheel
Spanje en het Zuiden van Gallië in hun macht hadden, en verder
noordwaarts de Alemannen en Franken heerschten.

Zoodra Odovacar zich sterk genoeg voelde, zond hij een gezantschap
naar den Keizer van het Oosten om zijn positie te bepalen en erkenning
te eischen. Dit gezantschap was gemachtigd te verklaren namens den
Romeinschen Senaat en en den vroegeren Keizer, Romulus Augustulus
(wiens handteekening Odovacar zich blijkbaar had verschaft), dat het
Romeinsche, of liever het Italiaansche volk besloten had, dat
één Keizer voldoende was voor beide deelen van het
Keizerrijk; en uit naam van Odovacar overhandigden zij Zeno de
keizerlijke insignia—de ornamenta
Palatii—den purperen mantel, den diadeem, de globe en
schepter, met het verzoek, dat de Keizer den bestuurder van
Italië den titel van Patricius zou willen verleenen.

Zeno antwoordde, dat zijn voorgangers, Leo I en de Keizerin Verina,
twee Keizers voor de Romeinen hadden gekozen; den eene, Athemius hadden
zij gedood, den andere, Nepos, verbannen; maar Nepos leefde nog en
bestuurde zijn provincie Dalmatië. Derhalve moesten zij zich tot
hem wenden met hun verzoek. Zeno schreef persoonlijk aan Odovacar en
noemde hem “Patricius”.1

Men zal zich herinneren dat de val van Orestes, den vader van
Romulus Augustulus, voornamelijk moet toegeschreven worden aan het
feit, dat hij zijn soldaten geweigerd had een derde deel van het land
van Italië te geven. Odovacar had den steun van het leger
verworven door de belofte dit verzoek om land toe te staan, en nu moest
hij dat doen. De bijzonderheden van dezen zeer belangrijken maatregel
zijn niet nauwkeurig bekend, maar men kan met zekerheid aannemen, dat
vele groot-grondbezitters verdreven en geruïneerd zijn en dat
uitgestrekte, vruchtbare landen verdeeld zijn onder veteranen, die den
grond gingen bebouwen. In andere gevallen stelden de nieuwe bezitters
zich er mede tevreden als landheeren op te treden en de oude bezitters
als pachters te gebruiken, terwijl zij waarschijnlijk den toestand der
slaven verbeterden, die zij, volgens de feudale gewoonte in het
Noorden, als leenmannen aannamen. Odovacar had, evenals Alarik en
Athaulf en de groote Theoderik, diepen eerbied voor de staatsregeling
van het Keizerrijk en was, naar het schijnt voor de uitvoering der
wetten en het innen der belastingen geheel en al afhankelijk van de
oude keizerlijke ambtenaren.

In 480 werd Nepos, die nog steeds erkend werd door het Oostelijke
Keizerrijk, door zijn comites palatii (ambtenaren van
het paleis) te Salona gedood. Odovacar werd aldus bevrijd van den
eenigen mededinger, die aanspraak maakte op den troon van Italië.
Hij had te Ravenna, dat nog steeds een prachtige haven bezat, een
sterke vloot verzameld, om tegen de zeeroovers der Vandalen op te
treden en om Sicilië te veroveren. Na den dood van Nepos stak hij
de Adriatische zee over en annexeerde Dalmatië. Dit was
natuurlijk een daad van openlijke vijandschap tegen Zeno en een
schending van de integriteit van het Oost-Romeinsche Rijk; maar Zeno
was niet in staat het te vergelden, daar hij werd bezig gehouden door
gevaarlijke godsdienstige woelingen, die in het oosten, dat broeinest
van sophistische leerstellingen, waren ontstaan; de patriarch van
Alexandria was door fanatieken gedood. Deze conflicten in
Constantinopel hadden een ernstig karakter aangenomen door Zeno’s
welgemeende poging om de verbitterde tegenstanders te
verzoenen—de Monophysieten (die verzekerden dat de menschelijke
en goddelijke natuur van Christus in één vereenigd waren)
en de zgn. orthodoxe partij. Gesteund door den patriarch Acacius had
hij een brief uitgegeven, die bekend is onder den naam Henotikon
(d.i. een poging tot verzoening), maar deze werd, zooals het met
dergelijke pogingen meestal gaat, ontvangen met den heftigsten
tegenstand, vooral van den kant van den Paus en de Katholieken te Rome,
en een tijdlang verergerde dit slechts den ellendigen twist, totdat de
zgn. orthodoxe partij de overwinning behaalde.2

[image: 15. Monastero del Sacro Speco, Subiaco.]
15. Monastero del Sacro Speco, Subiaco.



Ofschoon Odovacar een Ariaan was, stond hij in dezen twist aan den
kant van Paus Simplicius; maar toen de Paus in 483 stierf, beschouwde
hij het terecht als zijn taak de onlusten, die gewoonlijk bij de
verkiezing van een Paus plaats vonden, te voorkomen; hij liet door den
Prefect het college der kiezers (toen nog niet beperkt tot de
Kardinalen) bijeenroepen, en verklaarde, dat geen
verkiezing van kracht zou zijn zonder zijn sanctie; en het was zijn
candidaat, Felix II, die gekozen werd. Deze inmenging in Kerkelijke
aangelegenheden wordt door sommige schrijvers met droefheid en
verontwaardiging vermeld. Wel hadden de Keizers van het Oosten zich
soms, niet alleen bij de verkiezing van prelaten, maar ook in het
omschrijven en verspreiden van leerstukken gezag aangematigd; en te
Rome had Honorius zelfs tusschen twee Pausen een beslissing genomen.
Maar Odovacar was een barbaar en een Ariaan en zijn krachtige en
voorspoedige politiek wordt gebrandmerkt als het begin van de lange en
rampzalige veeten tusschen de wereldlijke aanspraken van de
Kerk en de wettige macht van de Staat, terwijl Odovacar toch, wanneer
hij op waardige wijze was opgetreden, geweldige slachtingen en
wederzijdsche verbittering had kunnen voorkomen en den naam van het
Christendom vrij had kunnen houden van de smetten, die de godsdienstige
vervolgingen en de oorlogen, gevoerd in naam van het Evangelie des
vredes, er op geworpen hebben.

De waarheid is, dat op de ruïnen van het Keizerlijke Rome onder
den naam van Pauselijk gezag een nieuwe politieke macht oprees—in
naam geestelijk, maar inderdaad wereldlijk van aard en in haar
idealen—die, daar zij als bondgenoot het godsdienstige en
zedelijke gevoel van den mensch opeischte en gewapend was met alle
wapenen, die het bijgeloof verschaft, in staat was zich eeuwen lang
tegen het hoogste burgerlijke gezag staande te houden. Hierin verschilt
het Christendom geheel en al van den Islam, waar dadelijk het hoogste
geestelijke en het hoogste burgerlijke gezag in één
persoon werden vereenigd; want, welke andere slechte gevolgen een
dergelijk systeem ook had, op deze wijze kon een zuiver geestelijke
invloed nooit ontaarden in een staatkundige instelling, wier hoofddoel
was het verwerven van wereldlijke macht en die aldus in botsing kwam
met het wettige, burgerlijke gezag.

Ondanks Odovacar’s verstandige regeering, ondanks zijn
pogingen om de nadeelen van het groot-grondbezit (latifundia),
waaraan Plinius de Oudere den ondergang van Italië toeschrijft, te
verhelpen, schijnt de toestand in vele streken van zijn koninkrijk
droevig geweest te zijn. Zoo lezen wij in een brief van Paus Gelasius
(492) dat in Toscane en Aemilia en de andere provincies
“nauwelijks één menschelijk wezen
bestaat”—hominum prope nullus exsistit. In Rome was
ook de werkende klasse—de stadswerklieden en de scholae
van schilders, bouwlieden, geneesheeren enz.—in een toestand van
armoede en verwaarloozing gekomen, waaruit zij later met moeite voor
korten tijd door Theoderik werd opgeheven.

Ongeveer 486 gebeurde, hetgeen blijkbaar de onmiddellijke oorzaak
werd van Odovacar’s nederlaag. In Noricum was de heilige
kluizenaar Severinus (p. 102) gestorven en het land was weder tot
anarchie vervallen. De woeste Germaansche volksstam van de
Rugiërs, die in het tegenwoordige Moravië en
Zuid-Bohemen woonde, greep, waarschijnlijk aangespoord door Zeno, de
gelegenheid aan om Zuidwaarts op te rukken en het land te plunderen en
te verwoesten. Odovacar trok de Alpen over met een groot leger van
barbaren en Italianen, versloeg de Rugiërs in Noricum,
achtervolgde hen over den Donau en nam hun koning gevangen. Maar de
zoon van den koning ontsnapte en vluchtte naar de Oost-Goten, die toen
in de streek tusschen Noricum en Dacië gevestigd waren, het land
van de Save en de Drave, dat zich noordwaarts tot den Donau uitstrekt.
De hoofdman van deze Oost-Goten was Theoderik de Amaler, een man van
ongeveer 32 jaar. Zeno, die Odovacar wilde onderwerpen en de
onbeschaamdheid van de Pausen beteugelen, zette Theoderik aan tot een
inval in Italië. De smeekbeden van den jongen vorst der
Rugiërs deden Theoderik besluiten Odovacar aan te vallen.

Dit deed hij, zooals het heette, volgens opdracht van den Keizer in
het Oosten. Hij had den titel “Patricius”3 verworven
en had onder zijn bevel een keizerlijk generaal (magister
militum) en andere Keizerlijke ambtenaren (comites, comtes,
counts, graven). Zijn doel, dat hij niet verborgen hield, was den
usurpator of “tyran” aan te vallen en Italië voor het
Keizerrijk te heroveren.

Gedurende den herfst, winter, en lente van 488-’89 trokken
geweldige benden van verschillende volkstammen, doch voornamelijk van
Oost-Goten, te zamen waarschijnlijk 200.000, met ongeveer 50.000
krijgslieden, onder aanvoering van Theoderik de Alpen over; zij
begonnen hun marsch bij Aemona (Laibach) en namen denzelfden weg als
Theodosius, Alarik en Attila hadden genomen. Aan de rivier de Sontius
(Isonzo) bij Aquileia en daarna aan de Athesis (Adige) bij Verona werd
slag geleverd; Odovacar werd gedwongen terug te trekken, doch ook de
Goten leden zware verliezen, en Theoderik trok, in plaats van
zuidwaarts over de Apennijnen, naar Milaan en sloeg zijn kamp op bij
Ticinum (Pavia). Toen haastte Odovacar zich (volgens sommige
schrijvers) naar Rome, maar vond de poorten gesloten. Hetzij dit
gebeurde of niet, zeker is het, dat na de veldslagen in
Noord-Italië de Romeinsche Senaat en de geestelijken
voorstellen deden aan Theoderik, want Odovacar had in de laatste jaren
groote verbittering verwekt door de Kerken te plunderen om zijn troepen
te betalen. Sommige schrijvers spreken ook van het overloopen van Tufa,
Odovacar’s magister militum, naar Theoderik; maar het
schijnt, dat Tufa dit slechts geveinsd heeft en erin geslaagd is een
aantal Goten van Theoderik naar Odovacar’s kamp te brengen. In
ieder geval zien wij dat Odovacar zich krachtig staande houdt in
Noord-Italië—hij bezet Milaan en met hulp van
Bourgondiërs, die hij heeft ontboden, dwingt hij Theoderik binnen
de muren van Ticinum te blijven, waar de geweldige massa’s
menschen veel te lijden hebben van gebrek aan ruimte en voedsel.

Maar in deze moeilijke omstandigheden (490) kwamen de West-Goten uit
Gallië hun stamgenooten te hulp en Odovacar leed bij de Adda een
verpletterende nederlaag. Hij trok terug naar Ravenna, dat weldra door
Theoderik van de landzijde belegerd werd. Maar de haven gaf vrijen
toegang tot de zee, daar de Goten geen vloot hadden, en wegens de
moerassen en sterke wallen kon Ravenna niet gemakkelijk bestormd
worden. En aldus werd Theoderik, ofschoon hij overal elders in
Italië als heer werd erkend, drie jaar lang getrotseerd4
door de stad, die later de hoofdstad van zijn koninkrijk werd en nog
steeds zoo nauw aan zijn naam verbonden is.

Eindelijk, in het begin van 493 werd Odovacar gedwongen te
capituleeren, want de Goten hadden zich meester gemaakt van de
zeevesting Rimini en genoeg schepen verzameld om Ravenna ook te
blokkeeren. Wij weten niet veel van deze capitulatie, behalve dat
Odovacar’s leven gewaarborgd werd. Toch werd deze voorwaarde
geschonden, want ongeveer drie weken later noodigde Theoderik zijn
gevangene uit tot een feestmaal in het Paleis van den Raad, dat volgens
een ouden schrijver in het Zuid-Oostelijke deel van Ravenna was
(waarschijnlijk het gebouw, dat nu nog het Paleis van Theoderik genoemd
wordt) en liet hem bij zijn aankomst dooden; of misschien volvoerde hij
de bloedige en verraderlijke daad zelf; éen
kroniekschrijver toch verzekert dit, en geeft bovendien de dramatische
bijzonderheid, dat Theoderik, toen zijn zwaard het lichaam van zijn
slachtoffer van de hals tot de lendenen in tweeën kliefde, zich
omkeerde en grijnslachend mompelde: “Het ellendige creatuur
schijnt geen beenderen te hebben.”







II. De Heerschappij der Oost-Goten
(493–535).




Daar Theoderik het onderwerp zal vormen van latere
hoofdstukken, zal hier slechts een kort verslag gegeven worden van zijn
lange regeering van drie en dertig jaren.

Na den slag bij de Adda (490), zond hij bericht van de overwinning
naar Constantinopel en vroeg verlof om den titel van koning aan te
nemen; maar Zeno stierf in April 491, en daar zijn opvolger
Anastasius5, geen antwoord zond, liet Theoderik zich door zijn
manschappen tot koning kiezen. Door deze handeling verbeurde hij
natuurlijk de insignia en het ambt van keizerlijk gevolmachtigde en
bracht zichzelf in dezelfde positie, in welke de “tyran”
zich had bevonden. Maar Anastasius vond het mettertijd raadzaam den
fait accompli te erkennen en den toestand aan te
nemen, zooals die was. Toen derhalve ongeveer zeven jaar later (498)
een ander gezantschap aan het hof in het Oosten kwam, werd hij
vriendelijk ontvangen, en kreeg opdracht de keizerlijke insignia, die
de Romeinsche senaat namens Odovacar aan Zeno had gezonden, aan
Theoderik te overhandigen. Natuurlijk beteekende dit niet, dat
Anastasius Theoderik als Keizer van het Westen erkende. Wat het
beteekende en wat de positie van Theoderik was, zal later besproken
worden, wanneer wij zijn wetgeving en regeering beschrijven.

Langzamerhand versterkte en breidde Theoderik zijn macht uit. In 504
heerscht hij niet alleen over het geheele vroegere rijk van Odovacar,
namelijk Italië, Rhaetië en Dalmatië, maar heeft ook
Noricum en Pannonië onderworpen en een afstammeling van Attila
geholpen een tijdelijke herleving van het Hunnenrijk in het oude gebied
van de Oost-Goten, in Dacië, tot stand te brengen en het
leger van den Keizer van het Oosten te verslaan.

En evenmin aarzelde Theoderik—ofschoon hij met onverstoorbaren
ernst de meest onderdanige brieven6 aan Anastasius
schreef—een inval te doen in het gebied, dat den Keizer
toebehoorde, want hij nam niet alleen Sirmium aan den Donau, maar drong
zelfs Illyricum binnen. Hierop zond Anastasius, hevig vertoornd, in 508
een vloot van 200 schepen uit om Tarente aan te vallen en de kusten van
Zuid-Italië te verwoesten—een dwaze représsaille die
niets uitwerkte, dan (zooals een schrijver uit dien tijd, Marcellino
Conte, zegt) een “schandelijke overwinning van Romeinen over
Romeinen”, daar toch de bewoners van Apulië en Calabrië
geenszins verantwoordelijk waren voor de daden van Theoderik. Ook naar
het Westen was het gebied van Theoderik aanmerkelijk uitgebreid.
Waarschijnlijk uit vrees, dat Anastasius anderen tegen hem zou
opzetten, zooals hij tegen Odovacar opgezet was, sloot hij verbonden
met de drie machtigste barbaarsche volkeren; hij gaf zijn zuster
Amalafrida aan Thrasamund, den Koning der Vandalen7, zijn
dochter Theudegotha aan Alarik II, Koning der West-Goten, en een andere
dochter, Ostrogotha, aan Sigismund, den zoon van den Bourgondischen
Koning. Bovendien was hijzelf, blijkbaar omstreeks 497, met Audefleda,
de dochter van den machtigen en strijdlustigen Koning der Franken,
Chlodovech (Chlodwig, Ludwig, Clovis) in het huwelijk getreden.

Wanneer wij den tijd van Karel den Groote beschrijven, zullen wij de
opkomst van dat rijk en de Franken schetsen. Het is voldoende hier te
vermelden, dat zij in de laatste jaren snel waren opgerukt uit het
tegenwoordige Nederland en België, onder Clovis zich verspreid
hadden in het noorden van Gallië, en de Bourgondiërs hadden
overwonnen. Maar toen Clovis er toe overging de West-Goten aan te
vallen, kwam Theoderik zijn stamgenooten te hulp en dwong Clovis, zijn
schoonvader, het beleg van Arles op te geven en zich terug te trekken
over de Loire (c. 509), na een nederlaag, waarin hij, volgens Jordanes,
30.000 man verloor. Theoderik kreeg nu de hoogste macht in het rijk der
West-Goten, daar zijn schoonzoon, Alarik II, in den slag was
gedood. Hij stelde zichzelf tot voogd en regent aan over den
troonopvolger, zijn kleinzoon Amalarik en werd aldus heerscher over het
geheele gebied der West-Goten in Gallië en Spanje, terwijl hij als
Koning van Italië, Sicilië, Pannonië, Dalmatië
erkend was en ook van Provence, dat hij geannexeerd had. Gedurende
ongeveer zestien jaren (510–526) heerschte hij over een grooter
gebied van het Westersche Rijk, dan sommige van de latere Keizers en
hij beschouwde zich als een “Princeps Romanus” en men sprak
hem, hoewel niet officieel, aan als “Augustus”, ofschoon
hij op de meest nederige en onderdanige wijze bleef schrijven aan den
Keizer van het Oosten.

Maar de laatste jaren van den grooten Koning der Oost-Goten zouden
ongelukkig zijn. Oneenigheden over leerstellige vraagstukken, wier
rampzalige gevolgen wij reeds zoo dikwijls hebben beschreven, verwekten
een steeds heftiger vijandigheid tegen hem en dit deed in de diepten
van zijn barbaarsche natuur den heftigsten wrok ontstaan. Hij werd
nukkig, verbitterd en argwanend. Eerst had hij, evenals Odovacar,
ofschoon hij een Ariaan was, de partij van den Paus gekozen tegen de
ongelukkige poging van Keizer Zeno om de Katholieken en Monophysieten
te verzoenen. (Zeno’s poging, Henotikon, was door de Kerk
van Rome als een werk van Satan gebrandmerkt, ofschoon het geteekend
was door alle bisschoppen van het Oosten.) Na Zeno’s dood (491)
werden deze twisten nog heviger en wij zagen reeds dat Anastasius voor
een bende fanatieken in Constantinopel om zijn leven moest smeeken.
Ondertusschen schijnt Theoderik den juisten koers genomen te hebben en
achtereenvolgens drie Pausen tegen den Keizer van het Oosten handig te
hebben uitgespeeld, terwijl hij zich aldus, ofschoon hij zelf een
Ariaan was, de gunst van zijn Katholieke onderdanen verzekerde.

Maar een plotselinge verandering ontstond in deze verhoudingen toen
Anastatius in 518 stierf. Hij werd opgevolgd door Justinus—een
onontwikkelden, dapperen, eenvoudigen, dom-orthodoxen, Dardanischen
(Bulgaarschen) boer, die niet lang na zijn verkiezing sterk onder den
invloed geraakte van zijn veel begaafder, ook orthodoxen neef,
Justinianus, die later, zooals hijzelf meende, een hechte steunpilaar
werd van de in zijn oogen eenige ware Kerk. Aan het hof te
Constantinopel kreeg de ketterij van de Monophysieten en andere
leerstukken plotseling een slechten naam en werd een begin gemaakt met
vervolgingen. Te Rome bleef Paus Hormisdas, die niet zoo inschikkelijk
was als zijn voorgangers, nogal koel tegenover de vriendelijkheden en
Kerk-bouwenden ijver van den Ariaan Theoderik en opende
onderhandelingen met Justinus en diens heerschzuchtigen neef, met de
bedoeling om over de verdraagzaamheid jegens ketters den banvloek uit
te spreken. Weldra verbinden de Paus en de Keizer zich tegen Theoderik
en dit verbond wordt plechtig bekrachtigd door een Concilie, gehouden
te Constantinopel en bijgewoond door afgevaardigden van den Paus; hier
wordt het Katholicisme afgekondigd als staatsgodsdienst, het
Henotikon plechtig veroordeeld, en over Acacius, die er aan
medegewerkt heeft, de banvloek uitgesproken.

Omstreeks 523 kwam het bevel van Justinus, dat alle Ariaansche
Kerken aan de Katholieken moesten worden afgestaan. Theoderik
antwoordde daarop door de Katholieke Kerken te sluiten. Hij was
uitermate verbitterd. Het voornaamste doel van zijn regeering en
wetgeving gedurende dertig jaren was geweest de Goten en Romeinen tot
één volk samen te smelten en hijzelf had vele Romeinsche
gewoonten aangenomen en toonde een oprechte bewondering voor de wetten,
de litteratuur en de monumenten van het Romeinsche Keizerrijk. Maar
zijn welgemeende, doch soms tamelijk onhandige navolging van Romeinsche
gewoonten, taal en idealen wekte den lachlust van de geboren Italianen
op, onder wie, vooral onder de rijken, een sterke beweging opkwam ten
gunste van Nationalisme en Katholicisme, als een protest tegen den
vreemden Gotischen indringer, wiens heerschzuchtige soldaten zich het
beste deel van hun land hadden toegeëigend, als ook hun fraaiste
kerken en voornaamste ambtelijke waardigheden en voordeelen. Verbitterd
door deze steeds toenemende vijandigheid, schijnt Theoderik aan zijn
misschien wat oppervlakkige bewondering voor Romeinsche zaken een einde
te hebben gemaakt en aan die aangeboren neiging tot wreedheid te hebben
toegegeven, die hij toonde door den moord op Odovacar. Zijn woede tegen
de Katholieken werd aangewakkerd door den fanatieken ijver van zijn
schoonzoon, Eutharik, een fellen Ariaan, aan wien hij zijn eenige
dochter, de erfgename van zijn troon, Amalasuntha had
gegeven. Theoderik verloor meer en meer zijn populariteit; daden van
geweld werden eerst op rechtvaardige wijze onderdrukt—zoo moesten
b.v. de Katholieken te Ravenna de Joodsche Synagoge, die zij in brand
hadden gestoken, weer opbouwen—maar later door harde
represailles. Te Rome vooral werd de stemming tegen de barbaarsche
ketters zoo venijnig, dat de Goten order kregen aan geen burger het
gebruik van eenig wapen toe te staan—usque ad
cultellum.

[image: 16. S. Vitale, Ravenna.]
16. S. Vitale, Ravenna.



Dat er onder de zeer gemengde bevolking van Rome pro-Goten waren, is
natuurlijk niet te verwonderen. De geschiedenis van de beschuldiging,
die door zulk een “delator” (aanklager) tegen een
patriciër, Albinus, is ingebracht en den dood (524) van den
philosoof Boëthius en zijn schoonvader Symmachus, het hoofd van
den Romeinschen Senaat, zullen later vermeld worden. Het werpt een
somber licht op de twee laatste jaren van Theoderik’s regeering
en maakt een andere wreede daad van hem minder onbegrijpelijk. Paus
Hormisdas was gestorven ven (523), en door een waardigen, doch
onbuigzamen anti-Ariaanschen prelaat, Johannes I opgevolgd.
Verontwaardigd over de handeling van het Concilie te Constantinopel en
Justinus’ order om de Ariaansche Kerken in Italië te
sluiten, wilde Theoderik een krachtig protest naar den Keizer van het
Oosten sturen. Hij liet Paus Johannes te Ravenna komen en droeg hem met
eenige senatoren en den Ariaanschen Aartsbisschop van Ravenna,
Ecclesius, op Justinus te vragen, dat bevel in te trekken. Het
gezantschap werd eervol aan de poort ontvangen en in feestelijken
optocht geleid naar Constantijn’s Basilica van Hagia Sophia,
terwijl de Keizer bijzonderen eerbied bewees aan den eersten Paus, die
Constantinopel binnentrad. Maar Theoderik’s verzoek werd
geweigerd of ontweken, en op den terugtocht werd de Paus, die blijkbaar
verdacht werd met den Keizer te heulen, in de gevangenis geworpen, waar
hij weldra stierf. “De dankbare Kerk”, zegt Gregorovius,
“heeft hem geëerd met den nimbus van een martelaar.”
Om zijn plaats te vervullen stelde Theoderik voor Felix te kiezen. De
Romeinen beefden en gehoorzaamden.

Wij hebben gezien, dat Odovacar de ongeregeldheden trachtte te
voorkomen, die gewoonlijk bij de verkiezing van een Paus plaats vonden.
Theoderik’s aanmatiging van het recht van investituur, niet alleen van bisschoppen, maar
van den Stedehouder van Christus zelf, was iets geheel anders, en daar
ook Theoderik’s opvolgers zich dit recht hebben aangematigd, en
ook Belisarius, die met de hulp van Theodora pausen liet aftreden en
kiezen, en zelfs Justinianus, die—ondanks zijn Pragmatieke
Sanctie—den weerspannigen Paus Vigilius gevangen zette, en later
ook verschillende vorsten van het z.g.n. Heilige Roomsche Rijk, kan dit
beschouwd worden als de werkelijke fons et origo mali. Theoderik
stierf in 526, ongeveer drie maanden na den dood van Paus Johannes in
de gevangenis. Fantastische verhalen over den dood van den koning
worden in ernst door Procopius en Gregorius den Groote gedaan. Die
zullen verteld worden in het volgende hoofdstuk. De ware oorzaak van
zijn dood was waarschijnlijk een aanval van dysenterie, en een oude
schrijver verzekert, dat deze plaats vond juist op den dag, waarop het
besluit van den koning, dat de Katholieke Kerken aan de Arianen zouden
worden overgegeven, in werking zou treden—een merkwaardige
overeenkomst met het verhaal van den dood van Arius zelf (pag. 39). De
kroniekschrijver Jordanes, die de verloren geraakte
“Geschiedenis” van Cassiodorus, den eersten minister van
Theoderik, heeft gebruikt, schrijft, dat de dood van den koning zeer
kalm en waardig was. Toen hij het einde voelde naderen, liet hij zijn
ministers en de bevelhebbers der Oost-Goten komen en stelde hun als
opvolger zijn kleinzoon Athalarik voor—want Eutharik, zijn
schoonzoon, was gestorven.

Athalarik was een jongen van tien jaar. Zijn moeder Amalasuntha werd
dus regentes; haar minister was Cassiodorus. Zij wordt beschreven als
een schoone en geleerde vrouw, bedreven in het Gotisch, Grieksch en
Latijn en bijzonder gesteld op de klassieke litteratuur; en wij krijgen
een gunstigen indruk van haar karakter door het feit, dat zij bewerkte,
dat de verbeurd verklaarde goederen van Boëthius en Symmachus aan
hun families werden teruggegeven. Doch haar Romeinsche neigingen hadden
haar ondergang ten gevolge. De Goten, die een dergelijke verwijfdheid
verachtten, eischten, dat de jonge Athalarik de studies, die zijn
moeder voor hem had gekozen, zou opgeven en een militaire opvoeding zou
krijgen; zij verklaarden, dat het een stelling van Theoderik
was, dat geen man onversaagd een vijand het
hoofd kon bieden, die gesidderd had voor de roede van een leermeester;
en de zaak kwam tot een uitbarsting, toen zij den jongen eens zagen
huilen, omdat hij een klap van zijn meester of zijn moeder had
gekregen. De militaire opvoeding evenwel schijnt hem gelegenheid te
hebben gegeven te veel aan zichzelf te denken, hetgeen zijn zwakke
gezondheid knakte, en na acht jaren stierf hij (534), voordat hij
gekroond was.

Het was een vast beginsel van de Goten, dat de regeering nooit zou
overgaan van de lans op het spinrok. De naaste manlijke erfgenaam was
Amalasuntha’s neef, Theudehad of Theodahad, zooals hij op zijn
munten heet (zie Plaat 9), ofschoon hij beter
bekend is als Theodatus. Hij was de zoon van Theoderik’s zuster
Amalafrida, die met den Vandalen-koning Thrasamund gehuwd was. Hij
studeerde ijverig Plato en had uitgestrekte landgoederen in Toskane,
waar hij was gehaat wegens zijn hebzucht; en hij, van zijn kant, haatte
Amalasuntha, omdat zij trachtte zijn inhaligheid te beteugelen, en
beschuldigde haar, dat zij door het regentschap te behouden de wet
schond. Hierin werd hij gesteund door drie van de invloedrijkste Goten
en langzamerhand werd Amalasuntha zoo gehaat, dat zij de hulp inriep
van den Oost-Romeinschen Keizer, Justinianus. Hij gaf haar een prachtig
paleis te Dyrracchium (Durazzo), waarheen zij haar schatten begon te
vervoeren; maar op het laatste oogenblik, misschien (ofschoon men niet
geneigd is dit van haar te gelooven) omdat zij erin slaagde de drie
vijandige edelen te laten vermoorden, gaf zij haar vlucht op en bood
aan de regeering met haar neef te deelen. Het aanbod werd aangenomen en
haar minister, Cassiodorus, schreef een prachtigen brief aan
Justinianus, waarin hij hem meedeelde, dat “zooals het
menschelijk lichaam, twee ooren, twee oogen en twee handen had, evenzoo
het Gotische Koninkrijk nu twee vorsten had.”

Deze regeering eindigde echter weldra. Theodahad’s krachtig
optreden en de vijandige stemming der Gotische edelen hadden
tengevolge, dat Amalasuntha verbannen werd naar een klein eiland in het
meer van Bolsena, waar zij kort daarna in haar bad werd verdronken
(535). De moord werd misschien bedreven om den dood van de drie edelen
te wreken en zeker met medeweten van
Theodahad.8 Dit feit was, ofschoon het niet het einde aanduidt
van de Gotische overheersching, toch de onmiddellijke aanleiding tot
den Gotischen oorlog, die ten gevolge had, dat de veroveraars verdreven
werden en de Oost-Romeinsche Keizer tijdelijk Italië in zijn bezit
kreeg, zoodat Rome en Ravenna de hoofdsteden van twee Byzantijnsche
provincies werden. Gedurende die jaren regeerde Justinianus ook over de
provincies van Noord-Afrika, over Sicilië en de andere eilanden in
de Middellandsche Zee en over Zuid-Spanje (het grootste gedeelte van
deze landen was door zijn generaals op de Vandalen heroverd); van de
Perzen had hij voor een groote som gelds den z.g.n. eeuwigen vrede
gekocht, die een tijdlang aan zijn provincies in het verre oosten, Asia
Minor, Syrië en Egypte, rust verzekerde.







III. De Gotische oorlog. (535–’53).




De Byzantijnsche verovering van Italië kan men in
twee perioden verdeelen; de eerste van Belisarius’ aankomst tot
de inneming van Ravenna en zijn terugroeping in 540, de tweede van 540
tot den slag op den Vesuvius, den dood van Theia en de verdrijving van
de Goten in 553. Deze twee perioden omvatten een groot gedeelte van de
lange regeering van Justinianus; opmerkingen over zijn persoon, zijn
wetgeving, over het hof te Constantinopel en over den oorlog van
Belisarius in Afrika zullen in de volgende hoofdstukken gevonden
worden. Hier zullen wij ons beperken tot gebeurtenissen, die nauw
samenhangen met Italië.

De moord op Amalasuntha werd door Justinianus tot een casus
belli gemaakt. Het is waarschijnlijk dat hij reeds lang over een
aanval op de Goten had gedacht en zijn politiek in verband met
Amalasuntha had duidelijk bewezen hoe sterk zijn sympathie was voor de
Romeinsche, anti-Gotische beweging in Italië. En nu was hij in
staat handelend op te treden, want zijn groote veldheer
Belisarius9 had, na zijn roemrijken veldtocht in
Perzië (530), de macht der Vandalen in Afrika gebroken door de
inneming van Carthago (533) en door het gevangennemen van Koning
Gelimer, die eenigen tijd eenzaam had rondgezworven, maar zich ten
slotte had overgegeven aan den overwinnaar en door de straten van
Constantinopel was meegevoerd bij den triomftocht, die bovendien
merkwaardig was door de aanwezigheid van den drie-maal veroverden buit
van den Tempel van Jeruzalem.

Om Noord-Italië te bedreigen en aldus de Gotische strijdmachten
te verdeelen zond Justinianus een leger naar Dalmatië, en
Belisarius stak in 535 met slechts ongeveer 7500 man van Afrika naar
Sicilië over. Hij vertrouwde vooral, zooals hij tot Procopius
zeide, op zijn boogschutters te paard, een soort van lichte ruiterij,
die de Goten niet kenden. Maar met zulk een klein aantal had hij nooit
kunnen hopen te overwinnen, indien hij niet had gerekend op de zeer
belangrijke hulp van het Italiaansche volk, dat dagelijks afkeeriger
werd van de Gotische heerschappij. Inderdaad, zoodra hij op
Sicilië was geland, openden alle steden, behalve Palermo, de
poorten voor hem. In Palermo was een sterke Gotische bezetting, maar de
boogschutters van Belisarius schoten van de hooge schepen hun pijlen in
de stad en Palermo capituleerde. In zeven maanden werd geheel
Sicilië veroverd en de onkrijgshaftige Plato-liefhebber Theodahad
was zoo verschrikt dat hij aanbood af te treden en, voor een groot
pensioen, zich terug te trekken. Het aanbod werd aangenomen, maar toen
hij hoorde, dat zijn troepen een klein voordeel in Dalmatië hadden
behaald, kwam hij op zijn voorstel terug. Terwijl hij nog aarzelde,
stak Belisarius zoo snel als vroeger de fulmina belli,
Scipiadae, naar Afrika over, onderdrukte een opstand en kwam
weer terug in Sicilië; daarna stak hij naar Rhegium over, dat
Theodahad’s schoonzoon hem overleverde; andere steden openden ook
haar poorten. Doch Napels bood weerstand; weldra echter werd het
genomen en geplunderd; een troep van ongeveer 600 man was door een
ongebruikte aquaeduct de stad binnengedrongen.

Onder de Goten te Rome heerschte groote ontsteltenis, en ook
verontwaardiging over hun laffen Koning. Zij hielden een vergadering in
de Campagna en zetten hem af. Een dapper krijgsman, Vitiges (of
Witigis) werd in zijn plaats gekozen. Theodahad vluchtte naar
Ravenna, maar werd ingehaald en gedood. Vitiges haastte zich, om andere
redenen, ook naar Ravenna; hij liet in Rome een garnizoen van 4000
Goten achter. Van Ravenna zond hij gezanten naar de Franken, en
verzekerde zich door een groote som geld en door het afstaan van Gallia
Narbonensis (Languedoc) van hun onzijdigheid. Daarna riep hij haastig
alle Gotische strijdkrachten en hulptroepen op, die in Provence en
Noord-West-Italië waren. Maar voordat deze zich verzameld hadden,
was Belisarius Rome binnengerukt—zonder twijfel geholpen door de
geestdriftige medewerking van de Italianen en officieel uitgenoodigd
door Paus Silverius—en terwijl zijn manschappen de stad
binnentrokken door de Porta Asinaria, trokken de Goten eruit,
noordwaarts, door de Porta Flaminia. Hij ging dadelijk aan het werk om
de oude versterkingen van Aurelianus te herstellen en de stad voor een
belegering van levensmiddelen te voorzien. Toen stormde Vitiges, die
150.000 krijgers had verzameld, op Rome af, waar nu een Keizerlijk
leger van 5000 man was—een klein aantal om versterkingen van
ongeveer achttien K.M. in omtrek te verdedigen. In een ontmoeting
buiten de muren wordt Belisarius door het groote aantal overweldigd en
komt bijna om, daar de Romeinen de poorten vóor hem dichtwerpen;
maar door een wanhopigen aanval slaat hij de Goten terug en komt weder
binnen Rome; hier wordt hij éen jaar en negen dagen belegerd
(537–38).

De bijzonderheden van deze lange belegering behoeven niet verteld te
worden. Krijgslisten, oorlogswerktuigen, alarm, overrompeling,
bestorming, wanhopige uitvallen, Homerische tweegevechten, dat alles
komt voor in de levendige schildering van Procopius. Vitiges snijdt de
aquaeducten af, besmet de rivier met lijken, bemachtigt de haven,
brengt zijn verplaatsbare torens, katapulten en stormrammen bij de
muren en verovert bijna de Moles Hadriani (den Engelenburg); maar hij
wordt afgeslagen door een hagelbui van marmeren beelden en verliest
(volgens Procopius) 30.000 man; ofschoon zijn leger nog 150.000 man
telt (waarschijnlijk ook door Procopius overdreven), is hij niet in
staat de aankomst van levensmiddelen en versterkingen uit
Constantinopel te verhinderen—1600 ruiters, voornamelijk Hunnen,
ook Isauriërs en andere barbaarsche hulptroepen. De
belegering had soms blijkbaar weinig uitwerking, want Procopius ging
naar Napels om versterkingen en proviand te halen en slaagde daarin.
Ook de gemalin van Belisarius, Antonina, kwam veilig en gemakkelijk in
Rome en werd weldra gevolgd door een prelaat, Vigilius, uit
Constantinopel gestuurd door de Keizerin Theodora; deze verzocht
Belisarius hem tot Paus te laten kiezen, hetgeen zonder moeite
geschiedde door den armen, ouden Silverius te beschuldigen van
verstandhouding met de Goten.

Ten slotte stelden de Goten voorwaarden; zij herinnerden Belisarius
er aan, dat Theoderik naar Italië was gezonden om het te veroveren
op den tyran Odovacar, dat hij den Keizer altijd als zijn heer had
erkend, hem had geëerd en de wetten van het Keizerrijk had
gehandhaafd. Waarom, zoo vroegen zij, was Justinianus dan een oorlog
tegen hen begonnen? Als Belisarius Italië wilde verlaten, met al
zijn buit, zouden zij tevreden zijn. Toen dit aanbod werd geweigerd,
beloofde Vitiges Sicilië en Zuid-Italië af te staan en zelfs
een schatting te betalen; maar wederom ontving hij een weigerend
antwoord. Eindelijk werd een wapenstilstand van drie maanden gesloten;
maar Belisarius maakte daar misbruik van, legde nieuwe versterkingen
aan, voorzag zich van levensmiddelen en nieuwe troepen, en veroverde
zelfs verschillende punten die de Goten volgens de overeenkomst
tijdelijk verlaten hadden. Bovendien werd een bevelhebber, Johannes,
door hem uitgezonden met een sterke afdeeling om Picenum te verwoesten;
deze slaagde erin de vesting Rimini te overrompelen, zoodat de Goten,
verontwaardigd over deze feiten, Rome trachtten binnen te dringen. Maar
zij werden afgeslagen, staken plotseling hun legerplaats in brand,
braken het beleg op en trokken noordwaarts.

De strijdkrachten, die Belisarius uit Afrika had overgebracht
bedroegen slechts 7500 man, volgens Procopius, die, zooals vroeger
Polybius had gedaan, den overwinnaar van Carthago op zijn veldtochten
vergezelde. De geestdrift van de Italianen schijnt het getal zijner
troepen weinig vermeerderd te hebben en hij was niet in staat de Goten
te achtervolgen. Daarom wachtte hij, totdat er hulp zou komen uit
Constantinopel. Het grootste deel van deze versterkingen landde
in den herfst van 538, waarschijnlijk bij
Ancona, Fano of Pesaro, een weinig ten Zuiden van Rimini, dat door de
keizerlijke troepen onder Johannes was bezet. Ondertusschen had
Belisarius 2000 man den Flaminischen weg opgestuurd, die den beroemden
tunnel10 door den Oost-rug van de Apennijnen hadden
geforceerd, waarbij zij de Goten, die den pas bezet hielden, hadden
verslagen; zij bereikten Rimini, en weldra volgde hijzelf en vereenigde
zich met de nieuwe troepen.

Deze versterkingen werden aangevoerd door Narses, een handigen,
eerzuchtigen, vurigen, rusteloozen, kleinen man met ronden rug, die aan
het hof het vertrouwen van Justinianus had gewonnen (niet van Theodora,
wier gunsteling Belisarius was) en tot hooge ambten was geklommen. Hij
was reeds zestig jaar oud en had, toen hij het bevel over deze
expeditie kreeg, volstrekt geen militaire ervaring, maar was bestemd om
weldra zijn natuurlijke begaafdheid van groot aanvoerder te toonen.
Daar hij de ongunstige stemming te Constantinopel ten opzichte van
Belisarius kende, nam hij een onafhankelijke en hooghartige houding
aan, eischte gelijk gezag, en werkte met minachting de verouderde
tactiek van zijn jongeren collega, den overwinnaar der Vandalen en den
verdediger van Rome, tegen. En zonder twijfel was Belisarius, ofschoon
hij slechts vier en dertig jaar oud was, een soldaat van de oude
school, eenigszins stijf en exclusief, terwijl Narses een bijzondere
gave schijnt gehad te hebben om menschen in zijn dienst te halen,
zooals blijkt uit het groote aantal Italianen en barbaren, die zich in
de latere jaren van den oorlog onder zijn vaandel schaarden. Bovendien
was de raad van Narses, zooals de uitslag bewees, juist, en dit
verergerde waarschijnlijk den twist. De vereenigde keizerlijke legers
trokken, zooals Narses had aangeraden, noordwaarts, terwijl zij het
land schoonveegden; de Goten weken, en ten slotte verzamelde Vitiges al
zijn krijgslieden, omstreeks 30.000 man, binnen de muren van
Ravenna.

Ravenna was, zooals wij reeds zagen, toen Odovacar belegerd werd,
een lastig te veroveren stad, vooral zonder vloot, en daar een
gemeenschappelijk optreden onmogelijk was door de verdeeldheid
van aanvoerders en legers, werd het beleg niet ondernomen. Terwijl
aldus de tijd verbruikt werd met onbelangrijke operaties tegen kleine
steden, kwamen de Franken, gehoor gevend aan den oproep van Vitiges, in
Italië, vergezeld door duizenden Bourgondiërs. Milaan, waar
eene kleine bezetting van keizerlijken lag, moest capituleeren, werd in
brand gestoken en geslecht.11 Dit werd door een nog grooter
inval gevolgd in 539. Een geweldige bende van 100.000 Franken, onder
hun Koning, Theudebert, kleinzoon van Clovis, trok de Alpen over, in
naam om de Goten te helpen, doch feitelijk om te plunderen. Zij namen
Ticinum (Pavia) en roeiden bijna de geheele bevolking uit. Maar toen
zij bemerkten, dat het geheele land verwoest was, en daar zij bovendien
aan dysenterie leden, veroorzaakt door het drinken van het water uit
den Po of den Ticinus, of uit dat moerassige land, waar nu, midden in
de rijstvelden Certosa staat, besloten zij plotseling terug te gaan
naar Gallië, en verdwenen.

[image: 17. Mozaïek: Justinianus en Theodora, S. Vitale, Ravenna.]
17. Mozaïek: Justinianus en Theodora, S.
Vitale, Ravenna.



In deze crisis riep Justinianus Narses terug. Misschien verlangde
hij zijn raad te vernemen aangaande de onbeschaamdheid van Chosroes,
den grooten Perzischen koning, die het hem moeilijk maakte ondanks den
“Eeuwigen Vrede”. Misschien begon hij te begrijpen, dat het
verdeelde gezag in Italië noodlottig was. Belisarius kreeg aldus
vrijheid van handelen, en nadat hij Fiesole en Osimo (bij Ancona),
veroverd had, sloeg hij het beleg voor Ravenna, in de hoop, dat er
schepen uit het oosten zouden komen om de haven te blokkeeren.
Justinianus echter wilde vrede en onderhandelde met Vitiges, die
rekende op de belofte van Theudebert om met 500.000 man terug te komen.
Maar Belisarius was besloten Ravenna te nemen, en Vitiges, ontmoedigd
door de desertie van vele Goten en het verbranden van zijn
koren-voorraad, hetgeen door den bliksem of door verraad van zijn vrouw
geschied was, stelde eindelijk voor Belisarius als koning van
Italië of zelfs als keizer van het Westen te erkennen. Belisarius
veinsde dit voorstel aan te nemen. De poorten werden geopend en de
Byzantijnen kwamen de stad binnen tusschen de rijen van toeschouwers,
die, verontwaardigd over het kleine aantal en de
onaanzienlijke gestalten van hun overwinnaars vergeleken bij hun
verdedigers, in verwenschingen uitbarstten; de vrouwen, zegt Procopius,
spuwden haar Gotische minnaars en mannen in het gezicht. Belisarius had
beloofd het leven en de bezittingen van de overwonnenen te sparen en
hij hield zijn woord; maar Vitiges en de voornaamste edelen werden als
gevangenen behandeld. Aldus kwam Ravenna, in 540, onder het gezag van
de Oost-Romeinsche Keizers. Het bleef in hun macht als hoofdstad van
het Byzantijnsche Exarchaat, gedurende ongeveer twee eeuwen, totdat de
Longobarden het in 752 innamen. Vier jaren later werd het den
Longobarden ontrukt door Pepijn, den koning der Franken.

Op dit oogenblik, toen Belisarius den oorlog had kunnen
beëindigen, indien hij door Justinianus voldoende was gesteund,
werd hij plotseling teruggeroepen naar Constantinopel. Hij keerde terug
met grooten buit en zijn gevangenen, Vitiges en vele Gotische edelen,
om zijn triumf op te luisteren, zooals hij zeven jaar vroeger den
Vandaal Gelimer en den buit van Carthago had meegebracht.



Met de terugroeping van Belisarius eindigt de eerste periode van den
Gotischen oorlog (535–540). In die vijf jaren waren de Goten,
behalve een paar geïsoleerde garnizoenen, uit het schiereiland
verdreven. Zij behielden nu nog de noordelijke streken van Italië,
Ligurië en gedeelten van Emilia en Venetia, terwijl zij Pavia,
Verona en eenige andere steden als steunpunten bezaten. Vele van hun
krijgers waren tot de keizerlijken overgegaan. Rome en Ravenna waren
provincie-steden geworden van het Byzantijnsche Keizerrijk. Maar nog
elf jaren van oorlog en verwoesting moesten er volgen, voordat de
Gotische heerschappij geheel verdwenen was.

De toestand van Italië aan het einde van dit eerste tijdperk
was zeer treurig, vooral in de noordelijke streken, die door Franken en
Bourgondiërs, door Goten en ook door Byzantijnen verwoest waren.
De bewoners van Toskane en Emilia trokken naar de bergen en leefden van
eikels, of verzamelden zich aan de kusten om visch te vangen. Vijftig
duizend kwamen om volgens Procopius, die vele verschrikkelijke
tooneelen aanschouwde en met Thucydideïsche levendigheid de
ongelukkige, uitgehongerde schepsels beschrijft, die met verdwaasde
oogen rondstaarden, wier uitstekende beenderen
bedekt waren met een huid als perkament, die van geel donkerrood en van
rood zwart werd, zoodat noch vogels noch andere dieren hun lijken
wilden eten. Hij verzekert ook dat cannibalisme veel voorkwam, zoo als
in Spanje, toen de Vandalen daar een inval deden, en hij vertelt van
twee vrouwen, die dicht bij Rimini reizigers gastvrijheid aanboden en
er zeventien in hun slaap doodden om hen op te eten, doch door den
achttiende werden ontdekt en gedood.

Toen Belisarius aankwam, bemerkte hij, dat hij niet meer in de gunst
stond aan het hof te Constantinopel. Een triumf werd hem niet
toegestaan. Hij werd gezonden naar het verre Oosten, waar de
onbedwingbare Perzische koning, Chosroes, het keizerlijk gebied was
binnen gedrongen en Antiochië had genomen en geplunderd. Daarna,
beschuldigd van verraad, werd hij teruggeroepen en geraakte nog meer in
ongenade. Zijn vrouw, Antonina, had hem door haar gedrag te schande
gemaakt en was een vertrouwde geworden van Keizerin Theodora, wier
vroegere schanddaden langzamerhand vergeten werden door de vroomheid
van haar latere jaren. De sympathie, die Theodora eerst voor Belisarius
had gevoeld, was overgegaan op zijn ontrouwe gemalin en toen hij
trachtte haar gevangen te zetten, werd zij bevrijd door den invloed van
de Keizerin, die elke gelegenheid aangreep om hem te
vernederen.12

Ondertusschen heerschte in Italië ontevredenheid en wanorde.
Niet alleen het volk, maar ook het keizerlijke leger, veronachtzaamd en
zonder soldij, begon weer naar het bestuur der Goten te verlangen,
terwijl onder de Goten het zelfvertrouwen werd vernieuwd door de
verkiezing van een leider, Baduila of Baduela,13 gewoonlijk
Totila genoemd, onder wiens aanvoering de Gotische heerschappij in
Italië zou herleven en gedurende elf jaren zou stand houden.

Belisarius leefde in dagelijksche angst, dat hij vermoord zou
worden. Eenzaam en somber wandelde hij door de straten van
Constantinopel, gemeden door al zijn vrienden. Eindelijk, in 544,
stelde Justinianus, ongerust over Italië en misschien verschrikt
door de nadering van de pest, voor, dat Belisarius de leiding van den
oorlog tegen de Oost-Goten weer op zich zou nemen. Maar geen troepen
werden voor hem beschikbaar gesteld. Op eigen kosten wierf hij dus 4000
Illyriërs. Met dezen stak hij over naar Ravenna en slaagde er in
Bologna te nemen.

Ondertusschen had Totila een groot gedeelte van Zuid-Italië
veroverd, en, gekampeerd bij Tibur (Tivoli), bedreigde hij Rome, dat de
keizerlijke troepen onder Bessa bezet hielden, nam sterke punten aan
den Flaminischen weg en legde er garnizoenen, om den toegang naar Rome
van het noorden af te snijden. Een jaar lang moest Belisarius, die Rome
te hulp wilde snellen, in machtelooze wanhoop werkeloos blijven; hij
zond dringende verzoeken om hulp aan Justinianus en stak zelfs over
naar Durazzo om hun aankomst af te wachten. Maar toen zij eindelijk
kwamen, bleken zij ongeoefend en tuchteloos te zijn, en hun
bevelhebber—dezelfde Johannes, die vroeger de plannen van
Belisarius bijna even hardnekkig had gedwarsboomd als Narses
zelf—drong er op aan de Goten eerst uit Apulië en
Calabrië te verdrijven, voordat zij zouden trachten Rome te
ontzetten, dat Totila nu was begonnen te belegeren en dat Belisarius
had besloten te bevrijden.

Zooals in het geval van Narses, bleek het ook nu noodzakelijk de
strijdkrachten te verdeelen. Johannes ontscheepte zijn troepen bij
Otranto, en, daar er slechts een paar verspreide benden Goten in die
streken waren, kon hij weldra aan Justinianus melden, dat hij
Zuid-Italië in zijn macht had, terwijl Belisarius naar den mond
van den Tiber zeilde. Hier bezette hij de haven (Portus Romanus); Ostia
zelf was in handen van Totila’s Goten, die een ketting over de
rivier hadden gespannen om den toevoer van levensmiddelen naar Rome te
verhinderen. Een moedige poging van de Byzantijnen om den ketting te
doen springen en zich met booten en branders een weg te banen naar de
stad mislukte op het laatste oogenblik door de onhandigheid of het
verraad van Bessa, en zoo woedend waren het volk en de soldaten op hun
aanvoerder, die een massa geld schijnt verdiend te hebben door voedsel
aan de uithongerde burgers voor buitensporige prijzen te verkoopen,
dat de Porta Asinaria, nadat eenige Isaurische
wachters waren omgekocht, midden in den nacht voor de Goten werd
geopend. Toen zij binnenrukten (17 December, 546), trok de
Byzantijnsche bezetting en een groote menigte door andere poorten de
stad uit, terwijl Bessa gedwongen werd al zijn schandelijk gewonnen
goud achter te laten.

Het is bijna niet te gelooven, maar Procopius verzekert ons, dat,
toen de Goten Rome binnentrokken, zij er nauwelijks 500 menschen
vonden. De meesten waren in de kerken gevlucht en na eenig
bloedvergieten in den roes van de overwinning, werden de barbaren zoo
niet van plundering, dan toch van moord op de smeekelingen door Totila
weerhouden, die, zooals ook bij andere gelegenheden, waardig en
menschelijk14 optrad.

Totila bleef langer in Rome dan Alarik, die er slechts zes dagen
vertoefd had. Terwijl hij daar was, zond hij naar Justinianus den
diaken Pelagius (later Paus), die met rustigen moed, bijna alleen, den
Gotischen Koning had afgewacht, zooals Paus Leo vroeger Attila en
Gaiserik had ontvangen. Door middel van Pelagius zond Totila een brief
aan den Keizer: “Ik heb eerbied voor U als voor mijn
vader”, schreef hij, “en zal altijd uw trouwe bondgenoot
zijn; maar indien gij geen vrede wilt aannemen, zal ik Rome verwoesten,
opdat het niet weder een gevaar voor de Goten kan worden.”

Justinianus antwoordde niet; derhalve begon Totila de muren van Rome
neer te halen. Hij had een derde gedeelte ervan afgebroken en misschien
nog vele andere gebouwen, toen hij plotseling ophield—wellicht
omdat Belisarius, die juist diezelfde muren had herbouwd, hem daarover
een roerenden brief schreef, of omdat hij hoopte Rome eens tot
hoofdstad van een “Gotica” te maken onder de bescherming
van het Oost-Romeinsche Rijk. Toen trok hij naar het Zuiden van
Italië, terwijl hij als gijzelaars de Romeinsche senatoren meenam,
die—zooals die beroemde senatoren van den ouden tijd, toen de
Galliërs Rome innamen—de aankomst van den
barbaarschen overwinnaar hadden afgewacht, hoewel misschien niet in
zulk een waardige houding.

Na hetgeen wij gehoord hebben, moeten wij er ons misschien niet over
verbazen te lezen, dat, toen Totila en zijn Goten Rome ontruimden, de
groote stad, die in de dagen van Alarik’s inval nog ongeveer twee
millioen inwoners had, gedurende zes weken volstrekt ledig
bleef—nergens in het geweldige labyrinth van oude en nieuwe
gebouwen, nergens in de ontelbare straten en open pleinen was een
sterfelijk wezen te zien.15

Belisarius en zijn Byzantijnen trokken de verlaten stad binnen, en
de Aureliaansche muren werden haastig hersteld; vele oude marmeren
beelden werden er ingebouwd, hetgeen men nog kan zien (zooals dat
tijdens Themistocles ook in Athene was geschied). Uit de omstreken
kwamen nu duizenden terug, die zich verborgen hadden; toen hij dit
vernam, keerde Totila terug; maar hij werd afgeslagen en sloeg weder
zijn legerplaats bij Tivoli op. Nu waren (547) zoowel Rome als Ravenna
in handen van de Keizerlijken en zij konden zich voorstellen, dat de
fortuin hun gunstig was; maar elk verzoek om versterkingen was
vruchteloos, want Justinianus was geheel en al verdiept geraakt in
godsdienstige quaesties16 en hij verlangde blijkbaar niet
alleen beroemd te worden als burgerlijk wetgever, maar ook als de
hoogste wetgever voor de Kerk en als degene, die de godsdienstige
eenheid had hersteld door de overwinning van dat geloof, dat hij als
het eenige ware beschouwde.

Daar Belisarius de hoop op hulp van Constantinopel had opgegeven en
ook van de troepen van Johannes, die hardnekkig al zijn kracht
gebruikte voor een guerilla in het zuiden, geen steun verwachtte,
verliet hij Rome en zeilde naar de kusten van Zuid-Italië, waar
hij een geheel jaar met vruchtelooze expedities zoek bracht, totdat hij
eindelijk naar Constantinopel teruggeroepen werd. Hier kwam hij in 549
met ontzaglijke rijkdommen aan, maar zijn goede naam
was geschandvlekt en zijn geestkracht gebroken door zijn laatsten
ongelukkigen veldtocht. Hij was toen ongeveer 44 jaar oud. Nog zestien
jaar overleefde hij zijn terugroeping, maar, daar Italië hem niet
meer zag, moet zijn later leven hier met een paar woorden afgehandeld
worden.

Tien jaren leefde hij teruggetrokken te Constantinopel, in weelde en
geëerbiedigd, maar zonder officieele waardeering. In 559 evenwel
bedreigden de Hunnen—of liever de Avaren, die het land, dat eens
den Hunnen toebehoorde, hadden veroverd en nu, evenals vroeger de
Hunnen, onbeschaamde boodschappen stuurden om een hooge schatting te
eischen—Constantinopel zoo ernstig, dat Justinianus er aan dacht
zijn hoofdstad te verlaten. In deze paniek riep hij Belisarius, wiens
zelfvertrouwen herleefd schijnt te zijn, want hij deed een
schitterenden aanval op de woeste indringers en verpletterde hen;
daarop werd hij plotseling door Justinianus teruggeroepen, die door
zijn seniele angst en argwanende jaloezie drie jaar later (563) er toe
gedreven werd tegen den ouden krijgsman, aan wien hij zooveel
verplichtingen had, beschuldigingen van verraad aan te nemen.
Belisarius werd van al zijn bezittingen beroofd en onder nauwkeurig
toezicht gesteld. Een paar maanden later kwam zijn onschuld aan het
licht en werd hij in zijn eer hersteld. In het begin van 565 stierf
hij, negen maanden voor den dood van Justinianus. Het verhaal, dat hij
als een oude blinde bedelaar bij de deur van een kerk zat met een
bordje “Date obolum Belisario”
(“Geeft Belisarius een stuiver”), schijnt in de elfde of
twaalfde eeuw ontstaan te zijn.

Maar wij moeten terugkeeren tot het jaar 549 en tot Italië,
waar Totila en zijn Goten zich wederom meester maakten van het geheele
land. Wederom veroveren zij de haven van den Tiber en belegeren Rome;
wederom zijn de uitgehongerde Romeinsche burgers zoo woedend op hun
Byzantijnsche aanvoerders, die zij ervan beschuldigen voorraden van
levensmiddelen te bewaren om die voor buitensporige prijzen te
verkoopen, dat zij een van hen dooden en de Isaurische wachters
overhalen een poort voor den vijand te openen. Taranto in het zuiden,
Rimini in het noorden, en vele andere steden gaven zich nu aan de Goten
over, die zelfs naar Sicilië overstaken en het geheele
eiland afliepen. Zij verzamelden ook een vloot en waagden het Ancona te
blokkeeren, maar Johannes, die na de terugroeping van Belisarius zijn
vrij nuttelooze guerrilla had voortgezet, vereenigde zijn schepen met
die der Byzantijnen te Ravenna en bracht de ongeoefende vloot van de
barbaren zulk een nederlaag toe, dat Totila wederom Justinianus vrede
aanbood, terwijl hij hem beloofde Sicilië en Dalmatië voor
het Keizerrijk te heroveren. Maar Justinianus had Narses reeds (551)
het opperbevel in den oorlog tegen de Goten opgedragen.

Narses was reeds 73 jaar oud, maar bezat, naar het schijnt nog zijn
oude geestkracht en zelfvertrouwen. Zijn groote rijkdom en
overredingskracht stelde hem in staat een geweldig leger te verzamelen,
dat bestond uit Avaren, Gepiden, Herulen, Perzen en andere barbaren,
waaronder 2500 wilden, die hij, omdat zij zoo woest en onhandelbaar
bleken, een weinig later moest omkoopen om weer naar het noorden terug
te gaan. Dit waren de Longobarden of Lombarden, waarover wij later veel
zullen hooren. Zij werden aangevoerd door hun hoofdman Audoin, den
vader van den beroemden Alboin. Narses werd gesteund door een vloot;
hij trok de monden van de rivieren door middel van schipbruggen over en
kwam aldus bij Ravenna. Toen marcheerde hij zuidwaarts om de Furlo-pas
met zijn tunnel (p. 127 n.), die door den vijand sterk bezet
was, te vermijden, daarna dicht langs de kust en over den Apennijnen
bij Sentinum en de “graven van de Galliërs” (die
gevallen waren in den grooten slag tegen de Romeinen, acht en een halve
eeuw geleden); vervolgens wachtte hij in de vlakte van Tadino of Tagina
de aankomst van Totila uit Rome af en leverde slag op den dag, die hem
door de Heilige Maagd (onder wier heilige bescherming hij geloofde te
staan) was geopenbaard17. De Goten werden verslagen, en
Totila getroffen door een speer werd door zijn mannen naar een hut
gedragen, eenige kilometers van het slagveld verwijderd, en stierf
daar. Deze overwinning had ten gevolge, dat vele steden zich overgaven
en dat Rome, waar slechts een kleine Gotische bezetting lag, die een
tijdlang heldhaftig de Moles Hadriani verdedigde, genomen werd. Toen
werden wederom de sleutels van de oude hoofdstad van het
Romeinsche Keizerrijk naar Constantinopel gezonden; gedurende
Justinianus’ regeering werd Rome, zooals Procopius ons vertelt,
vijf maal genomen en hernomen.

[image: 18. S. Apollinare in Classe, Ravenna.]
18. S. Apollinare in Classe, Ravenna.



Woedend over hun nederlaag en den dood van hun Koning, slachtten de
Goten in het zuiden 500 jongelingen, die Totila als gijzelaars, en vele
van de senatoren, die hij als krijgsgevangenen had meegenomen. Na dien
tijd bestond de Romeinsche senaat niet meer. Ondertusschen werd in het
noorden een nieuw Gotisch leger verzameld. Theia, een dapper
bevelhebber van Totila, had Verona tot zijn hoofdkwartier gemaakt en
hield nog Pavia en andere belangrijke punten bezet; hij werd te Pavia
tot Koning gekozen. Voordat hij trachtte zuidwaarts te trekken, vond
hij het noodig zich de onzijdigheid van de Franken te verzekeren, die
zich vasten voet hadden verschaft in de streek van de meren en zelfs in
gedeelten van Venetia. Toen dit geregeld was, trok Theia de Apennijnen
over. Zijn doel was zich te vereenigen met zijn broeder Aligern, die
zich geducht had versterkt in Cumae—die stad bij het meer
Avernus, de woonplaats van de Sibylle, misschien meer dan 1000 jaar v.
Chr. gesticht door de Grieken, van wier wallen men nu nog
overblijfselen kan zien. De Gotische Koning ontweek handig de
keizerlijke strijdkrachten en bereikte de golf van Napels, waar hij
zijn legerplaats opsloeg, niet ver van Pompeji, bij den mond van den
Draco (Sarno). Gedurende twee maanden lagen de legers van Theia en
Narses, door de diepe rivier gescheiden, tegenover elkaar en waagden
het geen van beiden over te steken om aan te vallen. Maar de aanvoerder
van de Gotische vloot, verschrikt door de nadering van vijandelijke
schepen, gaf zich aan de Byzantijnen over, en Theia, die nu geen
levensmiddelen meer kon ontvangen, was gedwongen zich terug te trekken
naar de hellingen van den Vesuvius. Door den honger geteisterd besloot
hij af te dalen en alles in een ontmoeting te wagen. De Goten lieten
hun paarden achter en naderden in dichte slagorde, Theia vooraan.
“Toen de Romeinen dit zagen,” zegt Procopius18, “begrepen zij, dat het gemakkelijk zou
zijn hun slaglinie te verbreken, indien Theia terug gedreven werd; zij, die moed genoeg
hadden—en dat waren er velen—vereenigden zich om hem aan te
vallen, deels met werpspiesen, deels van dichtbij. Maar hij beschermde
zich met zijn schild en ving de speren op; vervolgens, plotseling naar
voren springend, versloeg hij menig vijand. En wanneer hij zag, dat
zijn schild vol werpspiesen was, gaf hij het aan zijn schilddrager en
nam een ander; zoo streed hij een derde deel van den dag, totdat hij
eindelijk, toen er weder twaalf speren in zijn schild staken, het niet
gemakkelijk kon oplichten en zijn aanvallers niet kon afslaan; hij
plantte het stevig voor zich, deelde met zijn rechter doodelijke slagen
uit, pareerde met de linkerhand en riep luide om den schilddrager. Toen
de man hem een ander schild bracht, verwisselde hij snel; maar een
oogenblik gaf hij zijn zijde bloot; hij werd getroffen door een
werpspies en onmiddellijk gedood. De Romeinen staken zijn hoofd op een
piek en droegen het rond, ten aanschouwe van beide
legers”.19







IV. De Byzantijnsche Overheersching.




Nadat hun Koning gevallen was, vochten de Goten nog
twee dagen met wanhopigen moed, maar eindelijk gaven zij zich over op
voorwaarde, dat zij of in Italië als onderdanen van den Keizer
zouden blijven of zouden wegtrekken buiten de grenzen van het
Keizerrijk. Vele trokken de Alpen weer over en vermengden zich met
andere Germaansche volksstammen. Een duizendtal trok weg, voordat het
verdrag was geteekend, baande zich een doortocht naar Pavia en
verbonden zich daar waarschijnlijk met de Franken. Eenige verspreide
bezettingen hielden het nog een tijdlang uit. Theia’s broeder
Aligern verdedigde Cumae dapper, langer dan een jaar, totdat “de
Romeinen de grot van de Sibylle uitholden tot een geweldige mijn, de
muur van de stad deden instorten en aldus de belegerden tot overgave
dwongen.” (Gibbon, die Agathias citeert.)

Maar Lucca werd nog hardnekkiger verdedigd. Het was nog steeds niet
ingenomen, toen een nieuwe vloed van barbaren zich over geheel
Italië stortte. Geweldige horden van Franken en Alemannen, met
ongeveer 75.000 krijgslieden, kwamen van het noorden onder aanvoering
van twee broeders, Alemannen, Butelin (Buccelin) en Leutar (Lotharius),
blijkbaar gevolmachtigd door den onkrijgshaftigen, doch machtigen
Frankischen Koning Theudebald, die veilig in
zijn paleis te Metz bleef. Nadat hij Lucanië, Campanië en
Bruttië geplunderd had, trok Leutar snel terug naar het noorden.
Zijn leger werd gedecimeerd door de pest, waaraan hijzelf stierf.
Butelin werd door Narses aangevallen bij den Volturnus in
Calabrië. Hij werd gedood; zijn leger werd verslagen en
verstrooid; en vóór het einde van 455 was bijna elk spoor
van deze overweldiging, die ons doet denken aan den inval der
Kimmeriërs tijdens Koning Gyges van Lydië, verdwenen, en
kunnen wij voorloopig de groote Frankische natie vergeten.

Na de nederlaag bij den Volturnus en het verdwijnen van de
barbaarsche indringers trok Narses Rome binnen met zijn gevangenen en
buit. Bij Conza in Campanië werd nog steeds een versterkt kamp
door 7000 Goten verdedigd. Deze gaven zich nu over en werden als
gevangenen naar Constantinopel gestuurd, waarschijnlijk om in het
keizerlijk leger te worden opgenomen, en wij kunnen aannemen, dat met
deze gebeurtenis de Byzantijnsche heerschappij in Italië volkomen
gevestigd is. De veertien jaar, die hierop volgen, tot de komst van de
Longobarden in 568, bieden niet veel bijzonders, en wij weten
betrekkelijk weinig van de geschiedenis van Italië in deze
periode, behalve dat door oorlog en pest en hongersnood het volk in
groote ellende werd gebracht en dat het Byzantijnsche bestuur, door
zijn zware belastingen, die noodig waren voor een groot staand leger en
de hofhouding van een onderkoning, den toestand nog erger maakte dan
die onder de Goten was geweest. En dit zegt veel, want, ofschoon het
bestuur van Theoderik en Totila in vele opzichten te bewonderen was,
bestond er toch weinig hoop voor de welvaart van het land, omdat er
geen echte versmelting van het heerschende en het onderworpen ras tot
stand was gekomen; hoe oprecht Theoderik’s streven ook was, zulk
een vereeniging was onmogelijk, niet alleen wegens het essentieele
verschil tusschen het Romeinsche en Noorsche karakter en temperament
(veel grooter dan tusschen de Noormannen en de Angelsaksen), maar ook,
omdat de Goten nooit, om zoo te zeggen, kinderen van den Italiaanschen
bodem zijn geworden, doch altijd een militaire kaste zijn
gebleven—een geluks-leger, zooals Villari hen terecht noemt.


Veertien jaren lang na den dood van Theia in den slag bij den
Vesuvius was Narses de militaire dictator van Italië. Gedurende de
eerste helft van deze periode resideerde hij voornamelijk te Ravenna;
maar hij bezat niet den titel van Exarch, die later aan de gouverneurs
van die stad werd gegeven; zijn officieele titels waren
“Patricius” en “Magister militum”. Zijn bestuur
schijnt buitengewoon streng geweest te zijn, en ondanks
Justinianus’ beroemde Pragmatieke Sanctie (554), waarbij
burgerlijk en geestelijk gezag in Italië vrij werd gesteld van
militaire inmenging, was het land feitelijk in staat van beleg; de
belastingen voor het leger werden ondragelijk, militaire beambten
speelden den baas over de burgerlijke rechters, groot-grondbezitters
van militairen rang onderdrukten den werkmansstand, en prelaten werden
gevangen gezet of naar Constantinopel gezonden, beschuldigd van
insubordinatie tegen het burgerlijk gezag20. Het is
begrijpelijk, dat onder dergelijke omstandigheden de landbouw werd
verwaarloosd, openbare gebouwen in puin vielen, hongersnood en pest in
het land heerschten.

In 560 ging Narses weder naar Rome en vestigde zich in het paleis
van de Caesars op den Palatinus. Ongeveer in dezen tijd kwamen de
Avaren dreigend opzetten en voordat Justinianus en Belisarius in 565
stierven, ontstond er nog meer beweging onder de noordelijke volkeren.
De Slaven, zoowel als verschillende Mongoolsche en Tartaarsche
volksstammen kwamen van Azië west-waarts aandringen en joegen hen
op, die (zooals de Longobarden) zich onlangs in Midden- en Noord-Europa
gevestigd hadden. Na den dood van Justinianus kondigde zijn neef,
Justinus II een politiek van vrede en militaire beperking af; maar de
vermindering van de subsidie, die zijn oom aan de Avaren beloofd had,
toonde hem het gevaar van dergelijke bezuinigingen, en zijn
ontsteltenis nam toe bij de aankomst van een gezantschap van Romeinsche
aanzienlijken, die verklaarden dat de Italianen weldra de hulp van de
Goten of andere barbaren zouden inroepen, liever dan nog zich langer te
onderwerpen aan het despotisme van Narses. Justinus’ angst
verminderde waarschijnlijk niet door de opmerking van zijn gemalin,
Sophia, dat zij, indien zij haar gang mocht gaan, den ouden eunuch wel
gauw zou leeren, dat wol spinnen bij de meisjes de beste bezigheid voor
hem was. “Ik zal een strik voor haar spinnen, dien zij nooit
losmaken zal,” antwoordde Narses, toen, tegelijk met de woorden
van de Keizerin, de gezanten hem het bevel van Justinus om terug te
komen brachten; en zijn verontwaardiging schijnt verergerd te zijn,
toen een officier, Longinus, benoemd werd om hem te vervangen als
gouverneur van Ravenna. Hij weigerde aan het bevel van den Keizer
gevolg te geven, en in 567 trok hij naar Napels, daar hij liever de
gevaren van ongehoorzaamheid wilde trotseeren, dan de vernederingen
ondergaan, die hem in Constantinopel wachtten.

De “strik”, dien Narses dreigde te spinnen, was
misschien de inval van de Longobarden in Italië, die het volgend
jaar plaats greep. Hoe het ook zij, de geschiedschrijver van de
Longobarden, Paulus Diaconus vertelt ons, dat de oude overwinnaar van
de Goten algemeen verdacht werd, door woede en verontwaardiging
gedreven, gezanten21 te hebben gestuurd aan de
Longobarden om hen uit te noodigen Italië binnen te dringen,
zooals Bonifacius vroeger de Vandalen had uitgenoodigd naar Afrika over
te steken, en Eudoxia misschien Gaiserik had verzocht Rome aan te
vallen. Evenals Bonifacius, had ook Narses te laat berouw van zijn
daad. Hij ging op verzoek van Paus Johannes III, die hem in Napels
bezocht, naar Rome terug om den veldtocht tegen de Longobardische
horden, die reeds van plan waren de Alpen over te trekken, voor te
bereiden. Maar voordat de storm losbarstte, stierf hij, in het jaar 567
of 568—tenzij wij sommige oude schrijvers22 moeten
gelooven, die verzekeren, dat hij in Rome nog vijf of zes jaren na den
inval der Longobarden leefde en dat hij in hetzelfde jaar stierf als
Paus Johannes, nl. 573. 

[image: Z. W. Europa ten tijde van Theoderik (c. 520)]
Z. W. Europa ten tijde van Theoderik (c.
520)














1 De
hoogste Romeinsche waardigheid na de keizerlijke. Gewoonlijk voerde de
vader van den Keizer dien titel. Zeno besloot, dat niemand dien zou
dragen, die niet consul, praefectus of magister equitum was geweest. In
later tijden verleenen Pausen den titel “Patricius” aan
sommige Duitsche keizers en andere monarchen.

2
Zeno’s opvolger Anastasius, verloor bijna de troon en zijn leven
bij een oproer ontstaan door deze godsdiensttwisten—ditmaal liep
de twist over de vraag of “een van de Personen van de
Drieëenheid was gekruisigd of niet”. Hij hield zich drie
dagen verborgen en moest, beroofd van zijn insignia, en knielend voor
een razende menigte van fanatieken, om zijn leven smeken.

3 Zeno was
door Basiliscus (broeder van Keizerin Verina) onttroond en verjaagd
(475–477). Daarna was hij, gedeeltelijk door de hulp van
Theoderik, weder op den troon geplaatst; hij nam Theoderik, die toen 23
jaar was, als zoon aan en gaf hem de titels van Patricius en Consul.
(Odovacar had ook den titel van Patricius van Zeno gekregen!)

4 De oude
Duitsche ballade Rabenschlacht of “de strijd voor
Rabene” (Ravenna) is gebaseerd op herinneringen aan bloedige
uitvallen van Odovacar; maar in de ballade wordt de tijd van Attila en
Odovacar hopeloos verward.

5
Anastasius was een oude paleisdienaar, een Ἡσυχοποιός
(die voor de stilte moet zorgen) van de Keizerlijke apartementen, met
wien Zeno’s weduwe, Ariadne, huwde. Hij regeerde ongeveer 28
jaar.

6 Hij
noemde den Keizer “den beschermer van de wereld” en
verzekerde hem, dat zijn eigen regeering slechts “een nederige
navolging is van het ééne groote Keizerrijk.”

7
Lilybaeum, de laatste bezitting der Vandalen op Sicilië, werd als
huwelijksgeschenk aan Amalafrida gegeven.

8
Procopius zegt, dat het gebeurde op aanstoken van Keizerin Theodora,
die jaloersch was op Amalasuntha’s schoonheid!

9 Zijn
naam beteekent misschien “Witte-Vorst” (Beli-tsar).
Procopius was bij hem in Afrika. Justinianus had een casus belli
gevonden tegen de Vandalen door partij te kiezen voor den verdreven
Koning Hilderik, die Amalafrida, Theoderik’s zuster, had laten
dooden—een daad, die de heftige vijandschap tusschen de Goten en
Vandalen ten gevolge had.

10 De
Petra pertusa, thans de Passo di Furlo (Lat. forulus),
waar een tunnel van ongeveer 110 voet de rots in een nauw ravijn
doorboort. Vespasianus had het laten maken, zooals een inscriptie nog
vertelt. Dichtbij ligt Urbino, Raffael’s geboorteplaats.

11 De oude
S. Ambrogio werd waarschijnlijk verbrand. Een gedeelte van de oude
deuren kan men nog zien. Het tegenwoordige gebouw is Romaansch, uit het
jaar 900 ongeveer. De oudste Kerk te Milaan, S. Lorenzo, van
Byzantijnschen bouwtrant en een navolging van de S. Vitale (Ravenna)
werd c. 560 gebouwd, gedurende de Byzantijnsche overheersching.

12 Het
karakter van Antonina, zooals het door Procopius in zijn
Anecdota wordt geschilderd, is, naar wij hopen, erg zwart
gemaakt. Zij was zeker frivole, en waarschijnlijk nog slechter, maar
zij toonde ook grooten moed, oprechtheid, en kracht door het lot van
haar man in Italië te deelen. Ook Theodora gedroeg zich bij vele
gelegenheden moediger dan Justinianus, die meer dan eens uit
Constantinopel wilde wegloopen.

13 Zoo
heet hij op zijn munten. (Zie Plaat 9, 21.
Totila was misschien een titel of bijnaam
“Dood-loos”, zonder dood!)

14 Latere
middeleeuwsche schrijvers beschuldigen Totila van brandstichting en het
vernielen van oude monumenten. Gregorovius en andere Duitsche
schrijvers roemen natuurlijk zijn adel en heldenmoed. Maar zelfs de
imperialistische Procopius prijst zijn bestuur. “Hij moedigde het
landvolk aan het land te bebouwen en eischte van hen slechts, wat zij
vroeger aan hun heeren betaalden.” Hij maakte alleen aanspraak op
de rijkdommen van deze groot-grondbezitters, en daar de Kerk een van de
voornaamste latifondisti was geworden, had zij het zwaar te
verantwoorden.

15
Post quam devastationem XL aut amplius dies Roma fuit
ita desolata, ut nemo ibi hominum nisi bestiae morarentur
(Marcell. Conta, of hij, die zijn werk heeft voortgezet) Ἐν Ρώμῃ
ἄνθρωπον
οὐδένα
ἐάσας (Procopius.)

16
Antonina schijnt weer verstandig te zijn geworden en de gevaren van
haar man gedeeld te hebben; zij ging naar Constantinopel om
versterkingen vragen, maar hoorde dat Theodora juist gestorven was
(Juli 584) en dat Justinianus naar niets luisterde dan naar religieuze
quaesties. Derhalve verzocht zij slechts, dat Belisarius teruggeroepen
zou worden.

17 Dit
vertelt Paulus Diaconus (740–801), wiens “Geschiedenis
van de Longobarden” onze voornaamste bron is voor de twee
volgende eeuwen.

18 Deze
episode staat op de laatste pagina van den Gotischen Oorlog.

19
Treffend is dit verhaal weergegeven door Felix Dahn, Ein
Kampf um Rom.

20 Er
bestond in die tijd groote wrijving tusschen Justianus en de Romeinsche
geestelijken, daar Justianus zich als hoofd van de kerk erkend wilde
zien. Hij had Paus Vigilius zelfs naar Constantinopel ontboden, en,
omdat hij recalcitrant was, voor een half jaar op een eiland gevangen
gezet. De Paus stierf te Syracuse op zijn reis naar Italië in
555.

21 Men
zegt, dat hij Zuid-Italiaansche vruchten naar hen zond om hen te
lokken, zooals avonturiers van de Noormannen Spaansche sinaasappels
naar hun stamgenooten in Normandië stuurden.

22 B.v. de
“Liber Pontificalis”, een werk door
talrijke schrijvers samengesteld. Het is een belangrijke bron voor de
Kerkgeschiedenis, vnl. van de negende eeuw. Een ander werk van
denzelfden naam werd door Agnellus gecompileerd (c. 840), een priester
van Ravenna, die veel geeft, wat van waarde is, ofschoon hij zeer
naïef bekent, dat hij gewoon was, wanneer hij geen feiten kon
ontdekken, zijn toevlucht te nemen tot het gebed om zijn
verbeeldingskracht te bezielen.









Hoofdstuk I.

Theoderik.




Theoderik1 behoorde tot het
koninklijke geslacht van Amala2, dat, volgens Jordanes,
beweerde af te stammen van Capt, een van de voorvaderen, halfgoden of
Anses—blijkbaar de “Asen” van de Skandinavische
Mythologie, het “bovenmenschelijke” geslacht, dat Asgard,
de gaarde der Asen, in de Gouden Eeuw bewoonde. Hij was, zeide men, een
rechtstreeksche afstammeling, in de tiende generatie, van Hermanrik,
den stichter van het groote Gotische Rijk. Toen hij acht jaar was, werd
hij door zijn vader Theodemir als gijzelaar naar Constantinopel
gezonden, waar hij tien jaar bleef—een feit, dat zijn sympathie
voor Romeinsche en Byzantijnsche beschaving volkomen verklaart.
Theodemir stierf in 474 en zijn eenige wettige erfgenaam was naar
Italië en Gallië gegaan om zijn geluk als krijgsman te
beproeven; derhalve volgde Theoderik, ofschoon hij geen zoon was van
een wettige vrouw, zijn vader als vorst der Oost-Goten op.

De opmerking is reeds gemaakt, dat in oude Germaansche sagen de
beroemde Oost-Gotische koning verward is met den West-Gotischen
Theoderik, die in den grooten slag op de Catalaunische vlakte gevallen
is, strijdende aan de zijde van Aëtius en de Romeinen tegen
Attila—een feit, dat drie jaar voor de geboorte van Theoderik den
Groote plaats vond (451). In deze oude Germaansche mythen
wordt Theoderik Dietrich van Bern (Verona) genoemd en zijn voornaamste
hoofdman is Hildebrand. In het Hildebrandslied, een van de
oudste sagen, valt Theoderik in Italië Odovacar aan, maar wordt
overwonnen en vlucht met Hildebrand naar het hof van Attila, met wiens
hulp hij Odovacar eindelijk verslaat in een geweldigen slag, de
“Rabenschlacht,” of den slag voor Ravenna. Hier hebben wij
groote verwarringen van tijd en plaats. En in het oude Germaansche
heldendicht, het Nibelungenlied, dat in levendigheid van
voorstelling en eenvoudige wijze van uitdrukking kan vergeleken worden
met Homerus, heerscht nog grooter verwarring, want Dietrich treedt
daarin niet alleen met Etzel (Attila) op, maar ook met Siegfried, den
drakendooder van de Skandinavische Edda-mythen, een
“bovenmenschelijken” held uit duistere, voor-historische
tijden3. In de sagen van Siegfried en Dietrich heeft de
dichter van het Nibelungenlied gevoegd de verschrikkelijke
slachting der Bourgondiërs door de Romeinen onder Aëtius en
de Hunnen onder Attila, die in 437 plaats vond. Gunther, de Koning der
Nibelungen—zooals de Bourgondiërs werden genoemd, nadat zij
den beroemden schat van de Nibelungen hadden bemachtigd,—is
blijkbaar de Bourgondische Koning Gundocar, die bij dit bloedbad
omkwam; maar het tooneel van de gebeurtenis is van Bourgondië in
Gallië overgebracht naar Etzelnburg, de legerplaats en het paleis
van Attila aan den Donau.

[image: 19. De ijzeren Kroon en de zgn. Kroon van Karel den Groote.]
19. De ijzeren Kroon en de zgn. Kroon van Karel
den Groote.

Zie de lijst der Illustraties.



Er bestaat ook een Germaansche sage over Dietrich’s
geheimzinnige verdwijning en dood. Dit is belangrijk in verband met de
Italiaansche legende over hetzelfde onderwerp; wij komen daar weldra op
terug.

Ondanks de tien jaren, die Theoderik te Constantinopel op den meest
ontvankelijken leeftijd heeft doorgebracht, ondanks zijn zeventien nog
bestaande brieven (ongetwijfeld verbeterd en verfraaid door zijn
minister, Cassiodorus) en ondanks vele andere bewijzen van zijn
bewondering voor klassieke kunst en litteratuur, hebben sommigen
geloofd, dat Theoderik zoo onontwikkeld was, dat hij niet in staat was
zijn eigen naam te schrijven. De eerste vier letters van zijn naam
waren in een gouden plaatje uitgesneden en de koning trok
zijn pen over het papier door de openingen. Doch het is ook wel
mogelijk, dat dit alleen door hem gebruikt werd om stukken te
onderteekenen met zijn tamelijk ingewikkeld monogram, dat men op
sommige van zijn munten vindt4. Een metalen plaatje met
openingen, waar men inkt of verf in kan smeren is zeker een gewoon
middel om snel woorden of figuren op hout, linnen of papier te
plaatsen.

Zooals wij reeds hebben gezien, was het doel van Theoderik’s
streven de Goten en Italianen tot één volk te versmelten.
Hij trachtte vooral den invloed van de klassieke kunst en litteratuur
op zijn Goten te versterken. In Rome werden de scholen, waar kunst,
rhetoriek, geneeskunde en recht onderwezen werden ruim door hem
gesteund, zooals ook door zijn dochter Amalasuntha, die hem zelfs in
geleerdheid en “Romeinsche” voorliefde overtrof.

Litteraire studie werd mode, gedeeltelijk door de bescherming van de
Romeinsch-voelende Goten, gedeeltelijk ook zeer zeker als een protest
tegen den ongeletterden barbaar en zijn onbeschaamde overheersching.
Vergilius werd op het forum voorgedragen, klassieke poëzie en
proza werden nagevolgd, en bij religieuze en politieke werkzaamheden
werd veel zoogenaamd klassiek Latijn gebruikt. De brieven en andere
geschriften van Theoderik’s voornaamsten staatssecretaris,
Cassiodorus, en van den senator en philosoof Boëthius kan men
wegens hun keurig Latijn vergelijken met de werken van Plinius en
Seneca, misschien zelfs met die van Cicero. De monumenten in Rome en
andere steden werden beschermd door de instelling van een bijzondere
politie en nachtwacht, waardoor de Gotische koning het vandalisme van
den “Romein”—een scheldnaam, zooals vroeger
“barbaar” of “Graeculus
esuriens”—trachtte te beteugelen; want de oude bewoners van
Rome en andere Italiaansche steden waren er aan verslaafd de
koppen en armen van bronzen standbeelden5 af te rukken
en bronzen platen weg te halen ter wille van het metaal. Wij vernemen,
dat Theoderik een groote som goudstukken uitloofde voor het vinden van
een bronzen beeld dat te Como was gestolen.

En het was niet alleen door het beschermen van de monumenten van de
vroegere beschaving dat Theoderik de beide volken trachtte op te
heffen; hij begunstigde ook den landbouw, richtte een postverkeer in,
regelde de visscherij, stichtte ijzerfabrieken in Italië, opende
een goudmijn in de Abruzzen en draineerde uitgestrekte gedeelten van de
Pontijnsche moerassen.

Wat zijn wetgeving betrof, was Theoderik misschien niet zoo
verstandig als de koning der West-Goten, Athaulf, die verklaard had,
dat voor de Goten geen vaste staatsregeling kon bestaan, behalve een,
die berustte op de wetten en instellingen van het Keizerrijk. Het is
waar, dat Theoderik het beginsel verkondigde, dat “in
Constantinopel wetten werden gemaakt en in Italië slechts
edicten” en hij schijnt volkomen berust te hebben in het feit,
dat hij, ofschoon hij de keizerlijke insignia van Anastasius ontvangen
had, toch geen Keizer was en door het hof in het oosten zelfs niet als
een erfelijk koning6 was erkend, doch slechts als
“tyran”; toch vaardigde hij edicten uit, die alle
eigenschappen hadden van Gotische wetten voor zijn koninkrijk en
ofschoon hij de namen van de oude Romeinsche ambtenaren behield en (in
den beginne) grooten eerbied betoonde voor den Romeinschen Senaat, en
zijn verre provincies in Gallië en Sicilië toevertrouwde aan
Romeinsche prefecten, berustte zijn macht toch alleen op zijn leger van
Goten7 en in waarheid regeerde hij door zijn Gotische
militaire graven (comites) en zijn particulieren raad van
Gotische edelen; want de Senaat was niet anders dan een deftige,
machtelooze vergadering van Romeinsche patriciërs—zulk een
beeld op den voorsteven, als de Atheensche Areopagus werd in den tijd
van Philippus van Macedonië. 

De munten van Theoderik geven een aanwijzing voor zijn verhouding
tot het keizerrijk. Gibbon verzekert, dat zijn beeldenaar op zijn
munten is gegraveerd en haalt dit feit aan als een bewijs, dat hij
onder den titel van koning zich de volledige rechten van een keizer
toekende. Villari daarentegen verklaart, dat slechts de keizer munten
kon slaan met zijn eigen beeldenaar en volgens hem moeten wij aannemen,
dat Theoderik zich dat voorrecht nooit heeft aangematigd. De waarheid
schijnt te zijn, dat Theoderik soms zelfs op gouden munten zijn
beeld liet slaan en zich aldus een bijzonder keizerlijk voorrecht
aanmatigde, want er is éen zoodanige gouden munt gevonden
in 1894 (zie p. 104).

Zijn belangrijkst edict (Edictum Theoderici) bestond uit 154
artikelen. Zij berustten op de Romeinsche wetten, verzacht door het
Christelijk gevoel. Schijnbaar behielden de Italianen hun wettige
rechten en werden beveiligd tegen onwettige handelingen van de Goten,
die onder het militaire bestuur van de graven stonden: maar deze
tweeledige wetgeving veroorzaakte natuurlijk sterke wrijving tusschen
het militaire en civiele gezag en de overheerschende trotsche barbaren
stoorden zich niet aan billijkheid, terwijl bovendien de Italianen het
recht niet hadden wapenen te dragen, behalve als huurlingen in het
Gotische leger; zij werden beschouwd als geschikte winkeliers,
handwerkslieden, kunstenaars en geneesheeren, en werden ook veel
gebruikt om belastingen van hun landgenooten te innen. Het land was
voor een groot gedeelte aan de Gotische soldaten gegeven, die de
veteranen van Odovacar van hun landgoederen verdreven.

Theoderik’s poging om een fusie van de beide volken te
bewerken verwekte dus hevige vijandigheid en verbittering. Dit bracht
hem langzamerhand meer tot absolute tyrannie. Ten slotte voegde
godsdienstig fanatisme zich bij den rassenhaat en bleek hij, geprikkeld
door den tegenstand, zijn aangeboren wreedheid niet te kunnen
beteugelen. Hiermede komen wij tot de laatste ongelukkige jaren van
zijn regeering, tot den dood van Boëthius en Symmachus en tot het
einde van Theoderik zelf, dat ongeveer twee jaren later plaats
vond.

Het afgrijzen, dat in veler geest door de sombere en wreede
persoonlijkheid van den Ketterschen barbaren-koning in zijn laatste
jaren werd opgewekt, was zonder twijfel de oorsprong van de talrijke akelige verhalen over
zijn dood.8 Procopius vertelt het volgende, wat bijna zoo
ijselijk is als het feestmaal in Macbeth. Het gebeurde kort na
den dood van Paus Johannes, Boëthius (die op afschuwelijke wijze
was geworgd) en Symmachus, den schoonvader van Boëthius en het
hoofd van den Romeinschen Senaat, dien Theoderik zonder eenig onderzoek
had laten terechtstellen. Er werd een feestmaal gehouden in het paleis
te Ravenna en een schotel met een grooten visch werd voor den Koning
gezet. Zijn uitpuilende oogen en open bek (zooals die van een geworgden
man) verschrikten Theoderik zoo geweldig, dat hij sidderend van zijn
zetel opstond, de gasten ontsteld achterliet en zich te bed legde; een
hevige koortsaanval en dysenterie veroorzaakten weldra zijn dood.
Volgens een ander verhaal, dat zelfs Paus Gregorius de Groote in ernst
vertelt, werd aan een inner van belastingen, die het eiland Lipari
aandeed, door een kluizenaar gemeld, dat Theoderik gestorven was.
“Dat is onmogelijk”, riep de ontvanger uit, “ik heb
hem kort geleden in goede gezondheid verlaten.” “Maar ik zag hem
zooeven”, hernam de kluizenaar. “Hij werd door demonen in
boeien naar Paus Johannes en Symmachus gesleept om daarna in onzen
vulkaan geworpen te worden.” Een derde verhaal, dat in lateren
tijd te Ravenna in omloop was, vermeldde dat Theoderik, om de
vervulling van een voorspelling, dat hij door den bliksem gedood zou
worden, te voorkomen, zijn mausoleum liet voorzien van een dak uit
één geweldig steenblok en daar altijd bij onweer zijn
toevlucht zocht; maar de bliksem doorboorde de geweldige massa en
doodde hem, terwijl het blok juist tot aan het middelpunt gespleten
werd, zooals men nu nog kan zien!

Het Mausoleum van Theoderik, door hemzelf gebouwd, bestaat uit een
zwaren tienzijdigen onderbouw met bogen, waarop een ronde bovenbouw
zich verheft, vroeger omgeven door een zuilenrij en nog gedekt door den
reusachtigen monoliet, die een lagen koepel vormt, zes en dertig voet
in diameter, en waarschijnlijk ongeveer tien duizend centenaars weegt.
De vreemde uitwassen aan den geweldigen steen hebben misschien gediend
voor de touwen, waaraan kolossale kranen hem opgeheschen hebben. De bovenbouw, die oorspronkelijk de
kapel van het Mausoleum was, werd als Katholieke Kerk (Sta. Maria delle
Rotonda) gewijd na de inneming van Ravenna door Belisarius
(540)9. Sommigen gelooven, dat de urn of sarkophaag van
Theoderik op vier kleine zuilen op den top van het dak stond; anderen,
dat daar een ledige urn of cenotaphium stond, maar dat de sarcophaag
met het stoffelijke overschot zich in den onderbouw bevond. Hoe het ook
zij, de beenderen van den Ariaanschen Koning schijnen verbrand,
verstrooid, of gestolen te zijn en begraven door monniken, die er
belang bij hadden het verhaal van den vulkaan op Lipari te bewijzen.
Het zonderlingst van alles is, dat hetgeen men beschouwde als het
geraamte van Theoderik (vroeger door monniken gestolen) in 1854 weer
gevonden is en daarna weder is verdwenen (blijkbaar door
vijanden gestolen) tegelijk met een gouden sieraad (Villari zegt een
gouden borstharnas) dat, merkwaardig genoeg, de monniken zich niet
toegeëigend hadden. Van deze verhalen zegt de Gotische Jordanes
niets en hij vertelt ook niet, dat Theoderik eenige wroeging of berouw
voelde. Hij beschrijft, hoe hij op zijn sterfbed door zijn familie en
Gotische edelen was omringd, hoe hij zijn hand legde op het hoofd van
den kleinen Athalarik, dien hij, evenals zijn moeder Amalasuntha, in
hun genegenheid aanbeval, terwijl hij hen ook aanspoorde het Romeinsche
volk en den Romeinschen Senaat te ontzien en de vriendschap en gunst
van den Keizer in het oosten boven alles, behalve de liefde tot God, te
stellen.

De paleizen, kerken en andere gebouwen door Theoderik opgericht
waren blijkbaar zeer talrijk. Hij bouwde of herbouwde aquaeducten te
Rome (de Aqua Claudia en andere), te Terracina, Spoleto, Parma,
Trient en Ravenna (de Trajana); amphitheaters en thermae
op andere plaatsen; stadsmuren te Rome en Verona; basilieken te
Ravenna, Rome, Capua, Napels, Spoleto (waar de prachtige overblijfselen
van de oude S. Agostino del Crocifisso zeker Oost-Gotisch zijn) en ook
in zijn geliefd Verona en Pavia; paleizen te Rome, waar hij gedeelten
van de Domus van de Caesars herbouwde, te Terracina, te Monza, waar later Koningin Theodelinda, volgens
Paulus Diaconus, het zomerpaleis van Theoderik liet herstellen; te
Pavia, waar Agnellus, de kroniekschrijver van Ravenna, op het gewelf
van het Tribunaal in het groote paleis een mozaïek zag, dat
Theoderik op zijn strijdros voorstelde; te Verona, waar, op de plaats
van de tegenwoordige Castella San Pietro, men misschien overblijfselen
kan zien van een paleis van Theoderik, dat is afgebeeld op een oud
zegel van Verona; ten slotte bestaat te Ravenna nog een gebouw bekend
als Theoderik’s paleis. Het is dicht bij zijn prachtige basiliek,
en men zou geneigd zijn te denken, dat het een deel van de koninklijke
gebouwen is geweest, maar Ricci en andere deskundigen plaatsen het in
een lateren tijd en meenen, dat het groote paleis van Theoderik dichter
bij de stadsmuren stond, waar nu de openbare tuinen zijn, bij S.
Apollinare Nuovo, omdat daar ook fundamenten zijn opgegraven. Agnellus
vertelt, dat het paleis uitzag op zee (die toen echter veel dichter bij
de stad was) en omgeven was door mooie tuinen en
versierd met prachtige mozaïeken en beelden; en hij beschrijft een
mozaïek van Theoderik te paard, eenigzins gelijkend op hetgeen hij
te Pavia zag. Dit paleis werd door Belisarius (540) en door de
Longobarden geplunderd, maar vele marmeren beelden en andere
kunstwerken bleven ongeschonden, totdat Karel de Groote die naar Aken
bracht om zijn paleis te versieren en de kathedraal, die hij bouwde
naar het voorbeeld van S. Vitale.

[image: Kasteel van Theoderik te Verona. Naar een oud zegel.Op het zegel, niet in de afbeelding, staat in de zinspreuk, die Frederik Barbarossa aan de stad heeft gegeven na de vrede van Constanz. Dus kan het niet ouder zijn dan 1183. Maar het paleis bestond nog lang na Theoderik, en werd door de Longobardische en Karolingische Koningen gebruikt en later, nog in 1400, als vesting. Het werd afgebroken in 1801. Het gebouw op den voorgrond is een zuilengang verbonden aan de stadsmuren. De koepel en torens zijn waarschijnlijk Karolingisch.]
Kasteel van Theoderik te Verona. Naar een oud
zegel.10



Behalve zijn Mausoleum en de overblijfselen van zijn paleis bezit
Ravenna van Theoderik nog in uitstekenden toestand, een zeer schoon
gebouw met prachtig decoratief—de basiliek, nu S. Apollinare
Nuovo geheeten, die hij bouwde in verbinding met zijn paleis. Toen hij,
in 493, de stad, die zoo lang door Odovacar was verdedigd, innam,
stonden er waarschijnlijk reeds de kerken, die in verband met Galla
Placidia zijn genoemd (p. 80). Deze kerken waren alle katholieke, en
Theoderik schijnt zich eerst tevreden gesteld te hebben met het in
bezit nemen van de kerk van S. Teodoro11; hij
veranderde het Romeinsche bad in een baptisterium, dat nu nog de
Battistero degli Ariani heet. Later beantwoordde hij Justinus’
bevel om de Ariaansche kerken te sluiten door alle Katholieke kerken te
sluiten of voor den Ariaanschen dienst te veranderen, en het zgn.
Ariaansche kruis kon men waarschijnlijk in alle kerken te Ravenna
zien.12 Zijn basiliek was de kerk, die hij in
verbinding met zijn paleis bouwde, waarvoor hij vele prachtige marmeren
zuilen van Rome liet aanvoeren. Zij werd gewijd aan Jezus Christus en
behield dien naam, totdat zij werd “gereinigd” voor den
Katholieken dienst door Aartsbisschop Agnellus (c. 560). Toen kreeg die
kerk den naam van Sanctus Martinus in Caelo aureo (met dien
“gouden hemel” wordt ook hier het vergulde dak bedoeld).
Ongeveer 800 werd zij weder gewijd als S. Apollinare, en van de andere
basiliek van dien naam, die gebouwd werd op de plaats, waar de
heilige13 was gemarteld, even buiten de
havenstad van Ravenna (de toenmalige “Classis”),
onderscheiden door de bijvoeging Nuovo of Dentro
(“Binnen”).

[image: Classe, Ravenna. Mozaïek in S. Apollinare Nuovo.]
Classe, Ravenna. Mozaïek in S. Apollinare
Nuovo.



[image: Theoderik’s paleis te Ravenna. Mozaïek in S. Apollinare Nuovo.]
Theoderik’s paleis te Ravenna. Mozaïek
in S. Apollinare Nuovo.



Behalve de schoone, Romeinsche marmeren zuilen, met kapiteelen van
wit marmer met fijn lofwerk in Byzantijnschen stijl, waarop de
Byzantijnsche “pulvino” rust (een soort van tweede
kapiteel), bezit de basiliek bijzondere waarde en aantrekkelijkheid
door haar schitterende en hoogst belangrijke mozaïeken, waarmede
beide zijden van het schip zijn versierd. Boven de vensters aan de eene
zijde zijn dertien wonderen van Christus en aan andere zijde dertien
voorstellingen van Zijn Lijden afgebeeld; de afwezigheid van de
Kruisiging is kenschetsend voor de vroeg-Christelijke kunst, die er
voor terugdeinsde den doodstrijd van den Verlosser in beeld te
brengen.

[image: 20. Theodelinda’s Kip en Kuikens, Monza.]
20. Theodelinda’s Kip en Kuikens,
Monza.





Tusschen de vensters zijn figuren van profeten en heiligen,
waaronder sommige zeer plechtige. Al deze mozaïeken dateeren uit
den tijd van Theoderik, en toonen vooral door hun verschillende
houdingen, hun prachtig geteekende en geschaduwde gewaden, hun fijne
kleuren, de kenmerken van de Romeinsche, in tegenstelling met de
Byzantijnsche school. Nog grootscher zijn de mozaïeken, die aan
beide zijden van het schip de ruimte tusschen de toppen van de bogen en
de bovenvensters vullen. Aan den eenen kant troont Christus tusschen
vier engelen; vijf en twintig martelaren naderen, en aan het einde van
deze processie staat het paleis van Theoderik. Aan den anderen kant
troont de Maagd met het Kind tusschen vier engelen; de drie Wijzen
komen naderbij gevolgd door vier en twintig maagden en iets verder ziet
men de stad met haar muren en de haven van Classe. Nu schijnt het wel
zeker (zooals later zal blijken), dat de processies van maagden en
martelaren van lateren datum zijn dan de overige mozaïeken en dat
zij, toen de kerk werd “gereinigd” voor den Katholieken
dienst, aangebracht zijn in de plaats van de oorspronkelijke
mozaïeken van Theoderik, die waarschijnlijk den koning te paard
voorstelden en verschillende optochten van Gotische edelen en
krijgslieden. Op de afbeelding van het paleis zijn nu de ruimten van de
bogen gevuld door gordijnen, die de figuren van den Koning (in het
midden) en van zijn hovelingen moeten verbergen, iets wat niet geheel
bereikt is, want hier en daar kan men een menschelijke gedaante
gedeeltelijk nog herkennen.

Nog een feit is in dit verband van belang. Op den achtergrond van
het paleis en ook van de muren van Classe zijn talrijke gebouwen
geschilderd. Waarschijnlijk hebben wij hier ruwe omtrekken van de oude
Ursiaansche kathedraal en het aangrenzend baptisterium (dat nog
bestaat) en van de oorspronkelijke S. Giovanni Evangelista, gebouwd
door Galla Placidia, of van S. Teodoro, herbouwd door Theoderik, en van
den Battistero degli Ariani. Merkwaardig genoeg vindt men geen
aanwijzing van eenigen campanile, zooals die nu bestaan. Er is ook geen
aanduiding van de twee prachtige kerken te Ravenna, de S. Vitale en S.
Apollinare in Classe, die opgericht, of voltooid zijn in de latere
periode van den Gotischen oorlog of van de Byzantijnsche overheersching
(c. 535–550). 






1 De
vormen “Theoderik” en “Theodatus” (voor
“Theodahad”) zijn ontstaan uit het Grieksche en Latijnsche
“Theodorus” en “Deodatus”. Procopius schrijft
Θευδέριχος
en zonder twijfel komt Theuderik het dichtst bij het Gotisch. Vergelijk
: Theudemir, Theudebald, Theudelinda enz. Theude zal wel het
Gotische thiuda (volk) zijn. Vandaar is thiudsk
(tedesco) diut-sch of deutsch de taal van het
volk, ter onderscheiding van het Latijn. Diutrich (Dietrich) of
Theode-rik beteekent dus “koning van het volk”. Voor
-rik vgl. p. 26 noot. Zie ook de munt van Theoderik, Plaat 9. 18 en Verklaring p. 104.

2
Amala beteekent, zegt men, “macht”. In het
Nibelungenlied (dat op zeer oude sagen berust, ofschoon het
gedicht in zijn tegenwoordigen vorm ongeveer 1200 ontstaan is) wordt
Dietrich von Bern, zoon van Dietmar (d.i. Theoderik van Verona, zoon
van Theodemir) der Amelunge genoemd en zijn mannen die
Amelungen. Verona, niet Ravenna, wordt in de Germaansche sagen
beschouwd als de hoofdstad van Dietrich. Hij had daar een paleis.
Middeleeuwsche legenden geven hem de Arena als verblijf!

3 In
andere sagen wordt Dietrich met Siegfried zelf verward. Hij bezit
tooverkrachten en verslaat draken.

4 Zulke
monogrammen komen voor op munten van Theodosius, Justinianus en andere
Keizers, als ook op die van Odovacar (Plaat 9, munt
17), Athalarik, Baduila, Luitprand enz. en op munten van steden, zooals
van Ravenna en Lucca. Theoderik’s monogram
(“Theodorus”) is meestal zoo [image: ]

5 Ondanks
alle plunderingen van Goten en Vandalen was er nog altijd in Rome, zegt
Cassiodorus, een talrijk “volk” van standbeelden en
“kudden” (bronzen) paarden.

6
Procopius echter, hoewel vurig anti-Gotisch, zegt: “Theoderik was
zeer rechtvaardig. Hij was in naam een tyran, doch in werkelijkheid een
koning.” Een inscriptie gevonden in de Pontijnsche moerassen
noemt hem “semper Augustus” en in een van zijn latere
edicten geeft hij zichzelf den titel “Romanus
princeps.”

7 In het
leger waren ook Romeinen, maar zij schenen trotsch te zijn op het
privilege “Goten” genoemd te worden.

8 Zijn
geheimzinnig verdwijnen—zooals het overlijden van Koning
Arthur—waarop in Germaansche sagen wordt gezinspeeld, moet men
niet toeschrijven aan afgrijzen, maar aan de Germaansche voorstelling
van hem als een grooten held.

9 Later
was het de kapel van het naburige Benedictijner-klooster; het werd ook
langen tijd gebruikt als het Pantheon of S. Croce van Ravenna en was
omgeven door vele graftomben.

10 Op het
zegel, niet in de afbeelding, staat in de zinspreuk, die Frederik
Barbarossa aan de stad heeft gegeven na de vrede van Constanz. Dus kan
het niet ouder zijn dan 1183. Maar het paleis bestond nog lang na
Theoderik, en werd door de Longobardische en Karolingische Koningen
gebruikt en later, nog in 1400, als vesting. Het werd afgebroken in
1801. Het gebouw op den voorgrond is een zuilengang verbonden aan de
stadsmuren. De koepel en torens zijn waarschijnlijk Karolingisch.

11
Teruggegeven aan de Katholieken na 540 en Spirito Santo genoemd.
Theoderik’s Baptisterium werd een kerk. Nu is er nog slechts de
cupola van over met een prachtig mozaïek, Christus en de 12
Apostelen voorstellend.

12 Het
lijkt op het Maltezer kruis, en men kan het te Ravenna nog zien,
ofschoon het later natuurlijk bijna “uitgeroeid” is.

13
Apollinaris, de beschermheilige van Ravenna, was een leerling en vriend
van den Heiligen Petrus en door hem uitgezonden om Noord-Italië te
bekeeren. Hij werd door een bende heidenen doodgeslagen.









Hoofdstuk II.

De schrijvers.




De schrijvers van dezen tijd zijn deels
Christelijke, zelfs Kerkvaders, deels heidensche schrijvers, en meestal
partijdig, zoodat het dikwijls onmogelijk is hun feiten of waardeering
van karakters te aanvaarden. De schrijvers, die de gebeurtenissen
beleefd hebben, wekken natuurlijk de meeste belangstelling en men zou
kunnen denken, dat deze de nauwkeurigste bijzonderheden vertellen; maar
juist zij werden het meest door persoonlijke en politieke invloeden
beheerscht. En zij, die de geschiedenis schreven van vroegere tijden,
waren gewoon vele legenden te weven tusschen hun verhalen en ook zelf
te fantaseeren, zooals Agnellus van Ravenna, die, wanneer de feiten hem
in den steek lieten, op God en de gebeden van de broeders vertrouwde om
zijn verbeelding te bezielen, opdat er geen lacuna zou zijn in
zijn Levens der Pausen. Voor de eerste 30 jaren van de vierde
eeuw hebben wij Lactantius en Eusebius, bisschop van Caesarea, die ons
o.a. een “Leven van Constantijn” geeft. Hij verklaart
openhartig, dat hij de feiten heeft verhaald of verzwegen
overeenkomstig de belangen van den godsdienst. Dan hebben wij Keizer
Julianus en zijn bewonderaar Libanius, den redenaar en leermeester van
Basilius (329–’79) en Chrysostomus (347–407),
Grieksche Kerkvaders, tijdgenooten van den Heiligen Hieronymus, den
Latijnschen Kerkvader, aan wien wij de Vulgata danken, en den Heiligen
Gregorius van Nazianzus, den hevigen bestrijder van den afvalligen
Keizer. Daarop volgt de dichter Ausonius (c. 350), leermeester van
Gratianus, en Ammianus Marcellinus, een andere bewonderaar van
Julianus, die zijn belangrijk werk begint vóór
de
troonsbestijging van dien Keizer en doorgaat tot de verdwijning van
Valens (378). Hoewel te Antiochië in Syrië geboren, was hij
de laatste van de Romeinsche onderdanen die een profane
geschiedenis in het Latijn schreef. Daarna komt Zosimus, een heidensche
Griek, een vurige tegenstander van Theodosius den Katholiek. Zijn
verhaal loopt nog over een tamelijk lange periode na dezen Keizer. Een
deel van het volgende tijdperk wordt beschreven in de Brieven
van St. Ambrosius, de Confessiones en De Civitate
Dei en andere werken van St. Augustinus (354–431) en de
geschriften van zijn leerling Orosius. Ook Jordanes en Procopius worden
nu bruikbaar, daar zij ons inlichtingen geven over Alarik, Galla
Placidia, de Vandalen en de periode tusschen de plundering van Rome
door Gaiserik en de onttroning van Romulus Augustulus in 476. Voor
Attila hebben wij veel te danken aan Priscus’ Excerpta
etc. (zie pag. 84). Ten slotte moeten wij nog Sidonius van Lyon, gehuwd
met de dochter van Avitus, vermelden; hij schreef lofredenen op hem en
andere poppen-Keizers. Door zijn geschriften verwierf hij den
bisschopszetel van Clermont, maar voor ons zijn zij van weinig
waarde.

Na den val van het West-Romeinsche Rijk in 476 verdwijnt de
Latijnsche litteratuur een tijdlang; maar onder bescherming van
Theoderik herleeft zij schitterend in de beroemde “De Consolatione Philosophiae” van Boëthius en de
werken van Cassiodorus, vooral de Geschiedenis van de Goten, of
liever het uitstekende uittreksel, dat de Oost-Gotische Jordanes
hiervan heeft gemaakt. Een ander zeer bekend schrijver van deze periode
is de Griek Procopius, die Belisarius op zijn Perzische, Afrikaansche
en Italiaansche veldtochten vergezelde en een verhaal schreef van den
Gotischen Oorlog tot den dood van Theia.

Anicius Manlius Severinus Boëthius,
wiens naam van een voorname afkomst getuigt, werd ongeveer 470 geboren.
In zijn jeugd studeerde hij te Athene en stelde zich goed op de hoogte
van de Grieksche letterkunde. In 510 was hij consul, zooals zijn vader
was geweest, en later magister officiorum. Zijn
geleerdheid, zijn rijkdom, en zijn hoog ambt verschaften hem grooten
invloed. Wij vernemen, dat zijn paleis versierd was met ivoor en
marmer, en er zijn nog brieven over (blijkbaar door Cassiodorus
geschreven), waarin Theoderik hem vriendelijk om raad vraagt over
munten, muziekinstrumenten, klokken, die loopen door middel van
stroomend water, zonnewijzers e.a., die hij wil zenden aan den
Bourgondischen Koning en waarmede hij de barbaren hoopt te verbazen
en te leeren “zichzelve niet met
ons gelijk te stellen.” In 522 werden zijn beide zonen,
wier moeder de dochter was van Symmachus, een der voornaamste
senatoren, consuls, ofschoon zij voor dat ambt tamelijk jong waren. Men
zou het leven van Boëthius dus gelukkig kunnen noemen, wanneer wij
niet de waarheid van Solon’s woorden moesten erkennen, dat wij
“op het einde moeten letten” en niet gedwongen waren de
uitspraak van Boëthius te gedenken: “De grootste smart in
elken tegenspoed is gelukkig geweest te zijn.”

Men zal zich herinneren, dat tegen het einde van zijn regeering
Theoderik zeer verbitterd was door de vijandigheid, waarmede zijn goed
bedoelde pogingen waren ontvangen, vooral in Rome, waar een sterke
anti-Gotische stemming heerschte. Zonder twijfel stonden sommige van
deze patriotten in verbinding met Constantinopel en het ontbrak niet
aan menschen, die voorname Romeinen verdacht wilden maken. Een Gotisch
partijganger, een zekere Cyprianus, diende een aanklacht in tegen den
senator Albinus. Daarop haastte Boëthius zich naar Theoderik in
zijn paleis te Verona. “Als Albinus schuldig is, dan ben ik
schuldig—en is de geheele senaat schuldig”, riep hij uit.
Doch Theoderik legde deze moedige woorden niet juist uit en
beschuldigde hem, zooals Boëthius zelf ons vertelt, dat hij in
zekere brieven de hoop had uitgedrukt, dat Rome zijn vrijheid mocht
herwinnen (libertatem sperasse Romanam). Hij werd naar
Pavia gezonden en daar gevangen gezet. De senaat, bevreesd geworden,
verklaarde hem schuldig. Het is niet bekend, welke straf eerst tegen
hem geëischt werd. Hij schreef een verdediging, doch deze is niet,
zooals de Apologia van Socrates, bewaard gebleven. Men weet niet
zeker, waar hij gevangen gezeten heeft. Sommigen noemen een kasteel
(“Rocca”) bij Pavia, anderen een gebouw bij de vroegere
kerk van S. Zeno, weer anderen het baptisterium van de toenmalige
kathedraal—misschien S. Zeno, die, zooals de meeste van
Pavia’s voormalige 165 kerken, verdwenen is.

Gedurende verscheidene maanden van verschrikkelijke spanning hield
hij zich bezig met het schrijven van zijn Apologia en de Consolatione Philosophiae. Ten slotte besloot Theoderik,
misschien verbitterd door de ontdekking van een complot en woedend over
de sympathie, die de Romeinen en vooral de vader van zijn vrouw, Symmachus, voor den
veroordeelden senator toonden, Boëthius te laten dooden. Het
vonnis werd met onmenschelijke barbaarschheid uitgevoerd. Een koord
werd om zijn hoofd gebonden en zoo strak gespannen, dat zijn oogen uit
hun kassen puilden; daarna werd hij met knuppels doodgeslagen. Dit
gebeurde, zegt men, in den Agro Calvenzano, aan den weg tusschen Milaan
en Pavia, en waarschijnlijk werd hij daar begraven, want ongeveer 1000
liet Keizer Otto III zijn stoffelijk overschot naar de S. Pietro in
Ciel d’oro te Pavia brengen, waar men gedurende meer dan acht
eeuwen zijn tombe niet ver van die van S. Augustinus kon zien. Zij
schijnt verdwenen te zijn, toen de S. Pietro veranderd en een tijdlang
verlaten werd (1844–’75), want in de gerestaureerde kerk is
hij niet meer te zien. (vgl. plaat 13 en 52. Dante, Par. X, 127.)

Een paar maanden na den dood van Boëthius werd zijn schoonvader
Symmachus aangeklaagd, en geboeid naar Ravenna gebracht, waar hij,
zonder vorm van proces, waarschijnlijk onder martelingen, ter dood werd
gebracht.

Aldus vaagde, niettegenstaande zijn edicten en uitingen van
bewondering voor de Romeinsche wetten, het wreede militaire despotisme
van den Gotischen Koning alle billijkheid weg; want de schrijvers zijn
het allen eens over de valsche beschuldiging van Boëthius. Het is
bekend, dat hij voor Albinus en zichzelf een beroep deed op de wetten
en verzocht in het openbaar verhoord te worden; en dat Symmachus
hetzelfde deed, daarvan kunnen wij overtuigd zijn. Athaulf schijnt wel
gelijk te hebben gehad, toen hij zeide, dat de Goten niet in staat
waren zichzelf te regeeren.

Het werk van Boëthius is een van de meest oprechte en
gevoelvolle boeken, die ooit geschreven zijn en staat zelfs in vele
opzichten boven de Apologia van Socrates of de Phaedo. De
uiterlijke vorm is eenigszins dramatisch. Philosophia, een voorname
jonkvrouw, verschijnt bij Boëthius in den kerker, waar hij met
hulp van de Muzen verzen heeft geschreven en zwijgend nadenkt over
hetgeen hij geschreven heeft. Zij stuurt de bekoorlijke dochters van
Mnemosyne eenigszins ontstemd weg en ondervraagt hem. Hij beschrijft
zijn ellende en verdedigt zijn gedrag: hij wil een verslag van zijn
onrechtvaardige behandeling nalaten; hij klaagt Fortuna aan en beroept
zich, evenals Job, op God. Philosophia troost
hem, en, ofschoon zij de Muzen heeft weggezonden, gaat zij soms tot den
poëtischen vorm over. Zij verzoekt hem dan zijn geloof te belijden
en hierover houden zij een langen dialoog in proza en poëzie; de
verzen, vol van schoone gedachten, zijn Horatiaansch van taal en vorm,
en geven bovendien nog wel zes en twintig variaties van Anacreontische,
Sapphische en Asclepiadeïsche versmaten. Philosophia vindt dat
Boëthius zichzelf niet kent (een toespeling op het Delphische
“Ken u zelven”) en spoort hem aan zich niet te bekommeren
om de wufte Fortuna. “Ach”, roept hij uit, “dat zijn
mooie woorden, maar ellende is werkelijkheid.” Dan
herinnert zij hem aan zijn vroeger geluk—aan zijn vrouw, zijn
zonen, zijn aanzien, zijn rijkdom. Hierop antwoordt hij: “De
grootste smart in elken tegenspoed is gelukkig geweest te zijn”,
een gevoelsuiting, die weerklank gevonden heeft bij vele schrijvers en
door Dante in onsterfelijke verzen is vereeuwigd.1 Maar
Philosophia wijst er hem op, dat hij nog steeds de liefde van zijn
gezin bezit en nog meer, dat hem gelukkig moet maken, en vaart uit
tegen eerzucht en roem. Hij antwoordt, dat niet de gewone eerzucht hem
tot het deelnemen aan de staatszaken dreef, maar de wensch om zijn
krachten te gebruiken ten voordeele van zijn medemensenen. Zij keurt
dat goed, maar weidt weer uit over de hooge macht van de Liefde en
zingt de lof van haar, die het heelal in harmonie vereenigd houdt:
“gelukkig zou het menschenras zijn, indien dezelfde liefde, die
den hemel bestuurt, ook de menschen bestuurde, want er bestaat geen
hoogere wet dan die, welke de liefde zichzelf stelt:


Quis legem dat amantibus?

Maior lex amor est sibi.



Daarop vraagt hij haar het wezen van het ware geluk te
vertellen. Dit doet zij door het valsche geluk te beschrijven en
hem te verzoeken zich het tegendeel voor te stellen—het geluk dat
bestaat in de verachting van alle aardsche dingen en in de beschouwing
van God als het summum bonum. Dit leidt tot een
uitvoerige discussie (steeds in verzen en proza) over het wezen van
God, van de ziel, van de dieren en de planten. Daarna brengt
Boëthius de oude moeilijkheid van het bestaan van het
slechte ter sprake en wanneer dit, zoo goed als men kan
verwachten, opgelost is, gaat hij over tot het mysterie van den
menschelijken vrijen wil en de voorwetenschap van God, tot de
praedestinatie en het toeval, gebed, gedachte, gevoel, wilskracht en
andere diepzinnige vraagstukken. Philosophia tracht niet al deze
problemen op te lossen, maar houdt vol, dat hoop en gebed geen ijdele
begoocheling zijn en dat zij, indien zij oprecht zijn, wel degelijk
kracht bezitten. Zoo eindigt de Consolatio van Boëthius;
daarna wordt er gezwegen, maar Philosophia blijft bij hem, totdat alles
voorbij is.

Sommige moderne schrijvers, vooral Duitschers, hebben hardnekkig
volgehouden, dat Boëthius een heiden was en dat de verschillende
werken tegen de Arianen en andere ketters, die aan hem worden
toegeschreven, onecht zijn. Zeker lijkt het vreemd, dat hij in zijn
hoofdwerk geen melding maakt van het Christendom. En toch werd hij
vroeger altijd als een Christen beschouwd en als een Christelijke
martelaar, en niet alleen werd zijn lichaam begraven in
“Cieldauro” naast den grooten Kerkvader, maar zijn
“heilige ziel” wordt geplaatst in het Paradijs2
door den grooten Italiaanschen dichter, wiens poëem een spiegel is
van het geloof der Middeleeuwen en die, zooals Carlyle zegt, dat geloof
voor altijd rythmisch zichtbaar heeft gemaakt.

Hoe sterk dit boek van Boëthius tot vroegere geslachten sprak,
blijkt wel uit het feit, dat bijna ieder groot schrijver van de
Middeleeuwen het vermeldt, het aanhaalt of het navolgt.

De naam Cassiodorus3 is reeds
dikwijls genoemd. Hij was omstreeks 480 geboren. Door aanbeveling van
zijn vader, die een hoog ambtenaar was, kwam hij als jong man in dienst
van Theoderik. Gedurende verscheidene jaren was hij Secretaris en
Minister van Staat bij den Gotischen Koning en later bij Athalarik,
Amalasuntha, Theodahad en zelfs bij Vitiges. Maar hij was nu ongeveer
zestig jaar oud en zijn langdurige ervaring had
hem ervan overtuigd, dat het plan, hetwelk hij met Theoderik had
gekoesterd, om het Gotische en Italiaansche volk samen te smelten,
onuitvoerbaar was. Daarom trok hij zich terug van het openbare leven en
stichtte (c. 539), nabij zijn geboortestad Squillace, in Calabrië,
een kluis en een klooster—dit laatste eenigszins naar het
voorbeeld van het wereldberoemde klooster van Monte Cassino, dat St.
Benedictus reeds tien jaren bestuurde. Hier bracht hij de rest van zijn
lang leven door met contemplatie en geestelijken arbeid. Waarschijnlijk
leefde hij tot den inval der Longobarden in 568, volgens sommigen tot
575. Men zegt dat hij, 93 jaar oud, een opvoedkundige verhandeling
heeft geschreven voor zijn monniken; in de dertig daaraan voorafgaande
jaren heeft hij zijn groot werk, de Historia Getarum, en
verschillende Bijbelsche commentaren en andere theologische werken,
samengesteld, en een Kerkgeschiedenis uitgegeven, die, door zijn
leerling Epiphanius uit Grieksche schrijvers gecompileerd, eeuwenlang
een populair tekstboek is gebleven.

De brieven, die Cassiodorus in opdracht van Theoderik en andere
Oost-Gotische koningen geschreven heeft, zijn zeer belangrijk en soms
vermakelijk, maar zijn bloemrijke en pompeuze stijl is dikwijls
vervelend.

[image: 21. S. Maria in Cosmedin en de Phocas-Zuil, Rome.]
21. S. Maria in Cosmedin en de Phocas-Zuil,
Rome.



De Historia Getarum, in twaalf boeken, is geschreven om de
voorouders van Theoderik te verheerlijken. Cassiodorus geloofde ten
onrechte, dat de Goten tot hetzelfde ras behoorden als de Thracische
Getae. Hij beschouwde Zalmoxis4, den God van de Getae, als
stamvader van de Amali en de Amazonen als oude Gotische heldinnen. Deze
Historia is niet meer over, maar wij bezitten er een uittreksel
van, geschreven door Jordanes, die, naar men
zeide, tot de koninklijke familie van de Amali behoorde. Hij schijnt
dat omstreeks het jaar 551 te hebben gemaakt, dus lang voor den dood
van Cassiodorus te Constantinopel, en als wij Jordanes zelf mogen
gelooven, was zijn arbeid een merkwaardige krachtproef van het
geheugen, of het moet een voortbrengsel zijn van een zeer vruchtbare
verbeelding, want hij vertelt ons, dat hij het oorspronkelijke werk
(twaalf deelen!) niet langer dan drie dagen in handen heeft gehad.
Jordanes toont natuurlijk in zijn Getica groote bewondering voor zijn Gotisch volk, maar
deelt in de geestdrift van Cassiodorus en zijn koninklijken meester
voor Romeinsche beschaving en in de hoop om een fusie van de twee
volkeren te zien.

Litterair staat het werk5 van Procopius veel hooger dan de Getica. Men kan
bemerken, dat het in later tijd is geschreven en de navolging van
anderen is onmiskenbaar. Wanneer men een beschrijving leest van een
slag of de ellende van een beleg of pest, kan men zich dikwijls
voorstellen een bladzijde te lezen uit den Peloponnesischen
Oorlog of een uitstekend academisch opstel in Thucydideïsch
proza met een zweem van Herodoteïsche naïveteit. Men is soms
werkelijk geneigd te gelooven, dat de schrijver in zijn litterairen
ijver den stijl hooger stelt dan de feiten. Maar behalve zijn geleerde
eigenaardigheden bevat het werk van Procopius vele oorspronkelijke
gedachten; bovendien is het als kroniek onschatbaar, want het is bijna
het eenige verhaal van de veldtochten van Belisarius en Narses, dat wij
van een tijdgenoot bezitten.

Procopius was geboren te Caesarea, in Palestina. Als jongeling kwam
hij te Constantinopel onder de regeering van Anastasius. Hij schijnt
weldra bekend te zijn geworden, want ongeveer 528 werd hij door
Justinianus uitgekozen om Belisarius op zijn Perzischen veldtocht te
vergezellen, waarschijnlijk als secretaris en politieke raadgever.
Zooals Polybius Scipio naar Afrika begeleidde en de verwoesting van
Carthago bijwoonde, zoo volgde Procopius Belisarius naar Afrika en was
tegenwoordig bij de inneming van Carthago. Na de vernietiging van de
Vandaalsche heerschappij in Afrika bleef hij bij den Byzantijnschen
veldheer in Italië en bewees hem belangrijke diensten tijdens het
beleg van Rome en bij andere gelegenheden. Zijn Gotische Oorlog
eindigt met den dood van Theia. De laatste zin herinnert sterk aan
Thucydides: “Aldus eindigde het 18e jaar van den
Gotischen Oorlog, die beschreven is door Procopius.”

Spoedig hierna keerde hij naar Constantinopel terug, waar zijn held
Belisarius in tamelijk ongunstige omstandigheden verkeerde, en
vergezelde hem op zijn veldtocht tegen de Avaren in 559. Een jaar of
twee later werd hij stads-prefect. Men weet niet, wanneer hij gestorven
is. 

Waarschijnlijk bezorgde zijn eenigszins vleiend verslag van
Belisarius’ veldtochten hem en zijn boek een koele ontvangst aan
het hof van Justinianus. Misschien heeft hij, om den Keizer gunstig te
stemmen, de Aedificiis Justiniani geschreven, een zeer
belangrijk werk, over de gebouwen die onder Justinianus opgericht zijn.
Een ander boek, dat waarschijnlijk door hem is geschreven, is de
Anecdota, dat door zijn Latijnsche vertaler Historia
Arcana (geheime geschiedenis) wordt genoemd. Het beweert
onthullingen te geven over schandelijke toestanden aan het keizerlijk
hof en stort een stroom van bittere satiren uit over Justinianus en
zijn gemalin Theodora, het vroegere circus-meisje. Als dit boek van
Procopius is, heeft hij het waarschijnlijk later geschreven, toen zelfs
zijn de Aedificiis geen gunstige uitwerking had, of toen zijn
verontwaardiging over de behandeling van Belisarius ten top was
gestegen. De satire werd uitgegeven na Justianius’ dood in
565.

Wij zullen hier een uittreksel laten volgen van Procopius’
beschrijving van de pest, die Constantinopel omstreeks 544 teisterde,
gedurende twintig jaren6 met eenige onderbrekingen
terugkeerde, en Gallië (zooals Gregorius van Tours vertelt) en
waarschijnlijk Brittannië bezocht. De nauwkeurige navolging van
Thucydides is merkwaardig.

Hij begint te zeggen, dat “menschen met een aanmatigend
verstand” mogen beproeven de oorzaak op te sporen van dergelijke
dingen, die als de bliksem op het menschelijk ras neerstorten, maar dat
God alleen weet, vanwaar zij komen. Geen omstandigheid of land of
klimaat of jaargetijde of volk had invloed op de baan van de pest; zij
ging haar weg, verwoestte of spaarde, zooals zij wilde. “Laat dus
ieder, hetzij wijze of astroloog, over het onderwerp spreken volgens
zijn inzichten, maar ik zal vertellen, in welk land de pest het eerst
is verschenen en beschrijven, hoe zij de menschen doodde”.
Procopius geloofde dat zij het eerst verscheen in Egypte en haar weg in
twee jaren door Palestina naar Constantinopel vond, waar hij zelf toen
was (543–44). Eerst verbeelden de menschen zich allerlei
spookgestalten te zien en door deze gewond te worden; dadelijk daarna
worden zij door de pest aangetast. Zij beproeven die door gebeden te
verbannen, maar vallen in de kerken dood. Anderen sluiten
zich op in hun huizen uit angst, dat zij door de demonen zullen worden
opgeroepen. Het eerste symptoom was plotselinge koorts, ofschoon het
lichaam bij aanraking niet heet was (zooals ook Thucydides zegt).
Binnen een paar dagen vormde zich in de lies of den oksel een gezwel,
dat de lijders in doodstrijd over den grond deed rollen of hen in de
zee of in de bronnen dreef. Bij ontleding werden in die klierachtige
gezwellen afschuwelijke bloedzweren gevonden. Bovendien was het heele
lichaam bedekt met zwarte puistjes zoo groot als linzen. Wanneer het
gezwel barstte, volgde er soms herstel, maar vele overlevenden werden
door paralysis, vooral van de tong, aangetast. “Toen nu alle
graven vol waren, en alle menschen, die gebruikt werden om de dooden in
het open veld te begraven, verdwenen waren, beklommen zij, die voor de
begrafenis van de lijken moesten zorg dragen, daar zij niet in staat
waren gelijken tred te houden met het aantal van hen, die stierven, de
torens van een gedeelte der stadsmuur, namen de daken er af en wierpen
de lijken door elkaar in de torens; en toen zij die allen, om zoo te
zeggen, tot den rand volgepropt hadden, legden zij de daken er weer op.
En de afgrijselijke stank, die vandaar de stad bereikte, verergerde de
ellende van de bewoners, vooral wanneer de wind van die kant
woei.” 






1 Bij
Dante (Inf. V. 121) is het niet alleen een weerklank, maar Francesca
voelt even diep als Boëthius.

2 Par. X.
125, waar St. Thomas van Aquino aan Dante de op een ster gelijkende
ziel van Boëthius wijst en hem beschrijft als een, die aantoont,
dat de wereld bedrog is voor hem die goed luistert.

3 Zijn
volledige naam is Magnus Aurelius Cassiodorus. Zijn vader bekleedde een
hoog ambt onder Odovacar en Theoderik; zijn grootvader was een vriend
van Aëtius en bezocht als gezant Attila.

4 Vgl.
Herodotus IV. 94–96.

5 Het
geheele werk over de Perzische, Vandaalsche en Gotische oorlogen van
Belisarius bestaat uit acht boeken en het wordt (na 553) voortgezet
door Agathias in vijf boeken.

6 Ook
Justinianus werd aangetast, maar herstelde.









Hoofdstuk III.

St. Benedictus.




Wij hebben gezien, hoe Cassiodorus, nadat hij
ongeveer dertig jaren verscheidene vorsten als raadsman en vertrouwde
gediend had, zich aan de wereld onttrok en het laatste gedeelte van
zijn leven in een klooster op de afgelegen, zuidelijke kust van
Calabrië doorbracht. Dit is een van de vele gevallen, waardoor de
sterke aantrekking bewezen wordt, die in deze vroegere tijden van de
Kerk door het kloosterleven werd uitgeoefend.

Men zal zich herinneren, dat de wilde buitensporigheden van de
Egyptische en Oostersche kluizenaars, in Italië een beweging
veroorzaakten, die, getemperd door den niet zoo prikkelbaren aard van
de Westersche en Noordsche rassen, een uitgebreiden groei van het
kloosterleven tengevolge had. Begunstigd door de Kerk, die gewonnen was
door de argumenten van Anastasius en had ingezien, dat het verstandig
was van de nieuwe religieuze geestdrift partij te trekken, verspreidde
het monasticisme zich met groote snelheid tot de uiterste grenzen van
het Westersche Rijk, en zelfs buiten die grenzen, in Ierland en Wales,
waar eenige bekende kloosters de centra van het zendingswerk en
intellectueel leven vormden, totdat de Engelsche Kerk bijna geheel
uitgeroeid werd door de heidensche Angelen. In Italië waren er in
alle standen velen, die verlangden naar de heerlijke eenzaamheid en
rustige contemplatie, die vermoeid waren door de eindelooze
verschrikkingen en gevaren van den oorlog en de eindelooze
godsdiensttwisten, die geen voldoening vonden voor hun hooger gevoel
van geloof, hoop en naastenliefde in de vormelijke onderwerping aan een
Kerk, die niets anders scheen te eischen dan een bijgeloovigen eerbied
voor zekere diepzinnige, dikwijls onbegrijpelijke uitspraken en voor de
wonderdadige krachten van oude beenderen en dergelijke fetischen. Alle
vormen van het monnikwezen berusten op verkeerd geleide
instincten, wier vrije uitoefening in het gewone leven door het
Christendom rijkelijk wordt bevorderd. De meest onnatuurlijke van deze
vormen was zeker het tragische en tevens belachelijke verschijnsel van
het oostersche kluizenaarsleven. Het westersche kloosterwezen had meer
zin en wanneer wij in aanmerking nemen de staatkundige, kerkelijke en
maatschappelijke toestanden van dien tijd en de bijna algeheele
afwezigheid van eenigen uitweg voor religieuze, intellectueele en
philanthropische geestdrift, kunnen wij het zich onttrekken aan zulk
een onbevredigende wereld niet afkeuren, vooral, wanneer de idealen van
eenzaamheid en eigen redding gepaard gaan met die van godsdienstige
broederschap en hard werken (hetzij handenarbeid of geestelijk werk),
en nog minder, wanneer later zelfverloochenende hulpvaardigheid in de
ellende van anderen, St. Franciscus en zijn eerste volgelingen
inspireert.

Cassiodorus stichtte een kluis voor eenzamen en een
kloostergemeenschap, wier leden hun tijd wijdden aan
godsdienstoefeningen, contemplatie en intellectueel werk. In de
Benedictijner-kloosters werd handenarbeid als noodzakelijker beschouwd
dan intellectueele arbeid, doch overigens is het groote verschil, dat
er tusschen Benedictus en Cassiodorus als stichters bestaat, niet
terstond duidelijk. Maar Benedictus was niet alleen de oprichter van
kloosters; hij was de stichter van de eerste groote monnikenorde
van het westersche Christendom en is de “patriarch” van
vier andere belangrijke Benedictijner Orden.1 Of de
oprichting van monnikenorden, welke in hetzelfde jaar plaats vond,
waarin Justinianus de laatste philosophen uit Athene verdreef, een
zegen voor het menschdom was of niet, behoeft hier niet besproken
worden. Dat het, zoowel ten goede als ten kwade, op de evolutie van de
Europeesche beschaving van grooten invloed is geweest, is ontwijfelbaar
en dit verleent een bijzondere waarde aan de feiten, die samenhangen
met de stichting van de Orde, die zoo snel bijna alle groepen van monniken in West-Europa in haar
organisatie opnam2 en die, als wij de vroege, half
georganiseerde Augustijnen uitzonderen, gedurende zeven
eeuwen,—dus tot den tijd van St. Franciscus en St.
Dominicus—de eenige Orde van het westersche Christendom was.

Het leven van St. Benedictus is uitvoerig en met vele fantastische
toevoegsels verteld door Gregorius den Groote, die volgens sommigen
juist op den dag geboren is, waarop de heilige stierf (21 Maart, 543).
Benedictus was in 480 te Norcia, een kleine stad in de Umbrische bergen
ten Westen van Spoleto, geboren. Toen hij ongeveer vijftien jaar was
ging hij om te studeeren naar Rome, dat toen onder Odovacar stond; maar
het leven, dat zijn mede-studenten leidden, werd hem zoo ondragelijk,
dat hij zich terugtrok in de eenzaamheid van de Apennijnen, dicht bij
de bronnen van den Arno. Zijn voedster volgde hem daarheen; haar
overdreven zorg voor het veraangenamen van zijn leven, de lastige
bewondering van het landvolk voor zijn heilig wezen en zijn vroeg
ontwikkelde gave van wonderdadigheid dwongen hem te vluchten. Hij zocht
een schuilplaats in een hol of kloof in de rotsen bij Subiaco aan den
Boven-Anio—ongeveer 23 K.M. ten zuiden van Vicovaro, het Varia
van Horatius, dat niet ver van zijn Sabijnsch landgoed in de Digentia
vallei ligt.

Bij Subiaco leefde hij een tijd als kluizenaar; zijn voedsel werd
hem verschaft door een monnik en later door schaapherders, die het aan
een touw in zijn grot lieten zakken. Maar soms moest hij zijn
schuilplaats verlaten, wanneer het ten minste in deze periode was, dat
hij gewoon was zich te straffen voor zijn verliefde gedachten aan een
Romeinsche schoone door zich naakt in een doornboschje te rollen, dat
sinds dien tijd rozen droeg, de rechtstreeksche voorouders, zegt men,
van die, welke nu aan den bezoeker van den kloostertuin getoond
worden.3

Ten slotte bewoog het heilige leven van Benedictus de monniken van
Vicovaro hem tot hun abt te kiezen. Maar zijn Regel bleek te streng
voor hun losbandige gemeenschap. Zij trachtten hem te vergiftigen; toen
hij echter den hem aangeboden beker zegende, viel deze uit
de hand van den moordenaar, een gebeurtenis, die op vele Benedictijner
schilderstukken wordt voorgesteld. Daarna trok hij zich met vele
discipelen terug naar de “Heilige Grot”, die wat hooger op
den heuvel ligt dan zijn eerste hol4; hij bewerkte, dat in de
omstreken twaalf kloosters werden gebouwd; daartoe behoorde ook het
klooster, dat later aan zijn zuster Scholastica gewijd is; in de 11e en
13e eeuw is er veel bijgebouwd en het is nu een der schoonste
merkwaardigheden van Subiaco. In dit gebouw werd in 1465 de eerste
Italiaansche drukpers opgesteld. Benedictus schijnt meer den nadruk
gelegd te hebben op het ontwijken van het kwaad dan op het weerstand
bieden daaraan. Eenige geestelijken, die afgunstig waren op zijn
succes, huurden vrouwen om de zeden van zijn monniken te bederven en
zijn aardsch Paradijs te verstoren. In een plotselinge vlaag van
walging verliet hij zijn twaalf kloosters en ging wederom een rustiger
schuilplaats zoeken. Op zijn tocht bereikte hij Cassinum, ongeveer
halfweg Rome en Napels. Boven de stad, die aan den Rapido, een
zijrivier van den Liris ligt, verheft zich de Monte Cassino, een kale
kalksteenen bergrug, ongeveer 1700 voet hoog. Hier stond nog een tempel
en een heilig bosch met standbeelden en altaren gewijd aan Apollo en
Venus; het landvolk bracht nog offers aan deze goden—of demonen.
Benedictus preekte het Christendom voor dit “bedrogen volk”
en haalde hen over den tempel en de altaren af te breken en het bosch
om te hakken; op die plaats bouwde hij een kapel voor Johannes den
Dooper en Martinus van Tours. Daarna stichtte hij (529) nog hooger op
den berg een klooster, dat gedurende meer dan dertien eeuwen als het
voornaamste van het westersche Christendom geëerd werd en dat in
het Donkere Tijdperk van de Europeesche Geschiedenis het voornaamste
toevluchtsoord was voor oude kunst en wetenschap en binnen zijn muren
veiligheid bood aan menigen vorst, krijgsman en geleerde, die de wereld
moede was.

Van Monte Cassino heeft men het gezicht over de heerlijke vallei van
den Liris bekend uit Horatius—


Non rura, quae Liris quieta

Mordet aqua, taciturnus amnis.





In het westen ligt Aquinum, de geboorteplaats van Juvenalis en den
doctor Angelicus; naar het noorden krijgt men een
kijkje over de zee en het land van Minturnae, Caieta en Sinuessa,
namen, die de herinnering wekken aan Horatius en Vergilius, en aan de
dagen, toen Rome over de wereld heerschte. En dan denkt men aan het
lange Donkere Tijdperk, dat op den val van Rome volgde en men tracht
zich voor te stellen hoe van deze zelfde muren, door Benedictus
gebouwd, menschen neerzagen op de verwoestende benden van ontelbare
indringers—Goten, Byzantijnen, Longobarden, Saracenen,
Noormannen, Duitschers, Franschen en Spanjaarden—op elkaar
volgend in een bijna onafgebroken reeks, gedurende ongeveer duizend
jaar.

[image: 22. S. Clemente, Rome.]
22. S. Clemente, Rome.



Deze plaats en de komst van Benedictus zijn beschreven door Dante of
liever door den heilige zelf; want Dante ontmoet hem in de sfeer van
Saturnus, onder de contemplatieve zielen; deze, op sterren gelijkend,
gaan de groote gouden ladder, die, als de Jacobsladder, van de aarde
naar den hoogsten hemel reikt, op en af. “Die berg”, zegt
St. Benedictus, “op welks zijde Cassino ligt, werd van oudsher
bezocht door het bedrogen, slecht gezinde volk; en ik ben het, die het
eerst hier den naam naar boven droeg van Hem die de waarheid aan ons op
aarde bracht; en zoo groote genade van God straalde over mij, dat ik de
naburige steden van dien vervloekten dienst aftrok, die eens de wereld
verleidde”. Dan klaagt Benedictus over de ontaarding van zijn
Orde en spreekt met lof en sympathie over St. Romualdus van Ravenna,
den stichter (c. 1000) van de gereformeerde of Witte Benedictijnen, de
Camaldolesi.5 Romualdus herstelde en
verscherpte den oorspronkelijken “Nieuwen Regel” van
Benedictus; de 73 artikelen, die berustten op de leeringen van St.
Paulus en gedeeltelijk ontleend waren aan den Oosterschen Regel van St.
Macarius, schreven gemeenschap van goederen, volstrekte gehoorzaamheid,
volkomen gelijkheid en handenarbeid voor, loochenden elk verschil van
stand of ras, en verboden het nietsdoen (otiositas) als een
vijand van de ziel, volgens het beginsel dat laborare est
orare.

Tegen het einde van zijn leven voegde zich bij St. Benedictus zijn
zuster, St. Scholastica, die zich op eenigen afstand van het
klooster, in een kluis vestigde. Op de Benedictijner schilderstukken
vindt men haar afgebeeld, biddend, dat haar broeder, die haar bezocht
en wilde teruggaan, zou worden tegengehouden—een gebed, dat
vervuld werd door de plotselinge uitbarsting van een hevigen storm.
Andere schilderijen stellen Benedictus voor, terwijl hij naar een vogel
kijkt, die hemelwaarts vliegt; de vogel stelt de ziel van zijn zuster
voor, die twee dagen na het zoo even vermelde bezoek stierf.

Ongeveer 542 bezocht de Gotische koning Baduila (Totila) St.
Benedictus. Men zegt dat de heilige hem heeft herkend, ofschoon hij
zich vermomd had, hem streng heeft berispt wegens zijn verwoestingen,
en hem zijn dood heeft voorspeld, die echter eerst tien jaar later
plaats vond. Kort daarna, in Maart 543, stierf Benedictus zelf. Zijn
stoffelijk overschot, evenals dat van zijn zuster, ligt onder het
hoogaltaar van de kloosterkerk van Monte Cassino. Deze kerk (herbouwd
in de 17e eeuw) heeft bijna niets, wat ouder is dan de elfde
eeuw, uit welken tijd, naar men meent, de bronzen deur, een
Byzantijnsch werk, is. Op het plein van de kerk staan oude zuilen; er
is wel beweerd dat dit zuilen waren van den tempel van Apollo of Venus
(zie p. 167). Het klooster is meermalen afgebroken. In 589, slechts
zestig jaren na de stichting, werd het verwoest door de Longobarden.
Toen vluchtten de monniken naar Rome en bleven daar 130 jaar. In 883
werd de plaats genomen en verbrand door de Saracenen en de monniken
ontsnapten naar Capua en Teano; maar reeds in 886 was hun abdij
(Badia) herbouwd. Evenals andere kloosters in Italië, is
ook dit geseculariseerd (1866) en een nationaal monument geworden. Toch
bevat het nog een seminarium en wordt bewoond door ongeveer veertig
monniken. De librije, vroeger wereldberoemd, bezit nog menig kostbaar
manuscript. In den tijd van Dante schijnt die zeer veronachtzaamd te
zijn, zooals men kan zien uit een verhaal6, dat
Benvenuto, de Dante-commentator geeft van een bezoek, dat Boccaccio aan
die librije had gebracht; hij vond “de bewaarplaats van zoo
groote schatten zonder eenige deur of andere afsluiting, gras voor de
vensters, en alle boeken en planken vol stof. Uit sommige boeken waren
heele bladen gescheurd, van anderen de randen afgeknipt. Bedroefd en weenend ging hij heen; in het
klooster kwam hij een monnik tegen en vroeg hem, waarom die kostbare
boeken zoo verminkt waren. Deze antwoordde, dat eenige monniken, om een
paar dukaten te verdienen, er bladen uitscheurden om psalmboekjes voor
jongens te maken; en van de randen maakten zij breviaria, die zij aan
vrouwen verkochten. Pijnig dus, o, geleerde, uw hersenen om boeken te
schrijven!” 






1
Camaldulensers, Vallombrosiërs, Kartuizers, Cisterciënsers.
St. Macarius en St. Basilius hadden reeds een orde in het Oosten
gesticht en ofschoon St. Augustinus (van Hippo) juist een halve eeuw
voor de geboorte van St. Benedictus stierf en men zeide, dat hij een
gemeenschap had samengesteld, bestond er geen Augustijner Orde voor de
9e eeuw, toen Leo III de geestelijkheid, die niet tot een orde
behoorde, samenbracht in een orde onder den zgn. Augustijner Regel.
Later deelden Innocentius IV en Alexander IV alle kluizenaars en
onafhankelijke broederschappen bij dezelfde orde in. Om dit tot stand
te brengen werd een wonder noodzakelijk geacht en St. Augustinus
verscheen dan ook in een visioen en dreigde de weerspannigen met den
geesel.

2 Karel de
Groote bevond, dat er geen andere monniken dan Benedictijnen in zijn
rijk waren.

3 Een
andere lezing van de legende verzekert, dat de braamstruiken en
doornboschjes, ijverig verzorgd, nog in den tijd van St. Franciscus
bestonden; bij zijn bezoek aan Subiaco (1216) veranderden zij in
rozen!

4 De
Sacro Speco heeft rotswanden versierd met de oude
frescós, voornamelijk uit de 13e eeuw. In een van de
zij-kapellen van de aangrenzende kerken is een oud portret van St.
Franciscus zonder stigmata of nimbus, dus waarschijnlijk uit de tijd
voor 1228.

5
Waarschijnlijk zoo genoemd naar het land of huis (Campo of
Ca’ Maldoli), dat door een graaf van dien naam aan
Romualdus is gegeven.

6 Zie
Dante, con il commento di T. Casini, Parad. XXII. 75.









Hoofdstuk IV.

Justinianus.




Gedurende de eerste acht jaren van zijn
regeering had Justinianus bijna geen rechtstreeksch verband met
Italië en ofschoon na 535 ongeveer dertig jaren lang de
geschiedenis van het ongelukkige land voornamelijk werd gemaakt door de
wanhopige worsteling van Goten tegen Byzantijnen en door een korte
Byzantijnsche overheersching, zijn toch de annalen van het
Byzantijnsche hof volstrekt niet zoo belangrijk voor een schrijver over
Italië, als voor iemand die het bestaan van het zgn. Romeinsche
Keizerrijk1 nagaat, van den val van Rome in 476 tot het
theoretisch verdwijnen van den echten keizerlijken titel, doordat een
vrouw dien te Constantinopel wederrechtelijk aannam, en het herleven
van dien titel in den persoon van Karel den Groote—of voor
iemand, die de lotgevallen volgt van de zgn. Byzantijnsche Keizers tot
de inneming van Constantinopel door de Turken.

Het zal dus voldoende zijn, als wij een kort verslag geven van
Justinianus’ persoonlijkheid en omgeving, en vooral van zijn
invloed op de wetgeving en de bouwkunst.

Men zal zich herinneren, dat Justinianus, een boer uit Dardanië
van lage afkomst, als jongen zijn oom Justinus naar Constantinopel
vergezelde, hoe ten slotte Justinus tot keizer werd uitgeroepen en den
troon aan zijn neef naliet. Ongeveer tien jaren voordat hij den
keizerlijken diadeem ontving, werd Justinianus tot Consul benoemd door
zijn oom, die nu meer dan zeventig jaar oud was. Het was teekenend voor
het streven van den jongen man naar den volksgunst, dat deze
gebeurtenis gevierd werd door schitterende vertooningen, niet van
gladiatoren, want die waren reeds lang, zelfs te Rome, afgeschaft en te
Constantinopel nooit toegestaan, maar door even afschuwelijke
gevechten met wilde dieren. Toen eigende hij
zich een groot aandeel in de regeering toe, en in 527, toen hij, vijf
en vijftig jaar oud, tot Augustus werd uitgeroepen, gaf Justinus hem de
teugels van de regeering geheel in handen, en stierf kort daarna.

Eenige jaren voor zijn verkiezing tot Consul had Justinianus een
hartstochtelijke genegenheid opgevat voor een vrouw, Theodora, wier
loopbaan, zooals Procopius, of wie de auteur van de Anecdota
moge zijn, die beschrijft, een merkwaardig voorbeeld geeft van
onbeschrijfelijke zedeloosheid gepaard aan eigenschappen, die in staat
bleken haar de devote liefde te verzekeren van een goeden, hoewel
zelfgenoegzamen, man, en blijkbaar de berusting en onderworpenheid, zoo
al niet den eerbied van het volk, ofschoon van dat volk eerbied werd
geeischt voor een Keizerin, die vroeger als een losbandige
tooneelspeelster gewoon was geweest met ongeloofelijke schaamteloosheid
haar persoon bloot te stellen aan het gelach en de toejuichingen van
een stampvol theater.

Als wij den schrijver van de Anecdota mogen gelooven, was
Theodora de dochter van een Cypriër, die buffet-houder was in den
Byzantijnschen Circus. Op tamelijk jeugdigen leeftijd vergezelde zij
een hoogen ambtenaar naar Egypte; wegens haar onzedelijkheid door hem
verstooten, bracht zij eenige jaren in het Oosten door en keerde ten
slotte naar Constantinopel terug, waar zij blijkbaar een meer ingetogen
leven begon, misschien met het doel zich een echtgenoot te verschaffen.
Dit doel bereikte zij, want Justinianus, die als Patricius, misschien
reeds Consul, de invloedrijkste man was in het Oostelijk Keizerrijk,
werd niet alleen doodelijk verliefd op haar, maar was zoo vast besloten
haar te huwen, dat hij na den dood van Justinus’ gemalin, die
door haar opvoeding als eenvoudig Dardaansch meisje een zeer strenge
rechter was, zijn oom overreedde een wet te laten aannemen om zulke
huwelijken te erkennen; en weldra vierde hij bruiloft (c. 525).
Bovendien, toen hij als Keizer werd gekroond, liet hij niet alleen door
den patriarch een keizerlijken diadeem op haar hoofd zetten, maar liet
haar op den troon plaats nemen, als een gelijke en onafhankelijke
collega in de regeering; en de bestuurders van de provincies moesten
een eed van trouw afleggen aan Justinianus en Theodora. Bezield door
den hartelijken eerbied, dien hij gedurende de
vier en twintig jaren van zijn huwelijk niet verloochende, gaf hij
zelfs de eer van vele zijner wetten “aan zijn wijze raadsvrouw,
zijn geëerbiedigde gemalin, die hij als een geschenk van de
Godheid had ontvangen”.

Toch wordt zij, niet alleen door den auteur van de Anecdota,
maar door verschillende orthodoxe schrijvers, als een helsche demon
beschreven. Zij wordt van de gemeenste misdaden beschuldigd, van den
moord op haar eenigen zoon (die, in het Oosten achtergelaten, later in
Constantinopel zijn rechten wilde doen gelden) en op verscheidene
aanzienlijke personen, waarvan sommige, naar men zegt, zijn omgekomen
in haar geheime onderaardsche kerkers en folterkamers. Zij werd ook,
wat men veel erger vond, beschuldigd van kettersche neigingen en van
een zoo brutale onbeschaamdheid, dat zij zelfs den Paus tegensprak en
het hem soms zeer lastig maakte. Maar wij moeten er bijvoegen, dat zij
rijkelijk geld heeft geschonken voor liefdadige doeleinden, b.v. de
stichting van een groot toevluchtsoord voor Magdalena’s.
Kloosters en hospitalen werden ruim door haar gesteund en vele
kerken—o.a. de S. Vitale te Ravenna en de S. Sofia te
Constantinopel—hadden groote verplichtingen aan haar. Bovendien,
wat haar fouten ook mogen geweest zijn, wij kunnen niet ontkennen, dat
zij moed bezat, en dat haar moed bij het beruchte
Nika-oproer2 haar heer van een laffe vlucht
en misschien van een schandelijken dood weerhield. Zij verzocht hem te
vluchten, als hij dat wenschte, maar weigerde het zelf te doen en
verklaarde liever als een Keizerin te willen sterven.

Theodora was, volgens de Anecdota, bleek en opvallend mooi,
met schitterende, doordringende oogen. Haar gestalte was niet groot,
maar zij was uitstekend geproportioneerd en haar bewegingen waren
buitengewoon bevallig. Merkwaardig is, dat zij op het
Ravenna-mozaïek boven al hare hofdames uitsteekt, zelfs boven de
aanwezige geestelijken.

Welken roem Justinianus ook moge verworven hebben, volgens zijn
tijdgenooten of volgens Dante, door de overwinningen van zijn legers in
Afrika en Italië—overwinningen, waarvan hem
de eer toch niet toekomt, daar zijn ondankbare verwaarloozing en nog
ondankbaarder jaloezie de gunstigste kansen voor zijn besten generaal
bedierven—het staat vast, dat hij door zijn wetten of liever door
de codificatie van de Romeinsche wet de dankbaarheid van het nageslacht
verdient.

In den Paradiso (VII, 6) zegt Dante, dat zich boven het hoofd
van Justinianus een tweevoudig licht verheft nl. de roem van den
krijgsman en den wetgever. In den zesden canto geeft Justinianus aan
Dante een prachtige beschrijving van het zegevierend voortschrijden van
den Romeinschen Adelaar van de dagen van Aeneas tot Karel den Grooten
en spreekt aldus over zichzelf: “Ik was Caesar en ik ben
Justinianus (d. i. hier zonder aardschen titel), die van de wetten het
overtollige en nuttelooze heb afgenomen. En voordat ik mij tot dit werk
zette, geloofde ik, dat er in Christus slechts éen natuur was,
(dus hij was een Monophysiet), en met dat geloof was ik tevreden; maar
de gebenedijde Agapetus heeft mij met zijn woorden tot het ware geloof
gebracht. Zoodra ik mij tot de Kerk begaf, behaagde het God mij te
bezielen voor deze hooge taak en ik wijdde mij er geheel aan; de
wapenen droeg ik aan Belisarius op, die door de rechterhand van God zoo
duidelijk werd geholpen, dat het een teeken was, dat ik moest
rusten”. Rusten deed hij zeker, wat den oorlog betrof, en hij was
er tevreden mee te oogsten, waar anderen zaaiden, maar zijn arbeid op
ander gebied verdient erkenning.

Het Corpus Juris, dat door zijn gevolmachtigden werd
samengesteld, wordt nog steeds beschouwd als de voornaamste bron voor
Romeinsch recht, zooals het in Europa wordt toegepast. Deze
gevolmachtigden, onder leiding van een zekeren Tribonianus, een
Pamphylischen geleerde met een literairen aanleg, zooals die van Pico
Mirandola of Bacon, stelden gedurende de jaren 530–33, den
geweldigen Codex van de keizerlijke
Constitutiones (edicten, decreten enz.) in 12 boeken op, de
Pandectae (“al-bevatters”—een
compendium van ongeveer 2000 deelen van oude wetten en
senatus-consulta van Rome, samengevat in 50 boeken en een meer
beknopt handboek, de Institutiones. Als
aanvulling van deze geweldige massa wetten, die binnen zes jaren
wederom gepubliceerd werden, vaardigde Justinianus in later jaren
(535–65) zeer vele Novellae (nieuwe wetten) uit, waardoor hij
zijn Code vergrootte of veranderde om zijn afpersingen of
die van Theodora te wettigen; en hierin verliet hij zich vooral op de
medewerking van Tribonianus. De drie hoofdwerken zijn geschreven in een
merkwaardig Latijn van de zilveren eeuw. De Novellae zijn voornamelijk
in het Grieksch. Een copie van het Pandecten-handschrift, die misschien
dateert uit Justinianus’ regeering en zeker niet later ontstond
dan in de zevende eeuw, is een van de schatten van de Laurentiaansche
Bibliotheek te Florence. Men zegt, dat alle andere bestaande
manuscripten van dat werk daarvan afgeleid zijn. In 1137 werd het van
Amalfi gehaald door de vloot van de Pisanen en nadat Pisa door de
Florentijnen in 1406 was genomen, werd het naar Florence overgebracht.
De prachtige band van dat handschrift werd in 1783 gestolen door den
Groothertog Leopold en voor 30 goudstukken verkocht.

Volgens Dante begon Justinianus, terwijl hij bezig was met dit
wetgevend werk, zich vrij te maken van kettersche dwalingen en over te
hellen tot de orthodoxe Kerk. Het was Paus Agapetus, door wiens invloed
dit tot stand kwam; het gebeurde in 535, in hetzelfde jaar, waarin het
Oost-Gotische Italië door Justinianus’ Byzantijnsche troepen
van het noorden en door Belisarius en zijn Afrikaansche veteranen van
het zuiden werd aangevallen. Weldra was de werkzame geest van den
Keizer, die steeds bezig was te formuleeren en zijn formulae aan de
wereld op te leggen, zoo geheel verdiept in dogmatische vraagstukken,
dat hij zich om niets meer bekommerde, noch om den treurigen toestand
van Italië, dat door oorlog, hongersnood en pest geteisterd werd,
noch om de grieven en ellende der Byzantijnsche provincies, die
uitgezogen werden door de ondragelijke belastingen, noodig om de enorme
uitgaven van den staat te dekken. De hooge wetgever, wiens wetten van
zoo weinig nut waren voor zijn eigen volk, was nu bezield door de
eerzucht om de hoogste Christelijke leeraar van zijn eeuw te worden:
“Onze voornaamste zorg”, schrijft hij omstreeks dezen tijd,
“is gericht op de ware dogmata van het Geloof”.

Daar hij met bijzonderen nadruk de theorie van het goddelijk recht
der monarchen op zichzelf toepaste, meende hij, dat zijn macht hem
rechtstreeks door den hemel was opgedragen en geenszins door
bemiddeling van het leger, den Senaat, of het volk, en als
vicarius van de Godheid voelde hij zich gemachtigd de besluiten van
Synoden en Pausen te negeeren en slechts het gezag te erkennen van een
algemeen Concilie, dat door hem zelf was bijeengeroepen. Een dergelijke
gedragslijn, krachtig nagevolgd door Belisarius, die een Paus afzette,
en door Narses, die onwillige bisschoppen naar Constantinopel
verscheepte, moest wel de heftigste oppositie uitlokken van den kant
der geestelijkheid.

[image: 23. S. Vitale, Ravenna.]
23. S. Vitale, Ravenna.



De toestand werd erger, toen Justinianus ontdekte, dat een eeuw
vroeger drie bisschoppen in de besluiten van het Concilie van Chalcedon
(451) drie verklaringen heimelijk hadden ingevoegd, die een duidelijk
kettersche gezindheid verrieden. Hevig verontwaardigd, matigde
Justinianus zich het recht van excommunicatie aan en sprak in naam van
de Drieëenheid den banvloek uit
over die drie clausules. Maar noch orthodox noch heterodox toonde in
deze aanmatiging van pauselijke bliksems te willen berusten. Ten slotte
ontbood de vertoornde Keizer Paus Vigilius naar Constantinopel. Deze
Paus was, na den dood van den goeden ouden Agapetus en nadat zijn
opvolger door Belisarius was afgezet, op den Heiligen Stoel geplaatst
door den invloed van Theodora, die veel verwachtte van zijn neiging tot
het Monophytisme, een vorm van ketterij die door haar begunstigd werd;
maar hij stelde haar teleur, ondersteunde den ultra-orthodoxen ijver
van haar bekeerden echtgenoot en kondigde te Constantinopel, waar hij
kort vóór, of na haar dood (1 Juli, 548) kwam, een
veroordeeling af van de drie beruchte clausules.

Maar de storm, die deze daad bij de Katholieken in het Westen
veroorzaakte, dwong hem die afkondiging te herroepen en zich te
verzetten tegen de aanspraken van den Keizer op geestelijke macht. Het
gevolg was, dat hij op een eiland in de Zee van Marmora gevangen werd
gezet; eerst in het zesde jaar van zijn ballingschap (554) kreeg hij
verlof naar Italië terug te gaan, nadat hij nog eens den banvloek
over de kettersche clausules had uitgesproken. Doch hij bereikte
Italië niet, want hij stierf op zijn reis, te Syracuse. Zonder
twijfel hadden de onderwerping van Vigilius en de vriendelijke
gevoelens van Justinianus jegens den volgenden Paus—den
“diaken” Pelagius—een tijdlang een gunstigen invloed
op de betrekkingen van den Keizer tot de Roomsche Kerk en een gevolg
hiervan was blijkbaar de zgn. Pragmatieke
Sanctie, een decreet, dat het burgerlijk en kerkelijk gezag in
Italië moest beschermen tegen de militaire macht en aan de Kerk
eenige belangrijke judicieele voorrechten gaf.

Deze ellendige godsdiensttwisten, die ons misschien onbelangrijk
lijken, waren van grooten invloed op de regeering van Justinianus. De
vijandigheid, die tusschen de verschillende Christelijke sekten
heerschte, was heviger dan de verbittering van de Kerk tegen het
Heidendom was geweest en men kon geen politieke eenheid verwachten
zonder overeenstemming in leerstellige vraagstukken. Dat Justinianus
naar een dergelijke eensgezindheid streefde, kan niet betwijfeld
worden, maar, evenals Zeno met zijn Henotikon, bereikte hij
slechts een verwijding van de kloven; en vooral de kloof tusschen het
Oosten en Westen werd verbreed, waardoor een paar geslachten later de
heftige en langdurige strijd over den beeldendienst ontstond. Bovendien
had Justinianus’ religieuze manie een zeer belangrijken en
misschien verderfelijken invloed op Italië, want het deed hem de
welvaart en de verdediging van de onlangs veroverde diocese schandelijk
verwaarloozen en het was aldus een van de oorzaken, waardoor de weg
voor de Longobarden gebaand werd.

In zijn boek over de bouwwerken van Justinianus beschrijft en
vermeldt Procopius een groot aantal kerken, aquaeducten, hospitalen,
bruggen en andere gebouwen, die door den Keizer of onder zijn
auspiciën zijn opgericht, niet alleen in Constantinopel, maar ook
in Klein-Azië, Syrië, Palestina, Egypte en andere deelen van
Afrika. Het boek is blijkbaar niet lang na den dood van Theia en den
terugkeer van Procopius in Constantinopel geschreven, en voordat de
Byzantijnsche heerschappij in Italië weer hecht gevestigd was. Dit
verklaart waarschijnlijk het feit, dat er geen Italiaansche gebouwen in
worden vermeld.

In en rondom Constantinopel bouwde en herbouwde Justinianus ongeveer
vijf en twintig kerken, waarvan vele rijk versierd waren met marmeren
beelden en mozaïeken. De meesten waren waarschijnlijk in den
nieuwen Byzantijnschen stijl, die den ouden basiliek-stijl begon te
verdringen en van dezen was de voornaamste de groote kathedraal, gewijd
aan de Heilige Wijsheid (Hagia Sophia) van God en algemeen
bekend als de Sofia-kerk.3) Door Constantijn was
een basiliek van denzelfden naam op dezelfde plaats gebouwd. Die was
verbrand bij het tumult, dat door de verbanning van den patriarch
Chrysostomus ontstond, en een tweede gebouw, een basiliek met houten
dak, was eveneens vernield bij het Nika-oproer. De Sofia-kerk van
Justinianus bestaat nog, d.w.z. het gebouw zooals het door hem hersteld
is na een aardbeving, waarbij een groot deel van den ouden koepel was
ingestort. Het plan van deze prachtige kerk (thans een moskee) werd
ontworpen door Anthemius van Tralles, éen der vijf broeders, die
allen even beroemd waren, ieder in hun beroep. Haar luister, die door
Turksch fanatisme gedeeltelijk is verborgen of ontsierd, wordt zeer
juist beschreven door Justinianus’ uitroep: “Ik heb U
overtroffen, o Salomon!” Over den bouwstijl van de Sofia-kerk
zullen wij later nog spreken.

Onder de vele andere kerken door Justinianus in Constantinopel
opgericht was een nieuw gebouw in Byzantijnschen stijl op de plaats van
de oude Constantijnsche Kerk van de Heilige Apostelen. Het is
verdwenen, doch naar dit voorbeeld is de St. Marcus’ kathedraal
met de vijf koepels te Venetië gebouwd, en dus is de herinnering
daaraan blijven bestaan. Aan Justinianus moet ook worden toegeschreven
de Byzantijnsche kerk van St. Sergius en St. Bacchus, die zooals de S.
Vitale te Ravenna, in het midden achthoekig is, met acht bogen, waarop
een groote koepel rust. Deze S. Vitale is ook een beroemde, nog
bestaande kerk, die in nauwe betrekking staat met den naam van
Justinianus. Zij is ouder dan de St. Sophia (waaraan men in 532 begon);
het is een Byzantijnsche kerk, en gelijkt zoozeer op de kerk van St.
Sergius en St. Bacchus, dat zeer waarschijnlijk het ontwerp voor
Theoderik’s kerk te Ravenna en misschien zelfs de werklieden
afkomstig waren van Anthemius en een ander oosterschen architect; en
toevallig was de man, die de leiding had van den bouw van de S.
Vitale4), Aartsbisschop Ecclesius, juist een jaar, voordat
men aan de kerk begon, te Constantinopel; want Koning Theoderik zond in
525 gezanten naar het oostersche hof, en onder dezen was, behalve Paus
Johannes, ook Ecclesius. Zijn houding te Constantinopel
beviel den Ariaanschen monarch blijkbaar beter dan die van den
ongelukkigen Paus, want kort na zijn terugkeer en waarschijnlijk
vóor Theoderik’s dood begon hij deze prachtige
Byzantijnsche kerk, die, trots vele herstellingen toch nog iets van
haar oorspronkelijken luister behouden heeft. Van bijzondere schoonheid
zijn de marmeren zuilen, met de fijnbewerkte kapiteelen en
onbeschrijfelijk rijk zijn de mozaïeken.

Sommige van deze mozaïeken zijn geplaatst tijdens het leven van
Ecclesius († 534), want hij wordt er op voorgesteld zonder
nimbus. Dit apsis-mozaïek, zooals de groep engelen in de S.
Apollinare Nuovo, onderscheidt zich sterk van de andere door zijn
eenvoudige en indrukwekkende grootheid, die wij ook in de oudere
mozaïeken te Ravenna en te Rome vinden. De andere kenmerken zich
door den pronkerigen opschik en onartistieke uitvoering, die men
gewoonlijk bij Byzantijnsche mozaïeken aantreft. Deze behooren tot
de periode, die volgt op de inneming van Ravenna (540) door Belisarius,
en waren zonder twijfel bekostigd door Justinianus en Theodora, die
ruim hadden ingeschreven voor de versiering van de S. Vitale. Het is
dus zeer belangrijk, dat onder deze latere mozaïeken de portretten
van den Keizer en de Keizerin voorkomen en uit den nimbus,
waarmede beiden zijn versierd mogen wij misschien afleiden, dat de
mozaïeken voltooid zijn na 548, toen Theodora stierf, of zelfs na
Justinianus’ dood in 565. Justinianus wordt afgebeeld met een
gouden bakje vol juweelen of geld, dat hij de kerk aanbiedt; hij is
vergezeld van den Aartsbisschop Maximianus, die het gebouw in 547 heeft
gewijd. Theodora5, omgeven door haar hofdames, brengt als haar
offer een grooten beker en is op het punt de kerkdeur binnen te gaan,
waarbij de doopvont staat.

Nog éen kerk, S. Apollinare in Classe moet hier in verband
met Justinianus vermeld worden, want het is zeer waarschijnlijk dat hij
persoonlijk belang had bij de voltooiing van die kerk, daar zij
tusschen 535 en 538 gebouwd is door den opvolger van Ecclesius en,
evenals de S. Vitale, door Maximianus gewijd is. De stad en de haven
van Classe zijn, zooals wij reeds verteld hebben, geheel
verdwenen en deze groote basiliek van S. Apollinare staat nu, evenals
de oude Grieksche tempels te Paestum, bijna geheel verlaten; misschien
is er geen indrukwekkender gebouw in de wereld. Uitwendig bezit het
geen schoonheid die met een Griekschen tempel of noordelijke kathedraal
kan vergeleken worden, ofschoon men den ouden klokketoren, die in
zwijgende waardigheid tusschen de met waterlelies bedekte poelen en de
drassige velden van het eenzame moerasland zich verheft, niet licht zal
vergeten; maar inwendig is deze basiliek een van de heerlijkste en
prachtigste, die bestaan. 

[image: Het Rijk van de Longobarden]
Het Rijk van de Longobarden

c. 568–c.700










1 In de
Middeleeuwen nam men algemeen aan, dat het Romeinsche Keizerrijk nog
steeds bestond.

2 Men leze
het levendig verslag van de 4 partijen of race-clubs van den
Romeinschen Circus (wit, rood, groen, blauw) en de onlusten
ontstaan door de moorddadige veeten tusschen die partijen, bij Gibbon
XL, 2, en de commentatoren op Juvenal. Sat. XI. 193 sq., verzen die,
mutatis mutandis, nog heden van toepassing zijn. De
uitroep “Nika” beteekent “Overwin!”

3 Het
Parthenon te Athene was reeds als kerk aan de Hagia Sophia gewijd.

4 Op een
van de groote mozaïeken wordt hij voorgesteld met een model van de
kerk in zijn hand.

5 Haar
diadeem is rijk bezet met groote parels en edelgesteenten, zooals de
latere Keizerskroon (zie fig. 19). Het haar met de lange oorhangers en
den breeden kraag, maniakon, alles rijk voorzien van juweelen,
vervangen volgens de nieuwe mode den breeden en zwaren gouden
halsketting.









Derde Deel.





Historisch Overzicht.

568–800.




Ons verhaal is afgebroken bij den dood van
Narses, die waarschijnlijk in 567 plaats vond, een paar maanden voor
den inval van de Longobarden; nu volgt, gedurende twee eeuwen ongeveer,
de heerschappij van de Longobarden, een tamelijk donkere en droevige
periode, waarin vele zaden, die later bloemen en vruchten
voortbrachten, zich in den grond ontwikkelden, maar die voor ons niet
veel aantrekkelijks heeft, behalve eenige belangrijke persoonlijkheden,
voorboden van de komende lente van de Italiaansche kunst.

De bronnen van onze kennis zijn verscheidene; van groot belang zijn
de geschriften van Paus Gregorius den Groote, het Edict van Koning
Rotharis (Roterik) met een voorrede, waarin vele feiten vermeld worden,
die een duisteren tijd eenigermate belichten (tot 640 ongeveer);
tegelijk met de handschriften van die voorrede is een belangwekkenden
Origo Langobardorum van omstreeks 607 gevonden, die de
eenigszins legendarische oudste geschiedenis van de Longobarden geeft;
ten slotte hebben de Historia Langobardorum van Paul Warnefrid,
algemeen bekend als Paulus Diaconus, een Longobard, die een tijdlang
leefde aan het hof van Karel den Groote en zich ten slotte terugtrok in
het Benedictijner klooster van Monte Cassino, waar hij waarschijnlijk
omstreeks 800 stierf. Zijn Historia geeft een zeer duidelijke
beschrijving van den ellentoestand van Italië tijdens den
Longobarden-inval en een reeks van levendige portretten van de
Longobardische koningen tot de regeering van Liutprand, met vele
invoegsels, in den trant van Herodotus. Het werk is onvoltooid,
misschien, omdat hijzelf een Longobard was en toch veel aan den
Frankischen koning te danken had, zoodat hij het lastig vond
de verovering van Italië door de Franken te beschrijven.

[image: 24. Mozaïek in S. Pudenziana en S. Prassede, Rome.]
24. Mozaïek in S. Pudenziana en S. Prassede,
Rome.



Volgens Paulus Diaconus kwamen de Langobardi of Longobardi
(“Langbaarden”), evenals de Goten, van Scandinavië,
waarheen hun voorouders waarschijnlijk uit de binnenlanden van
Azië getrokken waren. Zij worden vermeld door een Latijnschen
schrijver, Velleius Paterculus, die ten tijde van Augustus in
Germanië onder Tiberius gediend had. Hij noemt hun woestheid erger
dan die der Germanen en vertelt dat zij aan de Beneden-Elbe wonen.
Ongeveer 178 namen zij deel aan de zuidwaartsche beweging van
verschillende stammen, die door Marcus Aurelius gestuit werd. Dan
hooren wij drie eeuwen niets van hen, maar zij zullen wel onder de
bondgenooten van Attila geweest zijn en blijkbaar trokken zij ongeveer
508 zuidwaarts van de Elbe en vestigden zich aan den noordelijken oever
van den Donau, na de Herulen te hebben overwonnen. Vier en veertig jaar
later (552) gedroegen zich de Longobardische hulptroepen van Narses zoo
woest, dat hij hen moest omkoopen om naar hun land terug te gaan. De
koning van deze hulptroepen was Audoin, wiens zoon Alboin thans onze
aandacht vraagt.

Tegenover de Longobarden in het land der Rugiërs (de streek
langs den noordelijken oever van den Donau, tusschen Regensburg en
Weenen) woonden de Gepiden, die uit het Westen, uit Dacië
schijnen, gekomen te zijn en het land, dat Theoderik en zijn Oost-Goten
hadden verlaten, Pannonië enz. hadden bezet. Deze Gepiden waren in
554 zoo lastig voor het Romeinsche Rijk, dat door Justinianus, volgens
de gewone politiek van het Byzantijnsche hof, de Longobarden werden
omgekocht om hen aan te vallen. Op den eersten veldtocht doodde de
jonge Alboin den zoon van den koning der Gepiden, Torismund, maar de
oorlog werd voortgezet en eerst toen de Longobarden voor een deel van
hun vee en veel land en buit een verbond met de Avaren, dien woesten
stam van Turksche afkomst, waardoor Justinianus zoo verschrikt was,
hadden gekocht, verpletterden zij hun vijand in een grooten slag. De
Gepiden schijnen ongeveer uitgeroeid te zijn, want men hoort niet meer
van hen en hun koning Cunimund onderging hetzelfde lot als zijn broeder
Torismund door de hand van Alboin, die nu koning van de Longobarden
was. Zijn hoofd werd afgeslagen en Alboin liet van
den schedel een drinkbeker maken. Zijn dochter Rosamund werd gevangen
genomen en gedwongen Alboin te trouwen, die vroeger naar haar hand had
gedongen, maar met minachting door haar vader was afgewezen.

De inval van de Longobarden in Italië had verschillende
oorzaken. Een van deze was zonder twijfel de druk op hen uitgeoefend
door de woeste Avaren, die zelf waarschijnlijk westwaarts werden
gedrongen door andere stammen uit het oosten; een andere oorzaak was
misschien de uitnoodiging van Narses; nog een andere, dat Italië
door zijn bekenden rijkdom en vruchtbaarheid de indringers tot zich
trok, vooral daar het in dezen tijd bijna weerloos was. De Byzantijnen
hadden hun macht niet voldoende bevestigd. Het was hun, evenmin als de
Oost-Goten, gelukt de gunst of berusting van het Italiaansche volk te
winnen. Narses had de geestelijkheid en den adel zoo verbitterd door
zijn militair despotisme, en het volk door zijn uitpersingen dat,
zooals de Romeinsche gezanten aan Justinus hadden verklaard,
Italië verwoest door de lange oorlogen, ontvolkt door hongersnood
en pest, volkomen onmachtig zich te verdedigen, bereid was zich onder
Gotische of elke andere heerschappij te stellen, daar die
waarschijnlijk dragelijker zou zijn dan die van Narses en het
Oostelijke Keizerrijk. Narses had toen zijn ontslag gekregen, maar
ofschoon zijn opvolger Longinus getracht had eenige verbetering te
brengen, was hem dat mislukt. Hij maakte geen plan voor een
systematische verdediging, maar sloot zich op in Ravenna. De
verstrooide overblijfselen van het Gotische leger sloten zich zonder
twijfel bij den nieuwen barbaarschen indringer aan en in ongeveer
achttien maanden werden vele van de voornaamste steden van
Noord-Italië overgegeven aan of veroverd door de horden1
van Longobarden, Gepiden, Sueven, Saksen, Bulgaren en Beieren, die met
hun vrouwen, kinderen, vee en al hun roerende bezittingen Alboin waren
gevolgd over den welbekenden pas van de Julische Alpen, die zoo
dikwijls door binnendringende benden was gebruikt.

Pavia bood hardnekkigen weerstand en werd drie jaren lang belegerd.
Het was in dien tijd sterker en belangrijker dan Milaan, dat nog niet hersteld was na den inval
van de Franken, en het werd nu hoofdstad van het Longobardische
Koninkrijk. Dit rijk omvatte in Noord-Italië de twee provincies
Neustria en Austria, hetgeen ongeveer hetzelfde was als het
tegenwoordige Lombardije, Piemont, Emilia en Noord-Venetia, met de
volgende steden: Verona, Vicenza, Mantua, Trento, Bergamo, Brescia,
Milaan, Pavia, Turijn, Parma, Modena, Aquileia, Treviso. In het
noorden, westen en oosten werd dit gebied begrensd door de Alpen, maar
naar het zuiden breidde Alboin zijn veroveringen uit over de Apennijnen
en tot de streek van Urbino en den Furlo-pas (de bekende Petra intercisa), welk strategisch punt hij bezette. En zoo
weinig weerstand werd er in Midden-Italië geboden, dat benden van
barbaren verder zuidwaarts marcheerden, het geheele binnenland en een
belangrijk deel van de kust veroverden, behalve de versterkte havens,
die toegankelijk waren voor de Byzantijnsche vloot. Twee van hun
aanvoerders wierpen zich als hertogen (duces) van dit veroverde
gebied op; de een koos Spoleto en de ander Benevento tot residentie.
Deze twee Longobardische hertogdommen, die later veel moeilijkheden
veroorzaakten, schijnen eerst in naam aan Alboin onderworpen geweest te
zijn, maar weldra werden zij feitelijk onafhankelijk.

De steden en landstreken van Italië, die de Byzantijnsche
heerschappij nog erkenden en in naam het Exarchaat2 vormden,
waren de volgende: Ravenna en het omliggende gebied met de steden
Padua, Bologna etc; het hertogdom Venetia, d.w.z. Venetië en
eenige aangrenzende eilanden en gebied op het vasteland; een deel van
Istrië; de “Pentapolis” met de steden Rimini, Ancona
etc; Genua en de Ligurische Riviera; Rome en zijn
“hertogdom”; Napels en zijn gebied, waartoe Cumae en Amalfi
behoorden; de “hak en teen” van Italië; Sicilië
en Sardinië.

De verovering door de Longobarden was dus allerminst volledig.
Gedurende een eeuw was de heerschappij over Italië verdeeld
tusschen twee volkeren van geheel verschillend karakter, een feit dat
op zich zelf reeds een scheuring veróorzaakte; en
deze scheuring in de nationaliteit werd verergerd, totdat zij
onherstelbaar werd door de inwendige oneenigheden en de zwakheid van
hen, die aanspraak maakten op de heerschappij; want, aangezien oproer
en anarchie voortdurend het Longobarden-rijk teisterden, en de
Byzantijnen steeds wanhopig worstelden om hun gezag te handhaven tegen
de snel toenemende macht van de Pausen en de begeerte naar vrijheid,
die in Italië wakker werd, maakten in alle deelen van het land de
steden zich langzamerhand min of meer onafhankelijk of begonnen zich
tot kleine staten te vereenigen, waardoor ontelbare staatkundige
verwikkelingen ontstonden.

Kort na de inneming van Pavia (572) werd Alboin vermoord. De
geschiedenis van zijn dood lijkt op het Gyges-verhaal van Herodotus en
schijnt een echo gevonden te hebben in de legende van de “Schoone
Rosamonde.” Men zegt, dat hij zijn vrouw bij een feestmaal
uitgenoodigd of gedwongen heeft te drinken uit den beker, die gemaakt
was van den schedel van haar vader Cunimund. Rosamund wreekte zich door
haar minnaar, een edelman, Helmechis geheeten, den wapendrager van den
koning, over te halen hem te vermoorden, of volgens anderen, een
moordenaar voor die daad te huren. Alboin, in zijn slaap overvallen,
trachtte tevergeefs zijn zwaard te trekken, dat door zijn vrouw aan de
scheede was vastgebonden, en nadat hij zich eenigen tijd met een stoel
had verdedigd werd hij overweldigd en gedood.3 Helmechis en
Rosamund trachtten met den steun van het Gepidische leger de
koninklijke heerschappij te bemachtigen, maar moesten wijken voor de
verontwaardigde Longobarden en de hulp inroepen van den Byzantijnschen
stadhouder van Ravenna, Longinus. Deze stuurde schepen de Po en de
Adige op en aldus ontvluchtten zij te zamen met Alboin’s dochter
Albsuinda. Te Ravenna werden zij eervol ontvangen. Toen besloot
Rosamund, bemerkend dat Longinus verrukt was van haar schoonheid, zich
vrij te maken van Helmechis; maar nadat hij iets van den wijn gedronken
had, dien zij hem in zijn badkamer had gebracht, ontdekte
hij, dat er vergift in was en dwong haar het overige van den
doodelijken drank zelf te drinken. Misschien zijn de bijzonderheden van
dit dramatisch verhaal verzinsels, ontstaan door een poging van de
Koningin om Byzantijnschen invloed te laten gelden of zelfs door een
samenzwering om de Byzantijnsche suprematie te herstellen. Maar de
waarheid is soms even vreemd als de verdichting en de toestanden bij de
Longobarden waren in dien tijd, ondanks hun Christelijken godsdienst
(of beter Arianisme) zoodanig, dat men het verhaal wel kan
gelooven.

Hoe het ook zij, twisten en samenzweringen kwamen blijkbaar
herhaaldelijk voor, want de volgende koning, Clefi of Kleph, werd na
een regeering van achttien maanden vermoord en daar de hertogen het
niet eens konden worden, werd er niemand in zijn plaats gekozen, maar
de volgende tien jaren bestuurden de hertogen, die waarschijnlijk zes
en dertig in aantal4 waren, ieder hun eigen hertogdom
zonder een leenheer te erkennen; als wij Paulus Diaconus mogen
gelooven, regeerden de meesten zeer wreed, daar zij de rijke
grondbezitters verdreven en soms zelfs doodden, een derde van de
inkomsten eischten, de Katholieke kerken plunderden en de
geestelijkheid vervolgden.

In het noorden waren de Longobarden reeds meermalen aangevallen en
verslagen door de Franken, die de grenslanden bij de Alpen (Savoye,
Zwitserland, Provence enz.) bezet hielden, vanwaar zij gemakkelijk op
Milaan en in de Po-vlakte konden neerstrijken, zooals zij ten tijde van
de Goten hadden gedaan. Deze Franken waren de eenige hoop voor
Italië, want de Byzantijnsche macht was snel5 aan het
afnemen en een beroep van de Romeinen op den Keizer in het Oosten
(Tiberius) had slechts den raad ten gevolge gehad te trachten de
Longobarden om te koopen of de Franken over te halen om hen aan te
vallen. Zonder twijfel was dit plan vroeger besproken, voordat Tiberius
dezen wanhopigen raad gaf en het verrast ons niet, dat ongeveer een
jaar later (581) Paus Pelagius II aan den bisschop van Auxerre
schrijft, de Franken er toch op te wijzen, dat zij als
orthodoxen Katholieken verplicht waren, Rome en geheel Italië te
bevrijden van dat goddelooze Longobardische volk. Nog meer werkten
waarschijnlijk vijftig duizend goudstukken uit, die naar de Franken
gestuurd werden door Keizer Mauricius, die bij den dood van Tiberius
door het gepeupel gekozen was, maar de keizerlijke macht toch wel
waardig bleek te zijn. De Franken schijnen op deze uitnoodigingen
gereageerd te hebben, maar zij werden zoo in beslag genomen door
burgertwisten, dat zij na een of twee woedende aanvallen zich lieten
omkoopen, ditmaal door de Longobarden. Zoo werd de Frankische
verovering van Italië, die reeds mogelijk en dreigend scheen,
voorloopig uitgesteld.

Maar het verbond met de Franken had de hoop en den moed van de
Byzantijnen in Italië hernieuwd en het dringend verzoek om hulp,
dat Paus Pelagius weder deed door middel van zijn gezant of Nuntius
(apocrisarius) Gregorius (den Groote), bewerkte de verkiezing
van een nieuwen en ondernemenden Exarch, Smaragdus (Smaraldo), die
weldra kwam met een aanzienlijke strijdmacht. De Longobarden
daarentegen, die geen Koning hadden, waren tot flinke samenwerking niet
in staat, totdat ten slotte de hertogen, die de oorzaak van hun eigen
zwakte inzagen, een vergadering te Pavia (585) hielden en Autharis
(Autherik), den zoon van Clefi, als hun souverein aannamen, terwijl zij
gedeelten van hun inkomsten afstonden om de monarchie te begiftigen. De
worsteling tusschen de Longobarden en Byzantijnen werd nu heviger,
vooral in het noorden en oosten, waar twee belangrijke gebeurtenissen
plaats grepen: de Isola Comacina, een klein rotsachtig eiland in het
meer van Como, dat zeer interessant is met het oog op den oorsprong van
de Longobardische architectuur en dat toen een sterke voorpost van de
Byzantijnen was, werd door de Longobarden genomen; Smaragdus
daarentegen heroverde in 588 de stad en de haven van Classe, waarover
wij ons nauwelijks behoeven te verbazen, daar de Byzantijnen meesters
van de zee waren. Inderdaad moet men er zich veeleer over verwonderen,
dat de Longobarden die plaats negen jaren lang behouden hebben, terwijl
zij toch ingesloten waren tusschen de zee en de bolwerken van Ravenna.


Deze oorlog werd een tijdlang onderbroken door een groote
overwinning van Autharis op de Franken, die, weder door de Byzantijnen
omgekocht, door den Splügen-pas de landstreek rondom het Como-meer
binnendrongen; volgens Paulus Diaconus had er nooit zulk een slachting
onder de Franken plaats gehad. In de tamelijk rustige pauze, die op
dezen slag (589) volgde, dong de Longobardische koning naar de hand van
een Beiersche prinses, Theudelinde, daar hij zich gaarne een bondgenoot
wilde verwerven. De geschiedenis van dit aanzoek en nog veel meer over
Koningin Theudelinde of Theodelinda, zooals de Romeinen zeiden, zal
later verhaald worden.6 Dat huwelijk verbitterde den
Frankischen koning, Childebert zoozeer, dat hij wederom Italië
binnenrukte. Doch opnieuw werden de Franken gedwongen terug te trekken
wegens burgertwisten in hun land en de terugtocht werd verhaast door
een geweldige overstrooming van de Italiaansche laaglanden en vooral
ook door de pest, die met groote kwaadaardigheid uitbrak.

Paus Pelagius was een van de duizenden slachtoffers van die pest in
590. Hij werd opgevolgd door Gregorius. Wij hebben reeds van hem
gehoord als gezant van den Paus te Constantinopel. In dit jaar 590
stierf ook Koning Autharis. Hij was waarschijnlijk een van de beste
Longobardische vorsten, ofschoon sommige onduidelijke uitdrukkingen van
Paulus Diaconus er op schijnen te wijzen, dat onder zijn regeering de
Italianen nog meer werden verdrukt dan onder de hertogen, zelfs tot
slaaf werden gemaakt en onder de Longobarden werden verdeeld. Maar dit
is in strijd met andere plaatsen, waar hij spreekt over den toestand
van het land in dien tijd. “Men hoorde van geen
gewelddaden,” zegt hij “noch van eenige revolutionaire
samenzwering; niemand onderdrukte een ander op onrechtvaardige wijze,
niemand plunderde; er waren geen dieven, geen roovers; ieder ging zijn
weg, waarheen hij wilde, zonder vrees of angst.”

Dat de Longobarden barbaren waren, die niet zoo artistiek waren
aangelegd als de Goten, is duidelijk; zij schijnen niet dat
gevoel voor de zuidelijke kunst en litteratuur gehad te hebben, dat zoo
merkwaardig is bij Theoderik, Amalasuntha. en ook bij Theodahad; maar
zij waren blijkbaar niet zoo wreed. Geen der Longobardische vorsten,
zelfs Alboin niet, kan beschuldigd worden van de woeste wreedheid, die
Theoderik en Theodahad aan den dag hebben gelegd. Het wilde uiterlijk
van de oorspronkelijke Longobarden, hun linnen kleederen met bonte
strepen, hun aan de achterzijde geschoren hoofden, de ruige haren, die
over hun gezicht hingen en hun lange baarden werden met
nieuwsgierigheid en schrik door hun naaste afstammelingen aanschouwd.
In het zomerpaleis van Theoderik, te Monza, dat Koningin Theodelinda
liet herstellen en met fresco’s versieren, waren deze barbaarsche
stamvaders van het ras afgebeeld; zonder twijfel wekten zij groote
verwondering en afschuw, reeds lang voor de dagen van Paulus Diaconus,
die met eenige ontsteltenis de portretten van zijn voorvaderen zag en
beschreef. Maar ondanks dit ruwe uiterlijk en hun woestheid in den
oorlog, waardoor zelfs Narses gedwongen werd zich van hen, als
bondgenooten, te ontdoen, was er in hen een zachtheid, edelmoedigheid
en ridderlijkheid verborgen, die dikwijls hun gevangenen en onderdanen
verraste. Deze eigenschappen komen duidelijk uit in de Longobardische
wetten van Rotharis en worden juist aangegeven in het grafschrift van
een Longobardischen krijger, dat Faulus Diaconus aanhaalt:


Terribilis visu facies; sed mente benignus

Longaque robusto pectore barba fuit.



De meer humane, ridderlijke en gevoelige trekken in
het Longobardische karakter maakten ongetwijfeld die samen-smelting met
de overwonnen Italianen mogelijk, die onmogelijk was gebleken in het
geval met de Goten. De geleidelijke fusie van het Longobardische
met het Italiaansche ras bracht in den loop der tijden de
nieuw-Italiaansche kunst voort, die zich het eerst openbaarde in de
Longobardisch-Romaansche architectuur en later in de Toskaansche
beeldhouw- en schilderkunst—ofschoon alle drie uitwendig andere
invloeden hebben ondergaan. Daarentegen verdween door de gedeeltelijke
verovering en het gebrekkig georganiseerde bestuur der Longobarden zeer
zeker de eenheid in het Italiaansche volkskarakter. Of
die verdeeling gunstig was voor de kunst, is een vraag, die
gemakkelijker is te stellen dan te beantwoorden, maar dat het den
risorgimento van Italië voor vele eeuwen
uitstelde, is onbetwistbaar.

[image: 25. S. Pietro, Toscanella.]
25. S. Pietro, Toscanella.



Men zal zich herinneren, dat Alarik’s opvolger, Athaulf, zijn
plan om een Gotisch Rijk te stichten opgaf, omdat hij overtuigd was
geworden, dat de Goten niet in staat waren zichzelf te besturen en dat
de eenige mogelijkheid om de orde te verzekeren lag in hun eerbied voor
de oude Romeinsche staatsinstellingen. Ook Theoderik en zijn dochter
Amalasuntha, moesten, niettegenstaande hun hevig verlangen om een
Vereenigd Italië te stichten, toegeven, dat Gotische invloeden hun
te sterk waren. De Longobarden brachten het evenmin tot stand, doch
tengevolge van andere oorzaken. Zij waren Italië niet
binnengedrongen op verzoek van den Oost-Romeinschen Keizer, zooals
Theoderik, en evenmin koesterden zij zulk een eerbied voor het
Keizerrijk. In hoeverre zij Romeinsche wetten en Romeinsche ambtenaren
afgeschaft hebben, kan men niet gemakkelijk aantoonen; maar het is
zeker dat zij in vele opzichten hun eigen regeeringsstelsel hebben
ingevoerd. Nu berustte dit stelsel alleen op mondeling overgeleverde
wetten en paste beter bij hun vroeger nomaden-leven dan bij de
omstandigheden, waarin zij nu verkeerden als heerschers in een land,
dat gedurende vele eeuwen het centrum van Europeesche beschaving was
geweest, terwijl zij vergelijkenderwijze de minderen in aantal waren.
Bovendien was de contrôle, die de Longobardische koning over zijn
krijgslieden uitoefende zeer verslapt, daar zijn onderdanen over bijna
geheel Italië verspreid waren en er een groot aantal hertogdommen
waren ontstaan, van welke sommige weldra onafhankelijk werden onder het
bestuur van vorsten, die erfelijke dynastiën stichtten. Ook had de
koning, ofschoon hij in geval van oorlog de hoogste macht bezat, toch
geen erfelijke rechten—een feit dat veel bloedvergieten en
verwarring veroorzaakte—en ofschoon zijn gezag aan de
hertogelijke hoven vertegenwoordigd werd door ambtenaren (gastaldi) die de financiën moesten controleeren,
oorlogsbelasting innen en toezicht houden op militaire zaken, werden
deze meer en meer tegengewerkt door de particuliere raadslieden en
gouverneurs van hertogen (gasiadi en sculdasci). Deze decentralisatie was de oorzaak, dat
het Longobardische koninkrijk geen stevig aaneengesloten staat werd.
Maar juist deze onmacht om te heerschen leidde tot de fusie met de
verschillende Italiaansche volkeren en ofschoon het de vorming van een
Italiaansche natie uitstelde, is het toch zonder twijfel een zegen
geweest.

Na den dood van Autharis in 590 verzochten de hertogen Theodelinda,
wier karakter en intellect indruk hadden gemaakt, een echtgenoot uit
hun midden te kiezen. Nadat zij consilium cum
prudentibus had gehouden, zooals Paulus Diaconus zegt, koos zij
Agilulf, hertog van Turijn, die in de kerk van S. Ambrogio te Milaan
gekroond werd. Zij regeerden vijf en twintig jaar. Deze regeering is om
verschillende redenen belangwekkend. Agilulf wordt door sommige
schrijvers beschouwd als de eerste Longobardische koning, die, zeer
zeker onder invloed van zijn verstandige koningin, getracht heeft een
stevigen en gecentraliseerden regeeringsvorm in te voeren. Bovendien is
deze periode voor dengene, die de Italiaansche kunst bestudeert, van
bijzonder belang; Gregorius de Groote is een indrukwekkende
persoonlijkheid en zijn verhouding tot den Longobardischen koning en
koningin maakt het onderwerp nog belangrijker. Wij zullen deze periode
dus later uitvoeriger behandelen.

Agilulf vond drie geduchte vijanden tegenover zich, de Franken,
Byzantijnen en Romeinen, die hem gemakkelijk hadden kunnen
overweldigen, indien zij eensgezind waren geweest. Doch de Franken
waren oneenig, want hun koninkrijk, Neustrië en Austrasië,
werd bewoond door de zeer verschillende Salische en Ripuarische Franken
en was bij den dood van Clothar (558) en nog eens bij den dood van
Childebert (596) onder eenige erfgenamen verdeeld. De Byzantijnsche
macht was gehaat bij het Italiaansche volk en werd bovendien belemmerd
door de moeilijkheden in het Verre Oosten, waar de machtige dynastie
van de Perzische Sassaniden reeds ongeveer vier eeuwen het Keizerrijk
trotseerde en bleef trotseeren, totdat Perzië in 651 door de
Mohammedanen werd veroverd. De derde tegenstander van de Longobarden
was het “hertogdom” Rome, dat in naam nog onder den
Byzantijnschen stadhouder stond7, maar inderdaad vrijwel
onafhankelijk was en zich vrijwillig gesteld had
onder het gezag van den Paus, die zoo krachtig mogelijk zijn
burger-lijken en geestelijken invloed tegen de Longobarden, die
vreemdelingen en Arianen, aanwendde. Maar Agilulf, geleid door de
raadgevingen van zijn gemalin, slaagde er in de Franken tevreden te
stellen, die het hem een tijdlang niet meer lastig maakten, en zich
staande te houden tegen de Byzantijnen, terwijl Theodelinda zelf ten
slotte de warme vriendschap won van den krachtigsten tegenstander van
haar gemaal, Paus Gregorius, die bekoord werd door het vooruitzicht de
kettersche Longobarden door haar invloed tot het Katholicisme te
bekeeren.

Maar, voordat dit alles gebeurde, had Agilulf eenige jaren van
zwaren strijd. Eerst moest hij de ongehoorzame hertogen van Orta,
Treviso en Bergamo tuchtigen. De laatste van dezen, Gaidulf, had zich
versterkt op de Isola Comacina, een vesting in het meer van Como, die
een paar jaren te voren door Autharis op de Byzantijnen was veroverd.
Agilulf bemachtigde het eiland, waar hij aanzienlijke schatten vond,
joeg Gaidulf naar Bergamo en nam hem gevangen, maar spaarde zijn leven
en won aldus zijn vriendschap. Daarna maakte hij zich gereed den al te
onafhankelijken hertog van Benevento te onderwerpen. De Longobardische
hertogen van Benevento en Spoleto waren niet alleen tegen hun Koning
opgestaan, maar traden zoo dreigend tegen Rome op, dat Gregorius, die,
zooals hijzelf zegt, niet meer wist of hij een geestelijke herder was
of een wereldlijke vorst, na een vruchteloos beroep op Ravenna, een
verdrag teekende met de gens nefandissima Longobardorum, zooals
hij hen gewoonlijk noemde.

Hierop besloot Agilulf Rome aan te vallen en marcheerde in het
voorjaar naar het zuiden. Te Rome ontstond zulk een ontsteltenis, dat
Gregorius zijn preeken over Ezechiel afbrak en het zwaard aangordde.
Maar, hetzij de Romeinen, aangevuurd door hun krijgshaftigen Paus te
hevigen tegenstand boden, hetzij de malaria van de Campagna te veel
offers vroeg, Agilulf trok terug naar het noorden, na het land verwoest
te hebben; een paar jaren lang werd Italië noch door de
Longobarden, noch door de Byzantijnen meer geteisterd, want in het
oosten ontstonden ernstige onlusten, door de dreigende Avaren en door
den dood van den Keizer Mauricius die door den usurpator Phocas was
vermoord. 

In de latere jaren van Paus Gregorius’ leven werd de
verhouding tusschen hem en den Longobardischen koning zeer hartelijk,
vooral door toedoen van Theodelinda, die als Beiersche prinses in de
Katholieke leer was opgevoed en een sterken invloed had op haar gemaal.
Of Agilulf werkelijk het Arianisme heeft afgezworen, is onzeker, maar
hij stond toe, dat zijn zoon Adelwald gedoopt werd (603) als Katholiek,
zooals wij vernemen uit Gregorius’ briefwisseling met de Koningin
over zijn klein petekind. Dit begunstigde de uitbreiding van het
Katholicisme onder de Longobarden ten zeerste. Doch het duurde nog
eenigen tijd, voordat zij geheel en al afstand deden van hun
ketterschen vorm van Christelijken godsdienst.

Sinds 600 werd Gregorius hevig door jicht geplaagd en in 604 is hij
daaraan gestorven.

Het schijnt dat de populariteit, die Agilulf en Theodelinda door hun
krachtige en verstandige regeering en het aanmoedigen van kunst en
ontwikkeling gewonnen hadden, hun het voorrecht van erfelijke
souvereiniteit verschaft heeft, want in datzelfde jaar 604 werd hun
zoon, die nauwelijks twee jaar oud was, tot troonopvolger uitgeroepen.
Dit gebeurde te Milaan, in de tegenwoordigheid van den gezant van
Theudebert II, den Koning der Franken, wiens minderjarige dochter
tevens plechtig met den kleinen Adelwald verloofd werd. Na deze
gebeurtenis hooren wij weinig van Agilulf’s regeering en behalve,
dat het noord-westelijk Longobardisch gebied een tijdlang geteisterd
werd door groote horden van Avaren, een Tartaarschen stam8, schijnen de laatste tien jaren van zijn leven
rustig voorbij te zijn gegaan, daar er officieel vrede bestond tusschen
de Longobarden en het Exarchaat; en gedurende deze periode en nog meer
in de volgende tien jaren was Theodelinda bezig eenige van hare vele
kerken te bouwen, haar paleis te versieren, en kunstenaars, Katholieke
prelaten en andere beroemde mannen aan haar hof te verbinden.

Na Agilulf’s dood volgde Adelwald, nu twaalf jaar oud, een
vurig Katholiek, hem op onder het regentschap van zijn moeder. Van de
gebeurtenissen tijdens zijn regeering (615–25) weten wij zeer weinig. Door toedoen van
Ariaansche edelen brak een oproer uit, dat hem dwong te vluchten naar
Ravenna, en Ariwald, een Ariaan, werd op den troon geplaatst.
Theodelinda bleef misschien een tijdlang bij haar zoon, maar het
schijnt dat zij teruggekeerd is en als gast aan het Longobardische hof
heeft geleefd; want de nieuwe koning trad in het huwelijk met haar
dochter Gundeberga. Zij stierf in 628, Ariwald in 636, en Gundeberga
moest, evenals haar moeder, een anderen gemaal kiezen. Zij koos
Rotharis (Rotherik of Roderik), den hertog van Brescia—een keuze,
die voor het algemeen welzijn gunstiger bleek dan voor haar persoonlijk
geluk, want haar gemaal was, evenals haar eerste echtgenoot, Ariaan en
zoo weinig verdraagzaam jegens haar Katholieke neigingen, dat hij haar
gedurende vijf jaren streng gevangen hield in zijn paleis te Pavia,
waaruit zij werd bevrijd door tusschenkomst van Clovis (Chlodwig II),
den Frankischen koning. Zij wijdde het overige van haar leven aan goede
werken en volgde Theodelinda’s voorbeeld door de basiliek van S.
Giovanni9 te Pavia te herbouwen, waar zij haar beide
echtgenooten liet begraven.

Rotharis regeerde zestien jaren (636–52). Hij is voornamelijk
beroemd als de groote Longobardische wetgever, maar in de eerste zes
jaren van zijn regeering onderscheidde hij zich door het Longobardische
gebied uit te breiden over Ligurië tot de Frankische grens bij
Marseille, terwijl hij Genua en kleinere steden, Levanto en Sestri, op
de Byzantijnen veroverde. In 642 bracht hij, volgens Paulus Diaconus,
den Romeinen en Ravennaten een zware nederlaag toe bij de rivier Panaro
met een verlies van 8000 man. Zonder twijfel moet men zijn
stoutmoedigheid en geluk toeschrijven aan de volgende gebeurtenissen,
waardoor de Keizer van het Oosten, Heraclius, verhinderd werd zich veel
met Italië te bemoeien.

In de eerste jaren van zijn regeering was Heraclius opgeschrikt door
het optreden van de Perzen, die in 615 Jeruzalem hadden genomen,
vanwaar zij het Kruis (of wat er van over was) meenamen, en die zelfs
een verbond met de Avaren van Hongarije hadden gesloten en
Constantinopel bedreigden, zoodat hij er over dacht de
regeering van het Keizerrijk naar Carthago te verplaatsen. Maar hij
schijnt plotseling een merkwaardige kracht en moed te hebben ontwikkeld
en het gelukte hem eindelijk de Avaren en ook de Perzen te verslaan en
hij ontnam hun niet alleen alle gevangenen, maar ook het buitgemaakte
Kruis, dat hij in triomf naar Constantinopel bracht en daarna weder
naar Jeruzalem.

Dit gebeurde in 628–629, juist toen een nieuwe geduchte macht
in het oosten begon op te komen; want in 629, zeven jaren na de
Hegira (vlucht) werd Mekka genomen en de Heilige Oorlog door den
grooten Arabischen profeet afgekondigd. Mohammed zelf stond slechts
vier jaar aan het hoofd van zijn legers. Hij stierf in 632; maar zijn
Kaliefen breidden hun veroveringen zoo snel uit, dat tusschen 634 en
640 Damascus, Antiochië, Jeruzalem, Mesopotamië en Egypte
gevallen waren en de Saracenen, zooals de muzelmannen door de Grieken
en Romeinen genoemd werden, weldra Europa bedreigden.

Het nieuwe gevaar, dat zoo plotseling niet alleen in het oosten maar
ook in het zuiden was opgekomen, dwong Heraclius aan middelen ter
verdediging te denken, want het was niet meer mogelijk den zetel van de
regeering naar Afrika over te brengen. Een nauwere staatkundige band
tusschen alle deelen van het Rijk was zijn eenige hoop en hij begreep,
zooals ook andere Keizers reeds begrepen hadden, dat de eenige kans om
staatkundige eenheid te bereiken berustte op godsdienstige
overeenstemming; en misschien heeft de gelukkige hierarchie van de
kaliefen zijn vertrouwen in den βασιλεὺς
καὶ
ἱερεὺς (koning en
priester), de leer van de oostelijke Keizers, versterkt.10 Hij trachtte derhalve de katholieke en kettersche
sekten in het oosten te verzoenen (de laatste waren meer geneigd
gemeene zaak te maken met den Islam, dan de Drieëenheid en de
“dubbele natuur” van Christus aan te nemen), maar zijn
Ecthesis of Verklaring van het Geloof werd in Italië
met verontwaardiging verworpen en, zooals Zeno en Justinianus en vele
anderen, ondervond hij, dat elke poging om sekten met elkaar te
verzoenen en godsdienstige overeenstemming te brengen den toestand eer
slechter dan beter maakte. Daarop schijnt hij door een nerveuze
moedeloosheid te zijn aangetast en stierf in 641. Ondertusschen had de Longobardische koning zijn
macht in Italië uitgebreid en zijn beroemden Code opgesteld.

Rotharis’ Code of Edict werd bekrachtigd in een groote
vergadering gehouden te Pavia in 643. Autharis had geregeerd door
mondeling overgeleverde wetten, maar dit is de eerste barbaarsche code,
die in Italië is geschreven. Het is een soort barbaarsch Latijn en
bestaat uit 388 paragrafen.11 In den Proloog, die historisch
de meeste waarde heeft, daar hij de namen en betrekkingen van de
Longobardische koningen tot 640 ongeveer geeft, vertelt Rotharis ons,
dat het zijn plan was al de oude wetten van zijn volk te verzamelen en
te verbeteren, en het overtollige er van te schrappen (d’entro delle leggi trasse il troppo e vano, zooals
Dante’s Justinianus van zichzelf zegt). Ofschoon men hier en daar
den invloed van het Romeinsche recht kan herkennen, is het over het
algemeen Longobardisch van inhoud en vorm; maar het geeft een paar
doorslaande bewijzen van verlichting. Zoo zijn de oude faida of
vendetta en het duel afgeschaft en ook het verbranden van heksen.
Doodstraf wordt zelden opgelegd en geldboeten komen in plaats van
persoonlijke wraak—een bepaling, die zelfs in de Romeinsche wet
onbekend is. De algemeene strekking van de wetten is gericht tegen de
grootgrondbezitters evenals onder de Gotische heerschappij en ten
gunste van de arme en arbeidende klasse. In dit opzicht steekt
Rotharis’ wetgeving zeer gunstig af bij den gelijktijdigen
Byzantijnschen Code, die de latifundia en ambtelijke afpersingen
toeliet.

Na den dood van Rotharis in 652 volgde een donkere en onbelangrijke
periode van zestig jaren. Zijn zoon en opvolger Rodwald wordt na een
korte regeering gedood. Daarna is Aribert, een neef van Theodelinda,
gedurende acht jaar koning, en verdeelt het koninkrijk onder zijn beide
zonen, Bertharis en Godebert, die Milaan en Pavia tot hun residenties
kiezen. De broeders krijgen twist en de jongste roept de hulp in van
den machtigen hertog van Benevento, Grimwald, die te Pavia komt, doch
Godebert doodt, in plaats van hem te helpen. Bertharis vlucht naar de
Avaren en Grimwald wordt te Pavia gekroond (662), terwijl hij aldus
voor den eersten en laatsten keer het noordelijk gebied met het
tot dusverre onafhankelijke hertogdom in het verre zuiden vereenigt
onder een Longobardischen koning12.

Maar dit hertogdom van Benevento, dat hij aan de zorg van zijn zoon
Romwald had overgelaten, werd juist op dat oogenblik gevaarlijk
bedreigd door de Byzantijnen; en om de oorzaak hiervan te begrijpen
moeten wij weder naar Rome terug. Hier hadden de voortdurende twisten
over leerstellige spitsvondigheden zulk een hoogte bereikt, dat de
Keizer, Constans II (642–68), ten slotte den Exarch beval Paus
Martinus naar Constantinopel te sturen, daar hij weigerde te berusten
in een keizerlijk edict, dat alle verdere discussie over de
“dubbele natuur” van Christus verbood, en zelfs een
Concilie had bijeengeroepen, dat het edict als sceleratissimum
veroordeelde. Paus Martinus werd door Constans smadelijk behandeld en
eindelijk gedeporteerd naar de Krim, waar hij, naar men zegt, van
honger is gestorven. Zijn opvolgers evenwel kwamen tot een schikking
met den Keizer, die zeer verontrust werd door de veroveringen der
Saracenen. Deze ongeloovigen hadden zijn vloot bij de kust van
Klein-Azië verslagen en verwoestten nu Sicilië. Er werd dus
een leger verzameld om dat eiland te verdedigen en in 662 vertrok
Constans aan het hoofd van zijn strijdkrachten van Constantinopel en
landde bij Otranto, in de meening dat het een gunstige gelegenheid was
om de Longobarden van Zuid-Italië te overvallen; daarop belegerde
hij Grimwald’s zoon in Benevento. Maar Grimwald kwam hem snel
ontzetten en versloeg de 20.000 Byzantijnen en Romeinen. Aldus redde
hij zijn zuidelijke bezittingen13.

Grimwald sterft kort daarna en Bertharis komt terug en wordt tot
koning uitgeroepen. Van zijn regeering (671–88) weten wij zeer
weinig. Zijn zoon Cunibert wordt door een usurpator van den troon
gestooten, maar later verslaat hij dien in een grooten slag bij de Adda
en regeert twaalf jaar (688–700). Wanneer Cunibert sterft, volgt
zijn zoon hem op, want het erfrecht schijnt nu erkend te
zijn, maar hij wordt, omdat hij minderjarig is, onder het regentschap
van een edelman, Ansprand, gesteld. Weldra daagt er een andere
pretendent op, Ragimbert, die zijn eigen zoon, Aribert II op den troon
plaatst. Nu moet Ansprand vluchten naar Beieren, het vaderland van
Theodelinda. Toen de usurpator Aribert hoorde, dat hij plannen maakte
om terug te keeren, nam hij zijn vrouw en kinderen (behalve Liutprand,
die ontsnapte en bij zijn vader kwam) gevangen, en verminkte hen op
afschuwelijke manier, door hun de oogen en de tong te laten uitrukken.
Maar de dag der wrake brak aan. Ansprand daalde van de Alpen af met een
Beiersch leger en velen, die den bloeddorstigen en vromen14 tyran haatten, voegden zich bij hem. Aribert
trachtte te vluchten, maar verdronk, toen hij met een zware tasch met
geld de Ticino wilde overzwemmen.

[image: 26. S. Maria Maggiore, Toscanella.]
26. S. Maria Maggiore, Toscanella.



Daarop wordt Ansprand tot koning geproclameerd, maar hij sterft in
hetzelfde jaar (712) en laat zijn zoon Liutprand als opvolger achter.
De lange regeering van Liutprand (712–744) is misschien
merkwaardiger dan die van eenig ander Longobardisch koning,
gedeeltelijk wegens gebeurtenissen, die niet rechtstreeks in verband
stonden met het Longobardische hof, maar van gewicht waren voor
Italië.

Deze gebeurtenissen, die van grooten invloed waren op de verhouding
van het oostelijk keizerrijk tot het Byzantijnsche Italië (als men
dat zoo noemen mag), hingen ten nauwste samen met godsdienstige, of
liever kerkelijke vraagstukken. Wij moeten daar een oogenblik aandacht
voor vragen.

Reeds hebben wij gezien, dat de eene Keizer na den andere zich
opwierp als een soort van tegen-paus, die Concilies bijeenriep, die
niet alleen verzoenende Henotica en Ectheses afkondigde,
maar ook uitdagende definities van de Drieëenheid en de Natuur van
Christus; wij hebben gezien, hoe zij de hoogepriesters van Rome
afzetten, gevangen namen, smadelijk en wreed behandelden. Doch nu werd
de vijandigheid zoo hevig, dat zij moest eindigen in een volslagen
breuk tusschen het Oosten en het Westen. De pausen, met geestdrift
ondersteund door de Italianen, begonnen zich steeds minder te
bekommeren om de eischen van de Keizers en dit verergerde
de verhouding tusschen het Byzantijnsche hof en zijn Italiaansche
provincies. In 691 deed Keizer Justinianus II een Concilie in zijn
paleis bijeenkomen. Paus Sergius weigerde de besluiten van dit Concilie
te onderteekenen. De Keizer zond toen Zacharias, zijn Protospatharius
(hoofdman van zijn lijfwacht) naar Rome om den Paus gevangen te nemen;
maar de troepen te Ravenna sloegen aan het muiten en marcheerden naar
Rome; de Romeinen stonden op om hun Paus te verdedigen en de
Protospatharius moest zijn leven redden door zich in de slaapkamer van
den Paus, onder diens bed, te verbergen, totdat de woede van het volk
in zoo verre was bedaard, dat hij de stad kon verlaten. Justinianus
wreekte zich later over deze beleediging door een woesten aanval op
Ravenna. De stad werd geplunderd, de aartsbisschop blind
gemaakt15 en naar de Krim verbannen.

Maar de opstand breidde zich uit en niettegenstaande een tijdelijke
verzoening tusschen den Keizer en den Paus (Constantinus I) en een
feestelijke ontmoeting van deze twee in Klein-Azië, hadden er toch
ernstige onlusten te Rome plaats, waar de Exarch zelf gedood werd; en
de meeste steden van het Exarchaat maakten gemeene zaak met Ravenna in
een opstand tegen het oostenlijke Keizerrijk; dit was de eerste
confederatie van steden in de geschiedenis van middeleeuwsch
Italië. Justinianus was reeds voor eenige jaren (695–705)
van zijn troon verjaagd en zijn wreedheden verwekten nu een tweeden
opstand. Hij werd vermoord door den usurpator Bardanes, of Philippicus,
die Ravenna en de Romeinen voor zich trachtte te winnen door den
blinden aartsbisschop terug te sturen en het hoofd van Justinianus over
te zenden, waar allen zooals men vertelt “met gretige verbazing
naar keken.” Doch de gunst, die hij hiermede verwierf, was van
korten duur. Zijn kettersche neigingen en het zich aanmatigen van
priesterlijke functies veroorzaakten wederom de heftigste
vijandelijkheden in Rome. De beeltenis van Philippicus werd uit de St.
Pieter en uit andere kerken verbannen; zijn naam werd niet meer bij de
mis gehoord; munten met zijn beeldenaar en onderschrift werden
geweigerd. Tot zulk een hevige uitbarsting kwam het, dat Philippicus
werd onttroond en blind gemaakt, en ook zijn twee
opvolgers werden afgezet en gedwongen de tonsuur aan te nemen. Daarna,
in 717, beklom Leo III den troon, een dapper soldaat van oostersche
afkomst, daardoor bekend als Leo de Isauriër en nog beter bekend
als Leo de Iconoclast.

Het volgende bedrijf van ons drama wordt voornamelijk gespeeld door
Liutprand, Keizer Leo en (tot 731) Paus Gregorius den Tweede, den
krachtigen tegenstander van den iconoclastischen keizer. De
belangrijkste gebeurtenissen zijn de staatkundige en kerkelijke
scheuring tusschen het Oosten en Westen en de daaruit voortkomende
toeneming van de Longobardische macht, welke de Pausen dwong de hulp
van de Franken in te roepen16.

Wat den beeldenstrijd betreft, dient opgemerkt te worden, dat velen
in het oosten van het Keizerrijk, zonder twijfel onder invloed van de
Oostersche monotheïsten, b.v. van de Joden en de Mohammedanen, die
overtuigd waren van de gevaarlijke neiging van de menschelijke natuur
tot afgodendienst, ofschoon zij niet door ultra-puriteinsche
beweegredenen gedreven werden, toch niet in staat waren de houding van
de Roomsche Kerk ten opzichte van het gebruik van beelden te begrijpen,
een houding, die vooral moet toegeschreven worden aan de nawerking van
het oude heidendom.

Keizer Leo17 nam, nadat hij de eerste negen jaren van
zijn regeering had gebruikt om de Saracenen krachtig terug te werpen en
gelukkige veldtochten tegen hen in Sicilië had volbracht, in 628
het gewichtig besluit de Hercules-arbeid op zich te nemen om de
Godshuizen te zuiveren van idolatrie, want hij was besloten den oorlog
te verklaren aan de fetisch-vereering van beelden en schilderstukken.
Zijn eerste daad was het beroemde Edict, dat beval alle godsdienstige
beelden te vernielen of uit de kerken te verwijderen. Dit Edict was des
te hatelijker voor de Katholieke geestelijkheid, omdat er een
minachting achter verscholen was voor de
Maria-vereering en het plompe bijgeloof, dat samenhing met de
relieken—om niet te spreken van het kloosterleven en het
gedwongen coelibaat.

In Constantinopel zelf en elders in het Keizerrijk ontstond een
hevige oppositie tegen het Edict; maar hier werd dit met geweld
onderdrukt, terwijl er in Italië daarentegen een plotselinge en
geweldige uitbarsting op volgde, die de Byzantijnsche macht ernstig
aangreep. Ravenna, Venetië en andere steden van het noordelijke
Exarchaat stonden op tegen hun stadhouders en kozen hun eigen
duces; en voortaan erkenden slechts een paar steden in het
uiterste zuiden van het schiereiland den Keizer en den Patriarch van
het Oosten—een toestand, die bleef bestaan tot de komst van de
Noormannen.

Het verdere verloop van den strijd over de beelden is meer uit een
kerkelijk dan een historisch oogpunt van belang. Na den dood van Paus
Gregorius II in 731 was zijn opvolger Gregorius III eerst op de hand
van Leo; maar zijn Concilie was het niet met hem eens en sprak over
ieder, die niet voor den beeldendienst was, den ban uit. In 754 kwam
een Concilie van 338 bisschoppen te Constantinopel samen en verklaarde
zich eenstemmig tegen beelden. De vrome Irene, die haar eigen zoon
onttroonde en blind maakte, heeft de eer verworven den beeldendienst in
het oosten weer hersteld te hebben, want een Concilie18 door
haar te Nicaea in 787 bijeengeroepen nam met algemeene stemmen aan dat
“de beeldendienst de Heilige Schrift, de Vaders en de Concilies
van de Kerk welgevallig is” en dat “gebeden moeten worden
opgezonden tot de beelden van de Heiligen en tot het Kruis.”

Wij zullen nu terugkeeren tot Liutprand. Zijn regeering van twee en
dertig jaren, merkwaardig als de periode van den beslissenden opstand
tegen het keizerlijk gezag in Italië, was bovendien belangrijk,
omdat, terwijl Pausen en Keizers, Romeinen en Byzantijnen, zich
afmatten door godsdienstigen en staatkundigen strijd, de Longobardische
koning snel zijn gebied uitbreidde en versterkte door verovering en
verstandige wetgeving, en de ontwikkeling van een nieuwe bouwkunst
begunstigde door de gilden van de Comacijnsche bouwmeesters
te beschermen, die vele kerken voor hem oprichtten, zooals de prachtige
basiliek van S. Pietro te Tuscania (Toscanella) bij Viterbo, den Duomo
en Battisterio van Novara en verscheidene kerken te Genua en Pavia,
b.v. de beroemde Ciel d’oro, waar hij de beenderen van den H.
Augustinus neerlegde, die hij had gekocht van de Saracenen op
Sardinië.

Liutprand voegde 153 wetten bij den code van Rotharis. Deze wetten
zijn belangrijk om haar barmhartigheid en Christelijke zachtheid. Zij
toonen een innigen afkeer voor de oude barbaarsche gewoonten van het
duel of het “Godsoordeel”; zij geven de vrouw rechten en
verdedigen de armen tegen onderdrukking.

De eerste veroveringen van Liutprand hadden het Longobardische
koninkrijk zuidwaarts19 uitgebreid en ook over het
grootste gedeelte van Emilia en Pentapolis; ongeveer 730 schijnt hij
Ravenna genomen te hebben; want wij lezen, dat in 734, Paus
Gregorius III aan Orso, den derden Doge van
Venetië, verzoekt Ravenna “voor het Keizerrijk” te
heroveren; en dit gebeurde, hetgeen bewijst, hoe machtig en
onafhankelijk Venetië reeds was geworden. Het toont ook, hoe
ongerust Paus Gregorius werd over den snellen groei van de
Longobardische macht. Zoo ongerust werd hij, dat hij een paar jaren
later (739) een opstand trachtte te ondersteunen van de zuidelijke
Longobardische hertogdommen Spoleto en Benevento. Daarop marcheerde
Koning Liutprand nog eens naar het Zuiden, versloeg Thrasamund, den
oproerigen hertog van Spoleto, die naar den Paus vluchtte, en trok
tegen Rome op.

Het gebeurde in deze crisis, toen Liutprand het land van het
Romeinsche hertogdom verwoestte tot aan de basiliek van den H. Petrus,
die toen buiten de muren stond, dat Gregorius den beroemden brief
schreef, waarmede het nog beroemder Weener handschrift, de Codex
Carolinus20, begint, den eersten brief door hem geschreven
“Domino excellentissimo filio Carolo subregulo”, aan Karel
Martel, den overwinnaar van de Saksen, Friezen en Beieren, den
redder van Christelijk Europa door zijn eeuwig-gedenkwaardige
overwinning over de Mooren en Arabieren bij Poitiers, den heerscher
over alle Franken, ofschoon in naam slechts Hertog van Austrasië
en Magister Palatii in Neustrië.

Deze brief van Gregorius III kwam ongelegen, want Karel had juist de
hulp van Liutprand ingeroepen tegen de Arabieren en Liutprand was reeds
noordwaarts getrokken om hem te helpen; maar toen hij zag, dat de
oorlog tegen de ongeloovigen geëindigd was, keerde hij terug en
begon wederom het gebied van de Kerk in het Romeinsche Hertogdom te
verwoesten. Toen schreef Gregorius nog eens een dringenden brief aan
Karel, waarin hij hem te hulp riep contra nefandissimos
Longobardos en er hem aan herinnerde dat hij hem, behalve andere
prachtige geschenken, de gouden sleutels had gezonden van de tombe van
den H. Petrus cum vinculis (d.i. die vijlsel bevatten
van de ketenen van den Apostel). De bedoeling van deze sleutels was
zeker Karel te beduiden, dat men op hem als verdediger van de tombe van
den H. Petrus vertrouwde; en een kroniekschrijver verzekert, dat
Gregorius de stellige belofte gaf van den keizer af te vallen (a partibus Imperatoris recedere) en Karel als Romeinsch Consul
te erkennen. Het lijkt vreemd, dat de Paus zou toegegeven hebben, dat
er nog eenige band met het Byzantijnsche hof bestond, want het schijnt,
dat te Rome het Byzantijnsche gezag volstrekt niet meer erkend werd.
Maar het verhaal kan toch waarheid bevatten; Gregorius is misschien
eenigszins de uitnoodiging van Paus Leo III aan Karel den Groote
vooruitgeloopen.

Gregorius ontving geen antwoord op zijn verzoek, want hij stierf
plotseling in November van dit jaar (741) en Karel was reeds een maand
eerder gestorven. Keizer Leo overleed ook in hetzelfde jaar. Liutprand
bleef dus alleen over van de vier belangrijke persoonlijkheden van deze
periode, maar hij overleefde hen slechts drie jaren. Doch deze drie
jaren vermeerderden zijn gebied en roem niet weinig. De nieuwe Paus,
Zacharias, werd zonder keizerlijke bekrachtiging gewijd—een sterk
bewijs van de onlangs verworven onafhankelijkheid; hij nam jegens den
Longobardischen koning een verzoenende houding aan en er vond een
plechtige ontmoeting plaats in de basiliek van den H. Petrus
te Viterbo, bij de grens van het Longobardische Toskane en het
Romeinsche Hertogdom. Hier werd een wapenstilstand van twintig jaar
geteekend. Liutprand sloot ook een verdrag met Stephanus, den Hertog of
Patricius van Rome, die nu feitelijk de president was van de Romeinsche
Commune. Hij bevestigde ook zijn souvereine rechten over de nog
oproerige zuidelijke hertogdommen door Trasamund af te zetten, die de
tonsuur moest aannemen, evenals zoovele gevallen potentaten in die
tijden, en hij plaatste nieuwe regeerders op de hertogelijke tronen van
Spoleto en Benevento. Wellicht is het te betreuren, dat Liutprand nu
geen gebruik heeft gemaakt van zijn positie en getracht heeft zijn
koninkrijk te grondvesten op de basis van een vereenigd Italië,
zelfs wanneer die vereeniging van tamelijk heterogene elementen
voorloopig had moeten geschieden door buitenlandsche krachten. Hoe het
ook zij, de poging is niet gedaan, misschien omdat het genie om
keizerrijken te bouwen in het Longobardische karakter niet aanwezig
was, misschien ook omdat de eerbied van Liutprand, als oprecht
katholiek, voor het geestelijk gezag en de wereldlijke bezittingen van
de Kerk hem deed aarzelen. Hoe sterk hij onder den invloed van dien
eerbied stond, bewijst het feit, dat hij na het verdrag van Viterbo
vele steden en sterkten, waarop de Paus als erfgenaam van de
Byzantijnsche bezittingen aanspraak maakte, teruggaf, zoowel in het
noordelijke Exarchaat als in het Romeinsche hertogdom, en dat hij twee
jaren voor zijn dood op aandringen van den Paus zijn plan om Ravenna
aan te vallen opgaf.

In 744 stierf Liutprand en zijn zoon (of neef) Hildebrand volgde hem
op, maar werd weldra afgezet door Ratchis. Van Ratchis’ regeering
weten wij bijna niets, behalve dat zij eindigde, toen hij zich naar
Monte Cassino terugtrok. Zijn broeder en opvolger Astulf (749–56)
veroorzaakte door zijn hevige, aggressieve, anti-pauselijke politiek
den eersten ernstigen inval van de Franken. In 752 nam hij Ravenna,
welk feit men beschouwt als het einde van het Byzantijnsche Exarchaat,
en ondanks den vrede van veertig jaren, dien hij geteekend had,
weigerde hij hardnekkig de Romeinsche en pauselijke steden en
landstreken op te geven, welke hij had veroverd, en fremens ut
leo joeg hij den Romeinen zulk een schrik aan met zijn
bedreigingen, dat Paus Stephanus, barrevoets en bestrooid met
asch processies van smeekelingen leidde naar de drie groote kerken van
Rome, terwijl hij het geschonden verdrag op een kruis voor zich
uitdroeg. Eindelijk bracht de Paus, wanhopig, een bezoek aan den
Longobardischen koning te Pavia. Maar alles was vergeefsch; hij
vervolgde dus zijn reis en trok de Alpen over om persoonlijk Pepijn,
den koning der Franken, om hulp te vragen.

Pepijn de korte en zijn broeder Karloman bezaten een tijdlang de
hoogste macht na den dood van hun vader Karel Martel, maar zij heetten
slechts maires du palais van den laatsten koning der
Merovingers, den roi fainéant Childerik III. Karloman,
die het wereldsche leven moede was, had zich in 746 teruggetrokken naar
een klooster, dat hij zelf gesticht had op den berg Soracte bij Rome,
en vandaar naar het Benedictijner klooster van Monte Cassino. Daarop
had Pepijn tot den Paus Zacharias de vraag gericht of hij, die
werkelijk het koninklijk gezag uitoefende, niet meer recht had den
koninklijken titel te voeren dan een roi fainéant. Hierop
gaf Zacharias het verlangde antwoord en stuurde Bonifacius, den
Engelschen zendeling in Germanië, die toen Aartsbisschop van Mainz
was, om Pepijn te kronen in het plechtige conclave van Soissons
(751).

Toen nu twee jaren later de opvolger van Zacharias, Paus Stephanus
II de Alpen overtrok om de hulp van Koning Pepijn in te roepen, kwam de
jonge prins Karel (de latere Karel de Groote) hem tegemoet en
begeleidde hem, totdat de koning zelf kwam aanrijden om zijn gast te
ontvangen. Dadelijk, nog voordat zij het paleis bereikten, beloofde
Pepijn onder eede “dat hij het Exarchaat en alle andere plaatsen
en rechten aan de Republiek van Rome zou teruggeven” of, met
andere woorden, aan den Kerkelijken Staat. Hij dringt er dan op aan,
dat Stephanus den winter in de Abdij van St. Dionysius (St. Denis) zal
doorbrengen; hij schrijft dreigbrieven aan den Longobardischen koning
Astulf, maar vergeefs; hij vernieuwt zijn belofte aan den Paus in
plechtige vergaderingen; en Paus Stephanus, van zijn kant, kroont in de
kerk van St. Denis niet alleen Pepijn zelf, maar ook zijn gemalin
Bertharid (Berthe au grand pied) en hun beide zonen,
Karel en Karloman, een daad, die beschouwd wordt als de pauselijke
sanctie van Pepijn’s dynastie, daar hij zelf reeds gekroond was
als koning der Franken door St. Bonifacius. Het was
werkelijk eenigszins een herleving van het Romeinsche Keizerrijk, want
bij de kroning schonk Stephanus, als vertegenwoordiger van Rome, aan
den Frankischen koning den hoogsten titel, Patricius, die door de
Keizers slechts aan eminente leden van het keizerlijk huis was gegeven,
of gevoerd was door vorsten als Odovacar en Theoderik.

[image: 27. Kathedraal en S. Fosca, Torcello.]
27. Kathedraal en S. Fosca, Torcello.



Pepijn vervulde zijn belofte. Kort na zijn tweede kroning trok hij
aan het hoofd van een groot leger, vergezeld van den Paus en een groote
cavalcade van prelaten, den Mont Cenis over, dreef Astulf naar Pavia
terug en dwong hem de belofte af Ravenna en andere steden van het
vroegere Exarchaat terug te geven en wel, zooals hij uitdrukkelijk
bepaalde, aan den H. Petrus d.w.z. aan den Paus, en niet aan den
Oost-Romeinschen Keizer. Maar nauwelijks was Pepijn uit Italië
getrokken, of Astulf weigerde, als gewoonlijk, zijn woord te houden.
Hij marcheerde zuidwaarts, verwoestte het Romeinsche en kerkelijke
gebied en dreigde Rome te plunderen, als de Paus niet aan hem werd
uitgeleverd. Paus Stephanus, in uiterste wanhoop, zendt Pepijn een
brief, niet van hemzelf, maar van niemand minder dan den H. Petrus, die
verklaart dat de Heilige Maagd, de Hemel en alle Heiligen en Martelaars
zijn verzoek ondersteunen en dat, indien Pepijn zich daaraan niet
stoort, hij, Petrus, krachtens het gezag van de Drieëenheid en
zijn Heilig Ambt, hem, Pepijn, uit het koninkrijk Gods en het eeuwige
leven verbant. Derhalve trekt Pepijn nog eens den Mont Cenis over,
neemt Pavia in (756) en dwingt Astulf, die zijn belegering van Rome
snel had opgebroken, zijn veroveringen in het Exarchaat en de
Pentapolis21 op te geven; daarna stuurt hij de sleutels van al
deze steden naar den Paus.

In ditzelfde jaar stierf Astulf. Zijn broeder Ratchis, die afstand
had gedaan en zich teruggetrokken had naar den Monte Cassino, trad nu
weder op, in de hoop tot koning verkozen te worden; maar de Paus haalde
hem over naar zijn klooster terug te keeren, en ondersteunde
de verkiezing van Desiderius, den hertog van Toskane, die kwistig was
met zijn beloften om den Paus te helpen in zijn aanspraken op al het
oorspronkelijke gebied van het Exarchaat en de Pentapolis, beloften
die, als gewoonlijk, onvervuld bleven; want de nieuwe Longobardische
Koning deed van niets afstand behalve van Faenza en Ferrara.

Maar de landhonger van de Pausen werd niet verzadigd door
zoo’n hapje. Stephanus’ broeder, Paulus, was hem als Paus
opgevolgd en de aanspraken van den Paus, die steeds meer gebied vroeg
(want de aanspraken van “den H. Petrus” hadden nu die van
“de Heilige Roomsche Republiek” totaal verduisterd)
begonnen bij den Romeinschen adel veel vijandschap te verwekken, een
opmerkenswaardig feit, daar dit, veel meer dan eenige twist tusschen
den Paus en Oost-Romeinschen Keizer het werkelijke begin was van de
veete tusschen de Gibellijnen en Welfen22.

In de volgende twaalf jaren worden er verdragen gesloten en
geschonden door de vijf heerschers, wier slaaf Italië is, maar de
toestand blijft over ’t algemeen, zooals die was. In 767 sterft
Paus Paulus en in het volgend jaar Koning Pepijn. Hij laat het
Frankische koninkrijk na aan zijn twee zonen, Karel en Karloman, die
door hun hevige twisten groote onlusten stichten en de bestaande
oneenigheden zelfs in de steden van Italië nog scherper maken.
Maar na drie jaren sterft Karloman en zijn weduwe vlucht met haar
kinderen naar het hof van Desiderius te Pavia. Zoo wordt Karel in 771
alleenheerscher over het Frankische rijk van Neustrië en
Austrasië en alles, wat daarbij behoorde.

Voordat wij de onderwerping van de Longobarden door Karel vertellen,
is het noodig een blik te werpen op Rome na den dood van Paus Paulus in
767, om ons een begrip te vormen van de bijna ongeloofelijke wreedheid,
met welke de aristocratische en kerkelijke partijen den strijd hebben
gevoerd. Paus Paulus lag op zijn sterfbed, maar leefde toch nog, toen
de Hertog van Nepi, een klein stadje in het
Romeinsche hertogdom, haastig tegen Rome optrok en zijn broeder
Constantinus op den pauselijken troon zette. Daar Constantinus een leek
was, moest hij bevestigd worden als geestelijke, diaken, priester en
daarna gewijd als bisschop en Paus, alles op denzelfden dag. Een jaar
later werd een priester, Philippus, door de Longobardische partij op
den voorgrond geschoven. Hij werd in het Lateraan gewijd en besteeg den
pauselijken troon in de St. Pieter, waar hij aan de menigte zijn
pauselijken zegen gaf. Maar de volgende maand (Augustus 768) werd door
een combinatie van geestelijken, van het leger en het volk een derde
Paus, Stephanus III, een vriend van wijlen Paus Paulus, gekozen.
“Deze nieuwe verkiezing”, zegt Villari, “bracht de
woede van het volk niet tot bedaren, want, voordat de nieuwe Paus
gewijd werd, besloot de overwinnende partij wraak te nemen op
Constantinus en zijn aanhangers. Sommigen werden de oogen en tong
uitgerukt. De razende menigte stormde daarna naar het huis, waar de
ex-Paus opgesloten was. Zij overstelpten hem met beleedigingen, zetten
hem te paard op een vrouwen-zadel en brachten hem naar een klooster.
Vandaar werd hij naar de Lateraan-basiliek gevoerd, waar de verzamelde
bisschoppen hem plechtig afzetten, door hem zijn pallium en verdere
pauselijke kleederen uit te trekken. Kort daarna sleurden zijn vijanden
hem uit het klooster, staken hem de oogen uit en lieten hem halfdood op
straat liggen”. Een priester, die de voornaamste bewerker was
geweest van de verkiezing van Paus Philippus en bescherming had gezocht
in het Pantheon (S. Maria ad Martyres) werd van het heilige beeld,
waaraan hij zich vastgeklemd had, losgescheurd, naar het Lateraan
gesleept, en blind gemaakt op dezelfde wijze; hij stierf aan de
gevolgen.

Maar wij moeten tot Karel terugkeeren. Door den dood van zijn
broeder was hij alleenheerscher der Franken geworden. Niet lang voordat
dit gebeurde had zijn moeder Bertharid (Berthe) hem overgehaald om zich
te verbinden met den Longobardischen koning Desiderius en zelfs diens
dochter Desiderata tot gemalin te nemen. Toen Paus Stephanus III van
dit huwelijk hoorde, was hij zeer ontsteld. Zijn brief aan Karel, dien
deze zelf bij zijn collectie van pauselijke brieven voegde en dien men
nog in Weenen kan inzien, is in zeer heftige termen
geschreven. Hij noemt elken band tusschen het edele Frankische en het
zondige Longobardische ras “diabolisch” en voegt er bij,
dat hij zijn brief gelegd heeft op de tombe van den H. Petrus en dat
hij hem nu met tranen in de oogen wegstuurt. En toch—zoo
wisselvallig waren de gebeurtenissen in deze jaren—in hetzelfde
jaar (771), dat Karel alleen koning werd (want dit gebeurde pas in
December), had Stephanus plechtige samenkomsten gehouden met
Desiderius, die met een sterke lijfgarde naar Rome was gekomen,
schijnbaar als pelgrim, doch in werkelijkheid om den Paus te bevrijden
van zekere woelige edelen en geestelijken, welk doel werd bereikt, daar
de leiders van de vijandige partij werden gevat en blind gemaakt. Doch
in een paar maanden veranderde Stephanus’ gezindheid, want toen
hij hoorde, dat Karel met den Longobardischen koning gebroken
had,—hij had hem doodelijk beleedigd door Desiderata terug te
sturen—brak ook hij met Desiderius en trachtte de gunst van den
Frankischen vorst te winnen. Maar de dood maakte een einde aan zijn
intriges (Februari 772).

Paus Stephanus werd opgevolgd door Hadrianus I, een man met een
sterk karakter. Zijn regeering van drie en twintig jaren was zeer
belangrijk. Een van zijn eerste daden was een gezantschap te zenden om
te protesteeren tegen het gedrag van Desiderius, die, woedend over de
beleedigingen hem door Karel aangedaan en ongetwijfeld daartoe aangezet
door de weduwe van Karloman, Faenza en Ferrara had ingenomen en Ravenna
bedreigde. Hadrianus’ gezantschap richtte niets uit en weldra was
de Longobardische koning op marsch naar Rome.

Toen riep de Paus dringend om hulp en Karel haastte zich hem te
ontzetten. Hij trok met twee legers naar Italië. Eén leger,
onder bevel van zijn oom, een zoon van Karel Martel, nam zijn weg door
den pas van Jupiter Poeninus (Monte Giove, Mont Joux of Groote St.
Bernard), het andere voerde hijzelf over den Mont Cenis; een hevige
strijd werd gevoerd (Juni 773) in de bergpassen, waar de Longobarden
sterke versperringen hadden aangelegd. Desiderius werd naar Pavia
teruggeslagen, waar hij door het eene Frankische leger nauw werd
ingesloten, terwijl het andere Turijn, Milaan,
Verona23 en andere steden veroverde. Nadat Karel Pavia zes
maanden vergeefs belegerd had, besloot hij het Paaschfeest van 774 in
Rome te gaan vieren. Dit eerste bezoek van hem aan Rome, dat van belang
is wegens de bevestiging van Pepijn’s Donatie, zal in een volgend
hoofdstuk worden beschreven. In Juni verliet hij Rome en keerde weer
naar Pavia terug, dat zich weldra overgaf.24 Desiderius
werd met zijn vrouw en dochter naar Frankrijk gezonden. Hij werd
gedwongen de tonsuur aan te nemen en stierf in vergetelheid. Zoo
eindigde de Longobardische heerschappij.



Karel, die nu ongeveer 32 jaar oud was, beheerschte het geheele
Frankische gebied ten noorden van de Alpen en het Longobardische rijk
in Italië25 tot de rivier de Garigliano (Liris). Hij
voelde zich reeds gerechtigd den titel Rex Francorum et
Longobardorum te voeren behalve dien van Patricius
Romanorum, den titel van zijn vader Pepijn. Maar zijn rijk zou zich
nog geweldig uitbreiden. Hij was bestemd te regeeren over geheel
Westelijk Europa; en zijn veroveringsoorlogen begonnen ook terstond.
Hij verliet Pavia, haastte zich ook noordwaarts en begon dadelijk den
eerste van de elf veldtochten, waarin hij in de volgende elf jaar met
groote inspanning en veel bloedvergieten de Oost- en Westfaalsche
Saksen onderwierp, woeste en verbitterde vijanden van het Christendom,
aangevoerd door hun beroemd opperhoofd, Widukind.26 Op zijn
eersten veldtocht (775) bracht hij deze Saksische heidenen een
gevoelige nederlaag toe, maar nauwelijks was de vrede weer hersteld, of
er kwam uit Italië bericht, dat een Longobardisch hertog een
complot smeedde om zichzelf tot koning der Longobarden op te werpen en
dat Adelchis, de zoon van den ongelukkigen
Desiderius, met een vloot van Constantinopel was overgestoken om den
opstand te steunen. Als een bliksemstraal schoot Karel neer van de
Alpen en verpletterde de rebellen met een onverwachte woestheid, die
men waarschijnlijk aan zijn opgekropte verontwaardiging moet
toeschrijven. Dan trok hij even snel naar het noorden terug. Hier
strafte hij de Saksen nogmaals. Een paar maanden later is hij in
Spanje, strijdt tegen de Saracenen, neemt Pampluna en nadert Saragossa.
Daarna wordt hij weder teruggeroepen (778), trekt naar het noorden
terug en op zuidelijke hellingen van de Pyreneeën, bij
Roncesvalles, wordt zijn geheele achterhoede, volgens sommigen 30.000
man, en vele paladijnen neergehouwen door de Basken (Vascones), een
voorval, dat beroemd is geworden door de legenden, die samenhangen met
Orlando en gebruikt zijn door de dichters van de Gestes de
Charlemagne en de Chanson de Roland, en later weder door
Boiardo en Pulci en Ariosto; maar, wanneer Milton27 dacht, dat
Karel vernietigd was in de dolorosa rotta van Roncesvalles,
vergiste hij zich deerlijk, want, ofschoon hij, zooals Dante zegt
“zijn heilige onderneming verloor” (perdè la sante gesta) om de Saracenen uit Spanje te
verdrijven, had hij toch binnen een paar maanden de steeds weerspannige
Saksen gegeeseld en was weder in Italië, waarheen hem Paus
Hadrianus geroepen had; want Zijne Heiligheid werd op nieuw zeer lastig
gevallen door de in naam onderworpen, maar feitelijk onafhankelijke
Longobardische Hertogen van Spoleto en Benevento, die slechts weinig
aandacht schonken aan territoriale aanspraken van het Pausdom of aan
Donaties van Pepijn en Constantinus. Nadat Karel de Kerstdagen te Pavia
had doorgebracht, bezocht hij Rome weder, waar hij het Paaschfeest van
781 vierde en zijn vierjarigen zoon Karloman nog eens liet doopen door
Hadrianus en kronen als “Koning van Italië” en zijn
tweejarigen Louis (Ludwig) als Koning van Aquitania; het gewicht van
deze plechtigheden ligt in het feit, dat Karel hiermede formeel het
recht van den Paus erkende om koningen te benoemen en aldus het zaad
strooide van de toekomstige twisten over de Investituur.

[image: Het Keizerrijk van Karel den Groote]
Het Keizerrijk van Karel den Groote

C. 800



De gebeurtenissen van de volgende jaren zijn van weinig belang. Nog
eens roept Paus Hadrianus, in het nauw gebracht door
den Hertog van Benevento, Karel naar Rome, wederom bezoekt Karel
Italië en viert Kerstmis te Florence en Paschen te Rome (787).
Daarna ontstaat er een voorbijgaande opwinding door de landing van
Adelchis, zoon van Desiderius, in Zuid-Italië, gesteund door
Byzantijnsche troepen; maar zij worden door de Franken en hun
Longobardische hulptroepen weggejaagd naar Sicilië en wij hooren
niets meer van Adelchis.

[image: Leo’s Triclinium-Mozaïek.]
Leo’s Triclinium-Mozaïek.



Wat de bouwkunst betreft is het volgende van groote beteekenis;
Karel gaf een bewijs van zijn openlijke erkenning der pauselijke
rechten door hem verlof te vragen “zekere marmeren beelden en
mozaïeken” uit Ravenna te halen om zijn paleis en zijn
kathedraal te Aken daarmede te versieren. Deze kathedraal, waarin hij
begraven is, was gebouwd volgens het plan van de S. Vitale en de
verwijdering van “zekere marmeren beelden en
mozaïeken” beduidde ongetwijfeld de algeheele berooving van
eenige der prachtigste kerken te Ravenna en ook van de paleizen van
Theoderik en de Exarchen.

[image: 28. Kathedraal van Grado.]
28. Kathedraal van Grado.



Tusschen 790 en 795 vernemen wij, dat Karel oorlog voert
met de Avaren en natuurlijk met de Saksen en dat
zijn onwettige zoon Pepijn een opstand leidt in Friuli, maar ten slotte
in een klooster sterft; wij hooren ook van een synode te Frankfurt,
waar de koning werkzaam aan deelneemt, en van een grafschrift van 38
versregels door hem gemaakt op Paus Hadrianus, die in 795 stierf en
door den beroemden Leo III werd opgevolgd.

De nieuwe Paus toonde dadelijk, welke lijn hij in de politiek zou
volgen. Hij zond Karel het vaandel van de stad Rome en de gouden
sleutels van de St. Pieter, waardoor hij hem als Patricius en
Verdediger van de Kerk28 erkende en bij de dateering van
zijn Bullen ging hij niet uit van de troonsbestijging van den Keizer,
maar van den “Koning der Franken en Longobarden”; aldus
verbrak hij den laatsten band met de Oost-Romeinsche heerschappij.
Karel beantwoordde deze beleefdheden door Zijne Heiligheid te
verzekeren, dat hij de Kerk zou verdedigen tegen buitenlandsche
vijanden en binnenlandsche ketterij en smeekte, dat hij hem zooals
Mozes29, met opgeheven handen, bij zijn ondernemingen zou
helpen.

Kort hierna vond er een coup d’état
plaats te Constantinopel, die, in theorie althans, een einde maakte aan
het Oost-Romeinsche Keizerrijk, als men ten minste mag zeggen, dat zulk
een imperium ooit bestaan heeft.30 De ongelukkige
Constantinus VI werd onttroond en van het gezicht beroofd door zijn
moeder Irene, die den keizerlijken diadeem aannam; vijf jaren
lang hield zij een schitterend hof en reed in
een vergulden wagen, getrokken door melk-witte paarden, door de straten
van de hoofdstad, omgeven door een slaafschen stoet edelen, terwijl
haar blinde zoon tastend zijn weg zocht in de tuinen van het paleis,
verwaarloosd, veracht of vergeten.

En nu gebeurde te Rome, wat het rechtstreeksch gevolg was van de
herleving van het Romeinsche Imperium in de persoon van Karel den
Groote. De Romeinsche aristocratie, zoowel de leeken als de
geestelijken, aangemoedigd door de volslagen breuk met het Oostelijk
Rijk, hoopte misschien een republikeinsche of oligarchische autonomie
te stichten, zooals in Venetië, Napels en andere steden in opkomst
was; zij spanden samen met de partijgenooten van den vorigen Paus,
Hadrianus, en vielen Leo aan, terwijl hij een processie door de straten
leidde. Hij werd van zijn paard geworpen; oogen en tong werden hem
uitgerukt. Deze werden hem echter volgens een schrijver van den
Liber Pontificalis op miraculeuze wijze teruggegeven. Zijn
vrienden verbergen hem in een klooster. Daaruit ontsnapt hij door
middel van een touw, evenals de H. Paulus31, bereikt
Spoleto en stuurt een dringende smeekbede aan Karel. Maar de koning
wordt geheel in beslag genomen door een opstand van de Saksen en
verzoekt Leo hem te Paderborn, tusschen Keulen en Hannover, te
bezoeken; hij zendt den jeugdigen Pepijn (den wettigen Pepijn,
koning van Italië) en andere edelen om hem te escorteeren. Te
Paderborn wordt Leo met grooten eer ingehaald; Karel en zijn
krijgslieden knielen om zijn zegen te ontvangen.

Doch weldra kwamen er uit Rome zeer ernstige beschuldigingen. Men
verzekerde, dat de koning, indien hij de zaak slechts nauwkeurig
onderzocht, het wel noodzakelijk zou achten Leo af te zetten. Ten
slotte besloot Karel, aangespoord door zijn Engelschen raadsman,
Alcwin, die hem zeide, dat hij meer aandacht moest schenken aan het
hoofd dan aan de voeten van het Rijk, de Saksen voorloopig aan hun
eigen plannen over te laten en Rome te bezoeken. Maar toen hij zag, dat
dit onmogelijk was—want ook Bretagne en de Saracenen maakten het
hem lastig—, zond hij Paus Leo daarheen, vergezeld van prelaten
en ambtenaren en gaf bevel, dat de zaak openlijk onderzocht
zou worden. De Paus maakt een triumftocht door Italië en wordt
(November 799) buiten Rome, bij den Pons Milvius, door een groote
menigte geestelijken, senatoren, edelen, afgevaardigden van het leger,
het volk en de gilden (scholae) ontvangen. Hij houdt de Mis in
de St. Pieter en geeft zijn zegen aan de menigte; een paar dagen later
worden zijn beschuldigers in een plechtige rechtszitting, gehouden in
de Feestzaal (Triclinium) van het Lateraan, die hijzelf had laten
bouwen, veroordeeld wegens laster en naar Frankrijk gezonden om door
Karel gevonnist te worden.

Maar Karel was van plan zelf te Rome de zaak te beslissen en in den
herfst van 800 trok hij daarheen, nadat hij zijn vijanden eindelijk
overwonnen had. Te Mentana, ongeveer 20 K.M. van de stad, kwam Leo met
een groote menigte hem te gemoet, en op den eersten December hield hij
een plechtig conclave in de basiliek van de St. Pieter, gekleed als
Patricius in toga en chlamys en omgeven door zijn paladijnen, edelen,
en alle prelaten en aristocraten van Rome. Van deze rechtszitting is
geen gelijktijdig verslag overgebleven, maar wij weten, dat op den
23en December, nadat alle bewijzen waren gehoord, Paus Leo
den kansel besteeg en met de hand op de Evangeliën zijn onschuld
betuigde—een tooneel, dat op een van Raffael’s beroemde
fresco’s is voorgesteld. De aanklagers werden ter dood
veroordeeld; maar door tusschenkomst van Leo werd het vonnis veranderd
in levenslange verbanning naar Frankrijk. Op denzelfden dag kwamen er,
zegt Villari, twee gezanten van den Patriarch van Jeruzalem, die aan
Karel de sleutels van die stad en van de kerk van het Heilige Graf
overhandigde.

Op Kerstdag werd een plechtige Mis gehouden door den Paus in de St.
Pieter; na den dienst gingen de Paus en Karel naar de tombe van den
Heilige om te bidden en ten aanschouwe van alle aanwezigen, knielden
zij voor het hoogaltaar, waar de confessio (de toegang, voorzien
van een hek) naar beneden voerde, naar het graf van den apostel. Toen
Karel na het gebed oprees, plaatste Paus Leo een gouden kroon of
diadeem op zijn hoofd; tegelijkertijd liet de menigte, die in de groote
basilica dicht opeengedrongen stond, luide de volgende woorden hooren:
“Carolo, piissimo Augusto, a Deo coronato, magno,
pacifico Imperatori, vita et victoria!” Toen zalfde
Paus Leo Karel en zijn zoon Pepijn, bekleedde den nieuw-gekroonden
Keizer met den purperen mantel en gaf hem, door te knielen, of volgens
anderen, door hem te kussen, zijn gehoorzaamheid of vereering te
kennen.

Men kan vragen, wat den Paus bewoog, een Keizer, die hijzelf, zooals
men zou kunnen beweren, gekozen had, te aanbidden. Zonder twijfel kende
hij aan het idool, dat zijn eigen handen hadden gemaakt, een zekere
goddelijke heiligheid toe en aanbad hij in Karel den door God
Uitverkorene; maar, welke ook zijn theoriën mogen geweest, het is
volkomen begrijpelijk, dat hij, die Karel groote dankbaarheid schuldig
was voor zijn redding uit een zeer gevaarlijken toestand, gaarne in hem
zijn wereldlijken heer erkende, ofschoon hij blijkbaar den Paus
beschouwde als den eenigen uitvoerder van den Goddelijken Wil en met
hooger gezag bekleed dan de Keizer.

Maar was de Paus bij deze gelegenheid de bemiddelaar van de keuze
des Hemels? Was Karel door den Paus uitverkoren, terwijl deze voor den
Hemel handelde of voor zichzelf? En was zijn kroning als Keizer
gelegitimeerd door deze willekeurige en eenigszins theatrale handeling
van Paus Leo of was het geen uiting van recht, maar van macht en door
Karel zelf tevoren beraamd? Of was dit het gevolg van de wel-overdachte
keuze of bekrachtiging van den Romeinschen Senaat en het Romeinsche
volk?

Eginard (Einhart), de secretaris en biograaf van Karel den Groote
verzekert (waarschijnlijk heeft Karel zelf hem dit meegedeeld), dat de
koning volkomen verrast was, daar hij geenerlei vermoeden had van de
dramatische vertooning, die de Paus had voorbereid. Alles wijst er
echter op, dat het plan tevoren overlegd was, waarschijnlijk te
Paderborn en dat Karel naar Rome kwam met het opzettelijk
doel de pauselijke en openbare bekrachtiging te ontvangen van een
titel, dien hij reeds als den zijne beschouwde32.

Gregorovius vertelt ons dat “een plechtig decreet van de hooge
vergadering van alle Romeinsche prelaten, geestelijken, edelen en het
volk aan de kroning voorafging.” Het schijnt werkelijk, alsof de toejuichingen bij de kroning
van buiten geleerd en gerepeteerd waren. Zeker is het duidelijk dat,
wat ook Karel en Paus Leo mogen gedacht hebben, het Romeinsche volk, of
misschien moeten wij zeggen het Italiaansche volk, zich voorstelde dat
zij den Frankischen vorst tot hun Imperator en Augustus hadden
gekozen—een werkelijk Romeinschen Keizer, die te Rome was
gekroond. 









1 De
Saksen alleen bedroegen 20.000 man. Zij gingen later naar hun land
terug. Alboin’s geheele leger zal ongeveer uit 70.000 man bestaan
hebben.

2 De
Grieksche titel “Exarch” werd aan de Byzantijnsche
stadhouders in Afrika en later aan die in Italië gegeven. De
eerste, die officieel dien titel droeg te Ravenna, was waarschijnlijk
Decius (c. 584.) Het geheele Byzantijnsche gebied in Italië was in
naam aan hem onderworpen en vormde het “Exarchaat”, maar
vele gedeelten waren feitelijk onafhankelijk.

3 Als een
bewijs voor de waarheid van deze geschiedenis verzekert Paulus Diaconus
dat, toen hij als jonge man (dus c. 745) aan het hof van Koning Ratchis
te Pavia was, de Koning na een feestmaal voor zijn gasten den beroemden
beker te voorschijn haalde, dien Alboin had laten maken van den schedel
van Cunimund, den Koning der Gepiden.

4 De
hertogen van Benevento en Spoleto waren blijkbaar de machtigste en
onafhankelijkste. De namen van ongeveer 25 worden door de
kroniekschrijvers vermeld.

5 Een
bewijs daarvan is het feit, dat in 579 de hertog van Spoleto Classe, de
haven van Ravenna innam en negen jaren behield. En omstreeks 589 werd
Monte Cassino door de Longobarden van Benevento geplunderd.

6 In dezen
tijd maakte Autharis volgens sommige kroniekschrijvers, een reis door
zijn Koninkrijk en kwam zelf te Rhegium (Reggio) in Calabrië, waar
hij, op het strand van de Middellandsche zee, met zijn speer de
beroemde zuil zou hebben aangeraakt en zou gezegd hebben: “Dit is
de grens van het rijk van Autharis.” Maar misschien heeft men
Reggio in Calabrië verward met Reggio in Emilia.

7 Rome had
nog een Byzantijnschen stadhouder en kommandant (Dux en Magister militum), die in naam onder den Exarch te Ravenna
stonden, maar in de 7e eeuw zich langzamerhand meer macht aanmatigden,
totdat Rome, na Venetië, de voornaamste Italiaansche republiek
werd.

8 Zij
werden overwonnen door Heraclius, die na Phocas Keizer was
(610–641) in het oosten. De overblijfselen van het ras vestigden
zich in Salzburg en werden in 791 door Karel den Groote in het
Frankenrijk opgenomen.

9
Waarschijnlijk het eerst gebouwd toen Theoderik daar zijn paleis had
(c. 500); afgebroken in 1811. Eenige overblijfselen ervan bestaan nog
in Milaan en elders, De kunstwerken van marmer werden gebruikt voor den
aanleg van het kanaal tusschen Pavia en Milaan!

10
Vergelijk Lodewijk XIV: L’état et
l’église, c’est moi.

11
Grimwald voegde er iets bij en Liutprand nog 153. Ook Astulf maakte
eenige wetten.

12 Van het
feit, dat hij de zuster van den vermoorden Godebert trouwde, vindt men
in deze tijden zooveel analoge gevallen, dat men er zich nauwelijks
over verwondert.

13
Constans trok naar Rome, waar hij, die zijn broeder en een Paus had
vermoord, de kerken rijkelijk begiftigde, doch tevens het vergulde dak
van den koepel van het Pantheon liet afhalen. (Dit gebouw had Phocas
aan Gregorius den Groote gegeven om het in een kerk te laten
veranderen). Constans ging naar Sicilië, gedroeg zich daar vijf
jaar als Verres, totdat een slaaf hem een kan met heet water op zijn
hoofd smeet en hem in zijn bad verdronk.

14 Dit
monster, Aribert, was een gunsteling van de katholieke geestelijken en
van verscheidene Pausen, hetgeen de fusie van Longobarden en Italianen
kan bevoordeeld hebben. Onder zijn bestuur werden zeker vele kerken
gebouwd.

15
Abbacinato vgl. p. 15.

16 Een
merkwaardig feit is, dat in de periode 727–74 de data, zooals wij
die gekregen hebben, een jaar vroeger zijn, dan zij moeten zijn. In dit
verband is het de moeite waard op te merken, dat tot de helft van de 6e
eeuw de data dikwijls worden berekend naar de Romeinsche consulaten en
dat er van 312 af een lastig en verwarrend systeem bestond om te
rekenen met Interdicties, perioden van 15 jaar, gedurende welke
de census van eigendommen en de aanslag in de belastingen
onveranderd bleven.

17 Als
Isauriër stond Leo onder invloed van den Iranischen (Perzischen,
Zoroaster-) godsdienst, die beelden en tempels verwierp. Bovendien
hadden de Muzelmannen een diepe minachting voor de wonderdoende beelden
van de Christenen en werd Leo door de Romeinen ervan beschuldigd, dat
hij zich daardoor liet influenceeren.

18 Erkend
door de Roomsch-Katholieke kerk. Irene is als Heilige (!) in de
Grieksche kalender opgenomen. Maar een andere vrouw, Theodora (c. 840),
heeft de volledige overwinning van de iconolatrie in de kerk van het
Oosten bewerkt.

19 Bij
deze gelegenheid nam hij Sutri, in het hertogdom Rome en slechts 45
K.M. ongeveer van de hoofdstad. Maar deze stad gaf hij terug, en daar
hij een vurig Katholiek was, gaf hij die niet aan de Romeinen, maar aan
den H. Petrus, een feit, dat men kan beschouwen als de eerste kiem van
de wereldlijke macht van de Pausen, want de Donatie van Constantijn is
een verdichtsel.

20 Een
collectie van 99 pauselijke brieven etc. verzameld op bevel van Karel
den Groote.

21 Deze
steden waren: Ravenna, Ancona, Bologna, Ferrara etc. Pepijn’s
schenking was “aan den Heiligen Petrus, aan de Heilige Roomsche
Republiek en aan alle volgende Pausen.” In antwoord aan een
gezantschap uit Constantinopel verklaarde hij, dat hij alleen naar
Italië gekomen was “uit liefde voor den H. Petrus en om
vergiffenis te ontvangen voor zijn zonden.” Het document van
Pepijn’s Donatie werd bewaard in den “Confessio” van
de St. Pieter te Rome en bestond nog, toen de schrijver van het Leven
van Paus Stephanus in den Liber Pontificalis leefde (c.
850–900?).

22 In zijn
eerste phase wordt het Pausdom gesteund tegen den Romeinschen adel door
de barbaarsche vorsten en de Keizers, die door donaties zijn
onverzadelijke begeerte naar wereldlijke macht aanmoedigt. Dante
gebruikt bittere woorden over die wolvin, die in haar magerheid met
alle begeerten scheen belast
(Inferno I,
50.) en na de voedering meer honger heeft dan te voren.
(Inferno. I, 99.) En nog sterker in zijn Bijbelsch puttaneggiar co’ regi (Inferno XIX, 108.). Een van die
regi was natuurlijk Karel van Anjou.

23 In
Verona waren de weduwe en de kinderen van Karloman, en ook Adelchis, de
zoon van Desiderius. De eersten werden gevangen genomen en naar een
klooster gestuurd; de laatste ontsnapte naar Constantinopel.

24 Een
legende, die merkwaardige overeenkomst toont met die van Tarpeia,
verhaalt dat een dochter van Desiderius verliefd was op Karel en
’s nachts de poort opende voor de Frankische ruiters, die bij het
binnendringen haar verpletterden.

25 Het
Longobardische Hertogdom Benevento, ofschoon het vermeld wordt in de
Donatie aan de Kerk, schijnt in deze geheele periode onafhankelijk
gebleven te zijn. Het was later een deel van dat Zuid-Italië,
welks geschiedenis zoo geheel anders is dan die van het overige
schiereiland.

26 In 785
verplaatste Karel vele Saksen naar Frankische landen en daarop volgde
een algemeene bekeering tot het Christendom. In 788 en 791 onderwierp
hij de Beieren en de Avaren en lijfde hen bij zijn Rijk in.

27
“Where Charlemain with all his peerage fell by
Fontarabia.”

28 Zie
illustratie. Het is een copie van een stuk van het mozaïek, dat
Leo III in zijn Triclinium (Feestzaal) in het Lateraan liet opstellen.
Het origineel is c. 1740 vernield en copiën gemaakt naar oude
teekeningen werden kort daarna door Benedictus XIV geplaatst onder de
Tribune, die bij de Santa Scala (de marmeren trap van Pilatus huis)
staat, dicht bij het Lateraan-Museum. De H. Petrus, wiens gestalte
herinnert aan het beeld in het Vatikaan, biedt Leo de pauselijke stola
en Karel het vaandel van Rome aan.

29
Exodus XVII, 11.

30
Waarschijnlijk is het juister te spreken van het Oostelijk Keizerrijk,
hetgeen een soort van Babylonische ballingschap was van het
oorspronkelijke Keizerrijk, en den titel “Romeinsch” voor
dat Imperium te bewaren, waarvan Rome zelf de hoofdstad was. Zonder
twijfel werd Karel door tijdgenooten als de onmiddellijke opvolger
beschouwd van den ongelukkigen Constantinus VI (de 68e keizer van
Augustus af), maar voor de Italianen was Rome de “Moeder”
en Constantinopel slechts de “Dochter” van het Romeinsche
Keizerrijk. Ook in de Lauresheimer Annales wordt als een
krachtig argument voor de verkiezing van Karel aangevoerd, dat
“hij Rome zelf in zijn macht heeft, waar de Caesars altijd gewoon
waren te zetelen.” Bovendien zijn er vele bewijzen, waaruit
blijkt dat het Romeinsche volk zichzelf en Rome als den eenigen
oorsprong van het Imperium Romanum beschouwde. Zoo toont b.v. een
bulla uit Leo’s tijd de beeltenis van Karel als Imperator
en op de keerzijde een poort van de stad Rome met het opschrift
Renovatio Romani Imperii. Niemand zal ontkennen dat
het Oostelijke Keizerrijk dikwijls werd beschouwd als het
Romeinsche Keizerrijk (zie b.v. Justinianus’ beschrijving
van den Romeinschen adelaar in Dante’s Paradiso), maar te
Rome heerschte het gevoelen, dat hier omschreven is.

31
Handelingen IX, 25.

32
Diploma’s (men weet niet volkomen zeker of zij echt zijn)
van Paus Hadrianus’ tijd (772–95) geven Karel den titel van
Imperator. De copie van den Bijbel, die Alcwin eenigen tijd voor de
kroning, aan Karel als kerstgeschenk gaf, had tot opschrift: ad
splendorem imperialis potentiae (Greg.).









Hoofdstuk I.

Gregorius de Groote.




Er had in 589 een groote overstrooming van den
Tiber plaats, gevolgd door een hevige uitbarsting van de pest, die
reeds vele jaren vroeger Europa had geteisterd. Paus Pelagius was een
van de vele duizenden slachtoffers te Rome. Als zijn opvolger werd met
algemeene stemmen Gregorius gekozen. Deze was geboren in 540, toen
Belisarius Ravenna innam of een weinig later, toen Baduela de Gotische
heerschappij in Italië weer deed herleven. De juiste datum
is niet
bekend, maar sommigen zeggen, dat het dezelfde dag (21 Maart, 543) was,
waarop de groote Heilige stierf, dien hij bijzonder vereerde en wiens
leven hij heeft beschreven, St. Benedictus. Zijn familie was van den
senatorenstand en zeer vermogend. Zijn ouders, vurige Katholieken,
lieten hem theologie en philosophie studeeren1, maar hij
schijnt, evenals St. Ambrosius, een politieken loopbaan gekozen te
hebben, want als jong man was hij reeds Prefect of Praetor van Rome.
Doch weldra kreeg zijn religieuze neiging de overhand, en hij gebruikte
een groot deel van zijn vermogen om zes kloosters op Sicilië te
stichten en een zevende te Rome, terwijl hij voor dat doel zijn
voorvaderlijk paleis2 op den Coelischen Heuvel
afstond, waar nu de kerk van S. Gregorio Magno staat. Hier leefde hij
eenige jaren zeer sober, en werd, toen hij ongeveer 36 jaar oud was,
diaken, waarschijnlijk daartoe bewogen door Paus Benedictus I, die hem
de wijding gaf. Sinds dien tijd schijnt hij veel belangstelling te
hebben gehad in zendingswerk; en zijn geestdrift werd geprikkeld of
misschien zelfs het eerst opgewekt door die schoon-lokkige Engelsche
jongelingen, die als slaven werden ten toon gesteld, wier schoonheid hem volgens Beda den
uitroep ontlokte: “Non Angli, sed Angeli”.

Beda, die een van Gregorius’ oudste biografen is, verzekert
ook, dat hij een zendings-expeditie ondernomen heeft om de
Angel-saksers te bekeeren; maar na een reis van drie dagen gaf hij zijn
voornemen op en keerde naar Rome terug. Dit gebeurde op aandrang van
zijn vrienden of naar aanleiding van het volgende voorval, indien het
waar is; en waarom zou het niet waar zijn? Men heeft reden om het te
gelooven; want ondanks zijn vastberaden en flink karakter was Gregorius
kinderlijk bijgeloovig3. Gedurende de middagrust sprong
een sprinkhaan op den vermoeiden zendeling, die het vriendelijk diertje
met zijn Latijnschen naam, locusta, aansprak en daarna
zoo getroffen was door de overeenstemming met de woorden
“loco sta!” (“blijf op uw plaats
staan”), dat hij het voorteeken aannam. Na
zijn terugkeer werd hij door Paus Pelagius gekozen als zijn nuntius of
secretaris (apocrisarius) te Constantinopel, en bij den dood van
den Paus in 590 werd hij, daar hij juist in dien tijd te Rome was,
aangewezen om hem op te volgen. De verkiezing van een Paus moest in die
tijden nog bekrachtigd worden door den Oost-Romeinschen Keizer en men
zegt, dat Gregorius hem dringend geschreven heeft zijn toestemming te
weigeren; maar de brief werd onderschept en een vlucht mislukte, zoodat
Gregorius ten slotte toegaf en dadelijk, nog voordat de keizerlijke
bekrachtiging was aangekomen, zijn krachtig karakter toonde door
plechtige processies te houden om den toorn van den Hemel af te wenden
en een einde te maken aan de pest.

Er was bevolen, dat alle prelaten, priesters, monniken, nonnen, en
een groote menigte burgers, met zwarte sluiers en kappen en verdeeld
naar de vier wijken van de stad, hun hoofdkerken zouden bezoeken, die
alle zwart gedrapeerd waren en dan zouden opgaan naar de
basiliek van de Moeder Gods (S. Maria Maggiore). De straten waren vol
van eindelooze processies van smeekelingen, die brandende kaarsen en
fakkels droegen, treurzangen en Kyrie Eleisons zongen, terwijl nu en
dan een zwarte gedaante, getroffen door de doodelijke pest, ter aarde
stortte.

[image: 29. De Schenking van Constantijn aan Silvester.]
29. De Schenking van Constantijn aan
Silvester.



Toen nu de grootste processie de St. Pieter naderde en Gregorius
zelf juist het midden van de brug bereikt had, verscheen er in de
lucht, zwevend boven het mausoleum van Hadrianus, de gedaante van een
engel met een vlammend zwaard; en men zag, dat hij het zwaard in de
scheede stak, om te beduiden, dat de pest tot stilstand was gebracht.
Men hoorde hemelsche stemmen het Regina coeli zingen
en Paus Gregorius antwoordde door het Ora pro nobis
aan te heffen. Hierom kreeg de Moles Hadriani den naam Engelenburg
(Castel Sant’ Angelo). Het is onzeker, wanneer
er het eerst een standbeeld van den engel is opgericht. Men zegt, dat
Paus Bonifacius IV, de opvolger van Gregorius, een kapel heeft gebouwd
boven op de Moles en die genoemd heeft “S. Angelus inter
Nubes.” Een marmeren beeld, dat ongeveer 1550 door Montelupo is
gemaakt, werd waarschijnlijk in 1740 vervangen door de tegenwoordige
bronzen figuur, het werk van een Vlaamschen kunstenaar.

Gedurende het eerste gedeelte van zijn pontificaat was Paus
Gregorius een zeer hevige en openlijke vijand van de Longobarden. In
zijn brieven worden de Italiaansche steden steeds aangespoord den
barbaren en ketters weerstand te bieden en dringt hij er zelfs op aan,
dat de geestelijken de wapenen zullen opnemen. Niet minder ijverig was
hij in het verdedigen van de Italianen tegen de Byzantijnsche
verdrukking, zooals wij kunnen zien in zijn brieven aan Keizerin
Constantina, waarin hij den ellendigen toestand van het volk op
Sicilië en Sardinië (waar de heidensche beeldendienst
blijkbaar nog steeds bestond) en de schaamtelooze afpersingen en
onrechtvaardige handelingen van de Byzantijnsche ambtenaren beschrijft.
Doch de voornaamste reden tot zorg gaven hem de Longobarden. Men zal
zich herinneren, hoe Agilulf, die door Theodelinda in hetzelfde jaar,
waarin Gregorius Paus werd, tot haar koninklijken gemaal was gekozen,
in 593 naar het Zuiden marcheerde en het Romeinsche gebied verwoestte,
hoe Gregorius zijn publieke voordrachten over
Ezechiël afbrak en al zijn energie gebruikte om de stadsmuren weer
op te bouwen en strijdkrachten te organiseeren, zoodat hij ten slotte
niet meer wist “of hij een geestelijke was of een wereldlijk
vorst.” Aldus wordt hij door zijn vurig patriotisme en zijn
krachtige werkzaamheid erkend als het civiele hoofd van Rome; hij leidt
de onderhandelingen en verbreekt of sluit verdragen met Longobardische
koningen en hertogen en Byzantijnsche Exarchen.

Zijn vaderlandsliefde werd geëvenaard door zijn
godsdienstijver. Niet slechts had hij als Christen zulk een afschuw van
het heidendom, dat men hem verdacht van de vernietiging van vele oude
monumenten en veel literatuur, maar als katholiek had hij misschien nog
meer afkeer van alle vormen van ketterij. De bekeering van de
heidensche Angel-saksen was een van zijn vroegste idealen en in 596,
toen hij nog slechts zes jaren paus was, zond hij zendelingen onder
leiding van St. Augustinus den jongere naar koningin Bertha, de
Frankische katholieke gemalin van Ethelbert, koning van Kent4. In een brief aan den Bisschop van Alexandrië
beschrijft Gregorius deze onderneming aldus: “Daar het volk van
de Angelen, dat in den meest afgelegen hoek van de wereld leeft, nog
steeds hardnekkig volhardt in de vereering van blokken en steenen, kwam
de gedachte bij mij op hun een monnik te sturen om onder hen, als God
het zoo wilde, te preeken; en toen met mijn goedkeuring de bisschoppen
van Germanië dezen gewijd hadden, hielpen zij hem om dat volk daar
aan het einde van de wereld te bereiken.” Dan vertelt hij van
mirakelen, die de wonderen van de Apostelen evenaren, en van de
bekeering van de 10.000 Angelen. Ofschoon men het uitroeien van de oude
Engelsche Kerk moet betreuren, kan men toch niet ontkennen, dat de
zending van Gregorius de beschaving van de Romeinsche wereld weder in
Brittannië heeft gebracht, hetgeen volgens onze meening een
weldaad was.

Een ander zendingswerk, dat door zijn gunstigen afloop Gregorius
groote vreugde bracht, was de bekeering van de Longobarden, d.w.z. hun
bekeering van Arianisme tot orthodox Katholicisme. Evenals
Bertha en Ethelbert, was ook de Longobardische koningin een goed
katholiek, daar zij een Beiersche prinses was, en door toedoen van
Theodelinda was Gregorius aan het eind van zijn leven op goeden voet
met den Longobardischen koning en in staat een invloed uit te oefenen,
die ten slotte bewerkte, dat het geheele Longobardische volk gereinigd
werd van de Ariaansche besmetting. Agilulf bleef waarschijnlijk een
ketter tot zijn dood, ofschoon Paulus Diaconus het ontkent. Misschien
was de koning geen zeloot en wilde hij liever jegens beide partijen
verdraagzaam zijn. In ieder geval, toen zijn opvolger, de kleine
Adelwald, werd geboren (602) stond hij toe, dat deze als Katholiek
gedoopt zou worden. De brieven, die Paus Gregorius bij deze gelegenheid
aan Koningin Theodelinda schreef zijn op zichzelf zeer belangrijk en
verdienen bovendien hierom onze belangstelling, omdat ten minste
éen van de geschenken, die hij aan zijn klein petekind zond,
herkend kan worden op het oude relief, dat men nog kan zien boven den
ingang van de kathedraal van S. Giovanni te Monza, die oorspronkelijk
gebouwd is door Theodelinda5.

“De brief, dien gij mij uit de omgeving van Genua
stuurt” schrijft Gregorius, “maakt mij deelgenoot in uw
vreugde door mij ervan te verwittigen, dat U door de genade van den
Almachtigen God een zoontje is geboren en ook, dat hij, hetgeen u tot
eer strekt, bij de Katholieke kerk is ingeschreven ... Ik bid, dat God
u moge bewaren en mijn kleine Adelwald moge opgroeien in Zijn
liefde.” Nadat hij daarna heeft verteld, hoe pijnlijk hij door de
jicht geplaagd wordt, voegt hij erbij, dat hij aan den kleinen Adelwald
zendt “eenige relieken, nl. een kruis met een stukje hout van het
Heilige Kruis van den Heiland, en een afschrift van het Heilige
Evangelie in een Perzisch étui. En aan mijn kleine dochter, zijn
zuster, stuur ik drie ringen, twee van hyacint en een van onyx
....”

Ongeveer een jaar later (14 Maart, 604) maakte de jicht, waaraan hij
vier jaren lang steeds meer geleden had, een einde aan
zijn leven. Die plaag was misschien de male di fianco,
dien hij gekozen had, in plaats van twee dagen in het Purgatorium, als
een straf voor de gebeden, waarmede hij Trajanus had doen herrijzen om
hem te doopen, zoodat de heidensche Keizer, in strijd met de wetten van
het noodlot, in den hemel was toegelaten.6

[image: Relief boven het portaal van de Kathedraal te Monza.]
Relief boven het portaal van de Kathedraal te
Monza.



Hodgkin zegt in zijn Italy and her Invaders, dat Gregorius
grooter is als Romein dan als Heilige. Zeker is er veel in zijn
karakter, zooals het uit zijn leven en geschriften blijkt, dat onze
bewondering en sympathie heeft, maar er zijn trekken, die geen van
beide opwekken. Een van deze is zijn neiging tot plomp bijgeloof, en
een ander zijn blinde onverdraagzaamheid jegens klassieke literatuur en
kunst. “Men neemt algemeen aan”, zegt Gibbon, “dat
Gregorius de tempels bestormde en de beelden van de stad verminkte, dat
op bevel van dien barbaar de Palatijnsche bibliotheek in asch is gelegd
en dat in het bijzonder het werk van Livius het doel van zijn fanatieke
aanvallen was. De geschriften van Gregorius zelf toonen zijn
onverzoenlijken afkeer van de monumenten van het klassieke
genie en hij kritiseert hevig de profane kennis van een bisschop, die
de Latijnsche dichters bestudeerde en in één adem de
lofzangen op Jupiter en die op Christus uitsprak.” Er is, zooals
Gibbon toegeeft, geen stellig bewijs, dat hij werkelijk de vandalismen
bedreven heeft, waarvan hij beschuldigd wordt, maar hij was blijkbaar
trotsch op zijn onbekendheid met het Grieksch en ofschoon hij niet het
barbaarsche Latijn schreef, dat een beetje later door Leo III,
Stephanus III en anderen uit dien tijd gebruikt werd,7 had hij
toch een fanatieken afkeer van het heidensche classicisme, zooals
blijkt uit zijn toornig schrijven aan den Gallischen bisschop, waarop
Gibbon doelt (in uno ore cunt Jovis laudibus Christi
laudes non se capere) en uit zijn verzekering, dat “het zeer
ongepast is, dat de woorden van het hemelsch orakel zouden onderworpen
zijn aan de wetten van den grammaticus Donatus”.

Een vreemd en lastig te verklaren feit moet nog vermeld worden,
ofschoon men het gaarne zou willen verzwijgen. In 602 werd Keizer
Mauricius te Constantinopel onttroond door een overweldiger,
Phocas8, die met monsterachtige onmenschelijkheid zijn
slachtoffer vermoordde, nadat hij zijn kinderen voor zijn oogen
geslacht had. Gregorius, die een tijdlang, toen hij nuntius van Paus
Pelagius was, aan het hof te Constantinopel geleefd had, was zeer
bevriend geweest met den Keizer en zijn familie; maar toen Phocas zich
beschermend tot Gregorius richtte, schreef de Paus, in plaats van hem
verontwaardigd van zich te stooten, een slaafschen en vleienden brief
(die nog bestaat), waarin hij zijn vermoorden vriend verzaakte en zich
verheugde in de verwachtingen, die hij koesterde van dat monster ten
opzichte van de kerk.

Zijn werken zijn talrijk: Epistolae, Dialogi, Homiliae,
Libri Morales, Cura pastoralis enz. en ook praktische handboeken,
die aanwijzingen geven voor den dienst in de Kerk. De Roomsche Kerk
volgt nog steeds bij de mis voornamelijk het voorschrift van Gregorius,
dat verschilt van den regel van St. Ambrosius, die te Milaan in gebruik
is. Gregorius voegde ook vier toonschalen bij de vier
authentieke schalen van St. Ambrosius. De muziek, die gebaseerd is op
deze acht toonladders is bekend als het Gregoriaansche koraalgezang.
Een van de prachtigste motieven van Wagner’s Parsifal, het
Graal-motief is rechtstreeks genomen van een Gregoriaanschen
toonschaal.

Als theoloog schijnt hij niet altijd onfeilbaar geweest te zijn,
indien wij mogen gelooven, wat Beatrice aan Dante vertelde, toen zij in
het Paradijs hem de cirkels en de hierarchiën der engelen
verklaarde. Gregorius, zeide zij, durfde op dit punt af te wijken van
Dionysius den Areopagiet, maar “zoodra hij zijn oogen in den
hemel opende, lachte hij over zichzelf”—


...... sì toste come gli occhi aperse

In questo cielo, di sè medesmo rise.










1 Hij
verklaart, dat hij geen Grieksch kende: quamvis Graecae
linguae nescius. Ep. VII.

2 Een
kleine kamer van het oorspronkelijke paleis is nog over, en in een
kapel de marmeren tafel, waaraan hij dagelijks twaalf arme menschen
spijzigde, en eens, zonder het te bemerken, een engel als
dertiende.

3
Gregorius zelf vertelt ons, hoe de duivel (of de Booze Geest van het
Arianisme) in een kerk verscheen in de gedaante van een zwart varken en
groote ontsteltenis verwekte. Hij schreef veel over relieken en
mirakels en was een groote autoriteit op het gebied van het Hellevuur.
Sommigen zeggen, dat hij het Purgatorium heeft uitgevonden. Hij geeft
in allen ernst het verhaal, dat Theoderik door booze geesten in de Etna
wordt geworpen. Uit Palestina bracht hij den arm van den H. Lukas, en
dien van den H. Andreas naar Rome en hij geloofde even stellig in de
regen-brengende kracht van het “kleed van den H. Johannes”,
dat in tijden van droogte buiten de deur van het Lateraan werd geschud,
als een Kaffer in den hocus-pocus van een regendokter. Dante-lezers
zullen zich de vreemde legende herinneren van Keizer Trajanus, die na
500 jaren door Gregorius’ gebeden in het leven wordt
teruggeroepen om gedoopt te worden.

4 Evenals
Agilulf weigerde Ethelbert de goden van zijn vaderen te verzaken.

5 Zie de
teekening; beneden zien wij den Doop en verschillende Heiligen; boven
biedt de koningin den Heiligen Johannes een Kroon aan. Links knielt zij
en achter haar zijn drie kronen—een daarvan is misschien de
beroemde ijzeren Kroon (zie fig. 19) en een ander de kroon van de
Koningin, die nog in haar schatkamer te Monza is, waar ook de Hen en
de Kuikens (zie fig. 20), bekers, enz. zijn, hetgeen men, tegelijk
met een voorstelling van het kruis van Gregorius, kan zien aan den
rechterkant op het relief. De figuren op de basis lijken Romeinsch,
waarschijnlijk van een oud monument.

6 Dante,
Purg. X en Par. XX. De legende wordt verteld door Paulus
Diaconus en door Brunetto Latini (Dante’s leermeester en vriend,
dien hij in de Hel plaatste!).

7 Op
Leo’s Triclinium (p. 216) lezen wij bone
boluntatis en bictoria donas, hetgeen bijna
ongeloofelijk schijnt op een werk, dat zich in een eetzaal van
ontwikkelde prelaten bevindt. Opschriften en munten van 800 en later
vertoonen dikwijls een dergelijke spelling en laten zien hoe snel het
Latijn verbasterde.

8 Voor
Phocas en zijn zuil zie fig. 21 en de verklaring.









Hoofdstuk II.

Bouwkunst en Mozaïekwerk.

300–800.




In dit hoofdstuk zullen eerst eenige
eigenaardigheden van de verschillende bouwstijlen behandeld worden, die
in sommige deelen van Italië gedurende de periode, die wij
doorloopen hebben overheerschend waren en daarna zal er iets over de
mozaïeken bijgevoegd worden. Het groote verschil van meening, dat
onder de schrijvers bestaat over den oorsprong, classificatie,
chronologie en benaming van de bouwstijlen—vooral over het
gebruik van zulke woorden als “Romeinsch”,
“Byzantijnsch”, “Romaansch”,
“Longobardisch”, enz.—maakt het bijna onmogelijk
eenige mededeeling te doen zonder zich aan kritiek bloot te stellen.
Misschien is het onder dergelijke omstandigheden het best de termen te
gebruiken, die de rechtstreeksche indrukken, gewijzigd door de
meeningen van anderen, ons langzamerhand hebben geleerd als de
verstandigste en doelmatigste.1 Vagliami
’l lungo studio e ’l grande amore.

Men kan aannemen, dat de klassieke Romeinsche kunst, ofschoon haar
geest nog vele jaren bleef leven en men geen nauwkeurigen datum kan
geven voor haar verdwijnen, is uitgestorven tusschen den tijd van de
Antonini en dien van Constantijn den Groote (c. 160–300).
Misschien wordt de beste illustratie van het bijna ongeloofelijke
verschil tusschen deze twee tijdperken ten opzichte van de kunst
gegeven door den triomfboog van Constantijn (zie fig. 2). De boog
dateert, hetzij hij door Constantijn hersteld is of niet, zeker uit den
tijd van de Antonini, misschien van Trajanus (c. 110) en is een mooi
voorbeeld van laat-klassieke bouwkunst; maar een
blik op de reliëfs—die van Trajanus en de Antonini naast die
van Constantijn—zal beter dan woorden aantoonen, niet alleen wat
de beeldhouwers van Constantijn’s tijd beteekenden, maar ook hoe
de Romeinen alle gevoel voor kunst moesten verloren hebben, wanneer zij
zonder zichzelf te minachten èn naar deze èn naar gene
afbeeldingen konden kijken.

Maar zelfs in den tijd van Constantijn vertoont de bouwkunst soms
nog de oude klassieke bevalligheid en adel, zooals wij zien in de villa
van Diocletianus te Spalato en in de S. Costanza te Rome, en deze
klassieke bezieling bleef vele jaren bestaan en verscheen zoo nu en dan
als een geest van het verleden, zooals b.v. in de twee beroemde
Mausoleums, van Galla Placidia en van Theoderik, edele en werkelijk
Romeinsche2 gebouwen, ofschoon het eerste kruisvormig en van
een koepel voorzien is en het tweede eveneens onder invloed van de
Oostersche architectuur staat. Maar deze geest van het verleden was
gedoemd te verdwijnen en een nieuw beginsel zou een nieuwen stijl
bezielen. Laten wij, om dit te bewijzen, het vraagstuk van den boog en
het gewelf behandelen.

Het eigenaardig verschil, dat de Romeinsche bouwkunst van de
Grieksche onderscheidt, is voornamelijk gelegen in de toepassing van
den boogvorm, niet alleen bij tempels, maar ook bij de groote
bouwwerken van algemeen nut, aquaeducten, bruggen, reusachtige
amphitheaters en badhuizen. Het eigenlijke verschil tusschen de twee
stijlen kan men zich het best denken, wanneer men zich het Parthenon en
daarna de bekende aquaeduct, den Pont du Gard voor oogen stelt. Groote
aquaeducten en groote bruggen waren, als bouwwerken, den Grieken
onbekend, ofschoon zij hun Enneakrounoi en schipbruggen, zooals
die van Xerxes, hadden. Werken van dien omvang en met die bedoelingen
zijn onuitvoerbaar in een stijl, welks leidend beginsel een horizontaal
systeem was van architraaf, fries en kroonlijst gedragen door zuilen.
Het is waar, dat het gewelf reeds gevonden wordt in de Grieksche
bouwkunst (b.v. in de oude grafkamers te Mycenae) en de ἀετός of de
driehoekige gevel een neiging vertoont tot het principe van
wederzijdschen steun. Maar toen de Romeinen den boogvorm
aannamen, en ook het gewelf, de apsis en den koepel3,
ontstonden er geheel nieuwe mogelijkheden; de oude Grieksche bouworde
verloor zijn constructieve functie en werd meer dienstbaar gemaakt aan
de versiering; want in de groote Romeinsche gebouwen, zooals de
amphitheaters, werden de zuilen dikwijls voor colonnades gebruikt, de
een boven den ander, een bouworde, die ongetwijfeld artistiek onjuist
maar soms toch zeer indrukwekkend is, indien de verhoudingen goed zijn.
De Romeinsche boog had geen zuilen noodig; het was oorspronkelijk niet
anders dan een boog uitgehouwen in een dikken muur, en de horizontale
bovenbouw van den ouden stijl werd gebogen en dikwijls als een
nutteloos overblijfsel aangegeven door een versiering langs den boog,
die soms zelfs van de basis van den eenen pijler naar den ander
liep.

[image: 30. S. Miniato, Florence.]
30. S. Miniato, Florence.



Hier begon zich nu het nieuwe principe te toonen. Wij hebben gewezen
op de villa van Diocletianus te Spalato en de S. Costanza te Rome als
overblijfselen van de klassieke kunst, en dit is juist, wat betreft den
edelen vorm en verhouding; maar zij kunnen nog beter dienen als
voorbeelden van den ouden bouwvorm bezield door een nieuwen geest; want
te midden van de droevige ontaarding van de klassieke sculptuur en
architectuur en de algemeene plundering van antieke monumenten voor de
oprichting of versiering van nieuwer gebouwen, een wijze van handelen,
die met de meest gevoellooze barbaarschheid plaats vond, begon men toch
in te zien, dat in de bouwkunst (zooals misschien in alles) schoonheid
en nut innig samenhangen, ofschoon men dien samenhang niet altijd
duidelijk kan aanwijzen. In dit geval was het de zuil, die wederom iets
te doen kreeg. In Diocletianus’ villa (c. 300) vinden wij zuilen,
die werkelijk bogen dragen, zooals bij den “Dom van de
Rots” (de kerk van het Heilige Graf), die misschien door
Constantijn te Jeruzalem gebouwd is, terwijl bij het Romeinsche
Mausoleum van Constantijn’s dochter (later de kerk van S.
Costanza) een zware bovenbouw van muur en koepel gedragen wordt door
bogen, die rusten op korte, horizontale stukken, elk liggende op twee
zuilen, zooals men op de schets kan zien. Dit is misschien het
eerste bekende voorbeeld van vrije zuilen, die het geheele gewicht van
een grooten bovenbouw dragen, zooals dat ook in de oude Christelijke
basilieken is; een tweede belangrijk punt is het feit, dat het korte
gekoppelde kapiteel een duidelijke aankondiging is van het tweede
kapiteel of pulvino van een anderen stijl, den Byzantijnschen,
die weldra in het oostelijke Rijk en in sommige deelen van Italië
overheerschend zou worden. Laten wij nu deze twee nieuwe bouwstijlen,
dien van de Christelijke basilieken en dien van de Byzantijnsche
gebouwen behandelen.



Basilieken.




De oorsprong van de Christelijke basiliek is onbekend.
Het woord beteekent in het Grieksch een koninklijk gebouw. In het oude
Rome werd het gebruikt voor een zaal om rechtszittingen of
vergaderingen te houden; de grootste was de Basilica van Constantijn
(eindelijk gebouwd door zijn mededinger Maxentius), wier geweldige
ruïne bekend is aan ieder, die Rome heeft bezocht. Beroemd is ook
de Basilica te Trier, die oorspronkelijk een rechtzaal of een hal was.
Maar de theorie, dat ooit een dergelijk openbaar gebouw aan de
Christenen zou zijn afgestaan, of dat zij of de architecten van
Constantijn de eerste kerken zouden gebouwd hebben naar het voorbeeld
van dergelijke gebouwen, wordt over het algemeen niet meer aanvaard, en
het gewone Romeinsche huis met zijn atrium en zuilengangen, of
een schola wordt nu als het prototype beschouwd; en de naam
wordt verklaard als het “Huis des Konings”
d.w.z.,
“Huis des Heeren”, wat ook het woord “kerk”
(kyriakon) beteekent.

[image: S. Costanza fuori, Rome.]
S. Costanza fuori, Rome.



Niet lang geleden werd een kleine Christelijke kerk van
basiliekvorm, de S. Maria Antiqua, aan het licht gebracht te midden van
de geweldige ruïnen aan de noordzijde van den Palatinus. Men
gelooft, dat het oorspronkelijk de bibliotheek van den Tempel van
Augustus is geweest en het is zeer wel mogelijk, dat het een van de
eerste kerken in Rome was en als voorbeeld voor de oudste Christelijke
basilieken heeft gediend. Men kan duidelijk zien hoe de
zuilenrijen en de aula veranderd zijn in schip en apsis. De muren zijn
versierd met Byzantijnsche frescos uit lateren tijd, die snel
verkleuren.

Een oude Christelijke basiliek is gewoonlijk een langwerpig
rechthoekig gebouw, in de lengte in drie of vijf ruimten verdeeld door
zuilenrijen, die houten daken dragen, terwijl het dak van het
midden-gedeelte, het schip, zooveel hooger is dan de andere daken, dat
de wanden bovenaan van ramen voorzien en door mozaïeken of frescos
versierd kunnen worden. Het schip eindigt in een halfrond koor gedekt
door een halven koepel of apsis, en aan de andere zijde van het gebouw
is een vestibule of zuilengang of een atrium, waarvan wij nog
een mooi voorbeeld hebben in de S. Ambrogio te Milaan4.

Zelfs in zeer oude basilieken vinden wij het beginsel van een
transept (kruisvleugel), zooals b.v. in de drie grootste oude
basilieken van Rome, de S. Pietro, S. Paolo (fuori le mura) en S. Maria
Maggiore5. In de oudste basilieken werd ongetwijfeld de
horizontale bouworde aangewend, maar de nieuwe stijl, die den zuil met
den boog combineerde, schijnt vroeg in zwang te zijn gekomen. In de
Maria Maggiore hebben wij de architraaf, in de S. Paolo en S. Clemente
de archivolte en in de S. Pietro (de oude basiliek) rustten op de
zuilen van het schip architraven, terwijl de buitenste zuilen van den
zijbeuk bogen droegen.

Het is niet zeker of er Christelijke basilieken of in het algemeen
kerken, die zich niet onder den grond bevonden, vóór den
“Kerkvrede” (313) bestaan hebben. Van den tijd van
Constantijn6 tot de dagen van Theoderik en de komst van de
Longobarden (ongeveer 250 jaar) was de basiliek-stijl overheerschend in
Rome, waar ongeveer twintig kerken7 nog in mindere of meerdere mate de sporen van klassieke
tempels of basilieken vertoonen, daar de zuilen of fundamenten dikwijls
van oude tempels of basilieken zijn. De prachtigste van dezen is de S.
Maria Maggiore (gesticht c. 352) en een zeer belangrijk voorbeeld is de
S. Clemente (gesticht c. 320), terwijl de heerlijke S. Paolo fuori die
voor den noodlottigen brand van 1823 de grootste was van de nog
bestaande oude basilieken, nu onder de reconstructies gerekend moet
worden. Wanneer men bedenkt, dat Rome zoo lang onder Byzantijnsche
heerschappij heeft gestaan lijkt het vreemd, dat het nauwelijks eenig
ander spoor van Byzantijnsche bouwkunst bezit, vooral daar de Byzantijnsche
invloed op de Romeinsche mozaïeken later (d.w.z. nadat de strijd
over den beeldendienst de kunstenaars uit het oosten naar Rome had
gebracht) zeer waarneembaar is.

De eenige stad van Italië, die Rome misschien in basilieken
overtreft, is Ravenna, dat gedurende drie eeuwen, als hoofdstad van het
Westersche Keizerrijk, van het Oost-Gotische koninkrijk, en van het
Exarchaat, in staatkundige en geestelijke aangelegenheden Rome’s
mededingster was. Deze schitterende basilieken van Ravenna (van c.
500–600) zijn vroeger reeds beschreven. Zij verschillen in dit
opzicht van de basilieken te Rome, dat zij, zooals de latere basilieken
van Grado en Torcello, Byzantijnschen invloed vertoonen in de
détails, zooals de pulvino (zie fig. 17 en 23 en pag.
238) en de buitengewoon prachtige en oorspronkelijke sculptuur van de
wit-marmeren kapiteelen.

In de eerste drie eeuwen van de periode 300–800 hebben wij
dus, behalve de barbaarsche toepassing van den ouden stijl bij het
construeeren van nieuwe gebouwen, slechts weinig overblijfselen van den
klassieken stijl, dien wij nog kunnen zien in het mausoleum van Galla
Placidia en dat van Theoderik, en die door den Romeinsch-gezinden
Oostgotischen Koning bij de bouw van zijn paleizen wel zal zijn
begunstigd. Dan hebben wij den nieuwen stijl van de Christelijke
basilieken8; en ten slotte den zgn. Byzantijnschen stijl,
waarover nog iets gezegd moet worden. 







Byzantijnsche Bouwkunst.




Toen wij de regeering van Justinianus I behandeld
hebben, is er melding gemaakt van de vele gebouwen, die door hem zijn
opgericht en in het bijzonder is zijn groote kathedraal van S. Sofia te
Constantinopel genoemd en de S. Vitale te Ravenna. Men zal zich
herinneren dat deze kerken, prachtige voorbeelden van den ouden
Byzantijnsche stijl, van het zgn. centrale type zijn, d.w.z. niet
gebouwd volgens het ontwerp van een Romeinsche basilica.

Men vond, misschien meer in het Oosten dan in het Westen, dat voor
sommige ceremoniën de basiliek, vooral toen zij door de toevoeging
van het transept kruisvormig werd, niet zoo doelmatig was, als de ronde
of veelhoekige ruimte, die de andere kerken, zooals de “Dom van
de Rots” te Jeruzalem, de S. Costanza of de grootste van alle
ronde kerken, de S. Stefano Rotondo aanbood. In het Oosten werden
daarom de armen van het kruis ingekort en bedekt met koepels; het
middengedeelte werd ook door een koepel gedekt; aldus ontstond de kerk
met vijf koepels, waarvan wij in de S. Marco te Venetië een mooi
voorbeeld uit later tijd hebben. Ook werd een eenigszins eenvoudiger vorm van
het centrale type gebruikt, zooals die van de S. Vitale9, waar de achthoekige middenruimte bedekt is door
een koepel, rustend op acht zware pijlers, en omgeven is door zeven
diepe nissen met galerijen en een nog diepere apsis. De S. Sofia is in
denzelfden stijl, maar grooter en meer gecompliceerd, met een
ellipsvormige centrale ruimte die bedekt is door een koepel en twee
halve koepels.

In verband met deze Byzantijnsche kerken heeft de koepel een groote
beteekenis. Hij is het voornaamste kenmerk, en hetzij de koepel is
ontstaan in navolging van de geweldige Romeinsche Thermae,
hetzij hij of uit het Oosten is gekomen, het is, als het ware, een
herschepping van de Byzantijnsche bouwmeesters, misschien van Athemius
van Tralles, in Klein-Azië, die de S. Sofia voor Justinianus heeft
gebouwd. Hoe dit is geschied, vereischt eenige verklaring.

De Romeinsche koepel was een monoliet, zooals de reusachtige
steen, die het mausoleum van Theoderik dekt, of
bestond uit een massa cement, die op een tijdelijk geraamte werd
samengevoegd en op een rond bouwwerk rustte, zooals een deksel op een
pot, zonder zijdelingschen druk. Dit systeem was zeer lastig en
kostbaar en de Byzantijnsche bouwmeesters bedachten andere methoden.
Zij construeerden een koepel van terra-cotta buizen, spiraalsgewijze
samengevoegd en bedekt met pleister; deze nu was veel lichter dan de
Romeinsche koepel. Maar er waren zware pijlers noodig, daar de
samengestelde bouw een sterkeren zijdelingschen druk uitoefende. En er
was nog een andere moeilijkheid. De ruimte, die door een koepel bedekt
moest worden, was meestal vierkant of veelhoekig. Hoe moet men een
ronden koepel op een vierkante basis zetten? Wanneer men de hoeken van
het vierkant zoo opvult dat men een ronde basis vormt, is de
draagkracht zeer zwak. De oplossing van deze moeilijkheid door middel
van pendentieven is een van de belangrijkste feiten in de Byzantijnsche
bouwkunst.

In plaats van den koepel op de vierkante basis te bouwen, richt men
op de zijden van het vierkant bogen op en vult de tusschenruimten tot
gelijke hoogte met pendentieven aan. Deze “pendentieven”
(hangbogen), wier binnenzijden hol zijn (als apsiden) en wier omtrekken
kromlijnige driehoeken zijn, zullen met hun bovenste gebogen lijnen een
cirkel10 vormen. Op deze ronde basis bouwden de
Byzantijnen hun koepel, en dit gaf een sterken steun, want de hangbogen
trokken den geheelen verticalen druk van den koepel naar zich toe.

Een andere merkwaardigheid van den Byzantijnschen stijl is de vorm
van het kapiteel, dat niet langer concaaf blijft, daar de zuil een
geweldig gewicht moet dragen, maar convex is en niet meer diep
uitgesneden, zooals het Corinthische kapiteel, maar in ondiep relief
gebeeldhouwd is. De versiering van het kapiteel is dikwijls bijzonder
fraai, hoewel conventioneel, b.v. blad- en bloem-ornamenten, mandewerk
of een fijn diep ingeboorde bewerking, die op kant lijkt. En eindelijk
werd, om den boog hooger en lichter te maken, het Byzantijnsche
kapiteel gekroond door de pulvino (een tweede,
“boven-kapiteel”). 

Nog een andere merkwaardigheid is het gebruik van gekleurd-marmeren
dunne platen, waarmede de Byzantijnsche gebouwen, die niet zelden van
baksteen waren, dikwijls in- en uitwendig werden versierd; aldus kon
men zeer rijke en schitterende effecten bereiken.







Mozaïek.




Er bestaan zeer fraaie voorbeelden van oud-Romeinschen
steen- en glasmozaïek, zooals het Nijl-landschap in een vloer te
Palestrina en de “Alexander-slag” te Pompeii; maar de kunst
om muren en apsiden met groote mozaïek-werken te versieren schijnt
onder de Christenen te Rome tegelijk met de oprichting van de eerste
basilieken te zijn ontstaan en van Italië naar Constantinopel te
zijn overgeplant, waar zij zich weer verder ontwikkeld heeft. Wij
zullen ons beperken tot een paar voorbeelden van mozaïeken te Rome
en te Ravenna; want de zuiver-Byzantijnsche mozaïeken, die eens in
grooten getale aanwezig waren, zijn bijna alle vernield door de
beeldenstormers, Kruisvaarders en Turken, terwijl de nog bestaande, in
de S. Sofia of andere moskeeën, meerendeels verborgen zijn
door bepleistering. Maar wij zullen den Byzantijnschen stijl in eenige Italiaansche mozaïeken
kunnen nagaan.

[image: Kapiteelen in de S. Vitale.]
Kapiteelen in de S. Vitale.



De eerste groote mozaïeken van het Christelijke Rome zijn
natuurlijk uit den tijd van Constantijn, want voor den
“Vrede” hadden de Christenen geen groote kerken. Bovendien
schijnt de herleving van het glasmozaïek uit deze periode te
dateeren. De oudste zijn waarschijnlijk die van S. Constanza (c. 320).
Dit gebouw was bedoeld als mausoleum, niet als kerk, en het feit, dat
Constantijn een ongedoopte heiden was tot zijn laatste uren, maakt het
duidelijk, waarom deze mozaïeken,—die gedeeltelijk bewaard,
gedeeltelijk bekend zijn uit oude teekeningen,—bijna geheel
decoratief en niet Christelijk zijn, nl. voorstellingen van den oogst,
wijnrank-ornamenten, vogels, Cupidootjes, alles zeer fijn afgewerkt.
Een ander schitterend mozaïek (c. 370) kan men zien in de S.
Pudenziana, een kerk, die, naar men zeide, gebouwd was op een terrein,
behoorend aan Pudent, den gastheer van den H. Petrus, en gewijd aan
zijn dochter Pudentia. Hier hebben wij (fig. 24) zooals op vele andere
apsis-mozaïeken, een groote symbolische voorstelling. De
Zaligmaker, een zeer eerwaardige figuur met breeden baard en lang haar,
dat over zijn schouders valt, troont te midden van de Apostelen voor de
muren en torens van het Nieuwe Jeruzalem; op den achtergrond verheft
zich de Calvariënberg met het triumfeerende Kruis, waar omheen de
dier-gestalten van de Evangelisten zweven. In deze groote
apocalyptische voorstellingen is Christus meestal de midden-figuur en
Hij wordt omringd door engelen en allerlei symbolische afbeeldingen,
den zeven-armigen kandelaar, de rivieren van het Paradijs, het Lam op
den troon, de twaalf Apostolische schapen, gewoonlijk komende uit
gebouwen, die Jeruzalem en Bethlehem voorstellen, de Evangelische
dieren en de Hand van God, die uit een wolk te voorschijn treedt. Op
den boog van de apsis en de muren van het schip zijn veelal Bijbelsche
voorstellingen of personen. Andere prachtige, oude mozaïeken waren
die van de S. Paulo fuori (fig. 4), die kort nadat de kerk voltooid
was, door Honorius werden aangebracht (c. 420); maar hiervan hebben wij
nu slechts reconstructies, daar de origineele vernield zijn door den
brand van 1823.

Er zijn mozaïeken in de oude basiliek van S. Maria Maggiore
(fig. 5), die een treffend bewijs geven van een overgangsphase,
waarin de Christelijke gedachte zich nog hulde
in heidensche vormen, want het duurde lang, voordat het Christendom
alles afschafte, wat het had overgenomen van de klassieke decoratieve
kunst, en ook van de klassieke mythologie en symboliek11. De hier bedoelde mozaïeken bevinden zich op
de muren van het schip en zijn van 350 ongeveer, misschien een eeuw
ouder dan de wondere voorstellingen uit het leven van de Maagd op den
apsis-boog. Het zijn tafereelen uit het Oude Testament, Bijbelsche
figuren in heidensche gedaanten, Israëlietische krijgslieden
voorgesteld door Romeinsche legioenensoldaten, de engelen door
Romeinsche Victoriae, heiligen en patriarchen door Romeinsche
goden.

[image: 31. Tombe van Beatrice, Moeder van Gravin Matilda, Pisa.]
31. Tombe van Beatrice, Moeder van Gravin
Matilda, Pisa.



Het laatste Romeinsche mozaïek van groote waardigheid en
schoonheid, in ouden stijl, kan men zien in de apsis van S.S. Cosma e
Damiano. Het is van c. 530. In het midden staat de majestueuze figuur
van den Zaligmaker op een glanzende wolk, omringd door den H. Petrus,
den H. Paulus en de twee martelaren. Op den voorgrond zijn de vier
rivieren van het Paradijs, het Lam en Schapen. Merkwaardig is het
gelaat van Christus, dat in de oude kunst (b.v. in sommige
Ravenna-mozaïeken) gewoonlijk jong en baardeloos is, maar in de S.
Pudenziana hebben wij, misschien voor het eerst, den baard, het lange
haar en de oudere en ernstiger uitdrukking opgemerkt, en hier is dat
nog meer ontwikkeld en bijna gelijk aan de voorstelling van de latere
Italiaansche kunst.

Na de komst van de Longobarden kreeg de Byzantijnsche stijl de
overhand te Rome, waar een tijdlang een nauwere aansluiting met het
oostelijke Keizerrijk werd gezocht als een middel om de Longobardische
invasie te keeren. Maar tegen het midden van de achtste eeuw was Rome
feitelijk weer onafhankelijk en kwamen de Romeinsche kunstenaars in de
gunst. Doch de kunst was zeer gedaald, ofschoon de Scholae de
traditie van den edelen stijl nog eenigszins schijnen bewaard te
hebben. Een goed voorbeeld daarvan is het Triclinium-mozaïek van
Paus Leo III, waarvan een gedeelte gegeven is op p. 216. Hier vinden
wij wel een eerwaardige Christus-figuur, met vollen baard, en
eerwaardige Apostelen; ook de zittende H. Petrus is
plechtig, maar in de knielende figuren van Leo en Karel ligt niet
weinig middeleeuwsche groteske deftigheid.

De prachtige Ravenna-mozaïeken dateeren uit de periode c.
440–560. De oudste zijn in het mausoleum van Galla Placidia (zie
p. 79); zij zijn in zuiver Romeinschen stijl en bijzonder mooi door hun
donkerblauwen achtergrond.

Merkwaardig is het mozaïek, waarop Christus als jonge herder,
baardeloos, doch met lang haar, gezeten te midden van Zijn kudde, is
afgebeeld. Ongeveer tien jaar ouder zijn de mozaïeken van het
Baptisterium (fig. 10), een Romeinsch badhuis, dat Bisschop Neon
omstreeks 450 “bekeerd” heeft. In het midden van den koepel
ziet men den Doop, een fijne schildering op gouden grond; daar rondom
bewegen zich de Apostelen, op een helderblauwen achtergrond. De
mozaïeken van het Santo Spirito Baptisterium, een Romeinsch
badhuis veranderd voor Theoderik’s Arianen, toont hetzelfde
motief, maar de Apostelen zijn eerwaardiger, en Christus is een
jongeling.

Theoderik’s basiliek van Jezus Christus, later S. Apollinare
Nuovo geheeten, is reeds vroeger (p. 151) beschreven, en wij hebben
aangetoond, dat sommige mozaïeken van den Oost-Gotischen Koning
vervangen zijn door de processies van maagden en martelaars, die nu de
muren van het schip versieren (fig. 12). Deze veranderingen, die
waarschijnlijk hebben plaats gevonden na de inneming van Ravenna door
Belisarius (540) toonen ons duidelijk den overgang van den Romeinschen
naar den Byzantijnsche stijl. Prachtig zijn de figuren van de heiligen
en profeten in hun kalme en indrukwekkende waardigheid, als ook de twee
groepen van engelen, te midden van welke Christus en de Maagd gezeten
zijn, en de verscheidenheid van houding en uitdrukking is even
merkwaardig als de kunstvaardigheid, waarmede de menschelijke vorm en
kleeding met lijnen zijn aangegeven en in fijne kleuren zijn
gebracht12, terwijl bij de martelaars en de maagden alle
liefde voor den vorm is onderworpen aan het verlangen om decoratief
effect te bereiken. De figuren volgen op elkaar zonder eenige
verscheidenheid, alsof zij met denzelfden stempel geslagen zijn13. De plooien van de witte
gewaden worden aangeduid door lange, stijve, hoekige lijnen, die
dikwijls de lichaamsvormen geheel verkeerd weergeven. De handen zijn
allen volkomen gelijk, de voeten plomp, de hoofden slecht geteekend, de
gezichten hebben slechts vier of vijf kleurschakeeringen.

Ook in de S. Vitale behoeft men slechts zijn blikken te wenden van
de mozaïeken van Justinianus (fig. 17) met hun schitterende pracht
van juweelen, diademen en hofkleedij naar de oudere mozaïeken van
de apsis, waar de Zaligmaker in kalme schoonheid en waardigheid op den
wereldbol troont te midden van de in het wit gekleede engelen, om
plotseling te gevoelen, dat men in een hooger sfeer gevoerd wordt. Het
laatste van deze Ravenna-mozaïeken, in de S. Apollinare in Classe,
stelt een apocalyptisch visioen van de Transfiguratie voor. In het
midden staat een Kruis, niet als symbool van boetedoening door
smartelijk lijden en bloedigen doodstrijd, maar van overwinning en
vreugde. Bij het Kruis ziet men de drie apostelen op den berg Tabor,
aangeduid door schapen; daarna rijen van andere schapen, en bloeiende
weilanden, waar zich de groote figuur van S. Apollinare verheft. Dit
mozaïek is dikwijls hersteld, maar het is zeer edel van conceptie
en verdient een plaats onder de schoonste van de Romeinsche school.

Grootschheid en kleurenpracht, die de Byzantijnsche mozaïeken
kenmerken, kunnen natuurlijk worden aangewend voor werkelijk artistieke
en niet zuiver decoratieve doeleinden (zooals bij de latere
Venetiaansche schilders), maar wanneer de liefde voor de waarheid
ontbreekt, moet dit uitloopen op ijdel vertoon en leidt het slechts tot
mechanische productie en zinnelooze herhaling. Tijdens
Justinianus’ regeering begon de vroeg-Byzantijnsche stijl in de
mozaïeken zijn invloed uit te oefenen op Italië, dat door de
herovering in een ellendigen toestand was gebracht, en waarschijnlijk
was daar, behalve in eenige gilden (scholae te Rome), alle
kunstzin verdwenen. Maar deze Byzantijnsche invloed heeft, behalve te
Ravenna en in eenige kerken te Rome (b.v. S. Agnese fuori) zeer weinig
sporen achtergelaten. De Longobardische oorlogen en overheersching
zullen wel de oorzaak zijn van het verdwijnen van vele kunstschatten,
die door de kroniekschrijvers worden vermeld, en toen (c.
730) het edict van Keizer Leo over den beeldenstorm vele Byzantijnsche
kunstenaars naar Italië dreef, was blijkbaar de kunst van
muur-mozaïek in Rome ongeveer uitgestorven. Hier vinden wij na 800
zeer weinig mozaïekwerken en zij vertoonen een achteruitgang, die
steeds grooter wordt. Maar in sommige Italiaansche steden, die langer
onder Byzantijnsche heerschappij bleven, behield de Oostersche invloed
niet alleen in de mozaïek-kunst, maar ook in het metaalwerk
(brons, zilver, goud en email) zijn kracht. Te
Venetië, dat de voornaamste haven werd voor den Oosterschen
handel, ontstond een krachtige herleving van het Byzantijnsche
mozaïek, vooral in verband met den herbouw van de St. Marcus in
Byzantijnschen stijl na den brand van 976. De oudste van de vele en
prachtige mozaïeken van die kerk zijn van deze periode, en na de
inneming van Constantinopel door de Latijnen in 1204 veroorzaakte de
nieuwe stroom van Byzantijnsche kunstenaars wederom een herleving,
waarvan de gevolgen zich over meer dan drie eeuwen, tot de dagen van
Tintoretto uitbreidden. Met het oog op deze Venetiaansche
mozaïeken moet men niet vergeten, dat, ofschoon de stoot door de
Byzantijnsche kunst gegeven is, de stijl toch door het Italiaansche
genie zeer is veredeld.

Ook in Zuid-Italië en Sicilië was gedurende de periode
1000–1200 (den tijd van de Noormannen) blijkbaar een belangrijke
school van Byzantijnsche kunstenaars, want wij vinden prachtige
Byzantijnsche mozaïeken in de groote kerken en paleizen van
Normandische en Saraceensche architectuur (b.v. in Salerno, Palermo,
Cefalù, Monreale etc).

De invloed van de Byzantijnsche schilderkunst op Italië zal
later besproken worden. Hier moet slechts opgemerkt worden, dat vele
van deze Byzantijnen bekwame handwerkslieden waren zonder eenig
kunstgevoel, doch van groote technische vaardigheid en een
gemakkelijkheid en vlugheid van productie, die een ontaarde kunst te
gronde richt. De oogst van beelden was enorm, vooral nadat de
Oostersche Kerk weer teruggekeerd was tot den orthodoxen
beeldendienst14. De Christelijke wereld werd
overstroomd met wonderdadige beelden en figuren—Madonna’s
en Heiligen, met oranje of steenroode gezichten, dikwijls overgaande
tot cadaver-groen, tegen een gouden achtergrond en met vergulde en
pronkerige opschik. Het volkomen machinale karakter van dit werk wordt
juist aangegeven door de volgende verklaring van een der sprekers op
het bekende tweede Concilie van Nicaea, bijeengeroepen door de vrome
Keizerin Irene, die haar eigen zoon liet blind maken: “Het is
niet het plan van den schilder”, zegt deze beelden-advokaat,
“dat het schilderij voortbrengt, maar de wet en de traditie
θεσμοθεσία
καὶ
παράδοσις
van de Katholieke Kerk. Het zijn niet de schilders, maar de Heilige
Vaders, die ontwerpen en bevelen”.







Romeinsch-Longobardische Bouwkunst
(Vroeg-Romaansch)




Evenals in de geschiedenis van het oude Griekenland,
hebben wij ook in de geschiedenis van Italië, tijdens de
Longobardische overheersching (c. 568–774), een Donker Tijdperk;
en dit Donkere Tijdperk strekt zich nog verder uit, al is het niet zoo
hopeloos duister als de drie eeuwen, die op de Dorische volksverhuizing
volgden. In Italië, evenals in Griekenland, was het gevolg van de
verovering door een noordelijk volk een lange en doodsche periode, die
gevolgd werd door een schitterend opleven van de kunst, hetgeen
misschien te danken is aan de vermenging van de frissche manlijke, zij
het ook wat barbaarsche kracht van het Noorden met de zuidelijke,
eenigszins verwijfde gevoeligheid voor schoonheid van vorm en
kleur.

Wij hebben gezien, hoe de latere, ontaarde klassiek Romeinsche
architectuur nieuw leven en nieuwe vormen ontwikkelde door het
aanvaarden van dergelijke vondsten als de boog-dragende zuil, den
koepel en den pendentief. Maar wij hebben ook gezien, hoe in de drie
eeuwen (300–600), waarin, de basiliek-stijl en de Byzantijnsche
vormen van de Romeinsche bouwkunst hun hoogtepunt bereikten, de oude
bezielende geest van de inheemsche15 kunst voortleefde, elk
oogenblik gereed om andere vormen aan te nemen, wanneer de
vereischte voorwaarden zich voordeden; want er is reden om aan te
nemen, dat te Rome, in al de onstuimige jaren van barbaarsche en
Byzantijnsche invallen, ondanks alle belegeringen, hongersnood en pest,
niettegenstaande een tijdlang alle inwoners de stad verlaten hadden,
toch de gilden in stand zijn gebleven, die zekere kunsten en handwerken
van geslacht op geslacht hebben overgeleverd. Wij hooren van
“scholen” in Rome, zooals de schola Graeca, door
Paus Hadrianus I in 782 gesticht en de scholae Francorum,
scholae Saxonum en dergelijke. Het is onbekend, of dit
godsdienstige of kunstenaars-vereenigingen waren, zooals nu ook in Rome
bestaan, voor buitenlandsche studenten, of dat het gilden waren van
kooplieden, geleerden, toonkunstenaars enz., waarvan de
kroniekschrijvers vermelden, dat zij in de 7e en
8e eeuw te Rome bestonden en die er waarschijnlijk reeds
vroeger waren. Dat er gilden van architecten bestonden, kunnen wij
afleiden uit het feit, dat er hier en daar prachtige voorbeelden van
architectuur en sculptuur bestaan, die zeker noch Byzantijnsch noch
Longobardisch zijn en die schijnen te dateeren uit den tijd, dien wij
het Donkere Tijdperk hebben genoemd, toen in Italië, te oordeelen
naar alle andere overblijfselen, de kunst zeer diep gezonken was. Men
kan niet ontkennen, dat die “specimina” zeldzaam zijn en
van twijfelachtige afkomst en tijd; maar zij wekken toch het vermoeden,
dat dank zij de gilden het geslacht van de inheemsche kunstenaars niet
geheel uitgestorven was; en het lijkt niet onwaarschijnlijk, dat
handwerkslieden van deze gilden hun weg vonden naar de Gotische en
Byzantijnsche hoven te Ravenna, naar de steden van Zuid-Italië en
het noordelijk Exarchaat, en ook naar de eilanden van Venetië,
daar in al die plaatsen sporen van hen schijnen te bestaan.16

Doch met groote zekerheid kunnen wij het werk van Romeinsche
handwerkslieden aanwijzen in Noord-Italië gedurende de
heerschappij der Longobarden, eerst aan het hof van
Agilulf en Theodelinda, die talrijke mooie kerken bouwden, en later in
vele deelen van het Longobardische koninkrijk.

De Longobarden waren oorspronkelijk een woest volk,—zoo woest,
dat Narses zijn Longobardische bondgenooten naar huis moest sturen
wegens hun barbaarschheden,—en in de eerste vijf jaren van hun
Italiaansche overheersching, tijdens de regeering van Alboin en Clefi
en de daarop volgende anarchie (575–85) zal de beschaving onder
deze gens nefandissima et sceleratissima wel erg
geleden hebben. Maar de nakomelingen van deze noordelijke barbaren
begonnen reeds ten tijde van Agilulf en Theodelinda (590) met verbazing
de afbeeldingen van hun woeste voorvaderen te beschouwen, en geestdrift
te gevoelen voor de kunst en beschaving van het land, dat zij hadden
veroverd. Te Pavia, Cremona, Bergamo, Perledo, en andere plaatsen in
het Como-district richtte Theodelinda kerken en kasteelen op, en te
Monza herbouwde zij het zomerpaleis van Theoderik, versierde het met
frescos en verbond daaraan een schoone basilica, waarin zich 70
ampullae met heilige olie, een schatkamer en een merkwaardige
lunette bevond (zie hoofdst. I).

De vraag komt hier bij ons op, waar Theodelinda haar bouwmeesters en
beeldhouwers voor al deze gebouwen vandaan haalde? Vanwaar kreeg
Agilulf, haar gemaal, de “Italiaansche kunstenaars”, die
zij naar de Avaren stuurde om hen den scheepsbouw te leeren (ad faciendas naves)? Waren deze architecten en
“kunstenaars” Italianen17, of Byzantijnsche
werklieden van Ravenna? Welke andere stad had hen kunnen verschaffen?
Er bestaat een verleidelijke theorie, gebaseerd op niet zeer vaste
gronden, dat vele leden van de Romeinsche kunstenaars-gilden, verdreven
uit Rome, waar kunst, geleerdheid, en ook de taal, tot een zeer laag
peil waren gezonken, noordwaarts zijn getrokken en als hoofdkwartier
hebben gekozen dat kleine eiland in den Lago di Como, de Isola
Comacina, dat Theoderik had versterkt en dat later een stevig bolwerk
was van het Byzantijnsche Exarchaat, maar door de Longobarden tijdens
de regeering van het Autharis werd genomen (587). Deze
theorie is gegrond op het feit, dat “Comacijnsche
bouwmeesters” door de kroniekschrijvers vermeld worden. Door de
wetten van Rotharis b.v. (c. 640) worden aan deze magistri
Comacini zekere privileges toegekend ten opzichte van slaven,
huisbedienden, contracten enz., en een eeuw later (739), tijdens de
regeering van Luitprand, wordt een Comacijnsch meester Rodpert
(blijkbaar een Noorman, geen Romein) genoemd, die te Toscanella bezig
schijnt te zijn met den bouw van de prachtige basiliek van S. Pietro.
(fig. 25).

Deze Comacijnschen meesters, zoo genoemd naar het eiland18 of de streek van Como, spelen een belangrijken
rol in sommige moderne theoriën over den oorsprong van de
Romaansche bouwkunst, die na een lange donkere periode (van c. 600-c.
1000), plotseling in al haar schoonheid en volmaaktheid is
verschenen.

Maar of het woord comacinus in eenig verband staat met het
eiland of met Como, is onzeker en het is niet onwaarschijnlijk, dat het
zou beteekenen mede-metselaar, co-macio (het
middeleeuwsch-Latijnsche macio = maçon), dus een lid van
het metselaarsgilde, ofschoon wij niet dadelijk moeten aannemen, dat
deze magistri Comacini, aan wie zoo vele privileges werden
gegeven, werkelijk vrijmetselaars waren d. w. z. de middeleeuwsche
erfgenamen en overbrengers van de maçonnieke mysteriën van
Koning Salomon.19 Hoe het ook zij, wij mogen het als een feit
beschouwen, dat Italiaansche bouwmeesters en beeldhouwers,
waarschijnlijk uit Rome, in grooten getale gebruikt werden door de
Longobardische veroveraars, en dat de beeldhouwers—de architecten
waarschijnlijk niet—hun eigen artistieke neigingen geheel moesten
wijzigen naar den eigenaardigen smaak van de heerschers. Deze
heerschers nu schepten vermaak in groteske en min of meer
monsterachtige diervormen en waren volkomen ongevoelig voor stuitende
wanstaltigheid, want deze eigenaardigheden ontmoeten wij in al haar naakte leelijkheid ten
Noorden van de Alpen en overal in Noord-Italië, waar wij zuiver
Longobardisch werk20 aantreffen. Maar in
architectuur is de Romeinsche of Comacijnsche bouwmeester zichzelf
gebleven en ofschoon hij eenigszins rekening hield met de eischen en de
traditioneele ideën van zijn Longobardischen heer, heeft hij
langzamerhand een nieuwen stijl ontwikkeld, dien wij kennen als den
Longobardisch-Romaanschen, den oorsprong van alle andere Romaansche
bouwkunst, de Toskaansche, Germaansche, Noordsche.

[image: 32. Ingang van het Baptisterium, Volterra.]
32. Ingang van het Baptisterium, Volterra.



De eerste Longobardische basiliek, die door de kroniekschrijvers
wordt vermeld, is gebouwd bij Bergamo door Theodelinda’s eersten
echtgenoot, Koning Autharis. Over de vele bouwwerken van Theodelinda is
reeds gesproken. Van haar Monza-basiliek, een gebouw met achthoekig
centrum, zijn nog slechts eenige oude ronde en achtzijdige zuilen over
met kapiteelen, waarop Longobardische vogels en andere dieren zijn
afgebeeld; van haar eigen paleis bestaan nog slechts een paar
twijfelachtige overblijfselen. De kathedraal van Padua geeft misschien
de oudste (dikwijls herstelde) Longobardische façade, met blinde
galerijen en eenvoudige ronde vensters. (De groote Romaansche vensters
in den vorm van een wiel of rozet zijn van later tijd.) De oude kerk
van S. Salvatore te Brescia, die nu een deel van het Museum uitmaakt,
heeft eenige bijzonder fraaie witmarmeren kapiteelen met lofwerk, en
ook andere, die de Longobardische, groteske kenmerken vertoonen. De
laatste zijn uit den tijd van Desiderius; de eerste zijn misschien
Romeinsch of Byzantijnsch werk, dat men zich
toegeëigend heeft; maar zij kunnen ook
“Comacijnsch” d. i. Romeinsch-Longobardisch zijn. Te Lucca,
in de S. Frediane (oorspronkelijk gebouwd door een Ierschen bisschop c.
570), zijn eenige zeer mooie oude of Romeinsch-Longobardische zuilen en
een apside-colonnade met architraven in plaats van bogen, die misschien
Romeinsch-Longobardisch is. Te Pavia werd de beroemde S. Pietro in Ciel
d’oro, wellicht opgericht door Agilulf of Theodelinda, herbouwd
of hersteld door Liutprand, die, zooals reeds verhaald is, het gebeente
van St. Augustinus daarheen bracht. Van het oorspronkelijke
gebouw zijn een paar kapiteelen en een gedeelte
van den voorgevel nog over. Andere kerken, die overblijfselen bezitten
van vroeg Romeinsch-Longobardische bouwkunst zijn de oude, doch onlangs
herbouwde basilica van S. Abbondio bij Como, de S. Giusto en S. Martino
(fig. 41 te Lucca, de kapel van de S. Maria della Valle te Cividale (c.
750), de S. Fedele te Como, en de S. Ambrogio te Milaan, wier
atrium oorspronkelijk van c. 790 is.

Doch de meest volledige en fraaiste overblijfselen van deze
Romeinsch-Longobardische periode vindt men te Toscanella,21 oudtijds Tuscania, een kleine doch flink
versterkte stad bij Viterbo, in het zuiden van het Longobardische
Toskane. Hier zijn twee basilieken. Die van S. Pietro werd
oorspronkelijk gebouwd in 628 (om de gebeenten van drie heiligen te
bewaren), maar zij werd, zooals zoo vaak het geval was met de oudste
Longobardische kerken, die waarschijnlijk dikwijls niet goed werden
opgericht, herbouwd tijdens de regeering van Luitprand (c. 740),
misschien door den Comacijnschen bouwmeester Rodpert, dien wij reeds
genoemd hebben. Van deze periode dateert veel van het zeer fijne
binnenwerk. Sommige van de zuilen en kapiteelen zijn antiek of anders
zeer goed nagevolgd door Comacijnsche of Romeinsche werklieden.

[image: Longobardisch werk in de basiliek van S. Abbondio bij Como.]
Longobardisch werk in de basiliek van S. Abbondio
bij Como.



Andere kerken, zooals de hier afgebeelde, zijn zeer zeker
Longobardisch, ofschoon zij het barbaarsche karakter missen. Het
uitwendige is voornamelijk in later Romaanschen stijl en toont daarvan
vele kenmerken, zooals de diep inliggende vensters, de arcades van
baksteen en marmer, en het zigzag-ornament dat zo gewoon is in de
Noordsche architectuur. De prachtige voorgevel, met het
fraaie rozet-raam (fig. 25), dateert grootendeels van een reconstructie
van omstreeks 1040; maar de schoone inspringende portalen zijn
ongetwijfeld voor een deel oud Romeinsch-Longobardisch. De andere
basiliek, de S. Maria Maggiore, was de oudste van de twee en de zetel
van den bisschop tot 650, doch er is niet veel over van het oude
gebouw, dat omstreeks 800 geheel herbouwd is. De façade is
ongeveer uit denzelfden tijd als die van de S. Pietro.

[image: S. Pietro, Toscanella. S. Ambrogio, Milaan.]
S. Pietro, Toscanella. S. Ambrogio, Milaan.

Opmerking verdient de pilaar boven den zuil van het
schip; dit is een belangrijk kenmerk van de Noordsche
architectuur,—de schacht van het gewelf. Dergelijke schachten
zijn oude overblijfselen van de opstanden in de houten kerken van het
Noorden. De Longobarden brachten die in de zevende eeuw naar
Italië en zij zijn nog over in de S. Ambrogio te Milaan en de S.
Michele te Pavia.



Het is waarschijnlijk, dat de Romeinsch-Longobardische bouwstijl
door de Franken naar de landen ten noorden van de Alpen is
overgebracht. Vooral langs den grooten waterweg van den Rijn vinden wij
voorbeelden van oud-Romaanschen stijl. De beroemde abdij van Lauresheim
te Lorsch, niet ver van Worms, is gesticht aan het einde van de
regeering van Pepijn den Korte (c. 767), en ingewijd in de
tegenwoordigheid van Karel den Groote in 774, in hetzelfde jaar, toen
hij den laatsten Longobardischen Koning, Desiderius,
naar Frankrijk voerde. Het origineel van de S. Maria im Capitol te
Keulen was zeer waarschijnlijk een Romeinsch-Longobardische kerk,
gebouwd in de 8e of 9e eeuw. Te Aken bouwde Karel
zijn kathedraal, zooals wij reeds weten, naar het voorbeeld van de S.
Vitale te Ravenna.22

In verband met deze periode (300–800) moeten wij spreken over
klokkentorens, want, ofschoon de ontelbare campanili van Italië
meest van later tijd zijn en hierna behandeld zullen worden, zijn
sommige reeds gebouwd in de 7e of zelfs 6e eeuw.
Men zal zich herinneren, dat op de mozaïeken van Theoderik de
voornaamste gebouwen van Ravenna en Classe werden voorgesteld, en dat
men daar geen campanile op ziet. Het is dus waarschijnlijk, dat de oude
ronde klokkentoren van de kathedraal, van de S. Apollinare Nuova en de
S. Apollinare in Classe niet gebouwd zijn voor 600 ongeveer of
misschien zelfs een eeuw later. Gregorovius vertelt ons, dat de
klokkentoren van de oude St. Pieter te Rome door Paus Stephanus is
opgericht, omstreeks 755, en dat dit de eerste campanile was (in
Rome?). Als de oude teekening op blz. 261
(zie hfdst. IV) juist is, was die campanile blijkbaar vierkant, zooals
die van de Torcello-kathedraal, die misschien van de 9e eeuw
is. Waarschijnlijk bestond er reeds lang voor den oudsten campanile,
die nog bestaat, een type van klokkentoren, want kerkklokken werden het
eerst te Nola23, in Campanië, omstreeks 400 gebruikt.
Groote klokken waren echter niet voor 600 ongeveer in gebruik; c. 700
zijn zij zeer gewoon. Zij worden door Beda vermeld. 










1 Vgl.
Mothes, Baukunst des Mittelalters in Italien, Rivoira,
Le Origini dell’ Architettura Lombarda, Ricci.
L’arte dell’ Italia settentrionale en het
nieuwe werk van Jackson, Romanesque Architecture. Voor
Ravenna is Ricci’s Ravenna bijzonder bruikbaar, vooral
over de mozaïeken van Theoderik.

2 Ondanks
den koepel met de karakteristiek Bizantijnsche hangbogen ben ik het
geheel eens met Ricci, dat Galla Placidia’s mausoleum, met zijn
massieve bogen, un’ opera della decadenza romana non
propriamente bizantina is.

3
Romeinsche gewelven en koepels bestonden, met uitzondering van het
Pantheon, uit een vaste massa, samengesteld uit cement of lichte
poreuze steen en gebouwd op een tijdelijk houten geraamte. Aldus werden
het monoliethen, zooals de koepel van Theoderik’s mausoleum in
werkelijkheid nog is.

4 De
vestibule νάρθηξ, zooals in de
S. Marco te Venetië was een Oostersche merkwaardigheid, voor
boetelingen en profani. In de Westersche basilieken kwam
daarvoor het atrium een hal, om de kerk te beschermen tegen
rumoer enz. Het atrium van de oude St. Pieter was bijzonder ruim
en fraai, met een wit-marmeren vloer en een fontein, waarboven zich het
metalen dak met den beroemden bronzen kegel verhief, dien Dante ook
vermeldt. De apsiden waren niet altijd aan de oostzijde.

5 Zie fig.
4 en 5.

6
Constantijn’s kerken in Jeruzalem zijn p. 34 n. genoemd. De
voornaamste gebouwen van Constantijn in Rome zijn het
Lateraan-Baptisterium, waarin hij, naar men beweerde door Silvester was
gedoopt (een tooneel, dat wordt voorgesteld op Raffael’s fresco),
de dikwijls herbouwde Lateraan-basiliek, en de S. Constanza.

7 Wanneer
men bedenkt dat er in Gratianus’ tijd (c. 380) 424 heidensche
tempels in Rome waren, lijkt het getal Christelijke basilieken wel
verbazend klein.

8 Sommige
schrijvers gebruiken den term “Romaansch” voor alle
bouwstijlen, die het beginsel van den Romeinschen boog en het gewelf
aanvaardden. Ik geef er den voorkeur aan dezen naam te beperken tot
dien stijl, die in Italië ontstond onder den Longobardischen invloed, die
op den klassieken en basiliek-stijl inwerkte.

9 Volgens
een dergelijk plan zijn de S. Lorenzo te Milaan (c. 550) en de
kathedraal van Karel den Groote te Aken gebouwd.

10 Dit is
natuurlijk de cirkel, die de toppen der vier bogen raakt en zich juist
bevindt boven den ingeschreven cirkel van het vierkant, dat het
grondvlak vormt.

11 B.v. de
wijn, visch, duif, pauw, Psyche, Cupido enz. Orpheus werd in de vroege
kunst gebruikt om Christus voor te stellen en een 1000 jaar later riep
Dante uit: “O, opperste Jupiter, die voor ons op aarde werd
gekruisigd!”

12
“De hoofden vertoonen veertien kleurschakeeringen”
(Ricci).

13 Maar
zulke herhalingen bereiken in sommige gevallen de waarde van een
rhythmus in de muziek en zijn als decoratief zeer indrukwekkend.

14 Zie p.
203. In Justinianus’ S. Sofia was waarschijnlijk slechts een
groot Kruis van mozaïek, zooals er nog in sommige Oostersche
Kerken bestaan. Alle beelden waren verboden, en eerst werden alleen
symbolen toegelaten. Na het Concilie van Nicaea, door Irene
bijeengeroepen in 787 en vooral na den terugkeer tot den beeldendienst
in 860, werd het maken van beelden een zeer lucratief vak.

15 Ik
bedoel dien artistieken geest, die in Italië inheemsch was sinds
den tijd van de oude Etruskers en de Grieksche kolonies en die, als het
ware, de antiqua mater was van de klassieke Romeinsche
kunst, en ook van alle latere Italiaansche kunst.

16 B.v.
zuilen, kapiteelen, snijwerk te Torcello, Toscanella, Brescia (de oude
S. Salvatore), misschien te Grado, Cividale, Napels (kapiteelen in S.
Restituita), en in andere Zuidelijke steden; bovendien vele prachtige
sarcophagen, b.v. in S. Apollinare in Classe te Ravenna. Sommige van
deze overblijfselen zijn misschien klassiek Romeinsch werk, hetgeen men
zich dikwijls toeëigende; maar dikwijls lijkt het toch ook echt
Italiaansch werk in ouden stijl, uit de 7e of 8e eeuw.

17 Of
Longobarden? En waren de oude Longobardische kerken gebouwd in een
ruwen barbaarschen stijl in navolging van de nog oudere houten gebouwen
in hun Noordelijk vaderland? Het is mogelijk, dat hun onbeholpen wijze
van bouwen de oorzaak is van het volkomen verdwijnen van bijna al deze
primitieve Longobardische kerken.

18 De
verdere geschiedenis van het eiland zal den lezer misschien
interesseeren. In 962 vluchtte Berengarius daarheen, maar werd
verraden. In 1169 werd de colonie uitgeroeid, omdat zij de zijde van
Milaan had gekozen. Het laatste nieuws is, dat de eigenaar een
prospectus heeft uitgegeven, waarin hij de bekoorlijke ligging van het
eiland aanbeveelt voor een hotel en casino!

19 T. G.
Jackson vermoedt dat een “free-mason” oorspronkelijk een
werkman was, die werkte met freestone (zachte zandsteen).

20 vgl.
het groteske Longobardische beeldwerk op den fraaie
Baptisteriumtabernakel te Cividale (c. 740).

21 Het
verkleinwoord danken wij aan een Paus, dien Tuscania had
getrotseerd.

22 De
prachtige kerk te Trier aan de Moezel maakt er aanspraak op de oudste
in Duitschland te zijn, maar is geheel gereconstrueerd. Zij staat op de
overblijfselen van een Romeinsch gebouw, dat reeds in de 4e
eeuw als Christelijke kerk gebruikt is. In 550 ongeveer is zij
afgebrand, maar later herbouwd, blijkbaar in Romeinsch-Longobardischen
stijl, want er zijn bogen en beeldwerk over, die zeer gelijken op de
werken in Noord-Italië uit Theodelinda’s tijd. Het is in de
11e eeuw gereconstrueerd en als zoodanig een mooi voorbeeld van
Germaansch-Romaanschen stijl, doch ontsierd door torens en moderne
herstellingen.

23 Door
den Franschen bisschop S. Paulinus, wiens festa nog steeds te
Nola in Juni gevierd wordt.









Hoofdstuk III.

Venetië en andere steden.




Wij hebben gezien hoe in het begin van de
8e eeuw de steden onder de Byzantijnsche suprematie zeer
ontevreden werden. Te Rome had de Exarch zich onder het bed van den
Paus moeten verbergen om aan een woedende menigte te ontsnappen en de
wreedheden te Ravenna door den Oost-Romeinschen Keizer Justinianus II
bedreven hadden hevige verontwaardiging en een algemeenen opstand onder
de steden van het noordelijk Exarchaat en de Pentapolis verwekt. Deze
opstand had de Byzantijnsche macht in Italië zeer geschokt, en wij
kunnen nu, omstreeks 730, nadat de twisten over den beeldendienst de
kloof tusschen het Oosten en Westen hadden verbreed, Rome en het
Exarchaat als feitelijk autonoom beschouwen. Doch de autonomie van het
Exarchaat duurde kort. Het viel weldra in de macht van de Longobarden,
die Ravenna innamen. In 734 echter heroverden de Venetianen, op verzoek
van den Paus, de stad en gaven die weder aan het Keizerrijk, een
bewijs, dat Venetië reeds machtig en onafhankelijk was. Een paar
jaren later (752) veroverden de Longobarden onder Astulf die geheele
streek van Italië en maakten aldus voor altijd een einde aan het
Exarchaat, behalve als geografischen naam, waardoor die streek wordt
aangeduid in de Donaties van Pepijn en Karel den Groote.

Eenige eeuwen moesten toch nog voorbijgaan, voordat de vreemde
overheersching zou plaats maken voor de opkomst van de Republieken, die
zulk een belangrijke rol speelden in de geschiedenis van Italië;
maar reeds in de 7e eeuw, te midden van de algemeene
verbrokkeling, veroorzaakt door de gedeeltelijke verovering van het
land door de Longobarden, door de verbittering tusschen Rome en
Constantinopel, en door het verdwijnen van de Byzantijnsche macht in
Italië, hadden verscheidene groote steden een zekere mate van
zelfbestuur verworven. Dit was vooral het geval met Rome en
Venetië.

Te Rome schijnt, niettegenstaande de snel toenemende macht van de
Pausen, een republikeinsche geest in dezen tijd de overhand te hebben
gehad, ofschoon de regeeringsvorm eenigszins oligarchisch1
was. De geschiedenis van Rome in deze periode is reeds uitvoerig door
ons verhaald. Zij bestaat voornamelijk uit oproeren en twisten,
politieke en kerkelijke, die geen herhaling behoeven, daar zij niet
meer van belang zijn, terwijl hetgeen bij voortduring belangrijk is,
zooals de persoonlijkheid van Gregorius den Groote en de twee
Leo’s, reeds veel van onze aandacht gevergd heeft, evenals de
verschillende vraagstukken over Romeinsche architectuur. Derhalve
zullen wij nu tot Venetië overgaan, dat het oudste en meest
treffende voorbeeld geeft van een onafhankelijke Italiaansche stad.

Eeuwen lang voor den tijd van Attila werden de eilanden bij
Venetië bezocht door visschersvolk en tijdelijk ook bewoond; op
sommige van die eilanden hadden rijke Romeinen hun villa’s
gebouwd; want oudtijds hadden de Veneti of Heneti, in het nauw gebracht
door de Kelten, zich onder bescherming gesteld van Rome en toen het
noorden van Italië (Gallia Cisalpina of Togata) een
Romeinsche provincie was geworden, werd het Venetiaansche gebied, met
zijn steden Patavium (Padua), Aquileia, en Altinum een deel van het
Keizerrijk. In vroegere tijden, voordat Venetië bestond, werden de
eilanden, die nu Torcello en S. Giorgio Maggiore heeten, dikwijls door
de Romeinsche patriciërs gekozen als geschikte plaatsen voor hun
zomerverblijven en het strand (litus) van Gradus (thans de
lido van Grado) was reeds, naar het schijnt, aan het vasteland
verbonden door een dam en bezat reeds zijn weiden en wijngaarden. Toen
Attila op Venetië losstormde en Aquileia plunderde, vonden dus de
vluchtelingen, die naar Grado, op de eilanden en lidi van de
lagunen samenstroomden, nog iets meer dan verlaten modder. Deze
vluchtelingen schijnen twaalf nederzettingen te hebben gesticht. Grado
werd als toevluchtsoord gekozen door de bewoners van Aquileia,
Heraclea (dat eerst de voornaamste stad was van
Venetia maritima, maar later is verwoest) werd bezet door het
volk van Belluno, Torcello en Burano door de menschen van Altinum,
Malamocco en Rivoalto (de Rialto) door de Paduanen. In 466 kwamen de
vertegenwoordigers van de twaalf nederzettingen te Grado bijeen en
kozen twaalf Tribunen2.

In hoeverre Venetië onder de Gotische heerschappij kwam, is
onbekend. Wij vernemen, dat de Goten het tijdens Baduela’s
(Totila’s) regeering bezetten, maar het is onzeker, of Theoderik
het ooit bij zijn gebied heeft ingelijfd, ofschoon wij lezen, dat
Cassiodorus, de minister van den Gotischen koning en zijn opvolgers,
aan de Tribuni maritimorum in het jaar 537 (of
misschien een Interdictio vroeger, dus in 523) een
dringend schrijven richt, dat zij niet moeten vergeten over zee of
liever over de “rivieren” van de lagunen zekere bijdragen
bestaande in olie en wijn van Istria naar Ravenna te brengen. Of dit nu
als handel werd bedoeld dan wel als een verplichting aan den bondsheer
Theoderik of Vitiges, is niet geheel duidelijk, doch ondanks den ietwat
bevelenden toon van den brief geeft deze het bewijs—misschien wel
het vroegste bewijs—dat de Tribunen van het maritieme
Venetië officieel erkend waren en dat de Bond reeds in deze vroege
tijden een zekere mate van zelfbestuur bezat. Het is daarom wel de
moeite waard eenige passages uit den brief3 te laten
volgen:

“Wij hebben orders gegeven, dat Istria wijn en olie, waarvan
de oogst dit jaar overvloedig was, naar de koninklijke residentie te
Ravenna zal sturen. Betoont gijlieden nu, die aan de stranden van de
Provincia ontelbare schepen bezit, dezelfde toewijding in het
doorzenden van voorraden, die zij betoonen in het verschaffen..... Gij
hebt het voordeel, dat er voor u nog een tweede weg openstaat, die
steeds veilig en rustig is; want, wanneer de woedende winden de zee
onbevaarbaar maken, is er voor u nog een prachtige weg door de geulen.
Uw vrachtschuiten, met touwen getrokken, behoeven de rukwinden niet te
vreezen; en, hoe dikwijls zij ook in aanraking komen met de grond, zij
worden er niet door beschadigd. Wanneer men het op een
afstand ziet en geen kanaal of rivier ontwaart, zou men denken dat gij
over de weilanden vaart...... Het is een genoegen aan uw woonplaatsen
te denken, zooals ik die eens heb gezien. Venetië, het
hooggeroemde4, waar vroeger de nobiles zoo gaarne
vertoefden, grenst in het Zuiden aan Ravenna en de Po, terwijl het in
het Oosten geniet van het heerlijke Ionische (Adriatische) strand en
zijn afwisselend getij. Hier hebt gij, als de watervogels, uw huizen
gebouwd. Te midden van de wijde watervlakten hebt gij de woonplaatsen,
die de natuur u heeft verschaft, door uw eigen arbeid stevig gemaakt;
door gevlochten en samengeknoopte wilgeteenen hebt gij den grond in een
vaste massa veranderd, die de zware branding van de ondiepe zee niet
kan wegrukken”. Daarna beschrijft hij hun rijkdom van visch en
zout, en spoort hen nog eens aan hun schepen in orde te brengen en
gereed te houden, “die daar aan uw muren gemeerd
liggen”.

Gedurende en na de herovering van Italië door de Byzantijnen
was de verhouding tusschen Venetia maritima en het
Oost-Romeinsche Keizerrijk vriendschappelijk, doch men bemerkt niets
van onderhoorigheid. Toen in 538 Narses uit het oosten werd gezonden om
met Belisarius samen te werken, hielpen de Venetianen hem om zijn
troepen over te voeren met hun schepen en er wordt verteld (maar het
wordt ook tegengesproken), dat hij hen van zijn kant Byzantijnsche
bouwmeesters stuurde, die op den Rivoalto de basiliek van S. Teodoro
oprichtten, de oudste kerk van Venetië, die later afgebroken werd
om plaats te maken voor de S. Marco, toen het gebeente van den heilige
in 828 uit Alexandria werd gebracht.

Met de hulp van de Byzantijnen was de Venetiaansche confederatie een
tijdlang in staat zich te verdedigen tegen de Longobarden en zij bezat
in deze periode een tamelijk groote onafhankelijkheid door haar
zeemacht5; de bevolking nam ook zeer toe door de vluchtelingen van
de steden6 op het
vasteland en een groot staatkundig voordeel
verkregen de eilanders in 580 door de vlucht van den Patriarch van
Aquileia naar Grado; want aldus kreeg de confederatie een kerkelijk
Hoofd, erkend door den Paus. In 584 werd er een soort van Parlement
ingesteld, bestaande uit Tribuni majores. Doch onder deze
gemeenten braken twisten uit, en zij werden voortdurend bedreigd door
de Longobardische hertogen van Friule. Zij besloten dus zich tot
éen staat te vereenigen. In 697 riep de Patriarch, blijkbaar
zonder daartoe gemachtigd te zijn door den Keizer of den Exarch, een
Parlement te Heraclea bijeen, de eerste Doge werd gekozen en met het
hoogste gezag bekleed; deze Dogen, wier zetel eerst te Heraclea was
gevestigd, regeerden bijna onafgebroken elf eeuwen over de Venetianen.
Zij werden voor hun leven gekozen en bezaten een bijna koninklijk
gezag. Alle openbare ambten hingen van hen af. In hun handen was de
investituur van bisschoppen en patriarchen; de kerkelijke Synode en het
Parlement (Arengo) konden zij naar hun goedvinden bijeenroepen
en ontbinden; de Arengo bleef tot 1423 het eenige belangrijke
democratische element in de Venetiaansche staatsinrichting.

[image: 33. Cappella Palatina, Palermo.]
33. Cappella Palatina, Palermo.



De eerste Doge van het maritieme Venetië was Paoluccio
Anafesto. Hij werd gedood bij een burgertwist en opgevolgd door
Marcello, zijn Magister equitum. Tijdens de regeering van den
derden Doge, Orso, maakten de Longobarden, zooals wij reeds gezien
hebben, zich meester van het Exarchaat en namen Ravenna in. De
Byzantijnsche Exarch vluchtte naar de Venetiaansche eilanden en haalde,
gesteund door de brieven van Paus Gregorius III, den Doge en den
Arengo over om Ravenna voor het keizerrijk te heroveren. Deze
stoutmoedige onderneming werd met goed gevolg uitgevoerd (734), hetgeen
bewijst, dat de Venetianen niet alleen een vloot bezaten, die krachtig
genoeg was om de haven, Classe, te nemen, maar ook een leger, dat in
staat was de sterke stad zelf te veroveren7.

Doch binnenlandsche twisten bedreigden wederom de jonge staat. De
pro-Byzantijnsche partij vermoordde den Doge, Orso, die aan het hoofd
stond van de nationalisten en vijf jaren lang (737–41)
werd de titel van Doge opgeschort en het bestuur uitgeoefend door
jaarlijksche Magistri militum onder het hooge toezicht van den
Exarch van Ravenna. Daarna bracht een tweede revolutie den zoon van
Orso, Diodato, op den troon, terwijl de ongelukkige Magister
blind werd gemaakt, abbacinato, op de wreedaardige,
Byzantijnsche manier (zie p. 15). De nieuwe Doge werd niet, zooals
gewoonlijk, te Heraclea gekozen, maar te Malamocco8, dat nu
(742) residentie werd.

Onder Astulf (c. 752) veroverden de Longobarden, zooals wij zagen,
het geheele Venetiaansche vasteland en maakten een eind aan het
Byzantijnsche Exarchaat; maar blijkbaar onderwierpen zij de
maritieme Venetianen niet met geweld, want wij vernemen, dat zij
een vriendschappelijk en onafhankelijk verbond met hen hadden. Doch
toen Pepijn en de Franken kwamen, en vooral toen Karel Pavia veroverde,
Koning Desiderius gevangen nam en een einde maakte aan de
Longobardische heerschappij, moesten de Venetianen een andere politiek
volgen. In die crisis werden zij bestuurd door den wijzen en krachtigen
Doge Galbaio en het schijnt (indien wij een oude inscriptie op een
looden plaat in het Britsch Museum mogen vertrouwen) dat vier en
twintig Venetiaansche galeien de Po en de Ticino opvoeren om Karel bij
de belegering van Pavia te helpen en dat de gevangen Longobardische
koning een tijdlang door de Venetianen vastgehouden werd.

Doch deze Frankische politiek leidde tot een vernieuwing van de
binnenlandsche twisten en ook met de Franken zelf ontstonden er
moeielijkheden, daar de Venetianen uit Ravenna en de Pentapolis werden
verdreven wegens hun gehechtheid aan den slavenhandel, die Karel door
een wet had afgeschaft. De veeten tusschen den Doge en Patriarch,
tusschen Heraclea, Jesolo en de andere steden van de Venetiaansche
Confederatie eindigden weldra met den moord op den Patriarch, de
volkomen verwoesting van Heraclea en Jesolo, de verbanning van den Doge
Galbaio en zijn zoon, dien hij reeds als opvolger had aangewezen, en de
verkiezing van een Frankischen partijganger, Obelerio. Maar de andere
partij, die de Byzantijnsche heerschappij begunstigde en waarbij zich
de verdreven bewoners van Heraclea aansloten, kreeg op haar beurt de overhand en bracht een
verbond met den Oost-Romeinschen Keizer tot stand. Dit deed den
Frankischen monarch besluiten een einde te maken aan de voortdurende
moeilijkheden, die de woelige en oproerige eilandbewoners hem
veroorzaakten. Hij stuurde zijn zoon Pepijn, den koning van
Italië, met een sterk leger en een groote vloot om hun versterkte
plaatsen te veroveren. Toen werd Obelerio, die aanried zich te
onderwerpen, door de woedende Venetianen afgezet en een bewoner van
Heraclea, Agnello Partecipazio werd gekozen, niet als Doge, maar als
militaire kommandant. De Franken namen weldra Grado, Brondolo, en
Chioggia. Daarna vielen zij de lidi van Pellestrina en Malamocco
aan en namen na hevige gevechten Malamocco zelf in; doch onderwijl
hadden de eilanders zich teruggetrokken en versterkt op den Rivoalto,
en nadat Pepijn zes maanden lang tevergeefs beproefd had hen vandaar te
verjagen, gaf hij, ontmoedigd door hun tegenstand, door het labyrint
van ondiepe lagunen, en door de gevaarlijke moerasdampen, die door de
hitte in den herfst opkwamen, de onderneming op en trok af. Kort daarna
stierf hij te Milaan, waar men zijn tombe in de S. Ambrogio kan zien,
en Karel achtte het verstandig het maritieme Venetië als een
vrijstaat onder het protectoraat van het Oostelijke Keizerrijk te
erkennen.

In 811 werd Agnello Partecipazio, dien sommige schrijvers Particiaco
noemen, tot Doge gekozen en in 813, of misschien vroeger, bracht hij
den zetel der regeering over naar den Rivoalto of Rialto; de stad op de
oevers van dezen “Diepen Stroom” heette voortaan Venetia of
Venezia en werd erkend als het centrum van de Venetiaansche staat. Hier
kreeg Partecipazio, de elfde Doge van den Venetiaanschen confederatie
en de eerste Doge, die te Venetië regeerde, een paleis, dat op de
plaats stond, waar zich thans het hertogelijke Paleis bevindt.

Over de andere steden, Florence, Pisa, Pavia, Milaan, Monza, Genua
enz. vinden wij slechts weinige opmerkingen bij de oudste
kroniekschrijvers. Hier en daar is reeds vroeger melding van deze
steden gemaakt. Napels evenwel verdient eenige aandacht. Het beroemt er
zich op veel ouder te zijn dan Venetië, zelfs ouder dan Rome, want
men zegt dat het omstreeks 900 v. Chr. onder den naam Parthenope, door
de Grieken van Cymae (Cumae) gesticht is. De oudste geschiedenis van
Napels is onbelangrijk, want de eerste gelegenheid, waarbij de stad
een rol speelde in de geschiedenis van
Italië was in 535 n. Chr. toen de Goten haar hardnekkig tegen
Belisarus verdedigden, totdat hij haar eindelijk innam door een list,
bijna even vernuftig als die van het houten paard; hij liet n.l. 600
man door de galerijen van de aquaeducten (“voorloopers” van
de groote Serino-aquaeducten) kruipen, waardoor zij de stad
binnendrongen en de poorten openden. Acht jaren later werd Napels door
de Goten onder Baduela hernomen. Na den slag op de helling van den
Vesuvius en den dood van Theia (553) viel het natuurlijk in de handen
van de Byzantijnen; en men zal zich herinneren, dat Narses zijn
residentie daar in 567 vestigde, toen hij zijn ontslag als veldheer had
gekregen.

Door de Longobarden werd Napels niet veroverd. Het werd eng
ingesloten door den Hertog van Benevento in 581, toen de Longobarden
Campanië verwoestten en het klooster van Monte Cassino plunderden;
maar het bood met goed gevolg weerstand, voornamelijk door de hulp van
de Byzantijnsche vloot en gedurende de 7e en de eerste helft
van de 8e eeuw bleef het trouw, ofschoon de Keizers, die
werden bezig gehouden door de Saracenen op Sicilië, er zich weinig
mee bemoeiden; het werd toen bestuurd door Byzantijnsche Rechters en
Kommandanten en later door Byzantijnsche Hertogen en nam geen deel aan
den opstand van Ravenna en de Pentapolis tegen de Byzantijnsche
heerschappij. Ten slotte verklaarde omstreeks 760 de Hertog van Napels,
Stephanus II de stad onafhankelijk. De officieele taal was van Grieksch
Latijn geworden; de munten, behalve in sommige gevallen, waarin het
oude type werd bewaard, droegen den beeldenaar van St. Januarius in
plaats van dien van den Keizer; de zoon van Hertog Stephanus werd als
mederegent aangenomen, een daad, waardoor een soort van dynastieke
regeering werd ingeleid; en eindelijk nam de Hertog zelf, die weduwnaar
was geworden, het prachtige besluit in zijn eigen persoon de hoogste
burgerlijke en geestelijke macht te vereenigen; nadat hij de tonsuur
had aangenomen werd hij te Rome tot Bisschop van Napels gewijd. Onder
de volgende Hertogen verdedigde de stad zich dapper tegen de Saracenen
en hield het een tijdlang tegen de Noormannen uit; maar in 1134, na een
langen en heldhaftigen tegenstand, werd zij door Roger, den koning van
Sicilië, ingenomen en werd aldus aan haar zelfbestuur een einde
gemaakt. 






1 In dezen
tijd had Rome zijn hertog, die het bevel had over het leger en de
burgerlijke macht deelde met de optimates. Het pauselijk gezag
werd tegelijk met de oligarchische en republikeinsche macht grooter en
overtrof het bijna.

2 De zgn.
stoel van Attila (fig. 27) is misschien de sella
curulis van den tribunen van Torcello geweest.

3
Cassiodorus XII. epist. 24.

4 Dit
heeft betrekking op Heneti, dat eenigszins lijkt op αἰνετός
(geprezen).

5 Toen
Longimus, de opvolger van Narses, de eilanden bezocht om van hen als
onderdanen van den Keizer hulp te vragen, weigerden zij dien eisch te
erkennen, maar zonden gezanten met Longinus naar Constantinopel en
aanvaardden in ruil voor belangrijke handelsprivileges als een ijdelen
vorm de souvereiniteit van den Keizer.

6 Een van
deze, Altinum, werd door de inwoners verlaten wegens een voorteeken,
dat hen deed denken aan Attila en Aquileia:—duiven en andere
vogels verlieten de stad en droegen hun jongen mede.

7 Hiervoor
ontving Orso van den Keizer den titel “Hypatos” (Zijne
Hoogheid).

8 Het oude
Malamocco, thans door de golven verzwolgen, lag ergens aan het
tegenwoordige kanaal door den Lido, dat nog Il porto di
Malamocco heet.









Hoofdstuk IV.

Karel de Groote te Rome.




Karel bezocht Rome voor 800 driemaal. De
eerste keer was in 774, ongeveer 27 jaren voor zijn kroning. Sinds de
eerste dagen van den herfst van 773 had hij Desiderius in Pavia
belegerd en daar het scheen, dat de belegering nog lang zou duren,
besloot hij Paschen (2 April) in Rome te vieren, waar hij van plan was
belangrijke zaken met Paus Hadrianus te bespreken. Het eerste bezoek
van den Frankischen vorst aan de stad, die de metropool van het oude
Romeinsche Keizerrijk was geweest en weldra de hoofdstad zou worden van
het nieuwe Romeinsche Keizerrijk, is van bijzonder belang wegens de
z.g.n. Donaties. Hierom, en ook omdat de ontmoeting van den koning en
den Paus plaats vond onder treffende en merkwaardige omstandigheden en
samenhangt met eenige belangrijke vraagstukken over kunst, zullen wij
deze episode en de Donaties ietwat uitvoeriger behandelen.

Men zal zich herinneren, dat Hadrianus, toen hij in 772 Paus was
geworden, vergeefs getracht had op goeden voet te komen met den
Longobardischen koning Desiderius, die hevig verontwaardigd was, dat
zijn dochter Desiderata door Karel verstooten was, en die beproefd had
den Paus over te halen Karloman’s zoon, die gevlucht was, als
wettige koning van de Franken te wijden. Dit verzoek weigerde Hadrianus
in te willigen en hij toonde zich, zooals de oude kroniekschrijver
zegt, “zoo onbuigzaam als diamant”. Daarop wilde Desiderius
de steden van het Exarchaat niet overgeven, nam bovendien Faenza en
Ferrara in, bedreigde Ravenna en trok plotseling zuidwaarts tegen Rome
op. Daarna,


quando ’l dente longobardo morse

La santa Chiesa, sotto alle sue ali

Carlo magno, vincendo, la soccorse,1





want als een adelaar schoot hij van de Alpen neer en de
Longobardische koning had nauwelijks tijd noordwaarts te vluchten en
zich in Pavia op te sluiten. De stad werd weldra door de Franken
belegerd en na zes maanden besloot Karel, omdat, zooals wij zagen, de
belegering waarschijnlijk nog lang zou duren, naar Rome te gaan om
aldaar Paschen te vieren. Hij ging de Apennijnen over en trok aan het
hoofd van een groot gevolg Toskane door langs de Via Clodia.

[image: De oude basiliek van St. Pieter, te Rome.]
De oude basiliek van St. Pieter, te Rome.

Naar een oude teekening.



Toen Paus Hadrianus van zijn aankomst bericht kreeg, besloot hij hem
met dezelfde eer te ontvangen, die den Byzantijnschen Exarch bewezen
werd, wanneer hij de oude hoofdstad van het Keizerrijk bezocht. Hij
zond dus een deputatie van edelen en magistraten om hem te verwelkomen
en hem als een bewijs van hulde, de banier van de stad te overhandigen.
Zij ontmoetten den Frankischen koning bij den Lacus Sabatinus, ongeveer
45 K.M. van de stad, in loco qui vocatur Nobas. Toen
de koninklijke cavalcade met zijn gevolg van Frankische krijgslieden en
Romeinsche autoriteiten den Pons Milvius, die ons in verband met
Constantijn en Maxentius, zoo goed bekend is, bereikt hadden en den
Tiber waren overgetrokken, troffen zij aan beide zijden van de Via
Flaminia een groote menigte aan en werden zij ontvangen door een
processie van studenten van alle militaire en burgerlijke scholen te
Rome, “met palm- en olijftakken, onder het zingen
van lofliederen”, terwijl de geestelijkheid venerandas cruces, id est signa, droeg; dit waren
waarschijnlijk vaandels zooals het labarum.

Toen Karel de heilige banieren zag, steeg hij af en ging te voet
naar de basiliek van St. Pieter, waar Paus Hadrianus bovenaan staande
super grados [sic] juxta fores
ecclesiae hem afwachtte. Karel besteeg op zijn knieën de
groote marmeren trap, die tot de basiliek toegang geeft, terwijl hij
elke trede kuste (omnes grados singillatim
deosculatus), totdat hij Hadrianus bereikte; deze kuste hem en hand
in hand gingen toen de sanctissimus papa en de
excellentissimus Francorum rex het heilige gebouw
binnen, terwijl een groot koor van geestelijken de woorden Benedictus qui venit in nomine Domini zong. Zij schreden eerst
over den witmarmeren vloer van het portaal, waar onder den kolossalen
bronzen dennekegel de fontein zich verhief; daarna gingen zij de
basiliek zelf binnen en knielden voor het hoogaltaar, tegenover de
“confessio”, de getraliede opening van de schacht, die
toegang gaf tot het graf van den Heilige, en verheerlijkten de
Goddelijke Almacht, die hun de overwinning had geschonken (over de
Longobarden) per interventionum suffragia ejusdem
principis apostolorum. Daarna daalden zij in de crypte af en voor
het gebeente van den Heiligen Petrus zwoeren zij en alle edelen en
prelaten elkander trouw.

Karel had verzocht ook in andere groote kerken van Rome zijn gebeden
te mogen uitspreken; zij gingen dus op den Zaterdag voor Paschen (774)
naar de basiliek van S. Salvatore (later S. Giovanni in Laterano), waar
de Paus de volwassenen doopte, een ritus nog die tegenwoordig in het
Lateraan-Baptisterium wordt verricht, doch niet door den Paus. Op
Paaschzondag werd een mis gehouden in de oude kerk, de S. Maria
Maggiore, in ecclesia sanctae Dei Genetricis ad
Praesepe2, en een groot feestmaal in het Lateraan. Op
den vierden dag van de Paaschweek, quarta feria, vond
de belangrijke plechtigheid van de Donatie plaats in de St. Pieter,
waar Hadrianus den koning verzocht in alle bijzonderheden (ut adimpleret in omnibus) de belofte van zijn vader Pepijn,
van hemzelf, zijn broeder Karloman en alle Frankische edelen
te vervullen. Karel liet zich de oorkonde van Koning Pepijn voorlezen
en daarna betuigde die praeexcellentissimus et revera
christianissimus rex Francorum vrijwillig, bono et
libenti animo, zijn volledige instemming daarmede, zooals ook al
zijn edelen deden, en beval, dat een tweede promissio zou worden
opgesteld, die de vorige Donatie zou bevestigen en uitbreiden. Deze
teekende hij propria manu (hetgeen hem misschien moeite kostte,
want zijn biograaf Einhart vertelt, dat hij laat schrijven had
geleerd), en liet het door al zijn edelen teekenen, die zich sub terribili sacramento verbonden alle voorwaarden na te
komen. Hij liet het ook copieeren. Van deze afschriften schijnt hij een
of twee te hebben mee genomen en een werd opgehangen in de
“Confessio” van de St. Pieter, als wij den schrijver van
Hadrianus’ leven in den Liber Pontificalis mogen
gelooven.

De Frankische vorst bleef ongeveer twee maanden in Rome. Het beleg
van Pavia, waar Koning Desiderius was opgesloten, liep nu ten einde en
Karel haastte zich noordwaarts om nog bij de overgave aanwezig te
zijn.

Zijn andere bezoeken aan Rome en zijn kroning zijn reeds beschreven.
Toen hij gekroond werd, was hij 58 jaar oud, zoodat wij er om moeten
denken, dat Karel bij het bezoek, dat in dit hoofdstuk is beschreven,
slechts 32 jaar en een indrukwekkende verschijning was, daar zijn
lengte, volgens Einhart, zeven maal die van zijn voet bedroeg. Zijn
lange lichtblonde haren en knevel, die door Einhart zoo worden geroemd,
kan men op zijn munten (plaat 45) of het
Tricliniummozaïek (p. 216) niet gemakkelijk zien.



De Basiliek van St. Pieter.




In verband met de bezoeken van Karel den Groote te
Rome is het van belang iets meer te vertellen over de oude basiliek van
St. Pieter.

Het stadsgedeelte, waar de St. Pieter staat, in
Raffael’s3 dagen en ook nu nog bekend als de
Borgo (voorstad), heette in den Romeinschen tijd Ager Vaticanus,
waarschijnlijk naar een Etrurisch dorp, dat daar lag. Daar het in een
moerassige bocht van de rivier lag, was het onderhevig aan malaria en
bevond zich nog niet binnen de stadsmuren, zelfs niet binnen de
Aureliaansche (c. 270 n. Chr.). Caligula liet hier een groot circus en
een amphitheater maken, dat onder Nero berucht werd door de vreeselijke
martelingen, die de Christenen volgens Tacitus daar leden.
Waarschijnlijk werd in dit amphitheater, tusschen de twee metae,
zegt men, de apostel gekruisigd, of op de helling van den Janiculus,
waar nu de S. Pietro in Montorio staat. Zijn lichaam werd eerst naar
een catacombe aan de Via Appia, doch later naar de Vatikaansche heuvel
gebracht. Op dit laatste graf richtte de vijfde Paus, Anacletus, die
door den H. Petrus zelf tot priester was gewijd, een kapel op. Meer dan
twee eeuwen later (306) stichtten Constantijn en Silvester op die plek
een basiliek, terwijl de Keizer zelf het werk inwijdde door een
hoeveelheid aarde uit te graven en weg te dragen.

[image: 34. Roger van Sicilië door Christus gekroond, Palermo.]
34. Roger van Sicilië door Christus
gekroond, Palermo.



Deze basiliek bleef, ofschoon er veel aan veranderd werd, bestaan
tot ongeveer 1500–10, toen zij plaats moest maken voor de nieuwe
St. Pieter, ontworpen door Bramante, wiens plannen, met vele
veranderingen, zijn uitgevoerd door Raffael, Michelangelo en vele andere
architecten. Maar het afbreken ging langzaam en het is zeer
waarschijnlijk, dat, toen Raffael in 1508 Rome voor het eerst bezocht,
de voorgevel van de oude basiliek, die hij in zijn Incendio del Borgo heeft geschilderd, en de groote zuilen van
het schip, die wij op den achtergrond van de Donatie van
Constantijn (fig. 29) zien, nog bestonden. Behalve deze frescos en
een schilderij in de crypte van de St. Pieter hebben wij den
plattegrond van Alfarano (1591), die door Rossi en den Abbé
Duchesne met vele details wordt gegeven. De kleine reconstructie op
blz. 261 is gebaseerd op dezen
plattegrond.

De basiliek, die geflankeerd was door vele kapellen, en andere
gebouwen, die op de schets niet voorkomen, had aan de voorzijde (de
oost-zijde, want de St. Pieter heeft geen orthodoxe ligging) een zeer
ruim atrium of quadriportus, waaraan andere gebouwen
grensden o. a. de campanile met de drie klokken, die c. 755 door Paus
Stephanus II is gebouwd. Dit atrium, “il
Paradiso” geheeten, had een witmarmeren vloer; in het midden
stond een fontein, c. 370 door Paus Damasus voor de pelgrims opgericht,
en c. 498 door Paus Symmachus van een metalen dak voorzien, waarop hij
den reusachtigen bronzen dennekegel plaatste, die misschien vroeger op
het Pantheon of de Moles Hadriani stond en die nu in den Giardino della
Pigna van het Vatikaan staat. Dit is de pijnappel, waarover Dante
spreekt, wanneer hij een van de reuzen beschrijft, die den rand van de
Helleput “omtorenden”:


La faccia sua mi parea lunga e grossa

Come la pina di San Pietro a Roma.



Het dak van de kerk bestond uit vergulde pannen, een
geschenk van Paus Honorius (c. 625). De voorgevel was met mozaïek
versierd. Boven het portaal waren oorspronkelijk de Verlosser en de
H. Petrus
afgebeeld, wien Constantijn de kerk toonde (of een model van de kerk
gaf?). Op Raffael’s Incendio kan men nog flauwe
sporen van mozaïek op het gebouw zien. De latere mozaïeken
bestonden uit drie gedeelten: in den gevel stonden Christus en de H.
Maagd, tusschen en naast de bovenvensters de vier Evangelisten en
tusschen de benedenvensters de 24 oudsten, die hun gouden kronen tot
den Verlosser omhoog hieven. Het schip van de basiliek was aan de
zijden geflankeerd door twee zijbeuken. Zes en negentig zuilen4, waarvan vele genomen waren uit oude gebouwen,
zooals b.v. het amphitheater van Nero, scheidden de beuken en droegen
de clerestory5, die evenals de apsis was versierd met
mozaïekwerk. Kostbare lampen, schitterende gordijnen van brokaat,
gouden, zilveren en bronzen kandelabres, lampen, altaren en beelden
luisterden het inwendige van de kerk op.

[image: Trappen van het Presbyterium en “Confessio” S. Giorgo in Velabro.]
Trappen van het Presbyterium en
“Confessio” S. Giorgo in Velabro.



[image: Confessio in het Oratorium van de Catacombe van S. Alessandro, Rome.]
Confessio in het Oratorium van de Catacombe van
S. Alessandro, Rome.



Aan de westzijde werden het schip en de beuken gekruist door een
kort transsept; daaraan grensde een hooger gebouwd presbyterium, zooals
men in de Florentijnsche S. Miniato, S. Giorgio te Rome en andere
kerken kan zien. Om het presbyterium te bereiken besteeg men, rechts of
links van het hoogaltaar, zeven treden van porfier. Onder het
hoogaltaar bevond zich de crypte, met de graven van den H. Petrus en
den H. Paulus; de fenestella confessionis was onder
het altaar6 tusschen de beide porfieren trappen, zooals men
kan zien op Raffael’s fresco, waar Leo III den eed voor Karel
den Groote aflegt. Dit “venster van de
belijdenis” was een traliewerk met een opening, waardoor men in
een loodrechte schacht kon zien naar het graf van den Heilige.
St.-Gregorius vertelt, wat zijn diaken in de St. Pieter-basiliek zag,
en spreekt van een “parvula fenestella”,
waardoor men, als het traliewerk geopend was, zijn hoofd kon steken
(immisso introrsum capite) en aldus zijn beden kon
uiten. De schacht en het graf in de St. Pieter werden waarschijnlijk in
846 na den inval van de Saracenen volgegooid en begraven onder het
puin. Ongeveer zeven en een halve eeuw later (1594) schijnt, toen de
fundamenten werden uitgegraven, de oude tombe weer aan het licht
gekomen te zijn en inderdaad zag Paus Clemens VIII door een opening een
zilveren sarcophaag en een gouden kruis; doch hij liet alles weer
dichtmetselen.

Zooals zij, die de Grotte nuove in de St. Pieter hebben
bezocht, weten, bevindt zich thans de “confessio” ongeveer
tien voet onder den vloer van de tegenwoordige kathedraal. Het
vraagstuk over de echtheid van de reliquieën en de sarcophagen van
den H. Petrus en den H. Paulus (want ook het lichaam van den H. Paulus
is van de catacomben van de Via Appia daarheen gebracht en in de
16e eeuw is bij den herbouw de sarcophaag gezien) behoeft
hier niet besproken te worden; maar dit dient vermeld te worden, dat,
toen de Saracenen in 846 de S. Pietro en de S. Paolo plunderden, zij
den inhoud van de groote bronzen (zilveren?) sarcophaag van den H.
Petrus wegwierpen, zooals Anastasius, de schrijver van dit gedeelte van
den Liber Pontificalis, vertelt, en “het graf van den H.
Paulus, dat in de basiliek bij de Via Appia was,
verwoestten”.







De Donaties.




Op den vijfden dag van zijn eerste bezoek aan Rome
liet Karel, zooals wij zagen, in de basiliek van de St. Pieter zich de
Donatie van Pepijn voorlezen; en deze Donatie, overgeschreven en met
eenige bijzonderheden vermeerderd, werd plechtig door hem bekrachtigd
en voorzien van zijn handteekening en die van zijn voornaamste edelen
en prelaten.

Doch er bestond, ofschoon Karel hiervan blijkbaar niet op de hoogte
was, een dergelijk charter, dat voor veel ouder gehouden werd, de
z.g.n. Donatie van Constantijn. Dit vrome bedrog werd
misschien het eerst beraamd door Stephanus II, toen hij Koning Pepijn
in 754 te Parijs bezocht. Wanneer dit zoo is, dan gebruikte hij de
legende van het bestaan van een dergelijk stuk om den Frankischen vorst
over te halen hem hulp te brengen tegen de plunderende Longobarden.
Maar het document zelf, waarschijnlijk een imitatie van een oud
handschrift, schijnt iets later vervaardigd te zijn, misschien door een
handigen secretaris van Paus Paulus I. Hadrianus kende ongetwijfeld het
stuk wel, doch daar hij ook wist, hoe het ontstaan was, durfde hij het
Karel, ofschoon deze waarschijnlijk niet kon lezen, niet toonen, toen
in 774 de Donatie van Pepijn aan den koning werd voorgelezen. Drie
jaren later evenwel, toen hij zijn gezag in de hem geschonken landen
ten noorden van de Apennijnen niet kon handhaven en hevig geplaagd werd
door de vijandigheid van Ravenna, Spoleto en Benevento als ook door den
opstand van Tarracina en andere steden, was Hadrianus wederom
genoodzaakt de hulp van Karel in te roepen, en bij deze gelegenheid
(777) werd de Donatie van Constantijn, die eenige eeuwen later zoo
beroemd7 is geworden, voor het eerst openlijk en plechtig
genoemd en richtte Hadrianus tot Karel het dringend verzoek “een
tweede Constantijn te worden”. De historische waarde van het stuk
bestaat niet in de legende, die het bewaart, maar in het feit, dat het,
ofschoon het een monsterachtig bedrog is, ons een zeer juist oordeel
geeft over de gedachten en overtuigingen van de priesterschap, die het
heeft ontworpen.

Laten wij deze Donatie van Constantijn nog iets nauwkeuriger
beschouwen, voordat wij de Donatie van Pepijn en de bekrachtiging
daarvan door Karel behandelen.



(1) De Donatie van Constantijn.




Volgens een oud verhaal, dat het eerst verschijnt in
een Vita S. Silvestri van 490 ongeveer, daarna ook in het
Grieksch en het Syrisch, en dat even wordt aangeroerd door den
schrijver (c. 510) van Silvester’s leven in den Liber
Pontificalis, werd Constantijn door melaatschheid aangetast en
rieden zijn geneesheeren hem aan zich in kinderbloed te baden. Drie
duizend onschuldige kleinen moesten voor dit doel
geslacht worden, maar het weeklagen en de smeekbeden van de moeders
wekten Constantijn’s medelijden zoo zeer op, dat hij weigerde
zich aan de voorgeschreven kuur te onderwerpen. Daarop kreeg hij
’s nachts in een visioen een bezoek van den H. Petrus en den H.
Paulus, die hem prezen en zeiden: “Zoek Silvester, den Bisschop
van Rome, die zich in de bergen schuil houdt; hij zal u een bron
wijzen, waarin gij u drie keer moet wasschen; dan zult gij gereinigd
zijn”. Constantijn zond soldaten uit, die Silvester dicht bij den
top van de Syraptim (op de Soracte, zegt Dante, evenals de
Liber) vonden en de Heilige doopte hem en hij kwam bevrijd van
zijn melaatschheid uit den bron. Toen liet hij afkondigen, dat in het
geheele Keizerrijk Christus alleen mocht aanbeden worden en dat de
Bisschop van Rome aan het hoofd zou staan van alle bisschoppen
(ut in toto orbe sacerdotes pontificem Romanum caput
habeant). Op den achtsten dag bezocht hij de
“Confessio” van de tombe van den H. Petrus, groef met eigen
handen wat aarde uit voor de stichting van een nieuwe basiliek en legde
den eersten steen. Den volgenden dag legde hij den grondslag voor zijn
paleis en een nieuwe basiliek bij het Lateraan.

Wat men ook wil denken van het overige dezer geschiedenis, de doop
van Constantijn in het Lateraan-Baptisterium is toch, ofschoon die door
Raffael op een beroemd fresco geschilderd en door Chaucer in zijn
Confessio Amantis is beschreven, en ofschoon in den Liber
een volledige beschrijving wordt gegeven van de prachtige porfieren
doopvont door Constantijn voor die plechtigheid geschonken, een
legende, want hij is eerst kort voor zijn dood gedoopt; en al is het
mogelijk, dat hij aan Bisschop Silvester het Lateraanpaleis en een
zekere hoeveelheid land heeft gegeven, en aan de Kerk en de Bisschop
verschillende privileges en patrimonia heeft toegekend, men heeft alle
reden om te gelooven dat geen souvereine rechten van eenigen aard door
Constantijn zijn toegestaan, en evenmin, zooals wij zullen zien, door
Karel den Groote. En toch verklaarde het valsche document—en
verklaart nog, want er bestaan nog vertalingen van—dat het edict
de volgende woorden bevatte: “Wij, als ook onze Satrapen, de
geheele Senaat, de Edelen en het Volk, achten het wenschelijk, dat
evenals de H. Petrus op aarde de Vicarius van God was, evenzoo
de Hoogepriesters, zijn plaatsvervangers, van ons en van ons imperium
een macht en een waardigheid zullen ontvangen, die grooter is dan de
onze, en wij decreteeren, dat de heilige zetel van den H. Petrus zal
verheven worden boven onzen wereldlijken troon. Wij overhandigen en
schenken aan den heiligen Hoogepriester en Paus (een
titel, die eerst twee eeuwen later werd gebruikt!) Silvester ons
paleis, de stad Rome, alle provincies, plaatsen en steden van
Italië en de landen van het Westen en wij bevelen, dat die door
hem en zijn opvolgers zullen bestuurd worden en zullen blijven onder
het gezag van de heilige Roomsche Kerk”.

Het is nauwelijks te gelooven, dat zulk een document ooit in ernst
is aangehaald als een bewijs, zelfs door de brutaalste verdedigers van
de wereldlijke macht van den Paus. Men zou denken dat een dergelijke
buitensporige onbeschaamdheid met minachtend ongeloof zou zijn
ontvangen. Doch onder de aanhangers van den paus werd de legende langen
tijd geloofd. Dante zelfs twijfelde niet aan de waarheid van de
Schenking, ofschoon hij bitter klaagde over “de slechte vrucht
van hetgeen met goede bedoeling was gedaan”. “Wee!
Constantijn”, riep hij uit8,


van hoeveel kwaad was moeder,

Niet uwe bekeering, maar de gift,

Die de eerste rijke vader van u ontving!



Maar ten tijde van Ariosto werd de Donatie door
spotters belachelijk gemaakt. In den Orlando Furioso9
vindt de Paladijn Astolfo de pauselijke domeinen op de Maan:


Toen kwam hij aan een berg met bonte bloemen,

Die eens heerlijk geurde, maar nu afschuwelijk
stonk;

Dat was die gift, (als het geoorloofd is te zeggen)

Die Constantijn aan den goeden Silvester schonk.



En de aanspraken, die de Pausen maakten op grond van
de Donatie van Pepijn, zooals deze door Karel was bekrachtigd, waren,
zooals wij zullen zien, niet minder onbeschaamd.







(2) De Donatie van Pepijn en Karel.




Wij hebben gezien, hoe Pepijn, de vader van Karel den
Groote, in 751 den titel van koning aannam op
aanraden van Paus Zacharias, die St. Bonifacius, den Engelschen
zendeling in Duitschland, uitzond om hem te kronen, en hoe de opvolger
van Zacharias, Stephanus II, daar zijn verzoek aan Astulf zonder
uitwerking bleef, de Alpen overstak en de eerste zes maanden van 754 de
gast was van den Frankischen koning in de abdij van St. Denis, bij
Parijs. Wij hebben ook gezien, hoe Pepijn hem met nadruk beloofde te
zullen restitueeren “de steden van het Exarchaat en de andere
plaatsen en rechten”, die de Longobarden zich toegeëigend
hadden; en deze belofte heeft hij, naar men zegt, plechtig hernieuwd en
bekrachtigd (misschien schriftelijk) in tegenwoordigheid van zijn
edelen, die te Quierzy (Carisiacus in den Liber), bij Laon,
vergaderd waren. Stephanus kroonde toen Pepijn in de kerk van St. Denis
en kort na deze plechtigheid vergezelde hij den koning en zijn leger
naar Italië, waar Astulf gedwongen werd zijn verzet te staken en
al zijn veroveringen beloofde terug te geven.

Maar nauwelijks was Pepijn de Alpen weder overgetrokken, of de
doortrapte Longobard weigerde zijn woord te houden en bedreigde zelfs
Rome. Vele brieven werden er nu tusschen Pepijn en Stephanus gewisseld;
de Paus smeekte steeds dringender om hulp, totdat ten laatste de
Frankische koning terugkwam en Astulf dwong al het veroverde gebied
weer af te staan. Daarop werden de sleutels van al deze steden,
ongeveer twintig, aan den Paus overgegeven, met een formeele akte van
Donatie “aan den Apostel van God, aan Zijn Vicarius, den
allerheiligsten Paus en al zijn opvolgers”. Deze Donatie, met de
sleutels, werd gelegd in de “Confessio” van de St. Pieter
te Rome, en was naar men verzekerde, hetzelfde document, dat door Karel
in 774 gelezen en bekrachtigd was. Het oorspronkelijke manuscript is
niet over en evenmin een van de afschriften, die Karel heeft laten
maken; maar wij behoeven er niet aan te twijfelen, dat zij werkelijk
hebben bestaan, want wij hebben in den Liber een getuigenis van
den schrijver van Hadrianus’ leven, die blijkbaar bij de
plechtigheid tegenwoordig was en de copie van het stuk zag, die in de
“Confessio” van de tombe van den H. Petrus was
opgehangen.

Het is echter zeer moeilijk eenige zekerheid te verkrijgen omtrent
den inhoud van de bekrachtigde Donatie; en nog
moeilijker de juiste verklaring te geven van hetgeen er van aangehaald
wordt door den biograaf van Hadrianus in den Liber
Pontificalis. De nieuwe belofte (alia promissio)
van Karel was waarschijnlijk in denzelfden geest als Pepijn’s
charter (ad instar anterioris, zegt de Liber); doch dit is niet van zoo groot belang, want in elk
geval was de belofte van Karel bindend en had geen precedent noodig.
Belangrijk zijn de volgende drie punten. Ten eerste, is de Liber Pontificalis betrouwbaar, wat betreft de steden en
landen, die geschonken zijn, of vertelt de schrijver slechts waarop
pauselijke hebzucht en eerzucht aanspraak maakten? Ten tweede, aan wien
werd het gebied afgestaan? Ten derde, werden deze steden en landen
eenvoudig beschouwd als patrimonia d.w.z. afgestaan
aan de Kerk als eigendom, waar de geestelijke autoriteiten hun
Kerkelijke rechten en eischen konden doen gelden; of werden zij
overgegeven met souvereine rechten, zoodat zij gescheiden werden van
het gebied van den Frankischen Koning (en het nieuwe Keizerrijk) en
niet zoozeer een imperium in imperio vormden als wel
een afzonderlijk, onafhankelijk rijk?

[image: 35. Tombe van Koning Roger, Palermo.]
35. Tombe van Koning Roger, Palermo.



Hierop kan men antwoorden, dat, wanneer het gebied, door Pepijn en
Karel afgestaan, werkelijk zoo groot was, als de Liber
aangeeft, het Corsica, Lunigiana, Parma, Mantua, Reggio, universum Exarchatum Ravennatium, provincias Venetiarum et
Istriae, necnon et cunctum ducatum Spoletinum et Beneventinum
omvatte, inderdaad ongeveer hetzelfde als “alle provincies,
plaatsen en steden van Italië”, zooals in de valsche Donatie
van Constantijn staat. Indien dit alles nu met souvereine rechten aan
de Kerk of den Paus gegeven werd, en indien de Frankische Koning
werkelijk bedoelde (zooals de Donatie van Constantijn het omschrijft),
dat de allerheiligste zetel van den H. Petrus zou verheven worden boven
alle aardsche tronen, dan zou men wel kunnen vragen, wat Karel nog voor
zichzelf wilde houden ten zuiden van de Alpen! Dat echter
Karel—de rex Longobardorum—van plan was
al, of bijna al zijn nieuw Italiaansch gebied te behouden, is duidelijk
genoeg en het is zeer waarschijnlijk, dat hij slechts bedoelde de
belangen van de Kerk, wat betrof haar privaat eigendom, haar inkomsten
en geestelijke privileges, in deze “geschonken” landen te
verdedigen. Slechts een paar jaren later zien wij hem handelen
alsof hij alleen de leenheer was van geheel Italië, behalve
misschien van Rome en het Hertogdom Rome, en dat dit door den Paus zelf
werd erkend wordt duidelijk aangetoond door het feit, dat in denzelfden
tijd (c. 777), toen Hadrianus de Donatie van Constantijn aanhaalde om
zijn aanspraken op de uitgestrekte landen in Noord-Italië te
bewijzen, hij verplicht was aan Karel toestemming te vragen, voordat
hij het waagde op de Spoletaansche heuvels eenige boomen te vellen, die
hij noodig had om het dak van de basiliek van St. Pieter te herstellen.
En wanneer men daar tegen aanvoert, dat Karel bij zijn latere bezoeken
aan Rome, in 781 en 787, zijn concessies vernieuwde, dan kunnen wij
daarop antwoorden, dat hij bij die gelegenheden niets deed, waardoor
hij blijk gaf eenig souverein recht aan den Paus toe te kennen, al
vroeg hij hem ook den jongen Pepijn als Koning van Italië te
kronen, een feit, dat Hadrianus zonder twijfel uitlegde als een
erkenning van zijn souvereiniteit in Italië. Deze
“vernieuwde concessies” bepaalden zich eenvoudig tot een
zekere uitbreiding van het Hertogdom Rome, dat nu voortaan ook het
twistzieke stadje Tuscania of Toscanella bevatte, waarover wij in een
ander hoofdstuk hebben gesproken.

Wat de tweede vraag betreft—aan wien was het gebied
geschonken?—is het leerzaam en eenigzins vermakelijk, op te
merken, hoe Paus Stephanus II in zijn brieven aan Pepijn en aan Astulf
eerst schrijft alsof deze steden en landen moeten worden teruggegeven
aan het Keizerrijk; vervolgens lezen wij, dat zij moeten worden
teruggegeven “aan Rome of de Romeinsche Republiek”; een
weinig later is het geworden “aan den H. Petrus”; en
eindelijk krijgen wij de volledige bekentenis, dat het geheele
Exarchaat in de Pentapolis en al deze andere landen en steden met
souvereine rechten worden opgeëischt door de “Heilige
Kerk” en door haar hoogepriester en Zijn opvolgers voor alle
eeuwigheid.














1 Dante, Par. VI, 94. De ali zijn de
vleugels van den Keizerlijken Adelaar, van welk gesternte in den zesden
hemel (van de planeet Jupiter) de ziel van Constantijn den Groote, die
hier spreekt, een van de vijf sterren is, die het oog vormen. Zoowel
Karel als zijn paladijn Orlando worden door Dante in den hemel (in het
vlammende kruis van Mars) geplaatst, als strijders voor het
christendom.

2 Oudtijds
“S. M. ad Nives” geheeten, omdat een sneeuwval de juiste
grenzen van haar ligging had bepaald; of “ad Praesepe”
wegens het vermeende bezit van vijf planken van de Kribbe van
Bethlehem.

3 Vgl. de
fresco L’incendio del Borgo. Het woord is van
noordelijken oorsprong (burg, burgh) en werd misschien in
Rome, c. 700 eerst gebruikt om de allerminst brandvrije, van houten
daken voorziene stadsgedeelten (scandalicia) aan te duiden van
de Engelschen, Saksen enz. die daar hun scholae hadden gesticht.
Vandaar beteekent het woord in het Italiaansch “voorstad”.
De Borgo werd ommuurd en versterkt door Leo IV (c. 852) en kreeg den
naam Civitas Leonina.

4 Eenige
bijzonderheden geeft St. Gregorius van Tours volgens de verhalen, die
een zijner diakenen deed na een bezoek aan Rome in 590 ongeveer.

5
Clerestory of clear-story noemt men de ramen in het
bovengedeelte van het middenschip van een kerk. [Vertaler].

6 Zie de
illustraties. In de eene Confessio is het (vermeende)
hoofd van den Engelschen St. George. Het catacombe-altaar
(waarschijnlijk van 320 ongeveer) heeft het traliewerk en venster aan
de voorzijde, omdat het presbyterium niet verhoogd was.

7 Plaat
29 laat zien hoe lang de Pausen deze voorstelling
lieten voortleven. Hier biedt Constantijn Silvester een symbolisch
beeld van Rome aan.

8 Parad.
XX. 56 en Inferno XIX. 115.

9 Orlando
Furioso XXXIV. 80.









Aanteekening over de Byzantijnsche keizers

800–1453.




Omdat Rome, toen Irene den keizerlijken
diadeem had aangenomen en Karel door den Paus gekroond
was wederom de algemeen erkende hoofdstad van het Keizerrijk werd, zal
er minder dan ooit reden voor ons zijn onze aandacht te richten op de
lotgevallen van de zoogenaamde Byzantijnsche Keizers. Doch het zal toch
weleens noodig zijn een enkelen keer een blik in die richting te werpen
en daarom is het nuttig een paar woorden over het latere Byzantijnsche
Keizerrijk te spreken.

Van de herleving van het Romeinsche Keizerrijk tot de inneming van
Constantinopel door de Turken verliepen 653 jaren. Gedurende dien tijd
regeerden te Constantinopel ongeveer 55 zoogenaamde Keizers van
verschillende dynastiën. Vier eeuwen lang na de dagen van Irene
geven de annalen van dit Byzantijnsche Rijk weinig belangrijke
mededeelingen; maar de invloed van de Byzantijnsche school op de kunst
van Zuid-Italië is voor hem, die de geschiedenis van Italië
bestudeert, van belang.

[image: Munt van Michael Palaeologos]
Munt van Michael Palaeologos



In 1202–04 werd Constantinopel genomen
door de Kruisvaarders uit het westen en de Venetianen, en nadat de stad
op barbaarsche wijze was geplunderd, werd Baldwin, (Boudewijn) Graaf
van Vlaanderen op den troon van de Oostelijke keizers gezet. Vijf
andere “Latijnsche” Keizers volgden op hem. Ondertusschen
was er een “Keizer” opgetreden te Thessalonica, een ander
te Nicaea in Klein-Azië en een derde te Trapezus (Trebizonde) op
de afgelegen stranden van den Pontus Euxinus. Eén van de Keizers
te Nicaea, Vatatzes, veroverde het “Imperium” van
Thessalonica en bemachtigde Macedonië en Thracië en in
1260–61 nam een van zijn opvolgers, Michael Palaeologos
Constantinopel in, verdreef Baldwin II, den
“Latijnschen” Keizer en stichtte een dynastie, die bleef
bestaan tot de komst van de Turken, toen de laatste Byzantijnsche
Keizer, Constantinus Palaeologos, gedood werd. De verhalen bij Gibbon
over deze “Romeinsche Keizerrijken” van Nicaea en
Trebizonde in het verre oosten zijn buitengewoon merkwaardig. Te
Trebizonde liet een Keizer, Alexius, aan zijn opvolgers den beroemden
keizerlijken naam van de Comneni na. Het hof te Trebizonde was bekend
om zijn rijkdom en half-Oostersche weelde en de schoonheid van zijn
vorstinnen. Tijdelijk was soms dit Keizerrijk Trebizonde onderworpen
aan den Sultan van Rûm (Iconium), aan de Seldsjoeken, Mongolen en
Turcomannen en eindelijk werd het onderworpen door een veldheer van
Mohammed II, den veroveraar van Constantinopel.

De toestanden te Constantinopel,—hoe deze stad na de
verwoesting door de Latijnsche Kruisvaarders wederom het middelpunt van
beschaving in Europa werd,—zijn levendig door Gibbon beschreven
in het laatste deel van zijn Decline and Fall of the Roman
Empire. 









Vierde Deel





Historisch Overzicht

800–1190.







De staatkundige geschiedenis van Italië
in de 4 eeuwen, die nu volgen, kan in drie perioden verdeeld worden.
Eerst komen (800–962) de Karolingers en de zgn. Italiaansche
koningen, van welke er sommige tot Keizer werden gekroond; daarna
ontstaat het zgn. Heilige Roomsche Rijk, gebouwd op de grondvesten van
het oude Keizerrijk door de Saksische en Frankische vorsten; de derde
periode omvat de regeering van de twee eerste Keizers der Hohenstaufen
en eindigt met de opkomst der Italiaansche republieken en vereeniging
van het Duitsche rijk met dat der Noormannen. De eerste periode is, na
den dood van Karel den Groote in 814, weinig belangwekkend. De
kronieken van deze vrome, domme en zwakke Karolingische Keizers en de
nauwelijks minder onbelangrijke of verachtelijke
“Italiaansche” vorsten vertoonen een verbijsterend en
vermoeiend warnet van staatkundige verwikkelingen, van gevechten van
zonen tegen vaders, broeders tegen broeders, van ellendige oorlogen en
opstanden en bloedvergieten, van boosaardigheid, bijgeloof, verraad en
misdaad. Indien wij meer wisten van de werkelijke geschiedenis van
Italië in dezen tijd, de geschiedenis van het volk, zijn
gedachteleven, zijn voelen en werken, zijn taal, literatuur en kunst;
indien wij duidelijk den groei der Italiaansche republieken, haar
handel en hartstochtelijke liefde voor vrijheid en onafhankelijkheid
konden nagaan; indien wij van meer nabij konden waarnemen, hoe de adel
van den arbeid zich langzamerhand verhief tegenover de aanmatiging van
den militairen en geestelijken stand, hoe het feudalisme uit zijn
sterkten werd gedreven; indien wij meer konden vernemen van de groote
en edele mannen en vrouwen, wier persoonlijkheid is begraven in de
beschimmelde kronieken van Pausen en Keizers, dan zouden
degenen van ons die niet alleen oudheidkundigen of politieke historici
zijn, deze periode belangrijk genoeg vinden. Maar de kronieken geven
slechts een opsomming van al het lage en verachtelijke in de
menschelijke natuur, zooals dat te voorschijn treedt bij de vreemde
overheerschers en pretendenten naar koninklijke en keizerlijke titels,
of bij de listige, losbandige en eerzuchtige hoogepriesters van de
Roomsche Kerk. Deze eerste droevige periode zullen wij dus vrij kort
behandelen; wij zullen meer in bijzonderheden afdalen, wanneer wij
komen aan den belangrijken tijd van de Noormannen, Otto den Groote en
Frederik Barbarossa.



(1) De Karolingers (800–888).




Het verhaal der historische gebeurtenissen werd in het
derde deel afgebroken met de kroning van Karel te Rome op den Kerstdag
van het jaar 800. Als Keizer regeerde hij dertien jaren en een maand,
daar hij den 28en Januari 814 stierf. Eenige karaktertrekken
van hem zijn reeds vermeld; in een later hoofdstuk zal er nog meer
gezegd worden over zijn persoonlijkheid, zijn invloed, zijn wijze van
regeeren; dus zullen wij ons thans tot de volgende feiten bepalen.

De uitgestrektheid van het nieuwe Keizerrijk en het groote verschil
tusschen de vele volken, die het omvatte en die zonder eenig onderling
verband door een dwang van buiten werden bijeengehouden, veroordeelden
het tot een snellen ondergang. Karel was een groot aanvoerder en
uitstekend soldaat, maar geen man, die een Imperium kon stichten, un
grandissimo condottiero, zegt Villari, senza un vero genio
organizzatore. Bovendien werd door Karel het Duitsche systeem van
opvolging toegepast, waarbij de vorst beschouwd werd als de
persoonlijke eigenaar van het rijk en zijn gebied gewoonlijk onder zijn
erfgenamen verdeelde, een systeem, dat zoo verderfelijk voor het oude
Frankische Koninkrijk was gebleken; Karel hoopte aldus twisten tusschen
zijn zonen te voorkomen. Zijn kinderen, wettige en onwettige, waren
niet minder dan vijftien in aantal, maar hij beschouwde de drie zonen
van zijn gemalin Hildegard, nl. Karel, Pepijn en Lodewijk, als zijn
erfgenamen, en hij had door een testament, dat in den wettelijken vorm
in 806 was opgesteld, Frankrijk (d.w.z. Austrasië en
Neustrië), Italië en Aquitanië respectievelijk aan deze
drie toegewezen. Maar Pepijn stierf te Milaan, waar men zijn graftombe
kan zien, in 810 na zijn ongelukkige belegering van Venetië, en
zijn broeder stierf in het volgend jaar. Dus vond de ontworpen
verdeeling van het rijk niet plaats en de zwakke en bijgeloovige
Lodewijk, bijgenaamd “de Vrome” of “de
Zachtmoedige” (le Débonnaire), werd plechtig als
medekeizer door zijn vader in 813 te Aken1 gekroond en
volgde hem het jaar daarna als Keizer op.

Lodewijk de Vrome toonde zijn karakter door den nieuwen Paus,
Stephanus IV te smeeken naar Reims te komen om hem nog eens te kronen.
Deze Paus nu had, evenals zoovele andere Pausen, voor zijn eigen
wijding zich niet bekommerd om de keizerlijke bekrachtiging, waarop
Karel de Groote zoo sterk had aangedrongen; doch niettegenstaande dit
feit beschouwde de nieuwe Keizer zichzelf niet alleen zonder de
pauselijke zalving als ongekroond, maar wierp zich bij de komst van den
Paus te Reims driemaal voor hem op zijn knieën, een gebeurtenis,
die wel verdient vermeld te worden met het oog op den toekomstigen
strijd over de Investituur. Ja zelfs, toen bij den dood van Stephanus
Paus Paschalis haastig gewijd werd, voordat de keizerlijke sanctie was
gekomen, toonde Lodewijk zich wederom niet beleedigd, maar was zelfs
zoo vriendelijk een Donatie te schenken, zooals Pepijn er een had
toegekend, waarbij hij (als het document echt is) alle vroegere
territoriale giften bekrachtigde en aan de kerk souverein gezag gaf
over uitgestrekte gebieden als ook volledige vrijstelling van
keizerlijke inmenging bij pauselijke verkiezingen. Merkwaardig is het,
dat deze concessies weldra gevolgd werden door een
daad, die eenigzins beleedigend schijnt tegenover den Heiligen Vader:
in navolging van zijn vader plaatste Lodewijk met eigen handen de
keizerlijke kroon op het hoofd van zijn zoon Lotharius in de kathedraal
te Aken en wees aan zijn twee jongere zonen, Pepijn en Lodewijk (den
Duitscher) Aquitanië en Beieren toe, zonder zich blijkbaar in het
minst te bekommeren om de pauselijke zalving. 

Ofschoon Lotharius dus mede-keizer was geworden, had hij toch als
keizer2 over Rome of Italië nog geen macht. Zijn
jeugdige neef, de onwettige zoon van Pepijn, Bernard geheeten, was
Koning van Italië geworden en moest den Keizerstitel hulde
bewijzen. Daar hij echter een dergelijke slaafschheid haatte, stond hij
tegen het keizerlijk gezag op. Hierop werd de jonge vorst spoedig
overweldigd en door zijn vromen oom Lodewijk op zulk een wreede wijze
van het gezicht beroofd, dat hij stierf.

Toen werd Lotharius in zijn plaats Koning van Italië en nam de
uitnoodiging van den Paus aan om zijn keizerlijken titel in Rome te
laten bekrachtigen. Maar hoe weinig geneigd hij was de pauselijke
aanspraken op gezag of zelfs op rechtspraak in Rome te erkennen, blijkt
wel uit het feit, dat hij aldaar zijn keizerlijken rechterstoel
plaatste en als hoogste rechter uitspraak deed in een zaak tegen Paus
Paschalis. Dit besliste optreden, waartoe Lotharius eerder geleid werd
door het voorbeeld van zijn grootvader dan door den invloed van zijn
zwakken en bigotten vader, was ongetwijfeld in de goede richting; hij
en zijn opvolgers hadden, indien zij aldus krachtig waren voortgegaan,
misschien de ellende kunnen voorkomen, die de Pausen eeuwen lang
veroorzaakt hebben door hun begeerte naar wereldlijke macht3. Doch de mede-keizer was niet krachtig genoeg om
den Paus in zijn eigen hol te trotseeren. Zoodra Lotharius Rome
verlaten had, werden eenige van Paschalis’ tegenstanders gevangen
genomen en gedood, waarschijnlijk op bevel van den Paus, en toen er
gezanten van den verontwaardigden Keizer kwamen om de zaak te
onderzoeken, stelde de sluwe priester hen door een welbekende list te
leur en legde plechtig voor een openbare vergadering in het Lateraan
een verklaring af van zijn volkomen onschuld, terwijl hij
tegelijkertijd stoutweg verzekerde, dat zijn vijanden als verraders
waren omgekomen (velut majestatis reos). 

Aldus had Lotharius’ goed bedoelde poging slechts ten gevolge,
dat het Italiaansche volk verdeeld werd in twee partijen, die later de
Ghibellijnen en Welfen zouden heeten. Zoo bitter was reeds de
vijandschap, dat het, toen Paus Paschalis stierf, onmogelijk bleek hem in
de St. Pieter te begraven, en de onlusten bij de verkiezing van zijn
opvolger waren zoo hevig, dat Lotharius nog eens door zijn vader
gezonden werd om den vrede te herstellen. Bij deze gelegenheid, (824)
vaardigde hij een Constitutio uit, die bepaalde, dat er te Rome
een keizerlijke gezant (missus) gevestigd moest zijn en de
keizerlijke sanctie vóór de wijding van een Paus als
noodzakelijk voorschreef.

[image: 36. Kathedraal van Palermo.]
36. Kathedraal van Palermo.



Ermengard, de vrouw van Lodewijk den Vrome, was in 818 gestorven en
men had Lodewijk met moeite kunnen weerhouden zich in een klooster
terug te trekken; maar weldra trad hij weder in het huwelijk en
geraakte geheel en al onder den invloed van zijn tweede gemalin, de
Beiersche prinses Judith; en toen het langzamerhand bleek, dat haar
jonge zoon, de latere Karel de Kale, de vooruitzichten van zijn oudere
broeders zou vernietigen en zich niet om hun geboorterechten zou
bekommeren, brak er een afschuwelijke familietwist uit. De drie oudste
zonen, Lotharius, Pepijn en Lodewijk de Duitscher verbonden zich en
zetten hun stiefmoeder gevangen; en bijna dwongen zij hun vader in een
klooster te gaan. Maar het volk kwam tusschenbeide; de koningin werd
bevrijd en de zwakke oude koning werd weder op den troon geplaatst. Hij
stierf evenwel kort daarna (840) en dadelijk namen de drie broeders
(Pepijn was gestorven) de wapenen tegen elkander op, totdat zij te
Verdun een overeenkomst sloten, waarbij Karel de Kale Frankrijk,
Lodewijk Duitschland en Lotharius Italië kreeg met een strook
lands, die Frankrijk van Duitschland scheidde en zich uitstrekte van
den mond van den Rijn tot dien van de Rhône. Deze merkwaardige
strook, met haar twee hoofdsteden, Aken en Arles, noemde hij
Lotharingen en een deel daarvan draagt nog dien naam.

Wij zullen nu van de dynastieke twisten van deze Karolingers
afscheid nemen en onze aandacht meer bepalen bij hetgeen in Italië
zelf gebeurde tijdens de regeering van Lotharius. In het noorden van
het schiereiland was, ofschoon verscheidene steden, vooral
Venetië, een groote mate van onafhankelijkheid hadden verworven,
de Frankische vorst, die zich “Koning van Italië”
noemde ook werkelijk de heerscher. Ook in Rome slaagde hij erin tot op
zekere hoogte, zooals wij zagen, zijn keizerlijke rechten tegen het
Pausdom te handhaven. Maar in het zuiden en het midden had deze
“Rex Longobardorum” slechts een schaduw van macht over den
hertog van Spoleto en zelfs dit niet over den hertog van
Benevento4. Bovendien waren er verscheidene zuidelijke
steden, zooals Salerno en Capua, die niet alleen weigerden de
Frankische suprematie te erkennen, maar ook hun onafhankelijkheid tegen
hun Longobardische heeren handhaafden, of die, zooals Napels en Amalfi,
de Byzantijnsche overheersching afschudden en autonomie verwierven.

Zooals het ook het geval was geweest met de Longobarden, sloot de
onvolkomenheid van de Frankische verovering alle mogelijkheid uit, om
Italië tot één geheel te maken. De verdeeldheid van
het land stelde het bloot aan vreemde indringers, onder wie het zeer
lang geleden heeft; en juist in dezen tijd hebben wederom indringers
een belangrijke rol gespeeld, indringers, die zeer verschilden van de
Ariaansche Goten en Vandalen, van de Katholieke Franken, of zelfs van
de heidensche Hunnen. De Mohammedanen of Saracenen van Arabië en
Noord-Afrika hadden hun veroveringen met verbijsterende snelheid over
de geheele zuidelijke en oostelijke kust van de Middellandsche zee
uitgebreid, hadden het grootste gedeelte van Spanje bemachtigd en
zouden zich van geheel West-Europa meester gemaakt hebben, indien Karel
Martel hen niet in 732 bij Tours een verpletterende nederlaag had
toegebracht. In de volgende eeuw maakten zij voortdurend de kusten van
Sicilië, Sardinië en Zuid-Italië onveilig, bedreven de
meest brutale daden van zeerooverij, soms zelfs in bondgenootschap
met Christelijke steden, die hen te hulp riepen
tegen hun Christelijke tegenstanders. In 827 vluchtte een Byzantijnsche
veldheer, Euphemius, die op Sicilië zonder resultaat een opstand
had verwekt, naar Afrika en overreedde de Saracenen een vloot van
honderd schepen met ongeveer 10.000 man uit te zenden om Sicilië
te veroveren. In den beginne werden zij door nederlagen en pest
gedecimeerd; doch er werden talrijke versterkingen gezonden en na een
langdurig en verschrikkelijk beleg namen zij Palermo in, welks
bevolking, naar men zeide, gedurende de belegering van 70.000 op 3000
was gedaald. Van Sicilië uit begonnen de Saracenen het kustgebied
van Zuid-Italië te bestoken en hun stoutmoedigheid werd
aangewakkerd door het verraad van verscheidene Italiaansche steden, van
welke Napels in het bijzonder zich schandelijk heeft gedragen door de
Mohammedanen behulpzaam te zijn bij de inneming van Messina.

Om Rome zelf tegen deze Muzelmannen te beschermen vond Paus
Gregorius IV (tijdens de regeering van Lotharius) het noodzakelijk een
nieuwe stad5 bij Ostia te bouwen, die stevig te versterken en
zware ballistae op de wallen te plaatsen. Maar de Saracenen
baanden zich met geweld een doortocht den Tiber op (846), plunderden
het land tot de stadsmuren en ook de twee groote basilieken van den H.
Paulus en de H. Petrus, die buiten de muren lagen. De Angel-Saksen,
Franken en andere vreemdelingen die hunne “kolonies” in den
Borgo hadden, werden overweldigd en er ontstond een wanhopige strijd op
de Vatikaansche brug; doch eindelijk werden de ongeloovigen door de
Romeinen, geholpen door de Longobardische troepen uit Spoleto,
teruggeworpen. De schrik door deze stoutmoedige onderneming veroorzaakt
deed Lotharius en den Paus, den energieken en krijgshaftigen Leo IV
besluiten den Borgo6 met muren te omringen en deze
wijk heette in het vervolg de Città Leonina.


Terwijl deze nieuwe muren verrezen (in 849), werd er op de hoogte
van Ostia een zeer belangrijke zeeslag geleverd, een slag die misschien
van evenveel gewicht was als die van Salamis, van Châlons (op de
Catalaunische velden) of van Tours. De Napolitanen, die alle reden
hadden om berouw te hebben over hun verbond met de Muzelmannen, vielen
stoutmoedig een sterke vloot der Saracenen aan, die Ostia bedreigde en
geholpen door een storm, die vele schepen van den vijand deed stranden,
maakten zij een ontzaglijk aantal gevangenen, van welke velen gedwongen
werden te werken aan de muren van de Città Leonina. Een
prachtig, hoewel bloeddorstig fresco, door Raffael ontworpen en
uitgevoerd door Giov. da Udine stelt Leo IV voor, terwijl hij te Ostia
met opgeheven hand de slachting van Saraceensche gevangenen zegent. Dit
is echter historisch onjuist, want Leo heeft, naar men zegt, den dag
voor den slag een bidstond gehouden in de S. Aurea, de basiliek
te Ostia en is dadelijk daarna naar Rome vertrokken.

[Voordat wij van dit onderwerp afscheid nemen, zal het noodig zijn
een weinig vooruit te loopen en op te merken dat de Saracenen nog vele
jaren Sicilië behielden en Zuid-Italië teisterden. Zij
maakten Bari tot hun voornaamste steunpunt en plunderden geheel
Apulië, Calabrië en zelfs Campanië tot de poorten van
Salerno. In 888 verwoestten zij de Benedictijner abdij van Monte
Cassino, zooals te voren is vermeld. Zoo nu en dan werden zij streng
gestraft. Lodewijk II veroverde Bari en maakte den “Sultan”
der Saracenen gevangen. De zgn. Keizer Guido (c. 890) hakte hem in de
pan en maakte een sterke legerplaats, die zij op den berg Garigliano
(bij de Liris) hadden aangelegd, met den grond gelijk; toen deze
legerplaats was herbouwd, werd die wederom geheel en al vernield door
de verbonden staten van Zuid-Italië tijdens de regeering van
Berengarius (915). Maar zij bleven toch een voortdurend gevaar en
veroorzaakten zelfs den Saksischen keizers veel last. Otto III werd
inderdaad volkomen door hen verslagen en kwam bijna in dien slag om. De
Saracenen van Spanje teisterden bovendien jaren lang de noordelijke
kusten. Zij bemachtigden Provence en Sardinië en verwoestten de
marina van Ligurië, Toskane en Latium en eens zelfs
brandden zij een gedeelte van de stad Pisa plat. Eindelijk werden deze Spaansche Saracenen door de vloten
van de Pisanen, van Sicilië en Zuid-Italië overwonnen en
opgenomen door de Noormannen, zooals wij later zullen zien.

In 855 stierven zoowel Lotharius als Paus Leo, de eerste in een
klooster, waarin hij zich had teruggetrokken, nadat hij afstand had
gedaan van den troon ten behoeve van zijn zoon Lodewijk, die ongeveer
vijf jaren te voren als medekeizer was gekroond. Leo werd opgevolgd
door Benedictus III, die door de pauselijke partij werd gesteund en
gekozen werd in strijd met de wenschen uitgesproken door de officieele
gezanten namens den nieuwen Keizer, hetgeen een zeer duidelijke
aanwijzing van den stand van zaken te Rome was.

Ofschoon de kroniekschrijvers zonder twijfel veel, wat van groot
belang voor de toekomst van Italië was, onopgemerkt hebben
gelaten, geven de annalen van de twintig jaar van Lodewijk’s
regeering (855–75) nauwelijks iets belangrijks behalve de
veldtochten van den Keizer tegen de Saracenen, waarover reeds gesproken
is, en eenige gebeurtenissen, die samenhangen met het krachtig optreden
van Paus Nicolaas I. Deze was gekozen door den invloed van den Keizer,
doch het duurde niet lang of hij geraakte in hevigen strijd met
Lodewijk II en het volkomen ontbreken van elk gevoel van eerlijkheid,
dat in het pauselijk gemoed bijna altijd scheen gepaard te gaan met
andere, niet zelden bewonderenswaardig dappere eigenschappen, bracht er
hem toe, de bekende “Isidorische decretalen”, een
verzameling van onechte in Frankrijk verzamelde decreten van
gefingeerde Concilies, waardoor den Paus de suprematie over alle
bisschoppen gegeven werd en het kerkelijk gezag (zooals in de beroemde
Donaties van Constantijn en Pepijn) volkomen onafhankelijk werd gemaakt
van de burgerlijke macht, als aanvalswapen te gebruiken. Hierna keerde
Paus Nicolaas zich tegen den aartsbisschop van Ravenna, die, zooals
vele van zijn voorgangers, een eenigzins uitdagende houding tegen Rome
had aangenomen, en na een korten strijd overwon hij hem volkomen. Toen
viel hij den Patriarch van Constantinopel aan en de twist tusschen het
Oosten en Westen werd een breuk naar aanleiding van de heftig bestreden
Filioque-vraag, de vraag of de Heilige geest niet alleen van den
Vader maar ook van den Zoon uitgaat. Daarna toonde hij zijn moed in een
zaak van minder diepzinnigen aard. De broeder van
Lodewijk II, Lotharius, koning van Lotharingen, was hevig verliefd
geworden op een zekere Waldrada, die hem op daemonische wijze
fascineerde en die hij werkelijk had laten kronen in de plaats van zijn
koningin, Luitberga. Het was een geval gelijkend op dat van Anna Boleyn
en in beide gevallen had de Paus ongetwijfeld gelijk. Een Kerkelijk
Concilie te Metz had de echtscheiding bekrachtigd en het nieuwe
huwelijk ingezegend; de Aartsbisschoppen van Trier en van Keulen kwamen
naar Rome om hun meening kracht bij te zetten; maar Paus Nicolaas
weigerde drie weken lang hun audientie te verleenen; daarna zette hij
hen af en sprak over beiden den banvloek uit.

Daarop marcheerde Lodewijk, die op een veldtocht tegen de Saracenen
te Benevento was, hevig verontwaardigd naar Rome en bezette de Civitas
Leonina. Paus Nicolaas nam een houding van lijdelijk verzet aan; hij
ging de St. Pieter binnen en bleef twee dagen lang, zonder voedsel,
geknield voor het hoogaltaar liggen; ten slotte zegevierde hij, want
Lodewijk werd ziek en keerde naar het noorden terug zonder iets bereikt
te hebben; en Lotharius stierf een paar jaren later, nadat hij
vergeefsche en vernederende pogingen had aangewend om van den opvolger
van Paus Nicolaas de erkenning van Waldrada te verkrijgen.

Toen Lodewijk II in 875 te Brescia stierf, waren zijn twee ooms,
Lodewijk, de koning van Duitschland, en Karel de Kale van Frankrijk,
die reeds beslag hadden gelegd op het gebied van Lotharius, de
pretendenten naar de kroon van Italië en den keizerstitel, en het
is belangwekkend te zien, dat bij deze gelegenheid, in plaats van een
zich zelf kronenden Keizer, de Paus, de energieke en eerzuchtige
Johannes VIII en de Italiaansche grooten de zaak beslissen. Het is
zeker, dat Karel werd uitgenoodigd (of aangemaand) door Johannes naar
Rome te komen om door den Paus tot keizer te worden gekroond, dat hij
gehoorzaamde en dadelijk daarna naar Pavia trok, waar hij voor een
groote vergadering van Italiaansche edelen en prelaten door den
Aartsbisschop van Milaan met de Longobardische IJzeren Kroon tot Koning
van Italië werd gekroond. De twee jaren van de regeering van Karel
den Kale zijn merkwaardig om zijn voortdurende gevechten tegen zijn neven, de zonen van Lodewijk den
Duitscher, en de hernieuwde moeilijkheden met de Saracenen, die,
ofschoon zij door een Italiaansche vloot onder aanvoering van Paus
Johannes zelf verslagen waren, toch het Romeinsche gebied verwoestten
en, wederom geholpen door de verraderlijke Napolitanen, Rome zelf
bedreigden7.

Na den dood van Karel den Kale in 877 volgde er een sombere periode
van vier jaren van onbeduidende oorlogen, gedurende welke er geen
Keizer was. De pretendenten waren Lodewijk de Stamelaar (le
Bègue) en zijn drie neven, de zonen van Lodewijk den
Duitscher. Een van deze, Karloman, werd Koning van Italië en na
zijn dood in 879 volgde zijn broeder Karel de Dikke hem op en werd ten
slotte in 881 tot Keizer gekroond. Daar al zijn mededingers waren
gestorven, werd Karel de Dikke kort daarna ook koning van Duitschland
en van Frankrijk (d.w.z. van de Oost- en West-Frankische koninkrijken)
en regeerde dus over bijna het geheele vroegere Rijk van Karel den
Groote. Maar zijn domme onmacht bleek even merkwaardig als zijn
lichamelijke grofheid; en een vergadering van edelen te Tribur, bij
Mainz, onttroonde hem en het volgend jaar stierf hij. Aldus eindigde na
88 jaar de erfelijke dynastie der Karolingers, die zich Koningen van
Italië en Keizers der Romeinen noemden, ofschoon, zooals wij
zullen zien, sommige van de koningen en z.g.n. keizers van de volgende
sombere en woelige periode op onwettige wijze (zooals Arnulf) of door
de vrouwelijke linie (zooals Berengar en Lodewijk) van Karel den Groote
afstamden.







(2) Zoogenaamde Italiaansche Koningen en Keizers
(888–962).




Het verval van de keizerlijke en koninklijke
waardigheid moet men aan vele oorzaken toeschrijven. Een daarvan was de
ontaarding van de Karolingische vorsten; een andere de noodlottige
familie-veeten die zich vermenigvuldigden als hydra-koppen; nog een
andere oorzaak was het feit, dat de Pausen en de bisschoppen zich
wereldlijke macht aanmatigden; vervolgens ook de uitputtende
en dikwijls vergeefsche worstelingen met buitenlandsche vijanden,
zooals de Saracenen, waarbij weldra nog de Hongaren en Noormannen
kwamen; en ten slotte was een zeer voorname oorzaak de snel toenemende
onafhankelijkheid van vele steden, zooals Venetië en Napels (om
niet te spreken van Rome), en ook van de machtige leenmannen van de
kroon, die in vele gevallen erfelijke hertogdommen of markiezaten
hadden gesticht en geneigd waren steeds hooger te streven en met
elkander te strijden om de kroon van Italië of zelfs te grijpen
naar het bedriegelijke schijnbeeld van den keizerlijken diadeem.

Het ineenstorten van het Karolingische Rijk had de opkomst van twee
groote volken ten gevolge, het Duitsche en het Fransche; en een
tijdlang scheen het alsof Italië eindelijk zich tot
één natie onder eigen koningen zou vereenigen. Daarom
zijn Italiaansche schrijvers geneigd om met een zeker genoegen over
deze z.g.n. “Italiaansche” hertogen en markiezen, en den
regno d’Italia indipendente uit de weiden, terwijl door de
Duitsche historici deze periode, in welke Italië grootendeels vrij
was van Duitsche overheersching, dikwijls beschouwd wordt als een
triviale periode van ontaarding, die geen beschrijving verdient.

Daar er in een volgend hoofdstuk iets zal gezegd worden over
wetenschap, godsdienst en kunst in Italië gedurende de negende en
tiende eeuw en de twisten van de pretendenten naar de kroon van
Italië onbelangrijk zijn, zullen wij nu slechts een kort verslag
geven van de voornaamste gebeurtenissen van deze periode.

Bij de verkiezing van Karel den Dikke hebben wij gezien, dat de
keuze van een keizer, een tijdlang ten minste, afhankelijk was van den
Paus, en de grooten, zoowel de leeken als de geestelijken, van
Noord-Italië, zich het recht hadden aangematigd hun eigen koning
te kiezen of de keuze te bekrachtigen; want zij lieten Karel te Pavia
door den Aartsbisschop van Milaan kronen met de Longobardische kroon.
Na zijn onttroning was het dus natuurlijk van zelf sprekend, dat deze
grooten weder hun eigen koning zouden kiezen. Zij negeerden het feit,
dat Arnulf van Carinthië, een Karolingische bastaard, in de plaats
van Karel als koning van Duitschland was gekozen en zich dus ipso
facto als Koning van Italië beschouwde, en kozen
Berengarius, den Markies van Friaul8, den zoon van Gisela, een
dochter van Lodewijk den Vrome.

[image: 37. S. Marco, Venetië.]
37. S. Marco, Venetië.



In de volgende 37 jaren (888–925) moest Berengar
achtereenvolgens tegen vijf mededingers strijden; van deze gelukte het
vier de pauselijke kroning deelachtig te worden, voordat Berengar zelf
in 915 dit bereikte. De eerste van deze mededingers was de Hertog van
Spoleto. Hoe stoutmoedig en onafhankelijk deze Longobardische hertogen
van Zuid-Italië geworden waren, hebben wij reeds gezien. Toen
Lodewijk II nog keizer en Hadrianus II Paus (867) was, had de hertog
van Spoleto, Lambert, plotseling een inval gedaan en Rome geplunderd.
Deze daad herhaalde hij in 878, toen hij Paus Johannes VIII een maand
lang gevangen hield, en hem tevergeefs trachtte te dwingen Karloman den
keizerstitel toe te kennen; hij gebruikte dergelijke dreigementen, dat
de Paus, dien wij reeds om zijn krijgshaftig optreden en zijn
schitterende overwinning op de Saracenen hebben bewonderd, op een schip
naar Graaf Boso van Provence vluchtte.

Deze Lambert van Spoleto nu had een zoon, Guido, dien Karel de Dikke
wegens verraad afzette, terwijl hij zijn hertogdom aan Berengar van
Friuli gaf. Maar Guido kwam weer met behulp van de Saracenen9
terug, en nadat hij Berengar bij de Trebia, niet ver van Pavia,
verslagen had, zette hij zich als Koning van Italië de IJzeren
Kroon op het hoofd en werd twee jaren later (891) met den keizerlijken
diadeem in de St. Pieter te Rome gekroond, ofschoon de Paus, Stephanus
V, in het geheim samenspande met een derden mededinger, Arnulf van
Carinthië, die, als opvolger van Karel den Dikke ten noorden van
de Alpen, al dien tijd zijn aanspraken op het koningschap van
Italië en den keizerstitel had volgehouden10.

Guido was niet tevreden met den keizerstitel; hij wenschte een
keizerlijke dynastie te stichten door ook zijn zoon, Lambert, tot
keizer te maken, en de beruchte Formosus, die Paus was geworden,
begunstigde eerst die eerzuchtige plannen en kroonde Lambert te Ravenna als medekeizer; maar toen na
Guido’s dood Arnulf (896) met een sterk leger in Italië
drong en Rome binnentrok, weigerde de besluitelooze of sluwe Paus den
Spoletaanschen pretendent zijn hulp en ofschoon hij de keizerlijke
kroon op Lambert’s hoofd had gezet, herhaalde hij nu deze
plechtigheid ten gunste van diens mededinger.

Arnulf evenwel had niet veel voordeel van het feit, dat hij het doel
van zijn eerzucht bereikt had, want terwijl hij zich gereed maakte
Lambert te Spoleto aan te vallen, werd hij door een beroerte getroffen
en ofschoon hij nog drie jaren in leven bleef, beteekende zijn
politieke invloed in Italië toch niets meer. De ommekeer van de
stemming wegens de kroning van dezen “barbaar” over den
Paus, die deze verfoeilijke unctio barbarica had verricht was
zoo geweldig, dat het lijk van Formosus voor den dag werd gehaald om
voor een Synode ter verantwoording te worden geroepen,—een
tooneel, dat later beschreven zal worden. Lambert daarentegen, krachtig
geholpen door zijn eerzuchtige moeder, Agiltrud, (de dochter van den
hertog van Benevento, die Keizer Lodewijk gevangen nam), rees ten
zeerste in de achting van het volk en zou er waarschijnlijk in zijn
geslaagd zijn eenig overgebleven mededinger te verdrijven, ware hij
niet in 898 gestorven ten
gevolge van een val van zijn paard, terwijl hij op jacht was—of
volgens anderen, vermoord. Aldus werd Berengar van zijn mededingers
bevrijd.

Doch niet lang werd den Koning van Italië rust gegund. De
nieuwe, verschrikkelijke vijanden, de Magyaren, zooals zij zichzelf
noemden, of Hun-ugri, zooals de Slaven hen noemden, waren evenals de
Hunnen van Oostersche afkomst en geleken op hen, wat hun woestheid en
meedoogenlooze onmenschelijkheid betrof; zij waren in groote
massa’s van de Oeral-streken gekomen en hadden nu, daar zij bij
de Slavische volken slechts weinig weerstand vonden, reeds onder hun
aanvoerder Arpad het land veroverd, dat naar hen nog Hongarije heet; en
weldra drongen zij door in Duitschland, Frankrijk en Italië en
waren een halve eeuw lang de schrik van Europa, totdat zij in 955
volkomen werden verslagen door Keizer Otto I in den grooten slag op het
Lechfeld11. 

In 899 vielen deze Magyaren in Italië en brachten Berengarius
bij de rivier de Brenta zulk een nederlaag toe, dat zijn tegenstanders
wederom moed vatten en een vreemden vorst, Lodewijk, den zoon van Boso,
den “Koning” van Provence, voor de keizerskroon opriepen,
daarbij een gedragslijn volgend, die ontzaglijk veel ellende over
Italië bracht.

De jeugdige pretendent, de zoon van Boso en Ermengard, de dochter
van den Karolinger Lodewijk II, gaf gehoor aan de uitnoodiging; hij
kwam te Rome en werd inderdaad door Paus Johannes IX gekroond; maar
Berengarius viel hem stoutmoedig aan, dwong hem naar huis te gaan en te
beloven nooit meer in Italië terug te komen. Deze belofte evenwel
werd door Lodewijk gebroken; maar in 904 werd hij door Berengarius
gevangen genomen, blind gemaakt en naar Provence teruggezonden.

Wederom volgde een periode, waarin Berengarius onbetwist koning was,
en in 915 werd hij te Rome als keizer gekroond, nadat het hem gelukt
was te zamen met Paus Johannes X een bond van de Longobardische
hertogen, van Napels en andere steden te vormen, met de bedoeling het
Saraceensche kamp bij de Garigliano te vernietigen, welk doel werkelijk
werd bereikt. Het scheen nu wederom, alsof Italië eindelijk vrede
en eenheid zou deelachtig worden onder zijn eigen regeerders; maar deze
Italiaansche Koningen en Keizers waren in het geheel niet naar den zin
van de Pausen, die aldus onder voortdurend toezicht stonden, en de
eerzuchtige en beginsellooze Johannes X begon, kort nadat hij Berengar
den keizerlijken diadeem op het hoofd had gezet, evenals vele van zijn
voorgangers en opvolgers, te “boeleeren” met vreemde
vorsten, zooals Dante het noemt. Hij noodigde Rudolf, koning van
Hoog-Bourgondië uit, het koningschap over Italië te
aanvaarden en plaatste hem te Pavia in 922 de IJzeren Kroon op het
hoofd. Berengar, in het nauw gebracht, riep zijn oude vijanden, de
Magyaren, weder in het land. Deze kwamen, doch in plaats van hem te
helpen, begonnen zij de landstreek te plunderen. Zij staken Pavia in
brand en hun benden strekten hun strooptochten naar het zuiden bijna
tot Rome uit. Ondertusschen was Berengar, zonder hun hulp, erin
geslaagd Rudolf te verslaan en naar Bourgondië terug te jagen;
maar kort daarna (924) werd hij te Verona vermoord, naar men
zegt door een intiemen vriend, Flambert, die
reeds eenmaal tegen hem een samenzwering had gesmeed en vergiffenis had
gekregen12.

In de volgende zeven en dertig jaren was er geen Keizer. De titel,
die eens het zinnebeeld was geweest van een macht over de geheele
wereld, had nu geen waarde meer; Byzantijnsche vorsten matigden zich
dien titel aan en Pausen kenden dien aan Duitsche monarchen,
Provençaalsche prinsen of Longobardische hertogen toe. Het
ontbreken van een Imperator Romanorum in Italië gedurende
meer dan een derde van een eeuw was van weinig belang, want het is de
werkelijkheid achter dergelijke namen, die er eenig gewicht aan geeft,
en het aanzien, dat die naam aan het latere “Heilige Roomsche
Rijk” schenkt, is niet te danken aan de onafgebroken opvolging,
maar geheel en al aan het staatkundige en persoonlijke gewicht van de
Duitsche vorsten, die, in meerdere of mindere mate met goedvinden van
het Italiaansche volk, den keizerlijken titel hebben gevoerd. Het
oorspronkelijke Imperium Romanum had reeds voor de zesde eeuw
opgehouden te bestaan en het eenige recht, dat de middeleeuwsche
Imperatores Romanorum hadden op hun titel, bestond in hun macht
of was het recht, dat de Italianen (en in sommige gevallen misschien de
Pausen als hun vertegenwoordigers) bezaten, om dien titel te doen
herleven en toe te kennen, aan wien zij wilden. Maar, ofschoon men moet
erkennen, dat de keizerlijke waardigheid, zooals die in den persoon van
Otto herleefde, nog meer een fictie was dan de titel, die met de
woorden piissimus Augustus, a Deo coronatus, magnus
Imperator aan Karel den Groote werd toegekend of zelfs dan de eer,
die Arnulf van Carinthië deelachtig werd door de unctio
barbarica van den Paus, men mag toch niet vergeten dat zoo iets als
keizerlijke opvolging soms een zoogenaamde subjectieve werkelijkheid
bezit; want hoe denkbeeldig de onafgebroken overdracht van een
geheimzinnig voorrecht ook moge zijn, de ontroering, die gewekt wordt
in de gemoederen, die dergelijke aanspraken erkennen, blijkt dikwijls
een wezenlijke en groote kracht te zijn in de historische
evolutie en die ontroering kan niet geloochend worden13.

Eindelooze veeten en burgertwisten, algeheele ondergang van
patriotisme door lage, persoonlijke eerzucht, schaamtelooze
verbintenissen met vreemde vorsten en barbaarsche vijanden—dat
zijn de voornaamste trekken van de z.g.n. regno
d’Italia indipendente, een tijd, waarin het bleek, dat de
Italianen nog niet hoog genoeg stonden om onafhankelijk te zijn.

Merkwaardig is het, dat in deze periode van zeven en dertig jaren
verscheidene vrouwen zulk een belangrijken invloed hebben uitgeoefend;
meer dan eene heeft een tijdlang een staatkundige macht bezeten, die
men kan vergelijken met het gezag van Placidia of Pulcheria; maar zij
verwierven en behielden die macht door een daemonische, of misschien
beter gezegd, diabolische bekoring, die eerder doet denken aan de
jongere Agrippina of Lucrezia Borgia dan aan de dochter of kleindochter
van den grooten Theodosius. Een van deze vrouwen was Bertha, de dochter
van die Waldrada, die wij vroeger vermeld hebben in verband met
Lotharius (p. 285). Bertha was
eerst gehuwd met Graaf Theobald van Provence, die haar een zoon, Hugo,
had geschonken. Daarna trouwde zij met Adalbert, Markies van Toskane,
en kreeg verscheidene kinderen, van welke er een, Ermengard, met de
fascineerende schoonheid van haar moeder begiftigd was. Bertha, en na
haar dood, Ermengard, Markiezin van Ivrea, schijnen op de Italiaansche
edelen zulk een invloed te hebben gehad, dat deze kort na den moord op
Berengarius besloten Rudolf van Bourgondië, ofschoon hij reeds
door den Paus gekroond was, niet te erkennen en den jongen graaf van
Provence uit te noodigen de kroon van Italië te
aanvaarden14. Hugo landde bij Pisa (926) en werd te Pavia
gekroond, terwijl Paus Johannes X voor de derde maal zijn goddelooze
zalving gaf aan een pretendent tijdens het leven van diens
mededinger en er aldus de oorzaak van werd, dat de open wond van
Italië ging zweren in plaats van die, als Hoofd van Christelijk
Kerk, te verbinden en te heelen.



Rome van 896 tot 926.




Maar in Rome was de vrouwelijke overheersching in deze
periode aan het licht gekomen, en wij moeten een weinig teruggaan om te
zien hoe dit begon. Nadat Paus Formosus Arnulf als keizer had gekroond,
en Paus Stephanus VI om deze onwaardige handeling te wreken, zijn lijk
uit het graf had gehaald en voor een Synode ter verantwoording had
geroepen, heerschte er een schandelijke toestand in Rome, waar in acht
jaren (896–904) niet minder dan tien Pausen optraden, van wie de
meeste hun ambt verwierven of verloren door misdadige kuiperij of
moord15. In dezen tijd, waarin volgens sommigen geheel
Italië een gelukkige onafhankelijkheid genoot onder de regeering
van hun eigen koning Berengarius, begon in Rome een verschrikkelijk
despotisme op te komen, waarvoor zoowel het Pausdom als het Koningschap
van Italië zouden moeten buigen. Een zekere Theophylactus, een
leider van de wereldlijke aristocratie (judices de militia) was
gestegen tot het ambt van Dux et Magister militum en had de
titels van Senator en Consul aangenomen, terwijl zijn vrouw, die den
onheilspellenden naam Theodora droeg, en hare twee dochters Marozia en
Theodora er in slaagden door haar schoonheid en losbandigheid een groot
getal aanbidders en satellieten tot zich te trekken. In 904 werd de
eerzuchtige Kardinaal Sergius, die reeds jaren lang getracht had de
pauselijke tiara te bemachtigen en wien het ten slotte gelukt was de
minnaar van Marozia te worden, tot Paus gekozen; sinds dat jaar was het
ambt van paus langen tijd afhankelijk van deze vrouwen. Zeven jaren
troonde deze man op den zetel van den H. Petrus; door Baronius en
andere kerkelijke schrijvers wordt hij een monster, door Gregorovius
een “terroriseerende misdadiger” genoemd; zijn concubine en
haar Semiramis-achtige moeder hadden een hofhouding, die door haar
weelde en zedeloosheid deed denken aan de ergste tijden van het oude
Keizerrijk. 

Sergius III stierf in 911. Twee pausen volgden daarna, van wie wij
bijna niets weten, maar wier verkiezing en plotseling verdwijnen
waarschijnlijk moeten worden toegeschreven aan hof-intriges. Toen werd
een zekere priester, Johannes, die langen tijd Theodora, ofschoon zij
niet jong meer was, het hof had gemaakt en Aartsbisschop van Ravenna
was geworden, door den invloed van zijn minnares op den pauselijken
troon geplaatst (914). Hij was die zedelooze en onbetrouwbare Paus
Johannes X, van wien wij reeds meer dan genoeg hebben gehoord.
Ondertusschen had Marozia, die haar pauselijken minnaar had
verloren, een fortuinzoeker getrouwd (913), een soldaat, Alberik
geheeten, die na afwisselend onder Guido en Berengarius gediend te
hebben er in geslaagd was zich tot Hertog van Spoleto op te werpen.

Het was kort hierna, dat Berengarius, gesteund door Theophylactus,
Alberik en hun beider almachtige echtgenooten, naar Rome kwam en als
Keizer werd gekroond (915) door Paus Johannes X, nadat hij de Saracenen
op den berg Garigliano, zooals reeds verteld is, verslagen had.

Theophylactus, Theodora en Alberik verdwijnen nu plotseling en
eenigzins geheimzinnig van het tooneel en Marozia vestigt zich in den
sterken burcht van S. Angelo (Engelenburg), vanwaar zij Rome
beheerscht. Paus Johannes laat Berengarius in den steek en kroont
Rudolf van Bourgondië; niet lang daarna herhaalt hij dit spel met
Hugo van Provence. Deze verraderlijke intriges brengen Marozia in
botsing met den vroegeren minnaar van haar moeder; ten slotte neemt zij
hem gevangen en sluit hem in den burcht op, waar hij weldra op haar
bevel wordt geworgd, of volgens sommigen, met een kussen gesmoord.



Na den dood van haar echtgenoot, Alberik van Spoleto, was Marozia in
het huwelijk getreden met Guido van Toskane, den broeder van Ermengard
en den stiefbroeder van Hugo van Provence. Toen nu Hugo in 926 tot
Koning van Italië werd gekozen en gekroond, gevoelde Marozia zich
natuurlijk diep gegriefd, want zij had ongetwijfeld Guido getrouwd met
de bedoeling zichzelf Koningin van Italië te maken. Doch
gelukkig stierf Guido weldra, en Hugo van Provence verloor omstreeks denzelfden tijd zijn vrouw.
Deze kans mocht Marozia niet laten voorbijgaan en weldra werden de
listen van de verleidelijke meesteres van Rome met succes bekroond.
Hugo kwam te Rome (932) en vierde zijn bruiloft met Marozia in den
Engelenburg; de onlangs gekozen Paus Johannes XI, een zoon van de bruid
en haar minnaar van vroegere jaren, Paus Sergius III, verrichtte de
plechtige handeling en zegende het koninklijk echtpaar in.

Maar bij haar eersten echtgenoot, Alberik van Spoleto, had Marozia
een wettigen zoon, die nu ongeveer achttien jaar was, ook Alberik
geheeten; deze zoon had de krijgshaftige eigenschappen van zijn vader
geërfd en bezat een heerschzuchtig karakter
en aanleg om leider te zijn. De jongeling was zeer verontwaardigd over
het gedrag van zijn moeder en voelde zich beleedigd door de
aanwezigheid van zijn nieuwen stiefvader, in wiens gevolg hij als page
had gediend, en toen Hugo eens zijn onbeschaamdheid16 met een
oorveeg beloonde, snelde hij naar buiten en sprak met vurige
welsprekendheid de verzamelde menigte toe, die dadelijk daarop een
aanval deed op den burcht. Hugo, verschrikt, liet zich aan een touw
naar beneden zakken en vluchtte uit Rome. Alberik zette zijn
moeder17 gevangen, stelde zijn onechten halfbroeder, den
jongen Paus, onder strenge bewaking en nam de titels van
Princeps en Senator aan.

Alberik, of Alberico, bestuurde Rome misschien streng, maar
rechtvaardig, gedurende 22 jaren (932–954). Het is een periode
van de Italiaansche geschiedenis vol belangrijke hervormingen, die,
helaas, weer te gronde zijn gegaan onder Alberik’s zoon en
opvolger, die het karakter van zijn grootmoeder, Marozia, had
geërfd. Hij verdeelde het leger in twaalf scholae naar de
twaalf wijken van de stad, elk onder bevel van een banderese,
“baanderheer”, zooals de Florentijnsche Gonfaloniere
della compagnia. Door de titels van Princeps en
Senator bekleedde hij blijkbaar zichzelf met de voornaamste
wetgevende en uitvoerende bevoegheden; want de Senaat bestond niet meer
en de aanzienlijken schijnen slechts als zijn ondergeschikte ambtenaren
gehandeld te hebben. Als President van het
Gerechtshof18 had hij, zooals de Venetiaansche Doges van
vroeger tijden, een bijna absolute macht, en ofschoon wij op zijn
munten naast zijn naam dien van den Paus vinden, is het toch zeer
duidelijk, dat geen der zeven Pausen van deze periode eenig politiek
gezag had. De meeste van hen waren door Alberik zelf uitgekozen, en
onder zijn régime was een Paus niets anders dan het Hoofd
van de Kerk, die het geestelijke gezag uitoefende. En men kan er niet
aan twijfelen, dat Alberik de werking van geestelijken invloed zeer
hoog schatte, ten minste als een steun voor het burgerlijke gezag. Dit
blijkt uit twee feiten. Ten eerste moedigde hij krachtig de hervorming
van de kloosters19 aan, waarmede Broeder Berno te Cluny, in
Frankrijk, een begin had gemaakt, en toen Berno’s leerling, Odo,
Rome bezocht, gaf hij hem een paleis op den Aventinus om daar een
hervormd klooster te stichten (thans S. Maria Aventina en het klooster
van de Maltezer Ridders). En ten tweede was hij zoo overtuigd van de
noodzakelijkheid om den invloed van den godsdienst te erkennen en te
gebruiken, dat hij besloot het hoogste burgerlijke en het hoogste
geestelijke gezag in één hand te vereenigen, een
stoutmoedige poging, die bij de oudste Romeinsche Keizers en bij eenige
Kaliefen van de Mohammedanen schijnt geslaagd te zijn, maar die in vele
gevallen de oorzaak is gebleken van groote ellende. Vóór
zijn dood verzamelde hij de aanzienlijken van Rome voor de
Confessio van de St. Pieter en liet hen zweren, dat zij, zoodra
de gelegenheid zich voordeed, zijn zoon en opvolger, Octavianus, tot
Paus zouden kiezen. Wij zullen zien, hoe deze belangrijke proef
afliep.

[image: 38. Baptisterium, Florence.]
38. Baptisterium, Florence.



Voordat Alberik stierf (954), had Koning Hugo driemaal (933, 936 en
941) Rome aangevallen om zich te wreken en zijn oproerigen stiefzoon te
verdrijven; maar Alberik had hem krachtig afgeslagen en, ofschoon er
een tijdelijke wapenstilstand was gesloten en hij in dien tijd
Hugo’s dochter trouwde, verhinderde hij toch al zijn
pogingen om de stad binnen te komen en de keizerskroon uit de handen
van den Paus te ontvangen.

Ongeveer 940 was er nog een pretendent voor de kroon van Italië
verschenen in den persoon van een anderen Berengarius, Markies van
Ivrea, een stiefzoon van Ermengard, die wij vroeger genoemd hebben.
Hugo veinsde vriendelijk naar zijn aanspraken te luisteren en noodigde
hem uit naar zijn hof te komen, met de bedoeling hem te dooden of blind
te maken. Maar Hugo’s zoon, Lotharius, bracht, uit vriendschap of
medelijden, Berengarius van dien toeleg op de hoogte; deze vluchtte
daarop naar Duitschland, keerde in 946 geholpen door Otto, den
Saksischen Koning, terug en verdreef Hugo, die zich terugtrok naar zijn
eigen rijk, Provence, en kort daarna te Arles stierf. Nu was
Berengarius in naam regent van den jongen koning Lotharius, maar het
duurde niet lang of Lotharius stierf (950), waarschijnlijk vergiftigd
door den man, wiens levens hij had gered. Hugo had een Bourgondische
douairière getrouwd en haar dochter, Adelheid, aan zijn zoon
Lotharius uitgehuwelijkt. Na den dood van Lotharius trachtte
Berengarius Adelheid te dwingen zijn zoon Adalbert te trouwen, dien hij
tot deelgenoot in het koningschap van Italië had benoemd. Doch
Adelheid wees die eer natuurlijk van de hand. Zij werd dadelijk naar
den Lago di Garda gevoerd en daar in een toren gevangen gezet; maar zij
ontsnapte en riep de hulp in van Otto van Saksen. Door haar en andere
vijanden van den tyrannieken Berengarius uitgenoodigd, rukte Otto met
een leger (het eerste Duitsche leger, dat in den loop van een halve
eeuw de Alpen overstak) Italië binnen, en, na Pavia veroverd te
hebben, trouwde hij met de schoone Adelheid en liet zich tot Koning van
Italië kronen, ofschoon Berengarius dien titel nog steeds voerde.
Hij stuurde ook een bericht naar Paus Agapetus, dat hij van plan was
naar Rome te komen en zich als Keizer te laten kronen. Dit plan evenwel
gaf hij wijselijk op, want Alberik liet hem weten, dat zonder zijn
toestemming geen koning Rome zou binnentrekken en die toestemming
weigerde hij te geven. Maar na Alberik’s dood in 954 werd de
toestand te Rome ondragelijk. Octavianus, zijn losbandige zoon, volgde
hem als Princeps en Senator op en werd na het overlijden
van Agapetus (955) ook tot Paus gekozen onder
den naam van Johannes XII.

De verhalen over de pazza bestialità van dezen
pauselijken losbol, zooals die niet alleen door onpartijdige
schrijvers, b.v. Villari en Gregorovius, gegeven worden maar ook zelfs
door partijdige schrijvers als de Abbé Duchesne (in zijn
prachtige uitgave van den Liber Pontificalis) zijn bijna
ongeloofelijk. Men zegt dat hij er een harem van concubines op na
hield. In gezelschap van losbandige vrienden gaf hij zich aan alle
mogelijke zinnelijke uitspattingen over. Hij was gewoon op de
gezondheid van den duivel te drinken en de heidensche goden aan te
roepen. Wij lezen van een geestelijke, die in een stal werd bevestigd;
van een bisschop, die op zijn tiende jaar werd gewijd; van een
kardinaal, die op schandelijke wijze werd verminkt en gedood op bevel
van dezen Vicarius van Christus. Geen fatsoenlijke vrouw durfde een
voet in het Lateraan zetten20. En aan het hof en in de
legerplaats van Koning Berengarius II was de toestand nauwelijks beter;
deze had de Longobardische kroon van den Saksischen Koning te Augsburg
terug ontvangen, daar hij beloofd had die te zullen dragen als vazal
van Otto. Zijn waanzinnige buitensporigheden en onbeschaamde wreedheid,
als ook de woeste bacchanalen van het pauselijk-senatoriale hof te
Rome, bewogen de Italianen om nog eens de hulp in te roepen van den
Duitschen monarch, die daarop met een groot leger den Brenner-pas
doortrok. Toen hij geen weerstand in Noord-Italië vond—want
Berengarius’ soldaten weigerden te vechten—en een
uitnoodiging ontving van den losbandigen jongeling te Rome, die nu
besloten had den Duitschen tegen den Italiaanschen Koning van
Italië uit te spelen, trok Otto de stad binnen en werd op den
tweeden Februari 962 als Keizer gekroond.

Aldus werd door de met bloed bevlekte handen van dezen jeugdigen
schurk ingesteld, wat later bekend was als het Heilige Roomsche Rijk.
Hoe Paus Johannes de bewerker kon zijn van zulk een instelling, is een
vraagstuk voor de theologen, maar in welk een geringe mate hij den
wensch van de inwoners van Rome weergaf, kan men opmaken
uit hetgeen een oude kroniekschrijver, Thietmar, mededeelt. De
aanzienlijken, zegt hij, verborgen hun gevoel achter een somber
stilzwijgen. Op de gezichten van deze Romeinen, wier vrijheid en macht
hij kwam vernietigen, las Otto wrok en moordlust en voordat hij zich
aan de plechtigheid van de kroning onderwierp, zeide hij tot Ansfried
van Leuven: “Wanneer ik voor de tombe van den H. Petrus kniel,
houd dan uw zwaard voortdurend boven mijn hoofd, want ik weet, dat mijn
voorvaders dikwijls de trouweloosheid van de Romeinen ondervonden
hebben”. Men moet er zich dus nauwelijks over verwonderen,
dat de nieuwe Keizer, voordat er twee jaren waren verloopen, den Paus
afzette, door wiens apostolische zalving hij zijn goddelijke rechten
had verkregen en de Romeinen van hun recht om hun eigen Pausen te
kiezen beroofde.















(3) De Saksische Keizers (962–1024).




Er bestaat nog een document, het Privilegium Ottonis, dat, afgezien van enkele latere
toevoegsels, schijnt opgemaakt te zijn tusschen Otto en Paus Johannes
XII. Het bekrachtigt officieel de herleving van het Imperium en de
overdracht van de waardigheid van de Frankische aan de Saksische
vorsten; het hernieuwt ook alle concessies, die gedaan zijn door de
Donaties van Pepijn en Karel de Groote, en geeft aan de Kerk zelfs
Venetië, Istrië, Napels, Benevento en ook Sicilië, dat
nog in de macht van de Saracenen was!

Maar, wat men ook moge denken van vernieuwde Donaties en het
herstelde Imperium, de herleving van de Germaansche heerschappij in
Italië was een feit, waarvan de waarheid weldra duidelijk werd;
want, toen Paus Johannes, aangespoord door den ontevreden adel, zich
met Berengarius in verbinding stelde en Berengarius’ zoon,
Adalbert, als zijn gast in Rome ontving, kwam Otto oogenblikkelijk van
Noord-Italië terug. Bij zijn nadering namen Adalbert en Paus
Johannes de vlucht. Otto trok Rome binnen, riep een Concilie bijeen
(het “Concilie van November”), zette Johannes plechtig af
en gaf den Romeinen zijn keizerlijke bekrachtiging bij het kiezen van
een anderen Paus, Leo VIII, een precedent van groote beteekenis,
wanneer men ziet, dat in de volgende honderd jaren de Pausen door de
Keizers werden uitgekozen of aangewezen door hun gezanten.
Maar de verbannen Paus Johannes was niet gemakkelijk te bedwingen. Hij
verwekte een oproer te Rome, en een aanval op Otto, in het Vatikaan,
werd met moeite en veel bloedvergieten afgeslagen. Men kan niet zeggen,
hoe het verder zou gegaan zijn, want de Romeinen waren zeer
verontwaardigd over Otto’s inmenging in hun rechten. Maar Paus
Johannes werd door een bedrogen echtgenoot betrapt en zoo duchtig
afgerost, dat hij aan de gevolgen stierf. Dadelijk koos men in zijn
plaats, zonder zich om Otto’s Paus te bekommeren, een anderen
Paus, Benedictus V, die echter, toen de keizerlijke partij ten slotte
de overhand kreeg werd afgezet.

Ondertusschen had Otto in Noord-Italië Berengarius gevangen
genomen en hem naar Duitschland gezonden, waar hij kort daarna
stierf.

In 966, toen er ongeregeldheden te Rome waren
voorgevallen, marcheerde Otto wederom zuidwaarts en strafte de rebellen
met groote strengheid. De Prefect van de stad, die zich tegen Paus
Johannes XIII, den beschermeling van Otto, had verzet, werd aan zijn
haren opgehangen aan het ruiterstandbeeld van Marcus Aurelius21, vervolgens omgekeerd op een ezel gezet, door de
straten geleid en ten slotte naar Duitschland in de gevangenis gevoerd.
Daarna bracht Otto het grootste gedeelte van zijn leven in Italië
door, hetgeen bewijst, hoe bezorgd hij ervoor was, niettegenstaande
zijn uitgestrekt gebied in het Noorden, den titel van erfelijk
Romeinsch Keizer van het Westen te behouden. Deze bezorgdheid bracht er
hem toe zijn twaalfjarigen zoon door den Paus met den keizerlijken
diadeem te laten kronen, een plechtigheid, die in de St. Pieter op
Kerstdag 967 plaats vond. En hiermede nog niet tevreden, deed hij een
poging zich door den Keizer van het Oosten te laten erkennen als Keizer
van het Westen en vroeg als bruid voor den jongen Otto een
Byzantijnsche prinses; maar dit voorstel, dat bovendien de verovering
van Sicilië op de Saracenen en den afstand van de Byzantijnsche
bezittingen in Zuid-Italië als bruidschat insloot, werd hoogmoedig
van de hand gewezen door Nicephorus Phocas, den veroveraar van Creta,
die zichzelf als eenig wettig Romeinsch Keizer beschouwde,
en Otto’s aanspraken minachtte. Ja zelfs, ofschoon Otto zijn
trouwen Liudprand22 als gezant naar Constantinopel zond,
verzamelde de Byzantijnsche Keizer een vloot om Adalbert,
Berengarius’ zoon, te helpen en, zoo mogelijk, voor het
Oostersche Keizerrijk de steden Capua, Benevento, Ravenna—en Rome
te heroveren! Derhalve moest Otto vluchten, en belegerde Bari met de
hulp van een machtigen Longobardischen Hertog, Pandulf, het IJzeren
Hoofd (Testa di ferro), die onder zijn bestuur het
gebied van Spoleto, Benevento en Capua vereenigd had; maar Bari lag aan
de zee, die door de Byzantijnsche vloot beheerscht werd, en Pandulf
viel ongelukkig in een hinderlaag en werd gevangen genomen.

In dezen tijd werd Phocas vermoord door zijn gemalin, die reeds haar
vader en haar eersten echtgenoot, Keizer Romanus, had vergiftigd. Haar
deelgenoot in de samenzwering, de kleine Johannes Tzimeskes besteeg den
Byzantijnschen troon en liet Pandulf vrij; ook bevredigde hij Otto,
daar hij de begeerde prinses Theophano, de dochter van de driedubbele
moordenares, naar Italië zond. Zij trad in het huwelijk met den
jongen mede-keizer en ontving den titel van Keizerin. Een jaar later,
Mei 973, stierf Otto de Groote, zooals hij wordt genoemd.

Zijn opvolger, Otto II, was nu zeventien jaar oud. Ofschoon hij het
heerschzuchtig karakter van zijn vader niet had, toonde hij toch moed
en kracht en had van zijn moeder Adelheid de fijne beschaving
geërfd, die zijn vader blijkbaar miste. Zijn tienjarige regeering
werd voornamelijk in beslag genomen door oorlog. Eerst werd hij
aangevallen door Hendrik van Beieren, dien hij versloeg en onttroonde.
Daarna viel Lotharius van Frankrijk hem aan, en nam hem te Aken bijna
gevangen; vervolgens voerde hij een leger aan tegen Parijs en ofschoon
hij er niet in slaagde die stad te nemen, verzekerde hij zich het
ongestoorde bezit van Lotharingen. Vervolgens rukte hij Italië
binnen, herstelde een verbannen Paus, en, nadat hij den toestand te
Rome, waar heftige twisten tusschen de keizerlijke en pauselijke
partijen chronisch waren geworden, geregeld had, opende hij
(982) den veldtocht tegen de Saracenen, die nog steeds Sicilië
bezet hielden en onlangs in grooten getale wederom waren overgestoken
naar Zuid-Italië. Stoutmoedig geworden door zijn succes, handelde
Otto overijld, werd overrompeld en niet ver van Cotrone, het oude
Crotona volkomen verslagen; hij zou gevangen genomen zijn wanneer hij
niet in zee was gesprongen en naar een Byzantijnsch schip was
gezwommen, welks bemanning hem gelukkig niet herkende. Het bericht van
deze ramp veroorzaakte geweldige woelingen en gevaarlijke opstanden in
de noordelijke landen, maar Otto besloot toch eerst zijn gezag en
invloed in Italië te herstellen. Hij riep te Verona een groote
vergadering van de aanzienlijken van zijn beide volken bijeen en liet
zijn zoon, een kind van drie jaar, tot Koning van Duitschland en
Italië kiezen. Toen maakte hij zich gereed den oorlog tegen de
Saracenen weder te beginnen en trok, nadat hij tevergeefs getracht had
de Venetianen te overreden hem een vloot te leenen, nogmaals naar het
zuiden. Te Rome werd hij door koorts aangetast en stierf. Hij werd
begraven in een oude sarcophaag met een porfieren deksel, dat gestolen
was van de graftombe van Hadrianus. Deze sarcophaag stond vijf eeuwen
in den Paradiso, het groote atrium (portaal) van de oude basiliek, maar
toen Paulus V de gewelven van de kathedraal omstreeks 1610 herstelde,
werd het porfieren deksel er afgenomen om als doopvont dienst te doen
(zooals ook nu nog geschiedt); de oude sarcophaag werd naar de keuken
gebracht om als trog te worden gebruikt en het gebeente van den jongen
Keizer werd in de marmeren kist gelegd, die nu in de crypte (Grotte
Vecchie) van de St. Pieter staat. Een mozaïek, dat
waarschijnlijk door Keizerin Theophano is opgesteld, kan men nog dicht
bij de tombe van Otto zien; het is een belangwekkend voorbeeld van de
ontaarde kunst van deze periode.

De kleine Otto III, in 980 geboren, was onlangs te Aken door de
Duitsche edelen tot Koning van Duitschland en van Italië gekroond,
toen het bericht van zijn vader’s dood te Rome kwam. Zijn moeder,
Keizerin Theophano, werd regentes en zij bleek die taak waardig, daar
zij blijkbaar meer de natuur van haar vader geërfd had, den Keizer
van het Oosten, Romanus, dan het schandelijk karakter van haar moeder.


Van de eerste zes jaren van haar regentschap vernemen wij weinig,
behalve dat er te Rome, zooals gewoonlijk, hevige twisten waren. Een
paus, Benedictus VI, was gevangen gezet en door de volksleiders
geworgd; de volgende, Bonifacius VII, was voor de keizerlijken naar
Constantinopel gevlucht; een derde, Benedictus VII, door het volk
verdreven en door Otto II in zijn ambt hersteld, was opgevolgd door
Johannes XIV, Bisschop van Pavia en keizerlijk kanselier. Maar
Bonifacius kwam uit het oosten terug (985), zette Johannes af,
vergiftigde hem of liet hem dood hongeren, en gedroeg zich zoo wreed,
dat het volk opstond, hem vermoordde, zijn lijk door de straten sleurde
en onder “het paard van Constantijn”, d.w.z. het
ruiterstandbeeld van Marcus Aurelius (zie p. 300) wierp, den grooten
heidenschen keizer-philosoof, wiens overpeinzingen zouden verstoord
zijn, indien hij had kunnen voorzien, welk een vreemd gebruik men van
zijn standbeeld zou maken.

De leider van deze opstanden was Crescentius, wiens vader ook het
hoofd van de anti-Duitsche partij was geweest. Crescentius nam den
ouden titel “Patricius” aan, en was blijkbaar eenige jaren
lang, evenals Alberik vroeger, de machtigste in Rome, en niet alleen
koos hij als Paus Johannes XV, die elf jaren regeerde, maar verdreef
hem ook, toen hij lastig werd. Het is dus ietwat vreemd, wanneer wij
Theophano nog in 989 te Rome vinden en blijkbaar zoowel door
Crescentius als door dezen Paus als Keizerin erkend zien; en zelfs,
toen de jonge Otto, nu zestien jaar oud, na haar dood en na het korte
regentschap van koningin Adelheid, naar Rome kwam (966) om tot keizer
gekroond te worden, schijnt Crescentius zich niet verzet te hebben en
ook geen straf te hebben ontvangen. Maar hij zou weldra zijn lot
ondergaan, zooals wij zullen zien.

Voordat het verhaal wordt voortgezet, moet er iets gezegd worden
over de persoonlijkheid van den jongen Saksischen vorst, die negentien
jaar regeerde en twee en twintig jaar oud werd. “De
Germanen”, zegt een schrijver over deze periode van de
Italiaansche geschiedenis, “waren groote, blonde menschen,
bierdrinkers, geweldige eters, ruw, ongemanierd, aanmatigend,
phlegmatiek en roekeloos”. Men is misschien maar al te zeer
geneigd om deze beschrijving toe te passen op de Saksische
Otto’s. Wellicht is dit vrij juist ten opzichte van Otto den
Groote, die, naar men zegt, zeer onontwikkeld was, ofschoon hij,
evenals Karel de Groote, een ijverige beschermer was van de
wetenschappen23 en een vriend van geleerden, zooals de
polyglotte Liudprand. Maar zeker is het niet juist deze beschrijving
toe te passen op Otto II, die dweepte met de beschaving van het zuiden,
donker van uiterlijk en klein van gestalte was, zooals gebleken is,
toen zijn gebeente uit de sarcophaag werd genomen (vgl. p. 302). Nog
minder juist is het ten opzichte van Otto III, ofschoon Gregorovius hem
“een Germaan van top tot teen” noemt. Zijn moeder, de
Byzantijnsche prinses Theophano, die afstamde van Keizer Basilius en
Leo, bekend als philosoof, had hem begiftigd met een oostersch
temperament en fantastische neigingen en zij had zijn geestdrift voor
de Byzantijnsche beschaving en de idealen van het Christendom in het
oosten aangewakkerd.

[image: 39. Kathedraal van Ferrara.]
39. Kathedraal van Ferrara.



Toen Otto III, als jongeling van zestien jaar, voor het eerst in 996
te Rome kwam, was Paus Johannes XV juist gestorven. Hij liet dadelijk
zijn achterneef, Bruno, tot Paus wijden; deze nam den naam Gregorius V
aan en plaatste drie weken later den keizerlijken diadeem op het hoofd
van zijn vorstelijken beschermheer. Hij, de eerste Duitsche Paus,
begunstigde niet alleen de hervormingen te Cluny (p. 296), maar
koesterde, evenals Otto zelf, een warme geestdrift voor het
kloosterleven, dat wederom, zooals natuurlijk was in zulk een periode
van staatkundige en godsdienstige woelingen, zich in het Christendom
deed gelden. Eenige merkwaardige voorbeelden hadden onlangs navolging
opgewekt. De H. Nilus, een ongeletterde Calabriër, die als
kluizenaar in een grot bij Gaeta leefde, werd door Otto en vele anderen
met oprechte vereering aanbeden. De H. Romualdus van Ravenna, die iets
later de Gereformeerde (Witte) Benedictijner Orde van Camaldoli
stichtte, wekte ook geestdriftige belangstelling; men geloofde,
dat door zijn invloed Doge Pietro Orseolo Venetië in stilte als
pelgrim vermomd had verlaten, en zich had begraven in een
Fransch klooster. Nog dieper indruk maakte Adalbert, de vrome en
geleerde Bisschop van Praag, die, nadat hij te Rome de wijding voor het
kluizenaarsleven had ontvangen, tegen zijn zin gedwongen werd naar zijn
Boheemsche diocese terug te keeren en eindelijk den martelaarsdood
zocht en vond onder de woeste heidenen van Noord-Polen.

Door den invloed van dergelijke voorbeelden werd de dweepzieke Otto
gemakkelijk tot zonderlinge buitensporigheden verleid. Hij bezoekt nu
eens als pelgrim den Monte Gargano en de reliquieën van den H.
Bartholomaeus te Benevento24, dan weer gaat hij naar de
tombe van den H. Adalbert in de wildernissen van Polen of beraamt een
kruistocht om het Heilige Graf uit de macht van de Saracenen te
bevrijden, een plan, dat eerst een eeuw later verwezenlijkt werd; soms
ook zien wij hem in een aanval van razernij en fanatisme de meest
bloeddorstige wreedheden bedrijven. Voorbeelden van dergelijke
wreedheden, de onmenschelijke verminking en moord op den
“tegen-Paus” Johannes XVI, die door Crescentius was gekozen
in plaats van Otto’s neef Gregorius, en de terechtstelling van
Crescentius zelf en alle voornaamste magistraten van Rome, zullen later
behandeld worden als bewijs van de barbaarschheid der tiende eeuw. Een
andere daad van Otto, waardoor hij blijk gaf van zijn zonderlinge
neigingen, is het openen van de tombe in de kathedraal te Aken, waarin
het lijk van Karel den Groote naar men zeide, op een troon gezeten was.
Het is niet mogelijk met zekerheid vast te stellen, wat Otto vond en
wat hij deed, met hetgeen hij vond; maar wij weten, dat zijn eigen
lichaam te Aken zou begraven worden naast dat van Karel en toen hij in
1003 dicht bij Rome stierf, droegen zij hem daarheen, terwijl zij zich
met geweld een weg baanden door Italië, dat in openlijken opstand
was; want in de laatste jaren van zijn regeering had hij vergeefsche
pogingen aangewend om zijn droom van een hersteld
Romeinsch-Byzantijnsch Keizerrijk te verwerkelijken in
Rome, dat hij de Eeuwige Stad en de eenige ware hoofdstad van de wereld
noemde. Doch de inwoners van Rome koesterden een zoo groote minachting
voor zijn staatkundige plannen en zijn religieuze bezieling, dat zij
hem bij zijn laatste bezoek uitgelachen en beleedigd, en hem zelfs in
zijn paleis op den Aventinus belegerd hadden, zoodat hij hen nauwelijks
kon overhalen hem ongedeerd te laten vertrekken. Nadat hij zich een
tijdlang in het klooster van St. Romualdus te Ravenna had
teruggetrokken, besloot hij, ofschoon de heilige het hem met nadruk
afried, het kloosterleven op te geven en nog eens een poging te
ondernemen om zijn Imperium Romanum te herstellen. Maar eerst moest hij
Rome zelf heroveren en terwijl hij aarzelde het aan te vallen, werd hij
door koorts aangetast en stierf in het kasteel van Paterno, bij den
berg Soracte. In deze dagen reisde een Byzantijnsche prinses naar
Italië om zijn gemalin en de Keizerin van het Keizerrijk zijner
droomen te worden. Wanneer wij ons denken, hoe zij zich over zijn
levenloos lichaam boog, hebben wij misschien een zinnebeeldige
voorstelling van zijn onvervuld gebleven wenschen.

Hendrik II, een Beiersch hertog van het Saksische huis, die Otto
opvolgde, had persoonlijk niet veel met Italië te doen, maar
zooals ook met andere Duitsche Koningen van Italië en
Imperatores Romanorum het geval is, kan zijn regeering dienen
als een bruikbare omlijsting van belangrijke gebeurtenissen.
Otto’s pogingen om in Italië een Keizerrijk te stichten
hadden niet slechts gefaald, maar zelfs een krachtig anti-Germaansch
gevoel in het heele land opgewekt. Hij had gehoopt op den steun van de
Kerk en den invloed van de geestelijkheid versterkt door te erkennen,
dat zij het erfelijk recht op de gunst van de kroon had en
onafhankelijk was van andere leenheeren. Hierdoor waren de edelen diep
gegriefd en besloten het vreemde juk af te werpen. In Rome bezat de
zoon van Crescentius, dien Otto had terechtgesteld, ondanks de
keizersgezinde politiek van den wijzen Paus Silvester II, die vroeger
de voogd van Otto was geweest, tien jaren lang groote macht als hoofd
van de leeken-aristocratie, totdat hij werd opgevolgd door de Graven
van Tusculum25, die de stad gedurende een nog
langere periode beheerschten. In Noord-Italië was, niet alleen
onder den adel, maar ook in de talrijke steden26, wier
rijkdom en onafhankelijkheid snel toenam, de vijandige stemming tegen
de Noordelijke barbaren zoo sterk, dat een maand na den dood van Otto
III de markgraaf van Ivrea, Arduin, met de ijzeren Longobardische kroon
te Pavia gekroond werd.

Hendrik, die reeds den titel van Koning der Romeinen had aangenomen,
beantwoordde deze uitdaging door het zenden van een kleine
legerafdeeling, die door Arduin verslagen werd. Toen kwam hijzelf met
een leger en werd eveneens te Pavia met de ijzeren kroon als Koning van
Italië gekroond; maar dat zijn rechten allerminst berustten op den
wil van het volk, bewijst wel het feit, dat op denzelfden avond een
zeer ernstig oproer uitbrak; de Duitschers staken Pavia in brand en
verwoestten een groot deel van de stad27.

De republikeinsche beweging breidde zich, zooals overal elders, ook
te Rome uit en de Graven van Tusculum zagen zich hierdoor genoodzaakt
een tijdlang zich te verbinden met den Paus en de keizerlijke partij
tegen Arduin en zijn aanhang. Het gevolg hiervan was, dat Hendrik werd
uitgenoodigd den keizerlijken diadeem te aanvaarden;
tegelijk met hem werd ook zijn koningin Kunigunde te Rome gekroond
(1014). Wederom vonden er heftige anti-Duitsche betoogingen en ernstige
onlusten plaats; maar zij werden met geweld onderdrukt en de
aanwezigheid van den nieuwen Keizer en zijn machtig leger boezemden
Koning Arduin zulk een vrees in, dat hij zich naar een Benediktijner
klooster in Piemont terugtrok, waar hij weldra stierf.

De volgende tien jaren kenmerken zich door gebeurtenissen, die
weinig verband hebben met Hendrik en zijn Duitschers, maar van groot
belang zijn voor de toekomst van Italië. Pelgrims van de
Noormannen28, terugkeerend van Jeruzalem (c. 1016), hadden
Salerno tegen de Saracenen geholpen en waren door Melo van Bari in
dienst genomen tegen de Byzantijnen. Maar de Byzantijnen
hadden den rebel Melo en zijn Noormannen bij Canne (op het oude
slagveld van Cannae) verslagen en hun heerschappij over het grootste
gedeelte van Apulië en Calabrië weder bevestigd, en zelfs ook
over Napels, Capua en Salerno.

Deze wending der gebeurtenissen bewoog zoowel Melo als Paus
Benedictus VIII de reis naar Duitschland te ondernemen om Hendrik over
te halen hen te komen helpen; en hij gaf aan hun verzoek gehoor. Met
een groot leger marcheerde hij naar het zuiden en behaalde eenige
voordelen; maar hij was weldra gedwongen terug te keeren naar zijn
noordelijke landen, waar hij in 1024 stierf.







(4) De Frankische Keizers (1024–1125).




Zoowel Otto III als Hendrik II stierven kinderloos. De
Duitschers kozen tot koning Koenraad II van Frankenland, d.w.z. het
land van den Main, Würzburg en Nürnberg. De regeeringen van
de vier Frankische Keizers, die juist een eeuw duren (1024–1125),
behooren voornamelijk bij de geschiedenis van Duitschland en behoeven
hier slechts vermeld te worden, voor zoover de geschiedenis van
Italië in verband staat met de houding van het Italiaansche volk
en de Pausen jegens die vreemde vorsten; deze beschouwden zichzelf en
werden, niet alleen door hun noordelijke onderdanen, maar ook door een
aantal hunner Italiaansche vazallen, leeken en geestelijken, beschouwd
als degenen, die krachtens hun Duitsche koningskroon recht hadden op de
ijzeren kroon van Lombardije en, als “aangewezen” Keizers
(imperatores designati) op den diadeem van de Caesars.
Deze rechten werden echter door de groote meerderheid van het
Italiaansche volk allerminst erkend—een feit, dat zeer duidelijk
aan het licht komt door de ernstige onlusten, die bijna regelmatig
voorkwamen bij de kroningen te Pavia, Milaan en Rome en ook door de
vijandige houding, waarmede een Duitsche koning, die Italië kwam
bezoeken, ontvangen werd.

Doch om niet te verdwalen in het labyrint van staatkundige
verwikkelingen van dit tijdperk en om de juiste verhouding tusschen de
Duitschers en Italianen te ontdekken, is het noodig eenige punten vast
te stellen en dit kan misschien vergemakkelijkt worden door
de volgende opmerkingen. Ten eerste moet de invloed, dien de Duitsche
vorsten op een deel van het Italiaansche volk bezat voornamelijk
toegeschreven worden aan het feit, dat zij de kleine landbezitters
(vooral de geestelijken, die beneficia bezaten) in
bescherming namen tegen de machtige edelen, die op hen als hun
leenmannen hun rechten wilden laten gelden. Daar zij deze beneficiarii erkenden als rechtstreeksche leenmannen van de
kroon en niet als achterleenmannen van de groote edelen, wonnen zij hen
voor de zaak van het keizerrijk en tegelijkertijd versterkten zij ten
zeerste de onafhankelijkheid en macht van de geestelijken en een groot
gedeelte van de leeken. Ten tweede werd Rome voortdurend bezocht door
Duitsche vorsten en hun krijgslieden. Aldus verwierf de keizerlijke
partij een zeer belangrijken aanhang. Dit verwekte steeds onlusten en
bloedvergieten, waarbij de aristocratie, de volkspartij en de
aanhangers van den Paus om beurten de hulp van den vreemdeling inriepen
om hun tegenstanders te overweldigen. Bovendien waren zoowel de
Romeinen als ook de Italianen van het zuiden dikwijls gedwongen de
Duitsche vorsten om steun te vragen tegen de Byzantijnen, Saracenen of
heerschzuchtige Longobardische hertogen. Ten slotte waren vele steden
in Noord-Italië bezig zich onafhankelijk te maken als republieken
en verwierven snel een belangrijke welvaart en grooten invloed29, sommige vooral door hun zeemacht, en deze
republieken behoorden natuurlijk tot de patriottische, anti-Duitsche
partij; doch de onderlinge twisten hadden dikwijls ten gevolge, dat de
vreemdeling er bij werd geroepen, die altijd geneigd was tusschenbeide
te komen en van die oneenigheden voordeel te trekken.

In dit verband moet men zich herinneren, dat het de gunst van de
Frankische en Duitsche Keizers (vooral van de drie Otto’s) was,
die het Pausdom tot zulk een machtige positie had verheven, dat het ten
slotte in staat was door middel van zijn wereldlijke en geestelijke
wapenen zijn beschermheer te trotseeren en vernederen. Dat nu de Kerk,
d.w.z. eerst Aribert van Milaan en later Paus Gregorius VII
(Hildebrand), de keizerlijke macht aldus weerstreefde, is
ongetwijfeld een feit, dat de regeeringen van deze Frankische vorsten
buitengewoon belangwekkend voor ons maakt. Derhalve zullen wij hierover
nog eenigszins uitvoeriger spreken en het overige gedeelte van dit
tijdperk in het kort behandelen, terwijl wij dergelijke onderwerpen als
de overheersching van de Noormannen, de opkomst van de Republieken, en
de ontwikkeling van de Romaansche bouwkunst voor volgende hoofdstukken
zullen bewaren.

Aribert had zich meester gemaakt van de wereldlijke macht in Milaan,
waar hij aartsbisschop was. Zijn eerzuchtig doel was, naar het schijnt,
de Ambrosijnsche Kerk vrij te maken van Rome. Om zijn plannen te
bevorderen noodigde hij Koenraad II uit naar Milaan te komen en kroonde
hem met de ijzeren kroon in de kathedraal van S. Ambrogio. Na een
verblijf van een jaar in Noord-Italië, trok Koenraad, aangespoord
door zijn eerzuchtige gemalin Gisela, naar Rome (1027), waar zij beiden
met den keizerlijken diadeem gekroond werden in tegenwoordigheid van
vele vorsten, onder wie zich Kanoet (Knut), Koning van Denemarken,
Noorwegen en Engeland bevond30. De Keizer bleef eenigen tijd
in Zuid-Italië om te trachten zijn gezag aldaar te herstellen. De
verwarde toestand in deze streken was bijna niet voor verbetering
vatbaar; er was voortdurend oorlog tusschen Byzantijnen, Saracenen,
Longobarden en vele steden, zooals Napels en Capua, die onder
verschillende bestuurders zich onafhankelijk hadden gemaakt of den
vrijen republikeinschen regeeringsvorm hadden aangenomen; en de
toestand werd misschien nog erger door het feit, dat avonturiers van de
Noormannen, die steeds in aantal toenamen, nu eens aan deze, dan weer
aan gene partij hun diensten verhuurden. Het schijnt, dat Koenraad erin
geslaagd is sommige deelen van het land tijdelijk aan zijn gezag te
onderwerpen, want wij lezen, dat hij den Noormannen plechtig
toestemming verleent zich bij Capua te vestigen en hen aldus een eerste
pied-à-terre in Italië verschafte. Ten noorden van de Alpen waren zijn krijgsbedrijven
zeer belangrijk, daar hij o.a. Bourgondië veroverde en annexeerde.
Dit bracht hij tot stand door de hulp van een groot contingent
Italiaansche troepen, en deze Longobarden en Toskaners, die
Bourgondië bereikten over den Grooten St. Bernard en het meer van
Genève, werden aangevoerd door den krijgshaftigen en
eerzuchtigen Aartsbisschop Aribert van Milaan en door Bonifacius, den
markies van Toskane, den vader van gravin Mathilde, die beroemd is
zoowel om haar belangrijke “erfenis”, als ook om de rol die
zij misschien vervult in Dante’s Aardsch Paradijs31.

Aribert werd nu bijna almachtig in Milaan, maar Koenraad, die hem
niet in alle opzichten vertrouwde, ging naar Milaan en liet hem
gevangen zetten. Groot is de verontwaardiging hierover; Aribert slaagt
erin te ontvluchten, verschanst zich in het kasteel van Milaan en er
wordt een slag geleverd, die onbeslist blijft. Koenraad laat het aan
zijn troepen over den rebel te belegeren en gaat zelf naar Rome, waar
hij den losbandigen Benedictus IX op den pauselijken troon
herstelt32 en hem overreedt den banvloek over Aribert uit te
spreken. Maar de aartsbisschop hield dapper stand in Milaan (welke stad
hij nog zeven jaar bestuurde) en de Duitsche troepen trokken ten slotte
weg naar Parma, waar zij bloedige gevechten leverden met de
Italiaansche bevolking en de stad in brand staken. Koenraad trok nog
eens naar het zuiden en ondernam met zijn vriend Paus Benedictus een
eenigzins vergeefschen veldtocht tegen de Byzantijnen en een zekeren
Pandulf van Capua; daarna ging hij weer noordwaarts met een leger, dat
door de pest en koorts gedecimeerd was. De belegering van Milaan liet
hij over aan zijn Italiaansche leenmannen en keerde zelf naar
Duitschland terug, waar hij in 1039, waarschijnlijk aan de pest,
stierf.

Hendrik III, de zoon en opvolger van Koenraad, regeerde ongeveer
zeventien jaar als koning en tien jaar als keizer. Hij werd eerst
ernstig bezig gehouden door onlusten in Hongarije en
Carinthië, en toen hij ten slotte in 1046 besloot Italië een
bezoek te brengen, deed hij dit blijkbaar niet zoozeer met de bedoeling
den keizerlijken diadeem te ontvangen als wel om een eind te maken aan
den schandelijken toestand, die toen aan het pauselijke hof heerschte.
Hij was zeer godsdienstig van aard, geneigd tot ascetisme33 en begunstigde ernstig de hervorming van de Kerk,
waarvoor de monniken van Cluny streden; zelfs was hij een voorstander
van het moedige voorstel van een “Godsvrede” (treuga Dei), waarbij alle strijd gedurende vier dagen van de
week zou verboden worden. Hoe de stand van zaken in Rome was, kan men
eenigszins opmaken uit de volgende feiten; waarschijnlijk was het nooit
erger, zelfs niet in de dagen van de Borgia’s. Toen Hendrik in
Italië gekomen was, hield hij drie Concilies, te Pavia, in de oude
Etrurische stad Sutri, en te Rome. Op deze Concilies werd het feit, dat
de pauselijke waardigheid door Benedictus aan Gregorius verkocht was,
veroordeeld als de snoodste simonie en werden de drie Pausen afgezet.
Silvester trok zich in een klooster terug, Gregorius werd naar
Duitschland gevoerd (vergezeld door Hildebrand, den monnik, van wien
wij later meer zullen hooren) en Benedictus vluchtte met zijn
bloedverwanten naar Tusculum. Hendrik liet den Duitschen Bisschop van
Bamberg tot Paus kiezen en werd door hem op Kerstmis 1046 als Keizer
gekroond.

[image: 40. Baptisterium, Kathedraal en Klokketoren, Pisa.]
40. Baptisterium, Kathedraal en Klokketoren,
Pisa.



Maar voordat er een jaar was verloopen, werd de Duitsche Paus,
Clemens II, vergiftigd door handlangers van Benedictus, die met de hulp
van den Toskaanschen markgraaf, Bonifacius, voor de derde maal den
pauselijken troon besteeg. Hendrik zette hem weer af en benoemde den
Duitschen Bisschop van Brixen; doch na drie en twintig dagen stierf ook
deze Paus, Damasus II, plotseling, waarschijnlijk eveneens vergiftigd
door handlangers van Benedictus. Wederom liet Hendrik een Duitscher,
den Bisschop van Toul (in Lotharingen) tot Paus kiezen. Het schijnt dat
Benedictus eindelijk van zijn aanspraken heeft afgezien. Zijn einde is
onbekend. Een vriendelijke kroniekschrijver zegt dat hij kluizenaar is
geworden en, als een heilige betreurd, is gestorven. Anderen verzekeren
dat “hij voortging te leven als een beest”. Men
geloofde algemeen, dat hij in het diepst van een donker woud geheime
beraadslagingen hield met den Satan.

De Bisschop van Toul, die Rome op zijn bloote voeten (vergezeld door
Hildebrand, den monnik, als zijn raadsman) binnenkwam, bleek als Paus
Leo IX een ernstig hervormer te zijn en begon met ijver den Augiasstal
van Rome te reinigen. Hij bezocht ook eenige van de voornaamste
Europeesche steden om de hervorming te bevorderen en misbruiken af te
schaffen, zooals simonie en het huwelijk van de geestelijkheid34.

Thans moeten wij onze aandacht richten op het feit, dat er, ten
noorden van Rome, en ook ten zuiden, zich machten hadden ontwikkeld,
die, in hoogere mate dan de op zich zelf staande republieken der
steden, een gevaar voor de Duitsche heerschappij schenen te worden. In
het noorden toonde de machtige Markgraaf van Toskane, Bonifacius, die
reeds vermeld is als de vader van Gravin Mathilde, een duidelijke
neiging om den vreemden overheerscher zijn rechten te betwisten. Zijn
grootvader, Azzo, had het kasteel Canossa35 (dat weldra
zoo beroemd zou worden) bezeten en had daar prinses Adelheid, met wie
Otto de Groote later trouwde, op haar vlucht gastvrij ontvangen. Azzo
en zijn zoon Ugo werden daarom zeer begunstigd en ontvingen weldra
uitgestrekte beneficia, waartoe ook de steden Mantua, Brescia,
Modena en Reggio behoorden. Van Koenraad II kreeg Bonifacius het
markiezaat Toskane en hij hielp hem, zooals wij gezien hebben, bij de
verovering van Bourgondië; maar in den laatsten tijd koesterde hij
eerzuchtige plannen en had zich zelfs verbonden met vijanden van het
Keizerrijk, zelfs met dien misdadigen ellendeling, Benedictus IX.

De Noormannen waren de andere vijandige macht. Hun geschiedenis
wordt elders verteld. Hier zullen een paar feiten voldoende zijn.

Nadat de Noormannen van Koenraad II toestemming hadden gekregen om zich in de omstreken van Capua te
vestigen, werd de stad Aversa hun voornaamste vesting. Ongeveer tien
jaar later (c. 1040) kwam, met vele andere avonturiers van de
Noormannen, een van de talrijke zonen van Tancred d’Hauteville
aldaar aan, en de macht van de Noormannen, die steeds nieuw gebied
veroverden en zich nu eens bij deze, dan weer bij gene partij (de
Byzantijnen, Longobarden, de hertogen van Napels enz.) aansloten, werd
zoo geducht, dat de bevolking van Benevento de hulp van Paus Leo IX
inriep en hun stad aan hem overgaf36, op voorwaarde dat hij hen
tegen deze lastige vijanden zou helpen. Leo nam dat aan. Hij vertrok
dadelijk naar Duitschland en het gelukte hem van Hendrik een aantal
soldaten te krijgen. Met deze en zijn eigen troepen marcheerde hij
zuidwaarts langs de Adriatische kust, toen hij bij het voorgebergte
Gargano de Noormannen ontmoette, onder wier aanvoerders zich thans de
beroemde Robert Guiscard bevond; Leo werd volkomen verslagen en
gevangen genomen. Maar de overwinnaars wierpen zich eerbiedig voor hem
op de knieën en smeekten hem om vergiffenis; daarna voerden zij
hem naar Benevento en hielden hem zes maanden als gijzelaar gevangen!
Hij kocht zich waarschijnlijk vrij met de belofte hen te zullen
bekleeden met de heerschappij over Apulië, Calabrië en zelfs
over Sicilië, dat nog altijd in de macht van de Muzelmannen
was.

Leo IX stierf kort na die ramp. Hendrik benoemde terstond weder een
Duitscher, den Bisschop van Eichstadt (Victor II). Men moet hierbij
opmerken, dat dit de vierde Paus was, die door den Keizer werd
aangewezen en zonder eenige openlijke oppositie door het volk en de
geestelijkheid van Rome werd gekozen. Geen wonder, dat deze Duitsche
monarchen de investituur van Pausen en bisschoppen begonnen te
beschouwen als een recht, dat onafscheidelijk verbonden was aan de
keizerlijke, of zelfs koninklijke, waardigheid.

Hendrik begeleidde den door hem aangewezen Paus naar Italië. De
verdachte plannen van den Markies Bonifacius hadden hem ongerust
gemaakt en zijn ongerustheid was niet verdwenen door den dood van
Bonifacius (1052), want diens weduwe Beatrice had een anderen
tegenstander van hem getrouwd, namelijk Godfried van
Lotharingen. Na de bruiloft was Godfried naar zijn noordelijke landen
vertrokken en om den opstand in de kiem te onderdrukken nam de Keizer
zoowel Beatrice als haar dochter Mathilde gevangen en voerde beiden
naar Duitschland. Kort daarna, in October 1056, stierf hij.

Zijn zoon, Hendrik IV, een kind van zes jaren, werd als koning
uitgeroepen onder het regentschap van zijn moeder Agnes. Om zijn lange
regeering van vijftig jaar als een soort van lijst te gebruiken, waarin
de schetsen van de vele en bonte tafereelen, die de geschiedenis van
Italië van dit tijdperk vormen, gezet kunnen worden, zullen wij
die regeering in vier perioden verdeden.

(1) Gedurende zes jaren (1056–1062) neemt de keizerin-weduwe
Agnes het regentschap waar, terwijl het haar steeds moeilijker wordt
gemaakt door vele oproeren. Daarna ontvoert Anno, de Aartsbisschop van
Keulen, den jeugdigen koning en maakt zichzelf regent. (Agnes trekt
zich in een klooster terug en sterft later te Rome.) Vervolgens neemt de
Aartsbisschop van Bremen het regentschap over. In 1066 komt Hendrik
zelf, die daarvoor nu den leeftijd bereikt had, aan de regeering en
treedt krachtig en despotisch op, waardoor hij zich vele vijanden
maakt. In 1073 breekt er een ernstige opstand onder de Saksers uit, en
Hendrik wordt door bijna alle Duitsche edelen in den steek gelaten. De
steden evenwel (vooral de steden aan den Rijn, zooals Worms) steunden
hem en na veel bloedvergieten krijgt hij eindelijk eenigzins vasten
voet en zou misschien zijn macht gevestigd hebben, als hij niet de
uitdaging van de Paus had aangenomen.

(2) Van 1073 tot 1084 woedt de lange en dramatische strijd over de
investituur tusschen Hendrik en Hildebrand. De voornaamste
gebeurtenissen van dit tijdperk zijn de vernedering van den koning, nu
een jong man van zeven en twintig jaar, over wien de banvloek is
uitgesproken, te Canossa in 1077, de overwinning over zijn mededinger,
Rudolf van Zwaben, zijn eindelijke triomf en kroning te Rome (1084);
daarna volgde de bevrijding van den Paus en de plundering van Rome door
Robert Guiscard en zijn Noormannen en Saracenen.

(3) Van 1085–1095 bestuurt Hendrik met tamelijk gunstig
gevolg zijn noordelijke landen en bemoeit zich
weinig met Italië, behalve dat hij in 1090 een korten veldtocht
leidt tegen Mathilde van Toskane en Mantua en andere steden
inneemt.

(4) Van 1095 tot zijn dood in 1106 wordt het leven van Hendrik IV
verbitterd door den opstand van zijn zonen. Eerst wordt zijn oudste
zoon, Koenraad, overgehaald de partij van den Paus en het Toskaansche
hof te kiezen; hij wordt te Monza en later in de S. Ambrogio te Milaan
als Koning van Italië gekroond. Zijn jongste innig geliefde zoon,
Hendrik, een koelbloedige, berekenende ellendeling, wordt door de
priesters en Gravin Mathilde verleid, en nadat hij zijn broeder
Koenraad, die in 1101 sterft, heeft onttroond, voegen zich de meeste
van de Zuid-Duitsche edelen bij hem. Maar het Rijnland geeft wederom
blijk van zijn trouw aan den koning en de jonge rebel wordt gedwongen
om vergiffenis te smeeken. Zijn vader ontmoet hem te Coblenz, omhelst
hem onder tranen en volgt hem zonder argwaan naar een van zijn
kasteelen in het Nahe-dal, waar hij verraderlijk wordt gevangen genomen
en hem de belofte wordt afgedwongen, dat hij afstand zal doen van de
regeering. Het gelukt hem echter te ontvluchten en hij verzamelt
wederom troepen om zijn ontaarden zoon het hoofd te bieden; maar weldra
sterft hij. Het lichaam van den koning, over wien nog steeds de ban
bleef uitgesproken, werd begraven te Luik; het werd echter door
priesters verwijderd en, nadat het een tijdlang op een eiland in de
rivier de Maas had gerust, werd het gebracht naar Speyer, waar Hendrik
de reusachtige Romaansche kathedraal had laten bouwen, die kort te
voren voltooid was. Vijf jaren lang, tot 1111, bleef het lijk boven
aarde staan, waarschijnlijk in opgerichte houding, in de zijkapel van
St. Afra; maar eindelijk werd de ban opgeheven en werd het stoffelijk
overschot in een tombe gelegd37.

In de twee eerste perioden van de regeering van Hendrik IV vonden er
eenige belangrijke gebeurtenissen in verschillende deelen van
Italië plaats. Dit zal evenwel verteld worden, wanneer de opkomst
van de Republieken en de veroveringen van de Noormannen onze aandacht
vragen. Hier zullen wij ons beperken tot de oorzaak van
den Investituurstrijd en eenige feiten uit dat tijdperk.

De Duitsche Paus, Victor II, dien Hendrik III had benoemd (1054),
was vriendelijk of politiek genoeg geweest om te trachten een
verzoening tot stand te brengen tusschen het Duitsche en het
Toskaansche hof. De Keizerin-weduwe Agnes werd overgehaald Gravin
Beatrice en haar dochter Mathilde, die Hendrik als gijzelaars naar
Duitschland had gevoerd, in vrijheid te stellen en zij gaf Godfried,
den Hertog van Lotharingen, toestemming naar zijn gemalin en
stiefdochter te Florence terug te keeren. Na den dood van Victor, werd
Godfried’s broeder, de abt van Monte Cassino, gekozen tot Paus
(Stephanus IX) en alles scheen goed te zullen gaan. Maar de Paus stierf
plotseling te Florence, waarschijnlijk vergiftigd door handlangers van
den Romeinschen adel, en deze edelen kozen dadelijk een van Hertogen
van Tusculum (Benedictus X). Daarop benoemden Godfried en Beatrice, met
toestemming van de Keizerin en op aanraden van den monnik Hildebrand en
een ander vurig hervormer en asceet, Pietro Damiano van
Ravenna38, den Bisschop van Florence, die als Paus Nikolaas
II zich met gunstig gevolg te Rome vestigde, daar hij zijn mededinger
Benedictus dwong te vluchten.

Aldus had de nieuwe partij der hervorming, gesteund door de
onvermoeide werkkracht en ijver van Hildebrand, de overhand gekregen.
In het algemeen moet het ontstaan van deze partij, zooals ook het geval
was geweest met de hervormers van Cluny en dertig jaar later het geval
was met St. Romualdus en zijn gereformeerde Benedictijnen van
Camaldoli, en ook met de Vallombrosiërs en Kartuizers39, toegeschreven worden aan de verontwaardiging
over de ruwe onzedelijkheid en simonie van de geestelijken; maar bij
een man als Hildebrand was de voornaamste beweegreden
zonder twijfel van politieken aard. Door aan te dringen op het celibaat
(de slechtste van alle methoden om onzedelijkheid te bestrijden),
hoopten dergelijke verdedigers van het Pausdom
zich te verzekeren van de gehechtheid van een groote menigte, die geen
andere banden had, staccata, zooals Balzani zegt, da ogni cura d’affetti mondani; en deze menschen kwamen
in opstand tegen de leeken-investituur, niet slechts om dergelijke
redenen, waarom men er toe is overgegaan kosteloos toegankelijke Kerken te
stichten, maar ook omdat de handeling van de investituur gepaard ging
met het schenken van beneficia (leengoederen), waardoor de
geestelijke als vazal aan zijn keizerlijken leenheer gebonden werd. Zoo
was Hendrik, toen hij tegen het Pausdom en den hoogen adel streed, in
staat den steun van een groot aantal bisschoppen en abten in te roepen,
die zijn rechtstreeksche vazallen waren.

Zoowel Nikolaas II als zijn opvolger Alexander II (Bisschop Anselmus
van Lucca) waren door de Kardinalen gekozen, zonder de bekrachtiging
van Agnes of Hendrik. Zij waren voorgedragen door Hildebrand en door
hem daartoe aangezet vaardigden zij decreten uit, die aan de
geestelijken het huwelijk verboden en aan de Kardinalen alleen, in
overeenstemming met den clerus en het volk van Rome, het recht gaven
Pausen te kiezen. En toen in 1073 Hildebrand zelf als Gregorius VII den
pauselijken stoel beklom, aarzelde hij niet een besluit af te kondigen,
dat feitelijk een oorlogsverklaring aan Hendrik was; want op zijn
Concilie van 1075 liet hij een decreet aannemen, dat de investituur
door leeken als de ergste simonie veroordeelde; tevens verklaarde hij
het schenken van ring en staf door Koning of Keizer van geenerlei
waarde, zette de bisschoppen af, die Hendrik had aangesteld en sprak
over verscheidene den banvloek uit, als ook over eenige ambtenaren van
Hendrik, die, volgens hem, geld hadden aangenomen van die prelaten om
hen bij hun benoeming tot bisschoppen te steunen.

Hendrik, zeer verontwaardigd, riep een concilie van zijn
geestelijken te Worms bijeen en, blijkbaar zeer gedachtig aan het
prerogatief, dat zijn eigen vader zich had aangematigd en had
uitgeoefend, zond hij Gregorius bericht, dat hij was afgezet.
“Hendrik, koning, niet door usurpatie, maar door den heiligen wil
van God, aan Hildebrand, die geen Paus meer is, maar een valsche
monnik.” Zoo was de brief geadresseerd en hij eindigde aldus:
“Ik, Hendrik, Koning bij God’s genade, en al
mijn bisschoppen zeggen tot u: “Wees in alle eeuwigheid
vervloekt!”

Het antwoord van Hildebrand was de banvloek. In zijn
geschriften40 verzekert hij, dat de Paus een hooger gezag bezit
dan eenige vorst op aarde en de macht heeft om zelfs Keizers te
onttronen: illi licet deponere imperatores. Maar de manier,
waarop hij zijn meening duidelijk maakte was ongewoon en een bewijs van
zijn grooten moed. De gevolgen waren geweldig, want de Duitsche edelen
hielden een vergadering te Tribur, bij Mainz, en berichtten Hendrik,
dat zij hem niet langer als hun leenheer zouden erkennen, wanneer hij
niet binnen een jaar (dus vóór Februari 1077) absolutie
van den ban verwierf. Er bleef nu slechts één uitweg voor
hem open. Vergezeld door zijn gemalin en de geëxcommuniceerde
bisschoppen en ambtenaren, trok hij midden in den winter de Alpen over
om den vrede met den kerkvorst te herstellen. In Lombardije boden velen
hem hun diensten aan en trachtten hem over te halen weerstand te
bieden; maar hij besloot zijn plan ten uitvoer te brengen en, gekleed
als boeteling, barrevoets, kwam hij bij het voorvaderlijke kasteel van
Mathilde, Canossa, waar Gregorius zich had teruggetrokken, toen hij
gehoord had, dat de Lombardijsche steden Hendrik en zijn gevolg hulp
hadden aangeboden.

Drie dagen lang moesten Hendrik en zijn gevolg voor de poort van de
binnenplaats in de sneeuw wachten. Toen hij eindelijk werd toegelaten,
wierp hij zich op de knieën, verwierf ten slotte vergiffenis en
kreeg vergunning om wederom van de heilige hostie te proeven, terwijl
hij moest beloven zichzelf als onttroond te beschouwen, totdat zijn
edelen en zijn volk hem herkozen zouden hebben41. De
verontwaardiging der Duitsche edelen over deze zelf-vernedering
verwekte wederom een grooten opstand en Rudolf van Zwaben,
Hendrik’s schoonbroeder, werd tot koning uitgeroepen. Maar
Hendrik trad krachtig en moedig op en werd geholpen door Frederik van
Staufen (van Buren), de eerste bekende persoonlijkheid van dat beroemde
huis, die later schoonzoon van Hendrik en Hertog
van Zwaben werd. Er werd slag geleverd (October 1080) bij Merseburg,
een stad dicht bij Leipzig, die reeds bekend was door de worsteling van
Hendrik I tegen de Hongaren. Daar werd Rudolf, naar men zegt, gedood
door Godfried van Bouillon, die in Rudolf’s plaats Hertog van
Zwaben werd; later werd deze wereld-beroemd als de Kruisvader che ’l gran sepolcro liberò di Cristo en weigerde
een koningskroon te dragen in de stad, waar de Koning der Koningen een
doornenkroon had gedragen.

[image: 41. S. Martino (Kathedraal), Lucca.]
41. S. Martino (Kathedraal), Lucca.



Deze daden hadden de veete tusschen Hendrik en den Paus hernieuwd;
Gregorius zette hem wederom af, sprak den banvloek over hem uit en
erkende Rudolf als koning. Hierop antwoordde Hendrik dadelijk door nog
eens een concilie van zijn bisschoppen, nu te
Mainz, bijeen te roepen, waar Gregorius van zijn waardigheid vervallen
werd verklaard en Wibert, de Aartsbisschop van Ravenna tot Paus werd
gekozen. Na zijn overwinning bij Merseburg trok Hendrik naar
Italië, ontving de ijzeren kroon te Pavia en sloeg driemaal het
beleg voor Rome, terwijl zijn leger hevig te lijden had van malaria;
tegen het einde van 1082 drong hij de città
Leonina42 binnen. Gregorius vluchtte naar den sterken
Engelenburg. In 1083 trok Hendrik den Tiber over, bezette het Lateraan
en riep alle edelen en geestelijken van Rome (ook Gregorius, die niet
verscheen) op om een Concilie te houden, waar de verkiezing van Wibert
als Paus werd bekrachtigd; en Paaschzondag 1084 kroonde deze nieuwe
Paus, bekend als de “tegen-Paus” Clemens, in de basiliek
van St. Pieter, Hendrik en zijn koningin Bertha als Keizer en
Keizerin.

Al dien tijd bleef Paus Gregorius veilig verschanst in den
geweldigen burcht van S. Angelo en wachtte op ontzet. Deze hulp
verwachtte hij, en niet tevergeefs, van de Noormannen, die zich in deze
periode onder verschillende aanvoerders, maar vooral onder Robert
Guiscard, blijvend gevestigd hadden in Zuid-Italië en daar een
geduchte macht waren geworden. Zij hadden, zooals men zich zal
herinneren, Leo IX volkomen verslagen en gevangen genomen. Doch een
paar jaren later (1060) schijnt Paus Nikolaas II de veroveringen
van de Noormannen te hebben bekrachtigd en hen
beloofd, dat hij hen de souvereiniteit over Calabrië en zelfs over
Sicilië, zoodra zij dit op de Saracenen konden veroveren, zou
toestaan en in 1080 had Robert Guiscard, door Hildebrand tot Hertog van
Apulië en Calabrië benoemd, hem, als zijn leenheer, trouw
gezworen en de aanspraken van het Pausdom op Benevento erkend.

Door dezen handigen politieken zet had de Paus zich verzekerd van
den krachtigen steun der Noormannen. Men kan wel vragen, met welk recht
de Pausen aanspraak maakten op het leenheerschap over de Apulische en
Calabrische hertogdommen, om niet te spreken van Sicilië, dat nog
steeds in de macht van de Saracenen was. Maar, zelfs al berustten hun
aanspraken op geen hechter grondslagen dan op de fictieve Donatie van
Constantijn, de gevolgen van hun staatkunde waren duidelijk genoeg;
want in antwoord op Gregorius’ dringend verzoek om hulp
marcheerde Robert Guiscard met ongeveer 40.000 man, waaronder vele
Saraceensche huurlingen, naar Rome. Drie dagen voor hun aankomst was
Hendrik wijselijk naar het noorden getrokken, terwijl hij beloofde met
een groot leger te zullen terugkeeren. De Noormannen drongen met geweld
binnen en plunderden de stad (Mei 1084).

Nooit te voren, vertelt men, heeft Rome van haar veroveraars zooveel
te lijden gehad. De verwoesting van ontelbare monumenten en vele
prachtige kerken (waaronder de S. Clemente) wordt aan de Saracenen van
Robert Guiscard toegeschreven. Wat Paus Gregorius betreft, hij werd
verlost uit zijn lange gevangenschap in de Moles Hadriani, doch vond
het raadzaam Rome met zijn bevrijders te verlaten en stierf in den loop
van het volgend jaar te Salerno. Zijn laatste woorden worden dikwijls
door zijn bewonderaars aangehaald: Dilexi justitiam, odi
iniquitatem; propterea morior in exilio. Maar deze verklaring
schijnt niet bijzonder oorspronkelijk en evenmin waar te zijn.

In de derde periode van Hendrik’s regeering (1085–95)
vonden slechts een paar gebeurtenissen plaats, die hier moeten vermeld
worden. In Rome heerschten, zooals dikwijls het geval was, voortdurend
onlusten, die veroorzaakt werden door de eindelooze twisten tusschen de
verschillende partijen van clericalen en leeken. De verkiezing van
Urbanus II, een Franschen monnik van Cluny en Bisschop van
Ostia, die de politiek van Hildebrand krachtig voortzette, verdient
vermelding wegens het feit, dat hij Koenraad tegen zijn eigen vader
heeft opgestookt en wegens den roem, dien hij heeft verworven door zijn
geestdriftvolle opwekking tot den eersten Kruistocht.

Drie jaren na zijn verkiezing werd hij gedwongen Rome een tijdlang
te ontvluchten, omdat de Romeinen, nadat Hendrik met goed gevolg een
veldtocht in Toskane had ondernomen, uit vrees voor zijn wraak zich
meester hadden gemaakt van den Engelenburg en den
“tegen-Paus” Clemens hadden uitgenoodigd terug te keeren.
Maar de triumf van Clemens duurde niet lang en weldra (1093) nam
Urbanus zijn plaats op den troon van het Lateraan wederom in. Andere,
misschien meer belangrijke gebeurtenissen, die verhaald zullen worden
in een later hoofdstuk, waren de schitterende krijgsdaden van Robert
Guiscard en zijn Noormannen in Dalmatië, zijn dood in 1085, de
eindelijke overweldiging van de Saracenen en de verovering van
Sicilië door zijn broeder, Graaf Roger, in 1091.

De voornaamste gebeurtenis van de vierde periode (1095–1106),
een feit dat bijna op de geheele wereld zijn invloed heeft doen gelden,
was zonder twijfel de eerste kruistocht. Die invloed werd meer in
Italië gevoeld dan in Duitschland, waar men vol verbazing naar de
woeste horden van voorbijgaande kluizenaars staarde en waar de
beklagenswaardige veete tusschen Hendrik en zijn zonen verhinderde, dat
men met geestdrift deelnam aan de onderneming, die door de prediking
van Peter van Amiens werd voorbereid; maar Italië zelf werd toch
niet meegesleept door den wervelwind, die Frankrijk half
ontvolkte43.

Ofschoon verscheidene Pausen, waartoe ook de Duitscher Leo IX
behoorde, het verlangen te kennen hadden gegeven om het graf van
Christus te bevrijden, had toch het voorstel om het plan te
verwezenlijken, dat men waarschijnlijk moet toeschrijven aan de
Fransche hervormers van Cluny, den Italianen geen geestdrift kunnen
inboezemen, toen te Piacenza en later te Clermont de Franschman Urbanus
den Kruistocht afkondigde. Mogelijk ook werd in steden, zooals
Genua, Pisa en Venetië door de bezorgdheid voor den uitgestrekten
handel het vuur van het fanatisme gedoofd. Wellicht was ook de
aanwezigheid van de Muzelmannen op Sicilië en de vijandige houding
van de Noormannen tegen den Keizer van het Oosten, die gezanten had
gestuurd naar het Concilie te Piacenza om hulp te vragen tegen de
Turken, een hinderpaal voor de beweging in Zuid-Italië. Maar niet
weinig Italiaansche Noormannen sloten zich bij den Kruistocht aan,
waaronder Bohemund, de oudste zoon van Guiscard, uitblonk en
Italië verleende krachtigen steun door ontelbare kruisvaarders
over te voeren, die Rome doortrokken en zich te Bari inscheepten; deze
stonden versteld over den toestand van heidensche verwildering, die zij
in de metropolis van de Christelijke wereld aantroffen.

Wij gaan nu over tot de regeering van Hendrik V. Zijn verhouding met
het Pausdom leek eerst vriendschappelijk, maar weldra was ook hij van
meening, dat hij het recht van investituur, dat hem het leenheerschap
over zijn bisschoppen verzekerde, niet kon missen, en toen Paus
Paschalis hardnekkig weigerde hem dat recht toe te staan, trok de
koning in 1110 met zijn leger de Alpen over. De Lombardijsche steden,
behalve Milaan en Pavia, erkenden hem; te Florence werd hij zelfs
ontvangen door Gravin Mathilde, die ongeveer twintig jaren geleden, op
den leeftijd van drie en veertig, als haar tweeden gemaal had genomen
een jongeling van achttien jaren, den stamhouder van het hertogelijk
geslacht van de Welfen of Guelfen44, die trouwe bondgenooten
van de Pausen en tegenstanders van de Frankische Keizers waren45.

Paus Paschalis was in groote verlegenheid. Hij kon geen hulp
verwachten van Mathilde en haar Toskaners en evenmin van de Noormannen
van Zuid-Italië, die toen juist door den zwakken en
ziekelijken Willem, den kleinzoon van Robert Guiscard geregeerd werden.
Hij teekende dus een verdrag, waarbij de Kerk afstand deed van de
wereldlijke rechten der investituur, maar de geestelijke rechten
behield en stemde er in toe Hendrik als Keizer te kronen. Maar toen het
document werd voorgelezen aan de geestelijken en de edelen, die in de
St. Pieter verzameld waren om de kroning bij te wonen, ontstond er een
hevig tumult en Hendrik vond het raadzaam den Paus en zestien
kardinalen gevangen te nemen en naar Tivoli weg te voeren. Eindelijk
gaf de Paus toe. Hij teekende een Privilegium, waarbij hij aan
den koning het recht van investituur “met ring en staf”
toestond, en in April 1111 vond de kroning plaats, die zoo ruw
onderbroken was.

Hendrik V had nu het hoogtepunt van zijn macht bereikt en hij
versterkte zijn invloed door in 1113 een huwelijk aan te gaan met een
Engelsche prinses, Maud of Mathilde, de dochter van Hendrik I, die
later de gemalin van Godfried Plantagenet en de moeder van Hendrik II
van Engeland werd.

In 1115 stierf Gravin Mathilde, negen en zestig jaar oud. Haar
jeugdige echtgenoot had haar reeds lang verlaten en zij had geen
wettigen erfgenaam. Zij liet bijna al haar bezittingen aan de Roomsche
Kerk na. Welke ook de rechten waren, die zij ten opzichte van haar
allodiale bezittingen bezat, zij had zeker niet het recht de erfelijke
leengoederen, die zij (op onwettige wijze, zeide men, daar zij een
vrouw en een rebel was) als vazal van de kroon had, aan iemand, behalve
aan een wettig erfgenaam, na te laten. En zelfs al nemen wij aan, dat
haar rechten als onafhankelijke heerscheres bekrachtigd waren door het
Toskaansche volk, zij was toch niet gemachtigd om het land, met of
zonder souvereine rechten aan de Pausen of aan iemand, wie dan ook,
over te geven. Deze erfenis had echter zoowel goede als slechte
gevolgen, want, ofschoon Toskane later erg geplaagd en geteisterd werd
door Pausen en Keizers, grepen verscheidene steden van Toskane de
gelegenheid aan om het leenmanschap af te werpen en zich onafhankelijk
te verklaren. De geschiedenis van de Florentijnsche republiek begint
met den dood van Gravin Mathilde.

In 1117, toen deze Toskaansche steden weigerden de Vicarissen van
Hendrik te ontvangen en Paus Paschalis zijn Privilegium
had herroepen, trok de koning wederom met een
leger de Alpen over. Het schijnt, dat hij ervoor terugdeinsde een
aanval op de verbonden steden te wagen, en hij marcheerde recht op Rome
aan, daar hij besloten had niet alleen een bekrachtiging van zijn
privileges, maar ook een herhaling van de kroningsplechtigheid te
eischen. Maar Paus Paschalis was gevlucht. Hendrik overreedde dus een
kardinaal om hem te kronen en vertrok toen. Doch na den dood van
Paschalis kwam hij haastig terug en liet dien kardinaal, Burdino, tot
Paus kiezen, of liever tot tegen-paus, want het volk van Rome had reeds
Gelasius II benoemd. Een geweldig oproer volgde daarop. Eindelijk, toen
Paus Gelasius in ballingschap te Cluny was gestorven, werd een bekwame
en besliste tegenstander van den keizer door de kardinalen, die te
Vienne, in Frankrijk vergaderd waren, gekozen. Deze Paus, die
Aartsbisschop van Vienne was en een bloedverwant van den Franschen
koning en van Hendrik, nam den naam van Calixtus II aan. Hij sprak
terstond den banvloek uit over den tegen-paus van Hendrik en dit flinke
optreden had voor hem een gunstig gevolg, want met den tegen-paus liep
het ellendig af46 en Hendrik, afgemat door de oppositie in
zijn eigen land en daar buiten, nam ten slotte genoegen met de
overeenkomst (Concordaat), die het Concilie te Worms in 1122
voorstelde.

Volgens de voorwaarden van het Concordaat deed Hendrik V afstand van
het recht om prelaten te kiezen en hen te bekleeden met “ring en
staf”. Zijn gezant mocht bij de investituur tegenwoordig zijn;
maar dit was een ijdele vorm. Hij had ook het recht door de aanraking
van zijn schepter de wereldlijke macht te verleenen, d.w.z. de landen
en inkomsten van het ambt aan den nieuw benoemden dignitaris over te
geven, hetgeen echter dikwijls een tamelijk onbelangrijk koninklijk
privilege was. In het algemeen leed het koningschap door dit Concordaat
aanmerkelijke schade. De domeinen van de voorname edelen waren
oorspronkelijk veroverde of verbeurd verklaarde landen, waarvoor zij,
als leengoederen, trouw schuldig waren aan de kroon; maar deze machtige
edelen verpachtten dikwijls hun bezittingen of beloofden op hun
beurt bescherming in ruil voor leenmanschap
(hetgeen men recommandatie noemde) en verwierven zich aldus een
groote menigte van achterleenmannen, die naar hun meening den koning
geen trouw schuldig waren. Deze toestand werd door de Duitsche koningen
hevig bestreden, doch met weinig goed gevolg. Derhalve vertrouwden zij
voornamelijk op de bisschoppen en andere clericale
waardigheidsbekleeders, die zij kozen, en die hun leenmannen waren door
de uitgestrekte kerkelijke beneficia, waaruit het grondbezit van het
rijk voor een groot gedeelte bestond. Maar door het concordaat van
Worms verloor de koning de bevoegdheid om personen te kiezen, die
voornamelijk zijn belangen behartigden en de koninklijke macht leed
ernstig door deze uitbreiding van de pauselijke rechten47.











(5) Keizers der Hohenstaufen.




Calixtus zoowel als Hendrik V stierven niet lang na
het Concordaat van Worms. Hendrik had geen kinderen en wederom kwamen
de edelen te Tribur bijeen; de meeste van deze edelen verheugden er
zich in hun bevoegdheid als keurvorsten te kunnen uitoefenen en aldus
te protesteeren tegen een erfelijk koningschap. Frederik van Staufen,
zoon van dien Frederik, die door Hendrik IV tot Hertog van Zwaben was
verheven en zijn dochter had getrouwd, was de voornaamste pretendent;
maar het Concordaat droeg reeds vruchten en de aartsbisschoppen,
gesteund door eenige van de edelen, slaagden erin zoowel de aanspraken
van Frederik als van zijn broeder Koenraad te verwerpen, “daar
zij te zeer bezield waren met Ghibellijnschen geest”. Een
verknochte aanhanger van de Kerk, de vroegere leider van de Saksische
en Welfsche rebellen, Lotharius, werd gekozen. Frederik weigerde eerst
de koninklijke domeinen op te geven, waarop hij aanspraak had gemaakt,
maar eindelijk besloot de familie der Staufen den nieuwen koning te
erkennen, doch niet voordat Koenraad als Koning van
Italië en “aangewezen” Keizer door het volk van Milaan
was erkend (1130) en te Monza met de ijzeren kroon gekroond was. In
1133 kwam Lotharius te Rome. Hier hadden, als gewoonlijk, ernstige
onlusten naar aanleiding van de verkiezing van verschillende Pausen
plaats gehad. De een was Innocentius II, gesteund door de invloedrijke
familie der Frangipani; de ander was Anacletus, behoorende tot de oude
Joodsch-Romeinsche familie der Pierleoni, een monnik van Cluny en
leerling van den beroemden Abelard van Parijs. Anacletus had in Rome de
overhand gekregen en Innocentius was naar Frankrijk gevlucht, waar hij
een krachtigen steun vond in St. Bernard van Clairvaux, die een heftig
tegenstander van Abélard en zijn leer was.

St. Bernard kreeg van Lodewijk van Frankrijk de opdracht uitspraak
te doen tusschen de twee Pausen en besliste natuurlijk ten nadeele van
Anacletus. Maar Innocentius moest met geweld worden hersteld; de
orthodoxe Lotharius nam die taak op zich en liet zich bij die
gelegenheid tevens door Paus Innocentius te Rome als Keizer kronen
(1133). Zijn vrome dankbaarheid voor deze gunst bracht er hem toe van
den Paus de souvereine rechten over de voormalige bezittingen van
Mathilde aan te nemen en aldus erkende hij de geldigheid van
Mathilde’s erfenis en degradeerde zichzelf tot een vazal van het
Pausdom.

Roger de Noorman, van Sicilië, die zich in 1130 tot koning had
laten uitroepen, was door Anacletus erkend, maar niet door Innocentius.
Hij begon zich thans meester te maken van Zuid-Italië en
Innocentius riep Lotharius te hulp; deze kwam met zijn leger en met
Genueesche en Pisaansche schepen en, geholpen door de steden Napels en
Capua, die waren opgestaan, was hij in staat Roger naar Sicilië
terug te drijven. Maar weldra trokken Lotharius en zijn leger naar het
noorden terug en in December 1137, kort nadat hij de Alpen was
overgetrokken, stierf hij.

Toen het bericht van zijn dood was gekomen, keerde Roger terug en
niet alleen heroverde hij alles, wat hij verloren had, maar ook
versloeg hij Innocentius en nam hem gevangen; door een edelmoedige
behandeling evenwel verwierf hij eindelijk de bekrachtiging van zijn
koninklijken titel.

De Welfsche Hertog van Beieren en Saksen, Hendrik de Trotsche, aan wien Lotharius de landen van
Mathilde als achterleen had gegeven en die derhalve over een
uitgestrekt gebied heerschte, stelde zich voor tot koning te worden
verkozen en had zich reeds van de koninklijke insignia meester gemaakt.
Maar wederom schrikte het Duitsche volk er voor terug een al te
machtigen vorst te kiezen en de aanspraken van een ander mededingend
geslacht te bestendigen. Zelfs nog vóór de bijeenkomst te
Tribur werd de Ghibellijn Koenraad van Staufen tot koning uitgeroepen
en gekroond, en Hertog Hendrik vond het raadzaam de koninklijke
insignia terug te geven; weldra moest hij ook zijn Saksisch Hertogdom
overgeven, want de hevige uitbarsting van de veete tusschen Welfen en
Ghibellijnen, die in deze jaren het volk in twee partijen verdeeld
hield, eindigde ten gunste van Koenraad.

[image: 42. La Collegiata, S. Gimignano.]
42. La Collegiata, S. Gimignano.



Te midden van zoovele onlusten was het niet waarschijnlijk, dat
Koenraad zich veel met Italië kon bemoeien; maar men zal zich
herinneren, dat, terwijl hij met Lotharius naar de Duitsche kroon dong,
hij erin geslaagd was, hoewel de banvloek over hem was uitgesproken,
den Aartsbisschop van Milaan te overreden hem met de ijzeren kroon als
Koning van Italië en “aangewezen” Keizer te kronen.
Hij streefde er dus naar zijn aanspraken op die titels te
verwezenlijken en wij zullen later zien, hoe hij dit trachtte te
bereiken. Ondertusschen vraagt Rome wederom onze aandacht.

De republikeinsche beweging, die reeds zeer groote uitbreiding had
in het noorden van Italië, werd in het zuiden ernstig tegengewerkt
door de veroveringen van de Noormannen. In Rome zelf had de geest van
vrijheid, ofschoon deze krachtig onderdrukt werd door invloedrijke
families, zooals de Tusculaansche graven, de Crescenzi en de
Frangipani, en door die Pausen, die de werktuigen van de
aristocratische en keizerlijke partijen waren, zich toch in zooverre
laten gelden, dat het burgerlijk bestuur van de stad vrijwel
republikeinsch was, terwijl het leger, volgens de twaalf wijken van
Rome in twaalf scholae verdeeld, met zijn twaalf bevelhebbers
(banderesi) onder toezicht van het volk stond. Maar een
plotselinge en hevige uitbarsting zou ten gevolge hebben, dat Rome een
tijdlang een volkomen republiek werd. De kleine stad Tibur (Tivoli),
wier liefde voor de vrijheid de vrijheidslievende Romeinen ten zeerste
had gehinderd, was overweldigd, maar weigerde hardnekkig zich
te onderwerpen aan het Romeinsche volk, op grond van de bewering, dat
de Paus het eenige hoogste gezag in Rome was; en toen Paus Innocentius
openlijk deze theorie steunde, vond er een omwenteling plaats: de
Republiek werd afgekondigd, de Prefectuur afgeschaft, en de Senaat,
voornamelijk samengesteld uit burgers in plaats van patriciërs,
werd geïnstalleerd op het Capitool48. In
hetzelfde jaar (1143) stierf Innocentius en eveneens zijn opvolger,
Celestinus. De volgende Paus, Lucius II, werd doodelijk getroffen door
een steen, toen hij aan het hoofd van een bende edelen het Capitool
trachtte te bestormen; zijn opvolger, Eugenius III, die op denzelfden
dag werd gekozen, werd genoodzaakt uit Rome te vluchten49. Als Consul of eerste senator van de nieuwe
republiek werd Giordano gekozen, blijkbaar een afvallig lid van de
aristocratische familie der Pierleoni, want hij was, zeide men, een
broeder van den tegen-paus Anacletus. Onder zijn presidium schijnt de
herrezen Romeinsche Republiek zich gevestigd te hebben op een stevigen
grondslag, waarvan zij zelfs door de vereenigde krachten van Barbarossa
en Paus Hadrianus IV niet kon worden afgeworpen. Te oordeelen naar haar
munten, erkende de Republiek in den eersten tijd den Keizer als haar
vorst, maar stond den Paus geen aandeel in de regeering toe, en dwong
hem van alle wereldlijke macht afstand te doen en zich tevreden te
stellen met tienden en geschenken.

Men geloofde vroeger, dat deze omwenteling was voorbereid en geleid
door Arnold van Brescia; doch het schijnt zeker, dat hij zelf, ofschoon
zijn leerstukken reeds over geheel Italië50 waren
verspreid en zonder twijfel grooten invloed uitoefenden
op de Romeinsche republikeinen, in 1143 niet te Rome was, aangezien hij
daar in 1145 voor het eerst kwam.

Arnold, geboortig uit Brescia, had onder Abelard te Parijs
gestudeerd en was een geestdriftig bewonderaar geworden van het oude
Rome en de republikeinsche vrijheid. Bij zijn terugkeer in Italië
werd hij monnik en predikte vurig tegen alle vormen van tyrannie,
vooral tegen de wereldlijke macht van de Pausen, terwijl hij met
voorliefde de apostolische armoede aanhaalde, die ook St. Benedictus
prees, toen Dante hem in den hemel51 ontmoette:


Pier cominciò senz’ oro e senz’
argento,

Ed io con orazione e con digiuno.



Maar Arnold’s welsprekendheid werd koel
ontvangen, zelfs te Brescia, en hij keerde naar Frankrijk terug, waar
zijn leermeester Abelard hevige aanvallen te verduren had van St.
Bernard; en nadat de toornige heilige den ketteraanvoerder verpletterd
had, wendde hij zich tegen diens leerling. Arnold werd verbannen en
schijnt eenige jaren, misschien als onderwijzer, in Zürich te
hebben doorgebracht, een plaats, waar later een gelukkiger hervormer,
Zwingli, heeft gewoond. In 1145 vinden wij hem te Rome, waar zijn
staatkundige theoriën uitvoerig in praktijk werden gebracht. Tien
jaren lang bezielde en leidde zijn ijver en geleerdheid de jonge
republiek, en wanneer zijn hoogste ideaal verwerkelijkt was, het ideaal
van een waarlijk apostolisch Pausdom, hoog tronend boven elke begeerte
naar wereldlijke rijkdom en macht, hoevele eeuwen van ellende zouden
Italië, en het menschdom, bespaard zijn gebleven! Maar het laffe
weifelen van Koenraad en de blinde staatkunde van Barbarossa in zijn
eerste dagen, misbruikt door de verwaande eerzucht van een Engelschen
Paus, verijdelden een hervorming, die misschien heilzamer en grondiger
was geweest dan die van Luther’s tijd.

In 1147 namen een millioen krijgslieden van West-Europa,
voornamelijk opgewekt door de prediking van St. Bernard, deel aan den
tweeden kruistocht. Deze verwekte meer geestdrift in
Duitschland dan de eerste kruistocht, en Koenraad III besloot eindelijk
zich er bij aan te sluiten. Twee jaren was hij in het Oosten, en het
verdient vermelding, dat in zijn gevolg zich twee strijders bevonden,
die in onzen geest twee zeer levendige, maar geheel verschillende
voorstellingen wakker roepen. Een van deze was zijn neef, de jonge
Frederik van Staufen (Barbarossa), die vele jaren later, als
Kruisvaarder, wederom naar die oostersche landen trok en daar stierf.
De ander was een voorvader van Dante, zijn overgrootvader, Cacciaguida,
die, toen de dichter hem in den hemel van Mars52 ontmoette,
hem vertelde, dat hij op aarde Keizer Koenraad gevolgd was en dat deze
hem tot ridder had geslagen (mi cinse della sua
milizia).

Maar deze “imperador Currado” werd nooit als Keizer
gekroond. Toen hij in 1149 uit het oosten terug kwam, zonden de
Romeinsche senatoren, misschien op aanraden van Arnold, hem eenige
bombastische epistels. In den laatste van deze, doorspekt met
barbaarsche hexameters, wordt hij “de Heerscher over de Stad en
de geheele Wereld”, “Koning der Romeinen” en
“Augustus” genoemd; men smeekt hem te komen en den roem van
het Romeinschen Keizerrijk te herstellen, zooals het onder Constantijn
en Justinianus was, voordat het te gronde werd gericht door de Pausen
en den adel. Ook werd daarin te kennen gegeven, en terecht, dat het
Romeinsche volk, en niet de Paus, de werkelijke bevoegdheid had om
iemand met de keizerlijke waardigheid te bekleeden.

Doch Koenraad aarzelde. Hij was noch verstandig noch dapper genoeg
om het aanbod aan te nemen. Ten slotte schreef hij, dat hij zou komen
“om de orde te herstellen, de trouw van zijn vrienden te steunen
en de opstandelingen te straffen”, een ietwat dubbelzinnig
antwoord, dat de republikeinsche partij met vrees vervulde. En deze
vrees nam grootelijks toe, zoodra het bekend werd, dat Koenraad
onderhandelingen had aangeknoopt met Paus Eugenius, die uit Frankrijk
was teruggekomen en de laatste drie jaren in Latium van de eene plaats
naar de andere rondzwierf. Eindelijk, nadat hij eenige lastige Welfsche
rebellen in Duitschland had onderworpen, schreef Koenraad, niet aan den
Senaat, dien hij negeerde, maar aan den weder onlangs
benoemden Prefect en aan andere magistraten, en gaf als zijn voornemen
te kennen, dat hij Rome zou bezoeken en gekroond wilde worden, niet
door afgevaardigden uit den Senaat, maar door den Paus. Dit plan echter
werd niet uitgevoerd, want hij stierf in Februari 1152, voordat de
maatregelen voor zijn reis voltooid waren.

Koenraad liet een zoon na, die slechts acht jaren oud was. Daarom
had hij de keurvorsten verzocht zijn neef te kiezen, die met hem aan de
kruistocht had deelgenomen, Frederik van Staufen, die nu een en dertig
jaar was. Frederik’s staatkunde betreffende Italië werd
weldra duidelijk. Toen de Romeinsche Senaat hem, evenals vroeger aan
Koenraad, een hoogdravend schrijven zond, waarin werd medegedeeld, dat
de S. P. Q. R. er trotsch op zou zijn hem te bekleeden met den titel
van Keizer, antwoordde hij, dat zijn voorvaderen dien titel met de
wapenen hadden gewonnen en “dat hij, die het durfde, maar moest
trachten Hercules de knots te ontwringen”. Hij had besloten de
hydra van de republikeinsche vrijheid te dooden. Hij schreef aan Paus
Eugenius; deze wakkerde door zijn antwoord Frederik’s toorn
jegens de onbeschaamde senatoren nog aan en verklaarde hem te zullen
kronen, indien hij kwam en Rome, zooals hij beloofd had, onderwierp aan
het Keizerrijk en de Heilige Kerk. En Frederik stelde zijn komst niet
lang uit. Zoodra hij zijn gezag in zijn noordelijke landen stevig had
gevestigd, de kronen van Denemarken en Boheme had vergeven en
Bourgondië had geannexeerd, trok hij de Alpen over en hield in
November 1154 een groote bijeenkomst van al zijn Italiaansche
leenmannen, leeken en geestelijken, in de vlakte van Roncaglia, dicht
bij Piacenza. Trouw aan zijn staatkunde nam hij strenge maatregelen
tegen de toenemende onafhankelijkheid van de Lombardische steden; en de
nijd, het vergif voor de republieken, bewees hem goede diensten, want
bittere afgunst en twisten waren reeds tusschen de steden ontstaan, en
sommige grepen de gelegenheid om hun mededingers te beschuldigen gretig
aan. Milaan vooral werd heftig aangevallen door andere steden, die
minder welvarend en meer imperialistisch waren, zooals Pavia, en wekte
Frederik’s misnoegen in hooge mate op door hem de koninklijke
rechten (b.v. het munten, het voedsel voor zijn soldaten enz.) te
weigeren; ook spoorde zij tot verzet aan, toen hij de
consuls en andere republikeinsche magistraten trachtte af te schaffen
en Duitsche gouverneurs (Podestà) met dictatoriaal gezag
wilde aanstellen. Hij achtte het niet raadzaam Milaan zelf aan te
vallen, maar gaf zijn toorn lucht door twee steden van haar
bondgenooten te verwoesten, het kleine Tortona, dat twee maanden
heldhaftig een belegering doorstond (en weldra herbouwd werd door de
Milaneezen) en Asti, later beroemd door haar wijn en Alfieri.

Onderwijl was Paus Eugenius en ook zijn opvolger gestorven en had de
Engelschman Breakspear (Hadrianus IV) den pauselijken zetel bezet. Zijn
trots en onstuimigheid, die hem voor zijn dood de bekentenis ontlokten,
dat een Paus de ongelukkigste sterveling op aarde was, kwamen spoedig
aan het licht.

Een kardinaal was op straat aangevallen, misschien door
anti-clericale republikeinen. Hadrianus, die wist, dat Frederik weldra
zou komen om hem te helpen, deed oogenblikkelijk, wat nog nooit een
Paus had gedurfd—hij kondigde over de geheele stad het interdict
af. Geen godsdienstige handelingen mochten verricht worden, behalve de
doop en het toedienen van het laatste oliesel. De Romeinen waren zoo
verschrikt, dat zelfs de senatoren eindelijk om vergiffenis smeekten;
en zij verwierven die door de verdrijving van Arnold van Brescia, die
als banneling van de eene plaats naar de andere zwierf, bevreesd voor
de wraak van den Engelschen Paus, terwijl Hadrianus triomfantelijk in
het Lateraan troonde. En nu verscheen Frederik, “bezoedeld met
het bloed van de Lombardische steden”, voor de poorten van Rome.
Arnold werd verraden en door den Keizer aan den Paus overgeleverd, en
door den Paus aan den Prefect, die hem liet ophangen en verbranden. De
Senaat, die zich verbeeldde door deze laffe daad de gunst van den
Duitschen vorst gewonnen te hebben, zond naar zijn legerplaats een
bericht, vol van walgelijke vleierij, en stelde wederom voor hem den
titel van Keizer te schenken.

Maar de gezanten werden smadelijk weggezonden en Frederik rukte met
zijn soldaten de Città Leonina binnen en bezette de basiliek van
St. Pieter; daar legde Paus Hadrianus, een paar dagen, nadat hij Arnold
aan de galg en den brandstapel had overgeleverd, den keizerlijken
diadeem op het hoofd van zijn weldoener (Juni 1155). 

Maar dit onnatuurlijk verbond, dit puttaneggiar
co’ regi, zooals Dante zegt53, was een
kort leven beschoren. Een hevig gevecht werd na de kroning geleverd, op
en bij de brug van S. Angelo. Ongeveer duizend Romeinsche burgers
werden gedood of verdronken. Geweldig was de verontwaardiging en
Frederik vond het raadzaam uit Rome te vluchten en naar het noorden te
trekken, nadat hij den Paus en zijn kardinalen veilig in Tivoli had
achtergelaten. Met moeite baande hij zich een weg door zijn ontrouwe
Italiaansche bezittingen, en toen hij weder in zijn land was, begon hij
zijn staatkunde te herzien. Hij had zich reeds geërgerd over de
Pauselijke aanspraken op Toskane (de domeinen van Mathilde) en over het
feit, dat Hadrianus, zooals verscheidene van zijn voorgangers, getracht
had zijn macht te versterken door een verbond met roovers en
overweldigers, de Noormannen, en zich zelfs had aangematigd als
leenheer van Zuid-Italië en Sicilië op te treden en Willem
den Booze, den zoon van Roger, met de koninklijke waardigheid te
bekleeden. Doch ernstiger gebeurtenissen zouden volgen. Frederik was
begonnen, zonder zich te bekommeren om het Concordaat van Worms, zijn
eigen Duitsche bisschoppen te benoemen. Hadrianus protesteerde, en in
zijn brief maakte hij een toespeling op de kroning, alsof hij Frederik
door die daad beleend had met het Keizerrijk als een beneficium,
zoodat hij daarmede wilde te kennen geven dat de Keizer zijn leenman
was. Daarop volgde een hevige uitbarsting van verontwaardiging. De
vriendschap met den Paus werd in flarden gescheurd en Frederik trok
wederom (Juli 1158) met een sterk leger en een groot aantal juristen,
leeken zoowel als geestelijken over de Alpen om de ongehoorzame
steden54 te straffen en eens voor altijd zijn rechten
tegenover Pausen en republieken vast te stellen. Milaan werd gedwongen
zich over te geven en niet alleen de burgers, maar ook hun
aartsbisschop en consuls moesten als smeekelingen, barrevoets, met asch
bestrooid, met een koord om den hals voor hem verschijnen; terwijl de
vaandels van hun Carroccio (vaandelwagen) als teeken van
onderwerping laag werden gehouden, zonk de geheele menigte op
de knieën en bad om genade.

De besluiten, die de rechtsgeleerden van Frederik te Roncaglia
hadden genomen, berustten voornamelijk op verouderlijke bepalingen van
Justinianus en gaven den Keizer een gezag, dat onvereenigbaar was met
een constitutioneelen regeeringsvorm. Ja zelfs, er werden zeer
onrechtvaardige beslissingen genomen, daar sommige steden groote
vrijheid kregen en andere tot slavernij werden gedoemd. Maar de
vernedering van Milaan had den tegenstand gebroken. Een dapper stadje,
Crema, trotseerde den Duitschen despoot, maar na een
belegering55 van zes maanden werd het genomen en verwoest.

De breuk met Frederik bracht den Paus er toe een ander onnatuurlijk
verbond te sluiten. Ofschoon de Paus te Rome een doodvijand was van
republikeinsche vrijheid, was hij nu verstandig genoeg vriendschap met
de steden in Noord-Italië te zoeken en deze te steunen in den
strijd tegen den gemeenschappelijken vijand. Na den dood van Hadrianus
in 1159 was er door de clericale partij een Paus gekozen, die een even
sterken wil en een even groote eerzucht bezat.

Maar geweldige onlusten waren het gevolg van die verkiezing geweest,
en de keizerlijke partij had met zulk een goeden uitslag den tegen-paus
Victor tegenover Alexander III gesteld, dat deze naar Frankrijk moest
vluchten en zich slechts kon troosten door een machteloozen banvloek
over den tegen-paus en den Keizer uit te spreken. Aldus werd de zaak
van de republieken voorloopig door het verbond met den Paus weinig
geholpen, en toen Frederik in 1161, geprikkeld door de hernieuwde
onbeschaamdheid van Milaan, het beleg voor die stad sloeg, daagde er
geen ontzet op. Na een langen en heldhaftigen tegenstand werd zij
genomen (1162), en, zooals wel te verwachten was, geheel en al verwoest
en ontvolkt, een lot, dat het in vroeger tijden reeds meerdere malen
had ondergaan56. 

Maar de strijd voor de vrijheid werd hardnekkig volgehouden. De
Noord-Italiaansche steden, tot wanhoop gedreven, door het thans
machtige en onafhankelijke Venetië geleid, begonnen zich te
vereenigen, en toen, tegen het einde van 1163, Frederik voor den derden
keer Italië was binnengedrongen, vond hij het weldra raadzaam
terug te trekken. Drie jaar daarna kwam hij terug met een grooter
leger; maar ondertusschen had de Bond57, die
onlangs door Venetië, Verona, Padua en Vicenza gesticht was, zich
uitgebreid over Lombardije en sloten zich daarbij zelfs steden aan als
Cremona, dat tot nog toe op de hand van den keizer was geweest.
Bovendien verminderde de invloed van de keizerlijke partij in Rome.
Victor, de tegenpaus van Frederik, was gestorven en ofschoon de
keizerlijken terstond een ander, Paschalis, hadden gekozen, was toch
Paus Alexander III uit Frankrijk teruggekeerd en had zijn mededinger
verjaagd.

[image: 43. Kathedraal van Monreale. Bij Palermo.]
43. Kathedraal van Monreale. Bij Palermo.



Frederik besloot eerst tegen Rome op te trekken. Hij liet de
noordelijke steden dus ongemoeid, veroverde Ancona, een strategisch
punt, dat hij noodig had om zijn vooruitrukkend leger te dekken, en
trok in het midden van een buitengewoon heeten en gevaarlijken zomer
(1167) de Città Leonina binnen. Maar de Romeinen boden
tegenstand en de Duitschers waren niet in staat zich een weg te banen
over den Tiber of den Engelenburg te bemachtigen. Zij konden slechts de
St. Pieter met troepen bezetten, terwijl de tegenpaus Paschalis de
gemalin van Frederik plechtig tot Keizerin kroonde. En zij waren
nauwelijks veertien dagen in Rome, toen er een kwaadaardige
malaria-epidemie of misschien een pest uitbrak, en Frederik zijn leger
haastig naar het noorden voerde. Velen van zijn gevolg, edelen,
generaals en prelaten, vielen als slachtoffers van die ziekte en
ongeveer 2000 van zijn krijgslieden; de sterfte hield eerst op, toen
men reeds eenigen tijd in Duitschland was58.

Padua was bijna de eenige groote Lombardische stad, die zich niet
had aangesloten bij den Bond. Het bleek een voortdurend gevaar voor
Milaan, dat door de geestdrift van de bondgenooten in een
ongelooflijk korten tijd was herbouwd59. Om Pavia
ook van het zuiden te kunnen beteugelen, werd nu de stad Alessandria
gesticht, die in korten tijd 15000 krijgslieden kon leveren. Haar naam
kenmerkte de vriendschap van den Paus, maar van haar vijanden kreeg zij
den hoonenden bijnaam van “stad van stroo”, een toespeling
op haar vooronderstelde zwakte of op de haastig opgerichte, met stroo
bedekte huizen. Zwak bleek Alessandria niet te zijn, want toen na een
pauze van zes jaren Frederik zijn vijfden tocht naar Italië maakte
en deze stad van stroo trachtte in te nemen, werd hij na een vergeefsch
beleg van vijf maanden gedwongen zijn troepen terug te trekken en kort
daarna werd hem door de bondgenooten een verpletterende nederlaag
toegebracht bij Legnano, ongeveer twintig K.M. ten noord-westen van
Milaan. Zoo verschrikkelijk was de catastrophe, dat, naar men vertelt,
Frederik zelf in de algemeene slachting verdween, en eerst drie dagen
na het gevecht met groote moeite Pavia bereikte.

Deze ramp gaf Frederik de overtuiging, dat wreedheid en
onmenschelijkheid niet in staat waren hen te overweldigen, die bereid
waren voor de vrijheid te sterven. Ook was zijn karakter niet zoo
hardvochtig en laag, dat hij niet eenige bewondering kon gevoelen voor
heldhaftigheid. Hij nam het voorstel van den Doge Ziani aan om te
Venetië niet alleen Paus Alexander en de gezanten van Willem den
Goede van Sicilië te ontmoeten, maar ook de afgevaardigden van de
verbonden steden. Dit was de eerste keer, dat republikeinsche
afgevaardigden als gelijken met een Paus of Keizer in onderhandeling
traden. Het was dus een gebeurtenis, die belangrijke dingen voorspelde.
Misschien was dit de ernstigste crisis, die Italië ooit beleefde.
Helaas, dat een zoo schoone belofte zonder uitwerking is gebleven door
inwendige twisten, die er de oorzaak van waren, dat Italië een
parel van groote waarde wegwierp, en zelfs de herinnering aan de
herwonnen vrijheid uitwischte.

De ontmoeting van Frederik Barbarossa en Paus Alexander te
Venetië in den zomer van 1177 is zoo dikwijls beschreven,
(soms zelfs buiten eenig verband met Legnano en
de afgevaardigden van de Lombardische republieken!) dat wij het hier
wel kort kunnen behandelen. In den Atrio van de S. Marco zijn
drie porfieren steenen, die, naar men gelooft, de schitterende en
dramatische plechtigheid vermelden; maar ongetwijfeld gebeurde het,
zooals een ooggetuige60 beschrijft, buiten of bij den
grooten ingang. Het gevolg van de Venetiaansche bijeenkomst was, dat
Calixtus (de derde van Frederik’s tegenpausen) werd afgezet, dat
er een vrede van vijftien jaren met Willem van Sicilië werd
gesloten en een wapenstilstand van zes jaren met de Lombardische
republieken. Bovendien werd er een overeenkomst ten opzichte van de
lastige kwestie over Mathilde’s erfenis getroffen; doch deze
afspraak bleek niet afdoende of van blijvenden aard te zijn. Paus
Alexander trok in triomf Rome weder binnen, onder luide toejuichingen
en geestdrift van alle partijen61. Frederik keerde naar
Duitschland terug en genoot gedurende de volgende zeven jaren van de
trouwe hulde zijner noordelijke onderdanen, terwijl hij de genegenheid
van de Lombardische steden door een edelmoedig verdrag, dat hij in 1183
te Constanz teekende, in zoo hooge mate won, dat Alessandria zelfs
aanbood zijn naam te veranderen in Caesarea! Duidelijke bewijzen van
zijn geluk vindt men ook in de beschrijving, die de kroniekschrijvers
geven van een schitterend feest, dat hij in 1184 te Mainz vierde. Zijn
laatste bezoek aan Italië droeg een geheel ander karakter dan zijn
vroegere tochten. Zonder leger reisde hij van stad tot stad, overal met
vroolijk gejuich en hulde ontvangen. In het bijzonder gaf hij blijk van
zijn genegenheid voor Milaan en hij maakte plannen om het kleine
heldhaftige Crema weder op te bouwen.

In 1186 werd er te Milaan een zeer belangrijke bruiloft gevierd.
Willem II, koning van Sicilië, had geen kinderen; hij stemde er
derhalve in toe, dat zijn oude tante en erfgenaam Constantia (Costanza)
de dochter van wijlen koning Roger, zou trouwen met Frederik’s
zoon, Hendrik, een jongen man van een en twintig. Aldus eindigde de
langdurige vijandschap van de Noormannen en de
Duitschers, en voegden de Hohenstaufen Sicilië en Zuid-Italië
bij hun machtig Keizerrijk.

In 1187 werd Jeruzalem door de Turken heroverd en in 1189 nam
Frederik, nu 68 jaar oud, met Richard Leeuwenhart van Engeland62 en Philips August van Frankrijk deel aan den
derden Kruistocht. Maar voordat hij het Heilige Land had bereikt,
verdronk hij in 1190 bij een poging om de rivier den Salef over te
zwemmen, niet ver van den Cydnus, waarin Alexander de Groote bijna het
leven had verloren. Eeuwen lang bleef in Duitschland het geloof leven,
dat de groote Kaiser in werkelijkheid nooit gestorven was, maar onder
zijn kasteel op den Kyfhäuserberg sliep en eens zou ontwaken om
het Keizerrijk te herstellen, een overlevering, die Rückert in een
schoone ballade heeft uitgewerkt. Het karakter van Frederik, zooals wij
het uit zijn daden, die ons medegedeeld worden, leeren kennen, is voor
ons moeilijk te waardeeren, en misschien maakt het oordeel van Dante,
dat waarschijnlijk het oordeel van zijn tijd was, de zaak voor ons nog
ingewikkelder; want, ofschoon hij Frederik II in zijn Inferno
met het vlammende graf van een ketter straft, spreekt hij van il buon Barbarossa63. Maar wij moeten er bij voegen,
dat sommige commentatoren deze uitdrukking ironisch opvatten.

Als omlijsting zijn regeeringen en dynastieën dikwijls zeer
bruikbaar en de geschiedenis van Italië in de middeleeuwen heeft
zoo weinig innerlijken samenhang, dat het de omlijsting, die de
regeeringen en dynastieën van de indringers en van de vreemde,
vooral de Duitsche heerschers, verschaffen, zeer noodig heeft. Doch in
sommige gevallen beantwoorden de perioden, waarin de Duitsche
geschiedenis vervalt, niet aan die, waarin men de Italiaansche historie
moet verdeden. De Hohenstaufen-dynastie bleef nog langer dan een halve
eeuw regeeren, maar dergelijke gebeurtenissen, als de erkenning van de
republieken bij het verdrag van Constanz en het samensmelten van het
Koninkrijk der Noormannen met het Duitsche Keizerrijk door het huwelijk
van Constantia met Hendrik VI, doen een nieuw tijdperk ontstaan in de
Italiaansche geschiedenis en maken het raadzaam hier, in 1190, bij den
dood van Barbarossa, af te breken. 













1 Dit
gebeurde alleen met toestemming van de edelen van het rijk, terwijl
Paus Leo III er niet in gekend werd. Waarschijnlijk had zijn
onbeschaamd gebruik van Constantijn’s Donatie en zijn uitlegging
van Pepijn’s Donatie Karel geprikkeld. De Keizer zelf zette zijn
zoon de kroon op of verzocht hem misschien die van het altaar te nemen
en op zijn hoofd te plaatsen, “een duidelijke wenk”, zegt
Gregorovius, “voor al zijn opvolgers”.

2 De
titel, dien de Karolingische en Saksische keizers voerden was Imp.
Aug. met de bijvoeging Rex Francorum et
Longobardorum (het laatste na de kroning met de ijzeren kroon van
Lombardije). Later was het, vóór de kroning met de gouden
tiara te Rome, Romanorum Rex semper Aug., en daarna Romanorum
Imp. semper Aug.

3 Dat er
onder Pausen eenige krachtige en verstandige leiders zijn geweest en
een paar werkelijk goede menschen, zal wel blijken, wanneer wij verder
komen; maar geen woorden kunnen krachtig genoeg verklaren, dat de
idealen van de Pausen niet die van den Stichter van het Christendom
waren. De geschiedenis moet het middeleeuwsche Pausdom beschouwen als
een zuiver wereldlijke macht en wel als een macht, die een oneerlijk
voordeel had door haar misbruik van het bijgeloof der menschheid.

4 Eenige
jaren later (871) werd “Keizer” Lodewijk II, met zijn
gemalin en gevolg, gevangen genomen door den Hertog van Benevento, die
hem een maand vasthield en liet zweren zijn hertogdom nooit weder te
betreden. Deze “ongehoorde profanatie” van de heiligheid
van de Keizerlijke waardigheid (zooals Gregorovius zegt), schijnt niet
weinig vroolijkheid en boosaardig gejubel onder de vele Italiaansche
vijanden van het Frankisch-Romeinsche Keizerrijk verwekt te hebben. Het
is de moeite waard op te merken, dat deze “profanatie”
plaats vond, nadat Lodewijk juist een brief van den Oostelijken
“Keizer”, die hem weigerde te erkennen, beantwoord had met
een heftigen aanval op de aanspraken van de Byzantijnsche
“Romeinsche Keizers” en een krachtige verdediging van zijn
eigen rechten. “Weet”, schrijft hij, “dat Wij, indien
Wij niet Imperator Romanorum waren, niet Imperator Francorum konden
zijn; want van de Romeinen hebben wij dezen naam en deze waardigheid
ontvangen.”

5
Portus, aan den noordelijken mond van den Tiber, had reeds lang
geleden het oude Ostia aan den zuidelijken arm overvleugeld,
maar de toegang tot de zee was verzand en Ostia was weder in gebruik
genomen. Gregorius’ Nieuw-Ostia ligt achter de ruïnen van de
oude stad. De Portus-monding werd in 1612 heropend en Ostia werd
wederom verlaten; maar Porto is nu 2½ K.M. van het strand af,
waar de deftige badplaats Fiumicino ligt.

6 Een jaar
ongeveer na deze paniek werd de algemeene verslagenheid verergerd door
een aardbeving en daarna door den grooten Incendio del
Borgo, die de houten woningen van de Saksen en Longobarden
vernietigde en den portico van de St. Pieter verwoestte. De brand werd
gestuit door Leo, dien men op het Raffael-fresco het teeken van het
Kruis ziet maken.

7 Paus
Johannes VIII trachtte Leo IV te evenaren door muren te bouwen, om de
S. Paolo fuori le mura te beschermen; hij noemde de wijk Johannipolis,
maar de muren en de naam verdwenen weldra.

8 Friuli
(i. e. Forum Julii), in het noord-oosten van Italië, was
door Albion tot een Longobardisch hertogdom gemaakt met Cividale als
hoofdstad. Karel de Groote maakte er een mark (markiezaat) van en
breidde het uit tot de Adige.

9 Het was
geen bewijs van bijzondere dankbaarheid, dat hij een paar jaren later
hun legerplaats op den Garigliano verwoestte. (zie p. 283).

10 Het is
de moeite waard op te merken, dat Berengar in den beginne de aanspraken
van Arnulf op de kroon van Italië erkende.

11 Zie
voor deze Magyaren en Hongaren p. 29 n. De tegenwoordige Hongaren
stammen van hen af en niet van de Hunnen.

12 Hij was
vroeg opgestaan om de Mis bij te wonen in een kerk dicht bij zijn
paleis, waarschijnlijk de kleine kerk van SS. Siro e Libera, die nog
bij de overblijfselen van Theoderik’s paleis staat.

13 Dat het
Pausdom, als wereldlijke macht beschouwd, dikwijls een groot voordeel
bezat door de erkenning van zijn voorrechten op geestelijk gebied, kan
zelfs niet door hen ontkend worden, die de overdracht van geestelijke
voorrechten onaannemelijk vinden in verband met de afschuwelijke
misdaden en schandelijke ondeugden, de pazza
bestialità (Villari) van vele Pausen, die van het Lateraan
een hol van moordenaars en bloedschenders maakten, een toestand, die
met eenige onderbreking eeuwen lang heeft geduurd.

14 Men
vertelt, dat Ermengard Rudolf betooverd had en hem had veranderd in een
klagenden aanbidder; als een nieuwe Circe nam zij hem met een
minachtend lachen de Longobardische kroon van het hoofd en gaf die aan
haar stiefmoeder.

15 Het
staat vast, dat Stephanus VI en Johannes X zijn geworgd.

16 Hij
stortte met opzet een beker water of wijn over den koning uit.

17 Wij
vernemen niets meer van haar en evenmin van eenig verzoek van Hugo om
haar vrij te laten.

18 Het
Gerechtshof hield dikwijls zijn zittingen in de Aula ad
Lupam van het Lateraan, die zoo heette naar de Capitolijnsche
Wolvin, die in dezen tijd daar werd bewaard.

19 De
meeste Benediktijner-kloosters waren nu “holen van
ondeugden” geworden en zooals Benedictus tot Dante zegt, het
overschrijven van den ouden Regel was slechts “papier
verkwisten”. De hervormers van Cluny brachten wel iets tot stand,
doch de algemeene hervorming geschiedde niet vóór de
stichting van de Camaldulenzer-orde van de Witte Benediktijnen door
Romualdo, ongeveer 1010. Alberik wilde verandering brengen in de
ontzaglijke rijkdom en het territoriale gezag van deze vorstelijke
abten, evenzeer als in hun zeden.

20 Vgl.
het verhaal van Liudprand, Bisschop van Cremona, in Graaf
Balzani’s Cronache italiane. Liudprand (c.
920–970) is de voornaamste bron voor dit tijdperk. Hij schreef,
behalve andere werken over de periode 888–962, een Historia
Ottonis.

21 Dat
beeld stond toen bij het Lateraan, thans op het Capitool. Het heette in
de Middeleeuwen “het paard van Constantijn”. (zie p.
303).

22 Hij
bleef daar 120 dagen en werd zeer smadelijk behandeld, als wij alles
mogen gelooven, wat hij vertelt in zijn “Verslag van het
gezantschap naar Constantinopel”. Phocas was vooral
verontwaardigd, omdat de Paus hem “Imperator
Graecorum” noemde.

23 Otto de
Groote wordt, nog meer dan zijn vader Hendrik, beschouwd als de
stichter van het Duitsche Keizerrijk en van alles, wat deutsch is, ook literatuur. Tijdens zijn regeering werden de
Germanen het eerst officieel het Deutsche d.w.z.
het [uitverkoren] volk. Zie p. 143 n. De cultuur van het
zuiden drong in deze periode snel in Duitschland door. Zelfs
schoolmeisjes leerden Vergilius en Terentius lezen.

24 St.
Bartholomaeus, zegt men, is in zijn marmeren sarcophaag van Indië
naar de Liparische eilanden gereisd, waar de Saracenen zijn lichaam
wegwierpen; maar het kwam toch veilig te Benevento, vanwaar Otto het
naar Rome trachtte te brengen. De bewoners van Benevento echter
bedrogen hem en gaven hem het gebeente van St. Paulinus. Toch noemden
de Romeinen de kerk op de Isola Tiberina naar St. Bartholomaeus en
beweerden dat zijn reliquieën daar waren. Deze kerk werd door Otto
op de plaats van den ouden tempel van Aesculapius gebouwd en eerst
gewijd aan St. Adalbert.

25 Tot
deze familie behoorde Benedictus IX, misschien wel de onrechtvaardigste
van alle Pausen.

26 B.v.
Venetië, Florence, Pisa, Genua. De twee laatste waren machtig ter
zee en hadden met goeden uitslag gestreden tegen de Saracenen van
Sardinië en Spanje. Milaan en Pavia moesten lang worstelen om zich
van de Duitsche overheersching te bevrijden. In het zuiden werd de
republikeinsche geestdrift gedoofd door de Byzantijnen, Saracenen en
Noormannen.

27
Dergelijke oproeren vonden in het vervolg bijna altijd plaats bij de
kroning van een Duitscher als Keizer; het werd steeds op dezelfde
barbaarsche wijze gestraft.

28 Zie
over de Noormannen hoofdstuk II van dit deel.

29 De
prachtige architectuur, die in deze periode in de noordelijke steden
optreedt, en een weinig later in het gebied der Noormannen, is een
merkwaardig bewijs van den vooruitgang van beschaving en kunst, waar
burgertwisten een dergelijke ontwikkeling niet verhinderden, zooals dat
in Rome het geval was.

30 Voor
bijzonderheden over deze kroning en de onlusten, die daarbij plaats
vonden, zie “Verklaring” van de afbeelding van de
keizerskroon, plaat 19. Kanoet was als pelgrim
gekomen. Hij maakte een enthousiaste beschrijving van Rome voor zijn
Engelsche onderdanen. Eenige jaren later (1050) kwam een ander beroemd
persoon van de Britsche Eilanden als boeteling naar Rome, volgens de
kroniekschrijvers, n.l. Macbeth! (Hij regeerde na de vermoording van
Duncan nog acht jaren.)

31 Purg.
XXVIII–XXXIII. Dante’s Matelda is een mysterie. Het lijkt
ongelooflijk, dat zij gravin Mathilde zou zijn.

32 Toen
hij bij deze gelegenheid van Rome naar Cremona vluchtte (1037), dankte
hij zijn leven aan een zonsverduistering, waardoor de edelen, die
gezworen hadden hem bij het altaar te dooden, werden afgeschrikt. Hij
was toen slechts zestien jaar oud, daar hij op zijn twaalfde jaar den
pauselijken troon had bestegen.

33 Men
vertelt, dat hij nooit den diadeem opzette zonder gebiecht en boete te
hebben gedaan, dikwijls door geeseling.

34 Daar
over het huwelijk van den clerus de ban was uitgesproken, gaf het,
zelfs al was het wettig, aanleiding tot misbruiken, die niet zouden
bestaan hebben, indien het als Christelijke instelling was erkend. Maar
Pausen als Hildebrand stonden natuurlijk op het celibaat, niet om
zedelijke, maar om politieke redenen: om zich te verzekeren van een
clerus, die zich alleen om de pauselijke belangen bekommerde.

35 De
ruïnen van Canossa bestaan nog, op een hoogte, ongeveer 23
K.M. ten
zuid-westen van Reggio, en een weinig verder van Parma.

36
Benevento bleef aan de Pausen onderworpen tot 1860.

37 Daar
zijn begraven (de meesten sinds 1900 in nieuwe sarcophagen in het
herstelde gewelf) Koenraad II, Hendrik II, Hendrik IV, Hendrik V,
Philips, Rudolf van Habsburg, Adolf en Albrecht; ook Gisela.

38 Dante
ontmoet hem in het Paradijs (XXI. 121), waar hij heftig uitvaart tegen
de moderni pastori. Zijn uitvoerige werken, in proza en
poëzie, zijn een eigenaardig mengsel
van mysticisme, ascetisme en polemiek.

39 Bij de
Cisterciënsers en St. Bernard was dit minder het geval; St.
Dominicus en St. Franciscus noemen wij hier niet, want het heftige
fanatisme van St. Dominicus was gericht tegen de intellectueele
ketterij en St. Franciscus had meer invloed op de harten dan op de
stelsels van zijn tijd.

40 Graaf
Balzani stelt de geschriften van Gregorius VII op éen lijn met
die van Gregorius den Groote. Hij koestert een buitengewone bewondering
voor Hildebrand’s karakter.

41 Een
merkwaardig verhaal teekent de zedelijke kracht van beide personen. De
Paus brak de heilige hostie door en smeekte God hem terstond met den
bliksem te treffen, indien hij zich van eenige schuld bewust was.
Daarna gaf hij de helft aan Hendrik en verzocht hem hetzelfde te doen.
Doch deze waagde dat niet. [Vertaler].

42 Vgl.
aanteekening op blz. 263.

43 Men
zegt, dat zes millioen het roode kruis hebben aangenomen. Een geweldige
menigte volgde Peter en kwam bijna geheel om, voordat het werkelijke
leger van de Kruisvaarders Europa verliet.

44 De
Guelfen en Ghibellijnen leidden hun namen af van deze Beiersche
“Welfen” en van de “Waiblinger” d.w.z. de
anti-pauselijke en (later) keizerlijke familie van de Hohenstaufen,
wier stamvader door Hendrik IV (p. 320), Hertog van Zwaben was gemaakt
en die hun naam hadden ontleend aan hun burcht op den “Hohen
Staufer” (2000 voet), ongeveer twintig K.M. ten oosten van Stuttgart. Zij
heetten ook “Waiblinger” naar het dorp Waiblingen, dat in
diezelfde landstreek ligt.

45 Zoo
groote ellende heeft de strijd tusschen Welfen en Ghibellijnen over
Italië gebracht, dat men een tijdlang de afleiding van die namen
vergat en de fabel ontstond van twee demonen, Ghibel en Guelef, die uit
de onderwereld zouden ontvlucht zijn en waaraan de beide partijen haar
namen zouden ontleend hebben. [Vertaler].

46
Verraden en gevangen genomen, werd deze ex-kardinaal in de straten van
Rome vertoond, omgekeerd op een kameel gezeten en gekleed in een ruig
geitenvel. Daarna werd hij weggejaagd en stierf in een klooster.

47 In dit
verband is het volgende wel van belang. Willem de Veroveraar beschouwde
zich als onafhankelijk hoofd der Engelsche Kerk. Zoowel de
geestelijkheid als de adel moest hem eerbied betoonen. Geen synode kon
zonder zijn goedkeuring een besluit afkondigen. Hij was de eenige
heerscher van zijn tijd, die de aanspraken van Rome verwierp. Toen
Gregorius VII hem verzocht voor zijn rijk den eed van trouw af te
leggen, weigerde hij dien eisch te erkennen. “Een leeneed”,
zeide hij, “heb ik nooit afgelegd, en ik wil dat ook nu niet
doen”.

48 Een
paar jaren later overreedde Arnold van Brescia de Romeinen het Capitool
weder op te bouwen. Te midden van de verlaten, reusachtige ruïnes
verrees het “Novum Palatium” (Palazzo del Senatore)
op de plaats van het oude Tabularium. In documenten van 1150 wordt dit
nieuwe paleis vermeld als vergaderplaats van den republikeinschen
Senaat. Hier werd Petrarca in 1341 de dichterkroon op het hoofd gezet.
De prachtige trappen van de Piazza del Campidoglio werden ontworpen
door Michel Angelo, die een groot gedeelte van het Capitool herbouwde
en het beroemde ruiterstandbeeld van M. Aurelius hierheen liet brengen.
(p. 300)

49 Hij was
gewijd in de Abdij van Tarfa. Dit invloedrijke klooster in de
Sabijnsche landstreek, een mededinger van Monte Cassino, was door de
Saracenen verwoest, maar weder opgebouwd en werd zoo berucht om zijn
onzedelijkheid, dat Alberik het met geweld trachtte te hervormen. Nadat
Eugenius eenige malen gepoogd had in Rome vasten voet te krijgen, trok
hij naar Frankrijk, preekte daar den kruistocht en gaf zijn wraak lucht
door den banvloek over Arnold uit te spreken.

50 Zij
waren plechtig in 1139 veroordeeld in het Lateraan door hetzelfde
Concilie, dat de veroordeeling van Anacletus door St. Bernard
aanvaardde.

51
Paradiso, XXII. 88.

52
Paradiso, XV, 138.

53
Boeleeren met de koningen, Inferno XIX, 108.

54 De
oorspronkelijke kampioenen voor de vrijheid waren Milaan, Brescia,
Piacenza, Parma en Modena. Aan de andere zijde stonden Pavia, Como,
Lodi en een tijdlang Cremona, Genua en Pisa werden door Frederik
begunstigd, omdat hij hoopte van hun vloten gebruik te kunnen
maken.

55 Men
vertelt, dat de belegeraars een aantal gevangen kinderen aan een
belegeringstoren bonden; maar de belegerden verdreven hen, daar zij
liever hun kinderen dan hun vrijheid prijsgaven. (Zie Bertolini, Medio
Evo, p. 589).

56 Zoowel
aan het beleg als aan de barbaarsche verwoesting van Milaan namen
verscheidene Lombardische steden, waaronder Como, tot haar groote
schande, ijverig deel. Weinig kerken werden gespaard. Tot deze behoorde
de S. Ambrogio.

57 De Bond
bestond in den beginne (December 1167) uit zestien groote steden. In
1168 sloot zelfs Como er zich bij aan. Wat dezen Bond en de opkomst van
de Noord-Italiaansche Republieken betreft, zie men Sismondi, Histoire des républiques italiennes.

58 Thomas
Becket schreef Paus Alexander een gelukwensch met “het lot van
Sennacherib (Sanherib)”.

59 De
groote gracht, die in 1157 gegraven en in 1162 onbruikbaar was gemaakt,
werd nu wederom in orde gebracht. Dit kostte minder tijd dan het bouwen
van een muur en Milaan vertrouwde, nadat de oude Romeinsche muren waren
verdwenen, voornamelijk op zijn gracht.

60 De
Aartsbisschop van Salerno. De bronzen paarden bij den ingang werden 27
jaar later uit Constantinopel gebracht. De meeste van de tegenwoordige
uitwendige mozaïeken zijn moderne kunstwerken van weinig
waarde.

61 Maar
bij zijn dood in 1181 braken de oude veeten weder uit, en de volgende
drie Pausen brachten het grootste deel van hun leven in ballingschap
door.

62 Het is
de moeite waard op te merken, dat Richard op zijn tocht te Ostia kwam,
maar weigerde Rome te bezoeken, omdat het pauselijk hof zoo verdorven
was.

63 Purgat.
XVIII. 119 “de goede Barbarossa, van wien Milaan nog met
droefenis praat”.









Hoofdstuk I.

De Donkere eeuwen.




Wanneer wij spreken van de Donkere eeuwen van
de Europeesche geschiedenis, gebruiken wij die uitdrukking gewoonlijk
tamelijk vaag om een niet gemakkelijk te bepalen tijdperk van de
Middeleeuwen aan te geven. Het is moeilijk, misschien zelfs niet
mogelijk, eenige eeuw of zelfs in het algemeen eenige periode te
vinden, waarin de duisternis met gelijke sterkte over geheel
West-Europa heerschte; en wij kunnen niet nalaten op te merken, dat de
hoedanigheid van de duisternis in de verschillende landen zeer ongelijk
was; want ofschoon onwetendheid, bijgeloof, misdaad en wreedheid
meestal hand in hand gaan, is het toch ook wel voorgekomen, dat de
afschuwelijkste misdaden, onmenschelijkheid en goddeloosheid bestaan
hebben in een gouden eeuw van wetenschap en aesthetische verfijning,
behangen, om zoo te zeggen, met Raffaeleske gobelins. Ja zelfs, men zou
er ons niet van kunnen beschuldigen een verkeerde uitdrukking te
gebruiken, indien wij den tijd van de Borgia’s, welke toch tevens
de tijd van de Renaissance was, de donkerste periode van de Roomsche
Kerk noemden,—misschien zelfs donkerder dan het pontificaat van
Johannes XII.

Wat Italië echter betreft, of misschien juister gezegd, Rome,
kunnen wij, meen ik, de negende en tiende eeuw en de helft van de
elfde, laten wij zeggen 830–1050, als het somberste tijdperk van
de Donkere Eeuwen beschouwen. In vroeger tijden waren er lange perioden
geweest, waarin het geheele land, geteisterd door het zwaard, het vuur,
hongersnood en pest in een ellendigen toestand was geraakt, maar de
voortwoekerende kanker van inwendige verdorvenheid gedurende de
donkerste eeuwen van de geschiedenis van het Christelijke Rome was
oneindig afschuwelijker dan alle ellende die het geleden heeft door
barbaarsche of Byzantijnsche vijanden.

Een eenigszins volledig verslag van deze Donkere Eeuwen in
de Italiaansche geschiedenis zou meer bladzijden beslaan, dan dit boek
bevat. Wij moeten ons dus tevreden stellen met eenige algemeene
opmerkingen te maken en een paar beschrijvingen te geven van de
levenswijze en gewoonten van die dagen. Soms krijgen wij door de
vluchtige schildering van een enkel tooneel een beteren en meer
blijvenden indruk van het karakter van een tijd dan door vele
woorden.

Wij kunnen ons voorstellen, dat de oorspronkelijke voorraad van
klassieke kunst en literatuur langzamerhand verminderd is gedurende de
drie eeuwen, die volgden op den tijd der Antonini en dat de klassieke
invloed nauwelijks meer van kracht is geweest in de dagen van Theoderik
en tijdens de Lombardische overheersching, wanneer wij de litteraire
werken van Boëthius, Cassiodorus en Amalasuntha uitzonderen en ook
eenige scholae, die de traditie van klassieke kunst hoog
hielden.

Het is waar, dat er in de kloosters een zekere soort van beschaving
beoefend werd, die berustte op klassieke geschriften, ofschoon deze
beschaving bijna geheel was gericht op theologische en vrome
doeleinden. Deze cultuur verbreidde zich, zelfs vóór den
tijd van Benedictus en Monte Cassino, in de woeste streken van
Gallië en Brittannië, zoodat er ten tijde van Gregorius den
Groote en Theodelinda in dat opzicht waarschijnlijk meer beschaving was
te Tours, Bangor-Iscoed en Caerleon, of in Ierland en het Iersche St.
Gallen, dan in Rome; en bijna een eeuw voor Karel den Groote, in een
periode, toen de duistere nevelen zich steeds dichter over de hoofdstad
van het Westelijke Christendom samenpakten, kon het vaderland van Beda
er aanspraak op maken een belangrijk centrum van Europeesche wetenschap
te zijn en had St. Bonifacius den titel van Apostel van Duitschland
verworven.

Karel de Groote was de beschermheer van de wetenschap, zooals die
door de monniken bewaard is, een wetenschap, die bezield was met
slechts weinig geestdrift voor hetgeen groot is in de oude literatuur
en kunst, maar die ten minste de krachten van de literaire beschaving
levendig hield1. Aan zijn hof vinden wij een aantal geleerde
mannen, zooals zijn biograaf Einhart (Eginhard), Paulus Diaconus, en
den Engelschman Alcwin, den raadsman van den Keizer,
die bijzonder bij hem in de gunst stond en op wiens raad in
verschillende streken scholen werden gesticht. Men zegt ook, ofschoon
het niet gemakkelijk te bewijzen is, dat Karel vele kerken liet bouwen
en de kunst begunstigde. Hoe dit ook zij, wij weten, dat zijn liefde
voor schoone kunstwerken geen gewetensbezwaren kende, daar hij Ravenna
van vele prachtige marmeren beelden beroofde om zijn paleis en
kathedraal te Aken te versieren. In het Karolingische2 tijdperk
werd Rome, en met Rome ook het grootste deel van Italië, behalve
die steden, die onder Byzantijnsche heerschappij of in verband met het
Oosten stonden, zooals Venetië, of die, zooals Palermo en Messina,
met de Saraceensche beschaving in aanraking kwamen, in steeds dieper
duisternis gehuld en tijdens het sociale en politieke verval,
veroorzaakt door den regno d’Italia independente en de regeering van
Marozia, Alberik en Johannes XII was te Rome de dofheid misschien het
ergst. Sommige schrijvers trachten aan te toonen, dat wij ten opzichte
van deze eeuwen misleid worden door het gebrek aan goede berichtgevers
en dat wij over den algemeenen toestand geen oordeel kunnen vellen op
grond van de droevige literaire voortbrengselen, die overgebleven
zijn3. Men vertelt ons, dat Duitschland nooit geleerder
en voortreffelijker bisschoppen heeft bezeten, dan aan het einde van de
tiende en in het begin van de elfde eeuw. Dat kan volkomen waar zijn.
Zooals wij reeds opgemerkt hebben, heerschte de Donkerste Eeuw niet in
denzelfden tijd met dezelfde intensiteit over geheel West- en
Midden-Europa. In de tiende eeuw waren er middelpunten van wetenschap,
zooals Reims en Cluny. Ook Duitschland was waarschijnlijk in dat
tijdperk met meer licht gezegend dan Rome, en die geleerde en
voortreffelijke bisschoppen waren zonder twijfel door Duitsche koningen
gekozen en geen handlangers van de Pausen. Maar hoe was het
met Italië in die eeuwen gesteld? En hoe was het in Rome zelf?

Van den socialen en intellectueelen toestand in het overige gedeelte
van Italië gedurende het tijdperk, dat wij de Donkere Eeuwen (c.
830–1050) kunnen noemen, weten wij weinig, maar het is duidelijk,
dat, niettegenstaande de voortdurende burgeroorlogen, die er tot de
komst van Otto den Groote gewoed hebben, in sommige van de noordelijke
steden, die zich reeds een tamelijk groot zelfvertrouwen en
onafhankelijkheid verworven hadden, de zeden en de opvoeding op een
belangrijk hooger trap van beschaving stonden, dan in de stad, die er
zich op beroemde de metropolis van den godsdienst van West-Europa te
zijn. Kunstgevoel en kunstvaardigheid stonden in ieder geval beslist
hooger in de noordelijke steden, zooals men kan zien, wanneer men de
eerste teekenen van die schitterende Romaansche architectuur, die zich
weldra in al haar schoonheid in die streken4 zou
ontwikkelen, vergelijkt met de volstrekte doodschheid van alle
oorspronkelijke kunst gedurende dezen geheelen tijd in Rome. Terwijl
Pisa plannen maakte om te beginnen met den bouw van den Dom en
Venetië de S. Marco herbouwde en die kerk met wondermooie
mozaïeken versierde, ondernam men in Rome niets dan
reconstructies, waarvoor de oude monumenten zonder genade werden
geplunderd; en de mozaïekkunst was verdwenen5.

Tijdens de heerschappij van de Saksische en Frankische Keizers, in
den loop van de elfde eeuw, begint het eerste licht van een nieuwen
dageraad, die over Italië zou opkomen, door te breken. De roem van
de Italiaansche hoogescholen te Bologna en te Salerno dringt tot ons
door. (De laatste evenwel heeft waarschijnlijk haar vermaardheid op het
gebied van geneeskunde en wiskunde te danken aan de Saracenen.) Wij
hooren ook van geleerde Italianen in verre landen, zooals Lanfranc en
Anselmus, die beiden priors waren van de beroemde Abdij van
Sainte-Marie-du-Bec en beiden Aartsbisschoppen van
Canterbury, de een geboortig uit Pavia, de ander uit Aosta. Kort
daarna, ongeveer in de jaren van 1030 tot 1040, hooren wij van Abelard,
die voor een buitengewoon talrijk gehoor voordrachten houdt te Parijs
en van zijn leerling, Arnold van Brescia, wiens gloeiende geestdrift
gedurende korten tijd als een vuurbaak haar licht, dat, helaas, al te
spoedig zou worden uitgebluscht, laat schijnen voor de vrienden van de
wetenschap en de vrijheid. En nu worden de republieken in Lombardije
met een zoo krachtigen geest bezield, dat zij vol verwachting zijn die
staatkundige vrijheid te zullen veroveren, waardoor zij,
niettegenstaande vele droevige en beklagenswaardige gebeurtenissen,
zich met grooten moed en standvastigheid een weg gebaand hebben naar
het licht.

[image: 44. Kathedraal van Cefalù, Sicilië.]
44. Kathedraal van Cefalù,
Sicilië.



Men heeft weleens beweerd, zooals ook reeds is opgemerkt, dat de
stand der wetenschap in Italië, zelfs in Rome, gedurende de
Donkere Eeuwen in werkelijkheid niet zoo slecht was, als wordt
aangenomen6. Men heeft verzekerd, dat er meer scholen waren in
Italië dan in eenig noordelijk land en dat te Rome de geleerdheid
op een hoog peil stond, vooral onder de leeken (zulke leeken als de
heeren van het hof van Marozia, of de Graven van Tusculum?), en dat,
indien de Pausen en de geestelijkheid van Rome slechts weinig
belangstelling in zulke dingen toonden, de oorzaak daarvan was, dat zij
verdiept waren in zaken van groot belang—dergelijke zaken
misschien als de uitbreiding van de wereldlijke macht van de Kerk en de
verbanning of vergiftiging van hun staatkundige vijanden of
tegenpausen.

Zelfs indien wij deze verzekering aannemen en toegeven, dat er
geleerde Grieken te Rome waren, en bibliotheken en vele oude
handschriften, die later zijn verdwenen, dan zijn wij toch gedwongen er
bij te voegen, dat het bestaan van scholen en geleerdheid in de
hoofdstad van het Christendom de onzedelijkheid, het bijgeloof en de
wreedheid, die daar toen heerschten, des te feller doen uitkomen. En
dat de toestand zoodanig was, is niet moeilijk te bewijzen. Zooals
Gregorovius terecht zegt, leefden Pausen, geestelijken, edelen en het
volk in een toestand van barbaarschheid, die bijna onbegrijpelijk is,
en Rome had zich niet slechts diep vernederd tegenover het
Christendom en de wetenschap van Gallië, Brittannië,
Duitschland en Byzantium, maar ook tegenover die Arabische Muzelmannen,
die wel de Campagna verwoestten en de altaren van de heiligen
ontwijdden en plunderden, maar toch het licht van de
wetenschap—van wiskunde, wijsbegeerte, geneeskunde en
sterrekunde—van Bagdad naar Alexandrië, van Alexandrië
naar Sevilla verspreidden7. En ofschoon Rome zelf zich van
die vernedering misschien niet bewust was, aan de buitenwereld was het
bekend genoeg. De minachting, die de Byzantijnen voor de Romeinen
gevoelden, blijkt ten duidelijkste uit de smadelijke woorden van Keizer
Michael, die in zijn brief aan Paus Nicolaas I (c. 860) hun
taal8 een taal van barbaren en Scythen noemt; en de
hoonende schimpwoorden, waarmede de bisschoppen van de Gallische Kerk,
die in 900 ongeveer te Reims vergaderd waren, de ongeletterde
geestelijkheid van Rome en den Paus zelf aanvielen, geven ongetwijfeld
het algemeene gevoelen van de noordelijke Christenen goed weer. En
zeker rijst Rome en het Pausdom niet in onze achting, wanneer wij
vernemen, dat deze smaadrede door den pauselijken gezant beantwoord
werd met de verzekering, dat God in den beginne den eenvoudige en
ongeletterde had uitverkoren om de wijsheid van de wereld te
vernietigen en dat de Vicarissen van den H. Petrus en hun discipelen
“niet behoefden vetgemest te worden aan den trog van Plato,
Vergilius, Terentius of een ander dergelijk philosophisch
varken”. Maar een paar schetsen van hetgeen in Rome gedurende
deze Donkere Eeuwen werkelijk gebeurd is, zullen beter in staat zijn
ons een indruk te geven, hoe het met den godsdienst, zedelijkheid en
menschelijkheid gesteld was.



De Reliquieën-Manie.




In een vroeger hoofdstuk hebben wij de manie
beschreven, die reeds in vroeger dagen ten doel had de lijken of
beenderen van heiligen en martelaars te verzamelen, en ook het
bijgeloof, dat samenhangt met miraculeuze
werkingen van beenderen en brandea (vgl. p. 63 noot); en bij
verschillende gelegenheden is melding gemaakt van de vermeende
ontdekking en de vreemde lotgevallen van sommige beroemde
reliquieën (zooals die van den H. Markus, H. Petrus, H. Paulus, H.
Bartholomeus, H. Augustinus); ook hebben wij reeds gesproken van den
trots, dien de steden en de stichters van kerken gevoelden, wanneer zij
het lijk van een heilige hadden kunnen koopen, of, voor het geval dat
onmogelijk bleek (want een ongeschonden echt lijk was buitengewoon
kostbaar), wanneer het hun gelukt was ook slechts de helft of een
vierde deel van een dood lichaam te bemachtigen, dat zij zoo vurig
verlangd hadden te bezitten.

Daar het aantal kerken over de geheele Christelijke wereld toenam,
werd de vraag naar lijken en gebeenten steeds grooter en de instelling
van bedevaarten9 had ten gevolge, dat de voorraad voortdurend
moest aangevuld worden, want elke roméo (pelgrim, die
naar Rome trok, Roomvaarder), verlangde vurig reliquieën machtig
te worden, zooals de tegenwoordige toerist curiositeiten verzamelt; en
dus moesten de reliquieën, evenals de moderne antiquiteiten,
“aangemaakt” worden. Catacomben en graven werden des nachts
geplunderd, en de graftomben in de kerken moesten door gewapende mannen
worden bewaakt. Rome, zegt Gregorovius, geleek op een vermolmde
begraafplaats, waar de hyena’s huilden en vochten, terwijl zij
begeerig naar lijken groeven. En deze lijken en geraamten werden
voorzien van etiquetten met de namen van bekende heiligen en bij
stukken en brokken aan de pelgrims verkocht. Soms ook gelukte het een
dapperen vreemdeling een kostbare reliquie uit een kerk te
stelen10. In 827 ontvoerden Frankische bedevaartgangers de
gebeenten van den H. Petrus en den H. Marcellinus naar Soissons, en een
presbyter van Reims had het geluk in 849 het vermeende lijk van St.
Helena, Constantijn’s moeder, machtig te worden. Soms ook
vereerde de Paus, als een zeer bijzondere gunst, een
of andere buitenlandsche kerk of vorst met een kostbaar lijk.
“Deze doode lichamen”, zegt Gregorovius, “werden op
rijk versierde voertuigen overgebracht en een eind weegs door de
bevolking van Rome in plechtige processie, met brandende toortsen en
onder vroom gezang, uitgeleide gedaan; en uit elke stad stroomden, bij
de nadering van den wagen, de burgers den optocht te gemoet, terwijl
zij smeekend hun hoop op miraculeuze genezingen te kennen gaven.
Wanneer het heilige lichaam op de plaats van zijn bestemming, een stad
of klooster in Duitschland, Frankrijk of Engeland, aankwam, werd het
verwelkomd met triomfliederen en werden er gedurende vele dagen feesten
gevierd”. Oorlogen zelfs werden er ondernomen voor een vurig
begeerde reliquie. Zoo dwongen bijvoorbeeld de Hertogen van Benevento,
nadat zij Napels en Amalfi onderworpen hadden, hun verschrikte
slachtoffers de mummies van St. Januarius en St. Triphomena, als prijs
voor den vrede, uit te leveren. Het was een van deze Hertogen, Sicard,
die er in slaagde het lijk van St. Bartholomeus machtig te worden; over
de wonderbare reis van dat lichaam hebben wij reeds vroeger gesproken
(p. 305 n.). “Deze hertog”, vertelt Gregorovius,
“zond zijn agenten uit om overal langs de kusten en eilanden van
Italië beenderen en schedels en andere reliquieën te gaan
zoeken en veranderde de kathedraal van Benevento in een
knekelhuis”.

Dit afschuwelijk verlangen naar lijken en beenderen is nooit
volkomen verdwenen in de Christelijke wereld, en dat het nog zeer sterk
was aan het einde van de Donkere Eeuwen, kan men afleiden uit het feit
(want als zoodanig wordt het medegedeeld), dat, toen St. Romualdus, de
stichter van de Benedictijner Orde van Camaldoli, Italië zou
verlaten, hem sluipmoordenaars achterna werden gezonden met de
opdracht, om, zoo mogelijk, zich van zijn lijk te verzekeren, liever
dan hem naar zijn eigen land te laten trekken, zoodat hij geheel
verloren zou zijn. Ongelukkig ontsnapte hij11.







“Pausin Johanna”.




Het merkwaardige verhaal van “Pausin
Johanna” (la Papessa Giovanna) ligt
buiten het gebied van de vaststaande feiten, maar valt niet buiten het
gebied van de historie, want de geschiedenis moet geen mogelijkheden
verwerpen en evenmin een geloof negeeren, dat invloed heeft gehad op
den gang der gebeurtenissen; en dit verhaal, ofschoon het
waarschijnlijk eerst in de dertiende eeuw ontstaan en misschien
verzonnen is door eenige van de vele heftige vijanden van het Pausdom,
in het bijzonder van Paus Bonifacius VIII, werd eeuwen lang, zooals
Gregorovius ons mededeelt, geloofd door kroniekschrijvers en door
bisschoppen, ja zelfs, door Pausen en verder door iedereen. Hoe
krachtig dit geloof was, wordt bewezen door het feit, dat twee eeuwen
lang (1400–1600) het borstbeeld van “Johannes VIII, femina
ex Anglia”, tusschen de borstbeelden van de Pausen in de
Kathedraal van Siena stond12.

Volgens het verhaal was “Pausin Johanna” de dochter van
een Angelsakser; maar zij was geboren in het Rijnland, te Ingelheim,
waar Karel de Groote een kasteel had, gelegen tusschen Mainz en Bingen.
Zij was te Mainz wegens haar geleerdheid zeer gezien en kwam, als man
verkleed, in het beroemde klooster van Fulda (tusschen Frankfort en
Bebra), dat ongeveer tachtig jaar vroeger gesticht was door den
Engelschen zendeling in Duitschland, St. Bonifacius, den Aartsbisschop
van Mainz. Later studeerde zij, naar men vertelt, in Engeland en ook te
Athene, en kreeg daarna de betrekking van leeraar aan de Schola
Graecorum te Rome, waar van oudsher diakenen hun opleiding genoten;
en daar verwierf zij zoo grooten invloed, dat zij na den dood van Leo
IV tot Paus werd gekozen (omstreeks 855). Na een pontificaat van twee
jaren, éen maand en vier dagen, zooals de kroniekschrijvers
nauwkeurig hebben berekend, werd haar geslacht ontdekt, daar zij,
tijdens een plechtige processie, plotseling het leven schonk aan een
kind en na die bevalling stierf. De ontstelde geestelijken begroeven
haar op de plaats, waar zij overleden was, tusschen het Colosseum en S.
Clemente, en op deze plek, die later door de Pausen angstig vermeden
werd, richtte men een standbeeld voor haar op, met het kind in de armen
en den pauselijken mijter op het hoofd13. Hoe
men zulk een prachtig samenhangend verhaal heeft
kunnen verzinnen, is niet gemakkelijk te raden, maar, ofschoon de
geschiedenis van haar avontuurlijk leven wellicht eenigen grond van
waarheid bezit, de bewering, dat zij tot Paus is gekozen, schijnt
beslist te worden weerlegd door een munt van Paus Benedictus III,
waarop de naam van den Keizer Lotharius voorkomt. Nu staat het vrijwel
vast, dat Leo IV den 17en Juli 855 gestorven is, en
Lotharius stierf den 28en September van hetzelfde jaar in
een Benedictijner klooster; hieruit blijkt, dat Benedictus Leo moet
opgevolgd hebben, en dit wordt ook bevestigd door den Liber
Pontificalis, waarin ons wordt medegedeeld, dat zijn wijding den
dag na Leo’s dood plaats vond.







Een Lijk gedagvaard voor een Synode14.




Men zal zich herinneren, dat gedurende de woelige
periode, die de Italianen il regno d’Italia
indipendente noemen, een Hertog van Spoleto, Guido geheeten, er in
slaagde Paus Stephanus V te overreden of te dwingen hem in de St.
Pieter tot Keizer te kronen, en dat hij in het volgend jaar (892) een
dergelijke dwang uitoefende op den opvolger van Stephanus, Paus
Formosus, die te Ravenna Guido’s zoon Lambertus, als mede-regent
van zijn vader, de keizerlijke kroon op het hoofd zette; zoo ten minste
vertellen de kroniekschrijvers, die door Villari gevolgd worden. Deze
Paus Formosus was blijkbaar een zwak en onbetrouwbaar individu, want
zelfs terwijl hij den jeugdigen Lambertus te Ravenna kroonde, dacht hij
er aan (daar behoeft men niet aan te twijfelen!), evenals Stephanus had
gedacht, hoeveel aangenamer het hem zou zijn de keizerlijke kroon op
het hoofd van den Duitscher Arnulf te zien; en kort na de kroning te
Ravenna begon hij zich in verbinding te stellen met den Hertog van
Carinthië en spoorde hem aan te komen en zijn geluk te beproeven.
Na een ongelukkige poging in 894 baande zich Arnulf ten slotte een weg
naar Rome en werd onmiddellijk door Formosus gekroond, die het feit
negeerde, dat er nog twee andere zoogenaamde Keizers bestonden, en dat
hijzelf den een had erkend en den ander met eigen handen had gekroond.


De kroning van den vreemden overweldiger—de unctio barbarica, zooals men het hoonend noemde—deed de
woede van de patriottische, anti-Duitsche partij in Rome ontvlammen, en
toen Arnulf plotseling aan een beroerte was gestorven en Lambertus met
zijn moeder Agiltrud Rome in triomf was binnengetrokken, overreedde
deze wraakzuchtige vrouw den Paus, Stephanus VI, die voor niets
terugdeinsde, een daad te bedrijven, die in haar ijzingwekkende
afzichtelijkheid in de geschiedenis der menschheid misschien nooit is
geëvenaard. Er werd besloten, dat er een plechtige Synode zou
gehouden worden, om Paus Formosus ter verantwoording te roepen en dat
hij zou gedagvaard worden om in propria persona te
verschijnen. Zijn lijk, dat acht maanden in de crypte van de St. Pieter
had gelegen, werd uit de tombe gesleurd, en, in pauselijke gewaden
gekleed, op een troon gezet in de vergaderzaal voor de verzamelde
priesters en prelaten van de Kerk van Christus. Terwijl allen met
afgrijzen naar de spookachtige gedaante staarden, die door haar
aanwezigheid en stank de geheele vergaderzaal met een verpestende lucht
en en somberheid vervulde, rees de advocaat van Paus Stephanus op en
richtte zich tot het lijk, bij hetwelk de bevende diaken stond, die
moest optreden als de verdediger van den dooden man. Toen de
beschuldigingen15 waren voorgelezen, daagde Paus Stephanus
zelf het lijk uit op de aanklachten te antwoorden. Wat de verdediger
van den overleden Paus, de bevende diaken durfde zeggen, weten wij
niet, maar het vonnis luidde, dat Formosus uit het pauselijke ambt werd
ontzet, en al zijn akten en besluiten werden nietig verklaard, de drie
vingers van de rechterhand, waarmede de pauselijke zegen was
geschonken, werden afgehakt, de pauselijke gewaden werden van het
ellendige, doode lichaam gescheurd, het werd bij de voeten door de
vergaderzaal en de straten gesleept, en eindelijk onder het gejouw en
gelach van het gepeupel in den Tiber geworpen16.

Stephanus genoot niet lang van zijn triomf. Het toeval, zegt
Gregorovius, dat somtijds de taak van de Voorzienigheid op zich neemt
en wonderen doet, wanneer de heiligen machteloos zijn, wilde, dat kort
na de Synode van Verschrikking, terwijl het lijk van Formosus nog door
de golven van den Tiber werd voortgewenteld, de oude basiliek van het
Lateraan plotseling door een aardbeving werd geschud en instortte. Door
het gekraak van de neervallende kerk werd Paus Stephanus, die daar
dicht bij in het Patriarchium woonde, opgeschrikt uit zijn sombere
overpeinzingen van het verleden, en hem moest de donder van de
instorting der oude kerk van het Romeinsche Christendom wel een
voorteeken toeschijnen van het lot van het Pausdom en de verdoeming,
die hijzelf weldra zou ondergaan. In hetzelfde jaar stond het
Romeinsche gepeupel op tegen Keizer Lambertus en zijn pauselijken
bondgenoot. Stephanus werd gevangen genomen, beroofd van zijn
pontificale gewaden, gekleed in een monnikspij, en naar een klooster
gezonden, waar hij kort daarna werd geworgd17. Een van
zijn opvolgers, Theodorus, gaf, ofschoon hij zelf slechts twintig dagen
paus was, een eervolle begrafenis aan het ellendige, geschonden lijk
van Formosus, dat door Romeinsche visschers gevonden was, en Liudprand
verzekert ons, dat hij dikwijls door vrome menschen in Rome had hooren
vertellen, dat, toen het lijk in de St. Pieter werd gedragen, sommige
figuren van heiligen het met eerbied begroetten,—misschien de
heiligen op de schilderijen of mozaiëken, waarmede Formosus zelf
de kerk of de crypte had laten versieren.

Hoe stuitend de voorstelling ook moge zijn, de beschrijvingen, die
de kroniekschrijvers van de Synode van Paus Stephanus geven, dragen er
toe bij om ons een juist denkbeeld te vormen van den toestand, waarin
de godsdienst, de zedelijkheid en de menschelijkheid in de negende eeuw
te Rome verkeerden. En wij moeten er om denken, dat deze feiten geen
uitzondering waren, die algemeene aanklachten of protesten verwekten.
Niet minder afschuwelijke gebeurtenissen vonden voortdurend plaats.
Tijdens de acht jaren, die op deze afgrijselijke Synode
volgden, stierven er zeven Pausen, verscheidene waarschijnlijk door
vergift of worging. Het voorval, dat hierna beschreven zal worden, is
slechts een voorbeeld van de bijna ongeloofelijke wreedheid van dien
tijd en een van de duizend bewijzen van de waarheid van dergelijke
beweringen, als van Gregorovius, die vroeger reeds aangehaald is, dat
“de Pausen, de geestelijkheid, de adel en het volk van Rome in
deze eeuwen in een toestand van verwildering leefden, die nooit in de
geschiedenis is geëvenaard.”







Het lot van den tegenpaus Johannes XVI18.




In het jaar 996 liet Otto III, die toen nog slechts
zestien jaar was, tot paus kiezen den kapelaan Bruno, zijn achterneef,
23 jaar oud, den zoon van de Markgravin van Verona. Bruno, die de
eerste Duitsche Paus was, nam den naam Gregorius V aan. Ongeveer drie
weken na zijn wijding zette hij den keizerlijken diadeem op het hoofd
van zijn koninklijken bloedverwant in de St. Pieterskerk te Rome. Maar
in September van hetzelfde jaar werd Paus Gregorius door een opstand,
die geleid werd door een machtig edelman, Crescentius, gedwongen te
vluchten naar Pavia, vanwaar hij een machteloozen banbliksem slingerde
tegen den Romeinschen rebel. Crescentius beantwoordde de uitdaging door
een tegenpaus te laten benoemen. Zijn keuze viel op Philagathus, den
Bisschop van Piacenza, een Griek uit Calabrië, die vroeger,
evenals Silvester II, de gouverneur van Otto was geweest. Deze prelaat
was onlangs uit Constantinopel teruggekeerd, waarheen Otto, zijn
vroegere leerling, hem had gestuurd om voor hem de hand te vragen van
een Byzantijnsche prinses. Zeer waarschijnlijk had hij de hoop
gekoesterd den pauselijken zetel te bemachtigen en voelde zich
ongetwijfeld beleedigd, toen de jonge Otto zijn neef Bruno benoemde.
Hoe dit ook zij, hij nam het aanbod, dat Crescentius hem deed, aan en
werd in Mei 997 gewijd met den naam Johannes XVI. Toen besloot Otto
zijn neef in de pauselijke waardigheid te herstellen. Hij trok de Alpen
over en bracht Kerstmis van dat jaar te Pavia door. Vroeg in het
volgend voorjaar trok hij Rome binnen. Crescentius trok
zich in den bijna onneembaren, van levensmiddelen goed voorzienen
burcht van S. Angelo (Engelenburg) terug, terwijl de tegenpaus uit de
stad vlood en een toevlucht in een kasteel, ergens in de Campagna,
zocht, in de hoop vandaar over land of over zee naar het Byzantijnsch
gebied te kunnen ontsnappen. Voor een beschrijving van hetgeen daarop
volgde zullen wij een passage uit Villari, vrij vertaald, laten
volgen:

“Terwijl de tegenpaus zich in dit kasteel schuil hield, werd
hij door eenige soldaten van den Keizer ontdekt, die hem zijn oogen
uitstaken, zijn tong uitrukten en zijn ooren afsneden. Zoo verminkt
werd hij voor een Synode gebracht, geëxcommuniceerd en van zijn
pontificale kleederen beroofd. Daarop werd hij omgekeerd op een ezel
gezet en in optocht door de straten van Rome geleid, vergezeld van een
heraut, die zijn misdaden en de straf, die hem was opgelegd, met luider
stemme afkondigde. Vervolgens werd hij in een kerker geworpen en daar
stierf hij.

Nadat Otto verscheidene concilies geleid had en bevel had gegeven,
dat nieuwe kerken en kloosters zouden worden opgericht, bij welke
gelegenheden hij voor geen uitgaven terugdeinsde, begon hij wederom den
Engelenburg te belegeren en moest Crescentius dien weldra overgeven.
Hij slaagde daarin, zegt men, door te beloven het leven van Crescentius
te sparen; maar hij hield zijn woord niet. Crescentius werd onthoofd en
zijn lichaam werd, nadat men het van den muur van den burcht had
geslingerd, aan de voeten opgehangen aan een galg op den Monte Mario.
Ook de voornaamste magistraten van elk der twaalf wijken van de stad
werden met den dood gestraft. Zoo trad deze fanatische hersteller van
het Romeinsche Keizerrijk, deze vrome stichter van kerken en kloosters,
deze godsvruchtige vereerder van kluizenaars, wanneer zich de
gelegenheid aanbood, als een wreede despoot op”. 










1 De oude
handschriften, die de monniken hebben vernield om het perkament te
gebruiken voor theologische en vrome geschriften waren waarschijnlijk
zeer veel talrijker dan al degene, die door barbaarsche indringers of
door de Turken zijn verwoest.

2 In hun
noordelijke landen begunstigden de Karolingers de wetenschap en men
zegt, dat Lotharius in vele steden van Noord-Italië scholen heeft
gesticht.

3 Paulus
Diaconus (725–799), die langen tijd aan het hof van Karel den
Groote was en zijn laatste twaalf jaren op Monte Cassino doorbracht,
schreef een uitstekende Geschiedenis der Lombarden, en hij
spreekt over de “luisterrijke en bewonderenswaardige
dichters” op Monte Cassino; maar te oordeelen naar hetgeen van
hen over is, schreven zij zeer slechte verzen in slecht Latijn.
Gedurende ruim twee eeuwen is, behalve de kroniekschrijvers van de
kloosters, de eenige schrijver, die vermelding verdient, Liudprand (zie
Index).

4 In het
zuiden brachten de Noormannen in dezen tijd ongeveer een bouwkunst, die
volstrekt niet lager stond; doch vanwaar die kwam, is lastig te
zeggen.

5 Een
grillig mozaïek bij de tombe van Otto II († 983) in de
crypte van de St. Pieter is een van de vroegste voorbeelden van een
zwakke herleving dier kunst na een stilstand van ongeveer 150 jaren. In
896 werd de Lateraan-kerk, die door een aardbeving was verwoest
herbouwd, maar in het algemeen werd in deze periode weinig ondernomen
en bijna alles ging te gronde, toen Robert Guiscard in 1084 Rome
plunderde. De prachtige Romeinsche campanili ontstonden, op
weinige uitzonderingen na, niet voor ongeveer 1100.

6 Men
heeft er veel over gestreden, in hoeverre het geloof, dat de wereld in
het jaar 1000 n. Chr. zou vergaan, invloed heeft uitgeoefend op de
algemeene ontaarding.

7 Avicenna
leefde van 980–1037; Averroës, che ’l
gran comento feo, (Infern. IV, 144) van c. 1126 tot 1198.

8 De
lingua vulgaris was bezig het klassieke Latijn snel te
bederven. Maar Keizer Michael beschouwde het Latijn zelf misschien als
een barbaarsch jargon, want in het antwoord van den Paus wordt hoonend
gesproken van een “Romeinsch” Keizer, die geen Latijn
kent.

9 Deze
pelgrimstochten, met hun aanhang van misdadigers en onbeschermde,
dikwijls zwakke, vrouwen, waren een bron van groot kwaad. Men vertelt,
dat vele steden door deze bedevaarten ruimschoots voorzien werden van
gevallen vrouwen, en dat daaronder zoovele Engelsche waren, dat het een
schande werd voor de Anglikaansche Kerk.

10 Een
marmeren steen in S. Prassede (Rome) vermeldt, dat door Paus Paschalis
in 817 de lijken van 2300 martelaren van de begraafplaatsen naar deze
kerk werden overgebracht.

11 Zelfs
al is het verhaal niet waar, dan toont het toch aan, wat men voor
mogelijk hield. Men verzekerde, dat hij 120 jaar leefde en dat ongeveer
vierhonderd jaar na zijn dood dus in 1446 zijn lijk nog niet vergaan
was; maar het werd toen gestolen en terstond tot stof verbrokkeld!

12 Door
Clemens VIII werd er een buste van Paus Zacharias van gemaakt.

13 Voor
schrijvers over dit onderwerp zie men Gregorovius, V, hoofdst. III. Men
verzekert, dat tot het einde van de vijftiende eeuw de
“aangewezen” Paus een onderzoek moest ondergaan, om het
gevaar van een tweede Papessa te vermijden!

14 Vgl. p.
293.

15 De ware
beweegreden was natuurlijk van politieken en persoonlijke aard, maar
men had beschuldigingen, die op de kerk betrekking hadden, uitgevonden.
De voornaamste van deze was, dat Formosus, die Bisschop van Porto was
geweest, inbreuk had gemaakt op een ouden en feitelijk in ongebruik
geraakten regel, dat geen bisschop met de pauselijke waardigheid mocht
worden gekleed.

16 De
verhalen verschillen een weinig. Hier is Gregorovius gevolgd.

17 Paus
Sergius III, die behoorde tot de partij van Stephanus VI en in 897 door
die partij tot Paus was gekozen, maar die door de aanhangers van
Formosus was verdreven, gaf later, toen hij den pauselijken stoel
besteeg (904), een tombe in de St. Pieter aan Stephanus en voorzag die
van een grafschrift, waarin hij vertelt, dat Stephanus geworgd is en
waarin hij Formosus uitscheldt.

18 Zie p.
305.









Hoofdstuk II.

De Noormannen.




De schitterende episode van de
Noormannen-overheersching in Sicilië en Zuid-Italië is zoo
belangwekkend1 en had zulk een grooten invloed op de
geschiedenis van Italië, dat, ofschoon de voornaamste
gebeurtenissen reeds vermeld zijn in het historisch overzicht van dit
tijdperk, er toch nog eenige bladzijden aan dit onderwerp zullen gewijd
worden.

De Noormannen, wier voorvaders, zooals van de meeste der vroegste
bewoners van Noord- en Midden-Europa, waarschijnlijk uit het verre
oosten kwamen en tot den zoogenaamden Indo-Germaanschen stam behoorden,
schijnen een ras van buitengewoon schoon-gevormde, moedige en geharde
Noren geweest te zijn, nauw verwant aan de Denen, en die evenals deze
hartstochtelijk van het zeeleven hielden. Gedreven door lust tot
avonturen en door een stem uit het zuiden, die in deze Arische
indringers van de sombere en ruwe noordelijke landen dikwijls reeds
lang sluimerende herinneringen aan een zonniger klimaat wakker riep,
begonnen zij de woeste golven op hun vlugge zwarte schepen te
doorklieven, “de vlucht van den zwaan volgend”; en weldra
verspreidden deze stoutmoedige Vikings (kreek-mannen,
fjordmannen) schrik en angst langs de kusten van Duitschland en
Frankrijk en voeren met hun lichte vaartuigen zelfs ver het binnenland
in, de bevaarbare rivieren op, en droegen soms hun schepen van de eene
rivier naar de andere over.

Toen Karel de Groote een vloot van deze Noorsche zeeschuimers in
snelle vaart langs de kust van Frankrijk zag zeilen, werd hij door
sombere voorgevoelens bevangen. En weldra werd zijn angst bewaarheid.
In 845 staken de Noormannen Hamburg in brand en een paar jaren later
plunderden zij Keulen, Trier en Aken en gebruikten de prachtige
kathedraal van Karel den Groote als stal voor hun paarden. Ongeveer een
halve eeuw lang maakten zij deze streken onveilig, maar in 891 viel
Arnulf van Carinthië, voordat hij naar Italië kwam en tot
Keizer werd gekroond, hun sterke legerplaats in de moerassen van de
Dyle aan en bracht hen daar bij Leuven zulk een verpletterende
nederlaag toe, dat zij uit Noord-Duitschland wegtrokken, hen in de
toekomst met vrede2 lieten en naar het Westen, naar
de noordkust van Frankrijk gingen. Zij voeren hier de Seine op,
veroverden Rouaan en bezetten het omliggende gebied. In 911 stond de
Fransche koning, Karel de Eenvoudige, deze landstreek af aan Rollo, den
hertog der Noormannen en het duurde niet lang, of de heidensche
“Piraten”, zooals zij gewoonlijk werden genoemd, namen taal
(langue d’oïl), godsdienst en zeden, en
zelfs de volkslegenden, van hun nieuw vaderland over3.

Toen de Noormannen den Christelijken godsdienst hadden aangenomen en
als volk door de andere Christelijke volkeren waren erkend, bracht hun
oorlogzuchtige en rustelooze geest, en misschien ook staatkundige
troebelen, vele edelen er toe benden van avonturiers naar zuidelijke
landen te leiden. Onder deze, die men dolende ridders, doch ook wel
pelgrims zou kunnen noemen, waren eenige Noormannen, die zelfs het
Heilige Land bereikten en wel ongeveer vijftig jaar, voordat de
Noormannen Engeland veroverden en de Turken Jeruzalem innamen. Op hun
terugtocht naar het vaderland landden zij in Italië. Daar vonden
zij de Saracenen van Sicilië, die hun niet minder vijandig gezind
bleken dan de Fatimiden, de kaliefen in Palestina. De Saracenen
belegerden de stad Salerno, om haar te dwingen schatting te betalen;
ofschoon de Noormannen slechts veertig in getal waren, noodzaakten zij,
naar men vertelt, de ongeloovigen het beleg op te breken. De vorst van
Salerno, Guaimar, was zoo onder den indruk van dit feit, dat hij de
vreemdelingen verzocht in zijn dienst te treden, en toen zij weigerden,
daar zij “slechts voor hun geloof en niet voor betaling
streden”, gaf hij hun een boodschap, of gezanten, mede naar
Normandië, in de hoop daar soldaten te zullen werven. Het was
misschien ook deze troep pelgrims, die, toen zij uit Palestina
terugkeerden, bij den Monte Gargano (zooals wij vroeger reeds hebben
verteld) een zekeren soldaat, een gelukzoeker, Melus of Melo geheeten,
ontmoetten. Er wordt verteld, dat deze man gevlucht was uit de stad
Bari, die toen in handen van de Byzantijnen was, en dat hij met de
Noormannen en met soldaten van Guaimar een overeenkomst heeft gesloten
om zich op de Byzantijnen te wreken.4

Dit zijn de gebeurtenissen, die misschien een juiste verklaring
geven van de aanwezigheid van verschillende benden van Noorsche
krijgslieden in Zuid-Italië, omstreeks 1018. Melo’s poging
om wraak te nemen mislukte, niettegenstaande den moed van zijn
huursoldaten, de Noormannen, en de Byzantijnen breidden voor eenigen
tijd hun macht aanzienlijk uit (zie p. 308). Maar de Hertog van
Benevento en andere vorsten streefden er ijverig naar de Noormannen in
dienst te nemen en het aantal van deze geweldige krijgers nam zoo snel
toe, dat zij weldra in staat waren hun aanspraken op het gebied, dat
door hun krachtige hulp veroverd was, te laten gelden; aldus begonnen
zij onafhankelijke gemeenten te stichten. Het recht om zoo te handelen
was hun omstreeks 1028 door Koenraad II geschonken, die hun had
toegestaan zich te vestigen in het gebied van Capua om Pandulf tegen te
werken, den oproerigen despoot van die stad; en Pandulf’s vijand,
de Hertog van Napels, Sergius, beloonde de Noormannen voor hun hulp
door de stad Aversa aan hun aanvoerder, Rainulf te geven. Deze stad
Aversa, welke achttien K.M. ten noorden van Napels ligt, was de eerste
vaste woonplaats van de Noormannen in Italië en het werd, als het
ware, de kern van hun toekomstig koninkrijk.

Behalve de Noormannen te Aversa waren er vele groepen, die zich nog
nergens blijvend gevestigd hadden, maar in dienst traden, waar gestreden werd, en hun
aantal groeide voortdurend aan door nieuwen aanvoer uit het noorden.
Guaimar van Salerno, die steeds door de Saracenen met hun sterke vloten
werd lastig gevallen, verbond zich (1038) met de Byzantijnen van
Zuid-Italië om een aanval te doen op Sicilië, dat reeds twee
eeuwen, sinds den val van Palermo in 831, in de macht van de
ongeloovigen was. Deze expeditie, ofschoon die mislukt is, omdat de
aanvoerders twist kregen en de strijdkrachten van de Christenen weldra
naar Italië terugkeerden, verdient toch onze aandacht, daar een
van de voornaamste strijders bij het contingent van de Noormannen een
oudere broeder van den beroemden Robert Guiscard was, een van de twaalf
zonen van Tancredo d’Hauteville. Zijn naam was Willem Bras de
fer, hij noemde zichzelf Graaf van Apulië en volgens zijn
levensbeschrijver5 was hij “een leeuw in den oorlog, een
lam in gezelschap en een engel in den raad”. Met zijn
“ijzeren arm” wierp hij den emir van Syracuse van het paard
en doodde hem; zijn kleine troep krijgslieden versloeg 60.000
Saracenen. Doch niettegenstaande dergelijke wapenfeiten was alles
vergeefsch en het duurde nog vijftig jaren, voordat de heerschappij der
Noormannen op Sicilië gevestigd was.

Gedurende deze vijftig jaar (c. 1040–1090) nam de macht der
Noormannen in Zuid-Italië in hooge mate toe. Willem Bras de fer
stierf, maar andere dappere zonen van Tancredo d’Hauteville
kwamen uit hun vaderland, om zijn plaats in te nemen. Droge was zijn
eerste opvolger en toen Droge door de hand van een sluipmoordenaar was
gevallen, werd zijn broeder Humfried Graaf van Apulië en nam deze de
leiding van de vereenigde strijdkrachten der Noormannen in Apulië
en Calabrië op zich. In 1053 vond de slag plaats (vgl. p. 314),
waarin de Noormannen van Humfried, geholpen door hun landgenooten van
Aversa onder Graaf Richard, de Duitsche en Italiaansche troepen van Leo
IX een verpletterende nederlaag niet ver van den berg Gargano, bij de
Adriatische kust toebrachten. Paus Leo zelf werd gevangen genomen, en men zal
zich herinneren, hoe de overwinnaars zich eerbiedig voor hun gevangene
op de knieën wierpen en hem om vergiffenis
smeekten—maar hem toch zes maanden als gijzelaar vast hielden.
Eindelijk, toen zij hem vrijgelaten hadden, of misschien om zijn
vrijheid te herkrijgen, erkende de Paus als een fait accompli de
veroveringen van de Noormannen en wanneer hij Humfried niet plechtig
bekleed heeft met de waardigheid van Graaf of Hertog van Apulië en
Calabrië, dan werd toch zeker zes jaren later door Paus Nicolaas
II de broeder en opvolger van Humfried, Robert Guiscard, met die
waardigheid bekleed. Nicolaas had blijkbaar niet zulk een reden tot
dankbaarheid, als Leo had, maar er waren, zooals wij zullen zien,
staatkundige beweegredenen, die de oorzaak waren van zijn blijkbaar
groote edelmoedigheid; want hij bevrijdde Robert niet alleen6
van den ban en huldigde hem als Hertog van Apulië en
Calabrië, maar beloofde ook hem als Hertog van Sicilië te
herkennen, zoodra hij er in zou slagen dit eiland aan de Saracenen te
ontrukken.

Robert Guiscard (of Wiscard, “de Wijze”), de zesde zoon van
Tancredo d’Hauteville, was toen veertig jaar oud. Hij regeerde,
nadat hij door Nicolaas als hertog erkend was, vijf en twintig jaar en
breidde de macht van de Noormannen in Italië aanmerkelijk uit. Hij
was eerst, evenals Richard van Aversa (of beter gezegd, van Capua, want
over deze stad had hij de heerschappij gekregen), op goeden voet met de
Pausen, maar toen Hildebrand gekozen werd, ontstonden er moeilijkheden;
want de toenemende macht van Robert strookte volstrekt niet met de
eerzuchtige plannen van den nieuwen Paus. Maar door de listige politiek
van Hildebrand veranderde de stand van zaken geheel en al. Men zal zich
herinneren, dat Hildebrand, de monnik, lang voordat hij Paus werd,
grooten invloed had uitgeoefend op de besluiten van het pauselijk hof;
inderdaad waren Nicolaas II en Alexander II slechts zijn werktuigen.
Zijn sluwe politiek was het, waardoor Nicolaas er toe overging om
Robert als hertog te erkennen en hijzelf had in zoo hooge mate de
vriendschap gewonnen van den anderen Noorschen aanvoerder, Richard van
Aversa en Capua, dat deze vorst hem had geholpen om den
tegenpaus Benedictus den genadeslag te geven. Toen Hildebrand nu Paus
werd en de Investituurstrijd uitbrak was hij verstandig genoeg om te
voorzien, dat een verbond met de Noormannen voor hem noodzakelijk was
met het oog op zijn conflict met den Keizer; en toen, na de vernedering
van Hendrik IV te Canossa, het zich liet aanzien, dat de twist weder
met groote bitterheid zou losbarsten, was hij vast besloten zich van de
vriendschap met Robert Guiscard te verzekeren, die juist onlangs zijn
macht had vergroot door zich meester te maken van Salerno en aldus het
laatste steunpunt van de Longobardische heerschappij in
Zuid-Italië had doen verdwijnen. Hildebrand’s diplomatische
bekwaamheid werd in dit geval met een verrassenden uitslag
bekroond.

Hertog Robert (het is niet gemakkelijk te begrijpen, om welke
redenen) ging niet alleen op zijn voorstellen in, maar bracht hem zelfs
wegens zijn hertogdom hulde als leenman (een hulde, die de koningen van
Sicilië 600 jaar gebracht hebben) en bevestigde de aanspraak van
den Paus op Benevento, een recht dat tot het jaar 1860 erkend is. Sinds
dien tijd waren de Noormannen van Zuid-Italië een sterke
steunpilaar van de Kerk van Rome.

Ongeveer tien jaar voor deze gebeurtenis was Robert Guiscard zijn
jongsten broeder, Roger, te hulp gekomen, dien hij had uitgezonden
tegen de Saracenen op Sicilië. In 1072 had hij deelgenomen aan de
inneming van Palermo, dat thans, nadat het 240 jaar in de macht van de
Arabische en Afrikaansche Muzelmannen was geweest, de hoofdstad zou
worden van Christelijke vorsten, wier naaste voorouders Scandinavische
Vikings waren geweest. Roger liet zich tot Graaf van Sicilië
uitroepen, maar het duurde bijna twintig jaar, voordat hij het geheele
eiland volkomen had onderworpen en de Saracenen in zijn leger en zijn
rijk had opgenomen.

Onderwijl had Robert Guiscard, nadat de laatste van de
Longobardische staten in zijn gebied was ingelijfd, het plan gevormd
zijn veroveringen aan de overzijde van de Adriatische zee voort te
zetten en zich meester te maken van Constantinopel zelf. Zijn tochten
naar Sicilië hadden ten gevolge gehad, dat hij een sterke vloot
had gekregen, en het bloed van de oude Vikings klopte in zijn aderen,
toen hij voor zijn nieuwe eerzuchtige plannen7
meer dan honderd oorlogsschepen liet bouwen om de zee over te steken
met een leger van 30.000 man, naar men zegt, waaronder vele Saracenen
waren, die hij in zijn dienst had genomen. Hij bezette Corfu en sloeg
het beleg voor Durazzo (Dyrracchium). De Keizer van het oosten, Alexius
Comnenus, riep toen de hulp in van Venetië, en Venetië, dat
met afgunst een nieuwe macht ter zee zag opkomen, sloeg het verzoek
niet af. Met een groote menigte galeien viel Doge Selvo aan en het
scheen, alsof hij de vloot der belegeraars zou overweldigen, maar
Robert en zijn Noormannen deden de krijgskans keeren en trokken weldra
Durazzo binnen (1082). Het leek wel waarschijnlijk, dat hij een aanval
zou wagen op Constantinopel, dat men van Durazzo gemakkelijk kon
bereiken langs den prachtigen Romeinschen militairen weg, de Via
Egnatia. Maar in Rome waren ernstige dingen gebeurd. Keizer Hendrik IV
had, zooals wij weten, de città Leonina (de wijk die naar
Paus Leo IV heette) bezet, en Paus Gregorius werd ingesloten op den
Engelenburg en zond angstige boodschappen aan Robert om hulp. Deze liet
daarop den oorlog in Dalmatië aan zijn zoon Bohemund over en ging
haastig naar Italië terug, joeg Hendrik op de vlucht, bevrijdde
Hildebrand en bracht eeuwigdurende schande over zijn goeden naam, door
zijn troepen toestemming te geven Rome te plunderen.

[image: 46. Castel del Monte. Apulisch Kasteel van Frederik II.]
46. Castel del Monte. Apulisch Kasteel van
Frederik II.



Dit gebeurde in het begin van den zomer 1084. In den herfst bereikte
hij weder Dalmatië, juist op tijd om een tweeden hevigen aanval
van de Venetianen en Byzantijnen af te slaan, die bij deze gelegenheid,
zegt men, 13.000 man verloren. Doge Selvo vluchtte naar zijn lagunen
met de overblijfselen van zijn vloot en werd afgezet8. Zijn
opvolger, Vitale Falieri, wendde krachtige pogingen aan om de nederlaag
te wreken, en inderdaad met eenig gunstig gevolg; maar het was de dood
van Robert Guiscard, die een einde maakte aan den aanval van de
Noormannen op het Oostelijke Keizerrijk. Hij stierf plotseling9, misschien aan de pest of door vergift,
terwijl hij een poging deed om het eiland
Cephalonia te veroveren (Juli 1085).

De jongste van Robert’s twee zonen, Roger Borsa, was de
lieveling van zijn vader geweest en had zich van de opvolging in het
hertogdom verzekerd. De oudste, Bohemund, moest zich tevreden stellen
met Taranto (Tarente). In 1097 sloot hij zich bij den eersten
kruistocht aan met eenige duizenden Normandische krijgslieden.
Verhalen, die in verband staan met zijn heldendaden in het
oosten—de inneming van Antiochië met de hulp van de
Genueezen en Pisanen en door een list, die den zoon van
“Guiscard” waardig was (Gibbon noemt hem den Latijnschen
Odysseus), de ontdekking van de “heilige speer” en de
nederlaag van een geweldig leger der ongeloovigen, de stichting van
Christelijk vorstendom in Antiochië—kan men vinden in de
Gerusalemne Liberata van Tasso en schilderachtige beschrijvingen
kan men lezen in de Decline and Fall of the Roman
Empire. Kroniekschrijvers vertellen ook, hoe hij vier jaren in
Turksche gevangenis smachtte en eindelijk ontsnapte door de hulp van
een Mohammedaansche prinses. Na zijn ontvluchting schijnt hij weder
troepen in Italië verzameld te hebben om Antiochië te
heroveren, maar zijn aanval op Durazzo was blijkbaar vergeefsch en hij
keerde naar Tarente terug, waar hij ongeveer 1112 stierf. Roger Borso
was kort tevoren gestorven en het hertogdom van Apulië was
overgegaan in de handen van zijn zoon Willem, die, ofschoon zwak van
lichaam en geest, toch gedurende de volgende zestien jaren
1111–1127 zijn gezag wist staande te houden.

Ondertusschen had de jongste broeder van Robert Guiscard, Graaf
Roger, de Saracenen in Sicilië volkomen overwonnen. Hij bereikte,
evenals Robert, den leeftijd van zeventig jaar. Bij zijn dood, in 1101,
liet hij slechts twee zonen na, een van acht en een van zes jaar. Hun
moeder, de derde vrouw van Graaf Roger, Adelaïda van Monteferrato,
was regentes over den oudste, Simon, die in 1105 stierf, en over den
jongste, Roger, totdat hij den volwassen leeftijd had bereikt. Zij
vertrok naar Palaestina, waar zij trouwde met Boudewijn (den broeder
van Godfried), den koning van Jeruzalem.

Wij hooren weinig van Graaf Roger den Tweede van Sicilië,
totdat het hertogdom van Apulië en Calabrië openvalt door den
dood van zijn achterneef Willem. Hij treedt nu
krachtig op, landt bij Salerno, maakt aanspraak op de opvolging,
aanvaardt de hulde van zijn aanhangers, stuurt gezanten naar Rome om te
berichten, dat het hem aangenaam zal zijn de investituur te ontvangen,
en, wanneer Paus Honorius II niet genegen blijkt om op dat voorstel in
te gaan, wordt hij door eenig machtsvertoon weldra tot meer
inschikkelijkheid gebracht. Nadat hij door dergelijke maatregelen
overal in het gebied der Noormannen zijn gezag bevestigd had, riep hij
een groot Concilie of Parlement bijeen te Palermo in het jaar 1130 en
neemt de koninklijke kroon aan en den titel Koning van Sicilië of
misschien van “de Beide Siciliën10”.

Men zal zich herinneren, dat in dezen tijd Paus Innocentius II naar
Frankrijk moest vluchten en Anacletus, de tegenpaus, de macht in handen
had. Anacletus zond naar Palermo een gezant om de plechtige handeling
van de kroning te verrichten; maar deze kroning werd door de orthodoxen
als onwettig beschouwd en de toestand werd nog bedenkelijker, toen St.
Bernard van Clairvaux en het Lateraan-Concilie van 1133
Innocentius alleen als Paus erkenden en de handelingen van Anacletus
nietig verklaarden. Plaat 34 stelt een mozaïek
voor, dat Roger in de S. Maria dell’Ammiraglio (thans la
Martorana) te Palermo heeft laten aanbrengen. Men ziet daarop den
koning, die van Christus de kroon, welke hem door den Paus is
geweigerd, ontvangt. Maar kort na het Lateraan-Concilie overkwam
Paus Innocentius het ongeluk door Roger gevangen te worden genomen en
de overwinnaar behandelde, evenals Robert Guiscard zich ten opzichte
van Leo IX had gedragen, zijn gevangene met eerbied, en werd, als
belooning hiervoor, erkend als Koning van Sicilië, Hertog van
Apulië en Capua11.

De honderd jaren (1087–1189), gedurende welke Sicilië
onder de heerschappij der Noormannen stond, vormen een van de meest
aantrekkelijke perioden in de lange en merkwaardig afwisselende
geschiedenis van het eiland, dat reeds sinds den tijd van de oude
Siculi en Sicani (of misschien van de Cyclopen en Laestrygonen)
tot de dagen van de Bourbons en Garibaldi het slagveld en het vaderland
van vele rassen is geweest. Deze Noorsche vorsten, afstammelingen van
de piraten-koningen van Scandinavië, die niet alleen Sicilië,
maar ook een groot gedeelte van Zuid-Italië (het oude Magna
Graecia) veroverden en een tijdlang belangrijke streken van
Dalmatië en Griekenland in hun macht hadden, en wier vloten de
kusten van de Adriatische en Aegaeïsche zee en den Levant onveilig
maakten en zelfs Constantinopel bedreigden, schijnen de polyglottische
menigte van hun Sicilische onderdanen op verstandige en onbekrompen
wijze bestuurd te hebben. Zij stonden niet alleen den Muzelmannen vrije
uitoefening van hun godsdienst toe, maar namen hen zelfs als soldaten
in dienst en ook als ambtenaren; de Noormannen zelf stonden onder den
invloed van de Saraceensche wetenschap en kunst. Grieksch en Latijn en
Arabisch werden zonder onderscheid in publieke documenten12 gebruikt, en ten aanzien van godsdienst heerschte
er blijkbaar een merkwaardige verdraagzaamheid, wanneer men ten minste
bedenkt, dat het de tijd van de kruistochten en het fanatisme was.
“De Koning”, zegt Villari, “was bij de Katholieke
plechtigheden als apostolische afgevaardigde aanwezig, gekleed in een
dalmatiek, waarop met gouden Kufische karakters de datum van de
Hegira13 geborduurd was. Dicht bij elkander zag men
feudale kasteelen, Grieksche steden, Mohammedaansche dorpen,
Lombardische kolonies, straten, bevolkt met Pisanen, Genueezen en
Amalfitanen. Het geluid van kerkklokken en het gezang van monniken
vermengde zich met de stem van den Muezzin, die van zijn minaret de
uren van het gebed afriep, en in de menigte zag men naast elkander het
Arabische kleed, den Mohammedaanschen tulband, den Noorschen
maliënkolder, het lange Grieksche gewaad en het korte Italiaansche
wambuis”. Zooals wij zullen zien, draagt hun bouwkunst ook den
stempel van deze schilderachtige verscheidenheid. Ofschoon de koningen
van de Noormannen in werkelijkheid zeer zeker absolute monarchen waren, droegen zij toch het militaire
en burgerlijke gezag op aan hun “Admiraals” (bevelhebbers
of ministers, Ammàraglio is het Arabische al
Emir), en het schijnt dat zij een soort van Parlement hebben
ingesteld, waarin het volk was vertegenwoordigd door aanzienlijke
leeken en geestelijken, zoodat wij deze Normandische koningen van
Sicilië misschien moeten beschouwen als de eerste constitutioneele
vorsten. Aan hun hoven vinden wij vele geleerde en bekwame mannen, b.v.
den Engelschman Gualtiero Offamilio (Walter Of a Mill).

De krijgsdaden van Koning Roger waren schitterend, maar hadden geen
blijvende gevolgen. Hij maakte eenige veroveringen in Noord-Afrika, en
deed, evenals Robert Guiscard had gedaan, een aanval op het oostelijke
Keizerrijk, veroverde Corfu, nam Thebe en Corinthe in, en genoot zelfs
de voldoening, dat de pijlen der Noormannen tegen de vensters van het
keizerlijk paleis te Byzantium hadden gekletterd.

De regeering (1154–1166) van Roger’s zoon en opvolger,
Willem I, werd door verschillende opstanden zeer verontrust. Hij had
vele machtige vijanden. Tegen den Keizer van het oosten, Manuel
Comnenus, handhaafde hij zich krachtig, en veegde de Jonische en
Aegaeïsche zee met zijn vloten schoon, zooals zijn voorvaderen, de
Vikings, de noordelijke zeeën hadden schoongeveegd; maar
gevaarlijker vijand was Barbarossa, die, in bondgenootschap met den
Engelschen Paus Hadrianus en vertrouwend op de vloot van de Pisanen,
het plan beraamde de “Beide Siciliën” te veroveren, en
een ernstigen opstand verwekte onder de edelen van Apulië tegen
hun Normandischen vorst. Willem slaagde er evenwel in Paus Hadrianus
met zich te verzoenen, en deze waarborgde hem genadiglijk de
investituur14. Daarna keerde hij zich woedend tegen de edelen
van Apulië en legde hun een verdiende straf op; door zijn wreede
wraakneming verwierf hij den naam van Willem den Booze. Ook op
Sicilië stonden de feudale edelen op, richtten een bloedbad aan
onder de Saraceensche aanhangers van den koning en slaagden er zelfs in
hem gevangen te nemen en op te sluiten; maar het volk trad
voor hem op en bevrijdde hem; zijn laatste jaren schijnt hij bezoedeld
te hebben met verdere wreedheden tegen de oproerige edelen. Zonder
twijfel was hij heftig, wraakzuchtig en bloeddorstig van aard; maar
zijn biografen behoorden allen tot de feudale en clericale partijen en
misschien verdiende hij, van het standpunt van het volk beschouwd,
allerminst bij de nakomelingschap bekend te zijn als Willem de
Booze.

Hoe dit ook zij, wij behoeven er niet aan te twijfelen, dat zijn
zoon terecht Willem de Goede werd genoemd, want gedurende zijn
regeering van twee en twintig jaren (of zeventien, indien wij het
regentschap van zijn moeder Margherita er aftrekken), was er geen spoor
van oproer of ontevredenheid. Toen zijn vader stierf, was hij een
jongen van dertien jaar. Zijn opvoeding werd toevertrouwd aan
leermeesters, die door zijn vorstelijke verwanten uit Normandië
waren gezonden,—aan Stephanus van Rouaan, Petrus van Blois, en
den Engelschman Walter Of a Mill, die als zijn particuliere raadsman en
kanselier grooten invloed op hem uitoefende, en door middel van hem op
den gang der staatszaken, en in later tijden beroemd is geworden door
de prachtige kerken, tot wier bouw hij, als Aartsbisschop van Palermo,
zijn steun heeft verleend. Door zijn invloed geschiedde het
ongetwijfeld, dat Willem met een Engelsche prinses in het huwelijk
trad, Johanna, de dochter van Hendrik II en de zuster van Richard
Leeuwenhart. Dat Willem II op een verstandige en onbekrompen wijze
optrad, blijkt niet alleen uit den vreedzamen en welvarenden toestand
van zijn eigen gebied, maar ook uit zijn buitenlandsche staatkunde. Hij
sloot een verbond van twintig jaren met Venetië, en waarschijnlijk
werd door zijn toedoen verhinderd, dat die stad door de wraakzuchtige
Byzantijnen verwoest werd. Hij ondersteunde ook de Noord-Italiaansche
republieken krachtig in haar wanhopigen strijd voor de vrijheid en nam
door middel van zijn afgevaardigden deel aan de beroemde bijeenkomst te
Venetië in 1177, waar Barbarossa met den Paus en de Lombardische
steden vrede sloot.

Als een groot en uitstekend regeerder heeft Willem II van
Sicilië onsterfelijke eer gekregen door Dante, die zijn ziel, in
de gedaante van een schitterende ster, in het sterrebeeld van den
machtigen Adelaar plaatst, in den hemel van Jupiter—niet
alleen het symbool van het Romeinsche Keizerrijk, maar van elke
rechtvaardige regeering15.

Het was evenwel ook naar aanleiding van zijn oorlogen tegen de
Muzelmannen en de anti-pauselijke Byzantijnen, dat Willem van de
kroniekschrijvers, de monniken, den bijnaam van “de
Goede”16 verwierf, ofschoon deze oorlogen niet zeer
roemvol of bijzonder gerechtvaardigd waren. Omstreeks 1180 stak een
groote vloot, met 80.000 man, naar men zeide, de Adriatische zee over,
en veroverde Durazzo. Daarna zeilde men Griekenland om en werd
Thessalonica genomen. Maar door een woedenden storm, zooals die,
waardoor de vloot van Darius bij Athos schipbreuk leed, verloren 10.000
man het leven; en tegen deze ramp woog nauwelijks een groote
overwinning ter zee op, die later op de Grieksche vloot bij Cyprus werd
behaald. Willem zond ook schepen naar het oosten, ofschoon hij zelf
zich niet aansloot bij den derden kruistocht, toen, zooals wij hebben
gezien, de inneming van Jeruzalem door Saladin in 1187 zoovele vorsten
opwekte (b.v. de jonge Richard Leeuwenhart en de oude Barbarossa), om
in eigen persoon deel te nemen aan de herovering van de Heilige
Stad.

Niet lang voordat Frederik Barbarossa naar het oosten trok (vanwaar
hij nimmer zou terugkeeren), vond het huwelijk van zijn zoon Hendrik
met de erfgenaam van het koninkrijk der Beide Siciliën te Milaan
plaats. Willem had geen kinderen. Ongeveer drie jaren voor zijn dood
nam hij, gehoor gevend aan den dringenden raad van zijn Engelschen
kanselier, Walter Of a Mill, het verderfelijke besluit (verderfelijk
voor de toekomst van het Italiaansche patriottisme) om dit huwelijk van
zijn tante Constantia met den vorst der Hohenstaufen te begunstigen.
Sommige oude schrijvers beweren, dat Constantia, die toen
op middelbaren leeftijd was, uit een klooster17 werd
gehaald om dat huwelijk aan te gaan. Dante, die dit verhaal gelooft en
haar ziel in de sfeer van de veranderlijke maan plaatst, spreekt (bij
monde van Beatrice) over haar gehechtheid aan den sluier, dien zij
tegen haar wil weder moest afleggen, en geeft ons een preek over
geloften, die vrijwillig of gedwongen gebroken worden. Machiavelli
verzekert ons, dat Paus Celestinus III (hetgeen onjuist is, want
Celestinus werd eerst in 1191 Paus) trasse di monastero
Costanza già vecchia figliuola di Guglielmo, om haar aan
Hendrik als echtgenoot te geven. Hoe dit ook zij, vrijwillig of
onvrijwillig, Constantia trad in het huwelijk met den Duitschen vorst;
honderd en vijftig paarden brachten naar Milaan een geweldige
hoeveelheid goud en zilver en kostbare stoffen, den bruidschat van
haar, die bestemd was de moeder18 te worden van het
“Wonder der Wereld”.

Met den dood van Willem den Goede eindigde de dynastie van de
Noormannen op Sicilië. Onwettige pretendenten verschenen ten
tooneele, maar, zooals wij zullen zien, de Hohenstaufen wonnen het
pleit19. 






1 Vooral
voor een volk, dat er aanspraak op maakt van de Noormannen af te
stammen.

2 In 897
slaagde Alfred er in de Deensche Noormannen, voor eenigen tijd, uit
Engeland te verdrijven.

3 Hun
eigen taal, de lingua Danica, zooals kroniekschrijvers
die noemen, werd, zegt men, na het jaar 970 ongeveer niet meer begrepen
te Rouaan. Die taal hield nog het langst stand te Bayeux. Willem de
Veroveraar gebruikte de lingua Danica met voorliefde.
Overblijfselen vindt men nog in eenige namen, zooals Bec (=
beck, Bach, beek), Caudebec, enz.

4 Gibbon,
die geen melding maakt van het beleg van Salerno, maar een
schilderachtige beschrijving geeft van het andere voorval, noemt Melus
“een vreemdeling met een Grieksch uiterlijk, die zich weldra
bekend maakte als een opstandeling en doodvijand van het Grieksche
Keizerrijk”. Andere schrijvers zeggen, dat hij van Lombardische
afkomst was, en dat was Guaimar misschien ook, wanneer men ten minste
naar zijn naam (Weimar) oordeelt. Wanneer dat zoo is, werd de
overeenstemming ongetwijfeld vergemakkelijkt door de gemeenschappelijke
noorsche afstamming. Hoe de pelgrims bij den Gargano kwamen en of dit
voor of na den strijd voor Salerno plaats vond, is moeilijk te
verklaren.

5 Zie
Gibbon, hfdst. LVI.

6 Het
schijnt dat hij door den ban was getroffen, omdat hij Monte Cassino had
genomen en de monniken had weg gejaagd. Men vertelt, dat hij het
klooster veroverde door een list; hij liet zich als een doode op een
lijkbaar naar binnen dragen. (Zijn naam Guiscard draagt hij dan men
eere). Dante plaatst Robert Guiscard in het groote Roode Kruis van Mars
in het Paradijs, blijkbaar omdat hij zich later aan de Kerk heeft
onderworpen en zoo dapper heeft gestreden tegen de Saracenen op
Sicilië.

7 Het
schijnt werkelijk, alsof Robert Guiscard het eerzuchtige plan koesterde
in zijn persoon het verdeelde Keizerrijk der Romeinen weder te
vereenigen.

8 Zijn
lange regeering verdient vermelding wegens de vele prachtige marmeren
beelden, waarmede hij de onlangs herbouwde St. Marcus versierde.

9 Hij werd
begraven te Venusia, de geboorteplaats van Horatius, waar men zijn
graftombe nog kan zien in de abdij-kerk van S. Trinità.

10 Zijn
handteekening was soms Siciliae et Italiae Rex. De
uitdrukking “de Beide Siciliën” schijnt van later
datum te zijn.

11 Het
verdient opgemerkt te worden, dat het koningschap over het
gebied op het vasteland niet vermeld wordt.

12 Het
Normandisch-Fransch bleef ongetwijfeld een tijdlang de moedertaal,
misschien de hoftaal, van de vorsten en de veteranen. Maar de
Noormannen waren begiftigd met een merkwaardig aanpassingsvermogen,
zooals blijkt uit het snelle verdwijnen van de lingua
Danica in Normandië. Ook was in dezen tijd het
Siciliaansch-Italiaansch waarschijnlijk reeds in gebruik als een
lingua volgare.

13
Hedschra, de vlucht van Mohammed, 15 Juli 622.

14 Men
moet er zich telkens weer over verbazen, dat deze Noorsche vorsten zich
er om bekommerden leenmannen van den Paus te zijn; en hoe de Pausen hun
fictief recht om de investituur te verleenen handhaafden, is ook een
raadsel.

15
Paradiso XX, 62. De op sterren gelijkende zielen van Willem den Goede,
van Rhipeus den Trojaan, Hiskia (Ezechias) den koning van Juda,
Trajanus en Constantijn den Groote vormen den kring van het oog van den
Adelaar, terwijl in het midden van het oog de ziel van David
schittert.

16 In
verband hiermede verdient het volgende volkslied vermeld te worden:




Rex Gulielmus abiit, non obiit,

Rex ille magnificus, pacificus.

Cuius vita placuit Deo et hominibus,

Eius spiritus Deo vivat coelitus.







Op zijn graf stond: Hic situs est
bonus rex Gulielmus, welke woorden later door minder eenvoudige
zijn vervangen. [Vertaler].

17 Volgens
een oud verhaal werd zij in een klooster gebracht, omdat zij lam en
scheel was. [Vertaler].

18 Of,
zooals Dante het uitdrukt (Paradiso III, 119), om voor den tweeden
stormwind van Zwaben (Hendrik VI) de derde en laatste macht (van die
dynastie, Frederik II) voort te brengen.

19 Wat
betreft de kerken en paleizen te Palermo tijdens de heerschappij der
Noormannen zie men hoofdstuk IV van dit Deel. De edele en
voortreffelijke karaktertrekken had Frederik waarschijnlijk aan zijn
moeder te danken. Een verovering door de Noormannen zou voor
Italië misschien gedaan hebben, wat het voor Engeland is
geweest.









Hoofdstuk III.

De opkomst der republieken.

tot c. 1200.




Gedeeltelijk aan de onvolledigheid hunner
veroveringen, gedeeltelijk aan de uiteenloopende eigenschappen der
rassen moet men het toeschrijven, dat geen der indringers en vreemde
overheerschers er in geslaagd is een Italiaansche natie te stichten. De
krachten, die onder bepaalde voorwaarden verschillende volken tot
één natie vereenigen, openbaarden zich gedurende de
middeleeuwen in Italië, zooals dat in het oude Griekenland was
gebeurd, in een plaatselijk patriottisme en in de vorming van een
aantal onafhankelijke steden, die, omdat er geen organisch verband
tusschen bestond, veroordeeld waren om, evenals de steden van
Griekenland, nooit samen te smelten tot een hechte confederatie, zooals
gevormd wordt door het stevige lichaam van de moderne constitutioneele
republiek of het beperkte koningschap, maar die er steeds naar
streefden zich los van elkander te houden, behalve wanneer zij
tijdelijk door een druk, die van buiten kwam, werden bijeengehouden.
Wat de inwendige aangelegenheden betreft, hadden de Grieksche en
Italiaansche steden ervaringen, welke, daar zij onder invloed van
gelijke krachten, die onder ongeveer gelijke omstandigheden werkten,
ontstonden, dikwijls groote overeenkomst vertoonen, maar soms ook
merkwaardige tegenstellingen1. De binnenlandsche,
godsdienstige zoowel als staatkundige twisten, de omwentelingen, de
perioden van democratie, oligarchie en tyrannie, die vele van deze
steden hebben doorgemaakt, bieden belangwekkende stof voor degenen, die
vergelijkende staatkunde studeeren. Doch hier moeten wij er ons mede
tevreden stellen in het kort de opkomst van deze
Italiaansche gemeenten of republieken te verhalen, en haar ontwikkeling
tot het einde van de twaalfde eeuw na te gaan, tot den vrede van
Constanz ongeveer, terwijl wij eenige bijzonderheden zullen vermelden
in verband met de meer belangrijke steden.

[image: 47. Tombe van Frederik II, Palermo.]
47. Tombe van Frederik II, Palermo.



De republikeinsche regeeringsvorm vond natuurlijk geen gelegenheid
om zich te ontwikkelen tijdens het militaire despotisme van de Goten,
Byzantijnen, Longobarden en Saracenen, en het civiele en clericale
leenstelsel van het herleefde Keizerrijk was een aartsvijand van dien
regeeringsvorm. Het aangeboren verlangen naar vrijheid en zelfbestuur
geeft een voldoende verklaring van zijn bestaan2. De wrok
tegen de vreemde overheersching, die sinds den tijd van Theoderik
steeds is blijven bestaan, kwam bij vele gelegenheden tot uitbarsting;
vooral bleek dit bij de ernstige onlusten, die dikwijls zoowel te Rome
als elders, plaats vonden bij de kroning van een keizer; en toen
gedurende de slappe regeering van de Karolingische vorsten en de
anarchie van de daarop volgende periode vele steden met eigen krachten
oorlog moesten voeren tegen de verschillende vijanden, Saracenen,
Magyaren, Byzantijnen, Lombardische hertogen of vijandige gemeenten,
was het natuurlijk, dat zij op zich zelf moesten leeren vertrouwen en
zelf hun onafhankelijkheid moesten handhaven.

Wij hebben reeds gezien (Deel III, hoofdst. III), hoe Venetië
in vroege tijden reeds voordeel trok van zijn natuurlijke ligging om
een bond te stichten van de steden op de eilanden en zich zoowel van
het oostelijk als van het westelijk Keizerrijk vrij te maken. Ook in
het zuiden vinden wij reeds vroeg ettelijke zeesteden, zooals Napels,
Gaeta, Salerno en Amalfi3, die haar onafhankelijkheid
trachten staande te houden (niet altijd als republikeinschen
regeeringsvorm); deze steden bereiken door haar handel een
hoogen graad van welvaart en door haar vloten worden zij belangrijke
zeestaten, die den Mohammedaanschen indringers krachtigen weerstand
bieden en zich ook weten staande te houden tegen de Byzantijnsche
overweldigers en tegen de Noormannen, totdat zij ten slotte bij het
koninkrijk van de Beide Siciliën worden ingelijfd. Toen de
onafhankelijkheid van deze zuidelijke zeesteden door de Noormannen was
gebroken, ging, ofschoon de Noormannen haar handel volstrekt niet
vernietigden, toch een groot gedeelte van dien handel over op de
Pisanen, Genueezen en Venetianen. In het begin van de elfde eeuw waren
de vloten van Pisa en Genua er in geslaagd Sardinië te bezetten en
de Saracenen4 van de Ligurische en Toskaansche kusten en
zeeën te verdrijven, en sinds dien tijd groeide de macht van deze
twee steden, onder het bestuur van hun republikeinsche consuls en
volksvergaderingen zeer snel aan, zoowel te land als ter zee; Pisa werd
heerscheres over de Toscaansche en Romeinsche Maremma van Spezia tot
Civita-vecchia en ook over Sardinië en de Balearen, terwijl Genua
het grootste gedeelte van de Riviera bezette en Pisa het bezit van
Corsica betwistte. Beide steden hadden ook een werkzaam aandeel in de
kruistochten en breidden om strijd hun handel naar het oosten5
uit, zoodat zij eeuwen lang alle andere machten ter zee, behalve de
Venetianen, overvleugelden; maar Venetië had twee groote
voordeden; het stond in nauwe verbinding met het Byzantijnsche
Keizerrijk, en het had den transito-handel van de oostersche
handelswaren, bestemd voor West- en Noord-Europa, waar nu de verfijning
en de weelde van oudere culturen in hooge mate begon door te
dringen.

In het voorbijgaan dient er de aandacht op gevestigd te worden, hoe
tegelijk met de opkomst van deze Italiaansche republieken reeds
dadelijk de onderlinge twisten begonnen. Nauwelijks waren Pisa
en Genua door hun overwinningen op de Saracenen ter zee machtig
geworden, of zij richtten hun vloten tegen elkander en toen namen die
ellendige conflicten een aanvang, die eeuwen lang de krachten van
Italië ondermijnden. Zelfs leenden zij, om sommige hunner
mededingers te vernietigen, hun vloten aan vreemde overweldigers en
vijanden van de republikeinsche vrijheid6.

Behalve de zeesteden, waarbij Venetië natuurlijk een
belangrijke plaats innam en later onze aandacht zal vragen, verdienen
nog de Lombardische en Toskaansche steden, en ook Rome, nadere
beschouwing.

De pogingen van het Romeinsche volk om de Republiek te herstellen,
zijn beschreven in het Historisch Overzicht. Dat deze pogingen,
ofschoon zij een tijdlang met gunstigen uitslag bekroond werden, ten
slotte schipbreuk leden, is zeer goed te begrijpen, wanneer wij denken
aan de eindelooze botsingen tusschen de Pausen en de edelen, en wanneer
wij ons ook rekenschap geven van het feit, dat de stad Rome zelf,
ofschoon er groote rijkdom was onder de feudale aanzienlijken, zoowel
onder de leeken als onder de geestelijken, toch niet zulk een handel
bezat als die, waarop de nieuwe republieken gegrondvest waren. Rome was
geen zeestad met een haven en een sterke vloot. Het was ook geen
middelpunt van een productieve landstreek. Evenmin bezat het een
talrijke en vermogende klasse van burgers, die handel dreven. De
bevolking bestond bijna geheel uit het gepeupel en de aristocratie, die
op veel grooter afstand van elkander stonden dan de plebejers en
patriciërs van vroeger dagen, en tusschen hen bestond slechts een
niet talrijke middenstand, de leden van de militaire scholae
(stads-militie), die zekere staatkundige rechten hadden, bezitters
mochten zijn van onbezwaard land, en wier eenige groote eerzucht was
tot de klasse der nobiliteit te worden toegelaten.

In vorige hoofdstukken hebben wij vele gewichtige punten besproken
in verband met de oudste geschiedenis van de meer belangrijke steden
van Noord- en Midden-Italië. Wij moeten nu onze
aandacht beperken tot eenige van deze steden, die een voornaam aandeel
hadden in de groote republikeinsche beweging van de twaalfde eeuw tegen
Frederik I. Deze beweging bepaalde zich eerst tot eenige Lombardische
steden, waarvan de voornaamste waren Milaan, Brescia, Piacenza, Parma
en Modena (tegen de keizersgezinde steden Pavia, Como, Lodi, Cremona en
andere), maar bij den Bond sloten zich weldra ook de steden, die meer
in het oosten lagen aan, namelijk Verona, Padua, Bologna, Mantua en
Vicenza. De leiding van deze steden had Venetië7.

Een uitbarsting zooals deze, waardoor de Lombardische Stedenbond tot
stand kwam, moet het gevolg geweest zijn van krachtige invloeden, die
zich ver hadden doen gelden en jaren lang gewerkt hadden. Eenige van
deze krachten hebben wij reeds leeren kennen in verband met de
republikeinsche bewegingen in de aan zee gelegen steden. Wat betreft de
meeste steden van Lombardije en Toskane, belette zonder twijfel de
herhaalde aanwezigheid of doortocht van sterke Duitsche legers de
vroegtijdige ontwikkeling van het republikeinsche regeeringstelsel en
blijkbaar was het eerst gedurende den hevigen en langdurigen strijd
over de Investituur (1073–1122), dat deze steden hun eigen
gewicht als bondgenooten en steunpunten begonnen in te zien en zich
gingen aansluiten bij de eene of de andere partij, zooals het hun
voordeelig toescheen. Florence, en evenzoo een groot deel van Toskane,
stond, gelijk wij in een vorig hoofdstuk hebben gezien, langen tijd
onder regeerders, die het Duitsche imperialisme zeer vijandig gezind
waren en toen na den dood van Gravin Mathilde in 1115 de stad een
zekere mate van onafhankelijkheid verwierf, bleef haar gezindheid vele
jaren lang Welfsch. Maar noch Florence, noch een van de andere
Toskaansche steden, waarvan er sommige Florence vijandig gezind en
hevig Ghibellijnsch waren, nam eenig werkzaam aandeel in de oorlogen
tusschen de republieken en Frederik, ofschoon in dezen tijd vele van de
Toskaansche steden, zooals Siena, Volterra en S. Gimignano,
zich het recht verworven hadden om door jaarlijks gekozen
consuls8 bestuurd te worden—een voorbeeld, dat weldra
door vele andere steden van Midden-Italië, zooals Spoleto, Assisi,
Perugia en Foligno, zou nagevolgd worden.

De geschiedenis van de botsing tusschen de verbonden republieken en
Frederik Barbarossa is reeds elders verteld. Wij zullen dus eenige
bladzijden besteden aan de inwendige historie van de twee belangrijkste
steden van den Lombardischen Bond, Venetië en Milaan, terwijl wij
er ons niet om zullen bekommeren de feiten nauwkeurig in de omlijsting
van oorlogen en politieke gebeurtenissen te passen.



Venetië (800–1200).




Een vluchtige schets van de geschiedenis van
Venetië, of juister Venetia, van den eersten oorsprong tot de
dagen van Karel den Groote is reeds vroeger gegeven in het derde deel
(hfdst. III). Wij zullen hier nog iets uit de annalen vertellen van de
daarop volgende periode tot de dertiende eeuw. Men zal zich herinneren,
dat de vergeefsche pogingen van Pepijn, den zoon van Karel den Groote,
om de Venetianen te overwinnen, ten gevolge hadden, dat er een nieuwe
hoofdstad gesticht werd op de oevers van den Rivoalto, een plaats, die
onneembaar gebleken was. De aanvoerder van de dappere eilanders, die
den aanval van den Frankischen indringer hadden afgeslagen, werd tot
Doge gekozen (811). Deze nu, Agnello Partecipazio, was de eerste Doge
van Venetië, ofschoon er wel tien Doges van Venetia Maritima waren
geweest, van welke de eerste, Anafesto, reeds in 697 was gekozen. In
813 werd de zetel der regeering plechtig naar den Rivoalto
overgebracht. Hier, op den westelijken oever van den “Diepen
Stroom”, op de plaats waar later, in 1173, de eerste houten
Rialto-brug gebouwd werd, was drie of vier eeuwen lang de marktplaats geweest van deze eilandbewoners, de
Campo di Rialto, en hier was in 421, zooals de overlevering verhaalt,
hun eerste kerk, de S. Giacomo, verrezen9. Op den
oostelijken oever van den Rivo Alto stond midden in een grasrijk veld,
de Broglio of Brolo geheeten, de oude kerk van S. Teodore, den eersten
beschermheilige van Venetië, die ongeveer drie eeuwen voor de
dagen van Partecipazio, (wanneer de annalen waarheid spreken), was
opgericht door Byzantijnsche bouwmeesters, die door Narses uit
Constantinopel ontboden waren (zie p. 255). Dicht bij deze kerk werd
weldra, misschien door den zoon en opvolger van Partecipazio, het
oorspronkelijke Paleis van de Doges10 gebouwd. Ook verrees nu de
oorspronkelijke kerk van S. Zaccaria, om het vermeende stoffelijke
overschot van den vader van Johannes den Dooper11 te
ontvangen en als begraafplaats van de oudste Doges te dienen.

[image: Munt van Venetië c. 860.]
Munt van Venetië c. 860.



Omstreeks 828 werd het gewaande lijk van den H. Marcus naar
Venetië gebracht, wanneer men het verhaal van de vrome dieven mag
gelooven; en het werd gered uit de handen der goddelooze Saracenen, die
het aan een onderzoek wilden onderwerpen door het aan den mast te
binden en met varkensvleesch te bedekken. Een kapel (memoria)
werd op den Broglio opgericht om de reliquie te ontvangen.

In 976 verwoestte een groote brand deze gedenk-kapel, en ook, ten
minste gedeeltelijk, het hertogelijk paleis. Dit gebeurde gedurende de
korte regeering van den Doge Pietro Orseolo I, die, zooals in een
vroeger hoofdstuk is verteld, door St. Romualdus van Ravenna werd
overreed om kluizenaar te worden en Venetië in het geheim te
verlaten (zie p. 304). Men zegt, dat Orseolo een verzoek naar
Constantinopel heeft gestuurd om bekwame bouwmeesters te zenden en zijn
geheele vermogen heeft verbruikt om de kapel te
herbouwen of misschien om den bouw van de veel grooter kerk te
beginnen, die op dezelfde plaats langzamerhand verrees.

Dat Venetië reeds in deze vroegste tijden, niettegenstaande den
merkwaardigen groei van zijn handel en zijn macht ter zee en
niettegenstaande den schijnbaar stevigen vorm van regeering,
blootgesteld was aan dergelijke gevaren, als die waarvan alle andere
Italiaansche republieken te lijden hadden, blijkt uit de vele en
ernstige intriges en ongeregeldheden, waarover wij berichten hebben in
verband met de verkiezingen van de Doges, en de talrijke veeten en
partijtwisten, die voortdurend in de stad heerschten. Om dit nader toe
te lichten kunnen wij vermelden, dat tijdens de regeering van Memo, een
zwakken en slechten man, die in 991, van moord verdacht, is afgezet, de
invloedrijke familie van de Caloprini er bijna in slaagde hun
geboortestad op te offeren aan de wraak, die zij wilden nemen op hun
staatkundige mededingers, de Morosini; de Caloprini zochten hun
toevlucht aan het hof van Otto II en overreedden hem met een sterke
vloot en een groot leger op te trekken tegen Venetië, waar hun
partijgenooten bereid waren om de belegeraars door verraad te helpen.
Maar, gelukkig voor Venetië, werd het plan verijdeld door den dood
van Otto.

Memo werd opgevolgd door een van de grootste van de Doges, Pietro
Orseolo II, onder wiens regeering Venetië een aanvang maakte met
die veroveringen, waardoor het zulk een belangrijke macht werd aan de
Middellandsche zee; want hij onderwierp de Kroaten en de Adriatische
zeeroovers en annexeerde Dalmatië. Sinds dien tijd werd door den
Venetiaanschen Doge de titel “Doge van Dalmatië”
gevoerd, en maakte Venetië zelf er aanspraak op heerscher van de
Adriatische zee te zijn; het recht op deze heerschappij werd ook
zinnebeeldig voorgesteld door een feest, de Sensa geheeten,
waarbij de schepen van den Staat uitzeilden naar de open zee en de Doge
door den Bisschop met zout water werd besprenkeld. Dit feest
ontwikkelde zich in later tijden tot de schilderachtige plechtigheid
van den Sposalizio, de bruiloft van Venetië met de
Adriatische zee, een plechtigheid, die stand hield tot het jaar 1797,
ongeveer achthonderd jaar, nadat de Sensa was ingesteld. Orseolo
II wekte een groote bewondering op in het overgevoelige gemoed
van Otto III. Men zal zich herinneren, dat deze vrome, overspannen
vorst het plan (dat nooit verwezenlijkt zou worden) koesterde om zich
uit de wereld terug te trekken, zooals de eerste Doge Orseolo had
gedaan, en dat hij een tijdlang in het klooster van Classe, bij
Ravenna, leefde, waar St. Romualdus tevergeefs trachtte hem te
overreden zich voor altijd aan het kloosterleven te wijden. Gedurende
zijn verblijf te Ravenna (omstreeks 1000) heeft Otto, “in
slaafsche kleederen vermomd”, naar men vertelt, Venetië
bezocht en tranen van ontroering kwamen hem in de oogen, toen hij den
luister van de onlangs herbouwde kathedraal en het hertogelijk paleis
aanschouwde. Maar ondanks deze tranen schijnt Doge Orseolo toch de
Venetiaansche vloot niet beloofd te hebben (of in ieder geval niet
geleend te hebben), die Otto zoo gaarne had willen gebruiken om zekere
plannen van niet zeer godsdienstige strekking te volvoeren.

[image: 48. Karel van Anjou, Rome.]
48. Karel van Anjou, Rome.



Omstreeks het jaar 1032 waren er reeds zoovele Doges afgezet, in
ongenade gevallen of zelfs gedood, dikwijls wegens het vermoeden, dat
zij er naar streefden een erfelijk despotisme te grondvesten, dat de
Arengo wetten liet aannemen, die blijkbaar waren bedoeld als stappen in
democratische richting, doch een tegengestelde uitwerking bleken te
hebben. Tot dusverre had de Doge een bijna absolute macht bezeten,
ofschoon hij door de stemmen van het volk werd gekozen en afgezet.
Aldus was de Venetiaansche staat een republiek met een president, aan
wien koninklijke macht was opgedragen; en toen dit een gevaarlijke
proef bleek te zijn, beperkte de Arengo, in plaats van (zooals de
koningen der Noormannen op Sicilië hadden gedaan) te werken in de
richting van een regeeringsvorm met volksvertegenwoordiging, de macht
van den Doge door hem twee consiglieri (raadslieden)
te geven en hem te dwingen andere voorname en verdienstelijke burgers
uit te noodigen om hem in zaken van groot gewicht met hun raad bij te
staan. Deze particuliere raadslieden en deze kamer van de Pregadi (“uitgenoodigden”) maakten het absolutisme
van de Doges onschadelijk, maar tevens was dit de kern, waaraan de
Venetiaansche oligarchische tyrannie en de Raad van Tienen, die zulk
een beruchten naam heeft, hun ontstaan te danken hebben. 

Vijftig jaren later (1082–84) werd door Venetië, als
bondgenoot van Alexius, den Keizer van het Oosten, de oorlog ondernomen
tegen Robert Guiscard en werd de ongelukkige zeeslag bij Durazzo (zie
p. 360) geleverd, waarin de vloot van de Venetianen werd vernield en
die tengevolge had, dat Doge Selvo werd afgezet. Maar deze ramp kwamen
de Venetianen weldra te boven. De dood van Robert Guiscard in 1085 was
de oorzaak, dat de Noormannen van het oostelijk gedeelte der
Adriatische zee wegtrokken, en daarna nam de Venetiaansche Doge zijn
titel van Hertog van Dalmatië weder aan. Na dien tijd begon de
macht van de Venetianen in het oostelijk deel van de Middellandsche zee
zich snel te ontwikkelen.

Men zegt, dat Doge Selvo, wiens regeering van dertien jaren zulk een
droevig einde nam, de nieuwe S. Marco met vele kostbare marmeren
beelden en Byzantijnsche mozaïeken heeft versierd, zooals hij ook
gedaan had met de S. Giacomo di Rialto12. Doge
Orseolo I begon kort na den brand van 976 misschien een nieuw gebouw
volgens het plan van de oude kerk van de Heilige Apostelen te
Constantinopel, maar of het gebouw van Orseolo vernield is door een
anderen brand of nooit is voltooid en weder is afgebroken, weten wij
niet. In ieder geval neemt men gewoonlijk aan, dat de herbouw van de S.
Marco in Byzantijnschen stijl omstreeks 1065, kort voor de regeering
van Selvo, begonnen is. (Dat de overblijfselen van de oude gedenk-kapel
en van de nog oudere kerk van S. Teodoro voor het nieuwe gebouw
gebruikt zijn, wordt bewezen door het feit, dat ongeveer dertig jaren
geleden gedeelten van deze kerken in het tegenwoordige gebouw gevonden
werden). In 1094 was de nieuwe, prachtige kerk gereed om ingewijd te
worden; maar na den grooten brand van 976 was het stoffelijk overschot
van den H. Marcus verdwenen, blijkbaar door de vlammen vernield. De
merkwaardige geschiedenis van zijn gelukkige redding, de miraculeuze
wijze, waarop hij zichzelf door den geur en het uitstrekken van een
hand met den gouden ring openbaarde, behoeft hier niet verteld te
worden. Diegene van ons, die niet dadelijk bereid mochten zijn de legende aan te nemen, zooals
deze door de Venetiaansche kunstenaars wordt voorgesteld, kunnen
misschien overtuigd worden door de mededeeling dat in 1811 het lichaam
van den Heilige13, of hetgeen als zoodanig dienst moest doen,
ontdekt werd in de crypte van de kerk en dat aan den vinger de beroemde
gouden ring werd gevonden en niet ver daarvandaan een metalen plaat,
waarop de datum (8 October 1094) en de naam van Selvo’s opvolger,
Doge Vitale Falieri gegraveerd was.

Onder hen, die in dezen tijd Venetië bezochten om hun hulde
brengen aan de overblijfselen van den Heilige14 en de
nieuwe kathedraal met haar oostersche mozaïeken en marmeren
beelden te zien, was Hendrik IV. Hij werd op luisterrijke wijze
ontvangen en uit dankbaarheid voor de privileges, die hij aan de
Venetiaansche kooplieden toestond, ontving hij waarschijnlijk de
belofte, dat de Venetiaansche vloot hem zou bijstaan tegen zijn
talrijke vijanden, want in dit tijdperk van zijn regeering was hij niet
slechts gewikkeld in den wanhopigen strijd tegen het Pausdom en tegen
de steden, die overal in Italië waren opgestaan, maar ook was hij
in botsing gekomen met zijn eigen zonen, hetgeen een veel droeviger
ramp voor hem was.

De Venetianen namen op schitterende wijze deel aan den eersten en
tweeden kruistocht, misschien meer met het oog op handelsbelangen dan
uit godsdienstige beweegredenen, ofschoon Ruskin ons verzekert, dat
Venetië, al was het ook zeer begeerig, toch oprecht vroom was en
niet alleen zonder meer beheerscht werd door een begeerte naar geld
maar ook naar roem en marmeren zuilen. Als een bewijs van zijn
commercieele afgunst kunnen wij misschien het feit beschouwen, dat
Venetië op den eersten kruistocht met gunstigen afloop een zeer
belangrijken zeeslag tegen de Pisanen leverde bij Rhodus, en als een
staaltje van zijn begeerte naar het bezit van marmeren zuilen kunnen
wij ons de drie prachtige zuilen in herinnering brengen, die
in 1127 door Doge Michieli naar zijn vaderstad werden gebracht;
Michieli was naar het oosten getrokken om Koning Boudewijn te helpen,
had de Saraceensche vloot bij Jaffa (Joppe) een verpletterende
nederlaag toegebracht, had Tyrus helpen innemen en op zijn terugtocht
vele eilanden, die aan den Keizer van het Oosten behoorden, veroverd en
geplunderd. Bij den schitterenden buit, dien hij in triomf naar
Venetië bracht, waren de lichamen van de twee heiligen, waarover
reeds gesproken is en deze drie groote zuilen; éen van deze ligt
nog in het groote kanaal en de andere twee werden met veel moeite
opgericht onder de bekwame leiding van een Lombardisch ingenieur,
Barattieri, en hebben reeds meer dan 700 jaar op de Piazzetta
gestaan15.

In 1172 vond er weder een verandering in de staatsregeling plaats.
Het gezag van den Doge werd nogmaals beperkt, maar voor den tweeden
keer werd de macht van de edelen vergroot door een maatregel, die
zooals het volk geloofde, een democratische strekking had, doch
inderdaad een tegengestelde uitwerking bleek te hebben. De
sestieri (zes wijken van de stad) kregen in naam het recht den
grooten jaarlijkschen Raad te kiezen; maar ofschoon dit lichaam voor de
eerste maal gekozen werd door de twaalf, die de zes wijken benoemd
hadden, benoemde de Raad na het eerste jaar zelf de twaalf kiezers. Er
werd ook door den Raad een commissie uit zijn leden afgevaardigd om den
Doge te kiezen. Aldus werd het volk ten opzichte van zijn kiesrecht
bedrogen.

In 1177 had te Venetië de dramatische ontmoeting plaats van
Frederik Barbarossa en Paus Alexander III. Dit is reeds beschreven in
het Historisch Overzicht (p. 337). Tijdens den derden kruistocht
(1189–92), waarbij Frederik Barbarossa het leven verloren heeft,
zonden de Venetianen, waarschijnlijk weder met het oog op hun
handelsbelangen en misschien ook om andere redenen, een sterke vloot
naar het oosten, waar zij zich onderscheidden bij het ontzet van Tyrus
en de belegering van Akkon (Acre).

In 1193 werd tot Doge de beroemde Enrico Dandolo gekozen, wiens naam misschien bij sommigen van
ons eerst bekend is geworden door Byron16, al is het
twijfelachtig of Byron hem met recht blind noemt17. Reeds
gedurende een halve eeuw had hij uitgeblonken zoowel in de staatkunde
als in den oorlog, en ofschoon hij nu reeds ongeveer vijf en tachtig
jaar oud was, zullen wij toch nog veel meer van hem hooren in een later
hoofdstuk, want op den leeftijd van zeven en negentig veroverde hij
tweemaal Constantinopel en zijn wapenfeiten bij de bestorming van die
stad hebben hem met een nimbus van roem omgeven, die zelfs door de
onrechtvaardigheid en de verschrikkingen van dezen zoogenaamden vierden
kruistocht niet verbleekt is.







Milaan.




De geschiedenis van Milaan biedt een zeer sterke
tegenstelling met die van Venetië. Het was geen zeemogendheid en
evenmin een welvarende handelstad. Het bezat geen natuurlijke
verdediging, en daar het dicht bij de noordelijke poorten van
Italië lag, is het steeds de prooi geweest van indringers en heeft
het wellicht meer dan eenige andere stad in Europa, met uitzondering
misschien van Rome, geleden, door verwoesting en vreemde
overheersching, van den val van het Romeinsche Keizerrijk tot onze
dagen. Venetië was, ofschoon het volstrekt niet altijd een
voorbeeld van politieke vrijheid was, toch onder haar eigen Doges
gedurende elf eeuwen (697–1797) autonoom, terwijl Milaan tweemaal
bijna geheel met den grond gelijk werd gemaakt, en gedurende al deze
lange eeuwen zuchtte onder het juk van vele vreemde heerschers18, uitgezonderd de twee eeuwen (1076–1277)
van stormachtige en onzekere republikeinsche vrijheid.

Van het Romeinsche Mediolanum, ofschoon het van de dagen van
Diocletianus tot den tijd van Attila de residentie was van de
Westersche Keizers was en, naar men zeide, Rome
in omvang en belangrijkheid evenaarde, is nauwelijks iets overgebleven,
behalve de zestien Corinthische zuilen in den Corso della Porta
Ticinese. Uit de dagen van St. Ambrosius en St. Augustinus bestaan
waarschijnlijk nog slechts eenige gedeelten van de basiliek van S.
Ambrogio, die geheel gereconstrueerd is in de negende eeuw, en ofschoon
de Franken en Bourgondiërs, die in 538 de stad plunderen en
volgens Procopius 300.000 inwoners slachtten, naar men vertelt een paar
kerken hebben gespaard, is naar alle waarschijnlijkheid het oudste
ongeschonden gebouw in Milaan de S. Lorenzo, die eenige jaren na de zoo
even vermelde ramp gebouwd werd19 op de fundamenten van een
Romeinschen tempel.

Sinds de dagen van St. Ambrosius was de kerk van Milaan, evenals die
van Ravenna, geneigd haar onafhankelijkheid tegenover Rome te
handhaven, en in tijden van gevaar of wanorde na den val van het
Longobardische koninkrijk maakten de Aartsbisschoppen van Milaan zich
soms van de leiding van de stad meester en namen de teugels van het
burgerlijk gezag in handen. Een treffend voorbeeld hiervan ziet men in
den persoon van den Aartsbisschop Aribert (Heribert, Herbert), die
ongeveer tien jaar lang, van 1035 tot 1045, zich tegen de Keizers
Koenraad II en Hendrik III verzette. Eerst stond hij aan den kant van
de keizerlijken (voor kroning van Koenraad en Gisela zie p. 310) en
voerde den adel aan tegen het volk en de lagere nobiliteit; maar er
viel verdenking op hem en hij werd door Koenraad gevangen genomen. Ten
slotte stelde hij zich aan het hoofd van de volkspartij en trotseerde
de keizersgezinde edelen en de strijdmacht van den Keizer, die Milaan
aanviel, maar stierf, terwijl het nog steeds belegerd werd. Aribert
schijnt de geheele burgerij met geestdrift voor de vrijheid bezield te
hebben en sloeg de aanvallen van de belegeraars dapper af. Een
uitvinding van hem, die later door andere Italiaansche steden werd
nagevolgd20, bleek zeer krachtig de vaderlandslievende
gevoelens van de burgers op te wekken. Dit was de Carroccio,
die, evenals de Ark van de Israelieten, de
burgers naar het slagveld vergezelde, een wagen, die door ossen werd
getrokken, en waarop een mast stond met een groot crucifix en twee
wapperende vaandels. Van dezen wagen of van een tweeden, die daar
achter kwam, weerklonk de bel, die aan den strijders signalen gaf.

Ondanks den gunstigen uitslag van dezen strijd bevond Aribert zich
toch in een zeer moeilijken toestand als tegenstander van de
aristocratische partij, waartoe hij behoorde als een verdediger van de
onafhankelijke Milaneesche Kerk en van het huwelijk der geestelijken.
De hervormers van Cluny en Hildebrand, die de partij van het Pausdom en
het coelibaat vertegenwoordigden, waren op de hand van het volk van
Milaan, evenals Aribert, maar zij waren bittere vijanden van de
autonomie der Milaneesche Kerk van St. Ambrosius, waarvan hij, evenals
de adel, een vurig voorstander was. Eindelijk trok hij zich uit het
openbare leven terug en stierf kort daarna (1045). Na zijn dood hadden
er hevige gevechten plaats, daar het volk voor zijn politieke vrijheid
en religieuze slavernij streed, terwijl de adel, die krachtig opkwam
voor de onafhankelijkheid van zijn Kerk en gehuwde geestelijken, zelfs
bereid was zijn staatkundige vrijheid aan den vreemden vijand te
verraden. Ten slotte kreeg de partij van den Paus en het volk de
overhand; de gehuwde priesters werden uit de kerken gejaagd en hun
echtgenooten in het openbaar door de vrouwen van de stad gehoond en
beleedigd. Een diaken van de Kerk van Rome, Erlembald, maakte zich
meester van het hoogere gezag en regeerde een tijdlang over Milaan met
een Raad van Dertig, terwijl hij zich zulk een ijverig voorstander van
de pauselijke partij betoonde, dat hij door den Paus vereerd werd met
den titel van il Gonfaloniere della Chiesa. Doch er waren nog
vele, die aan hun Ambrosiaansche Kerk verknocht waren, en toen
Erlembald bij een oproer was gedood, besloten de Milaneezen zich voor
een nieuwen aartsbisschop te wenden tot Hendrik IV, en niet tot
Gregorius; wegens die daad werd Milaan door den banbliksem van den Paus
getroffen.

Niet lang daarna hooren wij voor het eerst van Consuls te Milaan.
Het schijnt wel alsof de Milaneezen besloten hadden hun
godsdiensttwisten ter zijde te zetten ter wille van hun republikeinsche vrijheid. Ongeveer zestig of
zeventig jaren lang wordt er weinig vermeld, een feit, dat men zonder
twijfel moet toeschrijven aan betrekkelijk vreedzame en welvarende
toestanden. Omstreeks 1154 wordt deze rust afgebroken door de geweldige
botsing van Frederik Barbarossa met de Lombardische steden en, zooals
wij reeds weten, was Milaan het middelpunt, de Carroccio als het
ware, waar om heen zich de strijd ontwikkelde. Den uitslag van dien
strijd en de lotgevallen van Milaan hebben wij reeds beschreven.







Florence (tot 1200)


La bellissima e famosissima figlia di
Roma, Fiorenza.

Dante.






In verband met Florence, dat later in het bijzonder
onze aandacht zal vragen, is er betrekkelijk weinig van algemeen belang
te vermelden gedurende deze vier eeuwen en dit onderwerp wordt dan ook,
niet alleen door den Taciteïschen Machiavelli, maar zelfs door
Sismondi in zijn uitvoerig werk van zestien deelen kort afgehandeld. Er
zijn echter verschillende bijzonderheden, die alleen door het feit, dat
zij betrekking hebben op de “schoonste dochter van Rome”,
een sterke bekoring uitoefenen op allen, die de Italiaansche kunst en
de Italiaansche literatuur liefhebben. Wij zullen hier in het kort de
vroegste lotgevallen van de stad beschrijven en dan eenige van deze
details geven, zonder ons bij het laatste al te zeer om den
historischen samenhang te bekommeren.

Florentia was ongetwijfeld oorspronkelijk niets anders dan een
aanlegplaats aan de rivier van de Etruriërs en Galliërs, die
de vesting Faesulae op den heuvel bewoonden. Het werd eerst een stad,
toen de pax Romana na de burgeroorlogen van Marius en
Sulla grootere veiligheid aan de laaglanden verschafte. Faesulae deed
dienst als hoofdkwartier van het leger van Catilina. Toen dit genomen
werd, zijn waarschijnlijk de zware Etruscische muren (waarvan nu nog
overblijfselen zijn gevonden) geheel afgebroken; maar de stad bleef
bestaan. Florentia werd volgens de overlevering door Julius Caesar
gesticht. Hij vergrootte het waarschijnlijk en omgaf het met muren,
gelijk Romulus het gedaan had met Roma quadrata, als
Romeinsche castra (zie p. 68). Hij voorzag het van baden en
tempels, een citadel en een amphitheater, en bevolkte het niet alleen
met bewoners van Faesulae maar ook met Romeinsche
coloni21. Overblijfselen van het oude Romeinsche
Florentia kan men misschien vinden in den onderbouw van het
Baptisterium22, dat volgens den ouden geschiedschrijver
Villani († 1348) oorspronkelijk een tempel van Mars, den
beschermgod van Florence, was geweest. Een ander zeer belangrijk
overblijfsel, dat ten slotte verdwenen is door de groote overstrooming
van 1333, twaalf jaren na den dood van Dante, was een standbeeld van
Mars. Dat stond misschien vroeger in dien tempel. Later werd het op een
zuil dicht bij de rivier geplaatst; het werd er door de Goten
afgeworpen en lag eeuwen lang in of bij het water. Toen de Ponte
Vecchio werd herbouwd (volgens sommigen door Karel den Groote,
waarschijnlijk gebeurde dit niet voor 1180 ongeveer) werd het verweerde
standbeeld, of beter hetgeen er nog van over was, aan het begin van de
brug gezet, waar het later met sombere gebeurtenissen in verband werd
gebracht; want dicht bij dezen “verminkten steen, die de brug
bewaakt”23, zooals Dante zegt, werd aan den oorlogsgod
de jonge Buondelmonte geofferd; en deze moord had de uitbarsting van
den bitteren strijd tusschen de Neri en Bianchi te Florence ten
gevolge.

[image: 49. S. Maria di Collemaggio, Aquila.]
49. S. Maria di Collemaggio, Aquila.



Maar, om terug te keeren tot vroegere tijden, men zal zich
herinneren, hoe, omstreeks het jaar 405 Florence, evenals Fiesole, werd
belegerd door Radegast en zijn geweldig leger van barbaren uit het
noorden en hoe Stilicho aanrukte om de stad te ontzetten en de
belegeraars versloeg (zie p. 69). Villani schrijft de redding
toe aan de uitwerking van de gebeden van den eersten, grooten bisschop
van Florence, St. Zenobius; de meesten van hen, die Florence bezocht
hebben, zullen de legenden, die met hem in verband staan, wel kennen.
Ongeveer honderd en vijftig jaren later, heeft Totila, zegt men, de
stad geplunderd en alles verwoest, behalve het Baptisterium, een daad,
waarvan Dante ten onrechte Attila beschuldigt. Nadat wederom eenige
eeuwen waren verloopen, bracht Karel de Groote een bezoek aan de stad;
hij stichtte, zooals de overlevering en een inscriptie op den voorgevel
verzekeren, de kleine basiliek van de Santi Apostoli, die hij door den
Aartsbisschop Turpin in tegenwoordigheid van Orlando en andere van zijn
paladijnen liet inwijden(!).

Over de gebeurtenissen gedurende de heerschappij van de Karolingers
en de woelige tijden van den zoogenaamden regno d’
Italia indipendente kan weinig met zekerheid vermeld worden. Dat de
stad nu zeer welvarend was, blijkt wel uit de herhaalde bezoeken, die
de Keizers, zooals de Otto’s, er brachten, en ook uit het feit,
dat vele prachtige Romaansche bouwwerken door de kroniekschrijvers
genoemd worden. Onder deze moeten wij in het bijzonder op de S. Miniato
de aandacht vestigen, die volgens Machiavelli door Hendrik II in 1002
gesticht is. Zij is van al deze Romaansche kerken, die nog in Florence
over zijn, het eenige ongeschonden voorbeeld.

Ten tijde van Otto II en Otto III werd Florence (tot 1001 of
misschien tot 1006) bestuurd door den beroemden Markies Ugo van
Brandenburg, il gran barone, zooals hij door Dante
wordt genoemd, den voorvader van vijf adelijke Florentijnsche
geslachten, wiens graftombe, gebeeldhouwd door Mino da Fiesole, men in
de Badía (de Abdij-kerk, gesticht door zijn moeder, Gravin
Willa, in 978) kan zien. Zijn opvolger, Markies Bonifacius, die zijn
macht uitbreidde als Hertog van Ferrara, Modena en Mantua, was de vader
van de bekende Gravin Mathilde, van wie wij reeds zooveel gehoord
hebben.

Onder Bonifacius († 1052), zijn weduwe Beatrice (†
1076) en hun dochter Mathilde († 1115) werd Florence een
belangrijk handelscentrum en breidde zich uit buiten de cerchia
antica van haar oude muren, waarbinnen nog in de dagen van Dante de
klokken den Florentijnen de uren verkondden24.
Dit was de Gouden Eeuw van Florence, die met zoo
groote liefde door den ouden Cacciaguida in den
Paradiso25 wordt beschreven. De stad was wat haar
gezindheid betrof geheel Welfsch, en de ellendige inwendige veeten
waren nog niet binnengedrongen. Mannen en vrouwen leidden het
eenvoudige leven van den heldentijd. Zij konden nog aan iets hoogers
denken dan aan het vermoorden van hun medeburgers. Cacciaguida zelf,
zooals wij reeds weten, gordde het zwaard van kruisvaarder aan en
volgde Keizer Koenraad III naar het oosten, waar hij in den strijd
tegen de ongeloovigen werd gedood, “ontzwachteld uit de
bedriegelijke wereld”, om zijn eigen vreemde uitdrukking26 te gebruiken. En wij vernemen, hoe een andere
Florentijnsche kruisvaarder, een lid van het edele geslacht der Pazzi,
uit Jeruzalem stukken van het Heilige Graf meebracht, waaruit de
bisschop in tegenwoordigheid van een opgewonden menigte vuur sloeg om
daarmede de kaarsen op het hoogaltaar aan te steken—een feit, dat
nog steeds met Paschen herdacht wordt door de plechtigheid van de witte
duif, de columbina della casa de’ Pazzi, die
hetzelfde heilige, altijd brandende vuur van het altaar van den Duomo
brengt om het vuurwerk van den carro de’ Pazzi
op de Piazza te ontsteken.

Omstreeks 1063, tijdens de regeering van Gravin Beatrice en haar
tweeden gemaal, Godfried van Lotharingen, kwam de stemming van het volk
tot een uitbarsting, die door haar heftigheid en hardnekkigheid bewees,
hoe onafhankelijk en onhandelbaar de Florentijnen werden. Keizer
Hendrik IV, die zooals wij gezien hebben, met de Pausen over de
verkiezing en de investituur van de bisschoppen streed en die vele van
zijn eigen bisschoppen had benoemd, trachtte den Florentijnen een
bisschop, Mezzabarba geheeten, op te dringen; zijn vijanden
beschuldigden er hem zelfs van den bisschopsstaf aan dien man verkocht
te hebben. Ongeveer vijf jaren lang heerschten er voortdurende
onlusten. De Paus zond tevergeefs Pietro Damiano om den vrede te
herstellen. Ten slotte verscheen een kampioen, een dweepzieke monnik,
die aanbood zich aan den vuurproef te onderwerpen en, gelukkiger dan de
arme Savonarola, daar ongedeerd afkwam. Daarop werd hij tot
bisschop gekozen en moest Mezzabarba verdwijnen.

In 1114, een jaar voor den dood van Mathilde, verzochten de Pisanen
(die later zoo gehaat waren in Florence, dat Dante op hen schimpt als
“vossen vol bedrog” en als “de schande van het
schoone land waar men si hoort”) de Florentijnen, of zij
hun land tegen Lucca wilden beschermen, terwijl zij op hun expeditie
naar de Balearische eilanden waren. Dit deden de Florentijnen en de
Pisanen schonken hun uit dankbaarheid de twee prachtige porfieren
zuilen, die bij den oostelijken ingang van het Baptisterium en de
bronzen deuren van Ghiberti staan. Het lijkt wel een uiting van lage
wraak, dat de Florentijnen juist aan deze zuilen de kettingen uit de
haven van Pisa hebben opgehangen, die de Genueezen op de Pisanen
veroverd hadden. In onze dagen evenwel is dit onrecht hersteld, en
thans hangen de kettingen in den Campo Santo te Pisa.

Ten opzichte van haar bekende nalatenschap schijnt Mathilde zich als
particuliere eigenares een recht te hebben aangematigd, waarop zelfs de
machtigste van de feudale monarchen ternauwernood aanspraak zou durven
maken. Het was haar bedoeling aan de Kerk, en wel aan den Paus als
vertegenwoordiger van de Kerk, niet alleen haar allodiale bezittingen
na te laten, maar ook het geheele Toskaansche gebied, dat voornamelijk
uit leengoederen bestond, die volgens het feudale stelsel aan het
Keizerrijk vervielen. Deze nalatenschap bracht veel ellende met zich
mede, maar voor Florence was het indirect een zegen, daar de poging om
het gebied van de stad bij ontstentenis van een rechtmatigen opvolger
willekeurig weg te schenken voor de stad een prikkel werd om te streven
naar republikeinsche vrijheid.

De republikeinsche regeeringsvorm, die langzamerhand werd ingevoerd,
zal bij latere gelegenheden onze aandacht trekken. Het zal hier
voldoende zijn er op te wijzen, dat het eenige krachtige bolwerk van de
volkspartij bestond in de Kooplieden-gilden (Arti), waardoor de
middenstand, die vooral veel invloed had door den handel en de
ambachten, zich vereenigde tegen den adel. Een feit, dat het
zelfvertrouwen van de burgers verhoogde en hun besef gaf van hun eigen
kracht, was de inneming en verwoesting van Fiesole, dat, ofschoon het
geen sterke vesting meer was, den burgers van de
jonge republiek een doorn in het oog was geworden.

In 1173 werd de stad met een nieuwen, tweeden kring van muren
omgeven. Deze sloten een aanmerkelijk grooter ruimte in dan het oude
Florentia quadrata, ofschoon veel van hetgeen wij gewoon zijn te
beschouwen als typisch Florentijnsch buiten die muren staat. Een paar
jaren later werd de volksregeering voor eenigen tijd omvergeworpen door
een opstand van den adel, die geleid werd door het Duitsche geslacht
der Uberti, voorvaders van Farinata, dien Dante in den Inferno uit zijn
vlammende graftombe zag oprijzen met somberen en uitdagenden trots,
“alsof hij de Hel in groote verachting hield”27, maar die zeker een beter lot verdiend had als
degenen, die Florence van volkomen ondergang na de nederlaag bij de
Arbia gered had.

[image: Munt van Florence, c. 1200.]
Munt van Florence, c. 1200.



De Uberti zetten de republikeinsche Consuls af en hadden gedurende
twee jaren ongeveer (1177–79) het hoogste gezag in handen, maar
toch bleek ten slotte de volkspartij krachtiger te zijn en
niettegenstaande Frederik Barbarossa hen trachtte te overweldigen,
dwongen zij eindelijk den adel zich te onderwerpen aan den door het
volk gekozen magistraat28 en zich, voor een deel ten
minste, te vestigen binnen den kring van de nieuwe muren in de nieuwe
stadswijken (Sestieri). Deze regeling was blijkbaar
noodzakelijk, maar het bracht een nieuw en verschrikkelijk gevaar mede,
want deze edelen begonnen nu onneembare torens29 binnen de
grenzen van de stad te bouwen en vormden de zoogenaamde
“torenvereenigingen” (Società delle
Torre), die gericht waren tegen de Arti of
Kooplieden-Gilden. Bovendien begonnen zij, daar zij zoo dicht bij
elkander woonden, onderling strijd te voeren. Het kwam tot
een uitbarsting in 1215, toen, zooals wij reeds verteld hebben, de
jeugdige Buondelmonte werd vermoord om de beleediging te wreken, die
hij de aanzienlijke, aan de Uberti verwante familie der Amidei had
aangedaan door zijn verloving te verbreken en een meisje van het
geslacht der Donati te trouwen. Dit had het uitbreken van de
familie-veeten ten gevolge, die, in verband met de politieke twisten
der Welfen en Ghibellijnen, gedurende vele jaren Florence zoo veel
ellende zouden brengen. 










1 Met het
Pausdom, een staatkundige macht, die om zoo te zeggen over
“tooverwapens” beschikte, kan uit de Grieksche geschiedenis
niets vergeleken worden, ofschoon de listen van de Delphische priesters
dikwijls grooten invloed hadden. Wat betreft de ellendige inwendige
twisten en het verraderlijke heulen met buitenlandsche vijanden,
Perzen, Macedoniërs, Saracenen, Duitschers, geven Griekenland en
Italië elkander weinig toe.

2 Sommigen
hebben getracht de Italiaansche republiek in verband te brengen met het
Romeinsche municipium, anderen met het volkselement in het
Longobardische regeeringsstelsel; maar de ware bron moet men zonder
twijfel in den menschelijken aard zoeken.

3 Amalfi,
dat nu een visschersdorp is, gelegen tusschen de steile rotsen, die de
Baai van Salerno insluiten, was in die dagen een stad van 50.000
inwoners.
Onder zijn Dogen en later onder het bestuur van de Noormannen strekte
het zijn handel uit tot Egypte, Syrië en Arabië en bracht een
belangrijk gedeelte van de eerste Kruisvaarders naar het Oosten. Een
bewijs van zijn macht ter zee zijn de Tavole Amalfitane, een
maritieme code, die langs de geheele Middellandsche zee gebruikt werd.
Naar een stichting, die door een rijk koopman uit Amalfi te Jeruzalem
gegrondvest was, droegen de Hospitaalridders (Johanniters) hun naam.
Het lage gedeelte van de stad Amalfi is door overstroomingen
weggespoeld.

4 De
Saracenen hadden tot nog toe Sardinië, Corsica, de
Balearen en een groot gedeelte van Spanje en Noord-Afrika in hun macht
gehad. Zij hadden zelfs Genua geplunderd (936) en staken een deel van
de stad der Pisanen in brand en breidden hun rooftochten uit tot Ostia.
Op Sicilië heerschten zij, totdat zij door de Noormannen werden
overwonnen (1070–1090).

5 Na de
verovering van Sardinië en Corsica versloegen de Pisanen de
Saracenen bij Tunis en in 1063 vernielden zij een sterke vloot van de
Muzelmannen op de hoogte van Palermo. In 1114 veroverden zij de
Balearen. Het hoogtepunt van de macht van Pisa ter zee kan men wellicht
het jaar 1203 noemen, toen zij de drie en vijftig scheepsladingen aarde
van Jeruzalem naar hun stad voerden om hun Campo Santo te maken.
Tachtig jaar later werd hun door de Genueezen en Florentijnen een
verpletterende nederlaag toegebracht bij het rotseilandje Meloria (bij
Livorno).

6 Zij
leenden b.v. dikwijls schepen aan Frederik I en Hendrik VI. De gunst
van den Keizer bekrachtigde wel is waar vele van hun rechten en hielp
hen tegen mededingers, maar deze hardnekkige Ghibellijnen en
boosaardige republikeinen zijn toch een schandelijk verschijnsel,
waarop men liever terugziet als een achtergrond voor de verroeste
ketenen, die nu op den Campo Santo hangen, oude zegeteekenen, die Genua
en Florence aan Pisa hebben teruggegeven in de negentiende eeuw, toen
Italië het waard bleek te zijn een natie te worden.

7 Het
schijnt, dat Ravenna zich op een afstand hield en imperialistisch
gezind was. Het stond onder keizerlijke Podestà en later
onder de Polenta. Ferrara werd bestuurd door de Markiezen van Este
sinds den tijd van Hendrik IV tot de dagen van Tasso, meer dan
vijfhonderd jaar. Bologna werd door Hendrik V tot een vrije stad
gemaakt in 1112 en sloot zich bij den Bond aan; maar eerst in 1228
verjoeg het zijn edelen en aanvaardde een volledigen republikeinschen
regeeringsvorm, zooals die van Florence.

8 Na den
dood van Gravin Mathilde in 1115 verwierf Siena de onafhankelijkheid en
kort daarna nam het, tenzij de stad reeds lang geleden daartoe het
recht had gekregen van Karel of Otto den Groote, zooals de overlevering
beweert, als zijn banier een witten leeuw op een rood veld aan met het
woord Libertà. Omstreeks dezen tijd bracht Siena dien grooten en
gelukkigen tegenstander van Frederik, Paus Alexander III voort. Later
kregen de edelen weder de overhand en het was door de hulp van Siena,
dat de Florentijnsche Ghibellijnsche ballingen den bloedigen slag bij
Montaperti aan de Arbia wonnen (1260). S. Gimignano, dat het eerst
vermeld wordt in de 10e eeuw en langen tijd aan Volterra onderworpen
was, verwierf zijn vrijheid reeds voor 1200 en had zijn eigen consuls
en gemeenteraad.

9 Geheel
herbouwd en met Grieksche mozaïeken voorzien door Doge Selvo in
1073 en op een andere plaats gebouwd in 1322.

10 Dit
paleis is in 976 afgebrand en herbouwd in 1025, en daarna is het
dikwijls veranderd.

11 Een
geschenk van Leo, den keizer van het Oosten. De tegenwoordige kerk, die
omstreeks 1470 op dezelfde plaats is gebouwd, ten oosten van het
hertogelijk paleis, bevat geen gedeelten, waarvan bewezen is, dat zij
van het oorspronkelijk gebouw zijn.

12 Zie p.
374, noot. De liefde van Selvo voor Byzantijnsche bouwkunst en
mozaïekwerk werd ongetwijfeld aangewakkerd door zijn echtgenoote,
een Grieksche prinses, di tanta delicatezza, dat zij
gewoon was zich in dauw te baden en een gouden vork in plaats van haar
handen gebruikte om het voedsel naar haar mond te brengen.

13 Naar
aanleiding hiervan wijs ik op een bijzonder bruikbaar boekje op dit
gebied: “De Heiligen in de Kunst” door M. E. Tabor
[Vertaler].

14 Het
aantal lichamen van heiligen, die genoemd worden in verband met de
geschiedenis van Venetië, is verbazingwekkend. Wij lezen b.v. van
het lichaam van den H. Stephanus, dat uit Constantinopel gestolen is;
van een hand van Johannes den Dooper en het lichaam van zijn vader, die
beide door Keizers van het Oosten ten geschenke zijn gegeven; van de
lichamen van den H. Isidorus en den H. Donatus; de aanwinst van deze
twee laatste werd als een grooter triomf beschouwd dan de inneming van
Tyrus of van Jeruzalem.

15 Voor
bijzonderheden zie men Ruskin’s St. Mark’s Rest en
ook Venice, in Mediaeval Towns. Een vreemde toelichting
op de verklaringen van de schrijvers, zoowel van oude als van moderne,
ten opzichte van de reusachtige welvaart van Venetië in deze
periode is de mededeeling van anderen, dat gedurende de regeering van
Doge Vitale Falieri (1085–96) twee derde van de burgerij
omkwam door hongersnood en aardbeving.

16 De
Schrijver vindt het onnoodig aan te teekenen, waar dit vers bij Byron
voorkomt. Bedoeld wordt: Childe Harold’s Pilgrimage IV. 12
“Oh, for one hour of blind old Dandolo!”
[Vertaler].

17 De
blindheid van Dandolo is een van de raadsels in de geschiedenis. De
kroniekschrijvers verschillen hopeloos op dit punt. Een van hen, die
voortdurend in zijn gezelschap was, zegt, dat hij volstrekt niets kon
zien. Anderen zwijgen over dit onderwerp.

18 Goten,
Longobarden, Franken, Saksers, Hohenstaufen, de Visconti,
Sforza’s, Lodewijk XII, Frans I, Karel V, Philips van Spanje,
Oostenrijkers, Napoleon, daarna weder Oostenrijkers. De Franschen
veroverden Milaan viermaal.

19 In
navolging van de S. Vitale te Ravenna. Er zijn verscheidene Romaansche
kerken (Simpliciano, Sepolcro en andere), die door de latere ramp van
1162 niet verwoest zijn.

20 Ook
door de Engelschen in 1138 nagevolgd. Bij Montaperti in 1260 boden de
Florentijnsche Welfen het laatst wanhopig weerstand rondom hun
Carroccio. Deze Florentijnsche Welfsche Carroccio was
rood geverfd, zooals hun giglio vermiglio, dien Dante (Parad.
XVI. 154) vermeldt. Hun bel heette, volgens Machiavelli, de
Martinella.

21 Dante
was overtuigd dat hij van Romeinsche afkomst was. Het is
waarschijnlijk, dat zijn geslacht (Alighieri) afstamde van de
Romeinsche Frangipani van later dagen. In de Divina Commedia (Inferno
XV, 61) laat hij zijn ouden leermeester Brunetto Latini met minachting
en haat spreken over de bestie Fiesolane, “dat ondankbaar
en kwaadwillig volk, dat in vroeger dagen van Fiesole
nederdaalde” en twist en andere ellende in Florence bracht. In
den Paradiso spreekt Justinianus over den Romeinschen adelaar,
die verderf bracht over den heuvel, aan welks voet Dante was
geboren.

22
Blijkbaar gebouwd op de plaats van den tempel, misschien door St.
Ambrosius, die zooals bekend is, in 394 de S. Lorenzo gesticht heeft of
door zijn vriend Zenobius of misschien in de zesde eeuw? of door
Theodelinda? Het was de kathedraal tot 1128, toen deze eer overging op
de S. Salvatore (S. Reparata?), het origineel van S. M. del Fiore.
Gedurende veertien eeuwen ongeveer heeft Dante’s il mio bel
San Giovanni gediend als het eenige Katholieke baptisterium voor de
Florentijnen. Hier werd Dante, evenals zijn voorvader Cacciaguida,
gelijk hij ons vertelt, gedoopt, en hier hoopte hij, tevergeefs,
eenmaal als dichter gekroond te worden (Paradiso XV, 135).

23
Paradiso XVI, 145. Men zie ook Inferno XXVIII, 107, waar Dante het
beroemd geworden gezegde van Mosca dei Lamberti aanhaalt:
“Cosa fatta capo ha” d.w.z. wie eenmaal
begonnen is, dient door te zetten. [Vertaler].

24
Ond’ ella (Fiorenza) toglie ancora
e terza e nona, Paradiso XV, 98.

25
Paradiso XV en XVI.

26
Disviluppato dal mondo fellace. Par. XV, 146.

27 Inferno
X, 36, come avesse lo inferno in gran dispitto.

28
Omstreeks dezen tijd stelden de Florentijnen, in plaats van Consuls,
als hun hoogsten magistraat een Podestà aan (een
“Macht” of “Autoriteit”, bijna een dictator,
oorspronkelijk de naam van een Duitsch bestuurder, die door den Keizer
voor een stad werd benoemd). Hij was geen Florentijn, maar een
vreemdeling en hij mocht geen Florentijnsche trouwen en ook niet eten
of drinken in het huis van een burger.

29 Een
treffend voorbeeld van deze wijze van bouwen wordt gegeven door de
vijftig (thans dertien) torens van het kleine stadje S. Gimignano. Zie
Plaat 54.









Hoofdstuk IV.

Romaansche bouwkunst1.

800–1200.




Het epitheton “Romaansch” wordt
soms toegekend aan alle rondboogstijlen van de middeleeuwsche
bouwkunst, die men afleidt van den Romeinschen stijl—aan den
vroeg-Christelijken (basiliek-stijl), Byzantijnsch-, Lombardisch-,
Toskaansch-, Normandisch-, (Fransch-, Engelsch-, Siciliaansch)-,
Duitsch- en Spaansch-Romaanschen stijl, zelfs aan den Saraceenschen,
daar deze onder invloed van den Romeinschen of Byzantijnschen stond; en
sommige schrijvers gaan zelfs zoo ver, dat zij den Gotischen stijl een
vorm van den Romaanschen noemen, en dien beschouwen als het eindelijke
resultaat van het overgangstijdperk, de rondbogen-periode. Dit gebruik
van het woord kan men misschien wel verdedigen; maar ik heb er de
voorkeur aan gegeven den Italiaanschen basiliek-stijl, den
Byzantijnschen en den Romaanschen stijl als specifiek
verschillend2 te beschouwen en in een voorafgaand hoofdstuk
is in het kort de oorsprong behandeld van die architectuur, die naar
mijn meening met evenveel recht vroeg-Italiaansch-Romaansch of
Romeinsch-Lombardisch kan worden genoemd, wanneer wij er slechts om
denken, dat het woord “Lombardisch” de
Romeinsch-Lombardische bouwkunst volstrekt niet beperkt tot hetgeen nu
Lombardije heet.

Eenige van de vroeg-Romaansche overblijfselen van het Lombardische
tijdperk en van de periode van Karel den Groote zijn reeds beschreven.
Gedurende den daarop volgenden tijd, de regeeringen der Karolingers en
de Donkere Eeuwen, onderging de architectuur, zooals alle andere
kunsten, een totale eclips, die ongeveer twee eeuwen
duurde3. Te Rome duurde de duisternis inderdaad nog veel
langer. Wij hooren van restauraties en reconstructies, waarvoor de
antieke gebouwen onbarmhartig werden geplunderd, en eenige
mozaïeken en muurschilderingen van dezen tijd zijn nog over; maar
tot de twaalfde eeuw of later, bleef Rome in diepe duisternis gehuld,
terwijl in andere deelen van Italië, zoowel in het noorden als in
het zuiden, een nieuwe, schitterende architectuur snel opkwam; deze
bouwkunst ontwikkelde zich tot wondere volmaaktheid uit de
Romeinsch-Lombardische architectuur, die reeds in de dagen van Koningin
Theodelinda (c. 600) was ontstaan, doch in haar groei blijkbaar is
tegengehouden tot het einde van de tiende eeuw, niettegenstaande een
tijdlang de kunsten en wetenschappen door Karel den Groote met zooveel
geestdrift zijn begunstigd. Misschien heeft de angst, dat de wereld in
het jaar 1000 na Chr. te gronde zou gaan, eenigermate het Christendom
verlamd en de meening verbreid, dat de oprichting van aanzienlijke
kerken overbodig was; maar, wat ook de redenen mogen geweest zijn, kort
na het jaar 1000 werd bijna de geheele Christelijke wereld aangegrepen
door een plotseling verlangen om prachtige kerken te bouwen—om de
oude plunje weg te gooien, zooals Rodolf Glaber (omstreeks 1045)
schrijft, en een nieuw, wit gewaad aan te trekken (candidam ecclesiarum vestem induere).

De Romaansche stijl is voortgekomen uit de vereeniging van de oude
Romeinsche architectuur met die van de noordelijke streken, het
vaderland van de Longobarden, en zooals Ruskin heeft aangetoond, moet
men sommige van de eigenaardigheden, die dezen stijl scherp van den
Basiliek- en Byzantijnschen stijl onderscheiden, blijkbaar toeschrijven
aan noordelijke invloeden. Een Romaansche kerk, bijvoorbeeld, biedt
meestal een treffende tegenstelling met de rijkelijk gekleurde en
versierde oppervlakten, de glanzende zuilen, de met marmer bedekte
muren en de groote mozaïeken van de Byzantijnsche
bouworde. Wij, menschen van het noorden, schijnen soms eenig wantrouwen
te koesteren jegens heldere kleuren en rijke decoratie; de meeste van
ons geven de voorkeur aan hetgeen dof en bijna kleurloos is—het
schaakbord en het spel van licht en schaduw in de schemering van
bosschen of in de groote, holle Normandische kathedralen. In
Italië had de bouwmeester van noordelijke afkomst het voordeel in
de gelegenheid te zijn zich prachtige marmeren zuilen te verschaffen of
van oude gebouwen te stelen in plaats van zware pijlers te moeten
bouwen, en de tegenstellingen van marmer, gehouwen en gebakken steen in
de Italiaansch-Romaansche bouworde zijn dikwijls buitengewoon mooi. Men
streefde niet in de eerste plaats naar een decoratief effect, dat
bereikt werd door kleur en weerspiegeling, maar belangrijker vond men
het spel van licht en schaduw tusschen de lijsten, het beeldhouwwerk,
de bogenreeksen, en alle soorten van concaaf en convex bouwwerk.
Derhalve hebben wij in het gebouw convexe vormen, zooals gebeeldhouwde
kapiteelen en hoogreliefs, om het licht op te vangen, en aan de
buitenzijde holten, die door arcades zijn gevormd, en façades
met zuilenrijen, laag-reliefs, overhangende draagsteenen, en prachtige,
diep terugwijkende portalen en ramen, die de schaduw opvangen en die,
als achtergrond voor beeldhouwwerk en marmeren kunstwerken, het gebouw
van buiten gezien een schoonheid verleenen, die onvergelijkelijk veel
hooger staat, dan van eenige oude basiliek, en misschien zelfs den
luister van zulk een kleurendroom als de S. Marco overtreft.

[image: Fresco van Paus Bonifacius VIII, Rome.]
Fresco van Paus Bonifacius VIII, Rome.

Zie de lijst der Illustraties.



[image: Standbeeld van Paus Bonifacius VIII, Florence.]
Standbeeld van Paus Bonifacius VIII,
Florence.

Zie de lijst der Illustraties.



Een zeker mate van kleurversiering werd in den
Italiaansch-Romaanschen stijl toegelaten, in het bijzonder in Toskane,
waar marmer en mozaïek vrijelijk werden gebruikt. De houten
zolderingen, die vlak waren (zooals in de Pisa-Kathedraal), of voorzien
van open timmerwerk, zooals in de S. Zeno en S. Miniato, werden met
vroolijke kleuren beschilderd. Maar deze beschilderde houten
zolderingen gaven aanleiding tot het ontstaan van het leelijke van
ribben voorziene tongewelf en uit de rechthoekige kruising van twee
tongewelven kwam het kruisgewelf voort. Deze vorm van gewelven verdween
gelukkig door de invoering van den Gotischen spitsboog en het echte
Gotische gewelf.

Een ander, ietwat latere uitvinding van den Italiaansch-Romaanschen
stijl, die daarna ook door de Gotische bouwkunst
wordt aangenomen, was het roos- of radvenster, waarvan nog prachtige
voorbeelden over zijn (zie plaat 25 en 26).

Het heerschende beginsel van de Romaansche bouworde was nog steeds
strenge, stijve kracht. Bij het antieke systeem van zuilenrijen en
architraven (wat Gotische zeloten de “kruipende, verachtelijke,
horizontale” bouworde noemen, ofschoon het leidende beginsel
juist het volmaakt verticale is) bestond geen buitengewoon zware druk
van boven en bijna volstrekt geen zijdelingsche druk (deze laatste was
inderdaad afwezig, wanneer het dak ontbrak of vlak was). Toen de door
bogen gedragen “clerestory”4 van de
basilieken hooger werd, brachten de zijbeuken voldoenden steun aan;
maar toen de Byzantijnsche koepels, de Romaansche bogen en apsiden
grootere afmetingen begonnen aan te nemen, werd het noodzakelijk muren
van geweldige dikte te bouwen of deze aan de buitenzijde te versterken.
En hier kan er in het voorbijgaan op gewezen worden, dat het beginsel
van evenwicht (in plaats van strenge kracht), dat later in de Gotische
architectuur werd toegepast, het mogelijk maakte, dat de zwaarste
massa’s gedragen werden door een systeem van bogen en pijlers (of
“bundelpijlers”) en uitwendige contraforten (steunbeeren),
zoodat betrekkelijk dunne muren, nog verzwakt door geweldige ramen, in
staat waren het geheel met groote zekerheid omhoog te houden, ofschoon
men moet toegeven, dat het inwendige van een groote Gotische
Kathedraal, wanneer men een oogenblik het uitwendige stelsel van
contra-forten vergeet, wel geschikt is om iemand een gevoel van
onbehaaglijke onveiligheid te geven.

Doch voordat wij eenige van de voornaamste voorbeelden zullen geven
van Italiaansch-Romaansche bouworde is het noodig te wijzen (ofschoon
het onmogelijk is dit hier uitvoerig te bespreken) op het lastige
vraagstuk van de verwantschap tusschen deze en den zoogenaamden
“Normandischen” en en Duitsch-Romaanschen stijl. De vraag
loopt hierover, of de architectuur van de Noormannen in Normandië,
waardoor de prachtige kerken van Caen ontstonden en die door de
Noormannen in Engeland werd ingevoerd, als ook de Romaansche bouwstijl
in het overige Frankrijk met zijn schitterende kerken van Angoulême, Toulouse,
Vézelay en Arles, en in België met de heerlijke kathedraal
van Doornik, en in Duitschland met de prachtige kathedralen van Mainz,
Worms, Trier en Spiers, en in Spanje met zijn kerken te Toro en
Tarragona en op Sicilië (Palermo en Cefalù), en ten slotte,
wat wij noemen den Italiaansch-Romaanschen stijl—de vraag is of
al deze bouworden, zooals sommigen meenen, moeten worden toegeschreven
aan het vindingrijke vernuft van de bouwmeesters der Vikings of dat
deze bouwstijl door een merkwaardige coïncidentie onafhankelijk
van elkander in al deze verschillende landen ontstond—of dat
eindelijk, zooals ik heb voorondersteld, deze architectuur is
opgekomen, toen, omstreeks de zevende eeuw, de Longobardische vorsten
in Noord-Italië, en later de Longobardische hertogen van Zuid- en
Midden-Italië inheemsche bouwmeesters, misschien de beroemde
magistri comacini (zie p. 247) gebruikten om kerken en paleizen
in Italië op te richten. Wanneer dit zoo is, lijkt het zeer
waarschijnlijk, dat de nieuwe bouwstijl zich van Italië over de
Alpen verbreid heeft langs den loop van den Rijn5, en in
Bourgondië, en daarna (c. 1060) door de hertogen van
Normandië is overgenomen. Maar in Normandië kan die
architectuur ook langs een anderen weg gekomen zijn, want deze
Normandische hertogen stonden in rechtstreeksche verbinding met
Italië door hun stamgenooten, die reeds veertig jaren in
Zuid-Italië waren, voordat de grootsche St. Etienne van Willem den
Veroveraar te Caen begon te verrijzen6.

Dit vraagstuk over den oorsprong van de Normandische bouworde zal
ieder van ons verschillend beantwoorden, naarmate hij zich meer door
zijn vaderlandsliefde of door verstandelijke redeneering laat leiden.
Maar wanneer men aldus handelt is het noodzakelijk er op te wijzen, dat
het bestaan van een gelijken bouwstijl in landen, die ver van elkander
verwijderd liggen, dikwijls verklaard kan worden door het feit, dat
bouwmeesters en werklieden niet zelden uit de beroemde centra van architectuur werden ontboden naar ver
afgelegen plaatsen. Zoo liet Venetië voortdurend bouwmeesters
komen uit Constantinopel, en Karel de Groote en andere Frankische en
Duitsche vorsten gebruikten in hun noordelijke landen ongetwijfeld vele
Italiaansche architecten; men moet zich er dus niet over verbazen,
wanneer men in Engeland en Frankrijk karaktertrekken van den
Italiaansch-Romaanschen stijl vindt of zelfs Byzantijnsche en
Oostersche versieringen (die door de kruisvaarders zijn gebracht), of
wanneer men in Italië de zigzaglijn (die, evenals de overal
voorkomende swastika7, soms misschien spontaan is
opgekomen), aantreft, of wanneer de kerk van den S.
Spirito, omdat de Engelschman Of a Mill (Offamilio) aartsbisschop en
kanselier te Palermo was, met de zware pijlers en eenigszins gespitste
bogen is gebouwd, die den Engelsch-Normandischen stijl van denzelfden
tijd (c. 1175) kenmerken. Uit zulke feiten moeten wij nog niet
afleiden, dat de Italiaansch- en Siciliaansch-Romaansche architectuur
made in Engeland was, of zelfs ook maar in Normandië.

Een treffende en schoone eigenaardigheid van de
Italiaansch-Romaansche bouwkunst is de klokketoren. Wij hebben reeds
gezien (p. 251), dat de Italiaansche campanili van oude dagteekening
zijn en dat eenige van de oude basilieken zeer mooie, ronde
klokketorens hebben; maar de hooge, vierkante campanili, die zoo
kenmerkend voor Italië zijn (en waarmede de ronde, scheeve toren
van Pisa zulk een merkwaardige tegenstelling vormt), moeten worden
toegeschreven aan den Romaanschen stijl. Te Rome, dat in andere
opzichten niet sterk onder Romaanschen invloed is gekomen, bestaan vele
fraaie, vierkante klokketorens van de twaalfde en dertiende eeuw,
zooals die van de S. Maria in Cosmedin (plaat 21),
S. Maria in Trastevere en SS. Giovanni e Paolo8. Te Rome
heeft de campanile in dezen tijd gewoonlijk verdiepingen van
donkerbruin baksteen, die gescheiden zijn door kroonlijsten van marmer
of terra-cotta en bovenaan een plat dak (want torenspitsen zijn
bijvoegsels van later datum). Behalve de benedenste heeft
meestal iedere verdieping aan elke zijde twee ramen, open of
blind, met marmeren zuiltjes (colonelli), terwijl bij de
campanili van Noord-Italië het aantal vensters, zooals bij den
klokketoren van Siena, waar elke verdieping een raam meer heeft, naar
den top van het gebouw toeneemt (zie plaat 41,
55, 65).



Lombardije en Emilia.




De Romaansche bouwkunst van Lombardije schiet dikwijls
te kort in fijnheid van ornamenteering, zooals men door haar
half-noordelijken aard wel kan verwachten en neigt soms tot het
fantastische en grillige, maar toch is het karakter manlijker en
gezonder dan het Toskaansche, of misschien moeten wij zeggen, het
Pisaansche. De voornaamste kenmerken van de Lombardisch-Romaansche
kerken zijn de buitengewoon mooie verhoudingen van de uitwendige
architectuur, de grootsche façades met zuilenrijen en soms
rijkelijk met beeldhouwwerk versierd, de fijne arcaden van de apsiden,
de prachtige inspringende portalen en ramen, de vooruitstekende
portieken met zuilen, die dikwijls op marmeren leeuwen rusten, de
heerlijke campanili en bij latere gebouwen de groote roosvensters. De
volgende zijn de belangrijkste van deze kerken. Eenige daarvan zal men
beschreven vinden in de lijst der Illustraties. De jaartallen geven bij
benadering aan, wanneer de Romaansche gedeelten van deze kerken
oorspronkelijk zijn gebouwd.


	Pavia: S. Michele (hier werden Berengarius, Frederik I en
anderen gekroond met de ijzeren kroon. Herbouwd c. 1050. Gewelf zooals
in de S. Ambrogio. Prachtig Romaansch portaal).

	Pavia: S. Pietro in Ciel d’oro (herbouwd c. 1100. Zie
plaat 13).

	Verona: S. Zeno (c. 1070–1140. plaat 55).

	Cremona: Kathedraal (1107–90) en Torrazzo
(1260–80).

	Parma: Kathedraal (1058–c. 1200).

	Modena: Kathedraal (1099–1184).

	Ferrara: Kathedraal (1135–c. 1200. plaat 39).

	Piacenza: Kathedraal (1122–c. 1200).

	Como: S. Fedele (1100? herbouwd c. 1265) en S. Abbondio (c.
750? herbouwd c. 1050, geheel hernieuwd c. 1870, maar heeft nog oude
overblijfselen). Zie p. 249.



Behalve deze is er nog een zeer belangrijke kerk, de S.
Ambrogio te Milaan, waarvan reeds herhaaldelijk melding is gemaakt. Men
zegt, dat zij omstreeks het jaar 380 door St. Ambrosius is gesticht,
maar het schijnt, dat in de negende eeuw deze kerk door Aartsbisschop
Anspert is herbouwd en ten slotte omstreeks 1140 in Romaanschen stijl
is gereconstrueerd. Het fraaie atrium dateert waarschijnlijk uit
den tijd van Aartsbisschop Anspert en de klokketoren is ongeveer 1130
gebouwd. Uitwendig is de kerk eenvoudig, vroeg Romaansch, maar het
inwendige, dat toch uit dezelfde periode is, toont zeer merkwaardige,
Gotische kenmerken door het van ribben voorziene gewelf van het schip
en de beuken, de bundelpijlers en de pilaren, die zich verheffen boven
de kapiteelen van de benedenste pijlers (zie p. 250). De vraag is, of
deze nieuwe bouworde van den anderen kant van de Alpen werd ingevoerd
in een tijd, toen dit ternauwernood bekend was in de noordelijke
landen, of dat het inderdaad hier reeds zoo vroeg ontworpen
werd9. Dit zullen wij behandelen, wanneer wij de
Italiaansch-Gotische architectuur bespreken.







Toskane.




De groep van prachtige gebouwen, die zich plotseling
vertoonen, wanneer iemand van de Via Solferino of de Via Niccola Pisano
op de Piazza del Duomo te Pisa komt, geeft een onuitwischbaren indruk
van de voornaamste trekken van hetgeen men Toskaansch-Romaansche
architectuur noemt, die misschien evenwel juister Pisaansch-Romaansch
genoemd zou kunnen worden. Wanneer men kort geleden de kerken van
Lombardije bezocht heeft, zal men gevoelen, dat men hier een
variëteit van Romaanschen stijl voor zich
heeft, dien men wel een anderen naam zou kunnen geven. Het is
onmogelijk om dit punt uitvoeriger te bespreken, maar een enkele blik
op plaat 40 zal ons toonen, dat de kenmerkende
eigenaardigheden in alle drie gebouwen (de Kathedraal, de ronde,
scheeve Toren, en de benedenste helft van het Baptisterium, want de
bovenste helft is jonger en in Gotischen stijl
opgetrokken) hierin bestaan, dat de onderste verdieping versierd is met
zuilen en hooge, blinde arcaden en dat de hoogere gedeelten, vooral van
de campanile en de façade van de Kathedraal eenige rijen van
prachtige open colonnades hebben10. Deze mooie voorzijden,
die men te Pisa zoo goed kan zien en te Lucca niet zoo volmaakt zijn,
kent men in Lombardije nauwelijks, en het feit, dat zij in
Dalmatië worden gevonden, schijnt er op te wijzen, dat zij moeten
worden toegeschreven aan Byzantijnsche of Oostersche invloeden, zooals
men wel kan verwachten in een tijd, toen de Pisaansche vloten de
Saracenen van de zeeën joegen en de kusten van de Levant
bezochten.

Er zijn in Pisa nog verscheidene andere Romaansche kerken, namelijk
de S. Sisto (c. 1090) en de S. Frediano (c. 1150) en de S. Paolo (c.
1220?), welke laatste een fraaie Pisaansche façade heeft. Te
Lucca zijn veel kerken11 in navolging van de Pisaansche
gebouwen opgericht, maar wat de schoonheid der verhoudingen betreft,
moeten zij voor den Dom van Pisa onderdoen, zooals men kan zien op de
afbeelding van de kathedraal, wier voorzijde van 1204 ongeveer dateert
(zie plaat 41). Een nog grooter gebrek aan
artistiek gevoel vertoont de S. Michele, bij welke kerk de gevel
aanmerkelijk hooger is opgetrokken dan het dak, om ruimte te krijgen
voor de Pisaansche façade met colonnades. Een ander overdreven
navolging van deze voorzijde wordt geleverd door de S. Giovanni te
Pistoia.

Van de Florentijnsch-Romaansche architectuur is het meeste
verdwenen, maar behalve de overblijfselen, die nog gedeelten vormen van
de SS. Apostoli, S. Spirito en S. Lorenzo, is er nog een
zeer beroemd en volmaakt voorbeeld over, de S. Miniato:


la chiesa, che soggioga

La ben guidata sopra Rubaconte12.



In sommige opzichten lijkt de S. Miniato meer op een
Latijnsche basiliek dan op een Lombardisch-Romaansche kerk. Het is een
van de meest belangwekkende voorbeelden van den overgang van de
basilieken naar den Romaanschen stijl en een bewijs, dat de
Florentijnen de Romaansche bouworde, evenals later de Gotische
architectuur, met bedachtzame terughoudendheid beschouwden. De
voornaamste, kenmerkende trekken kan men gemakkelijk op de plaat
waarnemen (zie pl. 30). Hier kan slechts de
aandacht gevestigd worden op het verschil met den Romaanschen stijl
door de opmerking, dat de rijke marmer-incrustatie van de binnenmuren
en de voorzijde13, die een opgewekten indruk maakt door het
gebruik van wit en zwart marmer, zonder eenige open arcades of effect
van licht en schaduw, meer in den geest van de Byzantijnsche dan van de
Romaansche bouwkunst is en bijna even ver van de Lombardisch-Romaansche
architectuur verwijderd schijnt te zijn als de Pisaansche daarvan
verschilt. Zooals wij zullen zien, bloeide de Byzantijnsche
schilderkunst vóor de dagen van Cimabue te Florence, hetzij door
tusschenkomst van Venetië of door de Byzantijnsche schilderkunst
in Zuid-Italië, en waarschijnlijk moet men de met marmer ingelegde
façade van de S. Miniato, evenals bij sommige andere Toskaansche
kerken, aan dergelijke invloeden toeschrijven.







Midden- en Zuid-Italië.




In het tijdperk, toen (1000–1100) in Italië
de architectuur begon te herleven, werd Florence door de Markgraven,
Ugo, Bonifacius en Guelf bestuurd en was noch met het Keizerrijk noch
met Lombardische steden op goeden voet. Dit is misschien de
oorzaak van het feit, dat de Lombardische vorm van Romaansche
architectuur hier niet begunstigd werd, en uitgezonderd een periode van
vriendschap, die slechts kort duurde (zie p. 387), schijnen Florence en
Pisa in een toestand van onafgebroken vijandschap en naijver verkeerd
te hebben, zoodat men er zich niet over behoeft te verwonderen, dat de
zelfgenoegzame en onafhankelijke Florentijnen zich niet wilden verlagen
om de voortbrengselen van de Pisaansche bouwmeesters na te volgen.

[image: 51. Tombe van Hendrik van Luxemburg, Pisa.]
51. Tombe van Hendrik van Luxemburg, Pisa.



Maar in andere streken van Toskane bestaan nog eenige prachtige
overblijfselen van Lombardisch-Romaansch bouwwerk. Toscanella is reeds
vermeld in verband met den vroeg Romeinsch-Lombardischen stijl (zie p.
249). De buitengewoon mooie portalen en roos-vensters van de S. Pietro
en S. Maria Maggiore (plaat 25, 26) dagteekenen van c. 1040. Te Volterra was vroeger een
fraai Lombardisch-Romaansch gebouw, de Duomo, en het oude Baptisterium
heeft nog een prachtige portiek van c. 1200 (plaat 32). Te S. Gimignano zijn verscheidene kerken van de
Tempeliers van de twaalfde eeuw, en de Duomo of Collegiata, die naar
men meent van c. 1148 dateert, bezit een mooi Romaansch schip en zuilen
(plaat 42). De twee groote centra van de
Lombardische heerschappij in Midden- en Zuid-Italië waren Spoleto
en Benevento en hier vinden wij, zooals men wel kan verwachten, zeer
schoone voorbeelden van de Lombardisch-Romaansche bouworde. De Duomo te
Spoleto dagteekent van 1050 ongeveer en werd omstreeks 1150 herbouwd;
de Duomo van Benevento werd, naar men vertelt, in het jaar 1047 door
Adalbert van Bremen bewonderd. Het is Lombardisch werk, dat onder
invloed stond van de Saraceensche architectuur. Een zeer merkwaardig
voorbeeld is ook de S. Maria di Collemaggio te Aquila (plaat 49).

Aldus kunnen wij de uitbreiding van de Lombardisch-Romaansche
architectuur van Noord-Italië in de oude Lombardische hertogdommen
nagaan, totdat deze bouwstijl, terwijl Rome bijna niet onder zijn
invloed kwam, in aanraking kwam met den Byzantijnschen en Saraceenschen
(Arabischen); en weldra zullen wij zien, dat de Noormannen in
Zuid-Italië en op Sicilië deze Noordelijke,
Romaansch-Lombardische bouworde aanvaardden en tegelijkertijd den
invloed ondergingen van de Byzantijnsche en Arabische
architectuur in het zuiden.

In vele steden van Campanië, Apulië en Calabrië staan
kerken, waarvan de meeste op barbaarsche wijze bedorven zijn, die
oorspronkelijk Romaansch waren of Byzantijnsch met prachtige koepels,
en door de Noormannen in Romaanschen (soms eenigszins Saraceenschen)
stijl zijn herbouwd of vergroot. Te Canosa (in Apulië) vertoont de
Byzantijnsche kerk van S. Sabino, die vijf koepels heeft, eenige
Lombardische toevoegsels van de Noormannen (in deze kerk staat de
graftombe van den kruisvaarder Bohemund, den zoon van Robert Guiscard).
Te Trani heeft de Byzantijnsche kathedraal een prachtige Romaansche
portiek. Te Bari zijn verscheidene oude Byzantijnsche kerken in
Romaanschen stijl bijgewerkt ten tijde van Koning Roger. De kathedraal
van Salerno werd (c. 1070) door Robert Guiscard gebouwd, en de mooie
Romaansche architectuur is nog wel waarneembaar, ofschoon de kerk door
moderne restauratie afschuwelijk ontsierd is. (Het atrium met
zijn heerlijke antieke zuilen van Paestum ontkwam aan die
“herstelling”). Verder kunnen wij te Amalfi en het naburige
Ravello merkwaardige, doch ook leelijk bedorven, voorbeelden van den
Zuid-Italiaanschen stijl in de kathedralen aldaar zien. Beide kerken
werden misschien reeds in de elfde eeuw gebouwd, zelfs vóor de
heerschappij van Robert Guiscard en de ontwikkeling van de Lombardische
architectuur der Noormannen. Maar het is waarschijnlijker, dat de
kathedraal te Amalfi dagteekent uit den tijd, toen de stad, die
eeuwenlang in meerdere of mindere mate te midden van haar vele vijanden
onafhankelijk was gebleven, zich aan den koning der Noormannen, Roger
van Sicilië, in het jaar (1131), dat op zijn kroning volgde, had
onderworpen.







Sicilië.




In een vroeger hoofdstuk hebben wij de opkomst en het
kortstondige, maar schitterende bestaan van de heerschappij der
Noormannen in Zuid-Italië en Sicilië geschetst en wij hebben
gewezen op de schilderachtige mengeling van rassen in de bevolking van
dergelijke steden als Palermo, de residentie van de koningen der
Noormannen. Palermo was, zooals het grootste gedeelte van Sicilië,
langer dan 240 jaren (830–1072) in de macht van de
Saracenen geweest. Het aantal zijner inwoners was 300.000 en men zegt,
dat het niet minder dan 300 moskeeën heeft bezeten, groote en
kleine. De Saracenen hadden veel van de voorafgaande Byzantijnsche
beschaving aanvaard, en de Noormannen op hun beurt gaven, in plaats van
de ongeloovige Muzelmannen uit te roeien, hun tamelijk groote
religieuze en civiele vrijheid, gebruikten hen als soldaten en als
ambtenaren en namen veel van hun wetenschap en kunst over.

Natuurlijk vertoont de Siciliaansche architectuur in de periode van
de heerschappij der Noormannen Byzantijnsche en Saraceensche kenmerken
gepaard met eigenschappen van de Romaansche bouworde der Noormannen,
waarvan de voornaamste bron, zooals wij zagen, de
Lombardisch-Romaansche stijl van Zuid-Italië was14. Van de
vele prachtige kerken, die door de Koningen der Noormannen, vooral door
Koning Roger en Willem den Goede, in Palermo en elders op Sicilië
zijn opgericht, waren sommige, wat het ontwerp betrof, duidelijk Byzantijnsch,
zooals de Martorana (met een koepel en drie apsiden), de S. Cataldo
(met drie koepels) en de S. Giovanni degli Eremite (met vijf koepels)
terwijl andere beslist Romaansch van bouw waren, zooals de kathedralen
te Monreale en Cefalù en de kerk S. Spirito, niet ver van
Palermo15, die reeds vermeld is als een herinnering aan de
Engelsche architectuur der Noormannen.

Vier van de meest belangrijke dezer Siciliaansche kathedralen, die
door de koningen der Noormannen werden gebouwd, zijn gegeven in de
illustraties (plaat 33, 36,
43, 44) en beschreven in de
Lijst, en ook de graftomben van Koning Roger en Keizer Frederik II
(plaat 35 en 47) zijn in de
Lijst der Illustraties besproken, zoodat hier slechts de opmerking
behoeft bijgevoegd te worden, dat de aanwezigheid van den spitsboog
door sommigen wordt toegeschreven aan Saraceenschen invloed, terwijl
anderen daarin een voorbode zien van den Gotischen
bouwstijl, zooals wij reeds hebben opgemerkt bij de S. Ambrogio. Doch
de spitsboog werd in de Romaanschen stijl niet zelden gebruikt, reeds
lang voor de komst van de Gotische architectuur, en wordt ook in
Engeland gevonden in gebouwen, die zijn opgericht vóor het
zoogenaamde overgangstijdperk tusschen de bouwkunst der Noormannen en
de vroeg-Engelsche b.v. in de Fountains- en in de Malmesbury-Abdij,
welke beide echt bouwwerk van de Noormannen zijn en in denzelfden tijd
zijn gebouwd als de prachtige Capella Palatina (plaat 33), die opgericht is door Koning Roger als de Koninklijke
Kapel van zijn paleis te Palermo—eenmaal het kasteel van de
Saraceensche Emirs, hetgeen toen, zooals Villari zegt, “het
eerste waarlijk koninklijke paleis in Europa” was, en nu behalve
de buitengewoon mooie Capella, een treurige ruïne is16.










1 Voor
verdere bijzonderheden zie Lijst der
Illustraties.

2 De
beginselen, die tot uiting kwamen door den boog, die door zuilen
gedragen wordt, den door hangbogen gedragen koepel en den spitsboog
schijnen te wijzen op de ontwikkeling van een nieuwen stijl. Ook de
Romaansche bouwkunst bezat oorspronkelijkheid.

3 Het was
juist in deze twee eeuwen (800–1000), zooals wij hebben gezien,
dat de Venetianen hun stad met prachtige gebouwen begonnen te
versieren. (De oorspronkelijke S. Marco dateert van 830; het
oorspronkelijk Doge-Paleis en de S. Zaccaria zijn uit dezelfde periode;
de tegenwoordige Torcello-Kathedraal is grootendeels van 864). Maar
Venetië stond in nauwe betrekking met de Oostersche en de
Byzantijnsche architectuur en nam geen voornaam deel aan de Romaansche
beweging, ofschoon het eenige zeer schoone voorbeelden van Romaanschen
stijl bezat, zooals de paleizen, die men op Plaat 56 kan zien, en de apsis (die nu afschuwelijk gerestaureerd
is) van Murano’s basiliek, die Ruskin met zoo groote bewondering
noemt.

4 De
vensters van de hoofdbeuk, zie p. 265.

5 De
volgende kerken zijn de voornaamste van vroeg Duitsch-Romaanschen
stijl. De jaartallen wijzen aan, wanneer de oorspronkelijk Romaansche
gedeelten van deze kerken, (waarvan de meeste nu herbouwd zijn) werden
opgericht: Gernrode (960). Keulen, St. Maria im Capitol
en de kerk van de Apostelen (960–1020). Mainz, Dom
(970–1050). Trier, Dom (1016) Spiers, Dom
(1030–1100). Worms, Dom (1120–1200).
Laach-Abdij (1100).

6 Ongeveer
1060 bouwde Robert Guiscard te Salerno en op andere plaatsen kerken in
den Lombardisch-Romaanschen stijl, die door de koningen der Noormannen
later in Sicilië werd ingevoerd.

7 Het
Indisch godsdienstig symbool, dat uit een kruis, met vier gelijke armen
bestaat, wier uiteinden in den vorm eener gamma zijn omgebogen.
[image: Swastika.]

8 Dit is
de eenige kerk in Rome, die uitwendig duidelijk Romaansche trekken
vertoont b.v. een diep terugwijkende arcade rondom het bovengedeelte
van de apsis, die in de twaalfde eeuw gebouwd is, na de verwoesting van
de oude kerk door de Saracenen van Robert Guiscard in 1084.

9 Ruskin
in zijn Stones of Venice beschouwt die schacht als een
“versteenden” vorm van de houten opstanden in de oude
gebouwen van het Noorden. “De opstand-pilaar op den pijler van
het schip blijft in het steenen gebouw. In dien vorm brachten de
Lombarden het in Italië in de zevende eeuw en het bestaat nog
heden ten dage in de S. Ambrogio te Milaan en in de S. Michele te
Pavia”.

10
Merkwaardig is het kleiner aantal zuilen van de tweede en vierde rij in
de façade en de middelste zuilen van de twee hoogste rijen boven
de middelste bogen van de twee lagere; ook de negentien bogen van de
eerste rij tegen éen en twintig van de tweede. De façade
dagteekent waarschijnlijk uit 1120, ofschoon sommigen het een eeuw
later stellen. Zonder twijfel werd het dikwijls gerestaureerd. Met den
klokketoren werd zeker omstreeks 1175 een begin gemaakt, maar hij veel
later voltooid.

11 Een
zeer interessante kerk te Lucca is de S. Frediano, oorspronkelijk
gesticht, evenals de Duomo, omstreeks 570 door den Ierschen bisschop
Frigidianus. Die kerk werd c. 1120 herbouwd. Zij heeft de gewone
Romaansche colonnade om de buitenzijde van de apsis, doch met
horizontale architraven in plaats van bogen. De vierkante klokketoren
van den Duomo heeft prachtige verhoudingen. De ronde, Pisaansche
campanile met arcaden schijnt geen navolging gevonden te hebben.

12
Purgatorio XII, 101. “De kerk, die de goed bestuurde (d.w.z.
slecht bestuurde) stad boven den Ponte di Rubaconta beheerscht”.
Zij staat op een heuvel, Monte alle Croci, bij de stad, aan den
zuidelijker oever van den Arno. De brug heet thans Ponte della Grazie.
Volgens Machiavelli was die kerk in 1002 ongeveer door Hendrik II
gesticht. Anderen geven het jaartal 1013.

13 Volgens
sommigen is de façade van de vijftiende eeuw of later; zonder
twijfel is er veel aan gerestaureerd en bijgevoegd, maar waarschijnlijk
is het geheele plan toch van de elfde eeuw.

14 Zonder
twijfel bestaat er meer dan toevallige overeenkomst tusschen de
bouwkunst der Noormannen op Sicilië en in Normandië, zooals
men kan zien bij de kathedraal te Cefalù, die blijkbaar volgens
hetzelfde plan is gebouwd als de groote St.-Etienne te Caen van Willem
den Veroveraar. De kathedraal te Cefalù werd waarschijnlijk
gesticht in 1129 en de St. Etienne werd kort na Willem’s dood,
die in 1087 plaats vond, voltooid.

15 Buiten
de Porta Agata en dicht bij het tooneel van den Siciliaanschen Vesper.
Deze kerk werd gesticht door den Engelschen Aartsbisschop van Palermo,
Of a Mill (Offamilio). Wij moeten ook niet vergeten, dat de Koningin
van Sicilië in dezen tijd een Engelsche prinses was (zie p.
365).

16 Van de
andere zeer talrijke paleizen in en rondom Palermo, bestaan er nog
slechts weinige, zooals de Zisa (door Willem I gebouwd), de Cuba (door
Willem II gebouwd) en de Favara, een Saraceensch kasteel van de
Noormannen, dat later door Frederik II werd gebruikt.









Aanteekeningen over mozaïek-werk en beeldende
kunst in Zuid-Italië en Sicilië

1050–1200.




In een later hoofdstuk zullen wij den
oorsprong beschouwen van de groote herleving der kunst in Toskane en
andere streken van Italië tegen het einde van den dertiende eeuw
en zullen wij de aandacht vestigen op de vroege kenteekenen van den
nieuwen geest en den invloed van de Byzantijnsche schilders en
mozaïekwerkers, die, vooral na de plundering van Constantinopel
door de Latijnen in 1204, geheel Italië overstroomden. Hier zullen
wij slechts wijzen op den stand van zaken in Zuid-Italië en
Sicilië gedurende de periode c. 1050–1200 ten opzichte van
de mozaïeken en de beeldende kunst. Het is een onderwerp, waarover
nog veel meer licht moet gespreid worden, voordat men kan hopen eenige
zekerheid te krijgen omtrent de theorie, dat de schitterende bloei van
de kunst in de dagen van Niccolo-Pisano, Giotto en Dante voornamelijk
moet worden toegeschreven aan de beeldhouwers en
dichters, en misschien zelfs aan de schilders van Zuid-Italië.

Byzantijnsch mozaïek-werk, Byzantijnsche schilderkunst en
Byzantijnsche metaalbewerking (geen beeldhouwkunst, want deze werd door
de Byzantijnen weinig beoefend) hadden zonder twijfel de overhand in de
streken van Zuid-Italië, die onderworpen waren aan den
Byzantijnschen Keizer1. Indien men de archieven mag
gelooven, dan was er een bijna onbeperkte hoeveelheid van zulke
schatten in die streken en het aantal prachtige bronzen deuren, die nog
in de kathedralen van Campanië en Apulië bestaan en van de
buitengewone bekwaamheid der Byzantijnsche kunstenaars getuigen, is
aanzienlijk (b.v. te Amalfi, Atrani, Salerno enz.). Deze Byzantijnsche
deuren dagteekenen uit den tijd van c. 1050 tot 1100. En wij vinden
even prachtig werk van Italiaansche kunstenaars, doch van iets later
dagteekening, b.v. de groote bronzen deuren van de Kathedraal te Trani,
en andere te Benevento en Ravello.

Hier en daar treffen wij ook mozaïeken aan, die dateeren uit
het tijdperk der Noormannen en die blijkbaar geen Byzantijnsch werk
zijn, zooals het groote S. Mattheus-mozaïek te Salerno. Te Salerno
is ook de beroemde paliotto (manteltje), een altaar-bedekking
met ivoren reliefs die een aantal Bijbelsche tooneelen voorstellen. De
bekwaamheid, waarmede dit werk is gedaan, is zeer merkwaardig. Het is
zeker niet de arbeid van een kunstenaar, die alleen bij de
Byzantijnsche school in de leer is geweest, en wanneer het werkelijk
uit de twaalfde eeuw dagteekent, dan schijnt er mogelijkheid te
bestaan, dat deze vroeg Lombardisch-Romaansche school van
Zuid-Italië ten slotte in staat is geweest werk voort te brengen,
dat, met meer recht dan de Pisaansche kansel (plaat 61) van Niccolò, de “ark” kan genoemd
worden, waaruit de Toskaansche beeldhouwers zijn voortgekomen.

Maar in het Siciliaansche mozaïekwerk vooral vinden wij zeer
duidelijk aanwijzingen, dat er tegen het einde van deze periode (c.
1140–1200) een belangrijke school van nationale kunst heeft
bestaan. Deze mozaïeken zijn wezenlijk verschillend van
die der Byzantijnsche school, en het feit, dat in dit tijdperk de
groote Romeinsche school van mozaïek-kunst blijkbaar2
geheel verdwenen was (dit was sedert 900 ongeveer het geval), maakt het
vrij waarschijnlijk, dat kunstenaars der Noormannen, onder
Lombardischen invloed, een nieuwen en zeer edelen stijl hadden
ontwikkeld.

In de Cappella Palatina te Palermo (plaat 33)
kan men veel en schitterend mozaïekwerk zien; het oudste en
fraaiste dagteekent uit de regeering van Koning Roger (c.
1032–40). De waardige en indrukwekkende voorstelling van den
Verlosser, zoowel hier als te Cefalù is zeer merkwaardig. De
kathedraal te Cefalù (plaat 44) bezit nog
mooier voorbeelden van vroeg-Siciliaansch mozaïekwerk. De
behandeling van sommige engelen en heiligen toont misschien eenigen
Byzantijnschen invloed, maar de heerlijke Christus-figuur is in den
Lombardischen stijl, dien de Noormannen hebben overgenomen. Wanneer men
de overlevering mag vertrouwen, heeft Roger in 1129 Cefalù
gebouwd, voordat hij den koningstitel heeft aanvaard en indien dit zoo
is, zijn sommige van deze mozaïekwerken waarschijnlijk de oudste
van hun soort en kunnen wel Byzantijnsch werk zijn; maar men neemt aan,
dat de Christus-figuur van het jaar 1148 dateert.

[image: 52. Tombe van St. Augustinus]
52. Tombe van St. Augustinus



[image: Tombe van St. Dominicus.]
Tombe van St. Dominicus.



In de kerk te Palermo, die sinds 1433 la Martorana heet naar de
stichtster van een klooster, doch oorspronkelijk den naam droeg van S.
Maria dell’ Ammiraglio (de Admiraal of Emir van Koning Roger, die
de kerk in 1143 gesticht heeft), is het belangrijke mozaïekwerk te
zien, dat op plaat 34 is afgebeeld. Waarschijnlijk
versierde het vroeger de voorzijde. Het stelt Koning Roger voor, die
uit de handen van Christus de koningskroon ontvangt—een
scherpzinnig bedacht protest tegen Paus Innocentius II, die Roger niet
erkend had, toen hij den koningstitel aannam (zie p. 362).

In de kathedraal te Monreale is een soortgelijk mozaïek, waar
Willem de Goede, zooals zijn grootvader, wordt voorgesteld, terwijl hij
zijn kroon van Christus ontvangt; de gedachte was
blijkbaar erfelijk geworden. Deze kerk vertoont een geweldige
oppervlakte van mozaïeken (ongeveer 6400 M2) van
verschillende dagteekening. Zij stellen tooneelen voor uit de
geschiedenis van het Oude Testament, van het Leven van Christus en de
Levens der Apostelen en vertoonen een ontelbaar aantal heiligen en
engelen. 






1 Er wordt
verteld dat de Abt Desiderius van Monte Cassino vele Byzantijnsche
kunstenaars c. 1066 naar Italië heeft gehaald.

2
Desniettegenstaande schijnen dergelijke fraaie mozaïeken, zooals
in de S. Clemente (Rome) en de S. Maria in Trastevere (plaat 57) tot de twaalfde eeuw te behooren. Of deze en ook de
mozaïeken van de koningen der Noormannen het werk waren van
Romeinsche of Byzantijnsche artisten of van een onafhankelijke
Lombardisch-Siciliaansche school is een punt, dat niet alleen door de
techniek en het materiaal, maar ook door de keuze en behandeling van de
onderwerpen en de symboliek bewezen moet worden.









Aanteekeningen bij de munten1




Plaat 45

van c. 650 tot c. 1313.

[image: 45. Munten: van Heraclius tot Hendrik VII, c. 650–1313.]
45. Munten: van Heraclius tot Hendrik VII, c.
650–1313.



1. Een gouden munt van de “Heracliussoort” (c. 670), die
Constans II en zijn drie zonen vertoont, Constantinus Pogonatus (die
zijn bijnaam kreeg wegens zijn baard, dien hij gedurende een veldtocht
in Afrika liet groeien), Heraclius en Tiberius. Toen Constantinus Pogonatus
den troon besteeg, benoemde hij zijn beide broeders tot Augusti
(keizerlijke collega’s) en gaf hen even groote macht als hij zelf
bezat, in navolging van de Heilige Drieëenheid, naar men
zeide.

2. Constantinus VI en zijn moeder Irene, die hem blind liet maken.
Gouden Byzantijnsche munt van ongeveer 800.

3. Munt van den laatsten Longobardischen Koning, Desiderius.
Tremissis van electron (ongeveer vier deelen goud en éen
deel zilver). Voorzijde: DN. DESIDER R
(de R is een gewone afkorting voor REX op Lombardische munten). Keerzijde: Een ster of
bloem in een cirkel en de woorden FLAVIA LUCA.
Voor “Flavia” zie men aanteekening bij Plaat 9, munt 17. Dit woord vindt men op Lombardische munten als
bijvoegelijk naamwoord bij steden, zooals Lucca, Piacenza enz. en
beteekent misschien, dat deze steden “koninklijke
vestingen” waren met zekere privileges. De namen van vele andere
steden komen op deze soort voor b.v. Milaan, Pavia (Ticino) enz., waar
misschien een koninklijke munt was. Er zijn ook eenige merkwaardige
munten, zooals deze “ster-tremisses” met den naam
van een stad, over met een zinloos opschrift (VIVIVI.... in plaats van den naam van een koning. Ook werd
in 1904 te Ilanz, in Zwitserland een schat gevonden, waarbij vele
dergelijke tremisses waren, voorzien van den naam van Karel den
Groote. Deze beide typen zijn blijkbaar uitgegeven, nadat Desiderius
(774) naar Frankrijk verbannen was (zie p. 212), daar de oude
keerzijde is behouden. 

4. Munt van Liutprand. Voorzijde van een gouden
tremissis. Borstbeeld van Liutprand met diadeem, schepter,
borstharnas en krijgsmantel. Lees: DN. LUTPRAN
R. Op de keerzijde van deze soort Lombardische munten neemt een
gevleugelde figuur, de H. Michael, beschermheilige der Lombarden, de
plaats in van de Victoria, die op de klassieke munten zoo dikwijls
voorkomt. De vroeg Lombardische munten (zelfs die van Agilulf en
Theodelinda) zijn barbaarsche navolgingen van de keizerlijke. Omstreeks
den tijd van Liutprand (712–44) krijgen zij een meer eigen
karakter, maar de uitvoering is nog barbaarsch en de opschriften zijn
dikwijls onduidelijk en onjuist.

5. Karel de Groote (uit de Biblioth. Nation., Parijs). Munten van
Karel den Groote komen voor met de namen van verschillende steden,
Parijs, Parma, Florence, Rome enz. Dit is een zeldzamer, keizerlijke
munt met beeldenaar (de keizer heeft hier een knevel). Lees:
CAROLUS IMP. AUG. en op de keerzijde
RELIGIO KRISTIANA rondom den zoogenaamden
Karolingischen tempel (zie munt op p. 374). De letter M = 40 nummi (D = 20).

6. Louis de Débonnaire. Eveneens uit de Biblioth. Nation.,
Parijs. Voor bijzonderheden zie men Engel et Serrure, Fig. 402.

7. Dukaat van Koning Roger (II) van Sicilië en zijn zoon. In
1140, tien jaar nadat hij den koningstitel had aangenomen, schafte
Roger de keizerlijke munten (de zoogenaamde tari) af en liet
zilveren dukaten slaan met zijn eigen beeldenaar.

8. Augustal van Frederik II (voorzijde en keerzijde). Een
zeer fraaie munt. “De ware voorlooper van de groote Italiaansche
munten en medailles der vijftiende eeuw” (Serrure).

9. Carlin d’or (¼ ons) van Karel van Anjou,
geslagen in 1277 op de munt in den Castell dell’ Uovo, Napels. De
keerzijde stelt de Heilige Boodschap voor.

10. Real d’or (¼ ons) van Karel van Anjou,
geslagen in 1270 in navolging van de Augustal van Frederik II.

11. Zilveren munt van het type der prachtige gouden dukaten van
Pedro III van Arragon en Costanza, de dochter van Manfred. Niet lang na
den Siciliaanschen Vesper (1282) uitgegeven. De typische munt van
Sicilië gedurende de volgende twee eeuwen. Op de voorzijde
de keizerlijke adelaar en COSTA[NTIA] DEI GRATIA ARAG.
SIC. REG. Op de keerzijde Pedro’s naam als koning
van Arragon.


12. Munt van Robert d’Anjou, Hertog van Calabrië, zoon
van Karel II, lo Zoppo (de Lamme) en kleinzoon van den grooten Karel
van Anjou. Hij was koning van Sicilië 1309–43. Zie Dante,
Paradiso VIII, 76.

13. Een fraaie munt van Pavia van ongeveer 1400. Het type is echter
ouder. Op de keerzijde een bisschop op een troon. Pavia verklaarde zich
na den dood van Frederik II in 1250 onafhankelijk, maar kwam later in
de macht van de Visconti van Milaan.

14. Venetiaansche gouden zecchino2, het eerst
geslagen door Doge Giovanni Dandolo, c. 1285. Op de voorzijde:
Doge Dandolo, die knielend den schepter van den H. Marcus ontvangt.
Keerzijde: de H. Marcus geeft hem zijn zegen. Zie ook de munt
uit veel vroeger tijd, p. 374.

15. Zilveren florijn (fiorino) van Pisa (na 1313) met den
naam van Frederik Barbarossa, dien het Ghibellijnsche Pisa op zijn
munten hield tot 1494 (uitgezonderd de jaren 1312–13, toen de
naam van Hendrik VII daarvoor in de plaats kwam; zie No. 18).
Voorzijde: Keizerlijke adelaar en FREDERICUS
IMPERATOR. Keerzijde: Madonna en
Kind.

16. Gouden florijn van Florence uit het jaar 1304. Zie de zilveren
grosso van ongeveer 1200 op p. 388, die als type werd aangenomen
voor deze latere gouden munten, met Johannes den Dooper, den
beschermheilige van Florence, en de Florentijnsche lelie, die Dante
il maladetto fiore noemt.

17. Men zegt, dat dit de eenige beeldenaar van Frederik Barbarossa
is. Hij is zeer barbaarsch en grotesk: een leelijke, baardelooze
jongen.

18. Pisaansche munt met den naam van Hendrik VII, dus dagteekent
deze van 1312–1313. Zie No. 15.

19. Beeldenaar van Hendrik VII. 






1 Zie ook
p. 103 (aanteekeningen bij de
eerste plaat van de munten).

2 Zoo
genoemd naar de Zecca, het Muntgebouw te Venetië.









Vijfde Deel










Historisch Overzicht

1190–1313.



(1) Hendrik VI.




Men zal zich herinneren, dat, een jaar voordat
Frederik Barbarossa in den Salef verdronk, zijn zoon Hendrik door zijn
gemalin Constantia de opvolger werd van Willem den Goede van
Sicilië, wiens huwelijk met Joan van Engeland kinderloos was
gebleven. Vele Sicilianen echter weigerden den Duitschen vorst te
erkennen, die hun door den Engelschen Aartsbisschop Of a Mill
(Offamilio) was opgedrongen. De staatkundige mededinger van Offamilio,
Aiello van Salerno, die jaren lang het ambt van Staatssecretaris
(protonotario) van den overleden koning had bekleed, verwekte
een opstand ten gunste van Tancred, Graaf van Lecce (in Apulië),
bastaard-zoon van Hertog Roger, een zoon van Koning Roger en liet hem
tot koning kronen; en Paus Clemens III zond zijn zegen. Dadelijk
verzamelde Hendrik VI, die zich door zijn wreed en niets ontziend
karakter reeds berucht had gemaakt, een leger en zwoer wraak te zullen
nemen; maar de berichten van den dood van zijn vader in het oosten en
de opstand van Hendrik den Leeuw noodzaakten hem weder om de Alpen over
te steken. Hij overweldigde zijn mededinger naar de Duitsche
keizerskroon snel en was weldra in Rome terug; aldaar kon hij den Paus
(Celestinus III) dwingen hem tot Keizer te kronen (1191), nadat hij
door een zeer laffe daad1 de gunst van de bevolking van
Rome gewonnen had. Daarna marcheerde hij zuidwaarts om de “Beide
Siciliën” te onderwerpen en belegerde met de hulp
van schepen uit Pisa (die “schande van
Italië”, zooals Dante de stad noemt) Napels, dat in dezen
tijd een bijna onafhankelijke stad was. Maar de schepen van de
Noormannen verdreven de Pisanen en Hendrik keerde met een leger, dat
door ziekte gedecimeerd was, naar Duitschland terug2. Hierop
werd de partij van Tancred in Zuid-Italië aanmerkelijk sterker. De
inwoners van Salerno verbraken hun verbond met den Duitschen Keizer en
leverden de Keizerin, Constantia, die juist in dien tijd in hun stad
verblijf hield, aan Tancred uit; doch deze was ridderlijk genoeg om
haar weder in vrijheid te stellen, een daad, die de ondankbaarheid en
wreedheid van Hendrik des te sterker doet uitkomen; want, toen Tancred
in 1193 gestorven was en zijn jonge zoon Willem tot Koning van de
“Beide Siciliën” onder het regentschap van zijn
moeder, Sibilla, was uitgeroepen, rukte Hendrik VI wederom naar het
zuiden, nam Sibilla en haar kind gevangen en zond hen met andere
gevangenen naar Duitschland, waar zij blind werden gemaakt.

Hij was nu heerscher over de “Beide Siciliën” en
eveneens over Noord-Italië, waar hij door een verstandige
toegevendheid gepaard aan strengheid de republieken in toom hield.
Toskane gaf hij aan zijn broeder Philips en andere Duitsche hertogen
kregen Umbrië en Romagna. Hij deed geen moeite zich te mengen in
de aangelegenheden van den Paus en van Rome. Zooals gewoonlijk,
bestonden er twisten tusschen den Paus en den adel. Juist in dezen tijd
had een oligarchische partij met een Podestà aan het
hoofd de macht in handen, die echter weldra plaats zou moeten maken
voor een republikeinschen Senaat en een Prefect. Het was Hendrik
volkomen onverschillig, welke partij de overhand had, want de Paus had
beide in zijn macht.

Keizerin Constantia, een vrome en zachte vrouw, nu reeds tamelijk
oud, leed zonder twijfel ten zeerste door de wreedheden die haar
Duitsche gemaal bedreef. Zij had zich teruggetrokken naar het stadje
Jesi, niet ver van Ancona, en daar schonk zij het leven aan een
zoon3, den toekomstigen Keizer Frederik II. Door de
Duitsche edelen, die te Aken in 1196 bijeen waren gekomen, werd het
kind tot “Koning der Romeinen” gekozen; bij deze
gelegenheid dwong Hendrik den keurvorsten de erkenning van het absolute
erfelijke recht van zijn afstammelingen, hetzij in de manlijke hetzij
in de vrouwelijke lijn, op de Duitsche kroon af. Kort daarna werd hij
naar Zuid-Italië teruggeroepen door het opnieuw uitbreken van den
opstand; hij dempte dien op de meest barbaarsche wijze. Aangemoedigd
door den gelukkigen afloop, begon hij plannen te maken voor de
verovering van Dalmatië, waarop hij aanspraak maakte als een
gedeelte van het gebied, dat de koningen der Noormannen hadden bezet,
en hij wilde zelfs Constantinopel innemen en het Oostelijke Keizerrijk
annexeeren, en deze plannen werden inderdaad niet lang daarna
verwezenlijkt, maar niet door hem; want hij stierf te Messina in 1197,
slechts twee en dertig jaar oud.







(2) Paus Innocentius III.




Overeenkomstig de belofte, die de keurvorsten aan
Hendrik VI hadden afgelegd, moest zijn zoontje Frederik hem opvolgen en
inderdaad werd hij onder regentschap van zijn moeder koning van
Duitschland en Italië, waaronder het rijk van de “Beide
Siciliën” begrepen was; bovendien was hij door zijn titel
“Koning der Romeinen” reeds aangewezen als Keizer. Maar in
Duitschland maakten zich Hendrik’s broeder en een pretendent van
de macht meester en werden beide tot koning gekroond. En voordat het
kind vier jaar oud was geworden, stierf zijn moeder Constantia, nadat
zij den Paus als voogd over hem had aangewezen, dien zij tevens tot
regent over de “Beide Siciliën” (het koninkrijk Napels
en Sicilië) had benoemd. Men kan wel vragen, welk recht zij had om
dit te doen (zooals wij ook gevraagd hebben, met welk recht Mathilde
het hertogdom Toskane aan de kerk naliet), maar een dergelijke
daad behoeft ons niet te verbazen bij een vrouw,
die men gedwongen had een geenzins gelukkig huwelijk te sluiten, toen
zij haar leven reeds aan den godsdienst had gewijd en wellicht reeds
non was (vgl. p. 367). Bovendien, hoe onwettig de daad misschien ook
was, zij werd erkend en was derhalve een feit van historische
beteekenis geworden. En het is niet gemakkelijk te bewijzen, dat de
gevolgen de daad niet rechtvaardigden.

De Paus, die aldus in naam regent over de “Beide
Siciliën” werd (want dit was het eenige rijk, waarop
Constantia, als erfgenaam van de Koningen der Noormannen, aanspraak kon
maken) was Innocentius III, de zoon van een Lombardischen Graaf van
Segni en van een Romeinsche moeder. Op den leeftijd van zeven en dertig
jaar besteeg hij den pauselijken troon, ongeveer drie maanden na den
dood van Hendrik VI. Hij was van alle pausen misschien de bekwaamste,
zeer zeker de eerzuchtigste en door een geweldige begeerte tot
heerschen bezield; en ten slotte slaagde hij erin een tijdlang zijn
droom van een pauselijk rijk verwerkelijkt te zien en alle
monarchen4 van Europa aan zich te onderwerpen, terwijl hij
hun koninkrijken tot leengoederen van het Pausdom maakte. “Zulk
een schouwspel”, zegt een schrijver uit den tegenwoordigen tijd,
“had men sinds Karel den Groote niet meer gezien; en men zou het
niet wederzien voor de komst van Napoleon”. En zijn veroveringen
bepaalden zich niet tot de koninkrijken van het Westen; ook over het
Oosten was hij leenheer; want toen (1202–1204) Constantinopel
werd veroverd en op schandelijke wijze5 door
Fransche, zoogenaamde Kruisvaarders en de Venetianen
werd geplunderd, bekende hij eerst wel, dat dit feit ook op hem een
smet wierp, maar weldra troostte hij zich er mede, dat de Paus te Rome
door de nieuwe Latijnsche dynastie der Byzantijnsche Keizers erkend
werd; de eerste Keizer aanvaardde het keizerlijk purper uit de handen
van den gezant van Innocentius en de derde werd gekroond en ingehuldigd
in de St. Pieter te Rome door den opvolger van Innocentius, Honorius.
Inderdaad was geen ijdele bluf gelegen in de woorden, die aan
Innocentius worden toegeschreven, dat een Keizer slechts een maan was,
die haar licht ontleende aan de zon van het Pausdom6.

Een andere overwinning van Innocentius werd door een nog
schandelijker kruistocht behaald en door middelen, die nog
afschuwelijker waren dan de plundering van Constantinopel. De
geschiedenis van de uitroeiing der Albigenzen en de verwoesting van een
groot gedeelte van Zuid-Frankrijk zou te veel ruimte innemen, indien
het uitvoerig verteld werd; het staat echter niet in rechtstreeksch
verband met ons onderwerp en de korte opmerkingen, die hierover gemaakt
kunnen worden, zullen in een later hoofdstuk volgen, zoodat die hier
het verhaal niet behoeven te onderbreken.

In één opzicht echter faalden de plannen van
Innocentius. Niet alleen Rome, waar, zooals gewoonlijk, tusschen het
volk en den adel twisten heerschten, maar ook vele steden van Noord- en
Midden-Italië waren, sommige meer andere minder openlijk, in
opstand tegen het Duitsche gezag. Innocentius wakkerde deze
ontevredenheid aan, daar hij hoopte bij die steden zelf de plaats van
den Keizer te zullen innemen. Doch hierin bedroog hij zich. Al mochten
ook keizers en koningen hun kronen uit de handen van den opvolger van
den H. Petrus ontvangen, steden, die zoo hevig gestreden hadden om hun
rechten te verwerven, waren niet van plan hun dienstbaarheid aan een
Duitschen Keizer te verwisselen met de onderdanigheid aan den Paus te
Rome. De bond der Welfen, die in 1197 door de steden van Toskane
gesloten werd, weigerde het werktuig te worden van een eerzuchtigen
priester, hoezeer hij hun ook mocht verzekeren, dat zij
denzelfden vijand, den Duitschen Keizer, haatten.

En de republieken hadden redenen genoeg om Innocentius te
wantrouwen, zooals weldra bleek, toen de toestanden in Duitschland
zoodanig waren geworden, dat hij het noodig vond zijn haat tegen de
Duitschers te verbergen. De oude twisten tusschen de Welfen en
Waiblingen (zie p. 323) waren wederom ontbrand en twee mededingers
waren gekroond (de een te Aken, de ander te Mainz), Otto van Brunswijk,
een zoon van den oproerigen Hendrik den Leeuw en neef van Richard
Leeuwenhart, en Philips, zoon van Barbarossa en broeder van den
overleden Keizer. Tien jaren lang werd het land door den burgeroorlog
geteisterd. Ten slotte werd Philips vermoord en Otto alleen als Keizer
door de keurvorsten te Frankfurt uitgeroepen; deze trachtte de gunst
van Innocentius te winnen door hem de souvereiniteit te beloven over
het gebied (de nalatenschap) van Mathilde en andere streken in
Noord-Italië. De poging gelukte en in 1208 werd Otto door den Paus
te Rome gekroond7. Maar de bevolking van Rome, die den Paus
reeds lang wegens zijn heerschzuchtige plannen vijandig gezind was,
werd door dit huichelachtig optreden en door het feit, dat hij aan een
vreemden vorst zonder hun toestemming de keizerlijke waardigheid had
opgedragen, nog meer op hem verbitterd. Er ontstonden ernstige
onlusten, toen Otto van het Vatikaan den Tiber trachtte over te trekken
en een duizendtal van zijn Duitschers werden gedood. Woedend marcheerde
hij noordwaarts, bezette wederom het gebied van Mathilde, en stelde in
de steden, die hij beloofd had aan het Pausdom af te staan, zijn
Podestà aan. Doch dit was niet voldoende om zijn toorn
tot bedaren te brengen. Hij kwam met een groote legermacht terug en
viel het land van de Kerk en het rijk van Frederik aan. Daarop (1210)
sprak Innocentius den banvloek over hem uit, en gelijk zoo dikwijls het
geval was geweest, had de daad van den heerzuchtigen priester een
merkwaardig gevolg. De banbliksem scheen de macht van Otto te
vernietigen. Hij week naar Duitschland terug en weldra werd hij, nadat
hij bij Bouvines een verpletterende nederlaag had geleden
tegen Philips II August van Frankrijk, door zijn edelen
onttroond8.







(3) Frederik II.




Reeds twee jaren, voordat deze slag geleverd werd,
hadden de Duitsche edelen Frederik uitgenoodigd de Alpen over te
steken. Dit deed hij, en in 1215 werd hij te Aken als Koning gekroond.
Als kind was hij, eveneens te Aken tot “Koning der
Romeinen” uitgeroepen en thans werd deze titel, waardoor hij
tevens als Keizer werd aangewezen, plechtig bevestigd door een groot
Concilie, dat in het Lateraan gehouden werd en waarbij meer dan 1500
prelaten en vele edelen aanwezig waren. Maar ofschoon aldus erkend
werd, dat hij Otto in diens waardigheden was opgevolgd, werd hij toch
door Innocentius niet uitgenoodigd om als Keizer gekroond te worden. De
sluwe en eerzuchtige Paus achtte het blijkbaar veiliger om deze
plechtigheid nog uit te stellen, misschien wegens het feit, dat Otto
nog in leven was.

[image: 53. Assisi.]
53. Assisi.



Op zijn tocht van Palermo naar Duitschland had Frederik Rome bezocht
en Paus Innocentius, dien hij toen voor het eerst ontmoette. De edele
en impulsieve jongeling, niet ouder dan achttien jaar, schijnt zeer
vriendelijk jegens zijn vroegeren voogd geweest te zijn en gaf blijk
van zijn innige dankbaarheid, daar hij de rechten van den Paus op het
gebied, waar de Kerk aanspraak op maakte, bevestigde, en hem verzekerde
een kruistocht te zullen ondernemen en ook zelfs beloofde zijn
zuidelijke koninkrijken af te staan als een leen van het Pausdom onder
het bestuur van zijn jongen zoon Hendrik, zoodra hij de keizerskroon
zou ontvangen. Doch gelukkig is deze laatste belofte nooit vervuld.
Reeds voor den dood van Innocentius, die in 1216 plaats vond, had
Frederik berouw van zijn belofte en herriep die, en weldra zou hij zich
een even heftigen tegenstander van het Pausdom toonen als Otto was
geweest. En Frederik was niet de eenige, die zoo snel van front
veranderde. Een algemeene beweging was begonnen, die bestemd was ten
slotte het geheele gebouw der wereldlijke macht van het
Pausdom omver te werpen en het eerst zou Innocentius’ geweldige
Toren van Babel plotseling ineen storten, daar deze slechts gegrondvest
was op den bijgeloovigen eerbied voor een verouderde instelling, die
haar grootheid reeds lang verloren had.

Hoe de Kerk een tijdlang een deel van hare vroegere zedelijke hoogte
en haar zedelijken invloed herwon, niet door toedoen van de Pausen en
kardinalen, maar omdat in nederiger harten het gevoel van Christelijke
liefde en verachting der wereldsche dingen weder opleefde, zooals St.
Franciscus het door zijn daden bewees en St. Dominicus dit preekte,
zullen wij weldra zien.

In 1220 besloot Frederik zijn zuidelijke gewesten weder te bezoeken,
en liet in Duitschland als “onderkoning” zijn zoon Hendrik
achter, die nu een jongen van tien jaren was en dien hij te Frankfurt
tot Koning der Romeinen had laten kiezen. Daarna hield hij zich
gedurende dertig jaren bijna uitsluitend bezig met Sicilië en
Italië. In Noord-Italië bestond zijn gezag voornamelijk
slechts in naam, want vele van de steden, die door den Welfschen bond
en den buitengewonen groei van den handel steeds machtiger waren
geworden, genoten volkomen vrijheid, behalve wanneer zij zoo nu en dan
bang werden gemaakt door de aanwezigheid van keizerlijke troepen.
Bovendien had zijn Noord-Italiaansch gebied weinig bekoring voor hem;
het was vooral het zuiden, in het bijzonder Sicilië en
Apulië, dat hij als zijn vaderland en zijn eigenlijk koninkrijk
beschouwde. En hij had ook nog andere redenen om terug te keeren.
Tijdens zijn afwezigheid in het noorden hadden er onlusten plaats gehad
op Sicilië. Zijn Mohammedaansche soldaten waren aanmatigend
opgetreden en de Christenen waren verontwaardigd. Hij vond het
noodzakelijk de orde te herstellen en bracht dit op krachtdadige wijze
tot stand door al zijn Saraceensche troepen van Sicilië te
verwijderen en hun dicht bij Pompei een woonplaats aan te wijzen, welke
plaats sinds dien tijd bekend was als Nocera dei Pagani en voor hem een
onschatbaar steunpunt werd.

Innocentius was in 1208 opgevolgd door Honorius III, die Frederik in
den beginne vijandig gezind was; maar toen deze te Rome kwam, haalde
hij dien zachtaardigen Paus door rijkelijke concessies en beloften van
kruistochten en andere middelen over om hem als Keizer te
kronen, een plechtigheid, waartoe hij des te gemakkelijker besloot,
omdat de onttroonde Otto onlangs was gestorven. De kroning van Frederik
en zijn koningin, Constantia van Arragon vond in 1220 plaats. Twee
jaren later—het jaar van de geweldige aardbeving, die op Kerstdag
den dood van vele duizenden in Noord-Italië ten gevolge
had—stierf de gemalin van Frederik en de Paus, die steeds een
heftig voorstander van kruistochten was, overreedde hem toen Jolanthe
de Brienne, de zuster van den Franschen patriarch van Jeruzalem, Jean
de Brienne (den lateren Keizer van het Oosten), te trouwen. Toch toonde
Frederik geen grooten lust om zijn belofte gestand te doen en zich als
kruisvaarder te onderscheiden. Ofschoon hij later als een vurige en
wreede vervolger van ketters optrad, was hij niet alleen verdraagzaam
jegens ongeloovigen, maar bewonderde hen zelfs; inderdaad was hij
waarschijnlijk, om geen sterker uitdrukking te gebruiken, een even goed
Muzelman als Christen. Zoo gingen de jaren voorbij; Honorius stierf in
1226 en de belofte bleef nog steeds onvervuld. Maar de volgende Paus,
Gregorius IX, ofschoon meer dan tachtig jaar oud, drong zoo krachtig
bij Frederik aan, dat hij genoodzaakt was toe te geven, een groot leger
van Kruisvaarders, voornamelijk Duitschers, verzamelde, en van Brindisi
wegzeilde. Een hevige epidemie brak evenwel onder zijn volgelingen uit,
die verschrikkelijk te lijden hadden van de Apulische hondsdagen en hij
gaf haastig bevel, dat de vloot den steven zou wenden en liet de
bemanning te Otranto aan wal zetten.

Hierop sprak de heftige, oude Paus den banvloek over hem uit en
kondigde een Encycliek af, waarin hij hem als verrader en lafaard
brandmerkte. Maar de jonge Keizer, niet minder heftig van aard,
beantwoordde dezen zendbrief met een moed en oprechtheid, die, zooals
Villari zegt, Luther zelf tot eer zouden gestrekt hebben. Zijn beroemd
Manifest was het eerste, werkelijk belangrijk en plechtig protest van
de hoogste civiele macht tegen de aanmatigende overheersching van de
Kerk en den Paus, waarvoor Innocentius met zulk een gunstig gevolg had
gewerkt. “Het was gericht tot alle Vorsten en Volkeren van het
Keizerrijk en herinnerde hen aan het lot van den ongelukkigen Raimond,
Graaf van Toulouse, en Koning Jan van Engeland (Jan zonder Land),
terwijl het bovendien zonder eenig medelijden een
levendige beschrijving gaf van het zedelijk verval der Kerk en de
wereldlijke eerzucht der Pausen. De Keizer van het Christendom
verklaarde sympathie te gevoelen voor de zienswijze der ketters ten
opzichte van de onchristelijke neigingen van het Pausdom.”
(Gregorovius). Het Manifest werd in het openbaar op het Kapitool te
Rome voorgelezen onder groote geestdrift van een menigte toehoorders.
Er ontstond een oploop en Gregorovius vluchtte naar Viterbo en daarna
naar Perugia, vanwaar hij banbliksems tegen zijn tegenstanders
slingerde.

Men zou er zich over kunnen verwonderen, wanneer men hoort, dat
Frederik onder dergelijke omstandigheden uit eigen beweging besloot een
kruistocht te ondernemen, ditmaal in vollen ernst, doch na eenig
nadenken zal men inzien, dat dit een meesterlijke zet van hem was. Hij
wenschte de wereld te laten zien, dat Keizers en Kruisvaarders zich
niet bekommerden om krachtelooze banbliksems en hij wilde bewijzen, dat
de Paus zijn eigen kleinzielige wraak hooger stelde dan de bevrijding
van het Heilige Graf. Terwijl de banvloek nog steeds op hem rustte en
de geestelijken hem brandmerkten als een “zeeroover, geen
Kruisvaarder”, bereikte hij Jeruzalem. Daar geen priester die
plechtige handeling durfde verrichten, hief hij met eigen hand de kroon
van het altaar van het Heilige Graf op en zette die op zijn hoofd, een
daad, die door de tegenstelling ons herinnert aan dien gran
capitano van den eersten kruistocht, die weigerde gekroond te
worden in de stad, waar de Koning der Koningen een doornenkroon had
gedragen9.

Ondertusschen had in Italië Paus Gregorius, die nog steeds te
Perugia in ballingschap was, een Heiligen Oorlog afgekondigd tegen den
afwezigen en geëxcommuniceerden Keizer en toen Frederik in
Apulië landde (1229), stootten zijn Kruisvaarders, waaronder vele
Muzelmannen waren, op een bonte menigte, die zich geschaard had onder
de banier van het Pausdom. Maar de Saraceensche soldaten van het Kruis
joegen de pauselijke huurlingen op de vlucht en de Paus sloot gaarne
vrede en was zoo genadig den banvloek over den
Keizer op te heffen10. Daarna richtte hij zich met
zijn troepen tegen een nederiger, doch niet minder gevaarlijken
vijand—de Patarini en andere ketters, die sinds korten tijd hun
verderfelijke leerstellingen in Noord-Italië en elders met grooten
ijver verspreidden; en wij vernemen, hetgeen bevreemding wekt, dat
Frederik zijn hulp verleende bij die ellendige vervolgingen. Gregorius
IX kan aanspraak maken op de eer (die weinigen hem zullen benijden),
dat hij het eerst de gevreesde rechtbank van de Inquisitie te Rome
heeft ingevoerd en vele veroordeelde ketters heeft laten verbranden,
waarschijnlijk op de piazza van de S. Maria Maggiore,
om een Romeinschen feestdag te maken. In het voorbijgaan kunnen wij
wijzen op het vreemde feit, dat het gepeupel te Rome, dat om
staatkundige redenen zoo dikwijls Pausen verjoeg en terugriep,
blijkbaar ten opzichte van zulke onmenschelijke daden, die in naam van
den godsdienst werden bedreven, het steeds met de Pausen eens was. Maar
toen het wispelturige gepeupel zijn oogen aan dergelijke
autos-de-fé verzadigd had, keerde het zich plotseling
tegen zijn weldoener en verjoeg hem weder uit Rome.

De jaren 1230–35 waren van groot gewicht voor Rome. Tweemaal
deed het een wanhopige poging om zich van den Ouden Man van het
Pauselijk Hof te bevrijden; doch bij elk van deze gelegenheden
luisterde Frederik, die zich liet leiden door staatkundige
beweegredenen, vooral door de verraderlijke kuiperijen van zijn zoon,
naar de wanhopige smeekbeden van den verbannen Paus, die nu de
Christenen opriep om een Heiligen Oorlog tegen de Romeinen te
ondernemen, zooals hij kort te voren een kruistocht had afgekondigd
tegen Frederik zelf. Wanneer Rome in deze omstandigheden zich
onafhankelijk had gemaakt en zich aan het hoofd van een Romeinschen
Bond had geplaatst, dan zouden de latere lotgevallen van Italië
geheel anders zijn geweest, dan zij zich nu ontwikkeld hebben; of het
ten voordeele van Italië of van de menschheid zou geweest zijn, is
moeilijk te zeggen. Maar ondanks de heldhaftige inspanning van
de Romeinen eindigde de worsteling ten gunste van het Pausdom. Het
leger van Romeinsche burgers volgde onder aanvoering van hun Senatoren
de rood-en-gouden banier, waarop het trotsche S. P. Q. R. van de oude
republiek stond en zij plunderden de steden van Toskane en Latium, die
de voortvluchtige Paus trachtte te versterken en te vereenigen tot een
anti-Romeinsche Confederatie. Daarna stonden zij, door bemiddeling van
Frederik, Gregorius toe terug te keeren. Maar weldra hadden zij er
berouw van, of, om de symbolische uitdrukking van een ouden
paus-gezinden kroniekschrijver te gebruiken, zeven booze duivels
drongen bij hen binnen, en tot razernij gebracht door de gedachte aan
de vrije republieken in het noorden en hun eigen slaverij, stonden zij
wederom op en eischten onafhankelijkheid. Hun senator Lucas Sorelli
liet afkondigen dat Beneden-Toskane en de Campagna gebied was van de
Romeinsche Republiek. Toen vluchtte Gregorius en sprak over Rome het
interdict uit. Om zich hierover te wreken plunderden de Romeinen het
Lateraan. Ten slotte kwamen op zijn luid geroep om hulp van heinde en
verre troepen om den Paus te helpen en Frederik stond hem ook weder
bij. Een hevig gevecht werd dicht bij Viterbo geleverd. De Romeinen
werden verslagen en naar hun stad gedreven; en weldra waren zij
genoodzaakt hun hoop op vrijheid op te geven en zich aan den Paus te
onderwerpen11, op voorwaarde, dat zij gemeentelijke autonomie
zouden genieten, maar dat aan den anderen kant de geestelijken vrij
zouden zijn van belastingen en niet onder de burgerlijke wet zouden
staan.

De zoon van Frederik, Hendrik, die sinds het jaar 1220 was
opgetreden als onderkoning in Duitschland, verwekte nu een opstand,
stelde zich in verbinding met de Lombardische steden en den Paus, en
liet zich tot Koning uitroepen. Nadat Frederik de pogingen van zijn
zoon had verijdeld door den Paus hulp te zenden, haastte hij zich over
de Alpen; het gelukte hem den opstandeling te overweldigen en gevangen
te nemen; daarna (1235) werd Hendrik naar Apulië gestuurd, waar
hij het overige van zijn leven in de gevangenis doorbracht,
een lot, dat, zooals wij zullen zien, ook een
ander van Frederik’s zonen trof.

In plaats van Hendrik koos Frederik als onderkoning van Duitschland
zijn tweeden zoon, Koenraad. Daarna richtte hij zijn aandacht op de
Welfsche Lombardische steden, die een groote welvaart hadden bereikt en
daardoor onafhankelijker en oproeriger waren geworden, zoodat zij zelfs
de passen over de Alpen hadden bezet en in voortdurenden strijd waren
met de steden, die de zaak van den Keizer begunstigden. Het gezag van
den Keizer had evenwel onlangs grooten steun gekregen door toedoen van
den zoon van een monnik, den “Zoon van den Duivel” zooals
men hem algemeen noemde, den “zwart-harigen
Ezzelino”12, dien Ariosto een kind van de hel heeft
genoemd en die met Alexander en Dionysius door Dante in de rivier van
kokend bloed, de Phlegethon, wordt geplaatst. Ezzelino had zich reeds
van verscheidene steden meester gemaakt; toen Frederik kwam en Vincenza
innam, werd deze stad aan dien condottiere overgegeven; kort
daarna nam hij Padua en Mantua en werd aldus tyran of onderkoning van
een aanzienlijk gebied. Milaan stond aan het hoofd van den opstand der
Welfsche steden, maar bij Cortenova leden zij een nederlaag even zwaar
als die bij Legnano en Frederik trok Cremona zegevierend binnen,
terwijl hij den Milaneeschen Carroccio met zich voerde, die door
een witten olifant werd getrokken; aan den mast van den wagen was de
Podestà van Milaan, Tiepolo, de zoon van den Doge van
Venetië, gebonden. Gebroken overblijfselen van den
Carroccio zond Frederik naar Rome om daar ten toon te worden
gesteld en op het Kapitool te worden bewaard.

Dit alles was voor Paus Gregorius in hooge mate onaangenaam. Hij
riep een Concilie in het Lateraan bijeen en sprak den banvloek over den
Keizer uit. Het antwoord hierop werd gestuurd door Pier delle Vigne,
den trouwen secretaris van den Keizer, die, zooals Dante zegt, de beide
sleutels van Frederik’s hart bewaarde13.
Frederik stelde voor zich te onderwerpen aan de uitspraak van een
algemeen Concilie. De Paus schreef een Concilie uit, maar dit zou
alleen uit geestelijken bestaan en te Rome gehouden worden. Dit was
volstrekt niet hetgeen Frederik bedoelde en toen in 1241 een menigte,
een bende, turba, zooals Frederik hen noemde, kardinalen en
bisschoppen en andere geestelijken zich te Genua naar Rome inscheepten,
besloot men, dat Pisaansche en keizerlijke schepen hen zouden
aanvallen. Deze vreemde ontmoeting ter zee vond plaats dicht bij het
eiland Monte Cristo. Het convooi van Genueesche galeien werd verslagen
en de gevangen geestelijken werden in triomf naar Napels gevoerd.

Ondertusschen was Frederik naar het zuiden gemarcheerd en maakte het
plan Rome aan te vallen, toen in zijn legerplaats bij Grottaferrata
(dicht bij het Albaansche meer) het bericht kwam, dat zijn oude
tegenstander, Paus Gregorius, die bijna zijn honderdste jaar had
bereikt14, gestorven was. Vele geestelijken waren nog in de
macht van Frederik en de Tien Kardinalen, die in Rome waren, werden
twee maanden lang streng gevangen gehouden door den Senator Rubeus, een
despotisch individu, die in dezen tijd in de stad de baas speelde;
eindelijk werden zij uit hun wreede gevangenschap (waarin een van hen
was gestorven) verlost, nadat zij een Paus hadden gekozen, een zwakken
ouden man, Celestinus IV. Deze overleefde zijn benoeming slechts
achttien dagen. Daarop volgde een pauselijk interregnum van ongeveer
twee jaren, gedurende welken tijd alle kardinalen verdwenen en hun
toevlucht zochten in verschillende kasteelen op het land. Ten slotte,
na herhaalde aanmaningen en bedreigingen van Frederik, die nog steeds
de Campagna verwoestte, ofschoon hij Rome niet durfde aanvallen, kwamen
de kardinalen te Anagni bijeen.

Frederik had eenige van de prelaten, die hij had gevangen genomen,
de vrijheid gegeven om zich van hun steun bij de keuze van een Paus te
verzekeren en zoo werd Kardinaal Fieschi van Genua, die langen
tijd zijn vriendschap had genoten, tot Paus gekozen. Maar door dezen
verkiezing verloor Frederik een vriend zonder iets te winnen, want,
zooals hij zelf uitriep, “geen Paus was ooit een
Ghibellijn.” Inderdaad toonde Innocentius IV zich een even
beslist tegenstander als Gregorius was geweest. Reeds dadelijk weigerde
hij den banvloek, die over den Keizer was uitgesproken, op te heffen,
omdat deze zekere vestingen niet wilde ontruimen en in 1245 voer hij
naar Genua en ging vandaar naar Lyon, in Frankrijk15, waar
hij een Concilie bijeenriep en Frederik van den troon vervallen
verklaarde.

[image: 54. S. Gimignano.]
54. S. Gimignano.



Er ontbrandde een strijd van twee Titanen, waarbij Encyclieken en
Manifesten werden geslingerd als rotsblokken en bliksemschichten,
terwijl Europa zwijgend, vol ontzag, toekeek. Voorloopig scheen er nog
geen beslissing te zullen vallen. De aanvallen van Frederik tegen de
hebzucht, aanmatiging en ondeugden van het Pausdom werden door de
groote meerderheid der Christenen met geestdrift toegejuicht, maar
Innocentius vond ook levendigen bijval voor zijn bewering, dat
“aan het Hoofd van de Kerk twee zwaarden waren gegeven, de
geestelijke en de wereldlijke macht, en dat hij de vrije beschikking
had om er een aan den Keizer te leenen.” Europa was nog niet
gekomen tot dat onderscheid tusschen de koninkrijken van den godsdienst
en de wereldlijke macht, waarvoor Dante in zijn Monarchia en in
zijn Divina Commedia16 zoo krachtig opkomt. En zonder
twijfel had deze geweldige botsing ver strekkende gevolgen, die niet
gemakkelijk te bemerken waren, en in dien tijd ontstonden naar
aanleiding daarvan gevaarlijke opstanden en werd zelfs een pretendent
tot Keizer uitgeroepen; aan den anderen kant herleefde de
anti-pauselijke stemming, waarvan de Ghibellijnsche partij in
Noord-Italië voordeel trok om de jonge republieken te
onderdrukken. De bloeddorstige Ezzelino, die nu de schoonzoon van
Frederik was, onderwierp, geholpen door Frederik’s onwettigen
zoon Enzio (of Enzo), vele steden van Lombardije, Emilia en Venetia en
trachtte die in “Signorie” te veranderen, (een lot, dat
weldra de meeste Italiaansche republieken zou treffen) of
liever, één groote Signoria van vele steden te
stichten.

Een tijdlang bleef Frederik in het zuidelijk deel van zijn rijk,
waar hij voortdurend in botsing kwam met de bondgenooten van den Paus,
die nog steeds in zijn preeken tot kruistochten tegen den
geëxcommuniceerden opwekte en zich voor geen middel schaamde de
fanatieken tegen den “ongeloovigen vijand van den
Godsdienst” en den “tweeden Nero” op te stoken, in de
hoop, dat hij het “addergebroed” van de Hohenstaufensche
vorsten zou kunnen uitroeien. Bedelmonniken, die door den Paus met goud
waren omgekocht, trachtten de Siciliaansche edelen over te halen den
Keizer te vermoorden17. Gelukkig evenwel werd de
samenzwering ontdekt en kort daarna (1247) baande Frederik zich een weg
naar Noord-Italië om met zijn zoon Enzio een veldtocht tegen de
republikeinsche steden te ondernemen. Hier leed hij een verpletterende
nederlaag, want gedurende het beleg van Parma, dat zich heldhaftig
verdedigde, namen de belegerden, toen hij op jacht was, de gelegenheid
waar om een uitval te doen, slaagden er in zijn legerplaats te
verwoesten, doodden duizenden van zijn mannen en maakten vele
gevangenen, zoodat hij in een toestand geraakte, die bijna even
beklagenswaardig was als die, waarin Frederik-Barbarossa na den slag
bij Legnano verkeerde, en met groote moeite zijn strijdkrachten in
Cremona verzamelde om den oorlog weder te beginnen. Maar een tweede
slag trof hem. Zijn zoon Enzio werd door de Bologneezen gevangen
genomen en de ongelukkige jongeling bracht het overige van zijn leven,
bijna 23 jaar, in gevangenschap door.18

Zooals ook het geval was met grooten Theoderik, werden de laatste
jaren van Frederik niet alleen door rampen, maar ook door sombere
verdenkingen en wreede, onrechtvaardige daden bewolkt. Het lot van zijn
secretaris en raadsman Pier delle Vigne van Capua, die langen tijd zijn
vertrouwen had genoten, is reeds verteld. Het schijnt, dat Frederik hem
te Cremona liet gevangen nemen en misschien ook blind liet maken, en
dat Pier te Pisa zelfmoord heeft gepleegd. In
hetzelfde jaar trok Frederik, door rampen gebroken, zich naar zijn
geliefd Apulië terug en een paar maanden later (1250) stierf hij,
na een korte ziekte, op een van zijn kasteelen (Castel Fiorentino,
dicht bij Lucera), volgens sommigen omringd door zijn trouwe Saracenen,
volgens anderen (zooals ook Gregorovius gelooft) “gekleed in het
gewaad van een Cisterciënser monnik, nadat zijn oprechte vriend,
de aartsbisschop van Palermo, hem absolutie had gegeven”.

Laetentur caeli et exsultet terra, schreef
Innocentius, de Hoogepriester van de Christelijke Kerk, aan het
Siciliaansche volk, toen hij den dood van hun koning vernam en
tegenover deze ruwe uiting kunnen wij de woorden van deze koning
stellen, toen hij hoorde, dat zijn groote tegenstander, Paus
Gregorius IX gestorven was: de morte ejus multa
compassione conducimur, et licet digno contra eum odio
moveremur19.

Het eenige levensdoel van Innocentius schijnt geweest te zijn het
addergebroed van de Hohenstaufen-dynastie uit te roeien. Hij haastte
zich dadelijk van Lyon naar Italië, dat hij sinds zes jaren niet
bezocht had en slingerde banbliksems en preekte kruistochten tegen den
jeugdigen Koenraad, den zoon van Frederik, die thans koning van
Duitschland was. Koenraad kwam naar het zuiden om aanspraak te maken op
zijn rechten; maar hij stierf weldra (1254) en liet een nog zeer jongen
zoon na, Conradino (Konradijn), den laatsten wettigen erfgenaam van het keizerlijk huis der
Hohenstaufen20.







(4) Manfred en Karel van Anjou.




Een onwettige zoon van Frederik, Manfred, Prins van
Taranto, was door zijn vader’s laatsten wil aangewezen als
onderkoning van Zuid-Italië onder de souvereiniteit van zijn
half-broeder Koenraad. Na den dood van Koenraad ondersteunde Manfred,
die toen twee en twintig jaar oud was, eerst zeer oprecht den jongen
erfgenaam, Conradino, en verzocht Innocentius hetzelfde te doen. Maar
Innocentius eischte volledige en openlijke onderwerping aan het
pauselijk gezag en Manfred gaf de voorkeur aan openlijke vijandschap;
geholpen door zijn trouwe Saracenen gelukte het hem de pauselijke
huurlingen bij Foggia (in Apulië) te verslaan. Vijf dagen daarna
stierf Paus Innocentius te Napels.

De nieuwe Paus, Alexander IV (1254–61), werd in den beginne
zeer belemmerd in zijn bewegingen door den stand van zaken te Rome,
waar onder leiding van een Bologneezer Podestà,
Brancaleone geheeten, een republikeinsche regeeringsvorm tot stand was
gekomen met volksvergadering en gilden (Arti), zooals in de
steden van Noord-Italië; derhalve werd te Rome een tijdlang de
zaak van Manfred, als tegenstander van het Pausdom, begunstigd. Ondanks
herhaalde pauselijke excommunicaties, waarvoor het Christendom
langzamerhand onrustbarend onverschillig werd, begon de partij van
Manfred door deze omstandigheden zoo machtig te worden, dat hij het
beter vond de teugels der regeering uit de handen van een zwak kind te
nemen, vooral toen hij het (valsche) gerucht van Konradijn’s dood
vernam; bovendien waren er in Duitschland pretendenten opgetreden,
zooals Richard van Cornwall en Alfonso van Kastilië; Manfred
volgde dus het voorbeeld van Koning Roger en nam de koningskroon aan in
de kathedraal van Palermo (1258).

Manfred had nu niet slechts den Paus tegen zich en de Welfen, maar
ook de legitimisten onder de Ghibellijnen, d.w.z. zij
die de rechten van Konradijn wilden handhaven. In het zuiden hield hij
zich staande door de hulp van zijn Duitsche troepen en zijn trouwe
Saracenen; doch dit vermeerderde zijn populariteit niet en hij
verergerde den wrok door nieuwe contingenten van Mohammedaansche
huurlingen uit Afrika in te voeren.

Ondertusschen had in het noorden de partij der Ghibellijnen, die
toch altijd—ofschoon de groote veete weleens aanleiding gaf tot
onderlinge oneenigheid—als de partij van het leenstelsel en de
vreemde overheersching tegenover de voorstanders van de republikeinsche
vrijheid stond, een ernstige nederlaag geleden door den ondergang van
Ezzelino. Twintig jaren lang had zijn naam in Noord-Italië schrik
en angst verspreid. Hij heerschte als een despoot, ofschoon hij in naam
leenman van den Keizer was, over alle steden tusschen den Lago di Garda
en de Venetiaansche lagunen. Maar de republikeinsche geest kon niet
gedoofd worden. Met de hulp van de Welfsche gemeenten maakten de
onderdrukte steden zich vrij en Ezzelino werd in de gevangenis
geworpen, waar hij, naar men zeide, zich van kant maakte door de
verbanden van zijn wonden af te trekken (1259)21. Aldus
kreeg een tijdlang de volkspartij in het noorden de macht in handen,
terwijl in Toskane de Florentijnsche Welfen er in slaagden de Uberti en
hun Ghibellijnsche aanhangers te verdrijven. Maar deze overwinning was
van korten duur, want, zooals wij later zullen zien, de ballingen
verzamelden een leger en brachten hun tegenstanders bij Montaperti
(dicht bij Siena) een verpletterende nederlaag toe, en Florence zou
geplunderd zijn en met den grond gelijk gemaakt, indien niet de
machtige aanvoerder van de Ghibellijnen, Farinata degli Uberti tusschen
beiden was gekomen. In dezen slag, die, zooals Dante zegt, “de
Arbia rood verfde”22 door het bloed van de Welfen,
onderscheidde zich in het bijzonder de Duitsche ruiterij van Manfred.
Dit bevestigde nu ook zijn gezag in Midden-Italië en zijn
stadhouder, Guido Novello, bestuurde een tijdlang Florence.


Maar zijn gelukster ging nu tanen. Paus Alexander stierf in 1261 en
de kardinalen kozen, na maanden lang geaarzeld te hebben, den zoon van
een schoenmaker van Troyes, die geklommen was tot de waardigheid van
patriarch van Jeruzalem. De verkiezing van dezen Franschen Paus,
Urbanus IV, had weldra belangrijke gevolgen. Toen hij zag, dat Hendrik
III van Engeland door zijn edelen werd bezig gehouden, bood hij de
kroon van Sicilië, die door Innocentius reeds aan den jongen
Engelschen prins was gegeven, Karel van Anjou, den broeder van Lodewijk
IX (den Heilige) van Frankrijk, aan. En dit aanbod werd, ongelukkig
genoeg, aanvaard.

Karel, Graaf van Anjou en door zijn gemalin ook Graaf van Provence,
had zich met zijn koninklijken broeder bij den zevenden kruistocht
onderscheiden en was onlangs door de Romeinen tot Senator gekozen. Door
zijn eerzuchtigen, vermetelen, gewetenloozen en wreeden aard en zijn
buitengewoon geluk vond hij weldra gelegenheid, zooals wij zullen zien,
om rampen over Italië en Sicilië te brengen. Dit bracht hij
voornamelijk tot stand door de hulp van het Pausdom. Toen de Fransche
Paus was gestorven (1265), werd een Provençaal, een onderdaan en
bewonderaar van Karel, gekozen. Deze Paus, Clemens IV, kon den broeder
van Karel, den Franschen Koning, gemakkelijk overreden, toe te staan,
dat er in Frankrijk een kruistocht gepreekt werd tegen Manfred en zoo
werd er een groot leger geworven door middel van de bijdragen der
vromen en door pauselijke aflaten. Manfred, van zijn kant, verzamelde
te Capua zijn Duitsche en Saraceensche strijdkrachten, die hoonend de
aankomst van den Franschen avonturier afwachten, terwijl een vloot van
Siciliaansche en Pisaansche schepen langs de kusten kruiste om te
verhinderen, dat de indringer een landing zou doen.

Maar de vermetele Karel vertrouwde op zijn geluk. Hij voer met
slechts duizend ruiters van Marseille weg. Zijn armada van zeventig
kleine schepen werd door de winden verstrooid, maar hij verbrak de
blokkade met drie schepen en bereikte in een boot veilig het strand,
dicht bij Ostia. Door zijn Romeinsche vrienden werd hij met geestdrift
ontvangen en hij mocht zijn manschappen legeren in het klooster van S.
Paolo fuori le mura. Twee dagen later kwam de rest van zijn schepen,
daar de storm den vijand had verdreven. Toen hield hij een plechtigen intocht in Rome (21
Mei, 1265, de maand en het jaar, waarin Dante werd geboren). Hier moest
hij acht maanden wachten op zijn landleger. Ondertusschen, ofschoon hij
door geldgebrek dikwijls in groote verlegenheid zat, vermaakte hij zich
door de rol van Senator te spelen, de Universiteit van Rome te stichten
en liet zich ook tot Koning van de Beide Siciliën kronen, welke
plechtige handeling door de kardinalen werd verricht23, daar
Paus Clemens het niet gewaagd had naar Rome te komen, maar nog steeds
te Perugia vertoefde.

Indien Manfred in deze omstandigheden het gewaagd had Rome te
overvallen en den Franschen avonturier gevangen te nemen, zou de
geschiedenis van Italië geheel anders zijn dan zij nu is. Maar hij
kon zijn edelen niet vertrouwen, en terwijl hij aarzelde, baande het
landleger van Karel, waarbij zich vierhonderd Florentijnsche ballingen
hadden aangesloten, zich een weg naar Rome. Manfred stelde zich bij
Benevento op en daar viel Karel hem aan. De slag, waarvan de afloop
lang twijfelachtig scheen, werd beslist, toen Manfred’s edelen
hem in den steek lieten; daarop wierp hij zich midden in de vijanden en
werd gedood. Onder de duizenden van de gevallenen werd eindelijk zijn
lijk gevonden en de soldaten richtten daar een steenhoop als
gedenkteeken op om hun dapperen vijand te eeren; maar de Aartsbisschop
van Cosenza liet het op bevel van Paus Clemens weghalen en “met
uitgedoofde kaarsen”24 buiten de grenzen van het
koninkrijk brengen, naar de “oevers van de Verde” (waarmede
misschien de Liris wordt bedoeld), waar het lijk werd neergeworpen ten
prooi van den winden, den regen, de roofvogels en andere
dieren25. Karel koelde zijn woede ook aan de
jonge vrouw en vier van de kinderen van Manfred, die allen de rest van
hun leven, sommige langer dan dertig jaar, in gevangenschap moesten
doorbrengen. Een ontsnapte en werd later Koningin van Sicilië; aan
haar, zijn bella figlia, la buona Costanza, zendt
Manfred van den Louteringsberg zijn groeten door tusschenkomst van
Dante.

De val van Manfred had natuurlijk een krachtige herleving van de
Welfsche heerschappij in de noordelijke steden ten gevolge. Florence
verjoeg de ambtenaren van Manfred en de Welfsche regeeringsvorm werd op
een hechten grondslag gevestigd.












(5) Konradijn en Karel van Anjou.




Het heerschzuchtige en wreede optreden van Karel
verwekte al spoedig wrok en opstand, zoowel in Sicilië, waar hij
zich bijzonder gehaat maakte door ondragelijke afpersingen en zijn plan
om Napels in plaats van Palermo tot hoofdstad van zijn koninkrijk te
maken, als ook in het noorden, waar de Ghibellijnen, aangevoerd door
Pisa en Siena, weder krachtig begonnen te worden en hun blikken
richtten naar Duitschland, want de jonge Duitsche koning, Konradijn,
die nu veertien jaar oud was, scheen neiging te gevoelen zijn
krijgskans tegen den Franschen overweldiger te beproeven.

Het was een vreemde stand van zaken, een goed voorbeeld van de
ingewikkeldheid der Italiaansche geschiedenis. Hier zien wij, hoe de
helft van de bewoners van Italië zich tot een Duitschen jongeling
richt om hen te helpen, daar zij zuchten onder de zweep van den
Franschen tyran, die hun is opgedrongen door den Paus, den hoogsten
beschermer van hun zedelijke en geestelijke welvaart; wij zien, hoe de
Paus dezen vreemden overweldiger aanhitst en tegelijkertijd krachtig de
zaak van de republikeinsche vrijheid begunstigt, om zich bondgenooten
te verschaffen tegen het “addergebroed” van Duitsche
vorsten; wij zien, dat sommige van de zoogenaamde republieken de zaak
van de vrijheid ontrouw worden alleen om zich te wreken op politieke
mededingers, een verbond sluiten met het Pausdom en op verzoek van den
Paus zich verlagen om Karel van Anjou als heer en meester te erkennen,
ja zelfs hem tot Podestà kiezen,
zooals Florence deed, tot haar eeuwige schande.

[image: 55. S. Zeno (Maggiore), Verona.]
55. S. Zeno (Maggiore), Verona.



In het jaar 1267 trok de jonge, dappere Konradijn de Alpen over. Hij
werd te Pavia en Pisa en in de andere Ghibellijnsche steden met
geestdrift ontvangen. De zwakke banbliksem, die door den Paus uit
Viterbo geslingerd werd, had geen uitwerking en in het midden van den
zomer 1268 was de jonge koning te Rome, waar hij, op het Capitool door
de wispelturige menigte tot Keizer werd uitgeroepen. Daar hij er zeer
naar verlangde zijn vijand te ontmoeten, trok hij, misschien wat al te
vroeg, met zijn troepen uit. Hij vond Karel niet ver van Tagliacozza,
in de nabijheid van den Lago di Fucino. In den beginne was het geluk
hem gunstig; maar zijn troepen sloegen aan het plunderen en werden toen
plotseling aangevallen en verslagen door een sterke reserve van
ruiterij onder aanvoering van Karel zelf en Valéry,
connétable van Champagne. Konradijn ontsnapte met vijfhonderd
ruiters en bereikte Rome; doch daar ontving men hem aarzelend en hij
besloot met een klein aantal getrouwen te vluchten. Zij trokken naar
het zuiden, naar de Pontijnsche moerassen, zooals eenmaal Caius Marius
en Cicero hadden gedaan. Te Astura, dat toen een klein visschersdorp
was, vond hij een schip en ging aan boord, in de hoop Pisa te zullen
bereiken, maar de eigenaar van het nabijzijnde kasteel26, een van de Frangipani, maakte jacht op hem, nam
hem gevangen en gaf hem aan zijn vervolgers over.

Karel had de meeste van zijn aanzienlijke gevangenen laten afmaken;
velen liet hij de handen en voeten afhakken, maar toen dit te
omslachtig en onaangenaam was, liet hij de overigen in een houten
gebouw opsluiten en dit in brand steken. Hij vond het evenwel
verstandig Konradijn voor een schijn-rechtbank te laten veroordeelen.
Van de rechters, die door Karel waren benoemd om het vonnis, dat hij
wenschte, uit te spreken, gaf slechts éen zijn stem daarvoor;
éen waagde, evenals Socrates, zijn leven door er tegen te
stemmen; de overigen zwegen. Toen sprak Karel, die dit zwijgen als
instemming opvatte, het doodvonnis over den jongen koning en
twaalf van zijn strijdmakkers uit. Konradijn ontving dit bericht,
terwijl hij met zijn bloedverwant en medeslachtoffer, Hertog Frederik
van Baden, een partij schaak speelde. Op den 29en October
1268 vond de droevige terechtstelling plaats te Napels, op de Piazza
del Mercato, die toen uitzicht had op de zee27. Konradijn,
die slechts zestien jaar oud was, toonde, naar men vertelt, geen vrees,
maar omarmde zijn makkers en den beul, legde zijn hoofd op het blok en
riep uit: “O, mijn moeder, welk een verdriet heb ik u
berokkend!”







(6) Karel van Anjou en de Siciliaansche Vesper.




Een maand later stierf Paus Clemens, die het niet meer
gewaagd had naar Rome terug te keeren, te Viterbo. Hij had, naar
aanleiding van de bloedige en ruwe daad van Karel, op geenerlei wijze
zijn afgrijzen te kennen gegeven. Integendeel, hij juichte over de
verdelging van het gehate “addergebroed” van de
Hohenstaufen. Maar het begon hem zonder twijfel wel duidelijk te
worden, dat Karel zijn meester was, dat hij een boozen geest had
opgeroepen, dien hij niet kon bezweren. En dat Karel de macht volkomen
in handen had, blijkt wel uit het feit, dat ongeveer drie jaren lang
geen Paus werd gekozen, daar de Kardinalen verlamd waren door de
onbeschaamdheid van de Fransche prelaten en beambten. En hij was ook
niet tevreden met de heerschappij over de Beide Siciliën, Rome en
het grootste deel van Italië. Hij droomde van een veel grooter
rijk. Nadat hij zijn broeder, Lodewijk den Heilige, had overreed een
kruistocht te ondernemen tegen Tunis (waar Lodewijk aan de pest stierf)
trachtte hij zijn heerschappij in diens gebied te vestigen en uit te te
breiden. Daarna richtte hij zijn blikken naar het oosten en verloofde
zijn dochter met den zoon en erfgenaam van den verbannen Latijnschen
Keizer van Byzantium, Boudewijn van Courtenay, die hem de provincie
Thessalonica aanbood, wanneer hij den troon weder zou hebben bestegen;
op die wijze hoopte Karel een dynastie te grondvesten, die over het
vereenigde Keizerrijk van het Oosten en het Westen zou heerschen.
Maar Boudewijn, die door Michael Palaeologus
werd verdreven, bracht de rest van zijn leven door met hulp te vragen
aan de vorsten van Europa en aldus werd de hoop van Karel de bodem
ingeslagen.

In 1271 eindelijk waagden de kardinalen het te Viterbo bijeen te
komen om een Paus te kiezen; maar de Fransche prelaten trachtten dit
voortdurend te verhinderen, totdat ten slotte het volk van Viterbo het
dak van het gebouw, waarin de kardinalen waren opgesloten afbrak, om
hun beslissing te bespoedigen. Terwijl dit alles gebeurde, verscheen
Karel, die juist van Tunis was teruggekeerd, op het tooneel. Ook Guy de
Montfort die nu zijn stadhouder in Toskane was, kwam met hem. Hij was
de kleinzoon van den verschrikkelijken Simon de Montfort, die de
Albigenzen heeft uitgeroeid. Zijn vader, Earl Simon of Leicester was
gedood (1265) in den slag van Evesham en zijn lijk was smadelijk
behandeld.

Met Karel was uit Tunis gekomen een Engelschen prins, een verwant
van Guy, Hendrik van Cornwall, die een neef van Hendrik III van
Engeland, den verbitterden vijand van de Montforts was. De aanblik van
dien jeugdigen Hendrik maakte Guy de Montfort zoo razend van woede, dat
hij hem gedurende de mis, in tegenwoordigheid van Karel en de
kardinalen, bij het hoogaltaar doodde en hem bij zijn haren uit de kerk
sleurde. Guy vluchtte; doch Karel nam geen maatregelen om zijn
stadhouder voor deze afschuwelijke daad te straffen, een feit, dat een
somber licht werpt op zijn schrikbewind. Maar Dante heeft den
moordenaar gestraft en in het diepste gedeelte van de Rivier van Bloed
geplaatst28. Waarom hij Karel van Anjou niet tot een
soortgelijke straf heeft veroordeeld, maar hem een aangename plaats in
het Antipurgatorium heeft aangewezen29, is
moeilijk te begrijpen, maar moet waarschijnlijk worden toegeschreven
aan het feit, dat de dichter een warme vriendschap gevoelde voor zijn
kleinzoon, Karel Martel30. 

De kardinalen kozen eindelijk, blijkbaar als protest tegen dezen
moord en tegen Karel en zijn Fransche ambtenaren, een Italiaanschen
diaken, die in Palestina in dienst was van Prins Eduard van Engeland.
Deze Gregorius X toonde zich, dadelijk nadat hij te Brindisi geland
was, een verstandigen, maar beslisten tegenstander van Karel, en toen
in October 1273 Rudolf van Habsburg tot Duitsch Koning of liever
Duitsch Keizer31 was gekozen, hechtte hij aan die verkiezing
zijn volkomen goedkeuring, een daad, die natuurlijk den toorn van Karel
opwekte, want de nieuwe Duitsche Keizer begon weldra den Duitschen
invloed in Noord-Italië en in Toskane te herstellen. Bovendien
deed Gregorius, in tegenstelling met de politiek van bloedige
onderdrukking, die Karel uitoefende, moeite de partijen met elkander te
verzoenen. Hij slaagde hierin tot op zekere hoogte te Bologna en
Milaan, maar zijn pogingen leden schipbreuk te Florence, waar de
Welfsche partij de overhand had gekregen, doch waar de belangen van de
Welfen of republikeinen geenszins dezelfde waren als die van den
Paus32. Gregorius stelde zich ook tegenover Karel van
Anjou door Michael Palaeologus te begunstigen en bovendien weigerde hij
den verbannen Keizer Boudewijn te ontvangen; toen hij nu in 1275 er
werkelijk toe overging met Rudolf een samenkomst te houden te Lausanne,
waarbij hij beloofde hem tot Keizer te kronen, moest er wel een
openlijke vijandschap uitbreken.

Maar in het begin van 1276 stierf Gregorius X te Arezzo, waar in den
Duomo zijn graftombe is. Gedurende de volgende achttien maanden
verschenen er drie Pausen op het tooneel en verdwenen wederom. Daarna
werd, na verloop van zes maanden, Nicolaas III, uit het geslacht der
Orsini, tot Paus gekozen33. Men vertelde, dat hij
zijn nicht met Karel wilde laten trouwen, en dat hij, toen dit voorstel
smadelijk werd afgewezen, niet alleen Gregorius’ anti-Fransche
politiek heeft voortgezet, maar ook den opstand heeft aangestookt, die
eindigde met den Siciliaanschen Vesper.

In het noorden van Italië nam de invloed van Rudolf en de
Ghibellijnsche edelen snel toe. In Milaan kregen de Visconti de
overhand; in Verona de Scaligeri; bijna overal werd de haat tegen Karel
en de Franschen heviger, behalve in Florence, waar de handel van de
Arti (gilden) door zijn politiek begunstigd werd. De storm kwam
met vaart opzetten; maar het was uit het zuiden, dat de noodlottige
vlaag zou komen.

Voordat Konradijn zijn hoofd op het blok legde, wierp hij, naar men
vertelt, zijn handschoen onder de menigte. Deze handschoen werd
gebracht aan Pedro van Arragon, een Spaanschen prins, die met de
dochter van Manfred, Constantia, gehuwd was en later (1276) Koning van
Arragon en Catalonië werd; hij had Valencia en Majorca reeds op de
Mooren veroverd en zich aldus een vrijen toegang tot Sicilië
verschaft. Aangespoord door zijn gemalin, gaf hij gehoor aan de
smeekbeden der Sicilianen, die tot wanhoop waren gedreven door de
tyrannie van Karel en zijn Fransche ambtenaren en aan de raadgevingen
van Giovanni da Procida, een geleerden geneeskundige, die na den slag
bij Tagliacozzo naar Spanje was gevlucht en reeds tien jaar lang Pedro
had aangezet om zijn rechten op de kroon van de Beide Siciliën,
als erfgenaam van Manfred, te laten gelden. En nu wachtte Pedro op het
gunstige oogenblik, dat weldra kwam.

Toen Paus Nicolaas in 1280 gestorven was, kwamen de kardinalen
wederom te Viterbo bijeen en ook Karel begaf zich daarheen, omdat hij
vast besloten was ditmaal een geschikten Paus te laten kiezen; de
Franschman, die gekozen werd, Martinus IV, keurde alles, wat Karel
wenschte, goed en steunde zijn despotisch bestuur krachtig,
totdat hij, een paar jaren later, overleed aan het overmatig gebruik
van Bolsena-paling en Vernaccia-wijn, zooals Dante verhaalt34, die hem op den Louteringsberg ontmoet, waar hij
boete doet voor zijn gulzigheid.

Het gebeurde op den Dinsdag na Paschen in 1282, toen Karel juist,
vertrouwend op zijn pauselijken bondgenoot, weder plannen maakte om het
Keizerrijk in het Oosten te veroveren, dat een beleediging, die een
Fransche soldaat een Siciliaansche bruid had aangedaan, een
verschrikkelijke uitbarsting ten gevolge had. Geheel Palermo stond op,
schreeuwde “sterf, sterf”, zooals Dante zegt, en bijna alle
Franschen op Sicilië werden vermoord35.







(7) Van den Siciliaanschen Vesper tot den vrede van
Caltabellotta.




De geschiedenis van Italië gedurende dit tijdperk
(1282–1302) wordt beheerscht en verduisterd door de verwarring
van den langen en hardnekkigen strijd tusschen de Fransche vorsten van
Anjou en de Spaansche vorsten van Arragon over het bezit van
Sicilië. Ofschoon zij natuurlijk voor de toekomst van Italië
van groot belang was, staat deze worsteling tusschen de vreemde
overweldigers niet rechtstreeks in verband met de geschiedenis van dit
land. Derhalve zal hier slechts een kort verslag van dezen strijd
gegeven worden en zullen wij daarna overgaan tot de bespreking der
toestanden in Rome en andere steden gedurende het Pontificaat van den
vorst der nieuwe Farizeeërs, zooals Dante Paus Bonifacius VIII
noemt36.

Toen het bloedblad van den Siciliaansche Vesper plaats vond, was
Koning Pedro van Arragon bezig een veldtocht voor te bereiden, in naam
tegen Tunis, maar zonder twijfel was Sicilië zijn verder doel.
Nadat het hem niet gelukt was Tunis in te nemen, zeilde hij met zijn
vloot naar het noorden. In vijf dagen was hij bij Trapani en vijf dagen
later, den vierden September 1282 te Palermo, waar hij tot
Koning van Sicilië werd uitgeroepen. Karel, verontwaardigd en
woedend, zond een sterk leger naar Sicilië onder aanvoering van
zijn zoon, Karel den Lamme (Carlo lo Zoppo). Maar de “Kreupele
van Jeruzalem”, zooals Dante37 hem noemt, was weldra
gedwongen zijn strijdkracht van het eiland weg te trekken en de
admiraal van Pedro, Loria, bracht de vloot van Karel twee
verpletterende nederlagen toe, eerst bij Malta en daarna in de golf van
Napels; bovendien gelukte het hem lo Zoppo zelf gevangen te nemen. Ook
in Calabrië stond het volk tegen de Franschen op. Karel zag zich
genoodzaakt naar het noorden te trekken en terwijl hij op versterkingen
uit Frankrijk wachtte, stierf hij te Foggia (Januari, 1285).

Zijn jeugdige kleinzoon, Karel Martel38, werd in
plaats van zijn vader, die in gevangenschap verkeerde, tot koning
uitgeroepen; maar ongeveer vier jaar later werd door den invloed van
Koning Eduard I van Engeland Carlo lo Zoppo in vrijheid gesteld en was
gedurende de volgende twintig jaren Koning van Napels en
Zuid-Italië; bovendien maakte hij aanspraak op den troon van
Sicilië, die door een Spaanschen vorst bezet werd. Deze Spaansche
monarch was evenwel niet Pedro van Arragon en Sicilië, want die
was in hetzelfde jaar gestorven als zijn groote tegenstander, Karel van
Anjou, en was in Sicilië opgevolgd door zijn zoon Jacob (den
Rechtvaardige). Jacob en Karel II (de Lamme) voerden met eenige
onderbreking oorlog, doch richtten weinig uit. In 1290 werd Johan
Koning van Arragon, na den dood van zijn oudsten broeder Alfonso, en
zijn jongste broeder, Frederik, werd de Spaansche onderkoning van
Sicilië.

Frederik was met dezen titel evenwel niet tevreden en liet zich in
1296 tot Koning van Sicilië uitroepen. Tusschen de beide broeders
ontstond nu een hevige twist, die nog werd aangewakkerd door de
duivelsche boosaardigheid en eerzucht van Paus Bonifacius, die ten
slotte Constantia, de vrome weduwe van Koning Pedro
overreedde naar Rome te gaan met haar oudsten zoon, Koning Jacob en een
schandelijke overeenkomst te sluiten met den doodvijand van haar
jongsten zoon, Carlo lo Zoppo, waarbij zij hem haar dochter Violante
tot gemalin gaf. De broeder-oorlog werd ondertusschen met groote
bitterheid hernieuwd en de oude Spaansche admiraal, Loria, die Frederik
ontrouw was geworden en de partij der Anjou’s had gekozen, bracht
de Siciliaansche vloot een gevoelige nederlaag toe. Eindelijk, in 1302,
ging Bonifacius zelfs zoo ver, dat hij Karel van Valois naar
Italië riep (wij zullen later zien, hoe deze onderneming
mislukte); maar de partijen, die den strijd moede waren, sloten, zeer
tot ongenoegen van Paus Bonifacius, den vrede van Caltabellotta,
waarbij het koningschap over Sicilië aan Frederik voor zijn leven
werd toegestaan; doch hij beloofde Leonore, de dochter van Karel II (lo
Zoppo) te trouwen, onder voorwaarde, dat een eventueele erfgenaam
Sardinië of Cyprus zou krijgen, maar Sicilië aan het geslacht
van Anjou zou overgeven, een voorwaarde, die bij zijn dood in 1337 niet
is vervuld, omdat de Sicilianen weigerden onderdanen te worden van de
Fransche vorsten39.







(8) Rome van 1285 tot 1303. Bonifacius VIII.




In hetzelfde jaar (1285), waarin Karel van Anjou en
Pedro van Arragon overleden, stierf de Fransche Paus Martinus IV aan
het overmatig gebruik van paling en vernaccia-wijn. De
vredelievende, maar jichtige oude kardinaal, die hem opvolgde, Honorius
IV, was een broeder van den Senator van Rome, Pandulf, uit het
doorluchtige geslacht van de Savelli. De beide broeders, de een in het
Lateraan en de ander op het Capitool, oefenden een weldadigen invloed
uit, en beteugelden gedurende twee jaren de woede van de partijen der
Orsini en Colonna, ofschoon beide zoo hevig door de jicht waren
aangetast, dat de Senator niet meer kon loopen en de Paus van een
mechanische uitvinding moest gebruik maken om de Hostie op te heffen.
Na den dood van Honorius was er tien maanden lang geen Paus,
hetgeen niet slechts het gevolg was van de verbittering der partijen
maar ook van de pest, die zes kardinalen ten grave sleepte. Eindelijk
werd Nicolaas IV, de bisschop van Palestrina (den burcht der Orsini)
gekozen; deze was vroeger een vriend geweest van den Paus der Orsini,
Nicolaas III (“den zoon van de berin”). Naar aanleiding van
deze benoeming brak de veete tusschen de twee families der Orsini en
der Colonna’s met vernieuwde heftigheid uit; zij noemden zich
Welfen en Ghibellijnen, maar deze namen beteekenden slechts, dat
degenen,
die zoo heetten, doodvijanden waren en dat beide partijen er naar
streefden den kardinaalshoed en de pauselijke tiara te bemachtigen.

[image: 56. De paleizen Loredan en Farsetti, Venetië.]
56. De paleizen Loredan en Farsetti,
Venetië.



Toen deze Paus stierf (1292), ontstond er zulk een hardnekkige
strijd tusschen de kardinalen, dat er twee jaren lang geen verkiezing
plaats vond, een toestand, waardoor Karel de Lamme in staat werd
gesteld, evenals vroeger zijn vader, zich zulk een machtige positie te
verwerven, alsof hij inderdaad het hoofd van de Kerk was. Eindelijk,
toen de kardinalen te Perugia verzameld waren en er volstrekt geen
voortgang in de zaken kwam, noemde iemand een zekeren kluizenaar,
Pietro geheeten, die in een hol van den berg Morrone leefde, in de
Abruzzi, ongeveer 75 K.M. ten noord-oosten van Rome, waar hij een
godsdienstige Orde had gesticht en beroemd was geworden wegens zijn
visioenen en mirakels40. Een kardinaal stelde,
misschien in scherts, voor dezen kluizenaar te kiezen om de
moeilijkheden op te lossen, en met een plotselinge, algemeene
geestdrift werd die oplossing aangenomen. Drie bisschoppen werden
afgevaardigd om Pietro van zijn benoeming in kennis te stellen.

De eenvoudige, oude monnik (hij was twee en zeventig jaar oud) stond
verstomd en weigerde op het voorstel in te gaan. Toen begaf zich een
groote menigte van edelen en prelaten en andere personen, onder
aanvoering van Koning Karel en zijn zoon Karel Martel, naar de grot en
ten slotte liet Pietro da Morronne zich mede voeren, terwijl de koning
en zijn zoon den ezel, waarop hij gekleed in zijn eenvoudig
kluizenaarsgewaad was gezeten, bij de teugels leidden. In een kerk
dicht bij Aquila, blijkbaar de S. Maria di Collemaggio
(plaat 49), die zijn graftombe bevat, werd hij
gewijd; de kerk was geheel vol en omringd, naar men vertelt, door
200.000 menschen.

Karel liet den nieuwen Paus, Celestinus V, niet naar Rome gaan, maar
nam hem mede naar zijn hof te Napels, om hem voor zijn eigen plannen te
gebruiken. Maar weldra bemerkte hij, dat Celestinus onbruikbaar was
voor zijn doeleinden, en voordat er vier maanden verstreken waren, trad
de arme, oude kluizenaar, voor wien de toestand ondragelijk was
geworden, af; en men zegt, dat hij hiertoe werd aangespoord door de
stemmen van engelen, die zich in zijn slaapkamer lieten hooren door de
vernuftige listen of ventriloquistische bekwaamheden41 van een
kardinaal, Benedetto geheeten, een afstammeling van de adelijke familie
der Gaetani van Anagni (of, zooals Dante42 de stad
noemt, Alagna). Deze sluwe, aanmatigende en vermetele man had, naar men
vertelt, reeds geheime bijeenkomsten met Koning Karel gehouden en hem
beloofd zijn politiek te steunen met alle middelen, die een Paus ten
dienste stonden; en tien dagen, nadat Celestinus was afgetreden
(Kerstavond, 1294) werd hij door de vreesachtige kardinalen gekozen,
ofschoon vele van hen blijkbaar overtuigd waren van de waarheid der
mededeelingen, volgens welke hij beschuldigd werd van de schandelijkste
misdaden en de onsterfelijkheid van de ziel, de goddelijkheid van
Christus en zelfs het bestaan van God ontkende. Tien dagen later hield
hij zijn intocht in Rome met een pracht, “die nooit te voren in
Rome was gezien.” Koning Karel en zijn zoon, Karel Martel van
Hongarije leidden thans geen nederigen ezel maar het prachtige, witte,
rijk getuigde ros, waarop Benedetto was gezeten met een gouden kroon op
het hoofd; en daarna, toen de schitterende plechtigheid van de wijding
in de St. Pieter was afgeloopen, vergezelden de beide koningen hem naar
het Lateraan en stonden bij het feestmaal achter zijn troon.

De eerste daad van den nieuwen Paus, Bonifacius VIII, was zich
meester te maken van den persoon van zijn voorganger; want er waren
velen die de geldigheid van de nieuwe verkiezing verwierpen; zij
beweerden, dat, ofschoon er wel Pausen waren afgezet (Hendrik
III, bijvoorbeeld, had er drie tegelijk afgezet), geen Paus vrijwillig
kon aftreden, en dat een dergelijke poging niet alleen een zware zonde
was tegen den Heiligen Geest, maar ook alle uitwerking miste43. Celestinus was teruggekeerd naar zijn grot in
den Monte Morrone. Toen hij bericht kreeg van het plan van Bonifacius,
besloot hij te vluchten. Na lang rondzwerven bereikte hij de
Adriatische zee en scheepte zich in om naar Dalmatië te varen;
maar een storm sloeg hem terug op de Italiaansche kust en eenige goede,
maar domme menschen begroetten hem openlijk als Paus en bewerkten aldus
dat hij werd ontdekt en gevangen genomen. Bonifacius zette hem gevangen
in het kasteel van Fumone, welks geweldige Cyclopische muren de stad
Alatri, in Latium, nog beheerschen. Een paar maanden daarna werd hij
dood gevonden, waarschijnlijk vergiftigd, ofschoon eenige monniken van
zijn Orde, de Celestini, beweerden een spijker te bezitten, waarmede
Bonifacius volgens hun verklaring zijn slachtoffer had gedood, zooals
Jael Sisera vermoordde.

Nadat Bonifacius aldus den armen, ouden Celestinus uit den weg had
geruimd en zich in het veilig bezit bevond van de geestelijke
souvereiniteit over het koninkrijk van Karel, dien hij als zijn leenman
beschouwde, wenschte hij vurig ook het Siciliaansche koninkrijk als
pauselijk leen te bemachtigen en zijn mijter met de dubbele kroon van
de Beide Siciliën te versieren. Wij hebben reeds gezien, hoe hij
Koning Jacob van Arragon en zijn vrome moeder Constantia overreedde een
schandelijk verdrag met Karel te sluiten en hoe hij de langdurigen en
wreeden oorlog aanstichtte en aanwakkerde tusschen Jacob en zijn
broeder Frederik, dien de Sicilianen als hun koning hadden
aangenomen.

Tot de voornaamste vijanden van Bonifacius behoorden de Colonna. Hoe
machtiger en aanmatigender hij zelf werd en hoe meer hij de Kerk
plunderde om de invloedrijke partij van de Gaetani te steunen, des te
heviger werd de vijandschap van deze edelen, vooral van den kant der
twee kardinalen van het geslacht Colonna. In 1297 ging Bonifacius over
tot een daad, die nog nooit had plaats gevonden
en liet deze beide prelaten afzetten. Maar de familie der
Colonna’s aanvaardde den strijd. Zij verklaarden de verkiezing
van Bonifacius nietig en eischten, dat er een Concilie zou worden
bijeengeroepen. Zij hechtten hun Manifest aan het hoogaltaar in de St.
Pieter. Bonifacius sprak terstond over de ontslagen kardinalen den
banvloek uit en kondigde een Heiligen Oorlog tegen hen af. De
Colonna’s trokken naar hun burchten op het land; de sterkste van
deze was Palestrina. De hardnekkige worsteling eindigde met de
overweldiging en vernedering der Colonna’s. De
geëxcommuniceerde kardinalen en edelen verschenen voor den
zegevierenden paus als smeekelingen, met een touw om den hals. Men
vertelt (het wordt echter ook tegengesproken), dat Bonifacius den
schijn aannam hun vergiffenis te schenken, en aldus Palestrina in zijn
bezit kreeg. Hoe dit ook zij, het staat vast, dat hij het bemachtigd
heeft en dat hij, zooals Sulla vroeger had gedaan, het geheel en al
heeft verwoest; slechts de kathedraal bleef gespaard; want zijn Bul,
die nog over is, beveelt, dat de ploeg over de plaats44 moet
worden getrokken en in de voren zout moet worden gezaaid, “zooals
met het Afrikaansche Carthago was gedaan”. Nadat hij alle
bezittingen van de inwoners had verbeurd verklaard, beval hij hen een
nieuwe stad te bouwen, die hij Civitas Papalis noemde; maar kort daarna
liet hij die in een vlaag van woede afbreken en de menschen werden
verbannen. De Colonna’s vluchtten naar vreemde hoven, sommige
zelfs naar Engeland. Dat waren de daden van den Hoogsten Herder van de
Christelijke Kerk, “die een oorlog voerde dicht bij het Lateraan
en niet tegen Saracenen en evenmin tegen Joden” (Inferno XXVII.
86).

De Paus had het jaar 1300 als een jubeljaar van de Kerk
aangekondigd. Hij gebruikte die gelegenheid om pelgrims naar
Rome te lokken en rijkelijke aflaten te beloven aan allen, die de
groote Romeinsche basilieken bezochten. Het was een groote triumf voor
Bonifacius. Op den hoogsten troon van het Christendom gezeten, werd hij
vereerd als de Vicarius van God door twee of drie millioen vrome
geloovigen die uit alle landen van Europa naar Rome stroomden, ieder om
zijn offer te brengen45. Onder hen was waarschijnlijk
ook Giotto (zie plaat 50) en Dante; want ofschoon
sommige beweren, dat Dante het volgend jaar Rome het eerst zag bij
gelegenheid van het gewichtig gezantschap46, waarmede
hij belast werd, is de beroemde beschrijving, waar de dichter twee
groepen van verdoemden in de hel vergelijkt met de twee stroomen, die
zich in tegengestelde richtingen over de brug van het Vaticaan
bewegen47, zoo levendig, dat deze wel op eigen aanschouwing
zal berusten. Er was nog een ander beroemd schrijver aanwezig, Giovanni
Villani, die in dien tijd koopman was. Hij vertelt ons, dat, hetgeen
hij bij die gelegenheid te Rome zag, hem opwekte tot het schrijven van
zijn Kroniek, waaraan hij in datzelfde jaar begon (het jaar,
waarin de handeling der Divina Commedia valt) bij zijn terugkeer
te Florence; dit werk, voortgezet en voltooid door zijn broeder en zijn
neef, werd het grootste der Italiaansche geschiedwerken48.

Een ontzaglijke massa geld stroomde bijeen door de offers van de
geloovigen, die zoo rijkelijk schonken, dat, zooals een ooggetuige
zegt, “dag en nacht twee priesters bij het altaar van den H.
Paulus stonden met harken in hun handen, waarmede zij het geld
opharkten.” Een deel van dit geld werd door Bonifacius gebruikt
om den onrechtvaardigen oorlog weer aan te wakkeren en door te zetten
tusschen Jacob van Arragon en zijn broeder, Frederik van Sicilië,
en ook om de plannen van Karel II (lo Zoppo) te bevorderen, zooals hij
beloofd had te zullen doen. Maar het geld, dat met zulke schandelijke bedoelingen was verworven en werd
uitgegeven, bracht weinig voordeel aan. Hierover verontwaardigd wendde
Bonifacius zich, evenals Urbanus IV had gedaan, tot het Fransche hof en
noodigde den jongsten broeder van den Franschen koning, Karel van
Valois, den achterneef van Karel van Anjou, uit naar Italië te
komen. Toen de Fransche prins te Anagni, de geboortestad en de geliefde
verblijfplaats van Bonifacius was gekomen, werd hij benoemd tot
Kapitein-Generaal van de Kerk en Vrede-stichter van Toskane. Hij werd
door den Paus naar Florence gezonden om daar den vrede te herstellen,
maar hij bewerkte slechts, dat de twisten nog in hevigheid toenamen en
dat alle Ghibellijnen en afvallige Welfen, waaronder zich ook
Dante49 bevond, werden verbannen. Karel van Valois
bereikte in het zuiden niet veel meer, en nadat door den vrede van
Caltabellotta een einde was gemaakt aan den broeder-oorlog tusschen
Jacob en Frederik, moesten de vorsten van Anjou en de Paus alle hoop
opgeven om Sicilië te heroveren.

Deze tegenspoed had natuurlijk oneenigheid tusschen Bonifacius en
Karel van Valois ten gevolge en maakte den Paus aan het Fransche hof
gehaat. En Frankrijk was in de laatste jaren tot hooge macht gestegen.
Het had een onafhankelijkheid en nationale zelfbewustheid ontwikkeld,
zooals in dien tijd nergens in Europa bestond50. Koning
Philips IV, de Schoone, wist, dat hij het geheele volk achter zich had
en toen hij geld noodig had voor zijn oorlogen tegen Engeland en later
tegen de Vlamingen, vooral na den slag bij Kortrijk (1302), legde hij
de geestelijken en de kloosters belastingen op; Bonifacius, ofschoon
woedend, stond hier machteloos tegenover, want Philips werd gesteund
door de publieke meening in Frankrijk, en zoowel de leeken als ook de
geestelijken kozen de zijde van hun vorst en toonden zich ook op
godsdienstig gebied onafhankelijk. De gezant, die in 1302 een
aanmatigende Bul van den verbitterden Paus bracht, werd gevangen gezet en daarna weggejaagd en de Bul
werd in het openbaar verbrand in de Notre Dame, een daad, die zeker,
ofschoon de uitwerking daarvan niet zulke een verre strekking heeft
gehad als het verbranden van de Bul te Wittenberg, toch een diepen
indruk moet gemaakt hebben, vooral, toen kort daarna de Staten-Generaal
van Frankrijk voor de eerste maal bijeenkwamen en de handeling van den
Koning door alle drie staten van zijn rijk bekrachtigd werd.

Ondertusschen wekte Bonifacius te Rome hevige verontwaardiging op
door groote massa’s geld bijeen te schrapen en zich veel land toe
te eigenen. Een groot gedeelte van deze schandelijk verworven
rijkdommen werd gebruikt om zijn bloedverwanten, de Gaetani, te
verrijken, die aldus in het bezit kwamen van een groot aantal kasteelen
en prachtige landgoederen in Latium51, waarvan sommige nu nog
het eigendom zijn van den Hertog van Sermoneta en de familie der
Gaetani; zoo kreeg de Paus een machtigen aanhang, die zeer veel aan hem
verplicht was. Dit alles werd door de verdreven Colonna’s aan het
Fransche hof verteld en tevens kwam het bericht, dat de Paus van plan
was den banvloek over Philips uit te spreken; de algemeene
verontwaardiging in Frankrijk bereikte naar aanleiding hiervan zulk een
hoogte, dat er een bond van kruisvaarders werd gevormd om het
Christendom te bevrijden van den ellendeling, dien zij beschouwden als
een pseudo-Paus en een openlijken atheïst, verslaafd aan de
schandelijkste ondeugden en een handlanger van den Duivel; Koning
Philips stelde zich zelf aan het hoofd van de samenzwering; de
uitvoering van het plan werd opgedragen aan Sciarra Colonna en
Guillaume de Nogaret, een bekwaam rechtsgeleerde en een krachtig
verdediger van de rechten van de kroon en het burgerlijke gezag.

In den nacht van den zevenden September 1303 drongen de
samenzweerders, begeleid door een sterke troep gewapenden, Anagni
binnen en na een hevig gevecht, baanden zij zich, nadat het pauselijk
paleis en de aangrenzende kathedraal in brand waren gestoken, een weg
naar Bonifacius zelf, dien zij op zijn troon gezeten aantroffen, de
tiara met dubbele kroon op het hoofd en in zijn handen de sleutels en
een gouden kruis. Sciarra greep, naar men vertelt,
den Paus bij een arm, sleurde hem van zijn troon en trachtte hem met
zijn dolk te dooden (Nogaret ontkende dit en Villani bevestigt het
niet). Nadat Bonifacius drie dagen lang gevangen had gezeten en uit
vrees voor vergiftiging alle voedsel had geweigerd, werd hij door het
volk van Anagni bevrijd en namen de samenzweerders de vlucht. Daarna
werd hij door twee kardinalen uit het geslacht Orsini en een troep van
400 gewapenden naar Rome geleid. Toen hij een bezoek aan de St. Pieter
had gebracht en het volk hem vriendelijk had begroet, verbeeldde hij
zich waarschijnlijk in veiligheid te zijn, daar hij wist, dat de Orsini
doodvijanden waren van de Colonna’s en hij ook hulp hoopte te
ontvangen van Karel II (lo Zoppo). Maar hij begreep weldra, dat zijn
brieven onderschept werden en dat hij nauwkeurig werd bewaakt; want de
Orsini hadden den Engelenburg en den Borgo met hun gewapende mannen
bezet. Ongeveer vier weken later, October 1303 vond men hem dood. Men
vertelde, dat hij in een vlaag van woede met zijn hoofd tegen den muur
van zijn kamer was geloopen en zich aldus van het leven had
beroofd52.







(9) Hendrik VII van Luxemburg.




De volgende Paus, Benedictus XI, schijnt een
achtenswaardig en dapper man geweest te zijn. Twee dagen voordat hij
werd aangevallen, had Bonifacius het besluit genomen den banvloek over
Koning Philips af te kondigen van denzelfden kansel in de kathedraal te
Anagni, vanwaar de banbliksem was geslingerd tegen Frederik I
Barbarossa en Frederik II. De nieuwe paus voerde het besluit van
Bonifacius niet uit, maar bevrijdde de Colonna’s van den ban, met
uitzondering van Sciarra; hij beval, dat alles, wat aan de Kerk
ontstolen was, moest worden teruggegeven; hij veroordeelde en
vernietigde openlijk verschillende onrechtvaardige daden van
Bonifacius; hij veroordeelde ook in het openbaar
de beleediging, die den vorigen Paus te Anagni was aangedaan en sprak
over de voornaamste schuldigen den banvloek uit. Het was zonder twijfel
een ramp voor de Kerk, dat hij na acht maanden stierf; en het was een
nog grooter ramp, dat tot zijn opvolger de Aartsbisschop van Bordeaux
werd gekozen, die den naam Clemens V aannam. Hij was een handlanger
geweest van Bonifacius, maar nu was hij, om gekozen te worden, een
slaafsche dienaar van Koning Philips geworden53. Hij werd
te Lyon gewijd, in tegenwoordigheid van het Fransche hof, en nadat hij
ongeveer drie jaren (1305–1308) in Frankrijk had geresideerd,
verplaatste hij den zetel van het Pausdom naar Avignon, aan de
Beneden-Rhône, waar de Pausen juist zeventig jaar gevestigd
bleven (de jaren van de zoogenaamde Babylonische ballingschap) en waar
zij het geweldige gebouw, le Palais des Papes
oprichtten, dat nu nog de stad en de groote rivier als een machtige
donderwolk beheerscht.

[image: 57. (1) Mozaïek in S. Maria in Trastevere. (2) Giotto’s Navicella in de St. Pieterskerk, Rome.]
57. (1) Mozaïek in S. Maria in Trastevere.
(2) Giotto’s Navicella in de St. Pieterskerk, Rome.



Het is eenigzins bevreemdend, dat Clemens, ofschoon hij in andere
opzichten blijkbaar het willige werktuig van Koning Philips was,
hardnekkig zou hebben weerstand geboden aan het verlangen van dien
monarch om voor zichzelf of voor zijn broeder Karel van Valois de
keizerskroon te verwerven. Misschien gevoelde de koning inderdaad
weinig lust om te vechten voor een ijdelen titel, omdat hij den
onafhankelijken en vijandigen geest van de Italianen kende en zich
herinnerde, hoe slecht het in Italië met Karel was afgeloopen;
wellicht bedacht Clemens, dat met een Franschen Keizer het Pausdom zijn
volkomen ondergang zou te gemoet gaan. Hoe dit ook zij, hij begunstigde
eerst in het geheim en steunde daarna openlijk de aanspraken van
Hendrik VII, die tot Duitsch koning was gekozen en ook tot Koning der
Romeinen, waardoor hij niet alleen als Keizer van Duitschland werd
beschouwd, maar ook als aangewezen Keizer, die recht had op de wettige
bekrachtiging van zijn titel door het Romeinsche volk en den Paus.


Hendrik VII, die als graaf van Luxemburg zelf geen regierender Fürst was geweest en geen gewapende
leenmannen tot zijn beschikking had gehad, was op den troon gekomen te
midden van de woelingen, die volgden op de vermoording van Keizer
Albrecht door zijn neef, Johan van Zwaben. Sinds de dagen van Frederik
II was geen Duitsche monarch de Alpen overgetrokken om in Italië
de gouden kroon te ontvangen54. Maar Hendrik koesterde
hooger idealen. Zijn grootste eerzucht was het Duitsch-Italiaansche
Keizerrijk te herstellen en in Rome gekroond te worden. De meeste van
de Duitsche edelen weigerden hem te volgen, maar in 1310 verzamelde hij
een paar duizend man te Lausanne, trok den Mont Cenis over en werd met
groot gejuich door de Ghibellijnsche, en zelfs door eenige afvallige
Welfsche steden van Noord-Italië ontvangen; en zijn leger werd
aanmerkelijk vermeerderd door sterke contingenten, die verscheidene
machtige edelen hem zonden. Doch er moesten ernstige moeilijkheden
overwonnen worden: ten eerste de vijandschap van den Koning van Napels,
thans Robert van Calabrië55; ten tweede de haat van
de oude Welfen, zooals de partij der Neri (Zwarten) en Donati te
Florence, die zoowel de Ghibellijnen als de afvallige Welfen, en met
hen ook Dante56, had verbannen; ten derde, hetgeen het
voornaamste was, de verontwaardiging van hen, die hem met zoo groote geestdrift
hadden ingehaald, doch bitter teleurgesteld waren, omdat deze rex pacificus, zooals hij zichzelf noemde, alle plaatselijke
partijen trachtte te vereenigen voor zijn imperialistisch doel, en de
persoonlijke veeten, die de namen Welfsch en Ghibellijnsch hadden
gekregen, niet in aanmerking nam, alsof deze te onbeteekenend waren en
zijn aandacht niet verdienden.

Toch was in den beginne de geestdrift groot. Venetië, Genua en
Florence, waar het republikeinsche gevoel zeer sterk ontwikkeld was,
gromden en lieten hun tanden zien, maar Cremona, Padua,
Brescia, Pisa, Verona, Mantua en andere Ghibellijnsche steden en
Signorie zonden gezanten om hem leenmanschap te beloven en onder groot
gejuich en gejubel werd Hendrik (Januari 1311) in de S. Ambrogio te
Milaan met de IJzeren Kroon gekroond.

Evenwel was deze vreugde van korten duur. Als Pacificator had hij de
Milaneesche Visconti uit de ballingschap teruggeroepen, in de hoop hen
te verzoenen met hun gelukkige Welfsche mededingers, de partij Della
Torre; maar de goed-gemeende tusschenkomst had een uitbarsting ten
gevolge, die hem wel zal ontsteld hebben. Een oproer brak uit en na
veel bloedvergieten werden de Torriani verdreven. Daarop stonden
Cremona, Brescia, en andere steden op en trotseerden Hendrik; deze was
nu genoodzaakt zijn taak als rex pacificus op te
geven; hij plunderde Cremona en liet de muren slechten; Brescia dwong
hij te capituleeren na een beleg van vier maanden, waarbij aan beide
kanten de afschuwelijkste wreedheden werden bedreven.

Een heel jaar was nu voorbijgegaan en nog steeds bevond zich Hendrik
op een grooten afstand van Rome. In October 1311 trok hij met zijn
troepen de vijandig gezinde stad Genua binnen, waar hij eenigen tijd
bleef wegens de ziekte en den dood van zijn gemalin. In Maart 1312 werd
hij te Pisa verwelkomd, dat, zooals gewoonlijk, aan de zijde van
keizersgezinden stond uit haat tegen Florence. Te Pisa vernam hij, dat
te Rome de Colonna’s en andere imperialisten, die reeds gezanten
gezonden hadden om hem (en ook Paus Clemens) uit te noodigen, ijverig
bezig waren voor zijn kroning, maar dat de Orsini daarentegen Koning
Robert van Napels naar Rome geroepen hadden en dat de Florentijnen
alles deden, wat in hun macht was, om hem tegen te werken; zij kochten
het Fransche hof en den Paus om en brachten een verbond van de Welfsche
steden tot stand om Koning Robert te helpen in alle pogingen, die hij
in het werk zou stellen om den barbaarschen Duitschen vijand van
Italië, lo straniero, il Tedesco, il barbaro nemico
d’ Italia e della sua libertà, te verdrijven.
Hendrik hoorde ook, dat Robert in antwoord op dit verzoek en deze
uitnoodigingen zijn broeder Jan had gestuurd met troepen om zich te
Rome met de Orsini te verbinden en dat zij het Vaticaan, den
Engelenburg en het Trastevere hadden bezet. 

Maar ondanks dit alles, ondanks het hartstochtelijk verzoek van
Dante, om eerst “den adder, die zich tegen zijn eigen moeder
richtte, het schurftige schaap, dat gansch de kudde aanstak, Florence,
doodelijk te treffen57, marcheerde Hendrik naar het
zuiden, trok in Mei 1312 door de Porta del Popolo Rome binnen en
vestigde zich in het Lateraan. Weldra begon den strijd tusschen zijn
troepen en die van Koning Robert. Hendrik bezette het Capitool en
trachtte de rivier over te steken, maar werd met ernstige verliezen
teruggeslagen. Eindelijk moest hij zijn plan, om in de St. Pieter
gekroond te worden, opgeven en zich tevreden stellen met een plechtige
kroning in de basiliek van het Lateraan58, waar
hij de kroon ontving uit de handen van een pauselijken gezant, daar
Paus Clemens het niet gewaagd had naar Rome te komen59.

In de buitengewoon heete maand Augustus verliet Hendrik Rome en
marcheerde naar het noorden met zijn leger, dat door koortsen veel
geleden had; hij was van plan den raad van Dante op te volgen en
Florence te verpletteren. Maar de Florentijnen hadden, zooals Villani
zegt, “een ontelbaar aantal voetknechten” verzameld,
benevens ongeveer 4000 ruiters, en waren besloten hem te trotseeren;
zij sloten de poorten van de stad aan den kant van S. Salvi, waar hij
zijn legerplaats had opgeslagen. Ten slotte, toen hij zag, dat hij
niets kon uitrichten, brak hij gedurende den nacht op en marcheerde
weder naar het zuiden, alsof hij naar Rome wilde terugkeeren, maar
hield halt te Poggibonsi, niet ver van Siena60. Hier
bleef hij tot Maart 1313. Toen trok hij terug naar Pisa, waar hij naar
lichaam en geest uitgeput aankwam.

Nadat Hendrik uit Rome was vertrokken, had het volk de overhand
gekregen in een worsteling met den adel en wederom een
republikeinschen regeeringsvorm ingesteld. Zij noodigden hem nu uit
terug te komen en de keizerlijke waardigheid uit hun handen te
aanvaarden, terwijl zij hiermede te kennen wilden geven, dat zij alleen
het recht hadden die te verleenen. Hendrik was geneigd de uitnoodiging
aan te nemen. Hij verlangde er ook zeer naar Koning Robert voor zijn
onbeschaamdheid te straffen en met die bedoeling had hij reeds een
verbond gesloten met Frederik van Sicilië, een daad, die den Paus
zoo woedend maakte, dat hij, hoewel te laat, den banvloek over den
Keizer uitsprak.

Hendrik verzamelde een sterk landleger, dat gesteund zou worden door
ongeveer 150 oorlogs-galeien, die door Genua, Pisa en Sicilië
waren geleverd; toen brak hij nog eens naar het zuiden op. Het was
wederom midden in den zomer en zijn manschappen hadden vreeselijk te
lijden van de hitte en de moeraskoorts. Hij had Buonconvento, ongeveer
dertig kilometer ten zuiden van Siena bijna bereikt, toen hij
plotseling stierf, waarschijnlijk aan een aanval van malaria of aan een
bloedvergiftiging, ofschoon men vertelde en algemeen geloofde, dat het
noodlottige vergift hem in de heilige hostie of op een andere wijze
door een Dominicaner priester was toegediend. Zijn lichaam werd naar
Pisa gebracht en in de kathedraal bijgezet. Later werd het verplaatst
naar den Campo Santo (zie plaat 51 en
verklaring).

Met den dood van Hendrik van Luxemburg eindigde voor altijd het
middeleeuwsche Duitsch-Italiaansche Romeinsche Keizerrijk, om een
juisten naam voor deze eenigszins fictieve zaak te gebruiken. Wel
trokken er nog andere Keizers met verschillende staatkundige
bedoelingen de Alpen over, maar geen ander kwam, zooals hij, om als een
opvolger van Augustus het Romeinsche Keizerrijk te herstellen op zijn
ouden grondslag, den wil van het Romeinsche volk. Met den dood van
Bonifacius VIII en de verplaatsing van den pauselijken stoel van Rome
naar Avignon eindigde ook het Italiaansche Pausdom van de
Middeleeuwen.

Maar die zoogenaamde Middeleeuwen kwamen niet zoo plotseling tot een
einde. Het was een overgangstijd, zooals de tooverachtige schemering
tusschen het eerste ochtendgrauw en het eerste goud van de zon, of
misschien kunnen wij, met terzijdestelling van bedriegelijke
zonne-vergelijkingen, op de litteratuur en de kunst wijzen,
die in dit geval ten minste een juist beeld van dien tijd geven en
waardoor de verschillende trappen van de ontwikkeling van hetgeen
gewoonlijk de Renaissance of de Rinascimento wordt genoemd, het best
worden aangeduid.

De tijd van Bonifacius VIII en van Hendrik VII was ook de tijd van
Dante en in de Italiaansche letterkunde schijnt de geweldige figuur van
Dante de geheele ruimte tusschen het einde van de Middeleeuwen en het
begin van de nieuwe wetenschap te vullen. Van verschillend standpunt
beschouwd is hij voor ons de eenige groote dichter van de
middeleeuwsche litteratuur en de eerste groote moderne dichter. Hij
staat alleen. Voor hem waren er wel een paar zwakke zangers, die in de
nieuwe Italiaansche taal de zoete en bevallige rijmen der liefde
zongen, maar, om weder tot een zonne-vergelijking terug te keeren, zij
waren als morgensterren, die verbleeken voor het licht van de zon. En
na zijn dood staan wij, als het ware, voor een plotselingen afgrond;
want, ofschoon de levens van Dante en Petrarca gedurende zeventien
jaren samenvallen, bestaat er tusschen hen beiden zulk een
onoverkomelijke kloof, dat zij tot twee geheel verschillende eeuwen
schijnen te behooren. Zoo wordt hier een merkwaardig rustpunt in de
geschiedenis van het Italiaansche volk aangegeven. Het is waar, dat
velen “de Middeleeuwen” tot een aanmerkelijk lateren datum
uitbreiden. Sommigen strekken dit tijdperk uit tot de inneming van
Constantinopel door de Turken in 1453 of zelfs tot de ontdekking van
Amerika in 1492. Maar wij kunnen met recht het groote gedicht van
Dante, dat tusschen 1301 en 1320 geschreven is, als den waren
grenssteen beschouwen tusschen middeleeuwsch en modern Italië, of
misschien juister het Italië van de Renaissance. Wat de kunst
betreft (beeldhouwkunst en schilderkunst) geldt hetzelfde, ofschoon de
verschillende trappen van den overgangstijd niet altijd samenvallen met
de ontwikkelingstrappen der Italiaansche litteratuur. De herleving der
beeldhouwkunst ging, om redenen, die wij later zullen vermelden, aan
die van de schilderkunst vooraf, maar, in het algemeen gesproken,
kunnen wij de Pisani en Giotto toch wel tijdgenooten van Dante noemen,
en, zooals hij zelf, staan ook deze kunstenaars daar bijna zonder
voorgangers en volgt daarop een tijdperk, zooals er
komt tusschen de wilde bloemen van het voorjaar en die van den zomer,
een tamelijk lange en dorre tijd, die niet veel merkwaardigs
voortbracht behalve Orcagna en de Gaddi; doch daarna komt de groote
opbloei van kunst in de dagen van della Quercia, Brunelleschi,
Ghiberti, Donatello en Fra Angelico. Bij het begin van dezen
overgangstijd en ongeveer bij het einde van Dante’s leven heb ik
besloten dit overzicht van de geschiedenis van Italië in de
Middeleeuwen, een overzicht, dat ruim duizend jaar heeft omvat, te
eindigen.

[image: Italië ten tijde van Dante]
Italië ten tijde van Dante

C. 1300

De grenzen staan natuurlijk niet geheel vast. Zij veranderden
waarschijnlijk voortdurend. Corsica en Sardinië stonden lang onder
Saraceensche heerschappij, maar werden door Pisa en Genua bevrijd
(omstreeks 1016). Na den slag bij Meloria (1284) verdreven de Genueezen
de Pisanen. Ofschoon de Pausen zich het recht aanmatigden om de
investituur aan verschillende vorsten te schenken, (Frederik II, de Anjou’s,
en de vorsten van Arragon), moeten de eilanden toch in het algemeen
beschouwd worden als te behooren tot de noordelijke republikeinsche
Staten en Signorie.
















Aanteekening over Dante en Hendrik VII.




Toen Hendrik in Italië kwam, was Dante reeds
ongeveer tien jaren in ballingschap en misschien onlangs teruggekeerd
van zijn zwerftochten, die hem naar Parijs en Nederland of zelfs naar
Engeland61 kunnen gebracht hebben. Wellicht was hij er bij
tegenwoordig, toen Hendrik de IJzeren Kroon te Milaan ontving en men
zegt, dat hij bij deze gelegenheid “zijn raad, zoo niet zijn
zwaard aan den Bevrijder van Italië gewijd heeft”, terwijl
hij hem misschien een afschrift van de Monarchia aanbood, dat
Hendrik zonder twijfel niet gelezen heeft. Kort daarna zendt de dichter
uit het Casentijnsche (de bovenvallei van den Arno), waarheen hij zich
teruggetrokken had, aan zijn vaderstad een heftigen open brief, die
begint met de woorden: Dantes Allagherius florentinus et exsul
immeritus sceleratissimis Florentinis intrinsecus. Hij is vol
sarcasme en schimpscheuten. “Wat zullen”, zoo vraagt hij,
“uw gracht, uw muren, uw torens u baten, wanneer de adelaar,
schrikwekkend met zijn gouden vleugels, op u neerschiet?” En
terwijl Hendrik nog te Pisa toefde, stuurde Dante hem in de lente van
1312 den brief, waarover wij reeds gesproken hebben, en richt zich tot
den zoogenaamden Romeinschen Keizer met merkwaardige woorden, noemt hem
niet alleen een Zonnegod en een Heilig Graf, maar zelfs het Lam Gods,
terwijl hij Florence uitscheldt voor een vos, een adder, een hydra, een
schurftig schaap, dat de geheele kudde aansteekt enz. Maar, zooals wij
reeds zagen, Hendrik nam zijn raad niet ter harte.

Van veel grooter belang dan deze buitensporige en woedende brieven
is de Monarchia, een verhandeling in drie Boeken, die
waarschijnlijk geschreven is omstreeks den tijd, toen Hendrik
naar Italië kwam. Dit werk geeft duidelijk
de hoop weder, die de gedachten van velen vervulde en is een
hartstochtelijk beroep op de goddelijke Rechtvaardigheid om een
“Bode van den hemel” te zenden, zooals de Engel, die in de
Divina Commedia de beide dichters te hulp kwam en met zijn staf de
poort van de vlammende stad van Dis opende62.

[image: 58. Kansel in la Trinità della Cava, bij Salerno.]
58. Kansel in la Trinità della Cava, bij
Salerno.



In de Monarchia bewijst Dante zeer uitvoerig, met groote
scherpzinnigheid en geleerdheid, dat de tweevoudige natuur van den
mensch twee verschillende leiders noodig heeft (twee Zonnen, zooals hij
in zijn gedicht63 zegt), een geestelijken en een
wereldlijken, en hij verklaart, dat de Keizer in wereldlijke
aangelegenheden de hoogste macht heeft. Door een alles omvattend
Keizerrijk alleen is het mogelijk een algemeenen vrede te bereiken,
zulk een vrede als voor de menschheid noodig is om zich te kunnen
wijden aan het hoogste doel van het bestaan. Hij behandelt de vraag, of
het Romeinsche volk alleen het recht heeft iemand met de keizerlijke
waardigheid te bekleeden en haalt bewijzen aan om te toonen, dat het
zoo is, dat Rome het eenige, ware middelpunt van het Christendom en het
Keizerrijk is. Daarna stelt hij de vraag, of het keizerlijke gezag
rechtstreeks van God moet worden afgeleid of door bemiddeling van den
Paus wordt verleend en hij vindt het antwoord in het feit, dat Christus
de wereldlijke macht als verschillend van de geestelijke heeft
erkend.

Maar Dante was veel meer dan een middeleeuwsche casuïst en
dialecticus. Hij had inzicht in veel dingen, waarvan de geleerden met
hun philosophie geen vermoeden hadden. Met dit algemeene Keizerrijk
heeft Dante getracht in niet zeer scherpe, maar toch onmiskenbare
omtrekken den denkbeeldigen vorm te schetsen van een volkomen vrede en
broederschap en alles omvattende Federatie, welke sommige van de
grootste en edelste menschen van alle tijden hebben gepoogd op te
roepen van den Limbo van onvervulde verwachtingen naar het licht van de
rede en werkelijkheid, maar die nu weder, evenals Eurydice, verdwenen
is in de sombere duisternis van een oorlog, zooals de wereld er nog
nooit een gekend heeft.64.
Dante’s ontwerp was een evenwicht van krachten, een bond van
steden en volkeren, die vrijheid en eigen bestuur bezaten, maar onder
een hoogst, centraal gezag stonden. Een dergelijk Imperium, zoo zullen
sommige zeggen, is verwezenlijkt in den tijd van de Antonini, den
eenigen tijd, volgens Gibbon, waarin het leven werkelijk waarde genoeg
bezat om geleefd te worden. 














1 Hij gaf
aan hun wraak de stad en vesting Tusculum over; deze stad (dit moet men
toegeven) was langen tijd een nest van “Tusculaansche
Graven” geweest en berucht door dergelijke Pausen als Benedictus
IX en bovendien het republikeinsche Rome een doorn in het oog. Het werd
nu geheel en al verwoest. Zoo verdween dan de stad gesticht door den
zoon van Odysseus en Circe, Telegonus (vgl. Horatius, Oden III. 29.8),
de vaderstad van Cato, het tooneel van Cicero’s Tusculanae Disputationes.

2 In 1192
werd Richard Leeuwenhart door Leopold van Oostenrijk, dien hij na de
inneming van Akko beleedigd had, te Weenen gevangen genomen en aan
Hendrik VI overgeleverd. Deze gevangenneming, zegt men, was
gerechtvaardigd, omdat Richard Leeuwenhart gekomen was om Hendrik den
Leeuw in zijn opstand tegen den Keizer te steunen. In het begin van
1194 werd Richard na betaling van een hoog losgeld weder vrij
gelaten.

3 Zie hier
een andere lezing:

Het bericht van dit late moederschap (volgens
Villani was Constantia reeds over de vijftig!) stemde de bevolking van
Palermo nog al sceptisch; men vermoedde, dat een kind onderschoven zou
worden. Om die geruchten den kop in te drukken, bedacht men een
eenvoudig middel: de koningin beviel op een openbaar plein te Palermo,
in een groote tent, waar alleen vrouwen toegang hadden. [Vertaler].

4 Ook de
koning van Engeland, Jan zonder Land (1199–1216). Nadat hij zich
eerst hevig verzet had en Innocentius den banvloek over hem had
uitgesproken, wierp hij zich ten slotte voor de voeten van Pandulf, den
pauselijken gezant, toen deze te Dover landde, en kreeg uit diens
handen, als vazal van den Paus, zijn kroon terug.

5 Zie
“Aanteekening over de Byzantijnsche Keizers”. De
zoogenaamde vierde Kruistocht, waar Gibbon in hfdst. LX–LXI een
schilderachtige beschrijving van geeft, heeft weinig met de
geschiedenis van Italië te maken, tenzij wat Venetië en Doge
Dandolo betreft. Innocentius had een kruistocht gepreekt, en een groot
aantal Franschen en Vlamingen verzamelden zich in Noord-Italië en
huurden Venetiaansche schepen; maar, toen zij niet in staat waren te
betalen, haalden de Venetianen hen over om hen te helpen Zara, in
Dalmatië, dat vroeger aan Venetië had behoord, te veroveren.
Zara werd genomen. Toen overreedden de Venetianen de kruisvaarders
Constantinopel aan te vallen en den verdreven Keizer op zijn troon te
brengen, daar de Pisanen, de groote mededingers van Venetië in het
Oosten, begunstigd werden door den usurpator. De Keizer werd in zijn
waardigheid hersteld; maar er ontstonden twisten en wederom bestormden
de Kruisvaarders en Venetianen Constantinopel en plunderden het op de
meest barbaarsche wijze. Daarna plaatsten zij Boudewijn van Vlaanderen
op den keizerlijken troon (1204), den eersten van de zes Latijnsche
Keizers van het Oosten.

6 Een
vergelijking, die ook door Dante aan het einde van zijn de
Monarchia wordt gebruikt, ofschoon hij in den Purgatorio
(XVI, 106) juister van twee zonnen spreekt:




Soleva Roma, che il buon mondo feo

due soli aver.







7 Dit
schijnt niet in overeenstemming te zijn met zijn haat tegen de
Duitschers en de keizerlijke maneschijn van p. 414; maar de belooning
was hoog, en Innocentius was er zeer op gesteld, dat de jonge Frederik
in ieder geval zou blijven en geen Keizer zou worden.

8 In zijn
strijd tegen zijn edelen en tegen Frankrijk werd hij krachtig geholpen
door Koning Jan van Engeland (Jan zonder Land): een gevolg van deze
nederlaag bij Bouvines was de Magna Charta (1215).

9 Zie blz.
320. Frederik baande zich niet met
wapengeweld een weg naar Jeruzalem. Voordat hij Italië verliet,
had hij door handig diplomatiek optreden er voor gezorgd, dat de stad
zou worden overgeleverd door den Sultan van Egypte, dien hij beloofd
had te zullen helpen tegen zijn mededinger, den Sultan van Damascus.
Door de aanneming van de kroon schond Frederik de rechten van zijn
schoonvader, Jean de Brienne, die in 1228 Keizer van het Oosten werd en
zich aansloot bij het bonte leger van den Paus tegen Frederik.

10
Gregorius was naar Rome teruggeroepen door de burgers, die hevig
verschrikt waren door een groote overstrooming van den Tiber, waardoor,
naar men vertelt, duizenden waren verdronken en de Pons Aemilius
(Senatorum) gebroken was. De overblijfselen van deze brug, die nog
erger vernield is door de overstrooming van 1598, vormen den
welbekenden Ponte Rotto.

11 Paus
Gregorius evenwel weigerde terug te keeren naar Rome, “dat leger
van brullende wilde beesten.” Hij bleef nog twee jaren in
ballingschap en hield in 1237 een roemrijken intocht, terwijl Frederik
in een strijd met de Lombardische steden gewikkeld was.

12 Inferno
XII, 109




e quella fronte, c’ ha il pel cosí
nero,

è Azzolino.







Men vertelde, dat hij zeer behaard was. Op zijn
voorhoofd, juist boven zijn neus, had hij een lang zwart haar, dat
rechtop ging staan, wanneer hij toornig werd. Pietro di Dante, de zoon
van den dichter, verhaalt, dat zijn moeder voor de geboorte van
Ezzelino droomde dat zij een brandende fakkel voortbracht. Dante noemt
hem una facella (Paradiso IX, 29). (Vgl. een
dergelijke legende van Hecuba voor de geboorte van Paris). De oude
kroniekschrijvers hebben uitvoerige verhalen over zijn wreedheid;
Villani zegt: fu uno grande flagello al suo tempo
[Vertaler].

13 Inferno
XIII, 58.




Io son colui, che tenni ambo le chiavi

del cor di Federico.







Later werd hij, volgens Dante ten onrechte,
beschuldigd de staatsgeheimen verraden te hebben en op bevel van
Frederik gevangen genomen en misschien van het gezicht beroofd; daarop
pleegde hij zelfmoord. In den Inferno woont zijn ziel in een
bloedenden boom (in het Bosch van de Zelfmoordenaars); op verzoek van
Vergilius breekt Dante een twijg van dien boom af om hem zijn
geschiedenis “in bloed en woorden” te laten vertellen.

14
Fere centenarius, zegt een Engelsch kroniekschrijver.
Toen hij in 1227 tot Paus werd gewijd, was hij reeds meer dan tachtig
jaar oud.

15 Hij
meldde zich bij de hoven van Arragon, Frankrijk en Engeland aan, maar
“zij verzochten hem beleefd hun de eer van een bezoek te
sparen” (Gregorius).

16
Soleva Roma . . . Duo Soli aver . . . L’un
l’altro ha spento ed è giunta la spada Col pasturale,
Rome bezat vroeger twee zonnen; de eene heeft nu de andere gedoofd en
het zwaard is vereenigd met de herderstaf (Purgatorio XVI, 106).

17 Er zijn
nog brieven van Innocentius IV over, waarin hij de samenzweerders
“roemruchtige zonen van de Kerk” noemt.

18
Waarschijnlijk in den (thans herstelden) Palazzo del Rè Enzio te
Bologna. Men zegt, dat hij in zijn gevangenschap getroost werd door de
liefde van de schoone Lucia Viadagola, van wie de Bentivogli beweren af
te stammen.

19 En toch
had Paus Gregorius hem dikwijls een godslasteraar, een beest en nog
erger genoemd. Maar, ofschoon Frederik een ongeloovige was, had hij
toch genoeg Christelijk en ridderlijk gevoel om de edele woorden van
Odysseus tot de zijne te maken: “Het is een goddelooze daad te
juichen over de dooden”. (Odyss XXII 412). Frederik was een van
die ingewikkelde en rijk begaafde naturen, die onmogelijk te
analyseeren zijn. Zijn voortreffelijkste eigenschappen had hij aan zijn
moeder Constantia, de dochter van Roger, koning der Noormannen, te
danken. Bréholles heeft een uitvoerige biografie van hem
geschreven. Hij tracht te bewijzen, dat Frederik zich beschouwde als
een soort Messias, maar de Bijbelsche uitdrukkingen, die Frederik
gebruikt, (b.v. wanneer hij zijn geboorteplaats “Bethlehem”
noemt en Pier delle Vigne beveelt “zijn schapen te weiden”)
kan men door de gewoonte van die tijden wel verklaren. Zonder twijfel
was hij een vrijdenker, een cosmopoliet op godsdienstig gebied, met een
sterke voorliefde voor Oostersche gedachtevormen en Oostersche
gewoonten, zooals het concubinaat; en wij kunnen er van overtuigd zijn,
dat hij gewoon was over Mozes, Christus en Mohammed te spreken als over
drie teleurgestelde bedriegers, wier godsdienstige stelsels hij wel kon
verbeteren; en wij behoeven er ons niet over te verbazen, dat Dante hem
als ketteraanvoerder in zijn Inferno tot een vlammende graftombe heeft
veroordeeld. (Infern. X, 119). Maar hetgeen verwondering wekt, is, dat
Frederik zelf streng Katholiek was en een ijverig vervolger van
degenen, die niet orthodox waren, en zelfs, wanneer Dante geen
onwaarheid spreekt, een zeer wreede marteling en doodstraf voor
dergelijke ketters uitvond. Het doet denken aan Poggio’s
geschiedenis van een boef, die vele moorden op zijn geweten had, maar
met gevaar voor zijn leven in een stad kwam om absolutie te vragen,
daar hij in den vastentijd een paar druppels melk had gedronken.

20
Hendrik, de zoon van Frederik en Isabella van Engeland, was onderkoning
van Sicilië geworden. Hij stierf omstreeks denzelfden tijd als
zijn vader. Paus Innocentius bood (!) Karel van Anjou en Richard van
Cornwall de kroon van Sicilië aan, die er beiden voor bedankten.
Daarna haalde hij Hendrik III van Engeland over zijn jongen zoon,
Edmund van Lancaster, acht jaar oud, dien titel te laten aannemen. Maar
Hendrik toonde geen lust, op het verzoek in te gaan, toen de Pausen hem
opriepen om de rechten van zijn zoon met wapengeweld te handhaven en
Sicilië te veroveren.

21 Er is
nog een grafschrift op hem over, dat de stemming van het volk
voortreffelijk weergeeft:




Hic jacet Suncini tumulus canis et Ezzelini

quem lacerant manes tartareique canes.







[Vertaler].

22 Inferno
X, 86. che fece l’Arbia colorato in rosso.

23 Dit was
de eerste maal, dat iemand, die geen Keizer of Paus was, in de St.
Pieter werd gekroond. Bij zijn aankomst had Karel het Lateraan als zijn
woning betrokken, maar hij ontving een zeer verontwaardigd schrijven
van den Paus en moest het Lateraan ontruimen.

24 Als een
geëxcommuniceerde, sine cruce et luce.

25 Het zal
wel niet noodig zijn de lezers van Dante te wijzen op den prachtigen
derden zang van den Purgatorio, waar Manfred zelf dit alles aan den
dichter verhaalt.




Biondo era e bello e di gentile aspetto

ma l’un de’ cigli un colpo avea diviso.







“Blond was hij, schoon en edel van gezicht,
maar een houw had een zijner wenkbrauwen gespleten.” Deze
beschrijving brengt de verschijning van Prins Edward in herinnering,
zooals hij zich aan zijn moordenaar, Clarence, vertoont:




“Then came wandering by

A shadow like an angel, with bright hair

Dabbled in blood;”







(Shakespeare, Richard III Act I Scene
IV).

26 Astura,
waar Cicero een villa had en het eerst op zijn vlucht aankwam, is nu
een eiland van ruïnen midden in moerassen. Er bestaan nog muren
van het Frangipani-kasteel en nog een enkele toren. Op verren afstand
ziet men vaag de Circejische kaap.

27 In de
dichtbijzijnde kerk van S. Croce is een porfieren zuil, die, naar men
zegt, op de plaats stond, waar Konradijn werd onthoofd.

28 Dante
(Inferno XII, 120) maakt een toespeling op het feit, dat het
hart van Hendrik in een gouden vaas naar Engeland werd gestuurd en
“nog aan den oever van de Theems vereerd wordt” (le cor, che in sul Tamigi ancor si cola). Men zegt, dat de
vaas geplaatst is op de graftombe van Koning Eduard, den Belijder, in
de Westminster-Abdij.

29
Purgatorio VII, 113.

30
Paradiso VIII, 55, zegt Karel Martel: assai
m’amasti, ed avesti bene onde.

“Gij hield veel van mij en gij hadt daar wel
reden voor”.

31 Ook
door Dante (Purgat. VII, 94) wordt hij Imperador genoemd,
ofschoon hij nooit door den Paus is gekroond. Op een afgelegen plaats
van den Louteringsberg zit Rudolf, droevig en eenzaam, als een
“die verzuimd heeft te doen, wat zijn plicht was”, n.l.
zich te bemoeien met Italië en zich te Rome laten kronen. Niet ver
daarvandaan, in aangenaam gezelschap, bevindt zich Hendrik III van
Engeland, “de koning van eenvoudige levenswijze” en Karel
van Anjou, die met zijn doodvijand, Pedro van Arragon, samen hymnen
zingt (door “zijn manlijken neus”). Zie plaat 48 en de verklaring der illustraties.

32
Ofschoon Florence Welfsch was, werkte het den Paus zoo tegen, dat hij
het interdict over de stad uitsprak; toen hij door een overstrooming
gedwongen was een Florentijnsche brug over den Arno over te gaan, hief
hij den ban voor slechts enkele uren op, totdat hij de stad was
doorgetrokken. De termen Welfsch en Ghibellijnsch hebben in dezen tijd
hun oorspronkelijke beteekenis van pausgezind en keizersgezind geheel
verloren. Hier zien wij, dat de Pausen den Duitschen Keizer steunen en
den Florentijnschen Welfen vijandig gezind zijn. De pauselijke politiek
was natuurlijk nooit op de hand van de republikeinsche vrijheid.

33 Indien
hij zijn plannen had kunnen verwezelijken, zegt Gregorovius, had hij
zijn kleinzonen koningen van Toskane en Lombardije gemaakt.
“In waarheid was ik een berenkind, zoo begeerig om de
berenwelpen (Orsatti) vooruit te brengen, dat ik hier boven rijkdommen
en hier mijzelf in den buidel stak.” Zoo beschrijft hij
zichzelf (Inferno XIX, 70) bij Dante, die hem, als Simonist, in
Malebolge plaatst, met het hoofd naar beneden in een kuil, terwijl hij
rusteloos met zijn voeten, die eruit steken en branden, kwispelt.
Wanneer hij Dante Italiaansch hoort spreken, roept hij uit:
“Zijt gij daar reeds, Bonifacius?”, daar hij meende,
dat het Paus Bonifacius VIII was, die in 1303 in hetzelfde gat voorover
zou geworpen worden en later zou gevolgd worden door Clemens V, die den
zetel van het Pausdom naar Avignon heeft verplaatst. (e farà
quel d’ Alagna esser piú giuso, Parad. XXX. 148).

34
Purgator. XXIV, 24. Hij liet den paling in melk bewaren en in wijn
koken. Daarom verscheen na zijn dood het volgende spotvers:




Gaudent anguillae, quod mortuus est homo ille

qui quasi morte reas excruciabat eas.







[Vertaler].

35
Paradiso VIII, 75.

36 Inferno
XXVII, 85. lo principe de’ nuovi farisei.

37
Paradiso XIX, 126. Dante zegt, dat men zijn goede eigenschappen met een
I (éen) en zijn slechte met een M (duizend) zal aangewezen
zien.

38 Karel
Martel was door zijn moeder, Maria van Hongarije, ook erfgenaam van den
Hongaarschen troon. Hij huwde Clemenza, de dochter van Rudolf van
Habsburg en stierf in 1295, veertien jaar voor den dood van zijn vader.
(la bella Clemenza van Parad. IX, 1, zal wel de dochter van
Karel Martel zijn). Zijn broeder Robert van Calabrië besteeg den
troon van Napels. Karel Martel had innige vriendschap met Dante
gesloten, die hem te Florence had ontmoet (Parad. VIII).

39 Het
huis Anjou in Napels en Zuid-Italië eindigde in 1442, toen le
bon roi René werd onttroond door den Spaanschen koning
Alfonso, die aldus Koning van de Beide Siciliën werd. Caltabelotta
ligt in het Westen van Sicilië, niet ver van de reusachtige
ruïnes van Selinus. Het (Saraceensche) woord beteekent
“Kasteel van de Kurk-eiken.”

40 Toen
hij Gregorius X te Lyon bezocht om bekrachtiging van zijn nieuwe Orde
te verkrijgen, verbaasde hij dien Paus door zijn monnikskap aan een
zonnestraal op te hangen. Frescos te Aquila stellen zijn mirakelen
voor.

41 Dante
geloofde dit ten minste, want hij beschuldigt Bonifacius ervan, dat hij
door bedrog la bella donna (de Kerk) verschalkt heeft
(Inferno XIX, 57).

42
Purgatorio XX, 86.

43 Zooals
bekend is, brandmerkt Dante Celestinus (want zonder twijfel wordt deze
Paus bedoeld, ofschoon hij niet genoemd wordt) als dengene, die uit
lafheid de groote weigering had gedaan en plaatst hem onder de
groote menigte van onedele zielen die nooit levend waren
(che mai non fûr vivi) en veroordeeld zijn te
rennen achter een banier over een donker plein bij den Acheron, terwijl
zij door muggen en wespen worden gestoken. (Inferno III).

44 In den
Inferno (zang XXVII) vertelt Guido di Montefeltro, die door den dichter
gezet wordt bij hen die wegens het geven van een slechten raad door
vlammen geteisterd worden, hoe hij een groot aanvoerder der
Ghibellijnen was tegen Karel van Anjou (hij maakte te Forli van de
Franschen een bloedigen stapel), hoe hij Franciskaner monnik te
Assisi werd, hoe Bonifacius hem onder zijn invloed kreeg en hem het
verraderlijke plan afdwong, waardoor Palestrina werd veroverd; naar
aanleiding daarvan werd zijn ziel, die St. Franciscus kwam oproepen,
naar den hel gesleurd door een zwarten cherubijn. Palestrina,
het oude Praeneste, ligt ongeveer 30 K.M. ten Zuid-Oosten van Rome. Het
was beroemd om zijn tempel van Fortuna (door Sulla verwoest), die zich
hoog op groote terrassen verhief. Hiervan bestaan nog overblijfselen.
In het kasteel heeft Konradijn gevangen gezeten. Door de
Colonna’s werd de stad weder opgebouwd, en nog eens verwoest door
een Paus in 1436. Sinds 1630 was het wederom in de macht van het
geslacht Colonna.

45 Het is
merkwaardig, dat er geen vorsten schijnen gekomen te zijn, een
beteekenisvol feit. Gregorovius zegt, dat Karel van Hongarije de eenige
uitzondering was. Maar aangezien deze in 1295 is gestorven, en Dante
hem op 1 April 1300 in den hemel zag, is dat zeker een vergissing.

46 Bij
gelegenheid van dit gezantschap zou hij, volgens Boccaccio, de beroemde
woorden gesproken hebben: Si io vo’ chi resta? e si
io resto chi va? Als ik ga, wie blijft er? Als ik blijf, wie gaat
er? [Vertaler].

47 Inferno
XVIII, 25–33.

48 De
laatste datum, die door den oudsten Villani wordt vermeld, is 11 April
1348; hij spreekt dan over de groote pest van dat jaar, die door
Boccaccio in zijn Introduzione van de Decamerone wordt
beschreven. “Deze pest duurde tot...” zegt Villani en was
van plan den datum later in te vullen: maar dit heeft hij nooit kunnen
doen; want hij is er zelf aan gestorven.

49 Hij
werd door de Florentijnen als gezant naar Bonifacius gezonden. Hij kwam
te Rome en zag Florence niet weder.

50
Duitschland geeft hierin een groote tegenstelling. Ofschoon Albrecht
van Habsburg (en Oostenrijk) zijn mededinger Adolf van Nassau
overwonnen had, werd zijn gezag toch niet door een nationaal gevoel
gesteund. Dante beschuldigt er hem van, dat hij Italië
verwaarloosde, maar hij werd te zeer bezig gehouden door oneenigheden
in zijn eigen rijk en opstanden, zooals dien van de Zwitsers (Wilhelm
Tell!); en Bonifacius had niet geheel en al ongelijk, toen hij toornig
tot de gezanten van Albert uitriep: “Imperator! Imperator
sum ego!”

51 Tot de
bezittingen van de Gaetani behoorde ook de beroemde Tombe van Caecilia
Metella, waar Bonifacius, naar men zeide, de borstweringen had
opgericht.

52 Sommige
schrijvers, zooals de Engelschman Walsingham (c. 1400) hebben de
behandeling van Bonifacius zeer overdreven voorgesteld. Het is echter
zeer merkwaardig, dat Dante, “die zijn vijand Bonifacius rondom
de muren van de vlammende stad van Dis sleurt, zooals Hector rondom
Troje werd gesleept”, van verontwaardiging trilt over de
heiligschendende behandeling van denzelfden Paus door dien modernen
Pilatus, die Pest van Frankrijk (il mal di Francia, Purgator.
VII, 109; XX, 91), zooals bij Philips den Schoone noemt (zie ook:
Inferno XIX. 52–84, waar Dante Bonifacius hevig aanvalt en
Paradiso XXVII, 19–30, waar de H. Petrus van hem zegt: “hij
heeft van mijn rustplaats een cloaca van bloed en stank gemaakt”
(fatto ha del cimitero mio cloaca del sangue e della puzza).

53 Dante
beschrijft Philips en Clemens als een reus en zijn minnares; zij kusten
elkander, maar wanneer la puttana de oogen naar den dichter
wendt, sleept de reus haar een bosch in; met ziet hierin gewoonlijk een
toespeling op de Babylonische gevangenschap (Purgatorio XXII,
148–160). Dante werpt zooals wij zagen Clemens ook voorover in
een hol in den Inferno, met Bonifacius en Nicolaas III (Inferno
XIX, 52).
Un pastor senza legge heet hij iets verder (83).

54
Purgat. VI, 97–117, verwijt Dante in scherpe bewoordingen
Albrecht, dat hij niet naar Italië is gekomen, om het weerspannige
en lastige veulen te temmen.




Vieni a veder la tua Roma che piagne,

vedova e sola e dì en notte
chiama:

“Cesare mio, perchè non
m’accompagne!”







55
Karel II van Anjou was in 1309 gestorven en Robert, zijn derde zoon,
werd door Clemens V te Lyon als koning der Beide Siciliën gekroond
(Karel Martel was in naam Koning van Hongarije en een tweede zoon van
Karel II was geestelijke geworden).

56
Dante behoorde tot de Bianchi (Witten), meer gematigden.

57 Zie
Henri Hauvette, Inleiding tot de studie van de Divina Commedia, p. 167.
Dit uitstekend werk over Dante is verschenen in de Wereldbibliotheek
[Vertaler].

58 Men
zal zich herinneren, dat de oude basiliek van het Lateraan in 896 was
ingestort, niet lang nadat het lijk van Paus Formosus voor een Synode
ter verantwoording geroepen was. Het nieuwe gebouw was in 1308 verbrand
en nu weder opgebouwd en misschien reeds versierd met de fresco’s
van Giotto.

59 De
gezant en de kardinalen weigerden eerst deze handeling te verrichten,
maar het volk van Rome dreigde hen met den dood, terwijl zij uitriepen,
dat zij, en niet de Paus het recht hadden de keizerlijke waardigheid te
schenken. Misschien heeft Dante gedacht aan de mislukking van het plan
om in de St. Pieter gekroond te worden, toen hij beschreef, hoe op een
ledigen troon een kroon lag te wachten op de aankomst van Hendrik in
den hoogsten hemel (Paradiso XXX, 134).

60 Nog
dichter bij S. Gimignano (Plaat 42 en 54) en Certaldo, de woonplaats van Boccaccio, wiens vader
een handelsman van dat stadje was. Boccaccio werd in ditzelfde jaar
geboren (1313), maar waarschijnlijk te Parijs.

61
William Gladstone beweerde, dat Dante Engeland bezocht had.
[Vertaler].

62
Inferno IX, 73–91.

63
Purgator. XVI, 107.

64 De
Limbo is het voorportaal van de hel, het verblijf der reine zielen, die
niet in Christus geloofd hebben, hetzij omdat zij te vroeg geboren
werden, hetzij omdat zij zijn wet niet gekend hebben; daar zijn ook de
kinderen, die sterven zonder den doop te hebben ontvangen. “Zij
leven in verlangen zonder hoop.” Inferno IV. 42. [Vertaler].










Hoofdstuk I.

Godsdienstige stroomingen.

c. 1200–1300.




Veel is reeds gezegd over hetgeen men bij
gebrek aan een juistere benaming gewoonlijk godsdienst of religie
noemt; vele toestanden en invloeden van den godsdienst zijn, zooals wij
zagen, in het ingewikkelde web van de middeleeuwsche Italiaansche
geschiedenis geweven. Wij zullen niet trachten die draden verder te
ontwarren, dan in het verhaal is gedaan, maar hier toch wijzen op de
merkwaardige ontwikkeling van het godsdienstig leven in den loop van de
dertiende eeuw.

In den tijd van de groote ketterij, toen de menschen hun
medemenschen veroordeelden en vermoordden wegens de een of andere
ijdele formule, die het onbegrijpelijke moest bepalen, waren er
natuurlijk vele sekten van de Christelijke Kerk, die met
verontwaardiging de meening verwierpen, dat Rome de eenige bewaarplaats
van de orthodoxie was; en aan den anderen kant vinden wij onder hen,
die zich den naam “Katholiek” aanmatigden, vele, zelfs
Keizers en Patriarchen, die de geestelijke Suprematie van den Paus
krachtig verdedigden.

Na de overwinning van het Roomsche Katholicisme in het Westen
moesten de ketters, d. w. z. zij, die een andere dogmatische opvatting
huldigden dan Rome, zich eenige eeuwen lang verborgen houden; maar
weldra hooren wij toch van een steeds toenemende verontwaardiging en
vijandigheid, die veroorzaakt wordt door den groei van de wereldlijke
macht en de onverzadelijke eerzucht van de Pausen. Deze vijandige
stemming was niet het gevolg van ketterij of verschil in godsdienstige
opvattingen, maar van staatkundige beweegredenen; dikwijls ging een
groote eerbied voor den Paus gepaard met een hevigen haat jegens hem
als politieken tegenstander. Zoo klaagt, zelfs in de veertiende eeuw,
Dante bitter over de mishandeling en den dood van zijn grooten vijand,
Bonifacius VIII; bij wijze van profetie zegt hij, daar de
handeling van zijn gedicht drie jaren voor het gebeurde te Anagni
plaats grijpt: “Ik zie, in zijn stedehouder, Christus worden
gevangen genomen; ik zie hem andermaal bespot worden; ik zie, dat edik
en gal vernieuwd worden en dat hij tusschen nieuwe boosdoeners wordt
gedood1”. En nog vreemder dan deze vereeniging van
eerbied en haat was in vele gevallen de algeheele afwezigheid van de
zedelijke waardeering, een volslagen onvermogen om, zelfs bij een
verafschuwden staatkundigen vijand, in te zien, dat de begeerte naar
wereldlijke macht, om niet te spreken van afzichtelijke ondeugden en
misdaden, onvereenigbaar was met het bezit van en de macht over
apostolische gaven en met de aanspraken van den Paus om op aarde de
Vicarius te zijn van den heiligen en vriendelijken Stichter van het
Christendom.

Maar ofschoon dit zonderlinge, bijgeloovige gevoel ten opzichte van
het Pausdom gedurende langen tijd onuitroeibaar scheen te zijn, had er
toch een groote, zij het ook langzame, verandering in den stand van
zaken plaats door de opkomst van de republieken en de verlichting, die
dergelijke middelpunten van wetenschap verspreidden als de
Universiteiten van Bologna, Salerno en Parijs2. De
Donkere Eeuwen van bijgeloof, waarin men, zonder acht te slaan op het
vraagstuk der zedelijkheid, zooals sommigen nu nog doen, eerbied
betoonde aan het traditioneele religieuze gezag, begonnen langzamerhand
plaats te maken voor het licht van de rede en een juister begrip van de
leer van Christus; het Christendom begon zich in zedelijken zin te
ontwikkelen; en toen de Roomsche Kerk haar handen begon te bezoedelen
met het bloed van hen, die zich aan haar doctrinaire leiding wilden
onttrekken, bleef de vijandschap tegen het Pausdom niet langer op
politieke gronden rusten, maar werd nu ook gesteund door de moreele
verontwaardiging. “Het edelste gevoel van de menschheid”,
zegt Gregorovius, “kwam in opstand tegen de afschuwelijke
schanddaden, die in naam van den Christelijken godsdienst werden
gepleegd, en diep was de ontroering en het medelijden met
hen, die leden door de heldhaftige verdediging van hun
gewetensvrijheid.” Ook Green, die een vernietigend verslag geeft
van den toestand van de Anglikaansche Kerk en het gebruik, dat Rome
daarvan in dit tijdperk maakt, vertelt ons, dat “de oude eerbied
voor den Heiligen Stoel langzamerhand verdween voor een algemeen gevoel
van wrok”. Maar zulke uitdrukkingen zijn veel te zwak om de
algemeene stemming weer te geven, die er in Italië in dit opzicht
heerschte na den kruistocht van Paus Innocentius tegen de
Albigenzen.

De ontaarding van het geestelijke, wanneer het in aanraking komt met
het stoffelijke, wordt ons door alle groote dichters en wijsgeeren in
levendige beeldspraak duidelijk gemaakt. De meest treffende
illustratie van een dergelijke
ontaarding in de geschiedenis der menschheid wordt gegeven door de
tegenstelling tusschen het leven en de leer van Christus en het
zoogenaamde Christendom van later dagen. Maar in de menschelijke natuur
gloeit een onuitbluschbaar deeltje van het goddelijke vuur, of iets,
dat als een spiegel de stralen van het hemelsche licht opvangt, en te
midden van de grillige maskerade en de afschuwelijke vertooning van een
wereld van vleesch en duivel, die ons voorbijtrekt, wanneer wij de
kronieken van de middeleeuwsche kerk van Rome lezen, ontdekken wij hier
en daar in den eindeloozen en woeligen optocht eenige menschelijke
gezichten, waarop het geloof schittert aan Christus’ eigen
Evangelie van reinheid en zelfverloochenende liefde. Zonder twijfel
werden vele van hen, die den moed bezaten om zoo te handelen als zij
voelden, door hun geestdrift en overdrijving op gevaarlijke wegen
geleid en dan volgde er dikwijls een grove ontaarding van hun verheven
leeringen. Maar dat was onvermijdelijk.

Dat de schaamtelooze losbandigheid en hebzucht van de geestelijken
en het pauselijke hof, en ook andere schandelijke ondeugden, reeds in
vroege tijden bij een zekere sekte van de Kerk verontwaardiging wekten,
blijkt uit vele gegevens. Een van de eerste algemeene protesten tegen
deze misbruiken werd geuit door de monniken van de Fransche Abdij van
Cluny, die in 910 door Fra Berno gesticht is. Deze poging tot inwendige
hervorming was eerst alleen gericht tegen de slechte levenswijze van
den clerus, vooral van de ontaarde Benedictijner monniken, en
ofschoon het misschien onverstandig was het coelibaat der
geestelijkheid als een der voornaamste beginselen aan te nemen, heeft
de hervorming van Cluny toch zeer zeker een buitengewoon goeden invloed
uitgeoefend, niet alleen in de provincies, maar ook te Rome, waar Odo,
de leerling van Berno, begunstigd werd door den republikeinschen leider
Alberik en in staat werd gesteld verschillende kloosters te hervormen.
Maar de Pausen, die (evenals later het geval was met de Franciskaner
Orde) de populairiteit van deze neiging tot hervormen weldra bemerkten,
veroverden, om zoo te zeggen, Cluny en gebruikten de hervormers van
Cluny als hun zendelingen om de leer van de geestelijke suprematie en
de wereldlijke macht van het Pausdom te verbreiden. Zoo was Hildebrand,
de latere Paus Gregorius VII (1073–1080), de groote tegenstander
van Hendrik IV, een Cluniacenser monnik; en de moreele geestdrift,
waarmee de eerste stichters van Cluny waren bezield, ontaardde in
sekte-geest en partijhaat, zooals men kan waarnemen bij den beroemden
St. Bernard van Clairvaux, die het ascetische kloosterleven weder
opwekte, maar die, ofschoon hij zelf een oprecht hervormer van
zedelijke misbruiken was, zich fanatiek verzette tegen alle onderwijs
in de Heilige Schrift; en hij gaf niet alleen zijn stem ten gunste van
den zwakken Innocentius II tegen den Cluniacenser Paus, Anacletus, maar
vervolgde ook heftig Abelard, den philosophischen reformator van Parijs
en zijn leerling, den ongelukkigen Arnold van Brescia, die te Rome op
bevel van den Engelschen Paus Hadrianus werd opgehangen en
verbrand.

Een treffend bewijs van het verlangen, dat ook bij de geestelijken
zelf en in het algemeen bij het volk bestond, om terug te keeren tot
den eenvoud en de bezieling van het vroege Christendom is de
buitengewone populariteit, die verschillende boeken hebben verworven,
die een werkelijk Christelijke levenswijze voorschreven en het
aanbreken van een tijdperk van vrede en broederschap voorspelden. Het
boek de Imitatione Christi, of misschien het
oorspronkelijke, volgens hetwelk Thomas à Kempis in de
vijftiende eeuw zijn boek geschreven heeft, moet volgens E. Renan en
eenige anderen in dezen tijd (c. 1200) ontstaan zijn. Een dergelijk
werk, zeer zeker van deze periode, was het Evangelium
aeternum van den abt Joachim3 van
Floris in Calabrië († 1202). Het boek bevatte commentaren
op de Apocalypsis en andere gedeelten van den Bijbel; de schrijver
trachtte het Oude en het Nieuwe Testament met elkander in
overeenstemming te brengen en haalt de Heilige Schrift aan om de
aanstaande komst (in het jaar 1260) van het rijk des Geestes te
bewijzen.

Gelijktijdig met deze pogingen tot inwendige hervorming waren
verschillende bewegingen van minder rechtzinnigen aard. Er was een
sekte van Bulgaarsche Christenen, die zich de Katharoi, d. w. z.
de reinen of Puriteinen noemden. Zij schijnen de gewoonten van de
Essaeërs4 verbonden te hebben met een Oostersch of
Manichaeësch5 geloof in twee elkander
beoorlogende beginselen, den geest van het Kwade en den geest van het
Goede, de macht van het Licht en de macht van de Duisternis, Ormuzd en
Ahriman van Zoroaster of Zarathustra6.
Dergelijke stelsels, gepaard met een krachtige opwekking tot reinheid
en armoede, drongen in Provence en Midden-Frankrijk door en werden door
velen met geestdrift ontvangen, in het bijzonder door de Albigenzen, de
bewoners en naburen van Albi, een stad aan de Tarn. Deze Albigenzen of
Albigeois had men waarschijnlijk ongemoeid gelaten, indien zij alleen
het geestelijke leven hadden gepreekt en uitgeoefend, zelfs al grensden
hun theoriën in verband met de leer over de macht der Duisternis
aan hetorodoxie; maar zij verklaarden, hetgeen zeer begrijpelijk doch
misschien onverstandig was, den oorlog aan de verdorvenheid en de
weelde van de Roomsche geestelijken en het pauselijke hof, en richtten
aldus zooals wij zullen zien, zichzelf te gronde.

Een andere sekte werd te Lyon gesticht door Pierre Valdez (Petrus
Waldus). Deze Waldenzen, of les pauvres de Lyon, waren
van orthodox standpunt beschouwd, kwaadaardiger ketters dan de
Albigenzen, want zij ontkenden, dat de Kerk van Rome in den waren zin
de Kerk van Christus was, en gingen, evenals de latere hervormers
deden, van het gezag van den Paus en de overlevering in hooger
beroep bij den Bijbel. Bovendien verwierpen zij, zooals later de
dissenters, de apostolische opvolging en sommige van hen gaven de
verkiezing der geestelijke herders in handen van de leeken.

In Italië zelf maakte de dogmatische ketterij, d. w. z. het
verwerpen van de onfeilbaarheid van Rome in dogmatische
aangelegenheden, een tijdlang slechts weinig vorderingen, maar er was
een sterke en uitgebreide beweging tegen de wereldlijke macht van de
Kerk (niet alleen onder haar staatkundige tegenstanders) en ten gunste
van een krachtige hervorming, met het oog op de weelde en
onzedelijkheid van de geestelijken, terwijl reinheid en zelfs armoede
werden toegejuicht als de eenige middelen, waardoor de Kerk haar
geestelijken invloed kon herwinnen.

Een belangwekkend voorbeeld van deze beweging wordt gegeven door de
Pataria (de wijk der voddenrapers) te Milaan. De Patarini of Paterini
aanvaardden met trots, evenals de Geuzen in den tachtigjarigen oorlog,
de hoonende benaming. In den beginne, gedurende de stormachtige
periode, die volgde op den dood van Aribert, den Aartsbisschop van
Milaan, in 1045, was de Pataria, de anti-keizersgezinde volkspartij
aldaar, in vijandschap met den adel en de hoogere geestelijkheid en om
die reden (maar om geen andere) ook een vijand van de onafhankelijkheid
der Ambrosiaansche kerk, die gesteund werd door de Milaneesche prelaten
en aristocraten. Aldus hebben wij weder een van die merkwaardige
verwikkelingen die in de geschiedenis van Italië zoo herhaaldelijk
voorkomen, een “onrechtzinnige” volkspartij, die op de hand
is van het Pausdom en bedrogen wordt met ijdele beloften van
hervorming. Maar dit duurde niet heel lang. De Patarini, die weldra
inzagen, dat Rome de ware vijand van hun godsdienstige reformatie was,
verbraken het verbond met den Paus en openbaarden zich als een
kettersche7 sekte, die het voorwerp van hevige aanvallen
werd van den kant van de Pausen en die “honden des
Heeren”8, de Dominicanen.

De opkomst van de Albigenzen is reeds beschreven. Hun vernietiging
vond plaats in het jaar 1205. Paus Benedictus III, die,
zooals wij gezien hebben, er in slaagde bijna alle vorsten van Europa
onder zijn heerschappij te brengen, had besloten geen ketters in het
Westersche Christendom te dulden. Eerst, zegt men, hoopte hij zijn doel
te bereiken door redeneering en zond daarom predikers naar Languedoc.
Bij hen sloot zich de beroemde Dominicus (Domingo van Calahorra in
Oud-Castilië) aan, die na zijn terugkeer van een zending in
Denemarken, in het Zuiden van Frankrijk was gekomen en zich dadelijk
met heilige geestdrift gewijd had aan het werk der bekeering; en toen
Paus Innocentius, die inzag dat zijn verklaring van het Christelijke
evangelie geenerlei uitwerking had, zijn toevlucht besloot te nemen tot
het vuur en het zwaard en zijn Inquisiteurs en gezanten zond, gewapend
met de volmacht om het afschuwelijk gespuis uit te roeien, werd uit de
edelen van Zuid-Frankrijk, zooals Villari zegt, door deze pauselijke
boden een leger van kruisvaarders samengesteld, die, opgehitst door het
opruiende prediken van Dominicus en zijn fanatieke metgezellen
(waaronder zich de ellendige en meedoogenlooze Bisschop Folquet van
Toulouse bevond) en aangevoerd door den bloeddorstigen Simon de
Montfort, zich op de weerlooze bevolking wierpen en vele van de
bloeiendste streken van Provence en Midden-Frankrijk in een woestijn
veranderden.

[image: 59. Cosmati-Tombe in S. Maria sopra Minerva, Rome.]
59. Cosmati-Tombe in S. Maria sopra Minerva,
Rome.



In hoeverre Dominicus zelf deze gruwelen goedkeurde of er toe
aanzette, of er zelfs een werkzaam aandeel in had, is onzeker; het
staat echter vast, dat de Inquisiteurs van Toulouse hem vereerden met
den titel van “Kettervervolger”9 en dat de
geheele inrichting van de Inquisitie kort na zijn dood werd
toevertrouwd aan de Dominicaner broeders. Maar of wij het recht hebben
om, zooals sommige schrijvers doen, te verzekeren, dat hij buitengewoon
en duivelachtig onmeedoogend was, dat hij zonder eenige ontroering keek
naar de rookende puinhoopen van Beziers, waar op bevel van den abt
Arnold twintig duizend menschelijke wezens werden vermoord, is in hooge
mate twijfelachtig. Hij was zeker volstrekt niet onbewogen. Zijn gemoed
werd waarschijnlijk diep ontroerd door hetgeen hij de liefde tot God en
de menschen noemde, door een innig verlangen om de zielen van
zijn medemenschen te redden van datgene, wat hij
met volkomen oprechtheid even verschrikkelijk achtte als de hel zelf,
vrijheid van gedachte. Laten wij geen inquisitie over zijn karakter
houden, ofschoon wij nauwelijks in staat zijn zonder te huiveren de
Spaansche Kapel of de S. Maria Novella zelf binnen te treden en een
vreemde droefheid ons hart binnendringt, wanneer wij staan voor
Angelico’s wondere “Kruisiging” in het klooster S.
Marco.

“In de latere jaren van zijn leven”, zegt Villari,
“had Innocentius de krachten wel willen beteugelen, die de bijna
volkomen verwoesting van een geheele landstreek hadden bewerkt. Maar
het was te laat. Het bloed had gevloeid en het volk was te gronde
gericht. De vluchtelingen uit Provence overstroomden Italië. Zij
wekten medelijden op door de verhalen van hun ellende, en haat tegen
hem, die de eerste oorzaak was geweest van hun wreed lijden. Aldus
droegen ze bij tot de scheiding tusschen het Pausdom en die klassen,
waarmede de Pausen zich vroeger steeds hadden verbonden in hun strijd
tegen de Keizers. Sinds dien tijd begon de verhouding van het
Italiaansche volk jegens het Pausdom een zeer belangrijke wijziging te
ondergaan”.

In 1215 werd Dominicus te Rome door den Paus gehuldigd wegens zijn
ijverige werkzaamheid en de instelling van de predikheeren, en toen
kort daarna Innocentius stierf, werd de Dominicaner Orde door Honorius
III plechtig bekrachtigd. Drie jaren later (1219) werd het centrum van
de Orde gevestigd te Bologna en voordat Dominicus daar in 1221 was
gestorven, hadden de predikheeren reeds hard gewerkt om de ketterij in
Noord-Italië uit te roeien; maar Italië was bijna even erg
met ketterij besmet als met Languedoc het geval was geweest. De
Patarini waren in Milaan buitengewoon talrijk. In Ferrara, Verona,
Rimini, Florence en andere steden was de vijandige stemming tegen de
geestelijkheid zeer sterk. In Viterbo waren de ketters talrijk genoeg
om hun Graaf te kiezen. In Assisi werd een ketter tot
Podestà benoemd.

Een paar maanden waarschijnlijk, voordat Dominicus te Rome was
aangekomen, had een andere beroemde Orde de goedkeuring van Innocentius
verworven10. Francesco Bernadone van
Assisi en zijn klein aantal vrome volgelingen werden eerst met eenigen
argwaan aan het pauselijk hof ontvangen en ongetwijfeld ook met een
zekere hoonende vroolijkheid. Franciscus kwam geen toestemming vragen
om ketters te mogen uitroeien, maar hij verzocht slechts, dat het hem
zou worden toegestaan een vereeniging te stichten van menschen, die
zouden trachten te leven naar de voorschriften en het voorbeeld van
Christus. Zulk een fantastisch doel wekte geen belangstelling bij den
Paus en de kardinalen, maar, zooals verhaald wordt, een droom11, die te juister tijd kwam, bracht Innocentius
tot nadenken en het nadenken gaf hem de overtuiging, dat hij wellicht
dezen vorm van religieuze geestdrift voor zijn eigen plannen zou kunnen
gebruiken. De geschiedenis van St. Franciscus van Assisi, hoe hij
afstand deed van alle wereldlijke idealen, hoe hij zich wijdde aan de
armoede en aan een nederig en Christelijk leven om de menschheid en
alle wezens, groot en klein te dienen,—de bouw van de kleine
kapel, de Portiuncula, de stichting van de bedelorde, de orde der
Clarissen en die der Minderbroeders, het bezoek aan den Sultan van
Egypte, het heerlijke en rustige heengaan van de heilige ziel—dit
alles is uitvoerig en met gevoel door vele schrijvers verhaald, zoodat
het niet noodig is het hier te herhalen. Evenmin zal het noodig zijn te
trachten het feit te verklaren, dat het doel en de idealen van deze
twee menschen, Franciscus en Dominicus, een zekere uitwendige
gelijkenis vertoonen, daar hun beider stelsels oorspronkelijk het
beginsel van armoede erkennen en zij beiden grooter voorstanders zijn
van den omgang met menschen dan van de afzondering in kloosters. Dat
een dergelijke uitwendige gelijkenis kan bestaan ondanks een diepgaand
verschil in het werkelijke wezen der dingen is een onwankelbare
waarheid. In dit geval wordt het verschil misschien het best aangeduid
door de zeer eenvoudige woorden van Villari: “Domenico andò a predicare la crociata contro gli Albigesi,
infiammando gli animi ad una sanguinosa persecuzione degli eretice.
Francesco invece si sarebbe sottoposto ad ogni tormento piuttosto
che far soffrire una qualunque
creatura”12. Terwijl Dominicus den
bloedigen en meedoogenloozen kruistocht tegen de Albigenzen aanmoedigde
en leidde, bezocht Franciscus de ziekenhuizen, verzorgde de
melaatschen, hielp steenen aandragen voor den bouw van kerken, terwijl
hij verzen bedacht, die overvloeiden van liefde voor alle levende
wezens en van dankbaarheid voor de pracht en de schoonheid der
natuur13.

Een aanwijzing van dit grondige verschil wordt verstrekt door het
feit, dat Franciscus, naar men vertelt, toen hij Dominicus te Rome had
ontmoet, geweigerd heeft zijn Orde met die van de Dominicanen samen te
smelten. Ongetwijfeld zag hij maar al te goed in, met welken geest de
stichter van die Orde bezield was. Beide Orden, zooals ook het geval
was met de veel oudere Benedictijner Orde, weken weldra ver van de
Regels van hun stichters14 af, zoodat vergelijkingen aan
later tijden ontleend geschikt zijn om ons op een dwaalspoor te leiden;
maar het feit, dat de Dominicanen steeds aan de zijde van de
wereldlijke macht hebben gestaan als handlangers van de tyrannie en de
vervolging, schijnt een bewijs te zijn van het essentieele verschil
tusschen den geest van Franciscus en dien van Dominicus. Inderdaad
hebben de volgelingen van St. Franciscus ook zelf vervolgingen
ondergaan. Naar aanleiding van de Christelijke liefde en het
menschelijk medegevoel, dat zij ook jegens de
“onrechtzinnigen” aan den dag legden, werden zij door Paus
Gregorius IX van verraad beschuldigd, die, met de hulp van Frederik II,
den vrijdenker en halven Mohammedaan, een krachtigen kruistocht tegen
ketters organiseerde; en eenige van deze “ketters”, die
omstreeks het jaar 1225 door de Inquisitie veroordeeld en te Rome
verbrand zijn, waren waarschijnlijk Franciscaner Minderbroeders.

In de zangen XI en XII van den Paradiso laat Dante den
grooten Dominicaner geleerde, Thomas van Aquino,
een schitterende lofrede uitspreken op St. Franciscus, en de
Franciscaner Bonaventura beschrijft het strijdvaardige karakter van St.
Dominicus,


de heilige athleet,

zacht voor de zijnen en grimmig voor zijn vijanden,

wiens aanval het krachtigst werd

waar de weerstand het grootst was15.



De lofrede van den Franciscaner op St. Dominicus
schijnt hier en daar, hoewel deze twaalfde zang overstroomt van
heerlijke gedachten, toch eenigzins gedwongen en aarzelend, terwijl
daarentegen de woorden van Thomas Aquinas, ofschoon hij een Dominicaan
en een droge geleerde was, schijnen te trillen van ontroering, als hij
het leven van St. Franciscus beschrijft, het opkomen, als het ware, van
een roemrijke zon, de bruiloft van Franciscus met zijn bruid, de
Armoede16, de stichting van de Orde, “het eindelijke
zegel”, de Stigmata, het heengaan van de heilige ziel naar
haar geboorteland, den Hemel17. In verzen van wondere
welluidendheid geeft Dante ons het eigenaardige verschil tusschen
beiden weer:


L’un fu tutto serafico in ardore,

L’altro per sapienza in terra fue

Di cherubica luce uno splendore18.



Gedurende de laatste helft van de dertiende eeuw
verspreidde, zooals wij in een ander hoofdstuk zullen zien, een nieuw
licht van wetenschap en kunst zonder ophouden zijn glans, totdat de
vrijheid van gedachte en Christelijk gevoel zich zoo ver een weg
gebaand had, dat, na den dood van den “driedubbelen tyran”,
Paus Bonifacius VIII, het middeleeuwsche Pausdom een tijdlang bijna
geheel als staatkundige en religieuze macht verdween en als een gewond
wild dier gromde in de sombere holte van het groote pauselijke paleis
te Avignon. 

Terwijl de oude toestanden veranderen, zien wij vele vreemde
verschijnselen; want ofschoon het nest was opgeruimd, bleek het nog
niet zoo gemakkelijk te zijn het oude bijgeloof uit te roeien. Een van
de zonderlingste verschijnselen van de dertiende eeuw was Keizer
Frederik II, de half-Oostersche vrijdenker, dikwijls door den banvloek
getroffen, die, ofschoon hij een ongeloovige was en aan zijn
Siciliaansch hof niet alleen de wetenschap en de losbandige zeden, maar
ook den godsdienst van de Saracenen aanmoedigde, een Christelijken
kruistocht ondernam tegen de Saracenen van Palestina, zelfs de kroon
van Jeruzalem aanvaardde, en daarna, na zijn terugkeer, ijverig de
ketters in zijn rijk vervolgde en vele van hen aan Gregorius uitleverde
om verbrand te worden.

De merkwaardige toestand van geestelijke opwinding, waarin
Italië gedurende dezen overgangstijd verkeerde, blijkt uit het
ontstaan van talrijke sekten, van welke sommige een tijdlang een zeer
belangrijken invloed uitoefenden, vooral in de vrijsteden van Noord- en
Midden-Italië. Zooals natuurlijk was, kwamen er vele vreemde
buitensporigheden voor. Hieronder moeten wij in de eerste plaats het
optreden der Flagellanten of geeselbroeders rekenen. Een plotselinge
springvloed, als het ware, van religieuze hysterie, verhief zich te
Perugia en verspreidde zich snel over en buiten geheel Italië.
Duizenden en duizenden van waanzinnige, half-naakte boetelingen,
mannen, vrouwen en kinderen, trokken in groote benden door het geheele
land, huilend en klagend, biddend en psalmen zingend en elkander
meedoogenloos geeselend. In elke stad, waar zij kwamen, spraken zij
verwenschingen en smeekbeden uit om te trachten een einde te maken aan
de staatkundige en godsdienstige veeten; zij bezochten de gevangenissen
en poogden de boosdoeners tot berouw te brengen; zij bevrijdden vele
gevangenen. Eindelijk werd het civiele gezag ongerust en kondigde
strenge straffen tegen deze buitensporigheden af. “De listige
regeerders van Milaan”, zegt een kroniekschrijver,
“richtten zes honderd galgen op aan hun grenzen en dreigden
iederen Flagellant, die in hun gebied kwam, op te hangen.” Na
1260 ongeveer hooren wij niets meer van hen.

Indien wij zoeken naar de oorzaken, die zulke vreemde gevolgen
hadden, vinden wij, dat deze zonder twijfel gelegen zijn in het feit,
dat de eindelooze ellende van den oorlog en de
binnenlandsche veeten de bevolking tot wanhoop hadden gebracht en zij
er bovendien langzamerhand van overtuigd werden, dat de Kerk als
draagster van het Evangelie van liefde en vrede volkomen schipbreuk had
geleden. De eenige groote prikkel, waardoor de Flagellanten tot
dergelijke hysterische buitensporigheden werden aangezet en die ook de
oorzaak was van de heilige bezieling van St. Franciscus, was het
verlangen naar het rijk van Christelijke liefde op aarde. En hoe
algemeen dit verlangen in Italië was, kan men afleiden uit vele
andere pogingen om vrede te stichten, welke soms van zeer dramatischen
en aandoenlijken aard waren. Eens werden (in 1275) de leiders van de
verbitterde partijen in Florence overgehaald om bij elkander te komen
op de zandige oevers van den Arno en elkander te omhelzen en een
eeuwigen vrede te sluiten, welke maar al te spoedig verbroken is. Bij
een andere gelegenheid kwam in de vlakte bij Verona een geweldige
menigte (sommige schrijvers zeggen 400.000 menschen) bijeen, uit
verschillende steden verzameld door een monnik van Vicenza, en tot
tranen toe bewogen door de welsprekende woorden van de predikheeren,
sloegen zij zich op de borst, jammerden over hun zonden, smeekten om
God’s genade en legden plechtige eeden af (welke helaas spoedig
volkomen vergeten werden), dat oorlog en partijtwisten voor altijd
zouden worden afgeschaft. 






1
Purgatorio XX, 86–90.

2
Zooals wij reeds dikwijls gezien hebben, zochten de Pausen, ofschoon
zij de natuurlijke vijanden van vrijheid en vooruitgang waren, toch
dikwijls een verbond met de Republieken, een feit, dat ons wel tot
nadenken brengt, wanneer wij zien, dat juist door de vrijheid en den
vooruitgang het afschuwelijke inwendige bederf van het Pausdom aan het
licht kwam.

3
Paradiso XII. 140.

4 Een
Joodsche sekte, ontstaan in de tweede eeuw v. Chr.

5 Mani,
de stichter van het manichaeïsmus, was afkomstig uit een voorname
Perzische familie. Zijn leer berust op die van Zoroaster.

6 De
leer van het werkelijke bestaan van het Kwaad als een handelend
beginsel, is natuurlijk, evenals de leer van de zielsverhuizing en het
vagevuur, een zeer geschikte oplossing van zekere intellectueele
moeilijkheden en kan lastig door diegenen als ketterij veroordeeld
worden, die den Bijbelschen Duivel aannemen.

7 Het
woord paterino is in het Italiaansch synoniem geworden met
eretico, kettersch.

8
Domini canes.

9
Marteau des hérétiques. (Sabatier).

10
Zooals ook het geval was met de Dominicanen, werd de bekrachtiging van
de Franciscaner Orde door den dood van den Paus uitgesteld. Zij
ontving, zooals Dante (Paradiso XI. 93) zegt, haar “eerste
zegel” van Innocentius in 1214 en werd “met een tweede
kroon gekroond” (IX. 97) door Honorius in 1223.

11 Hij
zag een armen man, die met zijn schouders de Kerk van het Lateraan, die
dreigde in te storten, ondersteunde. Vgl. het fresco van Giotto in de
groote kerk van Assisi. [Vertaler].

12
Dominicus ging den kruistocht prediken tegen de Albigenzen en hitste de
gemoederen op tot een bloedige vervolging van de ketters. Franciscus
daarentegen zou zich liever aan elke marteling onderworpen hebben, dan
eenig wezen, hoedanig ook, te doen lijden.

13 Vgl.
de heerlijke hymne aan de zon, Cantico delle Creature
of Cantico del Sole.

[Vertaler].

14 De
lage kerk te Assisi, waaraan men kort na den dood van Franciscus
begonnen is, daar hij zijn volgelingen verzocht geen groote kerken te
bouwen, en de prachtige S. Maria degli Angeli, die in veel later tijd
gebouwd is op de overblijfselen van de kleine Portiuncula, zijn een
treffend bewijs hiervan. Zooals Dante (Paradiso, XII, 117) zegt, traden
de latere volgelingen van St. Franciscus in zijn voetsporen, maar
“de teenen op de hielen zettend” d.w.z. in omgekeerde
richting.

15
Paradiso XII, 56, 57 en 101, 102.

16 Na
zijn bekeering bestond de geheele bezitting van St. Franciscus in
éen stel monnikskleeren.

17
“De éen was gansch van serafijnen-aard in zijn
(weldadigen) gloed, de ander door wijsheid op aarde een glans van het
licht der cherubijnen.” Seraphim wordt verklaard door
calefaciens, verwarmend, en cherubim door copia
cognitionis, overvloed van kennis.

18 Ik kan niet nalaten een paar woorden aan te
halen uit het met zooveel gevoel geschreven werk van Paul Sabatier over
St. Franciscus. “Son humilité est
d’une sincérité qui s’impose; elle est
absolue, sans que l’on songe à la trouver
exagérée.” [Vertaler].










Hoofdstuk II.

De republieken en “Signorie”1

tot c. 1320.




Wij hebben de opkomst en de ontwikkeling van
de vrije steden in Noord-Italië sedert den tijd van Hildebrand en
Hendrik IV gevolgd en wij hebben gezien, hoe de Lombardische stedenbond
na zijn overwinning op Frederik Barbarossa den grondslag legde van
hetgeen een groote republikeinsche confederatie had kunnen worden. Na
de verpletterende nederlaag van den Keizer bij Legnano (1176) en den
vrede van Constanz (1183), toen Frederik zich eindelijk in den toestand
schikte, erkende hij openlijk de rechten en zelfstandigheid van de
Noordelijke steden, en zijn zoon, Hendrik VI, werd zoo volkomen in
beslag genomen door zijn pogingen om zijn aanspraken op den troon van
de Beide Siciliën te doen gelden, dat hij zich weinig inspande om
zijn gezag in Lombardije te handhaven, ofschoon hij het bestuur over
Toskane en Umbrië aan zijn eigen hertogen gaf. Ook zijn zoon,
Keizer Frederik II bemoeide zich voortdurend met zijn zuidelijk gebied
en oefende over Noord-Italië nauwelijks eenig gezag uit, behalve
hetgeen hem door de Ghibellijnsche steden vrijwillig werd toegestaan,
omdat zij zich gaarne van de hulp van den Keizer tegen hun mededingers
wilden verzekeren. Aldus maakten de steden in het noorden zich
langzamerhand vrij van het keizerlijke gezag en werden republikeinsch,
terwijl Zuid-Italië en Sicilië in den macht van den Keizer
bleven; en toen de droevige terechtstelling van Konradijn te Napels in
1268 een einde maakte aan de dynastie der Hohenstaufen, gingen deze
zuidelijke gewesten over in de handen van de vorsten van Anjou en
Arragon, onder wier regeering zij bestemd waren vele jaren lang te
blijven. 

Maar behalve de republieken in het noorden en de zuidelijke
koninkrijken was er een Kerkelijke Staat, die bestond uit streken van
Midden-Italië, zooals gedeelten van Latium, Tuscia Romana en
Sabina, waar de Pausen een tamelijk krachtig gezag uitoefenden, een
gezag, dat natuurlijk zeer verschilde van de aanspraken, die zij
maakten op de souvereiniteit over de Beide Siciliën, Toskane, de
Pentapolis (Emilia), de Mark van Ancona, het hertogdom van Spoleto en
over andere streken. Deze Kerkelijke Staat (Stato della
Chiesa) droeg een vaag, niet georganiseerd en onstandvastig
karakter. De Keizers hadden steeds zoowel de bestaande als de
denkbeeldige Kerkelijke Staten als onafscheidelijke deelen van het
Keizerrijk beschouwd. Zoo stelde Hendrik VI zijn broeder, Hertog
Philips, als zijn stadhouder in Toskane aan, en andere van zijn
bevelhebbers als gouverneurs in Romagna en de Marken; ook Frederik II
bezette, ondanks zijn vrome beloften, Romagna en andere streken, waarop
de Paus aanspraak maakte; en Manfred, wiens soldaten de Florentijnsche
Ghibellijnen bij Montaperti in 1260 hielpen overwinnen, maakte een van
zijn bevelhebbers tot keizerlijk stadhouder van Florence en had een
tijdlang, totdat Karel van Anjou verscheen, in het pauselijk gebied van
Midden-Italië de macht in handen. In naam begunstigde Karel van
Anjou natuurlijk de zaak van de Pausen, maar inderdaad was ook hij hun
meester en deed geen moeite hun souvereine rechten uit te breiden,
zoodat het zeer begrijpelijk was, dat ten slotte, in 1278, Paus
Nicolaas III het verstandig oordeelde van de pauselijke aanspraken op
Romagna, Pentapolis, Ancona en Spoleto afstand te doen ten behoeve van
den Keizer, Rudolf van Habsburg.

[image: 60. S. Croce, Florence.]
60. S. Croce, Florence.



Derhalve was het maar een betrekkelijk klein gebied, waar de Paus
zijn souvereine rechten uitoefende, rechten, die hij bovendien nog
dikwijls moest deelen met de republikeinsche regeering te Rome; en hij
was afhankelijk van de eenigszins onzekere trouw van zijn legaten en
zijn onderdanen, en door opstanden, zoowel van de democraten als van de
aristocraten, verloor hij dikwijls zijn macht over verschillende
steden, zooals Perugia en Viterbo. En eindelijk, toen Clemens V den
pauselijken Stoel naar Avignon (1309) overbracht, werd het gezag van de
Pausen in Midden-Italië niet meer dan een schaduw van macht.


Aldus hebben wij met een paar trekken een ruwe schets gegeven van
den toestand van Italië gedurende het tijdperk, toen de
voornaamste noordelijke steden hun hoogste ontwikkeling in commercieele
welvaart en republikeinsche onafhankelijkheid bereikten en daarna,
sommige ten minste, hetzelfde lot ondergingen, dat in vroeger tijden
niet weinige van de oude Grieksche republieken trof; in de Grieksche
staten toch gebeurde het zoo dikwijls, dat de een of ander
voortreffelijke staatkundige leider, of het hoofd van een partij, de
gunst en het vertrouwen van het volk won en misbruikte om zichzelf als
“tyran” op te werpen. Deze loop der gebeurtenissen heeft
zich in de geschiedenis menigmaal herhaald. Eerst komen het volk en de
feudale edelen in botsing. Daarna, wanneer de handel en de algemeene
welvaart toeneemt, ontstaat er een nog veel heviger botsing tusschen
het kapitaal en den arbeid, tusschen de nouveaux
riches en den arbeidenden stand. Dan sluiten de oude en armere
edelen een verbond met het volk. Ten slotte verwerft een stoutmoedige
en begaafde aanvoerder van den adel den onvoorwaardelijken steun van de
volkspartij en maakt zich door een coup
d’état meester van de regeering. Zoo ontstonden de
Grieksche Tyrannides en evenzoo de Italiaansche
Signorie.

De belangwekkende en leerzame geschiedenis van de opkomst en de
lotgevallen van de Italiaansche Republieken is, met volledige verslagen
over de voornaamste van deze steden, verhaald door vele schrijvers van
den tijd van Dino Compagni en Giovanni Villani (c. 1300) tot de
Istorie fiorentine van Machiavelli (c. 1500) en verder
door Sismondi en ontelbare politici, letterkundigen en begaafde
schrijvers van onze dagen. Hier moeten wij er ons toe bepalen, eenige
feiten te vermelden in verband met sommige van deze steden, en voor dat
doel zullen wij wederom Florence, Milaan en Venetië kiezen, wier
geschiedenis wij reeds hebben gevolgd tot omstreeks 1200; en er zal
iets bijgevoegd worden over Verona, Bologna en andere steden.



Florence (c. 1200–1320).




Van de vroegste geschiedenis van Florence hebben wij
reeds een schets gegeven. Het had zich altijd verzet tegen de
aanmatigende overheersching van de Duitsche keizers en edelen
en men kan aannemen, dat de onafhankelijkheid van deze stad is
ingetreden bij den dood van Gravin Mathilde in 1115, toen zij voor het
eerst haar eigen Consuls koos. Maar ofschoon zij bestemd was de
belangrijkste van de Italiaansche Republieken te worden, ontwikkelde
zij zich langzaam. Het grootste gedeelte van Toskane bleef nog lang
onder den invloed van den keizer, nadat de Lombardische steden zich
vrij hadden gemaakt, en er waren Toskaansche steden, zooals Pisa en
Arezzo, die, zelfs nog na den tijd van Dante en Hendrik van Luxemburg,
steunpunten van de Ghibellijnsche partij bleven, terwijl Florence
langzamerhand, met horten en stooten, de republikeinsche vrijheid
verwierf, die zij heeft gehandhaafd tot de opkomst der Medici in de
vijftiende eeuw.

De ontwikkeling van de Florentijnsche Republiek werd in den beginne
belemmerd door het ontstaan van verderfelijke veeten. Wij hebben reeds
verhaald, hoe de moord op Buondelmonte, die bij het voetstuk van het
oude standbeeld van Mars werd gedood, de stad in twee verbitterde
partijen verdeelde, die aangevoerd werden door de Donati en de Uberti,
en hoe de keizerlijken gebruik maakten van dezen twist om hun eigen
belangen te bevorderen. Gesteund door den sterken invloed van Keizer
Frederik II slaagde de Ghibellijnsche adel erin de democratische en
pauselijke Welfen-aanvoerders te verjagen. Maar na den dood van
Frederik II werd de Welfsche partij teruggeroepen en in eere hersteld
als een belangrijk deel van de Florentijnsche Republiek onder leiding
van een Capitano del Popolo, en eindelijk, toen in 1259
Ezzelino, de groote Ghibellijnsche tyran van Noord-Italië, was
overweldigd en gedood, werd de volkspartij in Florence zoo machtig, dat
zij op haar beurt haar tegenstanders verdreef. Derhalve hadden in
Florence een tijdlang de Welfen de overhand en werd de witte lelie rood
geverfd2. Maar de verbannen Ghibellijnen verzamelden een
groot leger te Siena, en aangevoerd door Farinata degli Uberti
versloegen zij, met de hulp van de Sieneezen, Pisanen en
Manfred’s Duitsche ruiterij, de krijgsmacht, die de Florentijnen
tegen hen in het veld hadden gebracht. De slag vond plaats bij
Montaperti, niet ver van Siena, in 1260 (vijf jaar voor de geboorte van
Dante). De slachting, vooral om de Florentijnschen Carroccio,
was zoo verschrikkelijk, dat de Arbia door het bloed rood werd geverfd,
zooals Dante3 zegt; en zoo verpletterend was de nederlaag,
dat de Welfen naar hun eigen stad niet durfden terugkeeren, maar naar
Lucca vluchtten. Hoe Florence door de overwinnaars toen werd
veroordeeld met den grond te worden gelijk gemaakt en hoe de stad door
Farinata werd gered, is aan alle lezers van Dante bekend4.

Zes jaren lang na dezen slag bij Montaperti hadden de Ghibellijnen
in Florence de macht in handen en werd de stad bestuurd door
Manfred’s keizerlijken stadhouder, Guido Novello; maar toen
Manfred bij Benevento in 1266 gedood was, kregen de Welfen wederom de
overhand. Eerst onderwierpen zij zich op tamelijk oneervolle wijze aan
Paus Clemens IV en kozen tot hun Podestà Karel van Anjou,
die een tijdlang in Florence door zijn gezanten heerschte. Maar de
republikeinsche geest, die door den ontzaglijken groei van den handel
en de welvaart in kracht toenam, had nu diep wortel geschoten en begon
zijn levensvatbaarheid te bewijzen.

De gilden waren de grondslag van den regeeringsvorm, die thans door
de volkspartij werd aanvaard. Er waren van deze gilden (Arti)
zeven groote en vijf (later veertien) kleinere5. Aan het
hoofd van elk gild stond een raad, een voorzitter of Consul en een
militaire ambtenaar, de Gonfaloniere (banierdrager). Deze
vormden de voornaamste overheden van de volksregeering. De consuls
maakten evenwel een tijdlang plaats voor
“Anziani”6 en in het jaar van den
Siciliaanschen Vesper (1282) veranderde die titel in dien van
Priori. Drie, later zes Priori van de groote gilden
werden bekleed met het hoogste gezag in de Republiek en vormden de
uitvoerende Signoria. Omstreeks den tijd van Dante’s
Prioraat (1300) was een Gonfaloniere della Giustizia
met de Priori verbonden. Deze ambtenaar bezat in tijden van oproer en
onlusten bijna dictatoriale macht en was dus somtijds de gewichtigste
persoon in den staat.

[image: Munt van de zonen van Ugolino, c. 1290.]
Munt van de zonen van Ugolino, c. 1290.



Het was in de vroegste periode van het Prioraat (in 1284), dat
Florence plotseling tot hooge macht en welvaart steeg door een
verpletterende nederlaag, die haar bondgenoot, Genua, toebracht aan
haar groote mededingster, Pisa, welke stad Florence langen tijd den
toegang tot de zee had belemmerd. De zeeslag werd geleverd bij het
rotsachtige eilandje Meloria, op de hoogte van Livorno. Zoo groot was
de buit en het aantal gevangenen, dat het gezegde ontstond,
“hij, die Pisa wil zien, moet naar Genua gaan.” Een
van de bevelhebbers der Pisanen bij Meloria was de Graaf Ugolino della
Gheradesca, aan wiens tragische geschiedenis Dante in zijn
“goddelijk” gedicht aangrijpende en hartstochtelijke verzen
heeft gewijd. Na den zeeslag had hij zich als tyran in Pisa opgeworpen,
maar men beschuldigde hem ervan, dat hij de oorzaak van de nederlaag
der Pisaansche vloot was door verradelijke samenwerking met de
Florentijnsche Welfen en het gelukte zijn tegenstander, den
Aartsbisschop Ruggieri, hem te overvallen en te laten dooden (misschien
dood te hongeren met zijn zonen en kleinzonen in de Torre
della Fame), om welke feiten Dante hen beiden heeft veroordeeld tot
het bevroren meer in den diepsten put van den Inferno7.


Na den val van Ugolino, kregen in Pisa de Ghibellijnen wederom de
macht in handen. De ramp van Meloria maakte een einde aan de gelukkige
mededinging ter zee met Florence, maar toch bleef Pisa een hardnekkige
staatkundige tegenstander, trouw aan zijn keizersgezinde beginselen en
dikwijls begon het weder den strijd tegen zijn zegevierende
mededingers; een bewijs hiervan wordt geleverd door den beroemden Campo
Santo, waar men niet alleen de graftombe van den laatsten Romanorum
Imperator, Hendrik van Luxemburg, kan zien, maar ook de kettingen,
die eenmaal de haven van Pisa afsloten en in 1362 door Genua en
Florence zijn buitgemaakt, maar in onze dagen, als een bewijs van de
eenheid van Italië, zijn teruggegeven (zie plaat 51).

Andere Toskaansche steden, die een tijdlang de anti-republikeinsche
zaak begunstigden, waren Arezzo, Siena en S. Gimignano. De hulp, die
Arezzo aan de verbannen Ghibellijnen verleend had, was voor de
Florentijnen een reden om in 1289 de Aretijnen aan te vallen, en zij
versloegen hen bij Campaldino. Aan dezen slag nam Dante, die toen vier
en twintig jaar oud was, deel, zooals hij ons vertelt8 in een
fragment van een zijner brieven, dat nog over is. “Ik was
daar”, zegt hij, “een nieuweling in de wapenen en eerst
beving mij groote vrees, doch later groote blijdschap”. Een stad
van nog sterker Ghibellijnsche gezindheid was in den beginne Siena,
dat, zooals wij zagen, zulk een krachtdadige hulp bracht aan de
Florentijnsche bannelingen in den slag bij Montaperti. Maar tien jaar
later verwisselde Siena van politiek. Door den invloed van Karel van
Anjou, die na den dood van Manfred zich meester maakte van de
meeste der Toskaansche steden, sloot Siena zich aan bij het Welfsche
verbond, en het bleef geheel onafhankelijk en republikeinsch tot veel
later tijd, c. 1490, toen Pandulf zijn Signoria over die stad vestigde.
Het lot van S. Gimignano was geheel anders. Reeds vroeg werd het een
volkomen onafhankelijke Republiek, die neiging vertoonde het
republikeinsche Florence te steunen. Dante bracht het, omstreeks 1300,
een bezoek als gezant van Florence, en heeft, naar men zegt, een
redevoering gehouden in de zaal, die nu Sala di Dante
heet; maar ondanks zijn welsprekendheid werd de democratische vrijheid
gefnuikt door de partijtwisten van den plaatselijken adel, vooral door
de veete tusschen de Ghibellijnsche Salvucci en de Ardinghelle9. Ten slotte was Florence omstreeks 1353 in staat,
door de medewerking van de Welfsche Ardinghelli, het protectoraat over
S. Gimignano af te kondigen.

Toen Dante acht en twintig jaar oud was, ongeveer drie jaren na den
dood van Beatrice, verwierf de Florentijnsche staat een zeer belangrijk
voordeel door de openbare bekrachtiging van de Ordinamenti della
Giustizia, die aan alle burgers gelijke rechten tegenover de wet
verleende. Maar ongelukkig werd de kans, die Florence nu had om zich te
ontwikkelen tot een model-republiek, vernietigd door het feit, dat uit
Pistoria, “dat hol van schadelijke beesten”, zooals Dante
zegt, een nieuwe veete werd ingevoerd, van de Neri en de Bianchi; aan
het hoofd van de Neri stelde zich in Florence de voorname familie der
Donati, de leiding der Bianchi nam de aanzienlijke familie der Cerchi
op zich. De aanvoerder der Neri, Corso Donati, verbond zich met Paus Bonifacius
VIII en slaagde erin, geholpen door Karel van Anjou, die in 1301
Florence een bezoek bracht, de Bianchi-Cerchi te verdrijven, die er van
beschuldigd werden, dat zij niet alleen ontrouwe Welfen maar ook
verkapte Ghibellijnen waren. Onder hen, die verjaagd werden, was ook
Dante10. 

Terwijl Dante als balling rondzwierf—waarschijnlijk in dien
tijd in het land van Massa en Carrara, dat naar de oude Etruscische
stad Luni, Lunigiane heet—stond het volk van Florence op tegen de
tyrannie van Corso Donati11; en kort daarna stierf
Donati, misschien op gewelddadige wijze, misschien door een
ongeluk12. Maar deze gebeurtenis vergunde Dante toch niet
naar zijn geboortestad terug te keeren. Toen hij verbannen was, had hij
openlijk de zijde van de Ghibellijnen gekozen; maar nu had hij,
teleurgesteld, hen reeds verlaten, en besloten, voor zichzelf een
partij te vormen13.

De verdere geschiedenis van Florence was gedurende vele jaren die
van een vrije republiek. Zoo nu en dan werd de stad in opschudding
gebracht door oorlog en volksoproeren, zooals in 1378 door de Ciompi,
maar over het algemeen genoot zij van haar vrijheid en welvaart tot de
opkomst der Signoria van de Medici.







Milaan en andere steden (c. 1200–1320).




Terwijl Florence zich aldus haar weg baande naar de
republikeinsche vrijheid, ondergingen vele Noord-Italiaansche steden
het lot, dat wij beschreven hebben; Venetië en Genua maakten
hierop een schitterende uitzondering. In Verona, de geboortestad van de
Montecchi en Capuletti, vestigde de bloeddorstige Ezzelino, zooals wij
hebben gezien, zijn tyrannie en ook in Padua, Vicenza, Treviso en
andere steden. Na zijn dood (1259) werd Mastino della Scala tot
Podestà en tot Capitano del Popolo voor zijn leven
gekozen, en aldus begon de dynastie der Scaligeri. De bekendste van
deze familie is Can Grande, aan wiens hof Dante een tijdlang
een tehuis vond en ondervond,


come sa di sale

Lo pane altrui, e come è duro calle

Lo scendere e il salir per l’altrui
scale14.



Evenzoo vestigden zich de Gonzage in Mantua, de
Markiezen van Este in Ferrara, Modena en Reggio, de Correggi en
Visconti in Parma, de Montefeltri in Urbino, de Malatesta-familie in
Rimini en de da Polenta in Ravenna15.

[image: Munt van Milaan, c. 1260.]
Munt van Milaan, c. 1260.



Van bijzonder gewicht zijn de annalen van Milaan. De geschiedenis
van deze stad tot 1200 ongeveer is reeds verhaald. Nadat zij weder
verrezen was op de puinhoopen, waarin Frederik Barbarossa haar
veranderd had, en door den slag bij Legnano en den vrede van Constanz
zich bevrijd had van de Duitsche overheersching, had de stad een
tijdlang een merkwaardigen drieledigen regeeringsvorm. Het machtigste
van de drie politieke lichamen was de Credenza van den H.
Ambrosius, die de volkspartij vertegenwoordigde. De Molta
vertegenwoordigde de lageren adel en de Credenza van de Consuls
den hoogeren adel. Elk van deze lichamen had zijn eigen overheden en
vormde een soort republiek op zich zelf. Deze stand van zaken gaf
natuurlijk aanleiding tot oneenigheid en, zooals gewoonlijk, de
oneenigheid leidde tot het optreden van een dictator. Zoo sloten
omstreeks 1250 de Torriani (het geslacht della Torre) zich
bij de volkspartij aan en kregen de macht in handen. Maar zij gedroegen
zich zoo despotisch, dat de Aartsbisschop Otto, die behoorde tot de
familie van hun mededingers, de Visconti, zich aan het hoofd van de
aristocratische (Ghibellijnsche) partij plaatste en in staat was hen in
1277 te verdrijven; hij regeerde gedurende langen tijd in Milaan. Otto
werd opgevolgd door Matteo, die, ofschoon hij voor eenige jaren uit de
stad verbannen werd door de Torriani, door Hendrik VII hersteld werd,
toen “die vredestichter” in 1311 te Milaan kwam om de
ijzeren Kroon te aanvaarden16; en met Duitsche hulp richtte
hij een bloedbad onder zijn mededingers aan en roeide hen bijna geheel
uit; hij was de stichter van de beroemde dynastie der Milaneesche
Visconti.

[image: 61. Kansel van het Baptisterium, Pisa.]
61. Kansel van het Baptisterium, Pisa.



Een merkwaardige, hoewel kortstondige Signoria, was die van
Guglielmo Spadalunga (Langzwaard), Markies van Monteferrato.
Ongeveer 1270 maakte hij zich meester van een groot aantal Lombardische
steden, waartoe Novara, Vercelli, Asti en Pavia behoorden. Maar zijn
denkbeeldig rijk viel terstond uiteen, toen hij omstreeks 1290
overweldigd werd door een coalitie van eenige der steden, die hij had
onderworpen.

Het is van belang op te merken, dat het leger dezer steden
aangevoerd werd door een van de voorvaderen van den tegenwoordigen
Koning van Italië, nl. door Amedeo van Savoye. De oudste, bekende
voorvader van het Huis van Savoye was een zekere Graaf Umberto, met den
bijnaam Biancamano, die uit de bergen van Savoye in de Po-vlakte
afdaalde, in Piemonte door gevechten en listige verbonden vasten voet
kreeg en in 1033 Koenraad II hielp om Bourgondië te veroveren. In
1310 hooren wij, dat een anderen Graaf van Savoye, Luigi, tot Senator
van Rome verkozen wordt. Gedurende vele eeuwen heeft dit geslacht zich
door zijn dapperheid en energie voor de hooge stelling, die het zou
bekleeden, waardig getoond.







Genua en Venetië (c. 1200–1320).




Wij hebben reeds gehoord van het belangrijk aandeel,
dat Genua in vroeger tijden heeft genomen in de
worsteling tegen de Saracenen en hoe, nadat in 936 de stad genomen en
geplunderd was door de Saraceensche zeeroovers, zij haar maritieme
macht herwon en als kampioen van de Ligurische steden en bondgenoot van
Pisa de zeeën met haar galeien schoon veegde. Wij hebben ook
gezien, hoe de Genueezen zich bij den eersten kruistocht aansloten en
hun steun verleenden om Boudewijn op den troon van Jeruzalem te
plaatsen en hoe zij een belangrijke commercieele en koloniale macht
werden in het oostelijk gedeelte van de Middellandsche zee. De
aanwezigheid van buitenlandsche vijanden, eerst van de Saracenen en
later van de machtige heeren van Ligurië, had een verbond van de
volkspartij met den lageren adel ten gevolge. Dit verbond heette de
Compagna, en de verkiezing van Guglielmo Boccanegra als Capitano del Popolo in 1257, of misschien de eindelijke
overwinning van de volkspartij in 1270, kan beschouwd worden als het
begin van de Genueesche Republiek en van haar groote maritieme macht en
commercieele welvaart. In 1284 verpletterde Genua, zooals wij gezien
hebben, haar mededingster, Pisa, in den zeeslag bij Meloria. Ongeveer
veertien jaar later (1298) vernielde het de vloot van Venetië
volkomen bij Curzola. Omstreeks acht duizend Venetianen werden gevangen
genomen, onder wie de reiziger Marco Polo, die in de gevangenis zijn
beroemd werk, Milione, schreef. Wij nemen dus afscheid van
Genua, wanneer zij op het toppunt van haar grootheid staat, want niet
lang daarna werd haar zeemacht lam geslagen door een ernstige nederlaag
op de hoogte van Chioggia. Daarna, door de overwinningen van Doge
Andrea Dandolo, omstreeks 1350, en door de verovering van de Genueesche
vloot in de Lagunen in 1380, werd de maritieme heerschappij van
Venetië over haar groote mededingster blijvend gevestigd.

De geschiedenis van Venetië van haar eerste begin tot ongeveer
1200 is reeds in het kort verteld. Haar politieke en kunst-geschiedenis
in de dertiende eeuw geeft bij voortduring vele belangwekkende
eigenaardigheden te zien, die afwijken van die der overige Italiaansche
republieken.

Ten eerste had, wat haar inwendige, staatkundige geschiedenis
betreft, de ontwikkeling van die stad in oligarchische richting plaats,
en wel in de richting, die wij misschien eerder mogen noemen een patricische dan een democratische. De
oude Venetiaansche families bestonden voor het grootste gedeelte niet,
zooals in andere Noord-Italiaansche steden, uit een feudalen Duitschen
adel, maar stamden van de oude Romeinen af, daar Venetië met haar
eilanden in vroegere tijden een geliefkoosde verblijfplaats was van de
vermogende Romeinen. De nauwe betrekkingen bovendien, die er tusschen
Venetië en Byzantium bestonden, hadden ten gevolge, dat in deze
stad rijkdom en weelde en Oostersche ideeën, die de democratie
niet in de hand werkten, hun intrede deden.

In de oudste tijden werd de Doge gekozen met de algemeene stemmen
van het volk, dat zijn wil te kennen gaf door middel van de
volksvergadering (de Arengo). De doges evenwel verschilden
wezenlijk van de Gonfalonieri en Capitani en
Priori der andere steden, omdat zij geen tijdelijke presidenten
waren, maar voor hun leven werden gekozen. En ofschoon het volk gebruik
maakte van zijn rechten en de macht van den Doge beperkte door middel
van een Raad en een Senaat (Maggior Consiglio en
Pregadi), werd de democratische winst toch vernietigd door het
feit, dat deze Raad werd gekozen uit de vermogende klassen en dat elke
nieuwe hervorming meer en meer het aantal van hen verminderde, die tot
raadsleden konden worden verkozen, zoodat in den loop der tijden het
streven naar een oligarchischen regeeringsvorm niet meer kon worden
geremd. Bijna in denzelfden tijd, dat Florence de Ordinamenti della
Giustizia vaststelde, die den adel van de regeering uitsloten en
gelijkheid voor de wet aan alle Florentijnen gaven, namen de Venetianen
de gewichtige Serratura (sluiting) van hun Grooten Raad aan,
waardoor alle gewone burgers van de verkiezing voor dat lichaam werden
uitgesloten en de candidatuur tot een betrekkelijk klein aantal
adelijke families werd beperkt17.

Maar vele van de Venetiaansche edelen van dit tijdperk hadden hun
vermogen en rang door den handel verworven, en de oude adelijke
families, uit hun bezittingen gedrongen door deze plutocraten, werden
ten slotte zoo ontevreden, dat zij, aangevoerd door Baiamonte Tiepolo,
een krachtige, maar ijdele poging ondernamen om de gevestigde
regeering omver te werpen (1310). De commissie, die ingesteld werd om
de aanleggers van deze samenzwering op te sporen, behield haar ambt
gedurende een reeks van jaren en eindelijk werd zij door een besluit,
dat in 1335 werd aangenomen, permanent verklaard. Dit was de beruchte
en gevreesde Raad van Tien, waarvan men in later tijd zooveel
hoort.

Ten opzichte van de ontwikkeling naar buiten gedurende de veertiende
eeuw ondergingen de macht ter zee en de handel van Venetië een
zeer gunstigen invloed door haar gelukkige ligging, die haar in staat
stelde dienst te doen als stapelplaats voor den handel tusschen het
Oosten en de noord-westelijke streken van Europa. Aan de inneming en
schandelijke plundering van Constantinopel door de zgn. Latijnen
(Franschen, Vlamingen en anderen) tijdens den zoogenaamden vierden
kruistocht namen de Venetianen een werkzaam aandeel en zij werden
beloond door een geweldige uitbreiding van hun handelsbetrekkingen in
het oosten, waar hun kooplieden vele privileges genoten. Het gevolg
hiervan in Venetië zelf was een duidelijke herleving van den
Byzantijnschen invloed, vooral merkbaar in de bouwkunst en
mozaïeken18. Deze Byzantijnsche invloed duurde in
Venetië langen tijd en overleefde en werkte sterk op den
Venetiaansch-Romaanschen stijl, waarop wij reeds gewezen hebben en
wederom zullen moeten wijzen (zie p. 390 en plaat 56).

Zooals wij hebben gezien, leden de Venetianen een verpletterende
nederlaag in 1298 door de Genueesche vloot. Gedurende de volgende halve
eeuw en nog langer ontwikkelde Genua een werkzaamheid, die zeer
nadeelig was voor den Venetiaanschen handel en maakte zich ook meester
van eenige Venetiaansche bezittingen in het Oosten, en het was niet
voor het einde der veertiende eeuw, dat Venetië onbetwistbaar de
Koningin van de Adriatische Zee werd en haar heerschappij over haar
mededingsters in de Levant vestigde. Wanneer wij de opkomst van de
Italiaansche Gotiek bespreken, zullen wij zien, dat eerst in een
tamelijk laat tijdperk die stijl van architectuur in
Venetië ingang vond. Hier behoeven wij er slechts op te wijzen,
dat deze Venetiaansche Gotiek bijzondere en fraaie kenmerken bezit,
daar zij niet slechts onder plaatselijke maar ook onder Oostersche
invloeden stond, waarbij, zooals Ruskin heeft aangetoond, ook de
Saraceensche invloed soms herkenbaar is. 










1 Zie
p. 473.

2
Dante, Parad. XVI, 153. Het oude vaandel der Florentijnen (en
Ghibellijnen) droeg een witte lelie op een rood veld; de Welfen namen
een roode lelie op een wit veld. Dante’s woorden “werd
vermiljoen gemaakt” hebben waarschijnlijk betrekking op het
bloedbad. Zijn groote stamvader, Cacciaguida, was keizersgezind; de van
hem afstammende Alighieri, de onmiddellijke voorvaderen van Dante,
waren trouwe Welfen.

3
Inferno X. Farinata, die uit zijn vurige graftombe met trotsche, kalme
waardigheid verrijst, “alsof hij de Hel in groote minachting
had” is een van de grootste en levendigste figuren in de
Divina Commedia.

4
Inferno X, 86.

5 Dante
liet zich inschrijven in het groote gilde van de geneesheeren en
apothekers (Medici e Speziali, la sesta arte, zegt
Zingarelli). Van de ontelbare werken over het leven en de werken van
Dante noem ik in het bijzonder Nicola Zingarelli, Vita di
Dante, con un’ analisi della Divina Commedia, Henri Hauvette,
Dante, Inleiding tot de studie van de Divina Commedia
(Wereldbibliotheek) en Karl Federn, Dante, van welk laatste werk
de Italiaansche uitgave buitengewoon fraai geïllustreerd is.
[Vertaler].

6 Zie
Dante, Inferno XXI, 38: Un degli anzian di Santa Zita,
i. e. van Lucca. De Anziani van Lucca en Pisa beantwoordden aan
de Florentijnsche Priori.

7
Inferno XXXIII. Er zijn weinig plaatsen in de Commedia, die een zoo
schitterende getuigenis afleggen van het buitengewone genie van dezen
dichter. Beestachtig is de wraak van Ugolino op zijn beul Ruggieri, in
wiens nek hij zijn tanden zet, die hij daarna afveegt aan de haren van
het hoofd, waaraan hij knaagt. Maar ons afgrijzen verandert
in diep
medelijden, wanneer wij dan in hartverscheurende bewoordingen lezen,
hoe de vader de machtelooze getuige was van het langzame sterven zijner
kinderen.

“Nadat wij aan den vierden dag waren gekomen,
wierp Gaddo zich uitgestrekt voor mijn voeten, zeggende:
““Mijn vader, waarom helpt gij mij niet?”” Daar
stierf hij; en zooals gij mij hier ziet, zoo waar zag ik hen alle drie,
éen voor éen, vallen, tusschen den vijfden en den zesden
dag. Twee lange dagen nog tastte ik, reeds blind, naar hen rond en riep
hen; daarna deed de honger wat de smart niet vermocht”.

Dit tooneel in den Inferno, dat ons nu nog doet
trillen van ontroering, is wel een van de treffendste illustraties van
de wet der wedervergelding (il taglione, ius
talionis). Wel zijn hierop van toepassing de woorden van Ugolino:
“En als gij nu niet weent, waarover pleegt gij dan te
weenen?” [Vertaler].

8 Zie
ook Inferno XXII, 4 en Purgat. V, 92. In het volgend jaar was Dante
aanwezig bij de capitulatie van Caprona, een vesting aan den Arno, die
de Pisanen bezet hadden. Inferno XXI, 94, vergelijkt hij zich, wanneer
de duivels, ofschoon zij hem niet mogen aanraken, hem van alle kanten
bedreigen, met de krijgsknechten, die uit Caprona wegtrokken en bang
werden, toen zij zich tusschen zoovele vijanden zagen.

9
Dertien van de meer dan vijftig (?) torens, die door de edelen van S.
Gimignano gebouwd zijn, verleenen nog steeds een merkwaardig uiterlijk
aan deze città della belle torre. Zie plaat 54.

10 Voor
de feiten, die in verband staan met Dante’s ballingschap zie men
p. 445. Tien jaar tevoren was hij met Gemma getrouwd, waarschijnlijk
een zuster van Corso Donati, den leider van de Ultra-Welfen. Ofschoon
Dante den naam van zijn vrouw nergens vermeldt, koesterde hij blijkbaar
groote genegenheid voor Piccarda, Corso’s zuster die hij in het
Paradijs ontmoet en ook voor Forese, den broeder van Corso, ofschoon
hij hem wegens zijn gulzigheid in het Purgatorium
verschrikkelijk straft. “Om de oogen waren allen hol, en
donkerbleek van gezicht en zoo uitgehongerd, dat de huid zich naar hun
knoken scheen gevormd te hebben”. Purgat. XXIII, 22–24.

11 Hij
geleek, zegt Dino Compagni, op den Romein Catilina, maar hij was
wreeder, schoon van uiterlijk, edel van afkomst, een innemend spreker,
scherp van geest en steeds geneigd om het kwade te doen.
[Vertaler].

12
Dante schijnt het verhaal te bevestigen, dat hij, waarschijnlijk bij
een worsteling, in het Casentijnsche van zijn paard werd geworpen en
aan den stijgbeugel werd voortgesleurd. Forese voorspelt Dante, dat
Corso “aan de staart van een dier naar dat dal wordt gesleept,
waar men nooit vergiffenis voor zijn zonden krijgt.”
Purgat.
XXIV, 83, 84.

13
Paradiso XVII, 69.

14 (Zoo zult gij proeven) hoe zout smaakt
andermans brood, en hoe harde weg het is op- en afgaan van een
andermans trappen. (Paradiso XVII, 58–60).

15
Guido da Polenta was Dante’s vriend aan het einde van zijn leven.
Te Ravenna zag de dichter zonder twijfel dikwijls de kleine Francesca,
de dochter of nicht van Guido, die later gehuwd is met Giancotto
Malatesta en door hem is gedood. Ieder lezer van Dante kent de
geschiedenis, hoe Francesca en Paolo den roman van Lancelot lezen, hoe
de liefde zich van hen meester maakt; “toen wij lazen, hoe het
begeerde lachje gekust werd door zoo grooten minnaar, kuste hij, die
nooit van mij gescheiden moge worden, mij gansch sidderend den mond;
Galeotto was het boek en die het geschreven had; dien dag hebben wij
niet verder gelezen”. Inferno V, 133–138.

16 Men
zal zich herinneren, dat Hendrik VII zich tot rex
pacificus liet uitroepen, maar het een militaire noodzakelijkheid
vond een aandeel te nemen in de staatkundige woelingen van
Italië.

17 In
1315, zegt Villari, werd de eerste lijst van deze families
gepubliceerd. In later tijden (in de zestiende eeuw) kreeg het register
den naam van “het Gouden Boek” (Libro
d’oro).

18
Bijv. de oude mozaïekwerken van de voorhal van de St. Marcus. Vele
prachtige marmeren standbeelden en andere schatten, waartoe ook de
beroemde bronzen paarden behoorden, werden uit Constantinopel
meegebracht door den “blinden ouden Dandolo” en zijn
krijgers (c. 1204).










Hoofdstuk III.

Kunst.

(c. 1200–c. 1320).




Het was in dit werk onmogelijk om de
kunstgeschiedenis volledig of samenhangend te behandelen, en ofschoon
wij nu gekomen zijn aan een tijdperk, waarin een zeer gewichtige en
belangrijke ontwikkeling haar oorsprong nam, zal ik mij er toe moeten
bepalen een paar feiten uit te kiezen, die het best dat nieuwe streven
schijnen te verduidelijken; en ik zal eenvoudig melding maken van mijn
eigen indrukken en gevolgtrekkingen, in plaats van den lezer lastig te
vallen met theoriën en critiek en met een ontelbaar aantal namen
van kunstenaars en hun werken, waarvan toch vele bij hem geen
herinnering zullen wakker roepen aan hetgeen groot en mooi is.



(1) Mozaïeken.




Wat dit onderwerp betreft, zal het noodig zijn eenige
feiten in het kort te herhalen. In een vorig hoofdstuk hebben wij de
ontwikkeling gevolgd van de Christelijke mozaïeken en het verschil
opgemerkt tusschen den edelen Romeinschen en den schitterenden en meer
decoratieven stijl van de Byzantijnsche school, die ongetwijfeld toch
niet zulk een artistieke waarde bezit. Dit verschil wordt goed
aangegeven door de prachtige Romeinsche en Byzantijnsche mozaïeken
te Ravenna, terwijl wij in Rome zelf een mooie reeks van werken vinden,
die den Romeinschen stijl toelichten.

Het oudste, nog bestaande voorbeeld van Christelijk Romeinsch
glasmozaïek (c. 320) is het mozaïekwerk, dat het mausoleum
van de dochter van Constantijn den Groote te Rome (thans de kerk van S.
Costanza fuori le mura) versiert. Het is misschien juister dit een
overgang te noemen van de oude kunst naar de Christelijke want de
oudere gedeelten zijn, wat het onderwerp en de behandeling
(beschermgeesten, wijnranken enz.) betreft, zuiver heidensch en de
Christelijke onderwerpen zijn op de oude decoratieve wijze
behandeld1.

Van de vroeg-Romeinsche mozaïeken, die zuiver Christelijk zijn,
is het schoonste (c. 350) het mozaïekwerk in de apsis van de S.
Pudenziana (plaat 24). Een ander grootsch en
prachtig werk van eenigszins latere dagteekening (c. 530) kan men zien
in de kerk van S.S. Cosma en Damiano, in oude tijden een tempel, die op
het Forum uitzag. Een voorbeeld van nog lateren datum (c. 825) is het
mooie mozaïek in de S. Prassede (plaat 24),
dat echter door zijn onartistieke figuren en al te druk decoratief
reeds een neiging vertoont tot “Byzantijnsche leelijkheid”.
Wanneer men evenwel een blik werpt op de photographiën van deze
vijf werken van vroeg-Italiaansche (Romeinsche) kunstenaars, zal men
zien, dat de kunst van het mozaïek-decoratief te Rome gedurende
vijfhonderd jaar ongeveer op dezelfde hoogte is gebleven en over het
algemeen zich kenmerkte door een waardigheid van stijl, die zoo nu en
dan tot verhevenheid steeg.

Daarna, omstreeks het jaar 900, schijnt deze Romeinsche kunst geheel
en al uitgestorven te zijn. Ongeveer twee eeuwen lang (900–1100)
vernemen wij niets; wij ontdekken in dezen tijd slechts ruwe pogingen
in een stijl, die blijkbaar onder ontaarden Byzantijnschen invloed
staat. Aan het einde van de twaalfde eeuw, omstreeks den tijd van
Innocentius III, heeft de Byzantijnsche invloed opgehouden te bestaan
en komt er, om zoo te zeggen, een nieuwe loot uit den ouden stam te
voorschijn. In Rome vinden wij voorbeelden van hetgeen wij kunnen
beschouwen als oud Romeinsch mozaïekwerk in een nieuwen geest
opgevat. Een van de vroegste en fraaiste voorbeelden van dezen nieuwen
stijl, dien wij misschien “Romaansch” kunnen noemen, is het
groote mozaïek (van 1180 ongeveer) in de kerk van S. Maria in
Trastevere (plaat 57, I). Meerdere voorbeelden van
deze herleefde kunst kan men aantreffen in de S. Clemente (twaalfde
eeuw) en S. Paolo fuori; een gedeelte van de groote mozaïeken in
de apsis van deze laatste kerk, die van omstreeks 1220 dagteekenen, is
ontkomen aan den brand van 1823. Een nog later
en zeer mooi voorbeeld is het mozaïek van Torriti, de kroning van
de Heilige Maagd, in de apsis van de S. Maria Maggiore. Vervolgens
hebben wij omstreeks het eind van de dertiende eeuw het
bewonderenswaardige lagere gedeelte van het groote apsis-mozaïek
in de S. Maria in Trastevere, misschien het werk van Cavallini (over
wien wij later uitvoeriger zullen spreken), en ten slotte, de beroemde
Navicella (plaat 57, II), waarschijnlijk van
Giotto, die omstreeks 1298–1300 te Rome was.

[image: 62. De Ravello-Kansel, bij Amalfi.]
62. De Ravello-Kansel, bij Amalfi.



Aldus zijn wij in staat de opkomst, het verdwijnen en de herleving
van de Romeinsch-Christelijke mozaïek-kunst in Rome doorloopend te
volgen tot de dagen van Giotto.

De herleving van de schilderkunst in 1300 ongeveer oefende een
invloed op de kunst van het mozaïekwerk uit, die haar niet geheel
en al tot voordeel strekte2. Hoezeer men ook
Giotto’s Navicella moet bewonderen, het is duidelijk, dat
wij hier bijna alle trekken van die plechtige rust hebben verloren, die
zoo dikwijls aan het oudere Romeinsche werk zulk een indrukwekkende
waardigheid verleenen. Zonder twijfel hebben wij in ruil daarvoor iets
gekregen, dat ten zeerste onze bewondering verdient; maar de ruil
voldoet toch niet in alle opzichten3. De
schilderkunst begon haar rechten te doen gelden en bekommerde zich niet
meer om de rechten van de oude mozaïek-kunst.

Een paar woorden moeten hier gezegd worden over het zeer
belangwekkende, maar tamelijk duistere vraagstuk der Cosmati, in
verband met de Romeinsche kunst van de dertiende eeuw, die eerst de
leiding scheen te zullen nemen in de herleving van de kunst, wier
ontwikkeling evenwel in de kiem werd vernietigd door het overbrengen
van den pauselijken zetel naar Avignon. Aan Vasari, den
zestiende-eeuwschen biograaf van Italiaansche kunstenaars, schijnen
deze Cosmati onbekend geweest te zijn, maar hun namen zijn ontdekt op
talrijke monumenten van een zeer oorspronkelijke en fraaie soort en het
blijkt, dat verschillende kunstenaars (bijv. Lorenzo, Luca,
Jacopo en Giovanni), die tot drie geslachten der Cosmati-familie
behoorden, zich onderscheiden hebben als architecten,
mozaïekwerkers en beeldhouwers.

Een bijzonderheid van het zoogenaamde Romeinsche Cosmati-werk
(ofschoon men het ook in Sicilië en elders heeft gevonden) is een
kunstig, decoratief mozaïek, dat bestaat uit kleine, platte en ook
kubus-vormige blokjes4 van gekleurden steen (porfier,
verde antico, pavonazzetto en ander kostbaar marmer, dat men tusschen
de ruïnen van het oude Rome in overvloed vindt) en versierd is met
stukjes verguld en helder gekleurd glas. Dit inlegwerk gebruikten zij
voor de versiering van altaren, baldakijnen, kansels en zuilen, en in
het bijzonder voor de spiraal-zuilen, die gebruikt werden als
standaards voor de groote Paasch-kaarsen (zie plaat 58). Maar van alle zoogenaamde Cosmati-werken zijn het
meest treffend en belangrijkst de talrijke monumenten van de jongere
Cosmati, waarbij deze versiering is aangewend in vereeniging met
hetgeen overigens in Rome toen blijkbaar bijna onbekend was, namelijk
de Gotische architectuur. De bovenbouw van deze graftomben zijn zoo
zuiver Gotisch van stijl, dat sommige schrijvers zelfs de meening
hebben geuit, dat misschien de jongere Cosmati Frankrijk of Engeland
hebben bezocht en daar Gotische monumenten gecopieerd en het Gotische
lijst-werk hebben gecombineerd met Romeinsch mozaïek en het
eigenaardige inlegwerk. Deze vereeniging voldoet buitengewoon goed. Er
is te Rome niets schooners dan deze Cosmati-monumenten, zooals de
graftombe van Kardinaal Gonsalvo (1299) in de S. Maria Maggiore, en die
van Durand (plaat 59) in de S. Maria sopra
Minerva5, en die van Kardinaal Matteo
d’Aquasparta6 in de Aracoeli, welke alle
drie waarschijnlijk werken zijn van Giovanni de’ Cosmati
(Johannes Cosmas), den kleinzoon van den eersten dezer kunstenaars.

Merkwaardig is het, dat deze Cosmati door Vasari niet worden
vermeld; maar hij spreekt wel over een Romeinsch kunstenaar, Cavallini
geheeten, wiens werken en leven zoo moeilijk te ontdekken
zijn, dat sommige hem voor een hersenschim houden. Vasari verzekert,
dat deze Cavallini den voorgevel en eenige van de mozaïeken van de
S. Paolo fuori (die later door een brand vernield is) heeft uitgevoerd
en ook het fraaie lagere gedeelte van het groote apsis-mozaïek in
de S. Maria in Trastevere, waarvan reeds melding is gemaakt. Sommige
gelooven ook, dat hij heeft meegewerkt aan de Navicella, die men
gewoonlijk aan Giotto toeschrijft. Maar omtrent hem is niets zekers
bekend.

Het was echter niet alleen in Rome, dat een nieuwe geest zich begon
kenbaar te maken tegen het einde van de twaalfde eeuw. Op Sicilië,
zooals men zich wel zal herinneren, werden tijdens de regeering van
Koning Roger en Willem den Goede (c. 1130–1190) prachtige
mozaïeken aangebracht in de kerken van Palermo, Monreale,
Cefalù en andere plaatsen; en deze mozaïekwerken toonen,
ofschoon zij zonder twijfel sterk onder Byzantijnschen invloed staan,
toch ook eigen oorspronkelijke trekken. En ofschoon te Venetië de
Byzantijnsche invloeden zeer krachtig waren en lang hebben geduurd en
natuurlijk nog versterkt werden na de verovering van Constantinopel
door de Latijnen in 1204 en de daaropvolgende komst van vele
Byzantijnsche kunstenaars en werklieden, vinden wij daar toch in
sommige mozaïeken van dit tijdperk, in de St. Marcus en te
Torcello, een zeer besliste breuk met de Byzantijnsche traditie en zien
wij een verrassende levendigheid en natuurlijke uitdrukking
optreden.

Ook in andere gedeelten van Noord-Italië kon men weldra
onmiskenbare teekenen zien van een ontwaakt leven, dat zich onder het
stof van de eeuwen begon te roeren. Zoo heeft de S. Frediano te Lucca
op den voorgevel een (zeer hersteld) mozaïek van ongeveer 1200,
dat een nieuw karakter vertoont, en in de S. Miniato te Florence hebben
wij een prachtig mozaïek van omstreeks 1280, dat zeker niet
Byzantijnsch is; en als een voorbeeld van nog vroeger datum (c. 1260)
kunnen wij de fresco’s beschouwen van het gewelf in het
Baptisterium te Parma, die een wondere kracht en levendigheid
vertoonen, engelen, die haastig wegvluchten, Apostelen en profeten, die
hard loopen alsof zij een wedstrijd houden.

Waar een dergelijk nieuw streven zijn oorsprong neemt, is nooit
gemakkelijk te ontdekken, en misschien is het wel onmogelijk dit te vinden. Kwam het in dit geval
van de andere zijde van de Alpen, zooals sommige gelooven? Het weinige,
dat wij van de kunst der Noordelijke landen in dit tijdperk weten,
geeft ons aanleiding een dergelijke theorie met eenigen spot te
verwerpen. En wat zullen wij dan antwoorden op de bewering, dat niet
alleen ten opzichte van de beeldhouwkunst en de dichtkunst, maar ook
wat betreft het mozaïekwerk, het nieuwe leven uit het zuiden, uit
Apulië en Sicilië is gekomen? Misschien doen wij het
verstandigst zonder ons te laten overtuigen naar dergelijke
theoriën te luisteren en met des te meer ijver en liefde ons
onderzoek door te zetten naar hetgeen groot en schoon is, in de meening
dat het zoeken naar de waarheid dikwijls van grooter belang is dan een
vermeende ontdekking.







(2) Bouwkunst.




In voorafgaande hoofdstukken hebben wij gewezen op
eenige eigenaardigheden van de basilieken, en van de Byzantijnsche en
Romaansche architectuur. Hier zullen eenige opmerkingen volgen over den
oorsprong en den aard van de Italiaansche Gotiek; de vroegste
voorbeelden van dezen stijl dagteekenen uit de eerste jaren van de
dertiende eeuw.

Reeds lang voor de dertiende eeuw werden er in Italië pogingen
aangewend om zekere constructieve moeilijkheden op te lossen door de
uitvinding toe te passen van den spitsboog en de gewelfribben. De
spitsboog wordt aangetroffen in de Sicilisch-Normandische en in de
Saraceensche bouworde, en het oorspronkelijke geribde gewelf, dat door
vele wordt beschouwd als het grondbeginsel7 van den
Gotischen stijl, en de Gotiek-achtige schachten en pilasters, die op de
pijlers zich verheffen als een steun voor het dak, kan men zien in de
zijbeuken en het schip van de S. Ambrogio te Milaan, die, naar men
zegt, uit 1050 ongeveer dagteekent.

Of deze nieuwe beginselen ontstaan zijn in de landstreken ten
noorden van de Alpen (en misschien zoo Ruskin meende, aanvaard om in de behoefte aan houten
gebouwen te voorzien) en vandaar in Italië zijn ingevoerd, reeds
in deze vroege tijden, of dat die beginselen in Italië zelf zijn
geboren en zijn aangepast aan de eischen van de Italiaansche bouwkunst,
is een vraag, die wellicht niet te beantwoorden is. Het schijnt mij
toe, dat het zeer duidelijk is, ofschoon die onderscheiding niet altijd
even duidelijk wordt gemaakt, dat er ten minste twee zeer verschillende
soorten van Italiaansche Gotiek zijn, waarvan de eene rechtstreeks is
ingevoerd en de andere een oorspronkelijke, Italiaansche ontwikkeling
is van het beginsel van den gebroken boog, zooals die is toegepast bij
de gewelven, zuilenrijen en vensters. Als een treffend voorbeeld van de
rechtstreeks ingevoerde soort zou ik willen noemen de S. Andrea te
Vercelli, die (c. 1220) misschien gebouwd is door een Engelschen
architect en voorzien van een koepel, westelijke torens en steunbeeren,
zooals een Gotische kerk in het noorden. Een zeer belangwekkend
voorbeeld van den ingevoerden Fransch-Gotischen stijl is de kleine
(dikwijls herbouwde) kerk van S. Maria della Spina te Pisa, die in 1230
gesticht is. Van de zuivere Italiaansche Gotiek zijn waarschijnlijk de
mooiste, oude voorbeelden de S. Croce en S. Maria Novella en de Duomo
te Florence; want de kathedraal van Siena, wier voorgevel den overgang
laat zien van de Romaansche naar de Gotische bouworde, vertoont
uitwendig een bloemrijken en decoratieven stijl, die zonder twijfel aan
noordelijken invloed moet worden toegeschreven; en de Duomo te Orvieto,
die ongeveer uit denzelfden tijd is (c. 1290–1310) en soms
beschreven wordt als het mooiste voorbeeld van Italiaansche Gotiek, is
inderdaad een prachtig gebouw, maar is, wanneer ik mij niet vergis,
evenmin een voorbeeld van echt Italiaansch-Gotischen bouwstijl als de
kathedraal te Milaan.

Het wezenlijke verschil tusschen de Noordelijke en de Italiaansche
Gotiek kan met weinige woorden worden aangeduid.

Laten wij in de eerste plaats vaststellen, dat het grondbeginsel van
de Grieksche en Romeinsche bouwkunst, zooals dat tot uiting komt in de
colonnade en de architraaf (en ook in den stevigen koepel van het
Pantheon), berust op verticalen druk—een dood gewicht op een
verticalen steun—terwijl het beginsel, dat aan de Gotische
bouworden ten grondslag ligt, het evenwicht is8. Door middel van dit beginsel van evenwicht
konden geweldige massa’s opgeheven en in de hoogte worden
gehouden en, zooals wij dat kunnen zien in onze kathedralen in het
noorden, werden, om den druk van dergelijke massa’s te weerstaan,
de muren, die gewoonlijk niet zeer dik waren en bovendien verzwakt
werden door buitengewoon groote ramen, door zware uitwendige beeren en
luchtbogen gesteund. In het noorden werden van al deze constructieve
hulpmiddelen, zoowel uitwendig als inwendig, versieringen gemaakt, door
middel van pinakels, traceerwerk, menschen- en dierenkoppen, die als
waterspuwers dienst deden, waardoor de schoonheid van den zuiveren vorm
werd verminderd en tegelijkertijd de echt artistieke decoratie, zooals
de mozaïeken en de fresco’s, bijna onmogelijk werd gemaakt,
terwijl de Italianen, ofschoon zij den spitsboog (of gebroken boog)
aanvaardden en daaruit de prachtigste verhoudingen en vormen afleidden
(zooals het inwendige van de S. Croce en de door Giotto ontworpen
Campanile, welke beide voorbeelden zijn van ongeëvenaarde
schoonheid van vorm), niet toelieten, dat de constructieve uitvindingen
het gebied van de decoratieve kunst overweldigden. Zij hielden de
schoonheid in de bouworde en de schoonheid in de versieringen
gescheiden. Zoo bestaat de roem van Giotto’s campanile aan den
eenen kant in zijn prachtigen bouwstijl (zoo slank als een lelie) en
aan den anderen kant in zijn rijke marmerversiering, beeldhouwwerk en
fijn gietwerk. En eveneens zijn de volmaakte verhoudingen van het kale
en “op een schuur gelijkende” inwendige van de S. Croce,
verlicht door het vroege morgenlicht, ondanks alle ontsierende
monumenten, zoo heerlijk, dat zij (zooals Dante zegt van
Casella’s muziek) al de verlangens van een ziel tot rust brengen;
maar dat is nog niet alles, wat de S. Croce ons aanbiedt: wanneer men
de Bardi- of de Peruzzikapel binnentreedt, bevindt men zich tegenover
breede muren, bedekt met de fresco’s van Giotto, waarvoor geen
Gotische kathedraal in het noorden gemakkelijk de geschikte oppervlakte
zou kunnen geven9. Denk aan de fresco’s
van Giotto, te Florence of te Assisi, en tracht
u die voor te stellen in de St. Bavo te Haarlem!10.

Het lijkt ons wel nuttig hier een lijst te laten volgen van de
voornaamste Italiaansch-Gotische kerken en paleizen. Gotische paleizen
zijn een zeer eigenaardige en indrukwekkende bijzonderheid van vele
Noord-Italiaansche steden. Zij zijn meestal van later dagteekening dan
de vroeg-Gotische kerken en dikwijls betere getuigen van den
Italiaanschen geest dan sommige van de hieronder vermelde kerken. De
Venetiaansche Gotiek was, zooals men zich zal herinneren, ook een
voortbrengsel van later datum en bezit een zeer bijzonder karakter,
daar zij aan vele invloeden, waaronder ongetwijfeld ook oostersche,
onderhevig is geweest.


Kerken. Te Vercelli,
S. Andrea (begonnen c. 1220, misschien door Brighintz, een
Engelschman?)

Te Assisi, S. Francesco (c. 1228, door Tedesco van
Meran? Ook nog een hooger kerk, c. 1253, met Gotisch portaal, enz.)

Te Pisa, S. M. della Spina (c. 1230, Fransch-Gotisch),
Campo Santo (c. 1270, door Giovanni Pisano). Ook nog S.
Caterina en S. Michele, voorbeelden van “Pisaansche
Gotiek”.

Te Siena, Duomo (begonnen c. 1210, koepel 1264,
voorgevel 1284–1320).

Te Orvieto, Duomo (c. 1290–1310).

Te Bologna, S. Francesco (c. 1250, met steunbeeren;
afschuwelijk herbouwd), S. Giovanni in Monte en S.
Petronio (volgens het ontwerp van den Duomo te Florence).

Te Verona, S. Anastasia (c. 1261).

Te Florence, S. Maria Novella (begonnen 1278), S.
Croce (begonnen 1294), Duomo (Arnolfo Cambio
1296–1301, Giotto 1334-’6, Andrea Pisano 1336-’49),
Campanile (begonnen 1334).

Te Rome is de eenige Gotische kerk de S. Maria sopra
Minerva (gebouwd c. 1285, waarschijnlijk door de bouwmeesters van
de S. Maria Novella).

Te Venetië, de kerk van de Frari (begonnen c.
1230, geheel herbouwd c. 1330–1400; een eenvoudige en tamelijk
onbeholpen navolging van den noordelijken stijl), S. Giovanni e
Paolo en S. Stefano (1333-’80?) Erg hersteld; ook een
zware en plompe stijl).

Paleizen. Te Siena, waar ongeveer
twee en twintig paleizen zijn, Palazzo pubblico
(1289–1305) en Palazzo Buonsignori (c. 1350). 

Te Bologna, Palazzo Communale (1290).

Te Florence, Palazzo Vecchio (1298–1314).

Te Pistoia, Palazzo Pretorio (c. 1350).

Te Venetië, waar ongeveer honderd paleizen zijn,
Palazzo ducale (begonnen 1310) en vele andere
(Sangredo, Morosini, Cà d’oro, enz.) van
later dagteekening en zuiver Venetiaansch-Gotischen stijl; de
buitengewone schoonheid van deze paleizen is ons allen bekend.









(3) Beeldhouwkunst.




Het belangrijkste feit in verband met de Italiaansche
kunst van de dertiende eeuw is misschien het plotselinge optreden van
een nieuwe sculptuur, en de vraag, vanwaar die zoo onverwachts
verscheen, is een onderwerp, waarover zeer veel geschreven, maar ten
opzichte waarvan nog zeer weinig bewezen is. Wij zullen ons dus ook tot
eenige algemeene indrukken moeten beperken.

Het ruwe en dikwijls stuitend grillig karakter van de middeleeuwsche
Italiaansche beeldhouwkunst, vooral waar zij onder Duitschen invloed
geraakte, is dikwijls aangeduid en in de vorige hoofdstukken
toegelicht.

Sommige zijn overtuigd, dat zij zelfs vóór de
dertiende eeuw kenteekenen van een herleving kunnen aanwijzen en het is
inderdaad vreemd, dat deze kunst, terwijl er nog zoovele prachtige
voorbeelden bestonden van klassieke sculptuur (zooals sarcophagen,
reliefs enz.), evenzeer zou zijn verdwenen, als de schilderkunst; maar
zelfs indien de Romeinsche scholae een vonk van den ouden geest
gedurende de Donkere Eeuwen hebben bewaard, dan schijnen toch alle
sporen van haar invloed uitgewischt te zijn, en ondanks allen lof, die
in den laatsten tijd aan sommige beeldhouwers, zooals Gruamons (c.
1170?) en Antelami (c. 1200) en den iets lateren Guido di Como en zijn
zoon Guidetto, is toegekend, komt het mij toch voor, dat een
beschouwing van hun werken te Lucca, Pistoia, Parma en elders den
onbevooroordeelde zal overtuigen, dat deze voortbrengselen, ofschoon er
in enkele figuren (b.v. Antelami’s Ezechiël en
Guidetto’s Saint Martin te Lucca) eenige waardigheid ligt,
tot dezelfde klasse behooren, als, laten wij zeggen, de Monza-lunette
(p. 227) en dat zij staan aan het einde van een ontwikkeling en niet
aan het begin van een nieuwe, daar zij geenszins voorloopers kunnen
genoemd worden van dien beroemden Pisaanschen kansel, waaruit, gelijk
een oude schrijver zegt, als uit een Ark de groote
beeldhouwers van Toskane te voorschijn kwamen. De reliefs van dezen
zeshoekigen kansel (zie plaat 61) vertoonen de
eerste, echt artistieke behandeling van een Christelijk onderwerp in de
beeldhouwkunst, en het plotselinge zonder aankondiging verschijnen van
dit fraai ontworpen werk, dat getuigt van klassieke kunstvaardigheid in
een tijd, toen in Italië (ten minste in Noord-Italië) de
sculptuur in zulk een toestand van ontaarding verkeerde, is een hoogst
merkwaardig feit. Wanneer men voor den kansel van Niccolò in het
Baptisterium te Pisa komt te staan, nadat men de groteske
voortbrengselen van zijn “voorloopers” heeft beschouwd,
b.v. de bronzen deuren van Bonnanno in het zuidelijke transsept van den
Duomo, ondervindt men dezelfde gewaarwording, als ik eens heb
ondervonden, toen ik plotseling op weg naar zee, nadat ik langen tijd
onder wilde stammen in Midden-Afrika in ballingschap had verkeerd, op
het pad een porseleinen scherf zag liggen, misschien een stuk van een
gebroken kop, dien een Arabische of Europeesche karavaan had laten
vallen.

[image: 63. De Siena-Kansel.]
63. De Siena-Kansel.



De dagteekening van dit werk van Niccolò Pisano, die c. 1278
stierf, is 1260. Sommige beweren, dat hij reeds goed bekend stond als
bouwmeester en dat men van zijn diensten als zoodanig heeft gebruik
gemaakt voor den Duomo te Pisa en evenzoo te Siena. Maar hiervoor
schijnt geen voldoend bewijs te bestaan, en het is waarschijnlijk, dat
deze kansel hem het eerst bekend heeft gemaakt. De vraag is, waar en
hoe heeft hij zijn wondere bekwaamheid verworven?

Vasari vertelt, dat Nicola (Niccolò) als leerjongen in dienst
was bij zekere scultori Greci, aan wie de versiering van den
Pisaanschen Dom en het Baptisterium was opgedragen en dat hij zijn
bekwaamheid heeft verworven door het bestudeeren van de Grieksche
sarcophagen en monumenten, die in of bij deze gebouwen stonden, of in
de muren werden gebouwd11; en dat hij in het bijzonder
figuren bestudeerde en copieerde van “de jacht van Meleager op
het wilde zwijn”, die op een sarcophaag was gebeeldhouwd,
“die door de Pisanen geplaatst was in den voorgevel
van den Duomo en gebruikt was als tombe van de moeder van Gravin
Mathilde”. Er is in den Campo Santo een oude Romeinsche
sarcophaag met zulk een relief, maar het vertoont geen inscriptie,
zooals die, welke Vasari aanhaalt, en evenmin is er aan den kansel iets
te zien, dat aan dit relief herinnert. Een andere sarcophaag (plaat
31) evenwel, die op de eene helft een relief heeft
van Phaedra en Hippolytus, en op de andere helft de jacht op het wilde
zwijn, draagt een inscriptie, die vermeldt, dat het de graftombe was
van Gravin Beatrice, de moeder van Mathilde; en het vertoont figuren,
waardoor Niccolò zonder twijfel geïnspireerd is. Er bestaat
ook een groote en prachtige Grieksche vaas van Parisch marmer met een
Bacchus-optocht, die zeer zeker in verschillende opzichten invloed op
hem heeft uitgeoefend, vooral wat betreft zijn Hoogepriester. Maar het
wondere relief van Niccolò bevat geen rechtstreeksche navolging.
Desalniettemin zal iedereen, die de onbeschrijfelijke bevalligheid en
waardigheid van de antieke sculptuur voelt, dadelijk denzelfden geest
herkennen, misschien niet wat betreft de artistieke compositie, hetgeen
zulk een merkwaardige karaktertrek van het beste oude relief is, maar
wel ten opzichte van de schoonheid, de waarheid, de krachtige vormen en
de edele uitdrukking. Door een zekere wonderlijke, vernieuwende kracht
worden de goddelijke, engelachtige en heilige personae van de
Christelijke hiërarchie aan ons voorgesteld als waarachtige
Grieksche godheden, helden en heldinnen, en niet, zooals wij soms op
oude mozaïeken zien, in een vermomming van klassieke wapenrusting
of opschik. De Madonna, die blijkbaar onder den invloed van de Phaedra
op de sarcophaag is gebeeldhouwd, heeft het koninklijke gelaat en de
houding van Juno. Gabriel gelijkt op een herboren Mercurius en de
Magiërs herinneren ons aan Minos of den ouden koning Priamus.
Zelfs de paarden van de Magiërs doen aan Phidias denken.

Indien men er over begint te denken, hoe het mogelijk is dit alles
tot stand te brengen door een eenvoudige bestudeering van zekere oude
reliefs en beeldhouwwerken, is men geneigd die schrijvers gelijk te
geven, die verzekeren, dat een scherp criticus over een dergelijke
bewering moet lachen. Maar er zijn mogelijkheden in de sfeer van den
menschelijken geest, waar dergelijke philosophen niet van droomen,
en ofschoon de volgende theorie zeer vernuftig
is bedacht, meen ik toch, dat men de gunstige ontvangst van deze
theorie in sommige kringen moet toeschrijven aan de geestdrift, die
altijd gepaard gaat met de ontdekking van iets, wat later een
ongerijmdheid blijkt te zijn.

[image: 64. Palazzo Pubblico, Siena.]
64. Palazzo Pubblico, Siena.



Men leert ons, dat Niccolò van Pisa (op den kansel heet hij
“Pisanus”) van afkomst een Apuliër was. Een oud
document noemt hem “Nicolaus Pietri de Apulia” en verzekert
aldus vrij onduidelijk, dat of hij of zijn vader Petrus uit het zuiden
kwam, of misschien dien bijnaam heeft gekregen, omdat een van beiden
Apulië had bezocht. Men kan zich zeer goed bereid verklaren een
van deze vier mogelijkheden te aanvaarden; maar wanneer men ons
vertelt, dat Niccolò zijn buitengewone bekwaamheid als
beeldhouwer heeft verworven in Zuid-Italië, vraagt men natuurlijk,
welk bewijs er bestaat, dat de beeldhouwkunst in die streken en in dien
tijd zoo ver gevorderd was, dat men deze mogelijkheid kan
aannemen. Men herinnert zich de Siciliaansche mozaïeken en bronzen
deuren, die zeer zeker onder Byzantijnschen invloed zijn vervaardigd,
en een of twee keurig uitgevoerde reliefs en eenige belangwekkende
voorbeelden van architectuur, maar verder niets behalve een enkelen
kansel; en op dien kansel te Ravello (plaat 62)
gronden deze schrijvers blijkbaar hun theorie dat Apulië de
fons et origo was van de Toskaansche sculptuur.

Zonder twijfel bestaat er een zekere overeenkomst tusschen den
kansel te Ravello en den Pisaanschen kansel, en de gedachte om de
zuilen op leeuwen te laten rusten wijst in beide gevallen op
Lombardischen invloed. Maar er is te Ravello, behalve eenige goed
uitgevoerde borstbeelden, niets, dat eenige gelijkenis bezit met de
Pisaansche beeldhouwwerken, en dit is toch juist het belangrijke
punt.

Volgens de inscriptie op den kansel te Ravello heeft Nicolaus de
Fogia Marmorarius dit werk gemaakt (hoc opus fecit) en men
vertelt ons, dat deze Nicolaus nu Niccolò, de zoon van
Bartolomeo van Foggia in Apulië (een geliefkoosde verblijfplaats
van Frederik II) was, en dat hij ongetwijfeld een bloedverwant van dien
Niccolò was, die naar Noord-Italië verhuisde en een
dergelijken kansel te Pisa vervaardigde.

Dit alles is natuurlijk mogelijk; maar het komt mij inderdaad meer
waarschijnlijk voor, dat onze Niccolò te Pisa is geboren
en dat de woorden “Pietri de
Apulia” moeten verklaard worden door de vooronderstelling,
dat zijn vader een bezoek heeft gebracht aan Zuid-Italië en er
misschien een tijdlang heeft gewoond; Pisa toch bezat in dien tijd een
groote maritieme macht en stond in voortdurende verbinding met de
havens van Zuid-Italië. En wanneer ik bedenk, dat het jaartal van
den kansel te Ravello zeer zeker 1272 is, dan lijkt het mij redelijk
toe te vooronderstellen, dat Niccolò, indien hij er eenigzins
mee in verband stond, of een leerling van hem, naar Ravello ontboden is
(of naar Napels, waarheen Giotto later geroepen werd) en het werk heeft
ontworpen of misschien zelfs uitgevoerd volgens hetzelfde plan als dat
van den Pisaanschen predikstoel.

Hoe dit ook zij, het staat vast, dat Niccolò de stichter was
van die Toskaansche School van groote beeldhouwers, waarvan
Michelangelo misschien de grootste is geweest.

Met medewerking van zijn zoon Giovanni heeft Niccolò ook
(1265–’68) den prachtigen predikstoel te Siena (plaat
63) vervaardigd en het relief boven den ingang van
den Duomo te Lucca, dat de afneming van het kruis voorstelt; dit
laatste relief wordt door sommige beschouwd als het beste beeldhouwwerk
van de dertiende eeuw. Verscheidene andere mooie werken worden aan hem
of aan Giovanni toegeschreven. (Voor het beeldwerk op de tombe van St.
Dominicus zie men plaat 52 en de Verklaring der
illustraties). Een leerling van Giovanni was Andrea Pisano
(1273–1348), de medewerker van Giotto aan den Campanile en de
maker van een der prachtige deuren van het Florentijnsche
Baptisterium.







(4) Schilderkunst.




Het ligt geenzins in mijn bedoeling biografische
bijzonderheden te vermelden, die gevonden kunnen worden in de talrijke
boeken over de vroeg-Toskaansche kunstenaars, en daar de duizend jaren,
waarover in dit werk gesproken wordt, zich niet uitstrekken tot het
einde van Giotto’s leven, komt het mij beter voor beschouwingen
over den oorsprong van de Italiaansche schilderkunst uit te stellen,
totdat het werk van Giotto en de latere ontwikkeling daarvan kan
behandeld worden. Wij zullen ons dus beperken tot zekere punten, die
samenhangen met de vraag, of Florence inderdaad
de bakermat van deze nieuwe schilderkunst was of niet, terwijl wij maar
aannemen, dat niemand den moed zal bezitten te ontkennen, dat die kunst
in Toskane is geboren.

[image: 65. Kathedraal van Siena.]
65. Kathedraal van Siena.



Dat de herleving van de beeldhouwkunst vooraf is gegaan aan de
nieuwe geboorte van de schilderkunst in Italië, moet men
natuurlijk toeschrijven aan het feit, dat er nog oude standbeelden,
sarcophagen en andere monumenten over waren, en geen antieke
schilderstukken, behalve die te Pompeii en elders, die nog niet
opgegraven waren. En laten wij eerst beslissen, of wij mogen spreken
van de nieuwe geboorte of beter de hernieuwing van de schilderkunst ter
onderscheiding van de herleving van de beeldhouwkunst. Moeten wij
aannemen, dat het leven in de schilderkunst geheel en al verdwenen was?
Moeten wij de Byzantijnsche schilderkunst beschouwen als een
schitterende mummie, die echter niet in staat was eenige
levenskrachtige vonken over te brengen? Moeten wij de vooronderstelling
verwerpen, dat de Romeinsche en Toskaansche mozaïeken den afgrond
van meer dan duizend jaren overbrugden en het voor andere, Cimabue
b.v., zeer gemakkelijk maakten om hun weg te vinden naar de Stad der
Schoonheid? Mogen wij beweren, dat het genie alleen in staat is alle
afgronden te overbruggen en geen hulp noodig heeft, maar volkomen
onafhankelijk van de wet der natuurlijke ontwikkeling, die een
afbreking van de continuïteit verbiedt, de kracht bezit
tot artistieke creatie? Ik meen werkelijk, dat wij dit mogen aannemen.

In Toskane schijnt in het begin van de dertiende eeuw de
Byzantijnsche stijl overheerschend te zijn geweest. Daar deze stijl
zonder twijfel via Venetië in Noord-Italië is
ingevoerd, moeten wij er ons over verbazen, dat die stijl zich niet
verder in Lombardije heeft verspreid. Maar het is een feit, dat in
Lombardije in dien tijd noch de Byzantijnsche, nog eenige andere stijl
de overhand had, daar de schilderkunst zelf ternauwernood
bestond12. Te Florence daarentegen was het
aantal kunstenaars zoo groot, dat, toen Dante jong was, daar meer dan
twintig maestri, naar men vertelt, ateliers hadden, waarvan er
misschien vele in de oude Via de’ Pittori waren. En dit waren
zonder twijfel allen “Grieken”, of anders Italianen, die de
techniek en de tradities van de Byzantijnsche schilderschool hadden
bestudeerd; en wat deze techniek en deze tradities waren, hebben wij
reeds gezien.

Tot de leerlingen van een dier schilders13 behoorde
zeer waarschijnlijk de jonge Giovanni Cenni, die beter bekend is onder
zijn aangenomen naam Cimabue, die “geboren was”, zoo Vasari
terecht zegt, “om het eerste licht over de schilderkunst te
verspreiden”, of, zooals wij misschien mogen zeggen, om de mummie
van de Byzantijnsche kunst met nieuw leven te bezielen.

Dit nieuwe licht, of nieuwe leven, deze wondere eigenaardigheid, die
zelfs de vroegste pogingen van de nieuwe school onderscheidt van de
schilderstukken van de voorafgaande “Grieksche schilders”,
kan gevoeld, zoo niet beschreven worden, door hem, die in een
ontvankelijken, vrijen geestestoestand een half uur in de
tegenwoordigheid van de Madonna Rucellai doorbrengt, nadat hij tevoren
eenige Byzantijnsche figuren heeft beschouwd.

Het onderscheid is misschien niet zoo duidelijk als het verschil,
dat wij opmerken, wanneer wij den Pisaanschen kansel met de reliefs van
Antelami op het Baptisterium te Parma vergelijken, maar het is, naar
mijn meening, even wezenlijk. Het is het onderscheid tusschen hetgeen
leven, of in ieder geval, levenskracht bezit, en hetgeen levenloos
is.

Het voornaamste werk van Cimabue stond waarschijnlijk in verband met
de beroemde fresco’s te Assisi, waar Giotto het eerst onder zijn
leiding werkte; maar van het werk van den ouden meester kan men weinig
of niets met zekerheid herkennen. Ook van de talrijke altaarstukken,
die Vasari aan hem toeschrijft, zijn nog slechts drie over. Een is in
het Louvre; de twee andere zijn te Florence, namelijk datgene,
dat hij schilderde voor de kerk della
Trinità en dat nu in de Accademia naast een dergelijk werk van
Giotto hangt, en de prachtige en edele Madonna van de Cappella
Rucellai, die geschilderd werd voor de S. Maria Novella en daar nog te
zien is.

Sceptici van later dagen, voornamelijk Duitschers, hebben beweerd,
dat Cimabue geen van deze drie stukken heeft geschilderd en op grond
van een oud document, dat een opdracht vermeldt, die door de monniken
van de S. Maria Novella aan den Sieneeschen schilder Duccio wordt
gegeven, dringen zij er op aan, dat wij zullen gelooven, dat Duccio
deze Madonna van de Cappella Rucellai heeft geschilderd. Het is
onmogelijk om hier mijn meening met bewijzen te staven. Ik kan alleen
mijn overtuiging mededeelen. Duccio’s groote “Ancona”
met de zes en twintig tafereelen uit het leven van Christus vertoont,
ofschoon het houterig en slap van uitvoering is, toch in zijn pogingen
om levendigheid in de uitdrukking te bereiken zonder twijfel den
invloed van den nieuwen stijl (meer van Giotto dan van Cimabue); maar
deze “Ancona”, zooals een dergelijk altaarstuk wordt
genoemd, werd niet voor 1311 ongeveer geschilderd, en vroegere
schilderstukken van dezen meester, die men in de Galerij te Siena kan
zien, wijzen erop, dat hij zich toen nog geenszins had bevrijd van de
kluisters der Byzantijnsche kunst. Men kan er niet aan twijfelen, dat
er ook te Siena aan het einde van de dertiende eeuw eenige schilders,
zooals Guido en Duccio leefden, die onder den invloed van de nieuwe
beweging waren gekomen; maar het komt mij voor, dat wij zonder
aarzeling kunnen ontkennen, dat wij door de kracht der bewijzen
gedwongen zijn Siena, en niet Florence, als de bakermat van de nieuwe
schilderkunst te beschouwen. 










1 Men
zal zich herinneren, dat ook de vijfde-eeuwsche mozaïeken van de
S. Maria Maggiore een zeer merkwaardige, heidensche behandeling van de
Christelijke onderwerpen vertoonen (zie p. 240).

2 De
herleving van de schilderkunst had ook invloed op de kunst van het
bronsrelief, een feit, dat zeer goed waarneembaar is, wanneer men het
werk van Andrea Pisano van het Florentijnsche baptisterium vergelijkt
met het buitengewoon mooie, maar al te “schilderachtige”
werk van Ghiberti.

3 Het
is de moeite waard den nieuwen, schilderachtigen en levendigen stijl
van Giotto’s Navicella te vergelijken met de
indrukwekkende waardigheid van het mozaïek-werk (Christus en de H.
Johannes) van zijn meester Cimabue in de apsis van de Pisaansche
Kathedraal.

4 Ook
de prachtige ingelegde vloeren (opus Alexandrinum), die men in
vele oude Romeinsche kerken ziet, zooals in de S. Maria Maggiore en S.
Maria in Trastevere, worden door sommigen aan de Cosmati
toegeschreven.

5 De
eenige oude Gotische kerk in Rome, nu afschuwelijk bedorven, maar nog
altijd belangwekkend om haar gewelven.

6 Wordt
vermeld door Dante. In de Aracoeli is ook een prachtige
Cosmati-graftombe (van de Savelli) van omstreeks 1280.

7 De
moeilijkheid om langwerpige en andere ruimten, waar de hoogten van de
bogen verschillend zijn, te overwelven, wordt opgelost door het gebruik
van een spitsboog of beter gezegd, een gebroken boog, d.w.z. twee
gelijke bogen, die onder een hoek zijn geplaatst, die kleiner is dan de
boog van een cirkel.

8 Zie
de opmerkingen over Romeinsche architectuur, p. 393.

9 Een
gevolg van deze voorliefde voor oppervlakte is de grootere
breedte van de Italiaansch-Gotische bogen, die maken, dat een schip,
zooals b.v. in den Florentijnschen Duomo, korter lijkt dan het is,
terwijl de Engelsche en Fransche Gotische schepen met hun spitser en
talrijker bogen den indruk van veel grooter lengte geven. En laten wij
er hier nog eens op wijzen, dat een Noord-Gotische kathedraal, welke
aanspraken op bewondering zij ook moge hebben, bijeengehouden door
uitwendige steunbeeren, toch niet die idee van een geheel
schijnt te bezitten, die de eigenschap moet zijn van een kunstwerk,
want, indien men er binnen is, zijn deze steunbeeren, waardoor het
gebouw tegen instorting wordt gevrijwaard, onzichtbaar, zoodat men zich
met eenige inspanning moet voorstellen, dat zij bestaan, en zich van
een gevoel van angst moet bevrijden. Bij de Italiaansch-Gotische
bouworde ondervindt men een dergelijke gewaarwording niet.

10 In
het oorspronkelijke werk stond “the Westminster Abbey”.
[Vertaler].

11 De
Campo Santo werd, ofschoon hij sinds 1203 als begraafplaats werd
gebruikt, eerst in 1270 met de Gotische arcaden omringd, door Giovanni
Pisano, den zoon van Niccolò en toen Niccolò zijn kansel
vervaardigde (1260), waren deze sarcophagen en monumenten, zegt Vasari,
niet in de arcades geplaatst. Inderdaad werd de sarcophaag van Beatrice
eerst in 1810 daarheen gebracht.

12 Zoo
ook in Duitschland. In een vroeger tijdperk had Karel de Groote in Aken
mozaïeken geplaatst, die uit Ravenna waren gestolen en in zijn
kasteel te Ingelheim, tusschen Mainz en Bingen, waren groote
fresco’s, die beroemde personen, zooals Romulus, Hannibal Karel
Martel enz. voorstelden; maar dit alles is verdwenen en de
overblijfselen van c. 1150–1250 toonen slechts ruw geschetste en
geverfde muurschilderingen, die blijkbaar onder Byzantijnschen invloed
zijn vervaardigd. (De beroemde gobelins van Quedlinburg, c. 1200, zijn
een raadselachtige uitzondering). Er kan terloops op gewezen worden,
dat na 1200, twee eeuwen lang (dus tot den tijd van de Van
Eyck’s) de Duitsche schilderkunst zeer belemmerd is door den
overheerschenden invloed van het Gotisch beginsel van constructieve
versiering, dat den kunstenaar niet slechts beperkte tot altaarstukken,
maar zijn schilderstukken binnen enge oppervlakten drong, zooals de
zwaar-omlijste triptieken.

13
Vasari zegt, dat de jonge Cimabue het werk van “Grieksche
schilders”, die in de S. Maria Novella bezig waren, gadesloeg.
Maar die kerk werd gesticht in 1278 toen Cimabue acht en dertig jaar
oud was!











Index.






(Voor gebouwen zie men onder “Kerken” en “Paleizen”)

Abbacinamento, 15,
201, 257

Abelard, 327, 330

Acacius, patriarch, 112,
119

Adalbert, zoon van Berengarius, 299–301

St. Adalbert van Praag, 305

Adda, slag bij de, 115,
199

Adelaïda van Monteferrato, 361

Adelchis, 215

Adelheid, gemalin van Otto I, 297, 303

Adelwald, 195, 226

Adige, slag bij de, 114

Adolf, zie Athaulf

Aemona, 114

Aëtius, mededinger van Bonifacius, 11, 12, 76–79;

verslaat de Bourgondiërs, 79;

verslaat Attila bij Châlons,87–88;

sterft 12, 91

Afrika, Midden-, 94 n.

Agapetus I, paus, 174

Agapetus II, 297

Agathias, 161 n.

Agesilaus, 93

Agiltrud, 289, 350

Agilulf, 193–195, 226

Agnellus van Ravenna, 140 n.,
150, 151, 154

Agnes, gemalin van Hendrik III, 315, 317

Aistulf, zie Astulf

Alanen, 27, 29, 75,
82

Alarik, 9, 10, 21;

verslagen door Stilicho, 66;

neemt Rome, 71–72; sterft, 73

Alarik II, 118

St. Albanus, 33, 61

Alberik, 294; zijn zoon,
295–297

Albigenses, 414, 462–64

Albinus, 120, 156

Alboin, 135, 184–187

Albrecht van Habsburg, 445
n.

Alcwin, 218, 342

Alemannen, 43

Alessandria, 337–338

Alexander III, paus, 335; te
Venetië, 337

Alexander IV, paus, 427

Alexandrinum, opus, 489 n.

Alfred, koning, verdrijft de Noormannen uit Engeland, 355 n.

Aligern, 136

Altinum, 253, 255 n.

Amala, 143 n.

Amalafrida, 117, 122, 123 n.

Amalarik, 118

Amalasuntha, 120, 121, 145; sterft, 122

Amaler, 114

Amalfi, 369 n.

St. Ambrosius, 8;

trotseert Theodosius, 46, 51–54;

Ambrosiaansche muziek, 53;

kerk van St. Ambrosius, 382

Amidei, 389

Ammianus, 45 n., 154

Ammiraglio = al Emir, 364

Ampullae, 63 n., 246

Anachoreten, 62–64, 164

Anacletus, tegen-paus, 327,
362

Anafesto, Doge, 256

Anagni (Alagna), 441, 446–447

Anastasius, keizer, 112 n.,
116, 117

Anecdota, 162, 172

St. Angelo, Castel, 224

Angelen, 225

Angel-Saksen, 27, 61, 225

Anjou, Huis van, 439 n.

Anno, Aartsbisschop van Keulen, 315

Ansprand, 200

Antelami, 495

Anthemius, keizer, 14

Antiochia, 43, 130

Antonina, gemalin van Belisarius, 130, 133 n.

Antonius, van de Thebaïs, 63–64

St. Apollinaris, 80, 151 n.

Aquae Sextiae, 23

Aquileia, 51;

verwoest door Attila, 88–89, 253–256

Aquinas, Thomas, 159 n.,
doctor Angelicus, 168,
468

Aquinum, 168

Arabische geleerdheid, 345

Arbogast, 8, 47, 55–57

Arcadius, 8, 10, 57,
65 

Arduin, markgraaf van Ivrea, 307

Arengo, 256

Areopagus, 146

Arianisme, 3, 8, 27, 36–41, 72

Ariaansche kerken gesloten, 119

Ariaansch kruis, 151

Aribert I, 198

Aribert II, 200

Aribert, aartsbisschop van Milaan, 310–311,
381

Ariërs, 27, 28

Ariovistus, 24

Arius, 27, 36;

gestorven, 39

Ariwald, 196

Arles, 28, 117

Arminius, 24

Arnold van Brescia, 329–333

Arnulf van Karinthië, 287–288

Arti, 387, 436, 475

Ascetisme, Aziatisch, 42, 63–64

Aspar, 14, 94

Asti, 333

Astulf (Aistulf), 206–208,
271

Athalarik, 121;

munt, 104

Athanasius, 5, 6, 39, 42, 44;

en de Egyptische asceten, 64

Athaulf, 11, 73–75

Athesis = Adige, zie aldaar

Atrium, 233

Attalus, 72, 75 n.

Attila, 12, 28, 78;

Deel I, hfdst. VI;

verslagen door Aëtius bij Châlons, 87–88;

ontmoet Leo, 90;

uiterlijk en karakter, 84;

burcht, 85;

matigheid, 86;

dood, 90–91

Audefleda, gemalin van Theoderik, dochter van Chlodovech (Clovis),
117

Audoin, 135

Augustijner orde, 165 n.

St. Augustinus, 11, 20;

zijn geschriften, 155;

sterft te Hippo, 94;

graftombe, plaat 52

St. Augustinus, de jongere, 61,
225

Augustus, 24

Aurelianus, keizer, 18, 21, 25;

muren van, 125, 133

Aurelius, Marcus, keizer, 20,
32, 184; zijn ruiterstandbeeld, 300, 303, 329 n.

Ausonius, dichter, 154

Autharis, 189–193

Avalon, 61, 64

Avaren, 29, 149, 184,
195

Aversa, 314, 356

Avienus, 89

Avignon, 448, 472

Avitus, keizer, 13–14

Babylonische Gevangenschap, 448

Baduila (Baduela), zie Totila

Belearen, 94, 387

Bangor, 61, 62, 64

Bardanes (Philippicus), usurpator, vermoordt Justinianus, 201

St. Bartholomeus, 305

Basel, 43

St. Basilius, 42 n., 44, 46,
64, 154

Basilieken, 262 en vlg.

Basiliscus, 114 n.

Beatrice, moeder van gravin Mathilda, 314, 317;

graftombe, 497

Becket, 336 n.

Beda, 223, 341

Beeldendienst in de Roomsche Kerk, 202, 203

Beeldhouwkunst, Toskaansche, 495–99

Belisarius, neemt Carthago in, 97, 99, 124;

naam, 123 n.;

belegerd in Rome, 125;

verhouding van Belisarius tot Narses, 127;

neemt Ravenna in, 128;

valt in ongenade, 129–130;

komt terug in Italië, 131–133;

wordt weder teruggeroepen, 134;

sterft 134

Benacus = Lago di Garda, 12,
89, 97

St. Benedictus, 32, 164–170;

Dante ontmoet hem in de sfeer van Saturnus, 168

Benedictus III, paus, 284

Benedictus VI en VII, 303

Benedictus IX, 306, 311–313

Benedictus X, 317

Benedictus XI, 447–448

Benedictijnen, 166 n., 296 n.

Benevento, 314, 359;

hertogdom, 186, 194, 199,
212 n.;

slag bij, 430

Berengar I, 288–291

Berengar II, 297

Bernard, koning van Italië, 279

St. Bernard van Clairvaux, 327,
329 n., 330, 362, 461

Berno van Cluny, 296

Bertha, koningin van Engeland, 225

Bertha, dochter van Waldrada, 285, 292

Bertharid (Berthe au grand pied), gemalin van Pepijn,
207, 210

Bertharis, 198

Bessa, 131, 132

Bleda, broeder van Attila, 82

Boccaccio, zijn bezoek aan de librije op den Monte Cassino, 169, 170;

Decamerone, 444 n.

Boëthius, 120; Apologia en De consolatione philosophiae,
156 vlg.;

op barbaarsche wijze gedood, 157;

graftombe, 157;

beeltenis, plaat 14 

Bohemund, 323, 360, 361

Bologna, 372 n.

Bonifacius, mededinger van Aëtius, roept de Vandalen naar
Afrika, 11, 28, 76–77;

sterft, 78, 95

St. Bonifacius, Engelsche zendeling in Duitschland, 50;

kroont Pepijn 207, 271, 348

Bonifacius van Toskane, vader van gravin Matilda, 311–313

Bonifacius VII, paus, 303

Bonifacius VIII, 436 n.,
437–447; zie plaat 50

Borgo, 263 n., 264, 282

Boson van Provence, 290

Boudewijn, koning van Jeruzalem, (Baldwin), 361

Boudewijn van Vlaanderen, keizer, 274, 413 n.

Boudewijn II, 275, 433–434

Bourbon, Connétable van, 73

Bourgondiërs, komen van de Elbe en helpen Radegast, 78;

slachting 79, 82;

helpen Odovacar, 115;

verslagen door Clovis, 117;

plunderen met de Franken Milaan, 128

Bourgogne, 79

Brancaleone, Podestà te Rome, 427

Brandea, 63 n., 346

Brittannië, 50;

monnikenorden aldaar, 61, 164

Bulgaren, 29

Busentinus (Busento), Alarik’s graf, 73

Byrsa, 95

Byzantium, zie Constantinopel

Byzantijnen, heerschappij in Italië, 137 vlg.;

architectuur, 236 vlg.;

mozaïeken, 238 vlg.;

schilderkunst, 243, 403, 500;

latere keizerrijk, 273–275



Cacciaguida, 331, 386

Caesar, C. Julius, 23, 45

Calixtus, tegenpaus, 338

Calixtus II, paus, 325

Caltabellotta, vrede van, 439,
445

Camaldolensers, 165 n.,
168 n., 304, 317, 347

Campaldino, slag bij, 477

Campanili, te Ravenna, 70,
80, 153, 251, 395–396;

Romeinsche, 343 n., 395

Canossa, 313, 315, 319

Capitool, 329 n.

Carpilio, 78

Carroccio, 334, 381–382, 422, 475

Carthago, ingenomen door de Vandalen, 12, 96;

ingenomen door Belisarius, 97,
124;

Romeinsch Carthago, door Caesar en Augustus gebouwd, 95 n.

Cassino, Monte, 167–169

Cassiodorus, 68, 84;

zijn leven en werken, 159 vlg.

Catalaunische vlakte, 79, zie
Châlons

Cato, vijgen, die hij uit Carthago meebracht, 96 n.

Catullus, villa van, 89

Cavallini, 488–90

Celestinus II, paus, 329

Celestinus III, 367, 410

Celestinus IV, 423

Celestinus V, 440–442

Châlons, slag bij, 12,
87–88

Chaucer, zijn Confessio Amantis, 269

Chester, 62

Childebert, 190

Chosroes, Perzisch koning, 128,
130

Christenen, vervolging der, 32

Chronologie in de war, 202
n.

Chrysaphias, 86

St. Chrysostomus, 44, 60, 66,
154

Cicero, geciteerd, 91 n.

Cimabue, 500–02

Classis, Portus, haven van Ravenna, 80;

mozaïeken, 152–153

Claudianus, dichter, 9, 66;

geschriften, 68, 71

Claudius II, keizer, 25

Clausules, de drie, 176

Clefi (Kleph), 212

Clemens II, paus, 312

Clemens, tegen-paus, 320–322

Clemens III, 410

Clemens IV, 429

Clemens V, 436 n., 448, 475

Clodion, koning der Franken, 86

Clothar (Lothar), koning der Franken, 193

Clovis (Chlodwig, Louis), 117

Clovis II, 196

Cluny, hervormers van, 296,
460–61

Codex Carolinus, (pauselijke brieven), 204, 210

Coelibaat, 313 n.

Colonna, geslacht, 442–447

Comacina, Isola, 189, 194, 246

Comacijnsche meesters, 204,
247, 394

Como en de Longobardische stedenbond, 334 n., 335 n.

Concordaat van Worms, 325

Confessio, venster van de belijdenis, 63 n., 208 n.,
219;

afbeelding van een Confessio, 266

Conob, 103

Conradino (Konradijn), 426,
431–433, 443 n.






Constance, Costanza, gemalin van Hendrik VI, 338, 366–367,
411

Constance van Arragon, gemalin van Frederik II, 418

Constance, dochter van Manfred, gemalin van Pedro van Arragon,
431, 436, 438

Constans, keizer, 4

Constantijn I, de Groote, 1–4;

geboren, 34;

verslaat Maxentius, 3, 35 (plaat 2);

gedoopt, 36, 269;

zijn verhouding tot het Christendom, 35–39;

zijn kerken, 40 n.;

zijn boog, 230, plaat
2;

“Donatie”, 36, 268–270

Constantijn, usurpator, 10, 70

Constantina, 5

Constantinopel, 4;

gouden poort, 55;

geplunderd door de Kruisvaarders, 73, 95, 274, 413 n.;

door de Turken ingenomen, 275,
453

Constantinus II, keizer, 4

Constantinus VI, keizer, 217–218

Constantinus I, paus, 201

Constantinus II, paus, 210

Constantius I (Chlorus), keizer, 1

Constantius II, 4–5, 42–43

Constantius III, gehuwd met Galla Placidia, 76–77

Constanz, verdrag van, 338

Cortenova, slag bij, 422

Cosenza, Consentia, graf van Alarik, 10, 73

Cosmati, de, 488–89

Costanza, zie Constance

Courtenay, Boudewijn van, 433

Crema, 335, 338

Crescentius en de Crescenzi, 303, 328,
352–353

Crispus, z. van Constantijn I, 4,
36

Cumae, 136–137

Cunibert, 199

Cunimund, 184, schedel van,
187 n.

Cybele, magna Mater, 59

Cyrillus, 40 n.

Dacië, 25;

Oost-Goten in, 117

Dalmatië, 15, 112, 116, 360

Damasus II, paus, 312

Damiano, Pietro, 317

Dandolo, Doge Enrico, 379–380

Dante, als dichter, 453;

verbannen, 445, 451, 479;

bij Campaldino, 477;

te Verona, 480;

de monarchia, 455–56;

Divina Commedia, herhaaldelijk geciteerd in het laatste deel,
doch niet besproken.

De Aedificiis Justiniani, 162, 177

Decius, keizer, 25, 32

Desiderata, 210, 211

Desiderius, laatste koning der Longobarden, 210–212,
260

Deutsch, 143 n.,
304 n.

Dietrich von Bern, 79, 143 n.

Diocletianus, 1, 19;

karakter, 32–33;

villa, 231, 232

Doge, de eerste, 256

Dominicus, 317 n., 464–68;

graftombe, 499 en plaat 52

Donati, 389, 449;

en Cerchi, 478

Donaties, 262–263, 267–273

Donkere Eeuwen, deel IV, hfdst. I

Duccio van Siena, 502

Ecclesius van Ravenna, 120,
178

Ecthesis van Heraclius, 197

Edda, 144

Edeco, 15, 16, 85

Eginard (Einhart), biograaf van Karel den Groote, 220, 263,
341

Emilia (Aemilia), 129 en
elders

Enzio (Enzo), zoon van Frederik II, 424–425

Ermengard van Toskane en Ivrea, 292

Essaeërs, 63

Ethelbert van Engeland, 225

Etzel, 84 n.

Etzelnburg, 79, 85, 91

Eucherius, zoon van Stilicho, 70

Eudocia (1), gemalin van Theodosius II, 83 n., 99

Eudocia (2), haar kleindochter, gemalin van Hunnerik, 13, 98–99

Eudoxia, d. van Eudocia (1), gemalin van keizer Valentinianus III,
13, 98–99

Eugenius, usurpator, 8, 55, 57

Eugenius III, paus, 329,
331–333

Eusebia, 4

Eusebius van Caesarea, 33,
154

Eusebius, eunuch, 4

Eusebius van Nicodemia, 36,
39, 42

Eutharik, 119, 121

Exarchaat, 129, 186;

in opstand tegen den Keizer, 201;

einde van het Byzantijnsche Exarchaat, 206

Exarchen, 139;

titel, 186 n., 193 n.

Ezzelino, 422, 428, 479

Fakir, indische, 63

Farinata (Uberti), 388,
474–75

Fausta, dochter van Maximianus en gemalin van Constantijn I,
1–4

Felix II, paus, 112

Felix III, 120 

Ferrara, 372 n.;

zie onder Kerken

Fiesole, 67, 69, 126,
383–384, 387

Flagellum Dei, 82 n.

Flagellanten, 469–70

“Flavius”, 103

Florence, gesticht, 68;

belegerd door Radegast, 69;

verwoest door Totila, niet door Atilla, zooals Dante zegt, 385;

geschiedenis (tot 1200), 383–389;

geschiedenis (van 1200–1320), 473–79.

Zie onder Kerken.

Formosus, paus, 288, 293; zijn lijk gedagvaard voor een Synode,
349–351

Francesca di Rimini, 480 n.

S. Francesco di Assisi, 317 n.,
465–68;

beeltenis te Subiaco, 167 n.

Franken, oudste geschiedenis, 86–87;

helpen Vitiges bij de plundering van Milaan, 128;

overstroomen Italië, maar worden door Narses verslagen, 137–138;

verhouding tot de Longobarden, 188
vlg.;

zie ook onder Karel Martel, Pepijn, Karel de
Groote.

Frankische keizers, 308

Frederik van Staufen, 319,
326

Frederik I, Barbarossa, 331;

en Arnold van Brescia, 333;

verwoest Milaan, 335;

wordt verslagen bij Legnano en ontmoet paus Alexander te Venetië,
337–338;

teekent het verdrag van Constanz, 338;

verdrinkt in den Salef, 339;

zijn beeldenaar, 409

Frederik II, 367, 412;

wordt gekroond, 416;

bezoekt Rome, 416;

trouwt met Jolanthe de Brienne, 418;

zijn kruistocht, 419;

zijn strijd met paus Gregorius IX, 418–423;

zijn dood, 426;

karakter, 426 n.;

graftombe, plaat 47;

munt, 408

Frederik, onderkoning en later koning van Sicilië, 438

Frigidus, rivier, 8;

slag bij de, 56

Fritigern, 30

Friuli, 288 n.

Furlo-pas, 127 n., 186

Gaetani, zie Bonifacius VIII

Gainas, 65–66

Gaidulf, 194

Gaiserik (Genserik), 11–13;

beleedigt de dochter van Theoderik, 87;

verovert Afrika, Sicilië enz. 93–96;

neemt Rome 13, 96–97
(Leo);

munt en naam, 103

Galbaio, Doge, 257

Galerius, keizer, 1–2, 32–33

Galla, gemalin van Theodosius, 8,
51, 55–56

Galla Placidia, zie Placidia

St. Gallen, 341

Gallische Kerk, 345

Gallus, br. van Julianus, 4

Gelasius, paus, 113

Gelasius II, 325

Gelimer, koning der Vandalen, 99, 124

Genserik, zie Gaiserik en 103

Genua, onder de Longobardische heerschappij, 196;

haar macht ter zee, 370;

geschiedenis c. 1200–1320, 481–82

Gepiden, 25, 25 n., 26,
82, 88, 184

Germanicus, 24

Ghibellijnen, 323 n.

Ghiberti, 387, 488 n.

Gildo, 66

S. Gimignano, 373, 388 n., 478

Giordano, 329

Giotto, plaat 50, 499–502

Giovanni da Procida, 436

Gisela, keizerin, 310

Gladiatorenspelen, 67 n.

Glycerius, keizer, 15

Godebert, 198

Godfried van Bouillon, 320

Godfried van Lotharingen, gehuwd met Beatrice van Toskane, 315, 317

Goten, oorsprong en geschiedenis, 24–30

Gotische oorlogen, 114–137

Gotische bouwkunst, 393,
403, 491–95;

Gotische kerk te Rome, 489 n.;

Venetiaansch-Gotisch, 484–85

Grado, 12, 89, 253–256

Gratianus, keizer, 7, 47, 49–51

Gregorius van Nazianzus 42 n.,
44, 57, 154

Gregorius van Tours, 265 n.

Gregorius I, paus, 166,
189–190;

verhouding tot Theodelinda, 194–195,
225–226;

leven en geschriften, 222
vlg.;

zijn koraalgezang, 229

Gregorius II, 202

Gregorius III, 203

Gregorius V (Bruno), 304,
352

Gregorius VI, 312

Gregorius VII (Hildebrand), 312, 313, 317;

tot paus gekozen, 318;

strijd met Hendrik IV, 318–321, 358–360

Gregorius IX, 418–423

Gregorius X, 435, 440 n.

Grieksche bouwkunst, 231

Grimwald, 199

Gruamons, 495

Guaimar van Salerno, 355–356

Guido van Spoleto, keizer, 288


Guido van Toskane, gehuwd met Marozia, 294

Guido Novello, 428, 475

Guido di Como en Guidetto, 495

Gundeberga, gemalin van Rotharis, 196

Gundobald, 14, 15

Hadrianus I, paus, 211,
215, 260

Hadrianus IV (Breakspear), 333–35

Hadrianopolis, slag bij, 7,
19, 24, 30

Hadriani Moles (Engelenburg), 224

Heidendom, deel 1, hfdst. III en
IV

Heilige Roomsche Rijk, 23,
291, 298, 452, en
elders

Hekserij, 46

Helena, moeder van Constantijn den Groote, 1, 33–34, 59
n.

Helena, gemalin van Julianus, 4

Helmechis, 187

Henotikon, 112, 118, 119

Hendrik II, keizer, 306–8

Hendrik III, 311–15

Hendrik IV, 315–322;

te Canossa, 319

Hendrik V, 316, 323–26

Hendrik de Trotsche, 327–28

Hendrik VI, 410–412

Hendrik de Leeuw, 410, 411 n., 415

Hendrik, zoon van Frederik II, 416, 421, 427 n.

Hendrik III van Engeland, 427
n., 429, 435 n.

Hendrik van Cornwall, 434

Hendrik VII (van Luxemburg), 447–57;

graftombe, plaat 51; munt, 409

Heraclea, 256

Heraclius, 195 n., 196 vlg.

Heraclius, munt, 407

Heremieten, 63

Hermanric, 26, 30

St. Hermenegild, 40

St. Hieronymus, 57, 74, 154

Hilarion, kluizenaar, 64

St. Hilarius van Poitiers, 47
n., 64

Hildebrandslied, 144

Hildebrand, 55, zie
Gregorius VII

Hildebrand, koning der Longobarden, 206

Hippo, 94–95

Honen Staufer, 323 n.

Homo-ousia en homoi-ousia, 38

Hongaren, 29 n., 82 n.

Hongersnood in Noord-Italië, 129–130;

in Spanje, 76, 130

Honoria, dochter van Galla Placidia en Constantius, 76;

romantische verhouding tot Attila, 83–84, 89

Honorius, keizer, 8–11, 57, 65–76;

gestorven, 76

Honorius III, paus, 417,
465

Honorius IV, 439

Horatius, 166, 167

Hormidas, paus, 119

Hugo van Provence, 292–97;

trouwt met Marozia, 295

Hugo van Toskane, zie Ugo

Humfried de Noorman, 357–8

Hunnen, oorsprong, 27–31;

onder Attila, 82–90;

Hunnenrijk verbrokkeld, 91

Hunnerik, 13, 99

Hypatia, 40 n.

Idlico, 91

Idolatrie, zie beeldendienst

IJzeren Kroon, 226 n., 279 n., 285, 288, 290, 450;

zie plaat 19

Innocentius II, paus, 327–29

Innocentius III, 413–17,
464–65

Innocentius IV, 424–27

Inquisitie, 49, 467

Interdictie, 202 n.

Institutiones van Justinianus, 174

Investituur, strijd om de, 315–325

Irene, keizerin, moeder van Constantinus VI, 203, 217;

heilig verklaard, 203 n.;

munt, 407

Isidorische decretalen, 284

Islam, 113

Jan zonder Land, koning van Engeland, 413 n., 416 n.

Jacob, koning van Sicilië en Arragon, 438–39

Jeruzalem, tempels, 34 (zie
onder kerken);

buit uit J., 97;

ingenomen door de Turken (c. 1066), 355;

ingenomen door de kruisvaarders (1099) en heroverd door de Turken
(1187), 339, 366;

weder bezet door Frederik II (1229), 419

Johanna, pausin, 347–49

Johanna, zuster van Richard Leeuwenhart, 365, 402 n.

Johannes, bevelhebber van Belisarius, 126, 131, 135

Johannes, kluizenaar, geraadpleegd door Theodosius, 56





Johannes I, paus, 120

Johannes III, 140

Johannes VIII, 285, 288

Johannes IX, 290

Johannes X, 290, 292–94

Johannes XI, 295

Johannes XII (Octavianus), 298–300

Johannes XII, 300 

Johannes XIV, 303

Johannes XV, 303

Johannes XVI (tegen-paus), 305;

zijn lot, 352–53

Johannipolis, 286 n.

Jordanes, 29, 68, 84,
88 enz.

Zie Cassiodorus

Josephus, 97

Jovianus, keizer, 5, 45

Jubileum van 1300, 443–44

Julianus (Apostata), de Afvallige, keizer, 4, 5, 21, 39,
42–46;

geschriften, 44, 45 n.

Jupiter, bespot, 58;

standbeeld van Jupiter Capitolinus, 91;

tempel van Jupiter op het Capitool, 98

Justina, 7, 8, 47, 50–54

Justinianus, keizer, 118,
123 vlg.;

tweede deel, hfdst. IV;

zijn verhouding tot den godsdienst, 133;

wetgeving, 174–175;

Justinianus bij Dante, Parad. 174;

munt, 105

Justinianus II, 201, 252

Justinus I, keizer, 118–119

Justinus II, 139–140

Juvenalis, Satirae, 22,
173 n.

Kaiseraugst, 24 n.

Kandelaar, zevenarmige gouden, 97

Karel de Dikke, 286–88

Karel de Groote (Charlemagne), 207, overwint de Longobarden, 211;

neemt Desiderius gevangen, 212;

zijn rijk, 212;

in Spanje, 215;

te Rome, 212–216 en 260–73;

donaties, 267–73;

uiterlijk, 263;

sterft, 277;

graftombe te Aken, 79
n.;

munt, 450

Karel de Kale, 280, 285–86

Karel Martel, 204, 205, 281

Karel Martel van Hongarije, 434, 438–41,
444 n.

Karel (Carlo lo Zoppo), 438–39,
447

Karel van Valois, 445, 448

Karloman, broeder van Pepijn, 207

Karloman, broeder van Karel den Groote, 209

Karolingers, 277–286

Katholieken en Arianen, 38–39, 72

Katharoi, 462

Kelten, 23

Kerkelijke staat, 472

Kerken (zie ook
Lijst der Illustraties)

Aken, 216, 251, 305

Amalfi, Duomo, 401

Aquila, S. M. di Collemaggio, 400, 441, plaat
49

Assisi, S. Maria degli Angeli, 467 n.;

S. Francesco, 494, 501

Bari, 401

Benevento, Duomo, 400

Bethlehem, Kerk van de Geboorte, 34

Bologna, Gotische kerken, 494;

S. Domenico, 499; plaat
52

Brescia, S. Salvatore, 248

Canosa, S. Sabino, 401

Monte Cassino, Badia, 169

Cefalù, Duomo, 402, 405

Cividale, S. M. della Valle, 249

Como, S. Abbondio en S. Fedele, 249, 396

Constantinopel, kerken van Constantijn, 40 n.;

S. S. Apostoli, 178;

S. Sofia, 177–78,
236, 243 n.

Ferrara, Duomo, 396

Florence, S. S. Apostoli, 385;

Badia, 385;

Baptisterium, 69, 385;

S. Croce 493;

S. Maria del Fiore (Duomo), 492;

S. Maria Novella, 492,
494;

S. Miniato, 265, 385, 392, 399, 490

S. Gimignano, Collegiata, 400

Grado, Duomo, Zie Lijst der Illustraties, plaat
28

Jeruzalem, Kerk van de Opstanding, 34;

Dom van de Rots, 34,
232;

Kerk van het Heilige Graf, 34 n., 232;

buit uit den tempel van Salomo, 97;

Julianus wil den tempel weder oprichten, 44

Lucca, S. Frediano, 248, 398 n.,
490;

S. Giusto, 249;

S. Martino, (Duomo) 240,
398 n., 495, 499;

S. Michele, 398

Milaan, S. Ambrogio, 52, 70, 128 n., 258, 381, 397

Basilica Porziana, 54 n.

S. Lorenzo, 128 n.,
236 n., 381.

Romaansche kerken, 381
n.

Modena, Duomo, 396

Monreale, Duomo, 402, 405–06

Monza, Duomo, 63 n.,
226–27, 246, 248

Murano, Duomo, 391
n.

Orvieto, Duomo, 492,
494

Palermo, Cappella Palatina, 403, 405;

S.
Cataldo, 402;

Duomo, zie plaat 36;

S. Giovanni degli Eremiti, 402;

Martorana, 362, 402, 405;

S. Spirito, 402.

Parma, Duomo, 396;

Baptisterium, 490.

Pavia, 165 kerken, 156;

S. Giovanni, 196;

S. Michele, 396;

S. Pietro in Ciel d’oro, 157, 204, 248, 396

Pisa, Baptisterium, 397–98,
496; 

Campanile, 395, 397, 398 n.;

Campo, Santo, 387,
452, 477, 496
n.;

Duomo, 397–98, 488 n.;

S. Maria della Spina, 492.;

Andere Romaansche kerken, 398

Ravenna, (zie ook Campanili en
Mozaïeken).

S. Agata, 80;

S. Apollinare in Classe, 80,
151–2, 242, 251;

S. Apollinare Nuovo, 151–2,
241, 251;

Baptisterium van de Arianen, 151;

Baptisterium van de Orthodoxen, 70 n., 80, 241;

Basilica Ursiana, 70,
80, S. Croce, 80, S. Giovanni Battista, 80, S. Giovanni Evangelista,
80, S. Teodoro (Spirito
Santo) 80, 151;

S. Vitale, 178, 216, 236

Rome, (zie Mozaïeken).

Oude basilieken, 95
n.,
234 n.;

S. Agnese 242;

Aracoeli, 489;

S. Bartolomeo, 305 n.,
347;

S. Clemente, 235, 321;

SS. Cosma e Damiano, 487;

S. Constanza, 231, 232, 239;

S. Giorgio, 265, 266;

SS. Giovanni e Paolo, 395;

S. Gregorio Magno, 222;

S. Maria Antiqua, 233;

S. M. Aventina, 296;

S. M. in Cosmedin, 395;

Baptisterium van het Lateraan 234 n., 262;

basiliek van het Lateraan, 234 n., 262,
351;

S. M. Maggiore, 234,
262, 489;

S. M. sopra Minerva, 489,
494;

S. M. in Trastevere, 395,
490;

S. Paolo fuori, 52, 73, 234;

Pantheon, 60 n., 232 n.;

S. Pietro (oude basiliek), 59 n., 73, 261–67;

S. Pietro in Vincoli, 99;

S. Prassede, 346 n.,
487;

S. Pudenziana, 239,
487;

S. Stefano Rotondo, 236

Salerno, Duomo, 401

Siena, Duomo, 492,
494

Spoleto, Duomo, 400

Torcello, 251, 391 n.

Toscanella, S. M. Maggiore en S. Pietro, 204, 245 n., 247,
249

Venetië, Frari en S. Giovanni e Paolo,
494;

S. Giacomo, 374;

S. Marco, 55, 178, 255, 338, 374, 377, 391 n.,
484 n.;

S. Teodoro, 255, 374;

S. Zaccaria, 374, 391 n.

Vercelli, S. Andrea, 492, 494

Verona, S. Anastasia, 494;

S. S. Siro e libera, 291
n.;

S. Zeno, 392, 396

Viterbo, S. Pietro, 206

Volterra, Duomo en Baptisterium, 400

Kerkvrede, 3, 5, 32, 67

Kettingen van den H. Petrus, 99

Kettingen van de Pisaansche haven, 371 n., 387

Kimbren, 27

Koenraad II, 308–311

Koenraad, zoon van Hendrik IV, 316

Koenraad III, 325–32

Koenraad, zoon van Frederik II, 422, 426

Konradijn, zie Conradino.

Kruis, het Ware, 34, 196;

visioen van het, 35;

spijkers van het, 37, 63

Kruistochten, eerste, (1095–9), 322–23,
378;

tweede (1147–9), 330–1,
378;

derde (1189–93), 339,
366;

vierde (1202–4), 73, 97, 274, 380, 413 n.;

vijfde (1217–21), 416;

zesde (1228–29), 419;

zevende (1248–54);

achtste (1270–90)

Labarum, 5, 35

Lactantius, 154

Lago di Garda, 89

Lambert van Spoleto, 288

Lambert, zijn kleinzoon, 288–89,
349

Latifundia, 113,
132 n., 198

Latijn, verbasterd, 228

Legnano, slag bij, 337

Leo I, paus, ontmoeting van Leo en Attila, 89–90,
zie plaat 8 en verklaring

Leo I, keizer, de Thraciër, 14, 15

Leo III, keizer, de Isauriër of Iconoclast, 202

Leo III, paus, 217;

Mozaïek in Leo’s Triclinium, 216, 217 n.

Leo IV en de Civitas Leonina, 263 n., 282

Leo VIII, 299

Leo IX, 313–14, 357–58

Levanto, 196

Libanius, bewonderaar van keizer Julianus, 44, 60, 154

Liber Pontificalis 140
n., 208 n., 218, 271

Licinius, keizer, 2, 36

Lilybaeum, laatste bezitting der Vandalen op Sicilië, 117 n.

Liudprand, bisschop, 298 n.,
301

Liutprand, koning der Longobarden, 200, 203–206

Longobarden (Lombarden), 40,
135, 183–212;

bestuur, uiterlijk, karakter, 190–92

Longobardische Stedenbond, 336,
372

Longinus (Ravenna), 140,
185, 187

Loria, admiraal, 438–39

Lotharingen (Lorraine), 280

Lotharius, keizer, 278–84

Lotharius, broeder van Lodewijk II, 285

Lotharius van Saksen, keizer, 326–28

Lodewijk I (de Vrome), 278;

munt, 408

Lodewijk II, 283;

gevangen genomen door den Hertog van Benevento, 281 n.

Lodewijk III, zoon van Boson, 290

Lodewijk de Duitscher, 280,
286

Lodewijk de Stamelaar, 286

Lodewijk IX van Frankrijk, 429,
433

Lucca, belegerd door de Byzantijnen, 137;

munt, 407

St. Lupus van Troyes, 87

Lutetia = Parijs, 43

St. Macarius, 165 n., 168

Magiërs, 45 n.

Magnentius, usurpator, 4

Magyaren, 26, 29 n., 289–290

Malamocco, 257

Manfred, 427–31

Marcellino Conte, 117

Marcellus, 60

Marcianus, keizer, 11, 13;

antwoord aan Attila, 86

Marco Polo, 482

St. Marcus, lijk van, 374,
377–78

Maria, gemalin van Honorius, 67,
70 n.

Marius, Gaius, 20, 23, 100

Marjorianus, keizer, 14

Marozia, 293–95

Mars, standbeeld te Florence, 69, 384

Martinus van Tours, 47 n.,
60, 64

Martinus I, paus, 199

Martinus IV, 436

Mathilda, Gravin, dochter van Bonifacius en Beatrice;

eerst gehuwd met haar stiefbroeder, Godfried van Lotharingen, en daarna
met Welf van Beieren, 317, 323–24,
327;

afkomst, 385

Mathilda, of Maud, Engelsche prinses, gemalin van Hendrik V,
324

Mauricius, 189, 194, 228

Maxentius, keizer, 1–3, verslagen
door Constanten den Groote, 35

Maximianus, keizer, 1, 2, 33

Maximinus, keizer, 1, 2

Maximus, usurpator, 7, 8, 50–51;

een andere overweldiger, 74

Maximus, Petronius, keizer, 13,
96

Melo van Bari, 307, 356

Meloria, slag bij, 476,
482

Mentana, 219

Meroveus (Merowig), 87

Merovingers, 207

Metz, geplunderd door Attila, 87

Mezzabarba, 386

Michelangelo, 99, 329 n.

Michieli, Doge, 379

“Middeleeuwen”, beschouwing over den term, 453

Milaan, residentie van den keizer, 3–4, 8;

St. Ambrosius en Theodosius, 52–54;

plat gebrand door de Franken, 128;

komt in opstand tegen Frederik I, 332;

verwoest door Frederik I, 335;

herbouwd, 337;

geschiedenis, 380–83;

staat aan het hoofd der Welfsche steden, 422;

geschiedenis van 1200–1313;

munt, 480 zie ook onder
Kerken.

Milton, 215

Milvius, Pons, 3, 35, 219,
261

Misopogon, Julianus’, 45 n.

Mithras, 37, 59

Mohammedanen, 197;

Zie Saracenen

Monnikenorden, 46, 165

Monnikwezen, 64, 164 vgl.

Monogrammen van koningen, 145

Monophysieten, 112

Montaperti, 428, 472, 475





Montfort, Simon de, 434,
464

Montfort, Guy de, 434

Monza, zie onder Kerken

Mozaïeken, oud-Romeinsche, 238;

Byzantijnsche, 153, 238, 242–43,
403;

Christelijk-Romeinsche, 152–53;
238, 404;

S. Costanza, 239, 486;

S. Pudenziana, 239, 487;

S. Paolo fuori, 239, 487;

S. Prassede, 487;

S. Clemente, 405 n., 487;

S. Maria in Trastevere, 405 n.,
487, 490;

S. Maria Maggiore, 239–40,
488;

S. S. Cosma e Damiano, 240,
487;

van Otto II (Grotte), 302,
343 n.;

Navicella, 488;

Siciliaansche, 243, 403–06, 489–91;

Ravenna, S. Apollinare Nuovo, 152, 241;

S. Apollinare in Classe, 242, S.
Vitale, 178–79, 242;

S. Vitale, 178–79, 242;

Mausoleum van Galla Placidia, 79,
241;

triclinium-mozaïek in het Lateraan, 216–17,
240;

Venetië, 243

Mozes, standbeeld, 99

Muzelmannen, zie Saracenen

Napels, ingenomen door Belisarius, 124;

oudste geschiedenis van, 258–59

Narses, 127;

teruggeroepen door Justinianus, 128;

weder aangesteld, 135;

dictator van Italië, 139;

weder teruggeroepen, weigert te gehoorzamen, noodigt de Longobarden uit
Italië binnen te dringen en sterft, 140

Neoplatonisme, 41, 42, 63

Nepos, keizer, 15, 17, 111

Nero’s Circus, 264

Nibelungenlied, 31,
79, 84 n., 85, 153 n., 154 

Nicaea, 3, 5;

concilie, 38;

tweede concilie, 244

Niccolò Pisano, 496–99

Nicolaas I, paus, 284–85

Nicolaas II, 317–18

Nicolaas III, 435, 448 n.

Nika-oproer, 173

St. Nilus, 304

Nocera dei Pagani, 417

Noormannen, aankomst, 307;

vestigen zich bij Capua, 310,
356;

oudste geschiedenis, 313–14,
354;

heerschen op Sicilië, 355–67;

taal, 355 n., 363 n.;

munt, 408

Noormannen, bouwkunst, der, 393–403

Noricum, 101, 113, 116

Notitia urbis, 59

Novellae van Justinianus, 174–175

Obelerio, Doge, 257–58

Octavianus, zoon van Alberik, 296–99

Odovacar (Odoacer), 15, 16;

zijn jeugd, 101;

bezoek aan den H. Severinus, 102;

regeering, 110 enz.;

dood, 115–116;

munt, 103

Offamilio (Of a Mill), 364–65,
402 n., 410

Olybrius, keizer, 14, 98

Oost-Goten, 25, 26.

Zie Theoderik de Groote, Baduela, Theia, enz.

Orestes, 15, 16, 85,
111

Orlando, 215

Orlando Furioso, 270

Orléans, 87

Orosius, geschiedschrijver, 69
n., 74

Orseolo, Pietro, Doge, 304,
374

Orseolo II, 375

Orsini en Colonna, 435,
440, 442–447

Orso, Doge, 256–57

Osimo, 128

Ostrogotha, 117

Otto I, keizer, 298–301

Otto II, 301;

graftombe in de St. Pieter, 302

Otto III, 302–07

Otto van Brunswijk, keizer, 415

Pachomius, 64

Paganisme, deel I, hfdst. III en IV.

Palaeologus, Michael, 274–75

Palaeologus, Constantinus, 275

Paleizen en andere gebouwen
(zie ook onder Kerken).

Apamea, Tempel van Zeus, 60

Bologna, Palazzo Communale, 495

Constantinopel, Gouden Poort, 55

Florence, Palazzo Vecchio, 495

Monza, Paleis van Theoderik, 150, 191, 246

Pavia, Paleis van Theoderik, 150

Pistola, Palazzo Pretorio, 495

Ravenna, Mausoleum van Galla Placidia, 79, 231 (en
zie Mozaïeken),

Paleis van Theoderik, 150,
216

Mausoleum van Theoderik, 148–49,
231

Rome, Castel S. Angelo, 224;

Triumfboog van Constantijn, 230–31

Serapeum, 61

Siena, Palazzo pubblico, plaat 64,
494

Spalato, villa van Diocletianus, bij Salona, 33

Venetië, Paleis van de Doges, 374, 391
n.;

Romaansche Paleizen, 391 n.
en plaat 56, 495

Verona, Paleis van Theoderik, 150

Palermo, ingenomen door de Noormannen, 359; zie onder Kerken.

Palestrina, verwoest door Bonifacius VIII, 443

Pandecten van Justinianus, 174

Pandulf, Romeinsch senator, 439

Pannonië, 25, 116 en elders.

Parijs, ten tijde van Julianus, Apostata, 43;

gered door de H. Genoveva, 87

Partecipazio, Doge, 258,
374

Paschalis I, paus, 278–79

Paschalis II, 323–25

Paschalis, tegen-paus, 336

Patarini, 420, 463

Patricius, titel, 78, 111

St. Patrick, 61 n.

Paulus Diaconus, 140, 183, 342 n. en elders

Paulus I, paus, 268

Pazzi, plechtigheid van de, 386

Pedro van Arragon en Sicilië, 435 n., 436–39;

munt, 408

Pelagius I, paus, 132, 176

Pelagius II, 188;

sterft aan de pest, 190

Pelgrimstochten, 346 n.

Pendentieven (hangbogen), 237,
390 n.

Pentapolis, 186, 252

Pepijn, de Korte, 207
vlg.;

zijn donaties, 208, 267–68, 270–73

Pepijn, bastaard-zoon van Karel den Groote, 217

Pepijn (eerst Karloman geheeten), zoon van Karel den Groote,
218, 258, 277

Perzen, zie Julianus, Belisarius, Sassaniden en 196

Pest, door Procopius beschreven, 162, 163


Petra, pertusa, intercisa, Passo di Furlo, 127 n. 186

Phidias, 60 n.

Philippicus, keizer, 201

Philips, broeder van Hendrik VI, 411

Philips IV, de Schoone, van Frankrijk, 445–48

Philippus, tegenpaus, 210

Phocas, keizer, 60 n., 194, 228

Phocas, Nicephorus, keizer, 300–01

Pier delle Vigne, 422, 423 n., 425

Pisa, haar macht ter zee, 370,
371 n.;

en Florence, 387;

“schandvlek van Italië”, 411;

Pisaansche kansel, plaat 61. Zie onder
Kerken

Pisaansch-Romaansche bouwkunst, 397–98

Placidia, Galla, 10–12, 51;

gehuwd met Athaulf, 74;

gehuwd met Constantijn, 76–80;

graftombe te Ravenna, 79–80, 241;

munt, 103

Placidia, dochter van Valentinianus III, 98

Plato, 41, 45, 157

Plinius, 113

Plotinus, 41

Poitiers (of Tours), slag bij, 205

Polybius, 126, 161

Porphyrius, 41

Pragmatieke Sanctie, 139

Priscus, schrijver, 84–85

Privilegium Ottonis, 299

Procopius, usurpator, 6

Procopius, geschiedschrijver, met Belisarius 126;

leven en werken, 161–163;

zijn beschrijving van de pest vergeleken bij die van Thucydides,
162; en elders

Prudentius, dichter, 57,
67

Pulcheria, 10–12, 76–77 gehuwd
met Marcianus, 86;

munt, 103

Pulvino, 235, 237

Pythagoras, 41

Quaden, 7

Rabenschlacht, 115, n.,
144

Radegast, 9, 27, 67,
69

Raffael, 36 n., 90, plaat 8, 264, 268 n.,
269, 282 n., 283

Ratchis, 206, 208

Ravello, kansel te, 498–99, plaat
62

Ravenna, wordt hoofdstad, 9;

Stilicho vermoord te R., 70;

R. en G. Placidia, 79–80;

ingenomen door Theoderik, 115;

ingenomen door Belisarius, 128–129;

geplunderd door Justinianus II, 201;

veroverd door Liutprand en heroverd door Venetië, 204;

ingenomen door Astulf, 206:

zie kerken en mozaïeken

Reims, geplunderd door Attila, 87

Reliquieën, 62–63,
zie 63 n., 345–49

Republieken, opkomst van de, 368–89;

en Signorie, deel V, hfdst. II

Rialto (Rivo alto), 89, 254, 258, 373

Richard Leeuwenhart, 339,
365;

gevangen genomen, 411
n., 415

Richard van Cornwall, 427

Ricimer, 14, 15;

verslaat de vloot der Vandalen, 98

Rimini, bezet door de Byzantijnen, 127

Rivoalto, zie Rialto

Robert, Guiscard, 314, 359;

plundert Rome, 315, 321

Robert van Calabrië, 438
n., 449–52;

munt, 409

Rodwald, 198

Roemenen, 26

Roger I, graaf van Sicilië, 359–61

Roger II, koning van Sicilië, 327, 261–62;

zijn mozaïek, 405;

munt, 408

Roger Borsa, 361

Rois fainéants, 207

Romaansche bouwkunst, deel III, hfdst. II;

deel IV, hfdst. IV; Engelsch-, Fransch-, Duitsch-Romaansche stijl,
293–94;

Venetiaansch-Romaansch, 391 n.,
484, plaat 56

Rome, ingenomen door Alarik, 10,
73;

ingenomen door Gaiserik, 13,
91, 97;

geplunderd door Ricimer, 14,
100;

belegerd door Vitiges, 125;

ingenomen door Baduela (Totila), 132;

geheel verlaten, 133;

republiek, zie Alberik en Arnold van Brescia en
329–30: geplunderd door Robert Guiscard, 321, 360;

latere pogingen om de republiek te herstellen, 371, 420, 428

“Romein”, als scheldnaam, 145

Romeinsche bouwkunst, 231–232

Romeinsch-Longobardische bouwkunst, 244–51

Romeinsche Keizerrijk, zie voorrede, en deel I, hfdst.
I.

Romeinsche mozaïeken, 153,
238–239

St. Romualdus, 168, 304, 306, 317, 347, 374

Romulus Augustulus, keizer, 15–17;

levenseinde, 100 vgl., 111;

munt, 103

Romwald van Benevento, 199

Roncaglia, bijeenkomst in de vlakte bij, 332, 335

Roncesvalles, achterhoede van Karel den Groote verslagen, 215 

Rosamunde, 185, 187

Rotharis, regeering, 196–198;

zijn Code of Edict, 183, 198

Rubeus, senator, 423

Rucellai, Madonna, 502

Rudolf van Bourgondië, 290

Rudolf van Habsburg, 435,
472

Rudolf van Zwaben, 315,
319–20

Rufinus, 8, 9, 65–66

Rugiërs, 113, 183

Rugilas, koning van de Hunnen, 78, 82

Runen-schrift, 26

Sallustius, prefect, 5, 6

Sapor, Perzische koning, 5,
45

Saracenen, 23;

op den Monte Cassino, 169;

verwoesten Sicilië, 199,
281–82;

te Rome en te Ostia, 282–3,
286;

verslaan Otto bij Cotrone, 302;

verslagen door de Pisanen en Noormannen, 284

Sarmaten, 4, 28

Sassaniden, 45, 193

Savoye, huis van, 481

Saxa Rubra, slag bij de, 3,
35

Saksische keizers, 299–308

Scaliger (Can Grande), 479–80

Schilderkunst, Byzantijnsche, 243, 403, 500–01;

Toskaansche, 499–502;

Duitsche, 500 n.

Scholae, te Rome (gilden), 113, 219, 233, 328, 371

St. Scholastica, 168

Scipio, 95, 124, 161

Selvo, Doge, 360, 377

Senaat, de Romeinsche, 110;

einde van, 136

Serena, gemalin van Stilicho, 66;

gedood, 71

Sergius I, paus, 201, 351 n.

Sergius III, 293–94

Servië, 85

Sestri, 196

St. Severinus, bezoek van Odovacar aan, 101, 102, 113

Severus, keizer, 1

Severus, Libius, keizer, 14

Sibilla, 411

Sibyllijnsche boeken, 36 n.

Sicilië, veroverd door de Vandalen, 94;

heroverd door Odovacar, 110;

volledig in bezit genomen door de Oost-Goten, 117;

veroverd door Belisarius, 124;

geplunderd door de Goten onder Totila (Baduela), 134;

verwoest door de Saracenen, 199,
281;

veroverd door de Noormannen, 357–59.
Voor Siciliaansche bouwkunst en mozaïek zie men onder
Noormannen en Mozaïeken

Siegfried, 144

Siena, Ghibellijnsch, maar heeft eigen consuls, 372–73,
474–75;

wordt Welfsch, 477;

wordt een signoria onder Pandulf, 478;

plaat 64

Sigismund, 117

Silverius, paus, 125

Silvester I, bisschop van Rome, 3, 36, 268–69

Silvester II, 306

Silvester III, 312

Simplicius, paus, 112





Singerik, 75

Sirmium, 48, 117

Smaragdus, Exarch, 189

Sontius (Isonzo), 114

Sophia, keizerin, 140

S. Sophia, 177–178, en zie onder kerken

Spanje en de orthodoxie, 59

Spanje, veroverd door de Vandalen, 28, door de West-Goten, 75

Speyer (Spiers), kathedraal, 316, 394

Spoleto, hertogdom, 186,
188 n., 194 en elders

Stephanus II, 207

Stephanus III, 210

Stephanus IV, 278

Stephanus V, 288, 349

Stephanus VI, 293, 350

Stephanus IX, 317

Stilicho, 9, 10, 15,
27;

verdedigt Italië tegen Alarik en Radegast, 65–70;

gedood, 70; graftombe (?), plaat
6

Stoïcisme, van Epictetus en Marcus Aurelius, 21

Subiaco, 166, plaat 15

Sueven, 27, 75, 82,
93

Symmachus, redenaar, 58

Symmachus, senator, schoonvader van Boëthius, 120;

ter dood gebracht, 157

Tacitus (Germania), 21

Tagino of Tadino, slag in de vlakte van, 135

Tagliacozzo, slag bij, 432

Tancred d’Hauteville, 314, 357–58

Tancred di Lecce, 410–11

Tartaren, 29

Telemachus, monnik, 68

Tempels, verwoest door fanatieken, 60–61

Theia, tot koning gekozen, 136;

sneuvelt, 137;

munt, 104

Theodahad, regeering, 122–123;

munt, 104 

Theodelinda, 63 n.;

gehuwd met Autharis, 190;

daarna gehuwd met Agilulf, 193;

regeering, 193 vgl.;

kerken van Th., 195;

vriendschap met Gregorius den Groote, 194; zie ook plaat 20;
226

Theodemir, vader van Theoderik den Groote, 143

Theoderik, koning der West-Goten, 13, 79;

misschien een zoon van Alarik, 87;

sneuvelt in den slag op de Catalaunische vlakte, 88

Theoderik de Groote, 79;

verslaat Odovacar bij de Isonzo en daarna bij de Adige, 114;

neemt Ravenna in en doodt Odovacar, 115–116;

regeering, 116 vgl., Deel II,
hfdst. I;

naam, 143;

wetgeving, 146;

legenden van zijn dood, 148;

mausoleum, kerken, mozaïeken, 148 vgl.;

monogram, 145;

munt, 104, 147

Theodora, dochter van Maximianus, 1

Theodora, gemalin van Justinianus, afkomst enz., 172;

begunstigt Belisarius, 127;

en Antonina, 130;

sterft, 133 n.

Theodora, moeder van Marozia, 293

Theodoretus, geschiedschrijver, 67

Theodosius I, keizer, 7, 8, 47;

regeering, deel I, hfdst. IV;

bezoekt den kluizenaar Johannes, 56;

karakter, 57

Theodosius II, keizer, 10–13, 76–77;

karakter en hof, 83–84;

sterft, 86

Theophano, gemalin van Otto II, 301–02

Theophilus, patriarch, 61

Theophylactus, 293–94

Therapeutae, 63

Thermantia, gemalin van Honorius 70 n.

Thessalonica, 49;

bloedbad, 52–54

Theudebald, koning der Franken, 138

Theudebert I, koning der Franken, 128

Theudebert II, 195

Theudegotha, 117

Thibetaansche monnik, 63

Thrasamund, 117, 122

Thrasamund (Spoleto), 204

Thucydides, vergelijking van Procopius met, 161–162

Tiara, pauselijke, plaat 50

Tiberius II, keizer, 188

Ticinum (Pavia), 114

Torcello, 253–54

Torismund, 184

Tortona, 333

Toscanella, 249, 273, en zie onder Kerken

Totila (Baduela), gekozen, 130;

ten onrechte beschuldigd van brandstichting enz., 132 n.;

neemt Rome in, 132;

bezoekt St. Benedictus, 169;

sterft, 135;

munt, 104

Trajanus, 32;

in het leven teruggeroepen, 223
n., 227

Trebizonde, rijk van, 275

Tribonianus, 175

Trier, geboorteplaats van St. Ambrosius, 53; 233, 251 n.

Trinitariërs, 39–48

Troyes, gered door St. Lupus, 87

Turken, Seldsjoeken en Ottomaansche Turken, 29;

nemen Constantinopel in, 275,
453

Tusculum, graven van, 306,
317, 328;

verwoest, 410 n.

Tzimeskes, 301

Uberti, 388–89, 428, 474–75

Ugo, il gran barone, grootvader van Mathilde van
Toskane, 385

Ulfilas (Vulfila), 26, 46

Urbanus II, paus, 321–22

Urbanus IV, 429

St. Ursula, 50

Valens, keizer, 6, 7, 18, 30, 46–47

Valentinianus I, keizer, 6,
7, 46

Valentinianus II, keizer, 7,
8, 47–49, 76;

gedood door Arbogast, 55

Valentinianus III, keizer, 11–13, 77;

sterft, 91

Vandalen, oorsprong en geschiedenis, 27, 28; zie
Gaiserik; rijk der V. in Afrika, 93–99;

zij nemen Rome in, 13, 97

Vandalisme, 94, 99

Vandalusia (Andalusia), 28

Varus, 24

Venetië, oorsprong, 12,
89;

oudste geschiedenis, 252–59;

Barbarossa te Venetië, 337–38,
379;

geschiedenis (van 800 tot 1200), 373–80;

regeeringsvorm, 376, 379;

bezocht door Hendrik IV, 378;

Venetië en de kruistochten, 378–79

Vergilius, Ecloga IV, 21,
36 n.;

Mantua, geboorteplaats van, 89

Verina, keizerin, 15, 17, 114 n.

Vesper, Siciliaansche, 433–37

Vesuvius, slag bij den, 136

Victor II, paus, 314, 317

Victor, tegen-paus, 335–36

Victoria, beeld van, 57–58

Vigilius, paus, 126, 139 n., 176

Vigne, Pier delle, zie Pier 

Villani, Giovanni, 444

Visconti, 450, 481

Vitiges (Witigis), 124
vgl.;

belegert Belisarius in Rome, 125;

wordt gevangen genomen in Ravenna, 129

Waiblinger, 323 n.

Waldenzen, 462

Waldrada, 285

Wallia, 75, 93

Warnefried (Paulus Diaconus), 183

Welfen en Ghibellijnen, 209,
323 n. en elders

Wenden, 27

West-Goten, 24–26;

vestigen zich in Moesië en Thracië, 30, 49–50;

dringen Italië binnen onder Alarik, 66;

nemen Rome, 71;

stichten een koninkrijk in Zuid-Gallië, 75;

vallen Spanje aan, 75;

helpen Aëtius tegen Attila, 87, 88;

staan Theoderik den Groote bij, 115

Willem, de Veroveraar, 326 n.,
394

Willem met den IJzeren Arm, 357

Willem, zoon van Roger Borsa, 361

Willem I, de Booze, 364–65

Willem II, de Goede, 365–67

Willem III, 411

Witigis, zie Vitiges

Zacharias, Paus, 205, 207, 271

Zalmoxis, 160

Zeno, keizer, 110–114,
116

St. Zenobius, 385

Zonnevereering, 37

Zosimus, geschiedschrijver, 57,
72 n., 155

Zwarte Woud, 43








Verbeteringen.




Blz. 2, regel 9 v. o.: Galerius’ zoon stierf
later. Lees: Galerius stierf kort daarna.

Blz. 14, regel 12 v. b.: Majorianus. Lees: Marjorianus.

Blz. 40, aanteekening 1: bij de stichting. Lees: door de
stichting.

Blz. 49, aanteekening 1: domkerk. Lees: koepelkerk.

Blz. 49, regel 7 v. b.: Valentianus. Lees: Valentinianus.

Blz. 137, tusschen regel 17 en 18: Voeg in: IV. De Byzantijnsche Overheersching.

Blz. 220, regel 6 v. o.: en dat. Lees: dat.

Blz. 241, regel 11 v. b.: (fig. 10). Lees: (plaat 10).

Blz. 244, tusschen regel 13 en 14: (Vroeg-Rom.). Lees: (Vroeg-Romaansch).

Blz. 274, regel 12 v. o.: 1222–24. Lees:
1202–04.

Blz. 288, aanteekening 2: pl. 283. Lees: p. 283.









[image: Oorspronkelijke voorkant.]

 

[image: Oorspronkelijke rug.]

 

[image: Oorspronkelijke achterkant.]






Colofon

Verbeteringen

De volgende verbeteringen zijn aangebracht in de tekst:



	Bladzijde
	Bron
	Verbetering



	VIII
	onttroondde
	onttroonde



	XV
	geteekent
	geteekend



	XVI,
XVII, 23, 42,
54, 226, 233,
236, 332, 369,
421, 479, 506,
510, 511
	[Niet in bron]
	.



	XVII
	De
	Het



	XVII
	de Groote
	V



	XXIV
	Phygische
	Phrygische



	XXVI
	Trinita
	Trinità



	2
	Galerius’ zoon stierf later
	Galerius stierf kort daarna



	4
	werdt
	werd



	8
	vluchtingen
	vluchtelingen



	14
	Majorianus
	Marjorianus



	17,
505
	Brittanië
	Brittannië



	23,
209
	.
	[Verwijderd]



	24,
209, 448, 454,
511
	.
	,



	26,
148, 245, 265,
315, 408, 509
	,
	.



	36
	wordt wordt
	wordt



	39
	et
	en



	40
	bij
	door



	47
	vernietiging
	vernietigen



	49
	domkerk
	koepelkerk



	49
	Valentianus
	Valentinianus



	49
	Drieënheid
	Drieëenheid



	55
	Weenen
	Vienne



	58
	interressant
	interessant



	91
	klassiek
	klassieke



	103
	‘
	“



	103
	’
	”



	104
	de
	het



	112
	bijeengeroepen
	bijeenroepen



	113
	onmiddelijke
	onmiddellijke



	140
	vrl.
	vnl.



	154
	de de
	de



	167
	[Niet in bron]
	Non



	176
	Drieéenheid
	Drieëenheid



	191
	geleidelijk
	geleidelijke



	203
	minachtig
	minachting



	204
	Greogorius
	Gregorius



	209,
209, 434, 504,
506, 506, 510,
512
	[Niet in bron]
	,



	219
	gevonnisd
	gevonnist



	220
	en en
	en



	222
	is is
	is



	223
	)”
	”)



	235
	bouwkunt
	bouwkunst



	235
	onstond
	ontstond



	238
	moskeëen
	moskeeën



	243
	zílver
	zilver



	243
	Concilië
	Concilie



	248
	Byzantijnsche
	Byzantijnsch



	251
	[Niet in bron]
	261



	255
	[Niet in bron]
	nam



	255
	nam
	[Verwijderd]



	264
	Raffaël
	Raffael



	271,
283
	maar
	naar



	274
	1222–24
	1202–04



	278
	concesssies
	concessies



	280
	stief
	stierf



	281,
301, 358
	[Niet in bron]
	”



	288
	pl.
	p.



	289
	hij
	[Verwijderd]



	295
	geerfd
	geërfd



	296
	cvenzeer
	evenzeer



	300
	ongeregelheden
	ongeregeldheden



	301
	”
	[Verwijderd]



	304
	geesdriftige
	geestdriftige



	307
	keizerrijken
	keizerlijken



	313
	K. W.
	K.M.



	317
	poezië
	poëzie



	317
	Hildedebrand
	Hildebrand



	318
	overgaan
	overgegaan



	319
	trachten
	trachtten



	320
	concilië
	concilie



	322
	welvelwind
	wervelwind



	323
	twinfig
	twintig



	342
	indepenaente
	independente



	349
	met den ander
	den ander met



	352
	ongelooflelijke
	ongeloofelijke



	352
	-
	.”



	353
	fantatische
	fanatische



	357
	Hamfried
	Humfried



	357
	,;
	.



	362,
362
	Lateraan-Concilië
	Lateraan-Concilie



	370
	haddden
	hadden



	395,
505
	[Niet in bron]
	)



	397
	varieteit
	variëteit



	402
	want
	wat



	407
	Constantius
	Constantinus



	410
	Staatsecretaris
	Staatssecretaris



	423
	honderste
	honderdste



	440
	degene
	degenen



	445
	!
	:



	446
	groote
	groot



	449
	dí
	dì



	449
	Hongarijë
	Hongarije



	449
	dit
	die



	450
	dellasua
	della sua



	460
	illustratië
	illustratie



	472
	zuidedelijke
	zuidelijke



	n.v.t.
	is
	in



	478,
504, 505, 505,
506, 507, 509,
511, 512, 512,
513, 513, 514
	;
	,



	n.v.t.
	gulzig, heid
	gulzigheid



	n.v.t.
	:
	.



	489
	In
	in



	492
	Itaaansche
	Italiaansche



	495
	geenzins
	geenszins



	500
	continuiteit
	continuïteit



	500
	morgen
	mogen



	504
	Baduela
	Baduila



	504,
509, 510, 511
	[Niet in bron]
	;



	505
	Vlaarderen
	Vlaanderen



	506,
507, 507, 509,
509, 510, 510,
510, 510, 510,
510, 510, 510,
515, 515, 515
	,
	;



	506
	usurpater
	usurpator



	506
	133
	303



	507
	beleged
	belegerd



	507,
507, 509, 512
	vgl.
	vlg.



	507
	met met
	met



	508
	Hnnnenrijk
	Hunnenrijk



	509
	,
	.,



	509,
511
	.
	;



	511
	)
	[Verwijderd]



	512
	Furisio
	Furioso



	513
	Giuscard
	Guiscard



	515
	Theoderetus
	Theodoretus












*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK ITALIË IN DE MIDDELEEUWEN: GEDURENDE DUIZEND JAAR (305-1313) ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.





    
      [image: ]
      
back
    

  
    
      [image: ]
      
back
    

  
    
      [image: ]
      
back
    

  
    
      [image: ]
      
back
    

  
    
      [image: ]
      
back
    

  
    
      [image: ]
      
back
    

  OEBPS/6881003842362574737_p020.jpg





OEBPS/6881003842362574737_p063.jpg





OEBPS/6881003842362574737_kaart1.gif.png
ten tijde van Constantinus 1
EEEPACTCTUN GALIARUN T RACFECTURA 1O
o | B PRATTCUR eune_ Eitracrzeran omoms






OEBPS/6881003842362574737_p047.jpg





OEBPS/6881003842362574737_spine.jpg





OEBPS/6881003842362574737_p004.jpg





OEBPS/6881003842362574737_page238.gif.png





OEBPS/6881003842362574737_kaart2h.gif.png
ITALIE
TEN TUDE VAN |

ODOVACAR

(476- 493)

’. "”%\‘g






OEBPS/6881003842362574737_p045.jpg





OEBPS/6881003842362574737_p039.jpg





OEBPS/6881003842362574737_p010.jpg





OEBPS/6881003842362574737_kaart4h.gif.png
HET RUK
VAN DE

LONGOBARDEN

€-568-c.700

Ry, il!ne-'eew,g ¢

el
S !
usci A_d&‘yfm@






OEBPS/6881003842362574737_p061.jpg





OEBPS/6881003842362574737_p053.jpg





OEBPS/6881003842362574737_p057.jpg





OEBPS/6881003842362574737_p027.jpg





OEBPS/6881003842362574737_p014.jpg





OEBPS/6881003842362574737_p022.jpg





OEBPS/6881003842362574737_page388.gif.png





OEBPS/6881003842362574737_p065.jpg





OEBPS/6881003842362574737_p052-1.jpg





OEBPS/6881003842362574737_kaart3.gif.png
Z.W.EUROPA
TEN TIWDE VAN
THEODERIK (c520)






OEBPS/6881003842362574737_p002.jpg





OEBPS/6881003842362574737_p051.jpg





OEBPS/6881003842362574737_page035-2.gif.png





OEBPS/6881003842362574737_p029.jpg
SN






OEBPS/6881003842362574737_back.jpg





OEBPS/6881003842362574737_p016.jpg





OEBPS/6881003842362574737_p059.jpg





OEBPS/6881003842362574737_p008.jpg





OEBPS/6881003842362574737_p033.jpg





OEBPS/6881003842362574737_p025.jpg





OEBPS/6881003842362574737_page216.gif.png





OEBPS/6881003842362574737_p017.jpg





OEBPS/6881003842362574737_page266-2.gif.png





OEBPS/6881003842362574737_kaart5.gif.png
3

HET KEIZERRUK VAN

KAREL DEN GROOTE
c.800






OEBPS/6881003842362574737_page374.gif.png





OEBPS/6881003842362574737_p040.jpg





OEBPS/6881003842362574737_p023.jpg





OEBPS/6881003842362574737_page029.gif.png
TOERANEN of TARTARE!

MONGOLEN TURKEN FINSCHE (Lappen)
(later et rijk van RAS  Ugranen
den grooten Mogol)

HUNNEN AVAREN
(Oude Hongaren) | FINNEN  BULGARE

MAGVARENs)

SELDSJOEKEN
n OTTOMAANSCHE
TURKEN.





OEBPS/6881003842362574737_page233.gif.png





OEBPS/6881003842362574737_page250.gif.png





OEBPS/6881003842362574737_p031.jpg
QUAMVIS PECCATRIX SVM DOMNA VOCATA REATRIX
ad IN TYMVLO MISSA TACEO QVAE COMITISSA
LEF ADMLXXVI






OEBPS/6881003842362574737_p049.jpg





OEBPS/6881003842362574737_page152-1.gif.png





OEBPS/6881003842362574737_p052-2.jpg





OEBPS/6881003842362574737_page150.gif.png





OEBPS/6881003842362574737_p036.jpg





OEBPS/6881003842362574737_page227.gif.png





OEBPS/6881003842362574737_p006.jpg





OEBPS/6881003842362574737_p019.jpg





OEBPS/6881003842362574737_page261.gif.png





OEBPS/6881003842362574737_p050-1.jpg





OEBPS/6881003842362574737_kaart6h.gif.png
ITALIE

TEN TIJDE VAN
DANTE

c. 1300

-
- -.5--.
@,

Y

Udine, »

'J
Cividal}
L )
Feltre  Concorgiaaquileia™

e
.... e %\
...........

o e istoi

< .ngca Presanle

n0 Firenze
=i Y ey
Siena N

Perugiay
Gm.sseto ,vaviet

0
= *(Spaleto
nélla , 3
RSIC * Viterbo
e .
N m
Z (2]
> % «MteCassino 0 Foggial
Jerracing, Ve
Capua . (@
Benevento 4 )
anl;\l . AG DUL/ B
> e G 4
' to
RDEG S ™ Otr:
t
o —
7
g
agli : =

to





OEBPS/6881003842362574737_p042.jpg





OEBPS/6881003842362574737_p012.jpg
() (i
1 \

>_¥7>',\.\‘-*
il






OEBPS/6881003842362574737_cover.jpg
: ITALIE IN DE

MIDDELEEUWEN

Jioese mesogmng o

H. B. COTTERILL





OEBPS/6881003842362574737_page274.gif.png





OEBPS/6881003842362574737_p055.jpg





OEBPS/6881003842362574737_titlepage.jpg
FTALIE IN DE
MIDDELEEUWEN

GEDURENDE DUIZEND JAAR (305—1313)
EEN KORT HISTORISCH OVERZICHT MET
HOOFDSTUKKEN OVER BELANGRIJKE GE-
BEURTENISSEN EN PERSONEN IN VERBAND
MET GODSDIENST, KUNST EN LITTERATUUR

DOOR H. B. COTTERILL MA.

BEWERKT DOOR DR P. A. VAN DER LAAN
MET EEN VOORREDE VAN
PROF. JHR DR J. SIX

ZUTPHEN — W.J. THIEME & CIE





OEBPS/6881003842362574737_page035-1.gif.png





OEBPS/6881003842362574737_p011.jpg





OEBPS/6881003842362574737_p038.jpg





OEBPS/6881003842362574737_p054.jpg





OEBPS/6881003842362574737_page476.gif.png





OEBPS/6881003842362574737_p013.jpg





OEBPS/6881003842362574737_p062.jpg





OEBPS/6881003842362574737_p005.jpg





OEBPS/6881003842362574737_p048.jpg





OEBPS/6881003842362574737_p001.jpg





OEBPS/6881003842362574737_kaart2.gif.png
1TALIE
TEN TUDE VAN

ODOVACAR
(476~ a93)






OEBPS/6881003842362574737_page395.gif.png





OEBPS/6881003842362574737_p044.jpg





OEBPS/6881003842362574737_p028.jpg





OEBPS/6881003842362574737_page249.gif.png





OEBPS/6881003842362574737_p058.jpg





OEBPS/6881003842362574737_p021.jpg





OEBPS/6881003842362574737_p015.jpg
%%team._






OEBPS/6881003842362574737_p034.jpg





OEBPS/6881003842362574737_p064.jpg





OEBPS/6881003842362574737_p003-1.jpg





OEBPS/6881003842362574737_p046.jpg





OEBPS/6881003842362574737_kaart4.gif.png
T

HET RUK
Ay wnéﬁ“niim

C-568-¢.700






OEBPS/6881003842362574737_p003-2.jpg





OEBPS/6881003842362574737_p041.jpg





OEBPS/6881003842362574737_p026.jpg





OEBPS/6881003842362574737_p032.jpg





OEBPS/6881003842362574737_p009.jpg





OEBPS/6881003842362574737_kaart1h.gif.png
DE VIER PRAEFECTURAE
VAN HET ROMEINSCHE KEIZERRIJK
ten tijde van Constantinus1
E==SPRAEFECTURA GALLIARUM {227 PRAEFECTURA ILLYRICI
JE0Z2 PRAEFECTURA ITALIAE  ]D0DEPRAEFECTURA ORIENTIS

30

0(\?5“5
U XINUS
g\ngpe | J

ol I

Chers

pool'on L aaemt B '"l et
Vf

Q
A3
090\‘?’0 QW

! ‘. -..}iill!li“ I e il l|| Il I Il lll “l ’

i Ill ’“U“M\“M

TUSCUM ' Ill‘ ull,‘ I | Imh Il “|||

SIGLLIA

> Melita

sz

)
lw L






OEBPS/6881003842362574737_page266-1.gif.png





OEBPS/6881003842362574737_kaart3h.gif.png
~3

Col, ar=5”

Agrip@ ¢
pN Y

Z. W.EUROPA
TEN TIJDE VAN
THEODERIK (c.520)

3U\Jﬂl41

e\

Parisi @ . r\ 1 )
§ -JJ um

Turones” ?\ &, ;\héﬂ/anm
. v # AV/ @W

o\ V.Iinu‘orfssa‘
o%:avaf A

ediolanume ’
ymL'ﬂcinum

\
-,
~.,¢ ’

rate

arbona /”stl 5






OEBPS/6881003842362574737_kaart6.gif.png
ITALIE

TEN TUDE VAN
DANTE

c. 1300






OEBPS/6881003842362574737_front.jpg





OEBPS/6881003842362574737_p035.jpg





OEBPS/6881003842362574737_p018.jpg





OEBPS/6881003842362574737_p050-2.jpg





OEBPS/6881003842362574737_p030.jpg





OEBPS/6881003842362574737_page480.gif.png





OEBPS/6881003842362574737_p060.jpg





OEBPS/6881003842362574737_p056.jpg





OEBPS/6881003842362574737_page145.gif.png





OEBPS/6881003842362574737_p043.jpg





OEBPS/6881003842362574737_p007.jpg





OEBPS/6881003842362574737_p037.jpg





OEBPS/6881003842362574737_page152-2.gif.png





OEBPS/6881003842362574737_p024.jpg





OEBPS/6881003842362574737_kaart5h.gif.png
20

HET KEIZERRIJK VAN R
KAREL DEN GROOTE ¥ % 53 Gebied van Karelin77L.

{2233 Door hem veroverd gebied.

C.800






