
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of De la cruauté religieuse

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: De la cruauté religieuse


Author: baron d' Paul Henri Thiry Holbach



Release date: November 10, 2012 [eBook #41336]

                Most recently updated: October 23, 2024


Language: French


Credits: Produced by Laurent Vogel and the Online Distributed

        Proofreading Team at http://www.pgdp.net (This book was

        produced from scanned images of public domain material

        from the Google Print project.)




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK DE LA CRUAUTÉ RELIGIEUSE ***




DE LA

CRUAUTE

RELIGIEUSE.

[image: [Marque d'imprimeur]]

PARIS,

CHEZ LES MARCHANDS DE NOUVEAUTÉS.

1826.

TABLE.



	Introduction
	vij



	Section première.
Les hommes donnent toujours
aux dieux qu'ils adorent les passions
qu'ils ont eux-mêmes
	1



	Sect. II.
Que les hommes devraient bien prendre garde
aux idées qu'ils se font de la divinité
	21



	Sect. III.
Des Cruautés religieuses que les hommes
exercent sur eux-mêmes 	31



	Sect. IV.
Cruauté des Sacrifices sanglans. Des
Sacrifices humains
	40



	Sect. V.
Des Traitements cruels que les hommes
se font éprouver les uns aux autres, à cause
de la différence de leurs opinions religieuses
et de la diversité de leur culte
	58



	Sect. VI.
En quoi consistent quelques-unes des
querelles religieuses qui ont divisé les chrétiens,
et combien les matières en dispute ont
été inintelligibles pour les disputans
	65



	Sect. VII.
De plusieurs saints très orthodoxes
et pères de l'église qui ont été de violens
persécuteurs 	91



	Sect. VIII.
De la puissance du clergé, et de
la tyrannie de l'évêque de Rome
	104



	Sect. IX.
De l'inquisition et de ses cruautés
	126



	Sect. X.
De l'exécution de ceux que l'inquisition
a condamnés
	147



	Sect. XI.
Des persécutions excitées par les prêtres
protestans
	154



	Sect. XII.
Recherches sur les causes de la cruauté
et de l'esprit persécuteur que l'on remarque
sur-tout dans les prêtres de l'église romaine
	173



	Supplément à la Cruauté Religieuse
	187



	Section première.
Des opinions erronées et des cérémonies
superstitieuses que l'on trouve
dans les pères de l'église
	189



	Sect. II.
Exemples des opinions bizarres des
pères de l'église
	203



	Sect. III.
Des interprétations absurdes que les
plus anciens pères de l'église ont données
de l'Écriture
	219



	Sect. IV.
Questions odieuses, ridicules et indécentes
qui ont été agitées.—De la théologie
scholastique
	230



	Réflexions
sur les persécutions religieuses et
sur les moyens de les prévenir.
	 



	Section première.
De l'absurdité et de l'injustice
de la persécution
	239



	Sect. II.
Des sources de l'insolence et du pouvoir
des prêtres de l'église romaine
	248



	Sect. III.
De la Crédulité. Les gens d'esprit sont
souvent dupes des préjugés du vulgaire
	256



	Sect. IV.
Des moyens employés par le clergé
pour exciter les princes à la persécution
	271



	Sect. V.
Des Remèdes que l'on peut opposer à
la persécution
	275




FIN DE LA TABLE.

INTRODUCTION.

Je vais examiner dans cet essai les différentes
espèces de cruautés religieuses.
Je comprends également sous ce nom,
soit les opinions religieuses qui procèdent
de la cruauté ou qui la font naître,
soit les actes de barbarie qu'impose la
religion même, ou ceux dont ses zélateurs
se font un devoir pour son service
et par amour pour elle.

La croyance en Dieu étant le fondement
de toute religion, c'est en général
l'idée qu'on se fait de l'être suprême
qui imprime un caractère au culte qu'on
lui rend: si les hommes se figurent un
Dieu tyrannique, capricieux ou méchant
leur religion respirera l'esclavage, l'inconséquence,
la cruauté. Mais s'ils regardent
sincèrement la divinité comme
un être infiniment sage et bon, l'on a
droit d'en conclure que leur religion
sera pleine de raison et de bienveillance,
et déterminera à suivre une conduite
honnête. Les adorateurs d'un seul Dieu
disent, sans doute, que cet être est doué
d'une sagesse et d'une bonté infinies;
mais s'ils lui attribuent des actions de
cruauté, s'ils s'imaginent qu'on peut lui
plaire par des pratiques vaines et puériles,
ou par des actions barbares; s'ils
pensent que Dieu lui-même ait ordonné
de telles choses, alors l'idée qu'ils ont
réellement de la divinité sera directement
opposée à ce qu'ils en disent, et
ce sera cette idée qui constituera l'essence
de leur religion.

Bien des gens sans s'en douter croient
à un Dieu cruel, et en conséquence ils
sont cruels en fait de religion. Ils en imposent
là-dessus à eux-mêmes et aux autres.
Mais qu'ils s'interrogent eux-mêmes
de bonne foi et qu'ils se demandent comment
ils s'imaginent au fond de leur cœur
que l'Être-Suprême traitera dans l'autre
monde la plus grande partie des hommes
qu'il a créés et nommément les infidèles
quoiqu'inévitablement tels: qu'ils se demandent
comment eux-mêmes, s'ils en
avaient le pouvoir, traiteraient en ce
monde les gens qui ne s'accordent pas
avec eux sur le culte, ou sur les dogmes
de la religion: ces questions mûrement
examinées et répondues avec candeur
feront voir l'opinion des hommes touchant
la divinité, et leur religion dans
un jour très différent de celui sous lequel
on les avait d'abord envisagées.

Quoique la plupart des hommes conviennent
qu'il n'y a point d'opinions
plus importantes par les conséquences
que celles qui ont Dieu et la religion
pour objet, cependant il n'y en a point
qu'on prenne plus communément sur
parole. On apprend le symbole et le cathéchisme
par routine ainsi que des vaudevilles
et des chansons; l'on ne raisonne
pas plus sur les uns que sur les autres.

Un grand nombre d'articles de foi
sont embrassés avec chaleur, soutenus
obstinément, courageusement défendus,
non parce qu'on les trouve raisonnables,
mais parce qu'on s'est accoutumé de bonne
heure à les respecter, ou parce qu'ils
s'accordent soit avec le tempérament,
soit avec les intérêts qu'on peut avoir.
Nous sommes disposés à penser que les
opinions dont on nous a pénétrés dans
notre enfance et que l'habitude a fait en
quelque façon croître avec nous, sont
des résultats de nos propres raisonnemens
quoique nous ne les ayons jamais
examinées. Il y en a quelques-unes qui
sont si évidemment vraies qu'il importe
peu de savoir si elles ont été découvertes
par nous-mêmes ou simplement acquises;
mais pour celles qui peuvent comporter
le moindre doute, il est très
essentiel pour nous de ne les admettre
qu'après le plus mûr examen; cela seul
peut nous donner le droit de les regarder
comme véritablement à nous.

Après ce petit nombre d'observations
préliminaires, nous allons partager notre
sujet dans les trois chefs suivans. Nous
examinerons:

Premièrement les opinions que la plus
grande partie du genre humain a reçues
et reçoit encore sur la cruauté des dieux
qu'il adore.

Secondement les dévotions barbares
dont la pratique est ordinaire.

Troisièmement les traitemens inhumains
que les hommes se font réciproquement
éprouver à cause de la différence
de leurs cultes et de leurs opinions
en matière de religion.

SECTION PREMIÈRE.

Les hommes donnent toujours aux dieux
qu'ils adorent les passions qu'ils ont
eux-mêmes.

Nous ne savons rien de clair ni de satisfaisant
sur la création de l'homme1. Nous
ignorons donc l'opinion première qu'il eut
de son créateur et quel fut au commencement
l'objet de son adoration.



[1] Les relations de tout les auteurs payens, concernant
l'origine de l'homme, sont indubitablement
des fables; et le récit qu'en fait le livre de
la Génèse, attribué à Moïse, est regardé par plusieurs
savans comme une pure allégorie; en effet,
il ressemble plus à une allégorie qu'à une histoire;
au moins est-il très sûr que ce récit est
étranglé, obscur et peu satisfaisant.



Si nos premiers pères ont admis l'existence
d'un être éternel, invisible, tout puissant,
d'une bonté infinie, créateur de
l'univers, il est vraisemblable que presque
toute la postérité perdit bientôt et cette
connaissance et tout sentiment raisonnable
sur la divinité2. Selon les anciens témoignages
que nous ayons de l'histoire, les
hommes, dès les premiers âges du monde,
ont adoré les plus étranges dieux: rien de
plus ridicule que leurs différentes opinions
sur cette multitude de divinités; elles sont
si absurdes que, si nous n'en avions pas
des preuves incontestables, il nous serait
impossible de croire que l'homme, doué
d'abord de quelque intelligence, eût pu se
dépraver à ce point et tomber dans cet
abîme de déraison; ces notions furent
également absurdes et changeantes, et cela
devait nécessairement arriver; en effet si
la vérité est de sa nature circonscrite et
toujours la même, l'erreur n'a pas plus de
forme fixe que de limites.



[2] Suivant ce qu'on nous enseigne et l'opinion communément
reçue, tous les hommes descendent d'un
seul homme et de sa femme; mais cette opinion paraît
insoutenable par plusieurs raisons, et surtout
par l'impossibilité de faire sortir des mêmes parent
les hommes blancs et noirs. Mais qu'il y ait
eu d'abord un ou plusieurs couples d'hommes
créés, cela ne fait rien à la question dont il s'agit.



Mais les hommes en s'écartant de la vérité
par différentes routes se sont généralement
réunis en un point sur le compte de
leurs dieux; ils leur ont attribué les dispositions
et les passions qu'ils éprouvaient
eux-mêmes, et souvent leur ressemblance
corporelle. Car qu'y a-t-il eu de plus
commun dans la plupart des nations et des
religions que de représenter les dieux sous
la figure humaine?3



[3] Les Lacédémoniens, le peuple le plus belliqueux
de la terre, représentaient toujours leurs
dieux et même leurs déesses en habit de guerre.
Pierre Kolbe, dans sa relation du cap de Bonne-Espérance,
nous dit que quelques-uns des Hottentots,
les hommes les plus malpropres qui
existent, qui se barbouillent le corps avec de la
suie incorporée dans de la graisse et ne se vétissent
que de peaux de bêtes, soutiennent que Dieu
ressemble, par sa couleur, sa figure et son habillement,
aux plus beaux d'entr'eux.



Parmi les chrétiens même, et surtout
parmi les moines d'Égypte, il y eut autrefois
une secte qui professait l'antropomorphisme;
elle fondait ce sentiment sur ce
qu'il est dit que l'homme fut créé à l'image
de Dieu. L'opinion de ces moines fut portée
jusqu'à un tel dégré de fureur, qu'ils auraient
assassiné Théophile, leur Évêque,
qui avait écrit et prêché contre elle, s'il
n'avait eu l'adresse de les calmer en leur
disant: lorsque je vous vois je crois voir
la face de Dieu4. Tertullien et Épiphane,
ces deux grands antagonistes des hérésies,
ont été accusés de cette erreur. En effet
qu'y a-t-il de plus commun parmi ceux
qu'on appelle chrétiens que de voir le tout-puissant,
l'incompréhensible, l'invisible
créateur de l'univers représenté sous la
figure d'un faible mortel5?



[4] Voyez Sozomène de la traduction française de
Cousin, ch. 11, page 472.





[5] Les tableaux de Dieu le père sous la figure d'un
vieillard, sont très communs dans les pays catholiques
romains. L'auteur de cet essai a vu à Lyon un
Dieu le père coiffé d'un chapeau à la mode, à trois
côtés, apparemment pour représenter la Trinité.



Il est évident que la plupart des hommes
se prennent eux-mêmes pour modèles dans
les idées qu'ils se font des dieux et même
d'un seul dieu; ils agrandissent seulement
leurs propres dimensions; un dieu n'est
pour eux qu'un homme colossal, ou, si
l'on veut, l'homme est un Dieu pigmée.
Il est vraisemblable que si d'autres animaux,
soit reptiles, soit insectes, étaient
capables d'imaginer des dieux, ils leur
donneraient aussi leur propre ressemblance;
ce seraient des dieux éléphans ou
fourmis, des dieux brebis ou lions.

Cette propension générale que les hommes
ont de donner à leurs divinités les
dispositions et les passions qui les dominent
eux-mêmes, nous rend très-bien
raison de la cruauté qu'ils ont toujours
attribuée à leurs dieux. Elle est en même
temps une preuve très forte de la cruauté
naturelle du cœur humain.

Les hommes sentent, par leur propre
expérience et par celle des autres, combien
le pouvoir est étroitement lié avec la tyrannie
et la cruauté. Ils ont là-dessus des
exemples tirés de la conduite des maîtres
avec leurs serviteurs, des maris avec leurs
femmes, des pères avec leurs enfants, des
précepteurs avec leurs pupilles, des
monarques absolus avec leurs esclaves, et
comme ils ont attribué à leurs dieux un
pouvoir illimité, ils ne mettent aucunes
bornes à leur tyrannie et à leur cruauté6.



[6] Dans l'antiquité et dans les contrées payennes,
la plupart des serviteurs étaient esclaves et traités
avec une extrême barbarie. Le docteur Jortin,
dans son excellent Discours sur la religion chrétienne,
observe que le christianisme a proscrit un
grand nombre d'usages atroces et surtout relativement
au traitement des serviteurs. On aurait
vraiment une grande obligation au christianisme
s'il eût aboli toutes les barbaries dont le docteur
nous parle et spécialement de celle-là. En Europe,
où les serviteurs ne sont pas esclaves, où ils servent
de plein gré, et sont sous la protection des
lois, il n'est pas au pouvoir des maîtres de les
traiter aussi cruellement qu'ils le voudraient;
cependant il faut avouer que dans nos colonies en
Amérique, beaucoup de chrétiens traitent leurs esclaves
avec une barbarie inconnue aux payens
mêmes. Le digne et savant auteur que je viens de
citer, donne dans une note un exemple de la manière
dont Sénèque, qui était un payen, plaide
la cause des serviteurs. Son plaidoyer est si raisonnable
et si humain que je ne puis que le transcrire
ici. «Ils sont esclaves, mais ils sont aussi
des hommes. Ils sont esclaves, mais vos commensaux.
Ils sont esclaves, mais ce sont des
amis malheureux. Ils sont esclaves, mais ils sont
vos confrères, si vous pensez que la fortune
pouvait vous traiter tout comme eux, etc.»
Sénèque, épit. 47, au commencement.

Nous devons cependant convenir qu'il y a bien
peu de serviteurs assez fidèles, assez attachés, assez
soigneux pour être justement regardés comme
des amis malheureux. Il n'en est pas moins certain
que leurs maîtres doivent toujours se souvenir
qu'ils sont de la même espèce qu'eux, et par
conséquent les traiter avec indulgence et humanité.



Il est évident, par des exemples sans
nombre, que la plus grande partie du
genre humain, dans tous les temps, dans
toutes les nations, dans toutes les religions,
a regardé cette cruauté comme un
attribut de ses dieux. Les payens ont généralement
supposé que les leurs les châtiaient
par les plus grandes calamités,
comme la famine ou la peste; et cela
communément pour l'omission de quelque
cérémonie vaine et ridicule, ou pour avoir
méprisé quelque conte absurde de leurs
devins ou de leurs prêtres. S'ils croyaient
leurs dieux capables de s'irriter pour des
sujets aussi frivoles, ils pensaient aussi
pouvoir les apaiser par des expiations du
même genre. On n'employait souvent pour
cela que quelques chansons, quelques
danses ou quelques jeux en leur honneur7.
Les Romains sur-tout, lorsqu'ils étaient
affligés de quelque contagion, pour expier
leurs péchés et apaiser les dieux, nommaient
un dictateur, dont les fonctions
se bornaient à attacher un clou au temple
de Jupiter; il abdiquait sa magistrature
après cette belle cérémonie.



[7] Le lecteur verra sans doute que dans ces sortes
d'expiations, aussi bien que dans beaucoup
d'autres pratiques religieuses, les payens ont été
imités de bien près par un grand nombre de chrétiens.



Que des payens qui déifiaient souvent
leurs semblables et particulièrement leurs
princes les plus odieux, attribuassent encore
la cruauté à des dieux fauteurs de
leurs vices aussi bien que de leurs vertus,
il ne faut pas s'en étonner. Mais que les
adorateurs d'un Dieu infiniment bon lui
fassent la même injure, cela est aussi
absurde qu'étonnant.

Cependant il est notoire que les juifs,
les chrétiens et les mahométans, qui tous
prétendent croire un pareil Dieu, le représentent
comme plus cruel encore que les
dieux payens. L'opinion enseignée par les juifs,
adoptée et propagée par les sages
chrétiens, est qu'un Dieu miséricordieux
et bienfaisant, rempli de patience, riche
en bonté, plein d'une compassion tendre,
prêt à pardonner l'iniquité, les transgressions,
les péchés, ne laisse pas de vouloir
châtier cruellement les coupables, venge
les iniquités des pères sur les enfans, et
sur les enfant des enfans, jusqu'à la troisième
et quatrième génération8.



[8] Les chrétiens ont encore porté cette opinion
beaucoup plus loin que la troisième et quatrième
génération. Ils ont étendu la vengeance divine depuis
le premier homme jusqu'au dernier: pour
le péché d'Adam toute la postérité se trouve
punie.



L'ancien testament nous fournit beaucoup
d'autres exemples de la croyance où
étaient les juifs que Dieu punissait l'innocent
pour les crimes du coupable. Un
exemple inique, mais remarquable en ce
genre peut suffire. On lit dans le livre des
chroniques, chap. 21, que le roi David
ordonna le dénombrement du peuple
d'Israël. Il est vraisemblable que ce fut
par un motif de vanité; néanmoins ce n'était
pas un crime d'une profonde noirceur
ni comparable pour l'atrocité à beaucoup
d'autres qu'avait commis cet homme selon
le cœur de Dieu. Cependant Dieu en fut
tellement irrité qu'il frappa Israël de la
peste, et fit périr soixante-dix mille hommes.
Si le dénombrement était un crime,
c'était celui de David et non celui du
peuple: lui-même le sentit si bien que
voici quelle fut sa prière à Dieu: N'est-ce
pas moi qui ai ordonné le dénombrement?
C'est donc moi qui ai péché, mais pour ce
troupeau qu'a-t-il fait? Il est évident que
le peuple ne pouvait pas plus empêcher
son dénombrement que le peut un troupeau
de moutons et qu'il n'était pas plus
coupable. Cependant après que Dieu eût
détruit par ce motif jusqu'à soixante-dix
mille hommes, il se repentit du mal qu'il
avait fait et dit à l'Ange exterminateur: c'est
assez, que ta main s'arrête à présent. Telle
est l'opinion de la cruauté avec laquelle
les payens et les juifs s'imaginaient que
leurs dieux les punissaient en ce monde;
cependant les plus fortes punitions temporelles
ne sont que des afflictions légères
en comparaison des tourmens éternels
réservés aux pécheurs dans l'autre monde
par le Dieu de bonté, si l'on en croit ceux
qui admettent le dogme de la vie future:
en effet, selon le plus grand nombre des
chrétiens, un malheur éternel doit être le
partage non-seulement des scélérats atroces
et opiniâtres, mais aussi des pécheurs
qui, toutes circonstances pesées, n'ont pu
s'empêcher de tomber dans quelques fautes,
suites nécessaires de leur fragilité. Les
mêmes peines sont décernées pour l'omission,
même absolument involontaire, de
certaines cérémonies qui ne peuvent assurément
purifier ni le cœur ni la conscience.
C'est le cas des enfans qui meurent sans
baptême.

Tous les infidèles et les incrédules
sont encore également menacés de la
damnation éternelle; ainsi la croyance du
vrai Dieu ayant été pendant un grand nombre
de siècles exclusivement accordée à
un peuple obscur, méprisable, méchant
(comme le dépeignent ses propres historiens
et ses prophètes) vu que ce peuple
habitait une petite contrée qui n'avait que
peu de commerce avec ses voisins, il s'ensuit
que faute d'avoir la connaissance du vrai
Dieu tout le reste du genre humain a dû
être éternellement malheureux. Nous sommes
obligés de croire que les Aristides,
les Phocion, les Timoléon, les Epaminondas,
les Socrates, les Platon, en un mot
que les hommes les plus excellens du paganisme
ont été enveloppés dans cette
cruelle sentence. Depuis la venue du Christ
nous devons damner et tous ceux qui n'ont
point cru en lui quoiqu'ils n'en aient jamais
entendu parler, et ceux aussi qui le
reconnaissant pour Dieu n'ont pas admis
le même genre de culte ou de doctrine
enseigné par quelque secte particulière;
c'est ce qu'osent soutenir les catholiques
romains, et c'est au moins ce que présume
un grand nombre de protestans: voilà, si
vous en croyez les mahométans, la façon
dont Dieu traitera tous les hommes qui
n'auront point reconnu leur prophète, et
qui n'auront point regardé l'Alcoran et sa
doctrine comme émanés du ciel.

«Vraiment, dit ce livre prétendu céleste,
nous jetterons dans le feu de
l'enfer ceux qui méconnaîtront les signes
de notre foi. A mesure qu'ils seront
bien grillés, nous leur donnerons des
peaux nouvelles en échange, afin qu'ils
puissent goûter des tourmens plus aigus:
car Dieu est puissant et sage». Et ailleurs:
«Ceux qui ne croiront pas seront
enveloppés de vêtemens de feu. Une
eau bouillante tombera sur leurs têtes;
leurs entrailles et leur peau seront déchirées
et ils seront continuellement
battus avec des masses de fer. Toutes les
fois qu'ils s'efforceront de sortir de l'enfer
pour se soustraire à la rigueur des
tourmens, ils y seront entraînés et leurs
bourreaux leur diront: savourez le tourment
du feu». En un mot plusieurs
chrétiens ont cru et enseigné que Dieu a
condamné la plus grande partie du genre
humain, des millions de millions de ses
propres créatures à souffrir dans un lieu
où toutes les facultés de l'âme et du corps
seront tourmentées continuellement et
sans relâche. «C'est là, ô pécheur! que tu
vivras dans une éternelle prison de ténèbres
extérieures, ou il n'y aura d'ordre
que la confusion et l'horreur; où l'on
n'entendra que la voix des hurlemens
et des blasphèmes, d'autre bruit que le
grincement des dents; on l'on n'aura
d'autre société que celle du diable et de
ses anges qui, tourmentés eux-mêmes,
n'auront d'autre soulagement que de te
faire éprouver leur fureur, St.-Mathieu,
chap. 13, vs. 42, et chap. 25, vers. 36,
etc. C'est là que la punition sera sans
pitié, la misère sans grâce, la douleur
uns consolation, la méchanceté sans
mesure, le tourment sans repos. Apocalypse,
chap. 14, vers. 10, 11. La colère
de Dieu pénétrera l'âme et le corps
comme la flamme se saisit d'un bloc de
souffre ou de poix. Daniel, ch. 7, v. 10.
Dans cette flamme tu seras toujours
brûlé, sans jamais consumer, toujours
mourant sans jamais mourir, toujours
rugissant dans les angoisses de la mort
sans jamais en être délivré ni sans
pouvoir espérer la fin de tes peines: de
sorte qu'après les avoir endurées autant
de milliers d'années qu'il y a de
brins d'herbes sur la terre, de sable
dans la mer, de cheveux sur la tête
de tous les enfans d'Adam nés ou à naître,
tu ne seras pas plus près de la fin
de tes tourmens que tu n'étais le jour
où tu y fus précipité. Loin de finir,
ils ne feront à chaque instant que commencer,
car ce serait quelque soulagement
que d'envisager une fin possible
à ton malheur, après tant de milliers
d'années; mais chaque fois que
ton esprit se rappellera ce mot, jamais,
et il se le rappellera à tous les
instans, ton cœur sera déchiré par la
rage, et par un affreux désespoir; cette
idée horrible aiguisera encore tes douleurs
insupportables qui excédaient déjà
tout pouvoir d'exprimer ou d'imaginer.
Ce sera un nouvel enfer au milieu de
l'enfer même»9. Avec quelle surprise
ne doit-on pas lire un récit si choquant,
si terrible, et qui, par les idées qu'il donne
de la manière dont Dieu traitera ses créatures,
semble s'être proposé de le transformer
en un Démon!



[9] C'est ainsi que s'exprime un de nos docteurs
dans une sérieuse et pathétique description du ciel
et de l'enfer crayonnée par le St.-Esprit selon les
meilleurs interprètes, etc., qui se trouve dans le
livre intitulé: Tous les devoirs du chrétien, imprimé
à Londres aux dépens de l'hôpital de
Christ, 1723, p. 12, 13. L'on observera que tous les
renvois à l'écriture sont de mon auteur, lequel
par conséquent en demeure le garant.



Je ne peux pas quitter le sujet de Dieu,
condamnant ainsi les hommes à des tourmens
éternels et inouïs, sans proposer une
question à ceux qui sont assez malheureux
pour admettre une doctrine aussi
blasphématoire et aussi diabolique. Je la
propose sur-tout à ceux qui, sans la croire,
sont assez lâches ou assez pervers pour
l'enseigner et la répandre.

Je leur demanderai donc quelle peut
être la fin légitime et avantageuse de toute
punition? N'est-ce pas en premier lieu de
corriger les coupables? ce qui certainement
est très fort à désirer: en second
lieu, n'est-ce pas de détourner les hommes
de commettre les crimes pour lesquels
ils en voyent d'autres punis? Enfin
n'est-ce pas d'éloigner ou de retrancher
de la société des membres qui sont à
craindre pour elle? Telles sont les notions
invariables que les hommes doivent se
former du but que les châtimens doivent
se proposer; or des châtimens éternels
ne remplissent aucune de ces vues légitimes;
le coupable ne peut pas être corrigé;
il le serait même inutilement, car, corrigé
on non, il sera toujours tourmenté. Son
exemple ne peut pas en détourner d'autres
du crime; sa conduite ainsi que son destin
sont irrévocablement déterminés. Enfin
l'on ne peut pas imaginer que parmi les
damnés quelqu'un puisse être dangereux
pour la société.

Est-il possible que les hommes puissent
tomber dans une contradiction aussi manifeste
que de représenter Dieu comme
un Être d'une bonté infinie, ou même de
l'équité la plus ordinaire, et croire en
même tems ou enseigner qu'il punit ainsi
ses créatures? ne devraient-ils pas plutôt
le représenter comme un démon barbare,
comme un Être infiniment injuste et cruel?
Il crée l'homme par un acte de sa volonté
pure, afin de condamner ensuite l'ouvrage
de ses mains à une éternelle misère!
Quelle est la cause de cette rigueur?
Il est puni pour des choses qui n'ont
aucunement dépendu de lui! Est-il un
seul homme assez féroce pour vouloir de
sang froid, pour quelque raison que ce
fût, condamner à des tourmens éternels
ses propres enfans, ou même un ennemi
déclaré? En est-il un assez impitoyable
pour ne pas épargner à quelque être que
ce fût des tourmens sans mesure? L'homme
de bien ne voudrait-il pas au contraire
répandre le bonheur aussi loin qu'il pourrait
s'étendre? Tout son désir ne serait-il pas
de procurer la félicité à tous les êtres créés?
Quoique ces notions indignes et absurdes
sur la divinité soient originairement émanées
d'une disposition barbare que bien
des gens portent en eux-mêmes et qui est
inspirée à d'autres par différens moyens,
on leur enseigne ces opinions et elles s'impriment
plus ou moins profondément dans
leur âme selon que, par tempérament, ils
sont plus ou moins disposés à la cruauté.
Mais on devrait faire attention que loin
de servir la religion en inculquant la doctrine
des peines éternelles, l'on fournit
des armes à l'athéisme qui anéantit toute
religion, et d'un autre côté l'on jette dans
le désespoir un grand nombre d'âmes
honnêtes, simples et timorées, sans contenir
les méchans intrépides et endurcis,
dont des craintes éloignées ne peuvent,
comme l'expérience le prouve, réprimer
les excès.

SECTION II.

Que les hommes devraient bien prendre
garde aux idées qu'ils se font de la divinité.

Je ne crois pas qu'on puisse raisonnablement
nier que les hommes en général ne
forment leur religion et ne réglent leur
conduite sur les idées qu'ils ont de la divinité:
il est donc très important pour eux
d'examiner avec soin ces idées et de se
former une juste opinion des dieux qu'ils
adorent. Le pieux auteur de tous les devoirs
de l'homme a intitulé un de ses chapitres:
Des maux occasionnés par les
erreurs sur la divinité. En effet c'est la
source des plus grands maux. Si l'on croit
que Dieu soit partial, injuste, colère,
vindicatif, tyrannique et cruel, il faut
bien, pour ressembler à son Dieu, ce qui
est une ambition naturelle et raisonnable,
s'efforcer de réunir ces mêmes qualités:
il est bien vrai que, pour être méchans,
les hommes n'ont pas besoin d'être excités
par cet exemple, mais il ne l'est pas moins
que de telles opinions sont un aiguillon
de plus à la méchanceté naturelle.

Prétendre que Dieu ait pu faire choix
de quelques personnes ou même d'un
peuple, de même que les hommes choisissent
leurs favoris, c'est attribuer à la
divinité une partialité et une folie indignes
de ses perfections. Si par hasard ces prétendus
favoris se trouvaient les plus méchans
et les plus vils des hommes, si l'on
prétendait qu'en leur faveur Dieu a exterminé
d'autres nations, ce ne serait pas
seulement lui attribuer de la partialité et
de la folie, mais encore ce serait l'accuser
d'injustice et de cruauté, ce serait blasphêmer.
Quelle idée doit-on se former de
la divinité lorsqu'on voit un roi injuste,
ingrat, adultère, barbare, tyran et meurtrier10
appelé l'homme selon le cœur de
Dieu?



[10] Ce que l'on dit ici est amplement prouvé par
tout ce que l'écriture rapporte de David. Sans
s'arrêter au double crime d'adultère et de meurtres
commis en la personne d'Urie et de Betsabée
si énergiquement représenté par Nathan dans
la parabole de l'agneau, on y trouve encore
bien d'autres témoignages de barbarie. Quand
il eut pris la ville de Rabbah, «il en fit sortir
les habitans, il fit scier les uns, il mit les
autres sous des herses de fer, en fit hacher
d'autres, ou les fit jeter dans des fours à briques.
Il traita ainsi toutes les villes des enfans
d'Ammon.» Les Rabbins, loin de chercher à exténuer
la cruauté attribuée à David, ne font aucune
difficulté d'assurer que l'exécution des
Ammonites fut accomplie avec la dernière barbarie:
cependant après cet aveu ils s'efforcent de
justifier David de cette rigueur qui, selon eux,
était nécessaire pour frapper de terreur les nations
voisines, afin qu'aucune ne méprisât à l'avenir
les Israëlites, mais respectât plutôt le peuple
que le Seigneur avait choisi. Voyez Mém. de littérature,
par de la Roche, vol. 2, art. 82, éd. in-8o.



Il est vrai que si en beaucoup d'endroits
d'un certain livre on substituait le mot
prêtres au mot Dieu, cela servirait merveilleusement
à éclaircir un grand nombre
de passages obscurs et à leur donner
un sens intelligible11. Un monarque ou tout
autre homme, quelque méchant et pervers
qu'il soit, s'il favorise les prêtres et se
montre très soumis à remplir leurs pratiques
et leurs cérémonies, peut être justement
appelé un homme selon le cœur des
prêtres, et regardé par eux comme un
saint et comme vraiment religieux; mais
l'appeller un homme selon le cœur de Dieu,
ou un homme religieux dans le vrai sens
du mot, c'est donner des idées très-désavantageuses
et de Dieu et de la religion.
Rien ne peut être plus contraire à la vérité,
plus outrageant à la gloire de Dieu, plus
préjudiciable à la vraie religion et à la
vertu, et par conséquent à la paix, au
bon ordre et au bonheur du monde, que
de croire ou d'enseigner que Dieu commande
aux hommes des actions contraires
aux régles naturelles, fondamentales,
infaillibles de la raison et de la morale,
qu'il a écrites dans le cœur de chacun de
nous, et que tous reconnaissent quoique
peu les pratiquent. Un excellent abrégé de
ces règles, que chacun devrait avoir continuellement
sous les yeux, dans la spéculation
et dans la pratique, «c'est de ne faire
à autrui que ce que nous voudrions qu'il
nous fît». Si les hommes pouvaient se
tromper eux-mêmes et les autres jusqu'au
point de croire que Dieu puisse quelquefois
dispenser de ces régles et recommander
des choses qui leur seraient contraires,
ce serait certainement ouvrir les portes
aux crimes les plus atroces.



[11] On pourrait rapporter plusieurs exemples de
ce genre: mais celui que nous allons donner suffira.
David et tout le peuple d'Israël en grand
concours accompagnaient l'Arche en chantant et
jouant des instrumens; l'on avait placé cette Arche
sur un chariot neuf: les bœufs qui la tiraient
ayant bronché, l'Arche fut ébranlée, et Oza y
porta la main pour la soutenir et l'empêcher de
tomber; cette action paraît du moins innocente
et peut-être méritoire: cependant on lit dans le
chap. 2 du livre de Samuel que la colère du Seigneur
s'alluma contre Oza, que Dieu le frappa
pour son erreur et que l'attouchement de l'arche
le fit mourir. Les critiques et les commentateurs
sont priés de considérer si on ne pourrait pas lire
ainsi ce passage: «La colère des prêtres s'alluma
contre Oza, etc.» Ce qui suit prouve encore la
nécessité d'entendre ainsi ce passage, car il est
dit que David se fâcha de ce que le Seigneur avait
tué Oza. Assurément David était trop dévot pour
se fâcher de rien que le Seigneur eût pu faire.
Mais il avait droit de se fâcher de cet acte s'il
partait de la main des prêtres.



Cela n'est-il pas en effet arrivé? Des
nations entières n'ont-elles pas prétendu
et cru, sans doute, que Dieu leur avait
ordonné d'entreprendre les guerres les
plus injustes, de tourmenter, d'assassiner,
jusqu'à leurs propres enfans, de détruire
des nations? Des barbaries de toute espèce
n'ont-elles pas été commises au saint nom
du Seigneur?

Il n'est sans doute ni un livre, ni un
homme, ni même un ange descendu du
ciel qui méritent aucune créance s'ils
enseignent que Dieu soit cruel ou commande
aux hommes de l'être. Tant que les
hommes croiront que tous les actes d'injustice,
de violence, de barbarie offensent
la divinité et sont contraires à sa loi, on
pourra se flatter qu'ils seront détournés
de les commettre; mais à quoi ne doit-on
pas s'attendre lorsqu'ils seront dans l'opinion
contraire? Que n'a-t-on pas à craindre
sur-tout des souverains et des nations qui
ne peuvent être contenus par les loix
humaines? C'est une excuse bien faible et
bien fausse que de dire que nous ne connaissons
point la profondeur des décrets
de la divinité; il n'est pas moins téméraire
d'assurer que l'on puisse démontrer que
Dieu commande de pareilles actions.

La première de ces raisons ne prouve
rien. Dieu dans ses décrets ne peut point
avoir résolu des crimes: il répugne à
toute idée raisonnable de la divinité
qu'elle puisse ordonner des actions méchantes
et criminelles, et par conséquent
la preuve de fait ne doit jamais être admise.
Il est impossible d'admettre comme révélation
divine ce qui renverse la certitude
de tous les principes qui doivent être
supposés précédemment à toute révélation,
car c'est détruire les seuls moyens par
lesquels nous puissions juger de la vérité
d'une révélation divine.

Comment supposer que l'Être infiniment
sage, juste et bon pût se plaire à établir
les loix les plus nécessaires pour ses créatures,
telles que sont celles de la morale,
et leur ordonne ensuite d'enfreindre ces
mêmes loix en appuyant ses ordres par
des miracles? Supposons une nation méchante
et dépravée (si jamais il y en a eu
d'autres) pouvons-nous imaginer que Dieu
soit assez destitué de moyens de la punir
pour être obligé de charger à cet effet une
autre nation de devenir encore plus méchante
et plus cruelle que la première? Pouvons
nous croire qu'il ordonne de n'épargner
ni les bœufs, ni les ânes ni les troupeaux qui
n'ont point péché, et de massacrer indistinctement
les hommes, les femmes, les
vieillards et les enfans à la mammelle? La
vérité est que, quand des enthousiastes,
des fanatiques ou des hypocrites qui font
hautement profession d'être dévots, ont
commis ou sont prêts à commettre quelque
action détestable, lorsqu'ils ont intérêt de
la faire commettre à d'autres, ils se couvrent
du nom de la divinité et prétendent
qu'elle est ordonnée ou inspirée par elle;
par ce moyen ils ajoutent à la barbarie
l'impiété et le blasphème.

Les règles naturelles, les limites de la
vérité sont la morale et le bon sens; ce
sont là les loix de Dieu qui ne sont point
écrites sur des tables de pierre, mais qui
sont profondément gravées dans les cœurs
des hommes. Mais si ces loix sont une fois
écartées ou enfreintes, alors l'erreur,
l'enthousiasme et le fanatisme, semblables
à un torrent, renversent la vérité et entraînent
avec elle tout ce qu'il y a de plus
sacré et de plus utile au genre humain.
Quelles opinions extravagantes et monstrueuses
ne peuvent pas être débitées
comme des révélations divines! quelles
actions, quelque atroces qu'elles soient,
ne seront pas sanctifiées sous le nom de
devoirs religieux, et quand on les fera
passer pour des commandemens de Dieu!
C'est assurément le comble de la fourberie
et de l'impudence dans quelques hommes
d'oser dire que Dieu leur ordonne de violer
les lois sacrées de la nature et de la société
en commettant des actions atroces et barbares;
c'est le dernier terme de la folie et
du délire fanatique que de devenir fauteur
d'une imposture aussi caractérisée. Prétendre
que Dieu a fait des miracles pour
autoriser des ordres qui détruisent ses lois
éternelles et inviolables, c'est employer la
fraude la plus indigne pour soutenir la
fausseté la plus manifeste.

SECTION III.

Des cruautés religieuses que les hommes
exercent sur eux-mêmes.

Après avoir, en peu de mots, exposé les
opinions fatales que la plupart des hommes
se font communément, soit des divinités,
soit du Dieu qu'ils adorent, nous allons
passer au second point, et nous examinerons
les usages barbares et les rites cruels
qu'ils ont souvent pratiqués dans leurs cultes
divers.

Les pratiques de ces cultes doivent naturellement
se conformer aux idées que
les hommes se font de leurs divinités;
d'ailleurs l'expérience le prouve. En effet
les peuples s'étant généralement persuadés
que leurs dieux, ou leur Dieu unique,
étaient des Êtres cruels, leur culte s'est
presque toujours senti de ces notions
dangereuses.

Ces pieuses cruautés ont été exercées
par les hommes, tantôt sur eux-mêmes,
tantôt sur des animaux, tantôt sur les êtres
de leur propre espèce.

Tout le monde connaît les étonnantes
barbaries que les idolâtres et les payens,
tant anciens que modernes, ont exercées
sur eux-mêmes; le lecteur, pour peu qu'il
soit instruit, ne peut manquer de s'en
rappeler des exemples frappans, mais
comme dans un autre ouvrage je me suis
étendu sur ce sujet, je ne rapporterai ici
que quelques traits, afin de passer à ceux
que l'on rencontre parmi les chrétiens.

Il est vrai que les cruautés pratiquées
par ces derniers ne paraissent pas au premier
coup d'œil si révoltantes que celles
des payens; on ne voit pas les chrétiens se
précipiter, comme les Japonnais, tout
vivans dans des abîmes; on ne voit pas des
généraux chrétiens se dévouer à une mort
certaine en se jetant au milieu d'une
armée ennemie; on ne voit point parmi
nous des hommes se briser contre des
rochers, ou comme les Indiens se faire
écraser sous les roues d'un chariot qui
porte les dieux; cependant en regardant
la chose de près nous trouverons les pratiques
des chrétiens à plusieurs égards
plus pernicieuses que celles des payens
mêmes et dérivées comme les leurs des
notions atroces qu'ils se font de la divinité
qu'ils honorent: en effet, si ces chrétiens
ne s'imaginaient pas que leur Dieu est
très cruel, ils ne supposeraient pas qu'il
peut approuver et encore moins commander
les tourmens rigoureux qu'ils s'infligent
à eux-mêmes.

Indépendamment des austérités pratiquées
par un grand nombre de chrétiens
qui se sont fait un mérite de vivre dans
des déserts, parmi des rochers inaccessibles,
dans des cavernes, de se refuser les
besoins de la vie, de se laisser mourir de
faim, etc, combien ne voyons-nous pas de
gens des deux sexes s'enfermer pour la vie
dans des monastères! Il est vrai que quelques-uns
y vivent dans l'aisance; mais
d'autres semblent s'être condamnés à une
prison perpétuelle, et se trouvent entièrement
privés des douceurs de la société.
Ces pauvres reclus se soumettent à des
austérités pénibles, à une mal-propreté
brutale12; ils ne portent point de linge,
ils gardent leurs habillemens jusqu'à devenir
des objets dégoûtans les uns pour les
autres; ils s'imposent des châtimens sévères,
ils se donnent fréquemment la discipline;
on les voit dans de certains pays se
flageller publiquement dans les rues; en
un mot, ils s'obligent par des sermens et
des vœux à ne jamais travailler à leur bonheur.



[12] S. Athanase nous apprend, dans la vie de S. Antoine,
l'un des premiers fondateurs du monachisme,
que ce saint homme portait sur sa chair
un cilice, ou une chemise de crin, par dessus
laquelle il avait un habit de peau, qu'il porta
toute sa vie. Il ajoute que jamais il ne se lavait
les pieds, à moins qu'en voyageant il ne vînt par
hasard à les mouiller. Quelle religion que celle
qui fait un mérite de pareilles indignités! quelles
idées doivent avoir de Dieu des hommes qui s'imaginent
qu'il faut être malpropre pour lui plaire!



La vie monastique et le célibat forcé
sont certainement très préjudiciables à
ceux qui les embrassent; ces institutions
sont propres à causer des maladies dangereuses
et à nuire également à l'esprit et
au corps: elles sont très nuisibles à la
société, pour qui elles rendent un grand
nombre de ses membres totalement inutiles,
en mettant des obstacles à la population.
Bien plus, c'est un outrage à l'espèce
humaine et à la nature13; et, ce qui est
encore plus terrible, ces usages insensés
sont souvent cause que des mères sont forcées
de détruire leurs enfans, et que les
moines se livrent à des crimes contre
nature.



[13] On compte qu'en France les prêtres, les moines
et les religieuses montent à 500 mille, tandis
que le nombre des habitans monte à 24 millions.
En y comptant 6 millions d'adultères, on trouvera
que parmi ceux-ci un sixième est voué au
célibat. Il y a tout lieu de croire qu'en Italie,
en Espagne et en Portugal le nombre de ceux à
qui le mariage est interdit, est encore proportionnellement
plus grand qu'en France.



Nous terminerons ces réflexions en rapportant
quelques exemples frappans des
cruautés exercées contre eux-mêmes par
des chrétiens épris de l'idée de se rendre
agréables à un Dieu dont la bonté est
infinie.

Cressy, dans son histoire de l'église, nous
dit que S. Egwin se chargea d'une chaîne
de fer et fit dans cet équipage un pélerinage
à Rome.

Acepsemas qui, selon Théodoret, fut
un homme au-dessus de tous les éloges, se
tint pendant soixante ans dans une cellule
sans voir personne et sans parler à qui
que ce soit.

Le même Théodoret rapporte qu'un
moine, appelé Baradatus, imagina pour
son habitation une espèce de cage, formée
d'un treillage si peu serré qu'il pût
demeurer exposé aux injures de l'air, et
si basse qu'il ne pouvait pas s'y tenir debout,
de manière qu'il était obligé de
rester toujours courbé. Un autre moine,
nommé Thalalcus, qui était d'une taille
fort grande, s'enferma dans une autre
cage si étroite et si basse qu'il était forcé
d'avoir continuellement la tête entre ses
genoux; il avait été dix ans dans cette
posture lorsque Théodoret le vit.

Le même auteur nous dit que Saint
Siméon Stylite, très-grand personnage,
qui faisait des miracles sans nombre, qui
guérissait les malades, qui procurait des
enfans aux femmes stériles, et qui avait
converti des milliers de payens au christianisme,
s'était accoutumé à s'abstenir
totalement de nourriture pendant quarante
jours consécutifs, à l'exemple d'Élie et de
Jésus-Christ. Au tems où Théodoret écrivait,
il y avait déjà vingt-huit ans qu'il
observait ce jeune rigoureux chaque année;
durant les premiers jours il se tenait
debout, et lorsque faute de nourriture il
ne pouvait plus se soutenir sur ses jambes
il s'asseyait, et à la fin il était forcé de se
coucher, étant réduit à un épuisement
total: il se tenait sans cesse au haut d'une
colonne, dont la circonférence était à
peine de trois pieds, et après avoir passé
bien des années dans cette posture semblable
à une statue sur son piédestal, il
finit par monter sur une colonne de trente-six
coudées, sur laquelle il vécut durant
trente ans.

Joignez à tous ces exemples ceux que le
même Théodoret rapporte des solitaires
et des moines d'Egypte et des pays voisins:
les uns se nourrissaient de charognes, afin de
n'éprouver aucun plaisir en mangeant; d'autres
s'accoutumaient à passer toute la nuit
en prières; d'autres marchaient pieds nuds
sur des épines, pour se rappeller les tourmens
que Jésus-Christ avait soufferts de
la part des cloux qui lui avaient percé les
pieds et les mains; d'autres enfin passaient
des nuits entières les bras étendus pour
imiter la posture de Jésus-Christ.

Enfin de nos jours encore l'on rencontre
dans les pays catholiques romains un
grand nombre de couvens des deux sexes
qui renferment de pieux frénétiques,
ingénieux à se tourmenter eux-mêmes, et
qui font à la divinité l'outrage de penser
qu'ils lui plaisent et qu'ils entrent dans
ses vues en s'infligeant à eux-mêmes des
jeûnes, des macérations, des supplices
rigoureux; ce qui ne prouve rien, sinon
que ces dévots extravagans se sont fait des
idées atroces de la divinité qu'ils adorent,
et que d'un autre côté ils supposent remplie
de bonté14.



[14] Les moines appellés Chartreux, ne mangent
jamais de viande et sont condamnés à un silence
perpétuel. Les moines de l'abbaye de la
Trappe sont renommés en France par leurs extravagantes
austérités, qui vont au point, dit-on,
qu'ils peuvent rarement les soutenir pendant deux
ou trois ans. Les Capucins sont habillés d'une
étoffe grossière et se distinguent par leur malpropreté.
Mais les pauvres religieuses surtout,
condamnées à une captivité perpétuelle, paraissent
être de très malheureuses créatures quand
la ferveur de l'imagination cesse de les soutenir.



SECTION IV.

Cruauté des sacrifices sanglans. Des sacrifices
humains.

Nous venons de parler des cruautés que
la piété religieuse a déterminé les hommes
à exercer contre eux-mêmes; examinons
maintenant celles qu'ils ont exercées sur
d'autres créatures et sur les êtres de leur
propre espèce.

Les sacrifices sanglans ont fait de fort
bonne heure et pendant très long-tems partie
du culte divin chez presque tous les
peuples du monde; ils nous fournissent
une preuve indubitable de la cruauté des
hommes; en effet c'est visiblement à cette
disposition fâcheuse que ces sacrifices
expiatoires ont dû leur origine. Il est vrai
qu'en voyant l'antiquité et l'universalité
de cet usage répandu chez presque toutes
les nations, quelques personnes se sont
imaginé que c'était une preuve que ces
sacrifices étaient d'institution divine;
cependant ceux qui sont de cette opinion
devraient se souvenir que l'idolâtrie a été
encore plus universellement reçue que
ces sacrifices, qu'elle n'est pas moins
ancienne qu'eux, et qu'aucun chrétien
n'en conclura que l'idolâtrie ait pu être
d'institution divine. Le fait est que les
hommes étant cruels et superstitieux, et
que leurs prêtres étant toujours prêts à
tirer parti des vices, des faiblesses, des
passions du genre humain, pour les faire
tourner au profit du sacerdoce, il ne faut
point chercher ailleurs que dans ces vices
et dans la superstition, qui s'est montrée
sous des formes très diverses dans les différens
pays, les causes auxquelles l'on peut
attribuer l'universalité de ces sacrifices.
Comme les hommes sont communément
vindicatifs, cruels, altérés de sang, ils
ont imaginé que leurs dieux étaient dans
les mêmes dispositions. Il est difficile de
décider si c'est l'extravagance ou la cruauté
qui l'ont emporté dans l'institution de ces
pratiques absurdes et barbares: en effet
quoi de plus insensé que d'imaginer qu'en
égorgeant un tendre agneau on pouvait
expier les crimes d'un homme méchant!
N'est-ce pas une cruauté révoltante que
de répandre ainsi du sang sans aucune nécessité?

On demandera, peut-être, quel mal ou
quelle cruauté il pouvait y avoir à tuer des
animaux dans des sacrifices, puisqu'on en
tue journellement dans tout l'univers pour
la nourriture des hommes? Je réponds
que si la chair des animaux est absolument
nécessaire à la subsistance de l'homme,
il est autorisé à le tuer faute de pouvoir
s'en passer; mais cela ne peut point justifier
l'usage de les tuer pour des pratiques
superstitieuses, qui bien loin d'être nécessaires
sont infiniment dangereuses: or il
est évident que l'usage de tuer des animaux
était une pratique superstitieuse; l'écriture
sainte des chrétiens et la raison s'accordent
à le prouver; tout ce qui est regardé
comme un devoir religieux sans pouvoir
opérer l'effet qu'on se propose, doit être
traité de pratique superstitieuse, il est
impassible, dit St.-Paul, que le sang des
taureaux et des boucs ôte les péchés. La raison
est en cela conforme à ce que dit
l'apôtre.

Il est à remarquer que, quoique la religion
des juifs fît tant de cas des sacrifices
sanglans, néanmoins plusieurs de leurs
prophètes se sont, ainsi que St.-Paul,
déclarés contre cette pratique cruelle et
ridicule, et ont reconnu que Dieu ne
l'exigeait nullement. Le Psalmiste dit à
Dieu: vous n'avez point désiré le sacrifice
ni l'offrande, vous n'avez point
exigé d'holocaustes. Voyez pseaume 46,
vers. 6. Jérémie parlant au nom de Dieu
dit aux juifs: je n'ai point parlé avec vos
pères, ni ne leur ai point donné de commandemens
touchant les holocaustes et les
sacrifices au jour où je les ai fait sortir
d'Égypte. Voyez Jérémie, chapitre VII,
vers. 2215. Isaïe fait dire à Dieu: qu'ai-je
besoin de la multitude de vos sacrifices?
chapitre 1, vers. 11. Le même prophète
avertit les juifs qu'il vaudrait mieux
cesser de faire le mal et d'apprendre à
faire le bien, de rechercher la droiture,
etc. Ibid. vers. 16, 17. Les payens
ont senti la même vérité par les seules
lumières du bon sens. Cicéron dit que le
culte le plus agréable aux dieux est de
les servir avec un cœur pur. Cultus autem
Deorum est optimus, idemque castissimus,
atque sanctissimus, plenissimusque pietatis,
ut eos semper pura, integra, incorrupta et
mente et voce veneremur. De Natur. Deor.
Lib. II. Perse s'est expliqué de la même
manière.



Compositum jus, fasque animi, sanctoque recessus

Mentis, et incoctum generoso pectus honesto:

Hæc cedo, ut admoveam templis, et farre litabo.







Satyr. II. vers 73.



[15] Il paraît difficile de concilier ces passages des
pseaumes et des prophètes avec le lévitique de
Moïse, c'est-à-dire Dieu lui-même paraît fort occupé
des sacrifices du peuple d'Israël.



Mais continuons d'examiner l'absurdité
et la barbarie de ces pratiques religieuses,
et les conséquences fatales qui en sont
découlées. Il est évident que l'usage de
répandre le sang à grands flots dans les
sacrifices a dû contribuer à rendre les
hommes cruels ou à fortifier en eux la
disposition naturelle qu'ils ont à la cruauté;
en effet n'était-ce pas les familiariser avec
le sang? Quel déluge ne devait-on pas en
répandre lorsqu'on immolait à la fois
vingt-deux mille bœufs et cent vingt mille
brebis! quel affreux carnage qu'un pareil
sacrifice16! si de semblables spectacles
étaient propres à disposer à la cruauté le
peuple qui n'en était que le témoin, quel
effet ces sacrifices ne devaient-ils pas produire
sur les prêtres, qui faisaient les
fonctions de bouchers, et qui jouaient le
principal rôle dans cette scène dégoûtante
de carnage et d'horreurs!



[16] Voyez liv. I des rois, chap. 8, vers. 63.



Quelque nécessaire qu'il soit d'avoir des
hommes dont la profession soit de tuer
des animaux pour notre nourriture, l'expérience
nous prouve constamment que ce
métier est très propre à les rendre bien
plus cruels que d'autres17. Notre législation
s'en est aperçue, car elle ne veut point
que les bouchers soient admis à être juges
en matière criminelle. Au reste, il n'est
pas douteux que bien des personnes s'en
tiendraient au régime Pythagoricien si
elles ne pouvaient se procurer de la chair
qu'en tuant elles-mêmes des animaux. J'en
appelle à tout lecteur sensible; et je lui
demande s'il n'a pas éprouvé un sentiment
très douloureux quand par hazard ses
yeux se sont portés sur un innocent agneau
léchant la main de celui qui lui enfonçait
le couteau dans la gorge, ou même quand
il a vu un bœuf succomber sous des coups
de massue, et montrer par ses mouvemens convulsifs
qu'il luttait contre la mort?
Si des exemples de ce genre sont si propres
à affecter une âme sensible, à quel
point n'eût-elle pas été touchée à la vue
du carnage inutile dont nous avons parlé
plus haut, qui n'avait pour objet que des
pratiques superstitieuses?



[17] Thomas Morus, dans son Utopie, liv. 2, dit
que c'était la fonction des esclaves de tuer les animaux,
qu'aucun citoyen ne pouvait le faire, vu
que les Utopiens croyaient cette profession propre
à étouffer la pitié. Quoique ces Utopiens
soient un peuple imaginaire, ce passage sert à
faire connaître la façon de penser de l'auteur.



Quelque révoltant que fût l'usage de
sacrifier des animaux, il n'est pas à beaucoup
près le plus cruel de ceux que les
hommes ont pratiqué dans leurs cultes
religieux; nous trouvons en effet que c'était
une très ancienne coutume chez plusieurs
nations, telles que les Cananéens
ou Phéniciens, les Carthaginois, les
Scythes, les Gaulois et même les Grecs et
les Romains plus civilisés, de sacrifier
des êtres de leur espèce; et même chez
quelques peuples on immolait aux dieux
ses propres enfans.

Bochart et quelques autres auteurs assurent
que les Cananéens tenaient cette
coutume d'Abraham; mais l'évêque Cumberland
croit que cet usage était antérieur
au déluge, et se pratiquait par les peuples
de Canaan long-tems avant qu'Abraham
vînt s'établir chez eux. En supposant
la raison du côté de l'évêque, qui paraît
appuyer très bien son sentiment, pourquoi
n'imaginerions-nous pas qu'Abraham
fut déterminé à immoler son fils en conséquence
de la coutume établie dans le pays
où il vivait, plutôt que de penser que ce
fût Dieu qui l'engagea à commettre une
action, qu'humainement parlant l'on doit
regarder comme un crime abominable?
En partant de cette supposition ne pourrait-on
pas présumer que l'ange qui mit
obstacle à cette action n'était autre chose
qu'un sentiment de raison et d'humanité
qui, s'élevant dans le cœur d'Abraham,
l'empêcha de commettre une cruauté familière
aux Cananéens stupides et cruels parmi
lesquels il vivait? Ne put-il pas, en
réfléchissant à ce qu'il allait faire, imaginer
qu'il était impossible que Dieu pût
ordonner un crime aussi affreux que le
meurtre de son fils18? Je n'insisterai point
sur cette façon d'expliquer un passage,
qui a fort embarrassé les théologiens,
quand ils ont voulu concilier cet ordre
de la divinité avec les opinions raisonnables
que l'on doit s'en former; j'observerai
seulement que les Égyptiens furent si opiniâtrement
attachés à cet usage d'immoler
des victimes humaines, que quand les
Phéniciens, de qui ils le tenaient, furent
chassés d'Égypte par Tethmosis ou Amois,
roi de Thèbes qui défendit cet usage, ce
prince fut obligé de céder à la coutume
en substituant des hommes de cire à des
hommes réels.



[18] Selon la Genèse Abraham était sur le point
d'immoler son fils. Peut-être le lecteur ne sera-t-il
par fâché de comparer avec la conduite d'Abraham
celle d'un roi payen dans une circonstance à-peu-près
pareille. Le Dieu tutélaire de Thèbes étant
apparu à Sabbacon, l'un des rois pasteurs de l'Égypte,
et lui ayant ordonné de mettre à mort
tous les prêtres du pays, ce prince jugea que les
dieux ne voulaient plus qu'il demeurât sur le
trône, puisqu'il lui ordonnaient des actions contraires
à leurs volontés ordinaires. En conséquence
il se retira en Éthiopie. Voyez Diodore
de Sicile, lib. II. Cependant il n'est pas douteux
que ce prince n'eût agi d'une façon plus sensée
s'il eût regardé l'apparition de son dieu comme
une rêverie ou une illusion, comme elle était effectivement,
et alors il n'aurait pas abandonné son
trône et son pays.



César nous dit que les Gaulois étant
très superstitieux, ceux qui se sentaient
attaqués de quelque maladie dangereuse,
ou qui se voyaient exposés aux dangers de
la guerre, offraient des sacrifices humains,
ou bien s'immolaient eux-mêmes au pied
des autels, croyant que les dieux immortels
ne pouvaient être appaisés que lorsqu'on
leur sacrifiait la vie d'un homme
pour celle d'un autre. Les Druides étaient
chargés de ces sacrifices; ils préparaient
pour cet effet de grandes figures d'osier
dans lesquelles ils renfermaient des hommes
vivans; après quoi ils mettaient
le feu à ces figures: les malheureuses
victimes périssaient ainsi dans les flammes.
Il est vrai que les Gaulois croyaient que
les voleurs et les malfaiteurs étaient les
victimes les plus agréables à leurs dieux,
mais à leur défaut ils prenaient des hommes
innocens19.



[19] Voyez de Bello Gallico,
lib. VI, § 16. Ils
avaient toujours pour maxime que la vie d'un
homme devait être expié par la vie d'un autre
homme; quod pro vita hominis, nisi vita hominis
redditur, non posse Deorum immortalium numen
placari. IBIDEM.



C'était l'usage à Tyr dans les grandes
calamités que les rois immolassent leurs
fils pour appaiser la colère des dieux.
Les particuliers qui se piquaient de n'être
pas moins dévots que leurs souverains,
sacrifiaient pareillement leurs enfans quand
il leur arrivait quelque grand malheur;
lorsqu'ils n'avaient point d'enfans ils achetaient
ceux des pauvres, afin de ne pas
perdre les avantages d'une œuvre si méritoire.

Voici la méthode pratiquée dans ces
sortes de sacrifices; il y avait une statue
colossale de bronze représentant Saturne
qui est le même Dieu que le Moloch dont
il est parlé dans l'écriture. Cette statue
était creuse, les enfans destinés aux sacrifices
y étaient enfermés après qu'elle avait
été rougie au feu; d'où l'on voit que ces
victimes infortunées étaient consumées
dans des tourmens affreux. Pour étouffer
leurs cris, on faisait un grand bruit de
tambours et de trompettes; les mères se
faisaient un devoir religieux et un point
d'honneur d'assister à ces horribles spectacles
sans verser des larmes ou sans pousser
aucuns soupirs; elles auraient craint
que leurs regrets ne rendissent le sacrifice
moins agréable aux dieux et moins utile
pour elles-mêmes.

Les Carthaginois avaient appris cette
coutume des Tyriens leurs ancêtres; quand
il régnait chez eux quelque maladie contagieuse,
ils sacrifiaient sans pitié un
grand nombre d'enfans; sans égard pour
des êtres infortunés dont l'âge tendre excite
la compassion dans les âmes les plus
féroces, ces superstitieux abrutis cherchaient
dans leurs crimes des remèdes
contre leurs malheurs; ils devenaient
barbares pour exciter la pitié des dieux.

Diodore de Sicile nous dit que lorsqu'Agatocle
assiégeait Carthage, les habitans
de cette ville se voyant réduits à l'extrémité,
imputèrent leurs maux à la juste
colère de Saturne, parce qu'au lieu d'immoler,
suivant l'usage, les enfans des
personnes les plus distinguées, on leur
avait frauduleusement substitué des enfans
d'étrangers et d'esclaves. Pour réparer
cette faute, ils sacrifièrent à leur dieu
deux cents enfans des familles les plus nobles
et les plus qualifiées de Carthage; de plus,
trois cents citoyens qui se sentirent coupables
de ce crime imaginaire, firent à leur
divinité le sacrifice de leur vie.

Les Mexicains semblent avoir surpassé
toutes les autres nations dans l'usage infernal
de sacrifier des victimes humaines.
L'auteur de l'histoire civile et morale des
Indes-Occidentales, dit que ces peuples ne
sacrifiaient jamais que les prisonniers
qu'ils faisaient à la guerre. Montézuma ne
voulut point conquérir la province de
Tlascala afin qu'elle pût fournir constamment
aux sacrifices. Ceux qui aidaient à
immoler les victimes étaient regardés
comme des hommes sacrés, leurs fonctions
étaient considérées, elles étaient
héréditaires. Leur chef était un prélat,
un évêque, ou un pape à qui seul était
réservé le droit de porter le coup fatal.

Les Mexicains avaient de plus un sacrifice
particulier d'un esclave, que l'on
traitait pendant une année de la façon la
plus honorable; il était superbement vêtu,
on lui donnait le nom de l'idole du pays,
on lui assignait un logement dans le temple,
on lui servait les mets les plus exquis
qui lui étaient présentés par les principaux
d'entre les prêtres; il était gardé par
les plus grands seigneurs, afin d'empêcher
qu'il n'échappât. Quand il passait dans les
rues il était suivi par des grands, le peuple
sortait des maisons pour le voir, et les
femmes lui présentaient leurs enfans pour
recevoir sa bénédiction. A la suite de ces
honneurs, ou plutôt de cette farce cruelle,
lorsque le tems de la fête était venu, on
lui ouvrait l'estomac, dont on arrachait
le cœur que l'on offrait tout fumant au
soleil et l'on mangeait son corps.

Acosta nous dit que les Mexicains sacrifiaient
tous les ans à deux de leurs idoles
deux mille cinq cents hommes engraissés
avec soin, et que lorsque leurs prêtres
les avertissaient de faire honneur à leurs
dieux, on leur disait que ces dieux avaient
faim; ils envoyaient des armées pour
chercher des prisonniers destinés aux sacrifices,
dont ils mangeaient la chair
ensuite. Le même auteur assure que Montézuma
sacrifiait communément vingt
mille hommes par an, et que ce nombre
allait quelquefois jusqu'à cinquante mille.

Il paraît que les prêtres de ce peuple
étaient si sanguinaires et avaient un tel
ascendant sur les princes, qu'ils leur persuadaient
que leurs dieux étaient en colère
et ne s'appaiseraient qu'en cas qu'on leur
immolât quatre ou cinq mille hommes en
un jour dans des tems marqués; ainsi pour
les satisfaire il fallait, à tort ou à raison,
faire la guerre aux voisins pour se procurer
un nombre suffisant de victimes.

Telles ont été les cruautés que la religion
a fait exercer; Les hommes ont commis
les plus grands crimes pour expier
leurs péchés, pour détourner la colère et
se concilier la faveur de leurs dieux; mais
sans le penchant qu'ils ont naturellement
à la cruauté et les impostures de leurs
prêtres, les hommes n'auraient jamais
imaginé que la divinité exigeât d'eux d'autre
sacrifice que celui de leurs passions
déréglées. Un honnête payen a dit avec
raison: si tu veux rendre les dieux propices,
sois vertueux. Vis Deos propitiare?
bonus esto. Je terminerai ce sujet si révoltant
des sacrifices humains par les vers
que Racine met dans la bouche de Clytemnestre
parlant à son époux Agamemnon à
l'occasion du sacrifice d'Iphigénie; les
horribles cérémonies de ces odieux sacrifices
y sont décrites de la manière la plus
forte.



Un prêtre environné d'une foule cruelle,

Portera sur ma fille une main criminelle,

Déchirera son sein, et d'un œil curieux

Dans son cœur palpitant consultera les Dieux!







SECTION V.

Des traitemens cruels que les hommes se
font éprouver les uns aux autres à cause
de la différence de leurs opinions religieuses
et de la diversité de leur culte.

Le troisième et le dernier point de vue
sous lequel on se propose d'envisager la
cruauté religieuse, a pour objet les traitemens
inhumains que les hommes se font
réciproquement éprouver à cause de leurs
différens sentimens en matière de religion,
et des diverses formes de leurs cultes.
Toutes les religions qui n'avaient pas totalement
la superstition pour base, ou qui
n'étaient pas de pures inventions politiques,
ou qui n'avaient pas pour objet de
tromper le plus grand nombre pour l'avantage
du plus petit, ont dû se proposer le
bien-être du genre humain; elles ont dû
surtout avoir pour but de leur apprendre
à réprimer quelques passions, d'en régler
d'autres, de rendre les hommes paisibles,
humains, indulgens, bienfaisans, sensibles
à la pitié; pour qu'une religion fût
bonne, on aurait droit de s'attendre à lui
voir produire ces fruits avantageux; une
religion que l'on nous donne comme instituée
par la divinité même devrait surtout
ne jamais perdre ces grands objets de vue.
Cependant dans le fait toutes les religions
ont produit des effets tout contraires;
elles ont fait éclore des disputes, des jalousies,
des animosités, des guerres, des
persécutions, des meurtres et des carnages,
et celle qui passe pour la meilleure
de toutes est précisément celle qui a produit
les plus grands désordres; à en juger
par ses effets, il semblerait que la religion
chrétienne, loin d'apporter la paix sur la
terre, n'est venue y apporter que le glaive
et la destruction.

«Un de nos théologiens reconnaît qu'il
est aussi surprenant qu'affligeant de
considérer le peu de bien que le christianisme
a produit, quand on le compare
avec celui qu'il aurait pu faire depuis
son établissement dans le monde»20. Il
dit ailleurs... «à force d'abus et de perversité
il est arrivé que l'évangile, bien
loin de produire les bons effets que l'on
pouvait en attendre, a produit des maux
sans nombre... au lieu d'éclairer les
hommes, de les rendre indulgens et
bienfaisans, il n'a servi qu'à faire naître
des querelles, des erreurs, des opinions;
il a produit des haines invétérées inconnues
avant lui; il a causé des tumultes
et des désordres que l'autorité civile n'a
pu souvent ni réprimer ni calmer».



[20] V. le livre intitulé: a reply, etc.,
par Ralph
Heathcoate, pages 172 et 174.



Nous ferons voir par la suite les causes
de ces maux. Depuis le meurtre du juste
Abel jusqu'à nous, l'histoire nous montre
la façon cruelle dont les hommes se sont
traités réciproquement, en vue de la
diversité de leurs opinions religieuses et
de leurs cultes; elle nous prouve que ces
choses ont en tout tems et en tous pays
fait naître des persécutions humaines.

M. Chandler a observé, dans l'excellente
introduction qu'il a mise à la tête de l'histoire
de l'inquisition, par Limborch, que
l'on a tout lieu de conclure d'un passage
du livre de Judith que les anciens juifs ont
été persécutés pour cause de religion.
«Ce peuple, dit Achior à Holopherne,
est descendu des Chaldéens, et il habitait
ci-devant la Mésopotamie, parce
qu'il ne voulait pas suivre les dieux de
ses pères qui vivaient en Chaldée; car il
quitta les voies de ses ancêtres, et adora
le Dieu du ciel, le Dieu qu'il connaissait:
ainsi il s'est détourné de la face de
ces dieux, et il se sauva dans la Mésopotamie,
où il séjourna long-tems».

Les juifs furent encore cruellement persécutés
par Antiochus Épiphane, qui,
quoiqu'il fût un prince très méchant, ne
laissait pas, comme il arrive très souvent,
d'avoir beaucoup de zèle pour sa religion:
ceux d'entre les juifs qui ne voulaient pas
renoncer au culte du vrai Dieu pour adorer
ses idoles, furent par les ordres de
ce tyran cruellement battus, tourmentés,
mis en croix; il fit mourir les femmes qui
contre ses ordres circoncisaient leurs enfans,
il fit attacher ceux-ci au col de leurs
parens crucifiés. Les supplices qu'il fit
endurer à Éléazar et aux frères Machabées,
parce qu'ils refusèrent de renoncer à leur
religion et de sacrifier aux dieux des
Grecs, sont des exemples affreux de la
cruauté religieuse de ce monarque pervers.

Socrate, l'un des hommes les plus sages
et les plus vertueux qui aient jamais
existé, fut mis à mort par les Athéniens,
ses compatriotes, à cause de sa façon de
penser sur la religion. Ce que Juvenal
nous dit dans sa XVe satire prouve que
les Égyptiens étaient souvent en querelle,
en venaient même aux coups, se massacraient
les uns et les autres à l'occasion
de leurs différentes divinités.

Lorsque la religion chrétienne fit son
entrée dans le monde, les juifs et les
payens lui déclarèrent la guerre et se
réunirent pour l'étouffer. Les juifs soumis
eux-mêmes à une nation étrangère, quoiqu'ils
eussent la volonté de l'extirper, n'en
avaient pas le pouvoir; mais les Romains
persécutèrent les chrétiens pendant près
de trois cents ans; ils usèrent souvent contre
eux de cruautés inouies, qui ne furent
surpassées que par celles que les chrétiens
ont depuis exercées les uns contre les autres.

M. Chandler observe dans l'introduction
que nous avons déjà citée que les chrétiens
dès le berceau de l'église eurent des dissensions
et des querelles, et qu'il s'en
éleva même entre les chefs des Apôtres.
St.-Paul nous apprend lui-même qu'il avait
résisté en face à Céphas ou St.-Pierre. Le
même St.-Paul reproche aux Corinthiens
leur esprit de parti, vu que chez eux les
uns se disaient adhérens de Paul, d'autres
d'Apollon, d'autres de Céphas, et d'autres
de Jésus-Christ. V. Épitre aux Corinthiens,
chap. I, vers. 11, 1221. En conséquence
de ces querelles beaucoup de chrétiens en
vinrent bientôt à s'injurier, à se diffamer,
et à se faire tout le mal dont ils furent
capables: dès qu'ils eurent du pouvoir,
qu'ils virent un empereur de leur religion
à leur tête, dès que de riches évêchés et
de grands revenus furent devenus les objets
de leur ambition et de leurs contentions,
avec quelle inhumanité ne se sont-ils pas
traités les uns les autres! On ne voit alors
que des emprisonnemens, des exils, des
combats, des meurtres, des persécutions;
et pour lors ils levèrent le masque et
montrèrent à l'univers l'esprit qui les animait.



[21] Il est évident que ces Corinthiens regardaient
Paul, Apollo et Cephas comme des chefs de secte;
mais ce qui est bien plus étrange, il semblerait
que quelques-uns d'entr'eux ont regardé pareillement
Jésus comme un chef de secte.



SECTION VI.

En quoi consistent quelques-unes des querelles
religieuses qui ont divisé les chrétiens,
et combien les matières en dispute
ont été inintelligibles pour les disputans.

Avant d'entrer dans l'examen de la
manière dont un grand nombre de chrétiens
se sont traités les uns les autres à
l'occasion de leurs querelles religieuses,
il est à propos de jetter un coup-d'œil sur
les objets de leurs disputes et de montrer
combien peu les questions disputées étaient
entendues par ceux qui se croyaient intéressés
dans ces démélés; en effet les choses
qui n'étaient point regardées comme des
points essentiels ne méritaient pas qu'on
y mît tant de chaleur; quant à celles que
l'on n'entendait pas, il était, sans doute,
inutile et ridicule d'en disputer22.



[22] Si les hommes ne disputaient que sur les matières
qu'ils entendent, il est certain que les disputes
sur la religion se réduiraient à bien peu
de choses; si l'on venait à détruire tous les livres
qui traitent des matières ou qui renferment les
disputes dont les auteurs eux-mêmes n'ont point
eu d'idées claires, on détruirait un bien plus
grand nombre de livres que ceux qui furent consumés
dans la bibliothèque d'Alexandrie, où néanmoins
l'on comptait jusqu'à 500,000 volumes.



Une des premières disputes qui s'éleva
parmi les chrétiens, fut pour savoir s'il
fallait pratiquer la circoncision et quelques
autres cérémonies judaïques que l'on
voulait incorporer dans la religion chrétienne.
Il paraît que ce fut là l'occasion
de la querelle qui divisa les apôtres St.-Pierre
et St.-Paul, et qui subsista dans
l'église encore long-tems après eux.

Dès les premiers tems du christianisme,
et même du vivant de plusieurs d'entre
les apôtres, il y eut des disputes très
vives relativement à la personne du Christ.
«Quelques-uns, dit Laurent Échard,
niaient sa divinité, le croyant simplement
fils de Joseph et de Marie, et le regardant
comme un personnage éminent.
D'autres enseignaient que comme Jésus
n'était qu'un homme, le Christ était descendu
sur lui sous la forme d'une colombe,
et que ce fut alors que Jésus-Christ
fit connaître le père, inconnu
jusque-là; et qu'à la fin le Christ, qui
était impassible, quitta Jésus et lui laissa
souffrir la mort. Enfin il y en avait qui
pensaient que son royaume subséquent
serait terrestre, qu'il régnerait dans la
ville de Jérusalem, où les hommes
jouiraient pendant mille ans de toutes
sortes de plaisirs charnels.» Voyez
Échard's ecclesiastic history, vol. II, page
391.

Nous observerons en passant que cette
doctrine des Millenaires, qui prouve que
les Saints de ce tems n'étaient occupés que
de biens temporels, ainsi que beaucoup
d'autres opinions également absurdes,
furent avancées et soutenues par St.-Irénée
«qui, selon M. Dodwell, vivait dans
un tems si proche des apôtres, qu'il
pouvait avoir reçu d'eux sa doctrine, et
la transmettre d'une façon sûre à la postérité»23.
Cet Irénée ne fut pas le seul
qui soutint ces opinions, elles furent adoptées
par les premiers pères, qui nous les
ont transmises comme venant des apôtres
et de leurs successeurs immédiats. St.-Irénée
prétendait pareillement que les saintes
écritures avaient été entièrement détruites
durant la captivité de Babylone, mais
avaient été restaurées par Esdras, que
dieu avait inspiré pour cet effet. Le docteur
Middleton assure que ce sentiment fut
suivi par tous les principaux pères de l'église
des siècles suivans.



[23] Le docteur Middleton dans ses recherches libres
(free inquiry), pag. 36, 38 et 39, a recueilli les
opinions monstrueuses adoptées et soutenues par
les plus anciens pères et surtout par St. Justin et St.
Irénée. «Entre autres absurdités, ce dernier soutenait
la doctrine des Millenaires, dans le sens
le plus grossier, et cela sur l'autorité d'une
tradition qu'il tenait de tous les vieillards qui
avaient conversé avec St. Jean; ceux-ci avaient
ouï dire à cet apôtre ce que notre Sauveur
lui-même enseignait sur ce point.» Voici un
passage qu'il se rappelait. «Il viendra un temps
où il croîtra des vignes qui auront chacune
dix mille ceps, chaque cep aura dix mille branches,
chaque branche aura dix mille rameaux,
et chaque rameau portera dix mille grappes
composées de dix mille raisins, et chaque
grappe pressée fournira vingt-cinq mesures de
vin; et lorsqu'un des saints ira cueillir du
raisin sur une grappe, une autre grappe criera:
je suis meilleure, prenez-moi, et bénissez le Seigneur.
De même un grain de froment fournira
dix mille épis, etc., qui fourniront chacun dix
mille grains, dont chacun produira dix mille
livres de farine la plus pure, et ainsi des autres
semences et fruits.» Le docteur Middleton
nous apprend que St. Irénée confirme sa doctrine
par le témoignage des prophètes Isaïe, Ézéchiel,
Daniel, et par l'Apocalypse de St. Jean, et
qu'il prétendait que toutes ces choses n'étaient
point allégoriques, mais s'accompliraient à la lettre
dans la Jérusalem terrestre.



Mais revenons à quelques-unes des opinions
qui ont occasionné des querelles et
des persécutions atroces parmi les chrétiens.
Dès le tems de St.-Polycarpe qui était
disciple de St.-Jean, il y eut une dispute
très vive renouvelée plusieurs fois depuis,
et qui absorba pendant un grand nombre
d'années l'attention du monde chrétien:
il s'agissait de savoir si pour la célébration
de la Pâque l'on se réglerait sur les
juifs qui suivaient la pleine lune, ou si
l'on se réglerait sur la résurrection de
Jésus-Christ, ou si on la célébrerait un
dimanche. Par malheur dans le nouveau
testament rien ne semble obliger les chrétiens
à observer la Pâque; cependant
cette question ne laissa pas d'exciter entre
eux de furieuses querelles, et fit même
répandre beaucoup de sang.

Il y eut encore une autre question très
importante qui occasionna des disputes,
des meurtres, et qui fit convoquer le
troisième concile écuménique; il s'agissait
de savoir si la vierge Marie devait
être appellée mère de dieu24. Nestorius,
patriarche de Constantinople, voulut s'y
opposer, disant que Marie était une
femme, et concluant de là que Dieu n'avait
pu naître d'elle; car, disait-il, je ne puis
appeller Dieu un enfant qui dans un certain
tems n'a eu que deux ou trois mois. A
quoi Nestorius aurait pu ajouter qu'il était
impossible que le dieu suprême, le créateur
de toutes choses, qui existe par lui-même,
pût avoir ni père ni mère. Cependant
ce prélat prétendait que c'était
blasphémer que de dire que dieu fût né
d'une femme, que Dieu eût souffert, que
dieu fût mort.



[24] On a donné depuis le titre de grande-mère
de Dieu à Ste.-Anne, mère de la vierge. On sait
les disputes qui se sont élevées dans l'église au
sujet de l'immaculée conception de la vierge. On
sait aussi qu'environ vers l'an 400 il fut question
de savoir si la vierge Marie ayant conçue sans le
secours d'un homme, avait perdu sa virginité.
Voyez Bower, hist. des Papes, vol. I. On voit à
Naples une inscription en l'honneur de la vierge
où elle est appelée Nata, Soror, conjux, eadem
genitrixque tonantis. V. Les voyages de Keysler.



Sous le règne de l'empereur Héraclius
et de Constance son petit-fils, il s'éleva une
violente dispute pour savoir si Jésus-Christ
avait eu deux volontés, l'une divine et
l'autre humaine. A la sollicitation de Paul,
évêque de Constantinople, on persécuta
avec fureur pour cet important article;
mais Martin, évêque de Rome, assembla
un concile composé de cent cinquante
évêques, qui décida que quiconque refuserait
de reconnaître deux volontés, l'une
divine et l'autre humaine, dans le même
Jésus-Christ, devait être anathématisé.
Est-il rien au monde de plus ridicule que
de voir 150 graves prélats assemblés pour
une pareille question25?



[25] Cette question nous fournit un exemple frappant
du jargon métaphysique des théologiens. Les
orthodoxes disaient: deux volontés annoncent
deux personnes, par conséquent une seule volonté
n'annoncerait qu'une personne; mais dans
la Trinité il n'y a qu'une seule volonté, vu que
le père n'a pas une volonté différente de celle
du fils, ni le fils du Saint-Esprit. Ergo dans la
Sainte-Trinité il n'y aurait qu'une seule personne,
ce qui serait impie, absurde, blasphématoire.
Les orthodoxes ajoutaient que dans la Trinité le
père voulait en tant que Dieu (quatenus Deus)
et non comme père; sans cela comme il est une
personne distinguée de celle du fils, sa volonté
serait une volonté distinguée de celle du fils;
d'où ils concluaient que la volonté appartenait
à la nature et non à la personnalité; et par
conséquent que lorsque la nature était la même
il ne pouvait y avoir qu'une volonté, quel que
fût le nombre des personnes, et qu'au contraire
lorsqu'il y avait plus d'une nature il devait y
avoir plus d'une volonté. Voyez Bower, hist.
des Papes, vol. III, page 109.



Dans le sixième concile écuménique
auquel assistèrent deux cent quatre-vingt-neuf
évêques, les pères du concile après
avoir félicité l'empereur Constantin le fils
aîné de Constans, qui venait de faire couper
le nez à ses deux frères puînés, afin
de les empêcher de prendre part à l'empire,
après l'avoir comparé à un autre
David suscité par Jésus-Christ, et avoir
dit qu'il était selon le cœur de Dieu, pour
n'avoir point joui du repos jusqu'à ce qu'il
les eût assemblés afin de découvrir la vraie
règle de la foi: après, dis-je, avoir ainsi
complimenté cet indigne empereur et
avoir condamné l'hérésie des Monothélites,
c'est-à-dire de ceux qui n'admettaient
qu'une seule volonté en Jésus-Christ, ces
prélats déclarèrent qu'ils reconnaissaient
deux volontés naturelles et deux opérations,
qui se trouvaient indivisiblement,
inconvertiblement, sans confusion et inséparables
dans le même Jésus-Christ,
c'est-à-dire qu'ils reconnaissaient en lui
l'opération divine et l'opération humaine.

Il eût été très heureux s'il n'y avait eu
que des ecclésiastiques qui se fussent
mêlés dans ces absurdes querelles, mais
malheureusement pour la chrétienté les
empereurs s'y intéressèrent très vivement
et tandis que les Sarrazins assaillaient
l'empire de tous côtés et en arrachaient
des provinces les unes après les autres,
les empereurs au lieu d'assembler des armées
pour les repousser, assemblaient des
conciles et faisaient faire des canons, des
décrets, des ordonnances au sujet de spéculations
métaphysiques qui n'avaient aucun
rapport avec la religion chrétienne.

Cette dispute mémorable en fit éclore
une autre; il s'agissait de savoir si Jésus-Christ
était seulement de deux natures et
non pas en deux natures. Cette importante
question partagea l'an 504 la ville
d'Antioche en deux factions: la populace
des deux partis fut enivrée de rage et de
folie par ses guides spirituels; on se battit
sans avoir aucuns égards ni aux liens de
l'amitié ni à ceux de la parenté; cependant
les orthodoxes, c'est-à-dire les plus
entêtés et les plus forts l'emportèrent, et
la rivière d'Oronte fut arrêtée dans son
cours par le grand nombre de cadavres
des Eutychiens qui furent égorgés sans
pitié.

La même année il s'éleva une terrible
sédition à Constantinople au sujet d'une
addition faite à une hymne appellée le
Trisagion. Les expressions primitives dont
on se servait dans cette hymne, étaient
Dieu saint, Dieu puissant, Dieu immortel,
ayez pitié de nous. Cette hymne était destinée
à exprimer la croyance de la Trinité.
Tous les troubles furent occasionnés parce
qu'on y avait ajouté ces mots qui a été
crucifié pour nous. Après plusieurs combats
qui se livrèrent non seulement dans
les rues, mais même dans les églises, la
populace orthodoxe, soutenue par une
armée de moines, remporta la victoire
sur les Eutychiens, qui avaient pourtant
les soldats et la cour de leur côté. Alors
les orthodoxes donnèrent des ordres pour
massacrer, sans distinction de sexe ou de
rang, tous ceux qui avaient assisté l'empereur
dans la guerre qu'il avait faite à
la très sainte Trinité. En conséquence dans
l'espace de trois jours on égorgea dix
mille Eutychiens, leurs maisons furent
pillées et brûlées, ainsi qu'une grande
partie de la capitale.

Dans la querelle au sujet du culte des
images, c'est-à-dire lorsqu'il fut question
de savoir si les chrétiens devaient être
idolâtres ou non, ceux qui soutenaient
l'affirmative l'emportèrent, vû que c'est
ordinairement ceux qui ont tort qui se
battent avec le plus de zèle et de frénésie.
Cette dispute se termina donc par l'établissement
de l'idolâtrie, qui subsiste encore
aujourd'hui dans l'église romaine,
au grand scandale de la chrétienté.

On ne finirait point si l'on voulait entrer
dans le détail de toutes les contestations
qui se sont élevées au sujet de la
grace, des œuvres, de la justification, du
libre arbitre, etc. L'on a disputé pour savoir
si l'on devait recevoir la communion
debout ou à genoux; si le pain sacramental
devait être levé, ou non levé; si le vin
devait être pur ou mêlé avec de l'eau; si
le baptême devait être administré aux
enfans ou aux adultes; si pour purifier
l'âme il fallait plonger le corps dans l'eau
ou s'il suffisait de jetter de l'eau sur la
face ou sur la tête. L'on se battit pour
savoir laquelle de ces deux méthodes était
la plus avantageuse au salut; si le surplis
et quelques autres habillemens des prêtres
étaient décens, nécessaires et pieux,
ou s'ils étaient indécens, impies, anti-chrétiens,
abominables. En un mot ce serait
fatiguer la patience du lecteur que
de rapporter une infinité de contestations
également intelligibles et intéressantes,
qui ont néanmoins occasionné des débats
très violens et des persécutions affreuses
entre les chrétiens. Je me bornerai donc
à parler des querelles qui se sont élevées
au sujet du péché originel, sur l'élection
et la réprobation, sur la nature de l'eucharistie,
enfin sur la Trinité; je tâcherai
cependant d'être le plus concis qu'il me
sera possible.

L'on a beaucoup disputé pour savoir en
quoi consistait le péché originel, s'il fallait
entendre à la lettre la manducation du
fruit défendu, ou s'il fallait entendre par
là le commerce illicite entre les deux
sexes. Quoique le genre humain eût été
créé mâle et femelle et indubitablement
avec ses passions naturelles, cependant
on supposa qu'il lui était défendu de jouir.
L'on a de plus imaginé des opinions diverses
pour rendre compte de la façon
dont le péché d'Adam s'est transmis à sa
postérité, si ce fut par imputation ou par
une sorte de contagion, de corruption,
de transfusion, d'infection, etc.

Il y eut de tout tems des disputes interminables,
et il y en aura toujours
suivant les apparences au sujet de l'élection
et de la réprobation; on a allégué un
grand nombre de passages pour et contre,
et chacun a, comme de raison, prétendu
qu'ils étaient clairs et décisifs en sa faveur;
mais comme mon dessein n'est point
d'entrer dans ces sortes de discussions,
je me contenterai d'exposer ici en peu de
mots l'état de la question qui a la réprobation
pour objet.

Dieu, qui sait et prévoit tout, a créé
tous les hommes en conséquence d'un
acte de sa volonté; il les a forcés d'exister,
quoique suivant l'opinion de ceux qui
soutiennent la réprobation, il sût ou prévît
très bien, et même eût ordonné que
la plus grande partie des hommes serait
éternellement malheureuse. Tel est selon
eux le décret d'un Dieu infiniment juste,
infiniment bon, infiniment miséricordieux.
Il est certain que si l'on voulait soumettre
cette question au tribunal de la raison,
elle ne prêterait guère à la dispute, elle
deviendrait plutôt un objet d'horreur.

Le lecteur intelligent pourra probablement
pousser où il voudra ses réflexions
là-dessus: mais il ne peut les pousser trop
loin, s'il se laisse uniquement guider par
la vérité.

Dans les disputes sur l'eucharistie, il
fut question de savoir si le pain et le vin,
administrés à ceux qui les reçoivent dignement
et avec foi, les font participer
au corps et au sang de Jésus-Christ, ou si
les espèces ou élémens sont consubstanciés
avec ce corps et ce sang, ou enfin
si, suivant la doctrine de l'église romaine
qui est la plus nombreuse des sectes
chrétiennes, le pain et le vin sont transubstanciés,
c'est-à-dire changés dans le
vrai corps et le vrai sang de Jésus-Christ,
dans le corps et le sang de Dieu, du créateur
de l'univers26.



[26] Il y a eu de grandes contestations dans l'église
romaine pour savoir si le pain et le vin reçus
dans le sacrement d'Eucharistie se changeaient par
la digestion en excrémens comme les autres alimens;
on donna le nom de Stercoranistes à ceux
qui soutenaient l'affirmative, mot qui vient de
Stercus. Le cardinal Humbert, dans sa réponse
à Nicetas Pectoratus, le traite de Stercoraniste
pour avoir soutenu que l'Eucharistie rompait le
jeûne.



Le dogme de la trinité, étant un des
plus abstraits de la religion chrétienne, et
par conséquent celui qui est le moins intelligible,
a excité les plus grandes et les
plus opiniâtres disputes. Il s'éleva deux
antagonistes qui se querellèrent sur cette
matière; l'un fut Alexandre évêque d'Alexandrie,
et l'autre fut un prêtre nommé
Arius. L'évêque Alexandre, en parlant de
la Trinité, avança que le fils était coéternel
et consubstanciel avec le père et son
égal en dignité. Arius lui opposa cet argument;
si le père a engendré le fils, celui
qui est engendré doit avoir eu un commencement
de son existence; d'où il suit qu'il y
eut un temps où le fils n'existait pas. Arius
en concluait que le fils tenait sa substance
de choses non existantes. D'un autre côté
Arius, au dire de l'évêque Alexandre, prétendait
qu'il y avait eu un tems où il n'y
avait pas de fils de Dieu, et que celui qui
n'existant pas auparavant avait existé par
la suite, devait être regardé sur le pied
des hommes ordinaires, et par conséquent
était d'une nature changeante et susceptible
de vices ainsi que de vertus. Selon Arius la
doctrine d'Alexandre était que Dieu a toujours
été et que son fils a toujours été, que
le père et le fils sont coéternels, que le
fils coexiste avec Dieu sans être engendré,
ayant été engendré de toute éternité, c'est-à-dire,
engendré, sans être engendré; que
Dieu n'était point avant son fils, pas même
en idée ou dans aucun point du tems,
étant toujours Dieu et toujours fils. V.
Chandler dans son introduction, pag. 22
et 23.

Cette dispute, également intelligible de
part et d'autre, également édifiante et instructive,
fut l'occasion des violences, des
persécutions, des massacres les plus atroces,
et fit verser des flots de sang. De notre
temps on a vu encore bien des combats au
sujet de la Trinité, mais les combattans,
quoique très acharnés les uns contre les
autres, n'ayant point d'autres armes que
leurs langues et leurs plumes, n'ont guère
pu se faire d'autre mal que de s'injurier,
de se calomnier, de s'outrager réciproquement.

Le lecteur pourra facilement imaginer
combien les disputans pouvaient être éclairés
sur les matières pour lesquelles ils
s'entrégorgeaient les uns les autres. Cependant
il est bon de faire voir combien leurs
disputes étaient entendues par le peuple
qui y prenait un très vif intérêt: il est
pourtant à présumer que le vulgaire le
plus grossier était pour l'ordinaire autant
au fait des questions que ses théologiens
les plus profonds.

Après que quelques évêques eurent pieusement
condamné Dioscore, évêque d'Alexandrie,
ils s'occupèrent du soin d'établir
la foi, conformément au symbole de Nicée,
aux opinions des pères, à la doctrine de
Saint Athanase, de Saint Cyrille, de Saint
Basile, de Saint Grégoire, de Saint Léon;
en conséquence il fut décidé que «Jésus-Christ
était vrai Dieu et vrai homme, consubstanciel
au père quant à sa divinité,
et consubstanciel à nous quant à son
humanité; qu'il fallait reconnaître qu'il
était composé de deux natures sans mélange
qui ne pouvaient se convertir l'une
dans l'autre, et pourtant indivisibles et
inséparables; qu'il n'était point permis à
personne d'avancer, d'écrire, de penser,
d'enseigner aucune doctrine contraire;
etc.» Cette décision fut suivie des acclamations
du peuple, qui cria «que Dieu
bénisse l'empereur, que Dieu bénisse
l'impératrice! Nous croyons ce que croit
le pape Léon. Nous condamnons et nous
damnons ceux qui divisent ou qui confondent
les deux natures. Nous croyons
comme Cyrille; que le nom de Cyrille
soit immortel. C'est ainsi que croient les
Orthodoxes; anathême à quiconque ne
croit pas de même». Voyez l'introduction
de M. Chandler, pag. 47.

Il suffira de rapporter encore un exemple
de cette nature que nous fournit le
commencement de ce siècle. Une portion
du clergé de quelques cantons de la Suisse
ayant dressé les articles d'un formulaire
appelé le Consensus, il s'éleva de grands
débats et des troubles à son sujet. «Il est
constant, dit l'auteur que je cite, que
la plupart des fauteurs ainsi que des ennemis
de ce formulaire ne l'avaient ni
vu ni lu, et que, s'ils en eussent pris
lecture, ils ne l'auraient point entendu;
cependant on en fut si allarmé dans le
pays de Vaud que l'effroi n'eût pas été
plus grand si l'ennemi eût été sur la frontière.
Le peuple croyait que ce Consensus
était un homme de la Suisse Allemande
qui venait pour déposer les prédicans
du pays de Vaud, et pour introduire
une nouvelle doctrine. Durant ce trouble
on envoya quelques députés de Berne
à Lausanne pour rétablir la paix, et
ceux-ci ayant pris pour secrétaire un
homme fort grand et fort maigre, on
prit celui-ci pour le Consensus, et il fut
souvent en danger d'être assommé par la
populace des villages qui ne faisaient que
le huer en disant, voilà le Consensus;
c'est ce grand vilain-là qui est le Consensus.
Les femmes pleuraient dans les rues,
comme si elles eussent perdu tous leurs
biens et leur liberté. Dans la ville de
Lausanne, la consternation fut aussi
grande que si tous les habitans eussent
été condamnés à la mort.» Voy. l'état et
les délices de la Suisse, tome IV, pag. 355
et suivantes.

Quelque pitoyables ou ridicules que ces
disputes doivent paraître à tout lecteur
sensé; quelque inintelligibles qu'elles paraissent
à d'autres, elles n'ont pas laissé
ainsi que bien d'autres querelles tout aussi
obscures, de servir de prétextes à des
cruautés atroces depuis la fondation du
christianisme. Pour peu que l'on soit au
fait de l'histoire ecclésiastique, l'on saura
que les chefs de la dispute dans ces controverses
insensées, et que les principaux
acteurs des sanglantes tragédies qui se
passèrent dans l'église primitive au sujet
des opinions religieuses et de la diversité
des formes du culte, ont communément
mérité le titre de Saints et de Pères de
l'église. Si nous examinons impartialement
et sans préjugé la conduite de la plupart
de ces grands saints et bien d'autres qui
ont passé pour des lumières de l'église,
tandis qu'on aurait dû les regarder comme
les brandons de la discorde; nous serons
forcés de reconnaître qu'ils étaient des
hommes très pervers et très méchans à
tous égards, et sur-tout des persécuteurs
très virulens; leur prétendu zèle pour la
religion, loin d'amortir en eux l'orgueil,
l'avarice, l'ambition, l'envie, la noirceur
et la cruauté, ne faisait qu'enflammer ces
passions en eux et les faire éclater sans
pudeur et sans retenue. Il y a tout lieu de
croire que ces grands hommes, ainsi que
la plupart de leurs successeurs, ont plutôt
regardé la religion comme un moyen
de satisfaire leur vanité et leur cupidité
que de se procurer la sainteté.

On nous dira peut-être que beaucoup
de ces querelleurs ou de ces saints ont
souffert le martyre. Nous en conviendrons;
mais il paraît évident qu'ils manquaient
de charité et de beaucoup d'autres vertus
chrétiennes; dans ce cas à quoi pouvait-il
leur servir de laisser brûler leur corps?
Le martyre seul ne prouve point qu'ils
aient été des gens de bien; il y a tout
lieu de croire que l'orgueil et le désir de
passer pour des saints ou d'acquérir une
haute réputation furent les motifs de leur
conduite; ou bien peut-être espéraient-ils
que leurs souffrances les aideraient à expier
les crimes dont ils se sentaient coupables
et leur vaudraient des récompenses.
Il peut encore se faire que la chaleur de
leur tempéramment eût beaucoup de part
à leur conduite; en effet beaucoup d'hommes
très méchans sont devenus martyrs,
même pour des bagatelles ou dans de mauvaises
causes. L'athéisme lui-même eut
ses martyrs, et l'on rapporte de Philoxène
que les menaces des tourmens les plus
rigoureux ne purent jamais l'engager à
louer les mauvais vers d'un tyran. M. de
la Loubere nous apprend que lorsque le
prince Tartare qui régnait à la Chine en
1687, voulut forcer les Chinois à se raser
la tête à la façon des Tartares, un grand
nombre de ces Chinois aima mieux mourir
que de se conformer à cet ordre. Les Bonzes
de ce même pays s'enferment dans des
chaises à porteurs remplies de cloux dont
la pointe est tournée en dedans, et s'infligent
beaucoup de tourmens semblables,
uniquement pour exciter l'admiration et
la charité du vulgaire.

Des philosophes indiens se sont brûlés
eux-mêmes pour acquérir de la réputation;
les femmes de l'Indostan vont avec la plus
grande gaîté se brûler vives sur les corps
de leurs maris décédés, le tout parce que
c'est une coutume établie dans ces contrées.

Joignez à cela que nous ne devons pas
supposer que tous les saints qui furent
mis à mort sous les empereurs romains
aient été à proprement parler des martyrs
du christianisme; on sait très bien que
plusieurs d'entre eux ont été punis pour
des attentats contre le gouvernement, et
que beaucoup d'autres le furent parce
qu'ils avaient excité la populace à démolir
les temples des païens ou à commettre
d'autres désordres très contraires au repos
de la société.

SECTION VII.

De plusieurs saints très orthodoxes et pères
de l'église qui ont été de violens persécuteurs.

Après avoir rapporté quelques-uns des
articles sur lesquels les chrétiens ont eu
de violentes disputes; après avoir montré
combien ces articles ont été entendus par
les disputeurs et par ceux qui se sont crus
intéressés dans ces querelles; après avoir
fait voir quelle espèce d'hommes étaient
les chefs les plus zélés et les plus dévots qui
les excitaient, nous allons continuer à mettre
sous les yeux du lecteur quelques exemples
des persécutions atroces et des cruautés
révoltantes, qu'un grand nombre de
ceux qui s'appellent des chrétiens ont
exercé les uns contre les autres à l'occasion
de leurs opinions diverses.

Si l'on voulait entrer dans le détail de
ces infamies, on serait obligé de transcrire
des volumes immenses de martyrologes,
l'histoire ecclésiastique tout entière,
les légendes, les vies des pères et
des saints, ouvrages remplis d'exemples
de cruauté religieuse: on y trouverait des
traits qui feraient frémir les lecteurs en
qui le fanatisme n'a point totalement éteint
les sentimens d'humanité.

On se bornera donc ici à rapporter en
peu de mots quelques-uns de ces actes de
férocité. En effet, si l'on pouvait admettre
l'hyperbole de Saint Jean, l'on pourrait
dire que le monde serait trop petit pour
contenir les livres où l'on raconterait fidèlement
tous les détails des cruautés
exercées par ceux qui ont l'impudence de
se dire les disciples de Jésus-Christ.

On a déjà fait observer que les querelles
et les disputes ont commencé dès les
premiers instans du christianisme, et que
les apôtres eux-mêmes ne furent point
d'accord entr'eux; par la suite les chrétiens,
à mesure qu'ils eurent plus de pouvoir
et de liberté, firent éclater plus hardiment
leur cupidité, leur orgueil, leur
ambition, leur férocité, et se permirent
des violences qui font rougir la raison.

Jusqu'au tems de Constantin, qui fut
le premier empereur chrétien, les chrétiens
étant sous le gouvernement des
payens furent obligés de s'en tenir à se
maudire, s'injurier, se déchirer et même
avec raison les uns les autres; mais à
peine eurent-ils obtenu la permission de
se persécuter d'une façon plus efficace,
qu'ils profitèrent de cette fatale liberté
pour s'excommunier, se bannir, s'emprisonner,
se tourmenter et se mettre réciproquement
à mort. Indépendamment des
essaims d'hérétiques qui s'élevèrent, qui
soutinrent les opinions les plus absurdes,
les plus monstrueuses, qui se rendirent
coupables des crimes les plus contraires
aux mœurs, l'église fut encore divisée en
deux partis principaux, distingués par les
noms d'Orthodoxes et d'Ariens; ceux-ci
furent déclarés hérétiques par les premiers27.



[27] L'on a observé au sujet des hérétiques et des
sectaires en général que moins ils différaient entr'eux
dans leurs opinions, plus ils avaient d'antipathie
les uns pour les autres. C'est apparemment
la même raison qui fait que quelques
hommes ont une aversion plus marquée pour les
singes que pour tous les autres animaux.



Selon que ces deux cabales jouirent
alternativement du pouvoir ou eurent les
empereurs de leur côté, elles persécutèrent
leurs adversaires avec toute la fureur
et la rage que le fanatisme peut exciter.
Il est sur-tout bon de remarquer que les
Orthodoxes furent bien éloignés de donner
des exemples de douceur à leurs adversaires;
quoiqu'ils se plaignissent très
amèrement de la cruauté des Ariens quand
ceux-ci prenaient le dessus, et quoique
Saint Athanase assurât que la persécution
était une invention diabolique, cependant
les Orthodoxes ne mettaient aucunes bornes
à leurs furies quand ils devenaient les
plus forts, et même ce furent eux qui les
premiers décernèrent la peine de mort
contre ceux qui différaient de leurs opinions
religieuses; enfin les hommes les
plus distingués des deux partis, furent
communément les persécuteurs les plus
cruels.

Saint Athanase, qui occupait un rang
très distingué dans l'église et qui se fit
remarquer par son zèle ardent pour la
foi Orthodoxe, ne se distingua pas moins
par son esprit turbulent, persécuteur, et
par ses actions cruelles. Ce prélat remuant
fut déposé plusieurs fois pour ses crimes
énormes et ses pratiques séditieuses; son
rétablissement fut communément accompagné
de tumultes et de massacres, excités
par lui-même ou par ses adhérens.

Plusieurs évêques et prêtres, qui s'étaient
déclarés pour le parti orthodoxe,
accusaient ce grand saint auprès de l'empereur,
d'être par sa conduite emportée,
l'auteur de tous les troubles de l'église;
on lui imputait d'avoir fait fustiger, mettre
dans les fers et même assassiner quelques-uns
de ses adversaires. Ce saint homme
se rendit aussi coupable de calomnie:
il fut accusé d'avoir suborné de faux témoins
pour détruire ses ennemis, et entr'autres
Eusèbe de Nicomédie; en effet il
engagea une femme à dire que ce prélat
lui avait fait un enfant, fausseté qui fut
découverte au concile de Tyr. Ce grand
docteur fut encore banni pour avoir vendu
le blé que l'empereur Constantin avait
donné pour la subsistance des pauvres
d'Alexandrie, dont il était évêque. La conduite
de cet homme nous prouve qu'il est
très possible de montrer beaucoup de zèle,
même pour la religion orthodoxe, de disputer
avec beaucoup de subtilité sur les
points les plus abstraits de la théologie,
de se rendre fameux par un symbole, et
d'être en même tems un scélérat décidé.

Si Dieu défendit à David de bâtir le
temple des juifs, parce qu'il avait versé
le sang, à combien plus forte raison un
persécuteur aussi sanguinaire que Saint
Athanase, était-il peu propre à édifier l'église
chrétienne?

Cependant ce Saint abominable ne fut
pas à beaucoup près le seul qui exerçât
des persécutions sanguinaires. St. Chrysostôme,
ainsi nommé à cause de son éloquence
extraordinaire, se fit remarquer
par son humeur turbulente. St. Cyrille,
Dioscore et bien d'autres le secondèrent
avec chaleur dans ses excès et dans ses
entreprises détestables. Le premier (St. Jean
Chrysostôme) fit éprouver de très-grandes
violences aux évêques ses confrères; il les
déposait d'une façon purement arbitraire,
il en substituait d'autres en leur place
contre le vœu des peuples; il alla jusqu'à
insulter l'impératrice Eudoxie. Il excita
un soulèvement contre les Goths dans la
ville de Constantinople; l'on fut sur le
point de faire mettre le feu au palais impérial
et d'assassiner l'empereur; ce tumulte
se termina par le massacre de tous
les soldats Goths, dont on brûla l'église
avec un grand nombre de ceux qui s'y
étaient rassemblés pour y chercher un
asile; on les y enferma pour les empêcher
d'échapper.

Le second de ces saints, c'est-à-dire,
St. Cyrille, évêque d'Alexandrie, ne fut ni
moins cruel ni moins tyran que le premier:
il employa tout son pouvoir pour
écraser tous ceux qu'il nommait hérétiques,
s'arrogeant une autorité illégitime,
et osant même insulter le gouverneur de
la ville, placé par l'empereur. Il commit
par lui-même et fit commettre par d'autres
les violences les plus abominables;
ses adhérens et son clergé assassinèrent,
de la façon la plus barbare, une femme
vertueuse remplie de science et de beauté,
appellée Hypatia; ces forcenés l'ayant
rencontrée au sortir d'une visite, la saisirent,
l'arrachèrent de sa voiture, la
traînèrent dans une église, la dépouillèrent
toute nue, l'écorchèrent toute vive,
la déchirèrent ensuite en pièces, et finirent
par réduire son corps en cendres.

Dioscore, successeur de Cyrille, s'empara
d'une grande somme d'argent donnée
par une femme de qualité aux hôpitaux
et aux pauvres d'Égypte, et fit
transporter dans ses propres greniers le
bled que l'empereur accordait annuellement,
pour la subsistance des pauvres
chrétiens de Lybie, où il ne venait point
de grains, il le garda tandis que ces malheureux
mouraient de faim; il attendit
une grande disette pour le vendre à un
prix exorbitant, sans en donner un grain
aux pauvres. Il se conduisit en vrai tyran
à l'égard du peuple d'Alexandrie; sans
aucun scrupule il se saisissait des biens,
il faisait brûler les maisons, il faisait abatre
les arbres et détruire les jardins; il
tenait à sa solde une troupe de spadassins
dont il se servait pour faire assassiner,
tantôt publiquement et tantôt en secret,
ceux qui avaient le malheur de lui déplaire.

Les Ariens ne le cédèrent point en
injustice et en cruauté aux vrais croyans;
leurs évêques furent aussi turbulens, aussi
cruels, aussi inhumains que les premiers.
Un exemple suffira pour en convaincre;
l'auteur de la vie de l'empereur Julien,
nous dit que George, évêque d'Alexandrie,
avait été tiré de la lie du peuple; il
fit d'abord le métier de parasyte, ensuite
il fut placé dans les fermes de l'empereur,
où il s'appropria les sommes qui passèrent
par ses mains; à la fin, après beaucoup
d'aventures, le parti des Ariens le jugea
digne de remplir le second siége de l'église;
il ne possédait ni les vertus d'un évêque,
ni aucune bonne qualité; il était entreprenant,
audacieux, sans pudeur et sans
pitié. Quand il fut en place, son faste, sa
cruauté et sa rapacité l'auraient fait prendre
pour un payen, s'il n'eût pillé les
temples, car c'était dans cette dévotion
lucrative que tout son christianisme consistait.
Les Orthodoxes le détestaient
comme un ennemi sanguinaire, et tout le
monde comme un voleur, un oppresseur,
un scélérat; les gens en place étaient forcés
de se rendre les ministres de ses tyrannies
de peur d'en devenir les victimes. Ce
portrait est confirmé par Ammien-Marcellin,
et par les historiens ecclésiastiques
Sozomène, Socrate, Théodoret; ce dernier
dit, en parlant de George, que c'était
un vrai loup, et qu'il dévorait ses brebis
avec plus de cruauté qu'un loup, un ours,
ou un léopard n'aurait pu faire.

Plusieurs autres Ariens ont imité la conduite
de ce prélat. Lorsqu'on déposait des
évêques Orthodoxes pour les remplacer
par des Ariens, ces changemens étaient
pour l'ordinaire accompagnés d'une infinité
de massacres. L'empereur Julien n'avait-il
donc pas raison de dire, qu'il n'y avait
pas de bêtes féroces plus acharnées contre
les hommes, que les chrétiens l'étaient les
uns contre les autres? Il paraît que l'empereur
Jovien était au fait du caractère
d'un grand nombre d'entre eux, et du
principal objet de leur dévotion, lorsqu'il
disait qu'ils n'adoraient point Dieu, mais la
pourpre. Ammien-Marcellin, auteur payen,
en rapportant les combats sanglans qui se
livraient à Rome, quand il s'agissait de
l'élection d'un évêque, s'appercevait bien
du but que se proposaient les candidats,
lorsqu'il dit, livre XXII, chap. V, «qu'il
n'était pas surprenant que des hommes
qui ne cherchaient que des grandeurs
humaines, combatissent avec autant de
chaleur et d'animosité, pour obtenir
cette dignité, vû que quand ils l'avaient
obtenu, ils étaient sûrs de s'enrichir
par les offrandes des dames, de pouvoir
se montrer avec éclat, de se faire admirer
par la magnificence de leurs équipages,
de leurs festins somptueux, et
par un luxe et une profusion qui surpassaient
ceux des princes souverains».

Grotius n'a-t-il donc pas raison de dire
que celui qui lit l'histoire ecclésiastique,
n'y trouve rien que les vices et les crimes
des évêques? En effet comme cette histoire
ne présente que les détails des disputes
insensées sur des points ridicules,
inintelligibles et absurdes entre les chefs
de l'église, et des persécutions atroces
qu'ils faisaient réciproquement éprouver,
on pourrait dire que la satyre la plus
sanglante qui ait jamais été faite contre
l'église, c'est l'histoire de l'église.

SECTION VIII.

De la puissance du clergé, et de la tyrannie
de l'évêque de Rome.

Ce ne fut que lorsque l'empire romain,
qui renfermait la plus grande partie du
monde, fut presqu'entièrement converti
à la religion chrétienne, que l'église qui
avait été longtems militante parvint aux
honneurs du triomphe; cependant le
clergé, et en particulier l'évêque de
Rome, n'arrivèrent point encore à ce
degré de puissance dont ils ont joui par la
suite.

En effet, quoique peu de tems après
l'établissement du christianisme dans l'empire,
plusieurs empereurs accordassent au
clergé un pouvoir très considérable, néanmoins
celui-ci fut souvent contenu par la
puissance souveraine, qui l'empêcha de
faire tout le mal dont il était capable,
et de donner un libre cours à son humeur
cruelle et intolérante. Cependant peu après
l'évêque de Rome parvint à se faire reconnaître
évêque universel ou œcuménique;
pour lors il se mit non-seulement
au-dessus des princes, des rois, des empereurs,
mais au-dessus de Dieu lui-même28.
Non-seulement il fit la loi aux souverains,
mais même il les déposa suivant
son caprice, il s'en servit comme de marche-pieds29;
il leur imposa des châtimens
ignominieux, il les fit périr30, lorsqu'ils
refusèrent de plier sous ses volontés tyranniques.
Bien plus, autant qu'il dépendit
de lui, il se mit au-dessus de Dieu lui-même;
il détrôna le tout-puissant en s'arrogeant
un pouvoir sur les consciences des
hommes, sur lesquelles il n'y a que Dieu
seul qui ait des droits.



[28] Hostiensis assure que la dignité sacerdotale
est 7644 fois au dessus de la dignité royale, vu
que c'est la proportion de grandeur qui se trouve
entre le soleil et la lune.





[29] En 1169, le pape Alexandre III mit le pied
sur la gorge de Frédéric Barberousse, en citant
en même tems ces paroles du pseaume, super
aspidem et basilicum ambulabis, etc.





[30] Le pape Grégoire VII obligea l'empereur
Henri IV, durant un froid très rigoureux, de rester
pendant trois jours exposé aux frimats et aux
injures de l'air dans la cour du château du Modénois,
revêtu d'un sac et pieds nuds, sans boire
ni manger; et en cette posture il fut forcé d'implorer
sa miséricorde; ce ne fut qu'à ces conditions
que le pape consentit à l'admettre dans le
sein de l'église. Clément IV conseilla la mort du
jeune Conradin. Clément V fit empoisonner l'empereur
Henri VI dans une hostie. En 1249, Innocent
VI avait suborné un assassin pour tuer
Frédéric. Durant ces débats il n'y eut pas moins
de 78 batailles livrées entre les partisans des papes
et les empereurs, leurs légitimes souverains.



Ce despotisme insolemment usurpé par
le pape ne servit qu'à répandre des terreurs,
des calamités, des cruautés religieuses,
d'abord dans toute la chrétienté,
et ensuite jusqu'aux extrémités de la terre;
les Indiens sauvages furent eux-mêmes
forcés de boire dans la coupe de la persécution
qui leur fut présentée par les
chrétiens dévots.

Aussi tôt que quelques-uns des sujets
d'un prince chrétien refusaient d'admettre
les dogmes absurdes et anti-chrétiens,
ou d'adopter les pratiques ridicules et
idolâtres, imposées par ce pontife despotique
ou par ses ministres insolens, le
prince recevait l'ordre de les forcer à la
soumission; quand les peuples demeuraient
opiniâtres, c'est-à-dire, quand ils
persistaient à croire et à agir suivant leurs
consciences, ces princes étaient obligés,
sous peine d'être excommuniés et privés
de leurs états, de se rendre les vils instrumens
d'un prêtre, de devenir les infâmes
persécuteurs de leurs propres sujets, de
venger l'église par des bannissemens, des
supplices, des assassinats, des croisades,
etc. Ainsi les princes furent réduits à la
fâcheuse alternative d'affaiblir leurs états,
en bannissant ou détruisant un grand
nombre des plus utiles et peut-être des
meilleurs de leurs sujets, et même d'agir
souvent contre leur propre conscience,
ou bien ils coururent le risque d'être
châtiés eux-mêmes par un pontife cruel,
d'être privés de leurs couronnes, d'être
assassinés par quelque sujet dévot et fanatique,
d'être détrônés par quelque
prince étranger, animé par le pape à sa
destruction.

Lorsque des nations ou leurs chefs refusèrent
de reconnaître la suprémacie ou
la souveraineté de ce serviteur des serviteurs
de Dieu, c'est-à-dire, de ce roi des
rois; lorsque des princes et des peuples
furent assez impies pour refuser de se
soumettre aux ordres de ce pontife arrogant,
ou de regarder ses décrets comme
des oracles divins, ils furent déclarés
hérétiques, ils furent livrés à Satan, et
leurs états furent adjugés à quelque prince
plus soumis au pape, à qui celui-ci permit
de s'en emparer par la force des armes.

C'est ainsi que le pape Sixte V en usa à
l'égard de la reine Elisabeth et de notre
nation; il les déclara hérétiques, il les
condamna aux flammes éternelles, il excita
et soudoya Philippe II, roi d'Espagne,
pour qu'il entreprît la conquête de ce
royaume, et si le succès eût répondu aux
désirs du très saint père, il eût joui de la
souveraineté de notre île en récompense
de ses peines.

Parmi les exemples sans nombre que
l'on pourrait rapporter de la conduite
tyrannique et cruelle des papes à l'égard
des souverains qui résistaient à leurs ordres
quand ces pontifes voulaient qu'ils
tourmentassent et égorgeassent leurs propres
sujets, nous choisirons l'exemple de
Raymond, comte de Toulouse, et de son fils.
Ce prince ayant été pressé par le pape
Innocent III de bannir les Albigeois de ses
états, où ils étaient en très grand nombre,
sur le refus que fit le comte de se priver
d'une si grande quantité de sujets, ou
même de les tourmenter, le pape le fit
excommunier et fit absoudre tous ses sujets
du serment de fidélité; de plus il
autorisa tout prince catholique de lui
faire la guerre, de lui courir sus, et de
s'emparer de ses terres. Pour rendre ces
dispositions plus efficaces, on leva une
armée de croisés, c'est-à-dire, d'une espèce
de janissaires de l'église, pour marcher
contre Raymond. St Dominique se
mit à la tête de ces dévots brigands. Le
comte, effrayé de la sentence pontificale et
de l'arrivée des croisés, promit de se
soumettre et tenta de se réconcilier avec
l'église; mais le pape ne voulut y consentir
qu'a condition que le comte serait
mené à la porte de la cathédrale d'Agde,
que là il jurerait d'obéir aux ordres de la
sainte église romaine; après quoi le légat
du pape lui ayant passé une étole au col le
traîna dans l'église, et après l'avoir rudement
fustigé lui donna l'absolution; cependant
le comte avait été si maltraité et
son corps était devenu si enflé, qu'il ne
put point sortir par la même porte par où
il était entré; il fut obligé de prendre une
autre route pour aller subir le même traitement
à Castres.

Nonobstant cette réconciliation du comte
de Toulouse, l'armée des croisés attaqua
par-tout les hérétiques, s'empara de leurs
villes, les remplit de carnage et d'horreurs,
et brûla le plus grand nombre des
prisonniers. En 1209, Béziers s'étant rendu,
tous les habitants furent passés au fil de
l'épée, et la ville fut réduite en cendres;
à la prise de cette place, les croisés sachant
qu'il y avait un grand nombre de
catholiques parmi les hérétiques, furent
incertains de ce qu'ils devaient faire. Mais
Arnaud, un saint abbé de l'ordre de Cîteaux,
leur dit de tuer tout le monde, vu
que Dieu saurait bien démêler les siens.
Sur l'ordre de ce moine, les soldats égorgèrent
tout le monde sans distinction.

Plusieurs villes du même pays subirent
le même sort; il y eut des milliers d'hommes
qui furent pendus, brûlés, enterrés
tout vivans. Dans une ville des environs
de Toulouse on en pendit cinquante, et
quatre cents furent consumés par le feu.
On jetta dans un puits, que l'on remplit
ensuite de pierres, une dame d'une illustre
maison, sœur du gouverneur de Lavaur.
A Castres de Termes, l'on jetta
Raymond de Termes en prison, et l'on
brûla dans un grand feu sa femme, sa
sœur et sa fille, ainsi que plusieurs autres
dames à qui l'on ne put faire embrasser la
religion catholique.

Après la mort du comte de Toulouse,
son fils eut le courage de résister à la tyrannie
du pape, il se remit en possession
des états de son père, et les défendit avec
beaucoup de valeur; mais le pontife romain
ayant fait prendre les armes au roi
de France, celui-ci contraignit le comte
de se soumettre et de subir une punition
aussi rigoureuse que son père. Sur quoi
St. Bernard s'écria «que c'était un saint
spectacle de voir un aussi grand personnage,
qui avait pu si long-tems résister à
tant de nations puissantes, conduit dépouillé
de ses vêtemens, et pieds nuds à
l'autel!»

Quoique ces princes osassent résister au
pape et désobéir à ses ordres, ce pontife
insolent trouvait dans presque tous les
autres souverains catholiques des esclaves
et des bourreaux, prêts à servir ses caprices
et son odieuse tyrannie. Les rois de
France et d'Espagne, n'ont point rougi de
se prêter un grand nombre de fois à ses
fureurs et se sont distingués par le zèle
imbécile avec lequel ils ont, par complaisance
pour un prêtre hautain, et pour un
clergé ambitieux, banni, persécuté, massacré
une multitude de sujets utiles et
vertueux.

Notre reine Marie, princesse en qui la
superstition avait totalement étouffé les
sentimens de compassion et d'humanité si
naturels à son sexe, fit égorger avec la
dernière barbarie une foule de ses sujets.
Ceux qui voudront s'instruire en détail
des cruautés exercées sous le règne de
cette princesse sanguinaire, les trouveront
dans Fox et dans d'autres écrivains,
où ils liront des choses qui leur feront
horreur. Cette reine nous prouve les effets
terribles que la dévotion peut produire,
lorsqu'elle se trouve combinée
avec un tempéramment cruel.

Les rois de France ne l'ont cédé à personne
dans l'obéissance qu'ils ont eue pour
les ordres du très saint père. On sait les
guerres civiles que l'intolérance des catholiques
romains fit éclore dans ce
royaume; on se rappelle en frémissant
l'horrible massacre que Charles IX fit
faire dans sa capitale, de près de cent
mille de ses sujets, dont il avait attiré
plusieurs à sa cour sous prétexte de se
reconcilier avec eux. Ce roi superstitieux
n'eut-il pas l'infamie de tremper ses propres
mains dans le sang des hérétiques,
sur lesquels il tirait des fenêtres de son
palais? Le pontife des Romains, renonçant
à toute pudeur, ne rendit-il pas des
actions de grâces solennelles au Dieu des
miséricordes, pour le massacre odieux
commis par les ordres du fils aîné de
l'église, qui venait d'immoler tant de victimes
à la férocité sacerdotale?

Cependant les rois ne trouvent grâce
aux yeux de ce pontife hautain, que quand
ils se rendent ses esclaves et ses bourreaux.
Nous voyons presque dans le même tems
Henri III assassiné par un moine; cet assassinat
préconisé comme une action louable,
l'assassin regardé comme un martyr
par le pape. L'histoire de France nous
montre pendant environ un demi-siècle ce
royaume inondé du sang des protestans,
sur lesquels des princes aveugles exerçaient
les vengeances du très saint père,
et la cruauté religieuse dans toute son
atrocité. Jusqu'au règne d'Henri IV, il
périt dans les guerres de religion plusieurs
millions d'hommes, et enfin ce monarque,
justement chéri des Français, succomba
lui-même sous les coups d'un fanatique,
armé par des jésuites qui prêchèrent de
tout tems la cruauté, la persécution et le
massacre des rois.

Dans des tems postérieurs Louis XIV se
montra le digne fils de l'église: après avoir
désolé toute l'Europe par ses conquêtes,
ruiné son royaume par ses folles entreprises
et ses profusions, bravé le ciel et scandalisé
la terre par ses débauches et ses
adultères, il crut tout expier en persécutant,
en bannissant, en faisant tourmenter
des milliers de protestans. On prétend que
sa férocité religieuse força huit cent mille
âmes de s'expatrier pour échapper aux
prisons, aux galères, aux massacres que
ce monarque très chrétien destinait aux
plus consciencieux de ses sujets. Tels ont
été en France les effets de la cruauté envenimée
par la religion 31.



[31] Je tiens de personnes très digne de foi que
sous le ministère pacifique du cardinal de Fleuri,
qui passait pour un homme très doux, la cour
de France a fait expédier plus de quatre-vingt
mille lettres de cachet, pour emprisonner et
tourmenter la secte des Jansénistes.



Il paraît cependant que les rois catholiques
d'Espagne l'ont emporté sur tous les
autres par l'obéissance servile qu'ils ont
eue pour le pape et par la cruauté dans
laquelle ils ont surpassé tous les autres
princes chrétiens. En effet les Espagnols
ont depuis long-tems mérité d'être regardés
comme la nation la plus dévote et la plus
religieuse de l'Europe, suivant le sens
qu'on attache vulgairement a ces mots
dans la chrétienté: pour parler plus exactement,
cette nation, autrefois généreuse
et libre, est devenue la plus abjecte, la
plus stupide, la plus ignorante, la plus
superstitieuse, et conséquemment la plus
cruelle. Les rois d'Espagne ayant depuis
long-tems formé le projet d'extirper l'hérésie,
c'est-à-dire, les opinions peu conformes
à celles de l'église romaine, s'y prirent
d'une façon très courte pour y parvenir;
ils proposèrent à leurs sujets la religion
catholique ou la mort. Cette méthode leur
a si bien réussi que les provinces-unies
des Pays-Bas se séparèrent entièrement
de la monarchie espagnole; toute la puissance
de Philippe II fut forcée d'échouer
contre les habitans de quelques marais;
ce profond politique épuisa ses trésors
immenses sans aucun fruit, sinon de maintenir
la religion romaine bien pure, c'est-à-dire,
bien ignorante et bien absurde, dans
ses états dépeuplés, appauvris, dévorés
par des prêtres et des moines, dont le
crédit est assez grand pour commettre
impunément tous les crimes, et même
pour soulever les peuples à volonté contre
l'autorité souveraine, si elle manquait
d'obéissance pour le clergé.

Philippe II trouva dans le duc d'Albe
un fidèle ministre de ses fureurs. Ce bourreau
sanguinaire fit mourir des milliers
d'hommes dans les supplices, sans compter
ceux qui périrent dans les combats. Sa
réputation était si bien établie, que dès
qu'on sut qu'il devait venir gouverner les
Pays-Bas, plus de cent mille familles les
abandonnèrent pour se soustraire à la
cruauté de ce dévot ministre des vengeances
du St.-Père. Dans la vue de réprimer
des excès commis par les protestans que
la violence avait irrités, l'on érigea un
tribunal que cet odieux gouverneur nomma
le Conseil des troubles. Un Espagnol, nommé
Jean de Vargas, en fut déclaré président;
celui-ci, secondant merveilleusement les
vues du duc d'Albe, donna son opinion
dans un latin digne d'un superstitieux
ignorant. Hæretici fraxerunt templa, boni
nihil fecerunt contra, ergo debent omnes
patibulari: les hérétiques ont démoli les
églises, les bons ne s'y sont point opposés,
il faut les pendre tous.

Dans une autre occasion, un homme
ayant été accusé, fut condamné à la mort
sans avoir été ni entendu ni examiné. Peu
de tems après on découvrit l'innocence de
ce malheureux, et les juges montrant du
chagrin de ce qui était arrivé, Vargas
leur dit qu'ils n'en devaient point être fâchés,
parce que l'innocence de cet homme
tournerait au profit de son âme32. Un autre
membre du même tribunal, nommé Hessels,
avait coutume de s'endormir pendant
qu'on jugeait les accusés, et lorsqu'il se
réveillait, il criait, en se frottant les yeux,
au gibet, au gibet!



[32] V. Histoire des Provinces-Unies par Le Clerc,
tom. I, pag. 14. En l'an 1562, J. Téroude, avocat
protestant, fut décapité à Toulouse, en France,
par arrêt du parlement, quoiqu'on ne le trouvât
point coupable; et voici ce qu'on lui dit: M. Téroude,
la cour ne vous trouve aucunement coupable,
cependant bien informé de l'intérieur de votre
conscience, et sachant très bien que vous auriez été
très charmé que ceux de votre malheureuse et réprouvée
religion eussent remporté la victoire, elle
vous condamne à avoir la tête tranchée et tous vos
biens sans exception confisqués. V. l'Histoire ecclésiastique
des églises reformées du royaume de
France. Tome III, liv. 10, pag. 33 et 34.

Il paraît que le parlement de Toulouse actuel
n'a point dégénéré de l'injustice, du fanatisme et
de la férocité de ses prédécesseurs. Ce tribunal,
vraiment digne de la ville où l'inquisition fut
établie pour la première fois, condamna, comme
toute l'Europe le sait, sans aucune preuve juridique,
le malheureux Jean Calas, protestant,
à être rompu vif, pour avoir été vaguement accusé
d'avoir étranglé son fils. Le conseil d'état de
France a depuis cassé cet infâme arrêt et réhabilité
la mémoire de Calas. Mais ses juges exécrables
et voués à l'indignation publique ont eu
l'effronterie d'empêcher que l'arrêt du conseil ne
sortît son execution. C'est aux soins, aux bienfaits
et aux sollicitations de l'illustre Voltaire que la
famille de Calas a été redevable de la justice
qui lui a été rendue.

Note de l'éditeur.



Telles étaient les procédures judiciaires
des substituts du duc d'Albe; quant à lui,
il agissait d'une façon plus sommaire, plus
arbitraire et plus cruelle. Il envoyait sans
forme de procès les accusés au supplice,
et suivant son caprice il les faisait ou
pendre ou décapiter ou brûler; il en faisait
attacher quelques-uns à la queue d'un
cheval, les mains liées derrière le dos,
pour les faire conduire au lieu de l'exécution;
d'autres furent écartelés. En un
mot, ce scélérat se vantait d'avoir fait périr
dix-huit mille hommes par la main du
bourreau. Parmi ceux-ci se trouvent les
noms célèbres des comtes d'Egmont et de
Hoorn, du baron de Batembourg et de
beaucoup de personnes d'une très illustre
naissance. Le crime unique des deux premiers
était d'avoir paru pencher en faveur
de la tolérance quoiqu'ils fussent catholiques
eux-mêmes. Ce monstre n'épargnait
pas même les femmes: il fit périr sur l'échafaud
une dame de qualité, âgée de 84
ans. V. Le Clerc, hist. des Provinces-Unies,
pag. 15, 17, 38, etc.

C'est ainsi que le St.-Père fut obéi et
servi par les plus zélés et les plus dévots
de ses enfans ou de ses bourreaux; telles
sont les cruautés pieusement exercées par
les chrétiens les uns contre les autres.
Cependant les lois les plus sanguinaires,
les persécutions les plus atroces pour des
opinions, les guerres civiles les plus cruelles,
n'ont pu contenter la rage insatiable
de quelques zélateurs, qui ne semblent
respirer qu'au milieu des flots de sang.
Les prêtres furent toujours les conseillers
et les instigateurs des scènes les plus horribles
que le christianisme a fait jouer sur
la terre. Ces hommes divins nous apprennent
eux-mêmes que, dans le fameux Massacre
d'Irlande, il y eut cent cinquante-quatre
mille protestans d'égorgés par les
catholiques; on n'épargna ni les femmes,
ni les vieillards, ni les enfans; et leur
mort fut souvent accompagnée de circonstances
si cruelles, que la plume tombe
des mains quand on veut les rapporter. V.
Rushworth's collection, vol. V. pag. 355.

Quoique le massacre de la St.-Barthélemy,
appellé communément le massacre de
Paris, n'ait pas coûté, peut-être, la vie à
autant de monde que celui d'Irlande, il
fut pourtant accompagné de circonstances
qui doivent le rendre plus odieux que tous
les autres33. Ce massacre ne fut pas dû à
un soulèvement subit de la populace, il
fut prémédité de sang froid; concerté dans
le conseil d'un roi, assisté de sa mère, du
duc d'Anjou, qui depuis régna sous le
nom d'Henri III, du cardinal de Lorraine,
du duc de Guise et du comte de Retz.
Charles IX n'avait alors que 22 ans, et
son frère, le duc d'Anjou, était plus jeune
que lui; cependant l'on voit qu'à cet âge
leur âme était déjà mûre à la cruauté religieuse:
l'on employa les plus indignes
artifices et les plus infâmes trahisons pour
attirer à Paris le roi et la reine de Navarre,
le prince de Condé, l'amiral de Coligny et
les chefs des protestans. En conséquence,
on proposa un mariage entre la sœur du
roi et le prince de Navarre; on parla d'une
prétendue expédition dans les pays espagnols,
dans laquelle l'amiral devait commander
en chef et avoir sous lui tous les
officiers protestans. Cette expédition n'eut
pas lieu, mais le mariage fut accompli,
et l'on profita de cette solennité pour
inonder Paris de sang; celui de la plus
haute noblesse coula dans toutes les rues.
Péréfixe, dans la vie de Henri-le-Grand,
tout évêque qu'il était, parle de cette
journée qu'il appelle action exécrable! qui
n'avait jamais eu et qui n'aura, s'il plaît
à Dieu, jamais de pareille. Mais quoiqu'un
prélat catholique condamne cette horrible
action, le pape, comme on l'a dit, n'en
jugea pas de même; il fit publiquement
l'éloge de cet outrage fait à l'humanité en
présence des cardinaux de la sainte église
romaine. Le roi de France lui ayant fait
part de ce grand événement, le très saint
père lui en fit ses remercîmens, l'en félicita,
l'exhorta de continuer à extirper
l'hérésie; ce qui prouve que sa sainteté
n'était point encore contente du nombre
des victimes que l'on venait d'immoler à
sa fureur. Peut-être aussi le pape voulait-il
faire entendre par là qu'il était à propos
d'établir en France le sacré tribunal de
l'inquisition, qui de toutes les inventions
imaginées par la cruauté sacerdotale, fut
toujours la plus efficace pour tourmenter
les consciences des hommes. Nous allons
donc parler de ce merveilleux instrument
de la cruauté religieuse.



[33] Ce massacre abominable, ainsi que la révocation
de l'édit de Nantes par Louis XIV, ont été
depuis quelques années justifiés par un prêtre
exécrable, nommé l'abbé de Caveyrac, qui par là
a mérité la faveur de plusieurs membres illustres
du clergé de France.

Note du traducteur.



SECTION IX.

De l'inquisition et de ses cruautés.

Jusqu'au commencement du treizième
siècle les princes temporels furent seuls en
droit de faire des lois et des édits pour la
suppression des hérésies et contre les
hérétiques; l'exécution de ces lois était
confiée aux magistrats civils et aux évêques;
mais environ vers l'an 1200, longtems
avant les massacres dont nous venons
de parler, le pape Innocent III s'étant
aperçu qu'il y avait un grand nombre
d'hérétiques en France, surtout à Toulouse
et aux environs, et que la plus terrible
des hérésies, celle qui résistait à l'autorité
des papes, était sur le point de se répandre,
il vit clairement la source de maux si dangereux
pour lui. Les princes séculiers,
soit par une sage politique, soit par
humanité, négligeaient souvent de punir
les hérétiques, de peur de dépeupler et
d'affaiblir leurs états en bannissant ou en
détruisant de bons et d'utiles sujets, les
magistrats civils n'étaient pas toujours
disposés à se servir de leur pouvoir pour
tourmenter et opprimer des chrétiens
leurs semblables, des évêques même craignirent
quelquefois d'aller trop loin dans
les châtimens des hérétiques et d'en faire
un carnage, qui aurait diminué leurs
troupeaux s'ils eussent voulu totalement
extirper les hérésies. En un mot ce pape,
voyant que l'on ne travaillait qu'avec tiédeur
à l'œuvre du Seigneur (c'est ainsi
que l'impie appellait la persécution), tint
conseil avec l'abbé de Cîteaux et avec un
moine espagnol, appellé Dominique, qui
est devenu un saint depuis, pour savoir
ce qu'il fallait faire afin de prévenir le
danger qu'il craignait.

Ce triumvirat décida qu'il fallait ôter
des mains des laïques le droit de persécuter;
l'arracher à tous ceux qui s'étaient
conduits avec tant de tiédeur, pour le
donner à des ecclésiastiques qui par leur
zèle se montreraient dignes de la confiance
de l'église et d'un emploi si saint. En conséquence,
on établit des inquisiteurs; Dominique,
l'un des monstres les plus sanguinaires
qui aient jamais existé, en fut
déclaré le chef, et l'ordre de moines qu'il
avait institué s'est depuis fidèlement acquitté
des fonctions odieuses imaginées
par son pieux fondateur.

Peu de tems après l'établissement de
ces inquisiteurs on leur forma un tribunal
sous le nom d'Inquisition; par ce moyen
la persécution fut réduite en système. On
éleva des édifices dans lesquels on ménagea
des appartemens somptueux pour les
inquisiteurs, et l'on prépara des prisons
affreuses et des cachots terribles pour les
malheureux qui tomberaient entre leurs
mains; on n'oublia pas des bourreaux et
des hommes destinés à leur donner la torture;
enfin il y eut des hommes pieux qui,
sous le nom de Familiers du Saint-Office,
se firent un honneur de devenir les archers
et les satellites des inquisiteurs, qui s'engagèrent
par serment à les défendre au
péril même de leur vie. Non contens de
cette noble fonction, ceux-ci se rendirent
encore les espions et les délateurs de leurs
saints maîtres, et quelque infâme que ce
métier puisse paraître en toute autre circonstance,
il devint honorable quand il
fut exercé en faveur de la religion; les
plus grands seigneurs, des princes mêmes
briguèrent cet emploi sublime, et s'en
glorifièrent dans les pays où cet infâme
tribunal est établi.

Quoique dans ces pays tous les bons
catholiques soient obligés d'informer l'inquisition
de tous les crimes dont elle
prend connaissance, cependant ce devoir
est enjoint plus strictement encore aux
Familiers. C'est ainsi que ce monstre a
plus d'yeux qu'Argus pour veiller aux intérêts
des prêtres, et pour s'opposer aux
opinions contraires à celles d'où viennent
les trésors du clergé; celui-ci, par là,
comme Bryarée, a cent bras pour se défendre
et pour faire une guerre offensive à
ses ennemis.

Outre cette troupe de gens et cet appareil
de choses nécessaires pour conduire
à bien l'œuvre infâme et sanguinaire de la
persécution; pour assurer encore plus
l'église contre les attaques des hérétiques,
ce saint tribunal jouit du pouvoir le plus
illimité. Par-tout où il est établi, les rois
et les princes mêmes sont soumis à sa
juridiction et ont quelquefois éprouvé
des châtimens de sa part.

La rapacité, l'injustice et la cruauté de
ce tribunal ecclésiastique sont aussi illimités
que son pouvoir. Lorsqu'un accusé est
conduit à l'inquisition, on commence à le
dépouiller de tout et même de ses habits;
on s'informe ensuite exactement de ses
biens tant meubles qu'immeubles, et pour
l'engager à ne rien céler, on lui promet
solennellement que tout lui sera rendu
lorsqu'il sortira de la maison en cas qu'il
se trouve innocent; cependant il est rare
qu'on lui tienne parole, surtout s'il est
opulent; il est aussi difficile pour un
homme bien riche de sortir de l'inquisition
que pour un câble de passer par le
trou d'une aiguille. Si l'on ne tire pas de
plein gré les aveux dont les inquisiteurs
ont besoin, ils emploient les menaces et
ensuite les tortures; quand on leur a découvert
ce qu'on possède, les inquisiteurs
communément font vendre sur-le-champ
les biens du prisonnier à l'encan, parce
que, suivant la remarque de M. Dellon,
ces scélérats sont d'avance très résolus à
ne rien restituer.

Ce tribunal est si injuste que souvent
des personnes demeurent plusieurs mois
dans ses prisons sans qu'on leur apprenne
le crime dont elles sont accusées; au lieu
de les en instruire, le tribunal leur demande
à elles-mêmes si elles savent la
cause de leur détention: comme souvent
les prisonniers l'ignorent, et par conséquent
ne peuvent la dire, on les avertit
de tâcher de se rappeller les crimes dont
connaît le tribunal du Saint-Office, et
dont ils peuvent s'être rendus coupables,
et on les conjure par les entrailles de la
miséricorde de Jésus-Christ (c'est la formalité),
d'en faire une confession pleine et
entière, vu que c'est là le seul moyen de
recouvrer leur liberté et leur vie. Si par
toutes ces voies l'on ne peut déterminer
le prisonnier à confesser ou à s'accuser
lui-même, l'on a recours aux menaces et
aux tortures pour l'y forcer; quand elles
ont été employées sans succès, comme il
arrive quelquefois, on lui laisse entrevoir
une partie de ce dont il est accusé dans
l'espérance de tirer quelque chose de plus;
mais jamais on ne lui fait connaître ses
accusateurs, qui ne lui sont point confrontés;
par là il est souvent arrivé que
des personnes parfaitement innocentes de
ce dont elles avaient été accusées, ont
subi les châtimens les plus cruels et les
plus injustes, et même ont été mises à
mort.

Une nouvelle preuve de l'iniquité de cet
odieux tribunal, c'est que l'on y reçoit le
témoignage et les délations des personnes
infâmes, et même de celles qui ont été
convaincues de parjure. En un mot telle
est l'indignité et la barbarie de l'inquisition,
que non-seulement les maris sont
admis comme témoins contre leurs femmes
dans le cas d'hérésie, mais encore sont
forcés de se rendre leurs délateurs; par
la même raison les femmes sont admises à
déposer contre leurs maris, les parens
contre leurs enfans, les enfans contre
leurs parens; et même pour y inviter les
enfans on leur promet souvent une portion
des biens de leurs parens en cas que
ceux-ci soient convaincus. C'est ainsi que
ce tribunal infernal encourage le parricide,
et soudoye les enfans pour les déterminer
à faire expirer leurs parens dans des tourmens
affreux. D'où l'on voit clairement
que les crimes les plus atroces, quand
on les commet pour le bien de l'église,
changent de nature, sont sanctifiés et
deviennent des actions légitimes et méritoires.

Les cruautés exercées par ce tribunal,
que l'on a l'impiété de nommer saint,
sont aussi surprenantes que terribles. Il y
en a, sans doute, un grand nombre que
l'on a soigneusement dérobées à la connaissance
du public; mais il faudrait des volumes
pour décrire ceux que l'on connaît,
si l'on voulait en donner des détails; cependant
on a beaucoup écrit là-dessus;
quelques ouvrages ont été publiés par
ceux mêmes qui avaient eu le bonheur de
se tirer des mains de ces tigres altérés de
sang; on ne se propose donc ici que de
donner une idée de la scélératesse et de
la barbarie de l'inquisition, en faveur des
personnes qui n'auraient pas été à portée
de consulter les ouvrages qui traitent de
cette matière, tels que l'histoire de l'inquisition
par Limborch, de laquelle nous
avons tiré la plupart des faits qui sont ici
rapportés.

Lorsqu'un accusé est arrêté par ordre
de l'inquisition, on le jette dans un cachot
obscur, où il demeure quelquefois pendant
des années entières, et pour l'ordinaire
tout seul; on ne lui fournit aucun
livre, pas même de dévotion, ni rien de
ce qui pourrait contribuer à adoucir ses
peines; au contraire, on s'étudie à les aggraver
par tous les moyens imaginables.
Un silence profond règne dans cette région
de la douleur; si un prisonnier récite ses
prières à haute voix, on a la témérité de
se plaindre, un géolier lui ordonne de se
taire, et en cas de récidive il est battu
sans miséricorde. Un prisonnier incommodé
d'une toux, eut ordre de ne point
tousser: comme il répondit qu'il ne pouvait
faire autrement, il fut tellement battu
qu'il expira sous les coups.

Quoiqu'une pareille prison accompagnée
de circonstances si désolantes soit déjà un
châtiment très rigoureux, suffise quelquefois
pour faire tourner la cervelle aux
malheureux qui l'éprouvent, en fasse périr
d'autres, en détermine quelques-uns
à se donner la mort34, cependant tout cela
n'est encore qu'une très petite partie des
souffrances qu'endurent ceux qui tombent
entre les mains des inquisiteurs. Ces monstres
infligent les tourmens les plus inouis
aux malheureuses victimes de leur rage:
l'objet de ces tourmens est de forcer les
prisonniers à s'accuser eux-mêmes ou
d'autres, et souvent ils s'accusent eux-mêmes
et les autres à faux.



[34] M. Dellon, qui a écrit une Relation de l'inquisition
de Goa, nous dit que durant son séjour
dans les prisons de l'inquisition il pensa devenir
fou, et que souvent il fut tenté de se donner la
mort.



Dans le tems que l'inquisition était
établie en Flandre, des femmes accusées
de sorcellerie et d'avoir commerce avec
le diable, nièrent le fait à l'interrogatoire:
mais ayant été mises à la torture, elles
confessèrent tout ce dont on les accusait,
et dirent entre autres choses que le diable
les avait connu charnellement: elles se
rétractèrent ensuite lorsqu'on les conduisait
au lieu de l'exécution, et l'on pouvait
les en croire, disant que c'était la rigueur
des tourmens qui leur avait arraché cet
aveu, ce qui ne les empêcha point d'être
brûlées vives.

Les inquisiteurs n'omettent rien pour
effrayer les prétendus criminels qu'ils ont
entre les mains, et se font un devoir d'aggraver
toutes leurs peines. L'endroit où
l'on donne la torture est communément
une chambre obscure et souterraine, tendue
de noir, et éclairée par des chandelles.
Le bourreau vêtu de noir, semblable
à un démon, paraît devant le prisonnier
et lui montre les instrumens de la torture.
Les accusés, soit hommes, soit femmes ou
filles, sans égard pour la pudeur, sont
dépouillés tout nuds, après quoi on les
couvre d'un habillement fort mince qui
prend exactement les corps, ou bien on
ne leur donne qu'un calleçon de toile
pour couvrir leur nudité.

Les tortures que l'on emploie sont de
différentes espèces; il y en a un très grand
nombre et elles peuvent passer pour vraiment
infernales. L'une de ces tortures
consiste à lier les mains de l'accusé derrière
le dos; on lui attache des poids
énormes aux pieds, après quoi on l'élève
à l'aide d'une poulie à laquelle on fait toucher
sa tête; on le tient suspendu quelque
tems de cette manière, afin de distendre
tous ses membres et ses jointures;
pour lors on le laisse retomber tout d'un
coup de manière cependant que ses pieds
ne touchent point la terre; par cette secousse
subite ses bras et ses jambes se trouvent
disloqués: on réitère la même chose
deux ou trois fois, et suivant le rapport
de Piazza, qui avait été lui-même l'un des
juges de l'inquisition, on fustige cruellement
ces malheureux pendant qu'ils sont
ainsi suspendus.

Voici une autre méthode dont l'inquisition
se sert pour donner la question. On
place un réchaud rempli de charbons ardens
sous la plante des pieds du malheureux
que l'on applique à la torture; on
les a préalablement frottés de lard afin
que la chaleur devienne plus cuisante.
Mais pour ne point trop nous arrêter sur
un sujet si révoltant, nous nous contenterons
de rapporter encore un seul exemple
de la cruauté sacerdotale des infâmes
suppôts de l'inquisition. Ils ont une auge
de bois creusé, assez ample pour contenir
un homme couché dans toute sa longueur;
au fond de cette auge est une barre
de fer fixée en travers, sur laquelle on
pose le prisonnier couché sur son dos, de
manière que ses pieds soient beaucoup
plus élevés que sa tête. Quand il est dans
cette posture, ses cuisses et ses bras sont
liés avec de petites ficelles que l'on peut
serrer par des tourniquets et que l'on fait
entrer jusqu'aux os au point de les faire
disparaître. Cependant ce n'est là que le
commencement des tourmens qu'on fait
subir à l'accusé; on lui met sur la bouche
et sur les narines une étoffe mince, et pour
lors on fait tomber de haut un petit filet
d'eau sur la bouche du malheureux, ce
qui fait enfoncer le morceau d'étoffe jusqu'au
fond de sa gorge, ensorte qu'il lui
est impossible de respirer, par là il semble
entrer en agonie: lorsqu'on a retiré
le morceau d'étoffe, ce que l'on fait pour
qu'il puisse répondre à l'interrogatoire,
il est ordinairement rempli de sang, et
ceux qui ont souffert ce genre de supplice
disent qu'il leur semblait qu'on leur faisait
sortir les boyaux par la bouche. La
répétition de ces tortures semble être une
mort multipliée, ou, suivant l'expression
de Shakespeare, c'est mourir plusieurs fois
avant la mort.

Telles sont les inventions infernales
imaginées par les prêtres du Dieu des
miséricordes! en effet l'enfer, à l'exception
de sa durée, pourrait-il être pire que
la sainte inquisition? Les démons les plus
pervers peuvent-ils être plus cruels et
plus inhumains que ces inquisiteurs religieux?
Pour continuer d'inspirer contre
ces hommes exécrables l'indignation qu'ils
méritent, je rapporterai quelques exemples
des supplices qu'ils ont fait souffrir
à des personnes assez malheureuses pour
tomber entre leurs mains.

M. William Lithgow, Écossais, voyageant
pour satisfaire sa curiosité, eut le
malheur d'être déféré à cet infâme tribunal.
Après avoir souffert des tourmens
inouïs, il fut condamné à être brûlé vif
comme hérétique, mais les inquisiteurs,
peu contens de le condamner à une mort
si douloureuse, voulurent encore lui faire
éprouver onze tortures; en voici une qu'il
rapporte lui-même. On commença par le
dépouiller nud, on le fit mettre à genoux
tandis que ses bras étaient tenus en l'air;
on lui ouvrit la bouche avec des outils
de fer, et on lui fit avaler de l'eau jusqu'à
ce qu'elle découlât de sa bouche; alors
on lui passa une corde au col, et on le fit
rouler sept fois la longueur de la chambre,
ce qui pensa l'étrangler. Pour lors on
lui attacha une corde mince autour des
deux gros doigts des pieds, on le suspendit
la tête en bas, et puis on coupa la corde
qu'il avait autour du col; on le laissa dans
cet état jusqu'à ce qu'il eût dégorgé toute
l'eau qu'il avait bue, après quoi il demeura
long-tems à terre comme mort; ce fut
alors que par un bonheur imprévu il fut
délivré de prison et revint en Angleterre.

Une dame très pieuse, accusée d'hérésie,
fut mise à l'inquisition de Séville avec ses
deux filles vierges, et une nièce mariée.
On employa différentes tortures pour les
engager à s'avouer coupables, pour découvrir
les personnes de leur secte, et
sur-tout pour qu'elles s'accusassent réciproquement;
mais ce fut vainement. L'inquisiteur
les trouvant obstinées, fit venir
devant lui une des filles, sous prétexte
de conférer avec elle en particulier; il lui
dit qu'il prenait beaucoup de part à ses
peines et feignit de vouloir la consoler;
après l'avoir ainsi séduite, lui avoir fait
croire qu'il prenait un intérêt très sincère
aux malheurs de sa famille, lui avoir fait
espérer qu'il lui rendrait de bons offices
pour recouvrer la liberté, ce traître l'exhorta
d'avouer ce qui la regardait elle-même
et de découvrir tout ce qu'elle savait
sur sa mère, ses sœurs, sa tante et
quelques autres personnes qui n'avaient
point encore été arrêtées, promettant
avec serment que, si elle voulait lui parler
avec franchise, il trouverait le moyen
de faire cesser leurs infortunes et de les
remettre en liberté. Ces caresses tirèrent
de cette fille des aveux que les tourmens
n'avaient pu lui arracher; séduite par les
promesses et les sermens réitérés de l'inquisiteur,
elle lui découvrit tout ce qu'il
voulait savoir. Alors cet infâme parjure,
une fois parvenu à ses fins, fit appliquer
cette infortunée à la question la plus
cruelle, elle chargea pour lors et sa mère
et ses sœurs, qui furent pareillement appliquées
à la question, et toutes furent
brûlées vives sur le même bûcher.

Quelqu'horrible que soit l'exemple qui
vient d'être rapporté, celui qui suit ne
lui cède en rien, et même il paraîtra plus
cruel à de certains égards. Une femme de
qualité, nommée Bohorquia, épouse du
seigneur d'Higuère en Espagne, quoique
grosse de six mois, fut arrêtée par l'inquisition,
uniquement parce que sa sœur,
qui avait été pareillement arrêtée et qui
fut ensuite brûlée, avait déclaré dans la
torture qu'elle l'avait entretenue de sa
façon de penser. La dame Bohorquia accoucha
dans sa prison; au bout de quinze
jours elle fut resserrée très étroitement et
traitée avec la même dureté que les autres
prisonniers; la seule consolation qu'elle
avait, était due à une jeune fille qu'on lui
avait donnée pour compagne et qui fut par
la suite brûlée pour sa religion; mais cette
consolation fut bientôt changée dans la
plus cruelle des afflictions, car cette malheureuse
compagne fut arrachée d'auprès
d'elle pour subir la torture, et on ne la
lui ramena qu'ayant tous les membres disloqués,
spectacle affreux, très propre à
faire sentir à la dame le traitement qu'elle
devait attendre pour elle-même. A peine
la jeune fille eut-elle commencé à se rétablir,
que l'on vint prendre madame
Bohorquia pour lui faire subir les mêmes
tortures. Après avoir souffert des tourmens
qui pensèrent lui coûter la vie, elle fut
remise toute expirante dans sa prison où
elle mourut en effet au bout de huit jours.
Pour combler la mesure de la perversité
des inquisiteurs, il se trouva par la
suite que cette dame était parfaitement
innocente de ce dont on l'accusait; et les
inquisiteurs, qui l'avaient cruellement
assassinée, la déclarèrent eux-mêmes
telle.

On a déjà ci-devant observé que tous
ceux ou celles à qui l'inquisition fait donner
la torture sont, sans distinction de
sexes, dépouillés tout nuds, au mépris
des règles de la pudeur. Quelles réflexions
ne fait pas naître une conduite si étrange!
quel mélange abominable de barbarie et
de lubricité! quelle doit être la situation
d'une femme honnête, quand elle se
voit exposée aux regards avides de ces
monstres sacrés, qui sans égards pour la
faiblesse de son sexe, pour ses charmes,
pour ses pleurs, assouvissent sur elle leur
tyrannie et leur rage!

Non, les peuples les plus sauvages ne
nous fournissent point d'exemples d'une
pareille barbarie exercée sur un sexe enchanteur.
Cependant c'est ainsi que les
femmes ont été traitées au sein des nations
qui se disent chrétiennes et policées! C'est
ainsi que des princes et des peuples dévots
permettent que l'on tourmente souvent
l'innocence et la piété! Des scélérats
coupables de ces cruelles infamies, que
l'on devrait exterminer de dessus la surface
de la terre, où ils sont un scandale
pour la religion en général et pour le
christianisme en particulier, jouissent non-seulement
de la vie, mais encore sont comblés
d'honneurs, de richesses et de pouvoir.

SECTION X.

De l'exécution de ceux que l'inquisition
a condamnés.

Pour terminer le tableau que l'on vient
de tracer d'un tribunal qui semble avoir
transporté l'enfer sur notre globe, il paraît
nécessaire de décrire en peu de mots la
façon dont on fait mourir les prétendus
criminels que les inquisiteurs jugent
dignes de la mort.

Lorsque l'inquisition a indiqué un auto
da fe, c'est-à-dire, un acte de foi (c'est
ainsi que l'on nomme les jours où l'on
exécute les malheureux accusés), ce jour
est un jour de triomphe pour l'église et
de réjouissances pour le peuple d'Espagne
et de Portugal. Les inquisiteurs se montrent
alors dans toute leur insolence ou
leur gloire, et se présentent à la vénération
d'une populace qui applaudit à leurs forfaits.
Des rois et des reines accompagnés
de toutes leurs cours ont souvent assisté à
cet horrible spectacle, et ont été les témoins
des tourmens que l'on fait subir en
public à ces malheureuses victimes du
clergé. Un inquisiteur espagnol lui-même
appelle cette solennité un spectacle horrible
et qui fait trembler. Les juges, un
grand nombre de nobles, d'officiers militaires,
de pieux dévots, d'ecclésiastiques
et de moines marchent en procession
pour accompagner les infortunés qui doivent
être immolés à la cruauté religieuse.

La façon dont on les exécute est d'une
cruauté qui révolte, et qui prouve, jusqu'à
quel point le fanatisme et la superstition
sont capables d'étouffer dans des peuples
entiers les sentimens de la nature. Les
femmes elles-mêmes vont prendre part à
ce spectacle; loin d'en être attendries, elles
se font un mérite de contempler les tourmens
affreux de ceux que la religion proscrit.
Que dis-je! elles se croiraient coupables
si elles ne donnaient des signes d'approbation
et de plaisir. Voici des détails
que l'on tient de deux témoins oculaires.

Les malheureux, qui ont été condamnés
à être brûlés vifs, sont placés sur un banc
ou sur une estrade de douze pieds de haut
et attachés à des poteaux qui soutiennent
l'estrade. Deux jésuites montent à une
échelle pour s'approcher des juifs ou des
hérétiques afin de les engager à se réconcilier
arec la sainte église romaine. Si
après une exhortation réitérée ils refusent
de le faire, les jésuites leur disent que le
diable est prêt à s'emparer de leurs âmes
pour les emporter en enfer. Après cet
avertissement charitable, le peuple demande
à grands cris qu'on les brûle, en
disant que l'on fasse le poil à ces chiens35.
Cela s'exécute en leur poussant dans le
visage des balais enflammés, ce que l'on
continue jusqu'à ce que les balais soient réduits
en charbons. Cette cérémonie est
accompagnée d'acclamations que l'on n'entend
dans aucune autre occasion; en effet,
il n'y a point de spectacle qui paraisse
plus amusant à un Espagnol ou un Portugais.
Alors on met le feu aux fagots dont
le bûcher est composé; mais comme on a
soin que la flamme ne monte pas plus haut
que les genoux, les malheureux sont plutôt
grillés que brûlés, et souvent l'on fait
durer leurs tourmens pendant deux heures
entières.



[35] L'on voit par là que les prêtres sont parvenus
à dépraver tellement les cœurs de ces dévots
catholiques, qu'un homme qui ne pense pas
comme eux ne leur paraît être qu'un chien. C'est
ainsi que les prêtres inspirent la charité à ceux
qu'ils instruisent!



Je trouve dans l'auteur de qui j'emprunte
ces détails, que durant une de ces exécutions
le feu roi de Portugal, accompagné
de ses frères, était à une fenêtre si proche
du bûcher de l'un de ces malheureux qu'il
fut à portée d'entendre la harangue pathétique
que celui-ci lui adressait, tandis
qu'on le brûlait à petit feu; quoiqu'il demandât
pour toute grace qu'on lui donnât
un plus grand nombre de fagots afin de
terminer ses tourmens, il ne put obtenir
cette grâce de sa majesté. Un témoin oculaire
de cette scène dit que pour lors son
dos et sa partie postérieure étaient déjà
entièrement consumés, et que tandis qu'il
parlait encore son estomac s'ouvrit tout
d'un coup. Telle est la dureté de ces cannibales
chrétiens!

Dans un de ces actes de foi que l'on
célébrait en Espagne, la reine, qui était
la fille du roi de France, se trouva présente,
lorsqu'on allait brûler une fille
juive d'une très grande beauté et qui avait
à peine dix-sept ans. Cette pauvre infortunée
s'adressant à la reine la conjura
d'être exemptée d'un si cruel supplice.
«Grande reine! lui dit-elle, votre présence
n'apportera-t-elle point quelqu'adoucissement
à ma peine? considérez
ma jeunesse; faites attention que je suis
condamnée pour une religion que j'ai
sucée avec le lait de ma mère.» La
reine détourna les yeux en pleurant, et
fit connaître qu'elle se sentait vivement
touchée du sort de cette infortunée, mais
qu'elle n'osait intercéder pour elle, ni
dire un mot en sa faveur. On dit que Philippe
III ayant aperçu un juif condamné
par l'inquisition, qui marchait en chantant
à son supplice, ne put s'empêcher de
dire qu'il fallait que ce malheureux fût
bien persuadé de sa religion. Les inquisiteurs
scandalisés de ce propos lui en
demandèrent une réparation solennelle: on
fit tirer une palette de sang au roi, et ce
sang fut brûlé par la main du bourreau.

Tels sont les effets de la cruauté religieuse;
car c'est là vraiment le nom que
l'on doit donner à ces crimes commis sous
le prétexte de servir la religion. Mais il
faut être ou bien stupide ou bien endurci
dans ses préjugés pour ne pas s'apercevoir
que c'est uniquement les intérêts du
clergé que ces forfaits ont pour objet. En
effet nous devons rester convaincus que
le zèle prétendu pour la religion, qui se
montre par des persécutions et des violences,
n'est fondé que sur des vues temporelles;
ne se propose jamais que de
satisfaire l'orgueil, l'avarice, l'ambition;
ne peut partir que d'un caractère cruel et
corrompu.

Des misérables sans religion et sans
mœurs, et privés des sentimens les plus
communs de la probité, ont inventé et
répandu un grand nombre de contes fabuleux
et de dogmes absurdes, propres
à faire prendre à un petit nombre d'hommes
pervers de l'ascendant sur le reste du
genre humain. A l'aide de ces inventions,
ils tirent l'argent des peuples, ils s'enrichissent
eux-mêmes, ils se font craindre
et respecter. C'est pour conserver ces
avantages usurpés qu'ils parviennent à
briser les liens les plus sacrés de l'humanité
et à rendre les rois, les magistrats et
les peuples également imbécilles, les complices
et les ministres de leurs horribles,
cruautés.

SECTION XI.

Des persécutions excitées par les prêtres
protestans.

Les persécutions et les cruautés religieuses
qui ont été rapportées jusqu'ici comme
exercées par les chrétiens, sont empruntées
des catholiques romains, et se sont
pratiquées dans l'église depuis le tems où
le pape et son clergé ont obtenu un pouvoir
sans bornes dans la chrétienté. Si
nous n'avions pas un si grand nombre de
preuves convaincantes de la barbarie exercée
par des prêtres de Jésus-Christ, comment
aurait-on jamais pu s'imaginer que
ceux qui s'étaient si fort élevés contre la
persécution et qui se donnaient pour les
prédicateurs d'un évangile de paix, dans
le tems où ils étaient eux-mêmes persécutés,
deviendraient un jour des monstres
de cruauté et les plus violens des persécuteurs?
Cependant la chose est souvent
arrivée et elle arrivera toujours. Il est évident
que les plus distingués parmi les
premiers réformateurs sont devenus persécuteurs
en théorie et dans la pratique
toutes les fois qu'ils ont eu le pouvoir en
main; pour lors ils ont enseigné de vive
voix et par écrit que la persécution était
une chose louable et nécessaire; par là ils
ont contredit tout ce qu'ils avaient antérieurement
dit en faveur de la tolérance,
dans un tems où ils étaient eux-mêmes les
victimes de la persécution: on leur doit
la justice de convenir qu'ils ont très fidèlement
pratiqué les maximes violentes
qu'ils ont enseignées.

Luther, Mélanchton, Zwingle, Bucer,
Beze, Farel et sur-tout Calvin, se sont
montrés de très ardens persécuteurs. Ce
dernier s'est distingué par un infâme traité,
qu'il écrivit en faveur de la persécution,
et encore plus par les persécutions
qu'il suscita contre plusieurs hommes de
mérite. Castillion ou Castalion, homme
éminent par son savoir et ses mœurs, fut
injurié et persécuté par lui uniquement
parce qu'il n'était point de son avis sur
la prédestination, le libre arbitre, l'élection,
le cantique des cantiques, et la
descente de Jésus-Christ aux enfers. Ce
fut encore par les soins de Calvin, que
Servet fut emprisonné et brûlé comme
hérétique36. Le pauvre Servet fut traité
dans la ville protestante de Genève, de
la même manière qu'il eût pu l'être dans
l'inquisition romaine; on lui confisqua
tous ses biens et une somme considérable
d'argent; on l'enferma dans un cachot où
il fut en proie à la vermine, et l'on finit
par le faire périr sur un bûcher.



[36] Quelques jours avant le jugement de Servet,
Calvin écrivait à un ami qu'il espérait que sa
sentence irait au moins à la mort (saltem fore
capitalem). Théodore de Beze écrivit un traité
pour prouver la légitimité de punir les hérétiques.
Pierre Dumoulin, fameux théologien protestant
et pasteur de l'église réformée de Paris, publia
en 1618 un livre intitulé l'Anatomie de l'Arminianisme,
dans lequel il appelle les remontrans,
des hérétiques, des sectaires, des novateurs,
des monstres, des scélérats, des blasphémateurs,
des insolens, etc. Il ajoute que quiconque ne
croit pas en Jésus-Christ, n'est point un enfant de
Dieu, et par conséquent n'a aucun droit à la possession
des biens temporels, quand même il posséderait
d'ailleurs toutes les vertus sociales. Voyez
Brandt. Histoire de la réform..



Pour faire connaître l'esprit qui animait
Calvin, je vais rapporter les plaintes
que Castalion faisait contre lui au sujet
des traitemens qu'il avait essuyés, de sa
part. Il dit en parlant à Calvin: «Dans
un libelle écrit en français, vous m'appellez
un blasphémateur, un calomniateur,
un méchant, un chien aboyant,
un ignorant, une bête, un impudent,
un imposteur, un corrupteur impur de
l'écriture sainte, un homme qui se moque
de Dieu, un contempteur de toute
religion, un insolent, un chien impur,
un impie, un libertin, un esprit dépravé,
un vagabond, un fripon, etc.»

Nous ne devons point être surpris qu'un
homme d'un caractère aussi emporté que
Calvin, ait pu enseigner que Dieu prédestinait
un grand nombre de ses créatures
à la damnation éternelle. Une pareille
opinion me paraît devoir naturellement
découler de la méchanceté du caractère
de cet homme; il y a tout lieu de soupçonner
qu'en général les opinions des
hommes, dépendent bien plus qu'on ne
pense de leurs dispositions naturelles.

Cette cruelle persécution que Calvin fit
éprouver à Castalion fut approuvée par
Mélanchton, par Bucer, par Farel. Le
premier écrivait dans une lettre à Bullinger
que le sénat de Genève avait très bien
fait de mettre à mort l'hérétique, et qu'il
était surpris qu'il y eût des gens qui blâmassent
une pareille sévérité. Le second
dit charitablement et pieusement dans un
sermon public qu'on aurait dû lui arracher
les boyaux et les déchirer en pièces. Farel,
le troisième, dit avec autant de charité
chrétienne qu'il eût mérité de mourir de
dix mille morts.

Il n'est pas douteux que Calvin ne fût
un homme de grands talens, très savant,
très zélé, très utile à la réformation; mais
il ne se faisait aucun scrupule d'accuser,
de diffamer, de calomnier ses confrères;
de les traiter de prévaricateurs et d'hypocrites,
d'aller jusqu'à prendre Dieu à témoin
de faussetés évidentes, de persécuter
ses ennemis jusqu'à la mort. C'est au
lecteur à donner à ce sublime réformateur
les qualifications qu'une pareille conduite
semble mériter; au moins est-il certain
que sa façon d'agir, ainsi que celle
des théologiens dont nous venons de parler,
confirme le jugement que nous avons
ci-devant porté des saints et des pères de
l'église chrétienne; je veux dire qu'il y a
des hommes qui ont beaucoup de religion
dans la tête et qui n'ont point de vertu
dans le cœur.

Cet esprit atroce et persécuteur qui animait
ces merveilleux réformateurs s'est
assez généralement emparé des églises réformées.
Il serait difficile et même impossible
de nommer une seule église ou secte
parmi les protestans, qui, ayant eu le pouvoir
en main, n'ait point persécuté. La
Suisse, la Hollande et notre propre pays
nous fournissent une infinité d'exemples
de persécutions protestantes.

Les églises de Bâle, de Berne, de Zurich,
de Schaffhouse, dans les lettres qu'elles
écrivirent aux magistrats de Genève, applaudirent
au traitement odieux qu'ils
avaient fait à Servet, et se rendirent coupables
elles-mêmes de semblables cruautés.

Valentin Gentilis, natif de Cozance en
Italie, eut le malheur de tomber dans
quelques opinions erronées sur la trinité:
il prétendait que le père seul était dieu
par lui-même, qu'il était incréé, essentiateur,
ou celui qui donne l'essence à tous
les êtres, mais que le fils était essentié, ou
dérivait son essence du père, et par conséquent
qu'il n'était pas dieu par lui-même,
quoique pourtant il le reconnût pour vrai
dieu. Il raisonnait à-peu-près de là même
manière sur le compte du saint-esprit; il
faisait des trois personnes, trois esprits
éternels distingués par une subordination
graduelle, en réservant la monarchie au
père qu'il appellait le seul dieu. Ce théologien,
forcé de se sauver de son pays à
cause de sa religion, vint se réfugier à
Genève, comme dans un lieu d'asyle, mais
il se trouva bien trompé; il fut obligé
d'abjurer ses opinions, condamné à une
rude pénitence: on le conduisit dans les
rues en chemise, les pieds et la tête nuds,
une torche au poing, et on lui enjoignit
de ne point sortir de la ville sans permission
expresse. Nonobstant ces défenses, il
trouva le moyen de s'évader, et se retira
dans le canton de Berne, où il fut encore
bien plus maltraité, car il y fut arrêté,
emprisonné, décapité37.



[37] M. Keysler dit dans ses voyages que la façon
de penser des Genévois est maintenant bien changée
relativement à la persécution; il assure que
l'on n'y parle qu'avec horreur du supplice de
Servet, et que les ecclésiastiques eux-mêmes désireraient
que cette aventure fût mise en oubli.
Tome I, p. 173.

Cependant l'exemple du célèbre Jean-Jacques
Rousseau qui, par ses écrits, s'est illustré lui-même,
ainsi que sa patrie, prouve que le levain de la
persécution est bien loin d'être éteint dans le
cœur des Genevois. Ce philosophe a essuyé depuis
des persécutions très vives de la part du clergé
de la principauté de Neufchâtel, qui ne s'est
point oublié dans cette occasion. On sait que ce
clergé très insolent a, nonobstant la protection
du roi de Prusse, son souverain, persécuté M.
Petitpierre, pasteur réformé, pour avoir osé soutenir
que Dieu était trop bon pour permettre que
les peines de l'enfer fussent éternelles; mais le
clergé pour ses intérêts en ce monde s'obstine
à être éternellement damné dans l'autre.

Note de l'éditeur.



L'on pourrait encore citer un grand
nombre d'exemples de persécutions exercées
par toutes les églises protestantes
dont on vient de parler. On publia à
Zurich un édit très sévère contre les anabaptistes,
ou contre tous ceux qui se
feraient baptiser de nouveau; plusieurs de
ces hérétiques furent punis de mort; l'un
d'entr'eux fut condamné à être noyé d'une
façon très burlesque par Zwingle, qui dit
en quatre mots qui iterum mergit, mergatur;
que celui qui se rebaptise soit noyé.

L'esprit d'intolérance et de persécution
a long-tems régné en Hollande parmi les
réformés, et s'est fait sentir avec fureur
dans ce pays. Les animosités éclatèrent
d'abord entre les Luthériens et les Calvinistes,
qui, selon la remarque de Chandler,
dès l'enfance de la réformation s'anathématisaient
les uns les autres, à cause de
la diversité de leurs opinions au sujet de
l'eucharistie, et qui regardaient la douceur
et la tolérance comme des choses
intolérables. Par la suite ce zèle se porta
contre les anabaptistes dont plusieurs furent
mis à l'amende, emprisonnés, bannis.
Enfin il s'éleva une querelle furieuse
entre les gomaristes ou vrais calvinistes et
les arminiens; elle occasionna une violente
persécution, dont les derniers furent
les victimes; ceux-ci furent par la suite
appellés remontrans.

Jacob Arminius, l'un des professeurs
de théologie de l'université de Leyde,
disputant sur la doctrine de la prédestination,
s'avisa de s'écarter de l'opinion
de Calvin à ce sujet; il trouva dans Gamarus,
son collègue, un puissant adversaire.
Celui-ci soutenait que, par un décret éternel,
Dieu avait décidé ceux d'entre les
hommes qui seraient sauvés ou damnés.
Comme ce dernier sentiment était celui
de la plus grande partie du clergé des
provinces-unies, il s'efforça de décrier
Arminius et sa doctrine; on refusa tous
les accommodemens, on excita les magistrats,
en leur montrant la nécessité d'extirper
l'arminianisme et de détruire les
arminiens, que l'on traitait de peste, de
diables, de mamélukes. On disait hautement
dans les chaires qu'il fallait tout
entreprendre, qu'il fallait en user comme
Élie avec les prêtres de Baal; lorsque le
tems de l'élection des nouveaux magistrats
fut arrivé, les prédicans demandaient à
Dieu des hommes dont le zèle allât jusqu'à
répandre le sang. En un mot le magistrat
se conformant à l'humeur massacrante de
ses guides spirituels, de ses doux pasteurs,
persécuta cruellement les pauvres remontrans;
plusieurs de leurs ministres furent
chassés du pays si subitement, qu'on ne
leur laissa pas même le tems de régler
leurs affaires, ou de se pouvoir d'argent
pour vivre dans le lieu de leur bannissement.
Beaucoup d'autres personnes furent
obligées de s'expatrier; le savant Grotius
fut condamné à une prison perpétuelle,
dont il se tira par l'adresse de sa femme;
le grand-pensionnaire Barnevelt, pour
avoir favorisé le parti des remontrans,
eut la tête tranchée.

Personne n'ignore avec quelle furie l'esprit
persécuteur exerça ses ravages en
Angleterre immédiatement après la réformation,
et cet esprit s'y est depuis ranimé
très vivement à plusieurs reprises. Sous le
règne de Henri VIII, ce prince fournit à
la persécution une épée à deux tranchans
qui blessait également les protestans et les
catholiques. Édouard VI n'étant qu'un
enfant, fut gouverné par son conseil et
sur-tout par Cranmer, qui engagea ce
prince à faire périr plusieurs personnes
pour leurs opinions religieuses, mais il ne
s'y prêta qu'avec tant de répugnance, que,
se trouvant, pour ainsi dire, contraint
par cet archevêque de signer un arrêt qui
condamnait Jeanne Bocher à être brûlée
vive pour quelques opinions fanatiques
au sujet du Christ, Édouard ne put s'empêcher
de verser des larmes, et dit que
s'il faisait un péché ce serait l'archevêque
qui en répondrait devant Dieu. Comme
Cranmer lui-même devint martyr sous le
règne suivant, nous avons tout lieu de
croire que plusieurs de ceux qui ont souffert
le martyre ne manquaient pas de la
volonté, mais de la puissance nécessaire
pour faire d'autres martyrs.

La reine Élizabeth, quoiqu'à bien des
égards elle fut très grande princesse, avait
dans son caractère beaucoup de la hauteur
et de la sévérité de son père, et quoique
sous le règne de sa sœur Marie elle eût
vu et même eût éprouvé les effets cruels
de la persécution au point qu'elle eut assez
de peine à sauver sa propre vie, elle
ne laissa pas de persécuter non-seulement
ses propres sujets, mais encore des étrangers,
qui étaient venus se réfugier dans
ses états pour échapper aux cruautés qui
s'exerçaient dans leurs pays; ils furent
sans doute bien étonnés de trouver en
Angleterre les mêmes traitemens; en effet
quelques-uns d'entr'eux furent fouettés,
emprisonnés, bannis, et d'autres furent
mis à mort, entr'autres deux dont l'un
avait une femme et neuf enfans: ce malheureux
demandait pour toute grâce,
qu'on lui permît de sortir du royaume
avec sa famille, mais ce fut vainement;
tous deux anabaptistes furent brûlés vifs
à Smithfield.

Quoique le roi Jacques I eût été élevé
dans le presbytérianisme, et rendît graces
à Dieu, lorsqu'il était en Écosse, d'être à
la tête d'une église la plus pure qui fût au
monde; cependant quand il parvint à la
couronne d'Angleterre il persécuta les
membres de son ancienne église, ainsi que
tous ceux qui n'adoptaient pas les opinions
des épiscopaux d'Angleterre. Quelques
évêques avaient trouvé le secret de
flatter sa vanité; en reconnaissance il leur
lâchait la bride contre ses sujets, dont plusieurs
furent traités par eux avec la barbarie
familière aux ministres du seigneur.

Son fils et son successeur Charles I marcha
sur les traces de son père. Laud,
prélat hautain, turbulent et sans pitié, ne
voulait que personne eût l'audace de s'opposer
à l'introduction des rites et des
cérémonies de l'église romaine dont il
était fort épris; en conséquence il traita
d'une façon très cruelle plusieurs théologiens
et gentilshommes protestans qui ne
voulaient pas se conformer à ses caprices;
mais ce prêtre fougueux fit tant par ses
excès qu'il eut la tête tranchée, après
avoir été la cause du renversement total
de l'église et de l'état. Quand ceux qui
avaient été si récemment persécutés furent
parvenus à leurs fins ils se comportèrent
avec autant de douceur, d'indulgence et
de charité chrétienne que toutes les autres
sectes quand ils ont eu le pouvoir en
main; ils persécutèrent tous ceux qui ne
pensaient pas comme eux; mais leur règne
finit par le rétablissement de Charles II.

Ce prince n'avait lui-même que peu ou
point de religion; cela n'empêcha pas
qu'il ne permît à ses évêques de tourmenter
et d'opprimer ses sujets de la façon la
plus révoltante. Au lieu de consoler son
peuple consterné d'un incendie qui avait
consumé la plus grande partie de la capitale,
et d'une peste qui avait emporté des
milliers d'hommes, il aggrava les maux
de ses peuples par des confiscations, des
amendes et par les persécutions qu'il fit
éprouver à un grand nombre de personnes
distinguées par leur mérite et leur savoir.
Il est bon de remarquer que les mêmes
personnes qui pour leur religion furent
bannies dans la Nouvelle-Angleterre, où
elles revinrent toutes puissantes et en
possession du pouvoir, persécutèrent dans
ce pays et poursuivirent jusqu'à la mort
les pauvres quakers ou trembleurs, qui de
toutes les sectes du christianisme sont la
plus douce, la plus innocente, la plus
semblable aux premiers chrétiens.

Le roi Jacques II, en continuant à persécuter,
suivit l'exemple de son frère, et
agit en cela conformément à son caractère
cruel et aux principes sanguinaires de sa
religion. Cependant peu après son avènement
à la couronne, il publia une déclaration
en faveur de la liberté de conscience;
mais par cette démarche il ne se proposait
que d'introduire la profession publique
de la religion romaine, qu'il voulait
à toutes forces établir dans ses royaumes;
s'il eût pu réussir, que pouvait-on attendre
d'un prince naturellement féroce,
gouverné par un jésuite, esclave du pape,
enivré de dévotion, de fanatisme ou de
zèle? Notre pays serait bientôt devenu la
proie des oiseaux de proie, des prêtres et
des moines, n'aurait été qu'une scène de
carnage et d'horreurs. Mais une heureuse
révolution détourna ces maux de nous,
et sauva la nation de la destruction dont
elle était menacée.

Durant le règne de Guillaume III, qui
n'était nullement dévot, mais, qui semblable
à Guillaume I, prince d'Orange, favorisait
les gens de mérite de quelque religion
qu'ils fussent, et qui d'ailleurs avait été
placé sur le trône de la Grande-Bretagne,
par le consentement et les secours de toutes
les sectes protestantes qui sont parmi
nous; durant ce règne, dis-je, toute persécution
fut assoupie jusqu'à ce que vers
la fin du règne suivant, un prêtre fanatique38
avant semé la discorde, la persécution
protestante commença à se ranimer
et montrer ses griffes; mais la mort de la
reine Anne mit fin aux projets sinistres du
parti qui gouvernait alors, et la persécution fut
ensevelie dans le même tombeau
qu'elle. Puisse-t-elle n'en jamais sortir, et
ne plus venir troubler cet heureux pays!



[38] Le docteur Sacheverell.



Nous voyons donc que les catholiques
romains n'ont point été les seuls qui ont
persécuté, mais la persécution, cette déesse
infernale, a été adorée, fomentée, obéie
par toutes les sectes des chrétiens dès
qu'elles ont eu le pouvoir d'exécuter ses
volontés et ses caprices. Cependant il faut
convenir qu'elle a pour toujours fixé sa
demeure, et établi son trône dans l'église
romaine; là elle règne avec un sceptre de
fer, elle est environnée de la terreur, elle
tranche sans obstacle avec son glaive meurtrier.

SECTION XII.

Recherches sur les causes de la cruauté et
de l'esprit persécuteur que l'on remarque
surtout dans les prêtres de l'église romaine.

Si nous considérons les cruautés énormes
exercées par les prêtres de l'église romaine,
même sans que rien parût les y
engager, et souvent sur des personnes
pieuses, innocentes et vertueuses, dont
tout le crime était de vouloir honorer
Dieu selon leurs consciences, nous demeurerons
convaincus que personne dans
les nations civilisées n'a poussé aussi loin
la férocité, et n'a joué un rôle aussi barbare
que le clergé du pape.

L'on ne peut douter que dans l'espèce
humaine il ne se trouve des individus dont
les uns sont naturellement durs et cruels,
tandis que d'autres sont tendres et compatissans;
cependant on ne peut pas supposer
que la plupart de ceux qui se destinent
au service des autels ne soient tous choisis
que parmi les hommes de la première
espèce, et qu'il ne s'en trouve que très
peu qui aient des sentimens d'humanité.
Il faut néanmoins convenir que si les
prêtres romains eussent tous été choisis
parmi les êtres les plus cruels, ils ne pourraient
point agir autrement qu'ils ne font.

Puis donc que la férocité par laquelle
ces hommes se distinguent de tous les
autres, ne peut être attribuée à quelque
qualité naturellement inhérente en eux
ou qui leur soit particulière, il faut en
chercher la cause ailleurs. Quoique l'éducation
que reçoivent les ecclésiastiques de
l'église romaine ne diffère pas d'une façon
bien marquée de celle des autres personnes
de leur religion qui étudient les lettres,
cependant nous trouvons dans l'éducation
des membres de ce clergé, des
circonstances plus ou moins éloignées qui
semblent de nature à leur inspirer les
dispositions barbares dont nous parlons.

L'on a sur-tout grand soin d'enseigner
la logique et l'art de disputer aux jeunes
gens destinés aux fonctions ecclésiastiques;
on leur remplit la tête de questions
métaphysiques, de subtilités, de théologie
scholastique; on leur fait étudier les
pères de l'église; on leur fait lire des légendes
et des vies des saints.

La logique a sans doute de l'utilité, mais
par la façon dont on l'applique, dans les
études du clergé, au lieu de mettre les
hommes à portée de découvrir et de défendre
la vérité, elle n'apprend qu'à l'obscurcir
et à rendre l'erreur et l'imposture
spécieuses et probables. En un mot la
logique que l'on enseigne aux jeunes
ecclésiastiques ne semble être que l'art de
jetter de la poudre aux yeux des autres,
mais cette poudre revient souvent contre
eux-mêmes et les aveugle pour la vie.
La métaphysique n'est propre qu'à leur
remplir l'esprit de mots vides de sens,
d'idées vagues, de notions fausses, d'opinions
arbitraires. La scholastique n'est
qu'un tissu de questions inutiles, ridicules
et souvent indécentes. Les ouvrages des
pères, pour lesquels on leur inspire la
vénération la plus profonde, les infectent
pour l'ordinaire d'opinions erronées,
leur inspirent un esprit de parti, des idées
superstitieuses, des maximes dangereuses;
en un mot excitent en eux des animosités,
de la virulence, de l'intolérance, dont ces
grands personnages ont été eux-mêmes
animés contre ceux qu'ils traitaient d'hérétiques.
Enfin les légendes et les vies des
saints les confirment dans toutes les idées
fausses ou dangereuses qu'ils ont puisées
dans les pères, leur remplissent le cerveau
de faux miracles et de faits merveilleux,
les accoutument à croire les
romans les plus incroyables, les mensonges
les plus évidens, leur font prendre le
fanatisme le plus dangereux pour la religion
la plus pure, et les écarts de l'extravagance
pour de la vraie dévotion39.



[39] L'on a déjà rapporté dans cet essai différens
exemples qui prouvent l'orgueil, l'humeur turbulente,
l'esprit cruel et persécuteur par lequel
un grand nombre de pères de l'église s'est distingué;
cependant pour rendre ce tableau plus
complet nous joindrons encore un supplément à
cet essai, dans lequel nous parlerons des maximes
dangereuses, des opinions erronnées, des
idées bizarres, des superstitions, de la crédulité,
des interprétations ridicules des écritures
que l'on trouve dans les ouvrages de ces grands
hommes; nous y joindrons en peu de mots les
questions indécentes et ridicules que l'on agite
dans la théologie scholastique; nous parlerons
encore d'une foule d'extravagances que les bons
catholiques, ainsi que quelques autres chrétiens,
ont regardé comme des effets de la plus sublime
dévotion.



Ajoutez à tout cela que ceux qui sont
chargés de l'instruction des jeunes gens
destinés à l'état ecclésiastique, étant des
prêtres eux-mêmes, n'épargnent rien pour
inspirer à leurs élèves l'idée qu'ils sont
infiniment supérieurs aux laïques; et que
ceux-ci doivent avoir pour eux le respect
le plus profond; ils leur inculquent de
plus que l'hérésie est le plus grand des
crimes, que rien n'est plus nécessaire et
plus légitime que d'extirper les hérétiques;
que l'on doit regarder les incrédules
comme les hommes les plus dangereux
dans un état; que l'on doit employer les
moyens les plus cruels et les plus sanguinaires
pour les réprimer; que toutes les
voies dont on se sert pour y parvenir sont
justes et très agréables à la divinité; que
le clergé est destiné par état à s'acquitter
de la fonction la plus sublime de combattre
les ennemis de l'église.

Ainsi chargés de connaissances inutiles,
remplis de zèle et de frénésie pour des
opinions fausses, pour des cérémonies
absurdes; bouffis d'orgueil et de vanité40,
empoisonnés de principes pernicieux, les
jeunes ecclésiastiques sortent des séminaires
où ils ont été éduqués; s'ils entrent
ensuite dans quelqu'ordre monastique, ils
y mènent une vie récluse qui les rend
sombres et mélancoliques, qui aigrit leur
caractère, qui les porte à la cruauté. En
effet que peut-on attendre de personnes
séquestrées du monde, qui n'ont aucune
occupation raisonnable, qui sont privées
de tout amusement et des plaisirs même
les plus innocens? Mais soit qu'ils embrassent
la vie monastique, soit qu'ils entrent
dans le clergé séculier, les ecclésiastiques
romains sont obligés de garder le célibat;
c'est aux médecins et aux naturalistes, à
examiner les effets physiques que l'observation
exacte de cette loi peut produire sur
le tempéramment; ils décideront si elle
n'est pas propre à rendre quelques hommes
chagrins et cruels: au moins est-il certain
que le célibat les isole, il anéantit pour
eux les liens si doux du mariage, de la
paternité, de la parenté, qui sont sans
doute, propres à nourrir dans les hommes
la bienfaisance, la sensibilité, la pitié.
Comme un grand nombre de moines et de
prêtres de l'église romaine sont forcés de
s'interdire toute conversation avec le sexe,
tandis qu'elle est permise aux prêtres des
autres pays, et qui sagement réglée tend
à polir, adoucir, humaniser les hommes:
cette circonstance seule peut nous faire
deviner pourquoi les prêtres de l'église
romaine sont plus durs et plus féroces que
les laïques. Il est bon d'observer en passant
que l'on rencontre plus de tristesse,
de brutalité, de cruauté chez les Mahométans,
les Turcs et les Maures, ainsi que
dans les autres nations où la conversation
et le commerce familier des deux sexes
sont interdits, que dans les pays où les
hommes et les femmes sont confondus et
vivent en société.



[40] Indépendamment de cette vanité que l'on inspire
aux jeunes gens destinés à l'église, les personnes
qui étudient les lettres sont déjà disposées
par elles-mêmes à mépriser la partie ignorante
du genre humain. Dans le temps où le peu de
savoir qui existait dans le monde était exclusivement
possédé par les prêtres, ceux-ci étaient très
fiers, et cela fournit au clergé romain la facilité
de tromper et de tyranniser les pauvres laïques.



Puisque cette conversation si agréable
avec les femmes est d'une si grande utilité
pour les hommes, quel dommage n'est-ce
pas pour les deux sexes, que les femmes
ne soient pas pour l'ordinaire élevées de
manière à rendre leur commerce plus
utile, et pour nous et pour elles-mêmes!
Si, au lieu de leur remplir la tête de bagatelles
ou de choses encore pires, on leur
inspirait de bonne heure le goût des objets
vraiment estimables, on ne les verrait
pas continuellement occupées de futilités
et courir après des amusemens
enfantins, ridicules, coûteux et souvent
criminels; leur conversation ne serait
ni aussi insipide, ni aussi impertinente
qu'elle l'est trop communément; au contraire,
si leur esprit était cultivé et enrichi
de connaissances, dont il n'est pas douteux
qu'elles ne fussent très susceptibles,
quelle satisfaction et quelles ressources
ne trouveraient-elles pas en elles-mêmes,
et à quel point ne se rendraient-elles pas
adorables à nos yeux! Quel pouvoir et
quels charmes n'aurait pas la beauté si elle
était ornée de la bonté, de la raison, de
la science! Les attraits une fois flétris, ne
resterait-il donc pas encore aux femmes
des qualités propres à leur mériter nos
égards, notre estime, notre attachement?

Mais revenons à notre sujet. L'on a fait
remarquer au commencement de cet
ouvrage, que plusieurs des passions auxquelles
la nature humaine est sujette,
finissent par se changer en cruauté quand
elles vont à l'excès. Il n'est point de passions
qui prouvent mieux cette vérité que
l'orgueil et l'ambition; or il n'y a personne
au monde qui soit plus sujet à ces deux
passions que le clergé de l'église romaine.
L'on peut encore ajouter à cela qu'une
troupe nombreuse de brigands, est plus
effrontée et plus cruelle, que celle qui
n'est composée que d'un petit nombre de
fripons; il en est de même des prêtres
romains dont l'audace et la méchanceté
sont augmentées par leur nombre. Enfin
il est bon d'observer que les prêtres et les
moines sont tirés pour la plupart de la lie
du peuple. L'on a vu des papes mêmes
sortir de la fange pour monter sur le trône
pontifical, d'où ils ont insolemment donné
des lois aux potentats de l'Europe41.



[41] Grégoire VII était d'une naissance très obscure.
Ce fut lui qui eut les démêlés les plus sanglants
avec l'empereur, qu'il força, comme on a
vu, de venir implorer sa clémence. Ce fut ce
même pape qui sentit qu'il était de l'intérêt de
l'église que les prêtres ne fussent point mariés.
Alexandre V dans son enfance avait été mendiant.
Pie V était fils d'un bouvier. Sixte V avait gardé
les pourceaux. Presque tous les moines sont tirés
de la plus vile populace, et n'ont jamais reçu une
éducation honnête; d'ailleurs ils vivent dans des
couvens, où règnent des cabales, des haines, des
jalousies, des animosités peu propres à leur former
un bon caractère.



Quoique l'orgueil et l'ambition excitent
souvent les hommes à la cruauté, cependant
sans pouvoir ils ne peuvent l'exercer
impunément au gré de leurs désirs. Malheureusement
pour la chrétienté, comme
on l'a fait observer ailleurs, les prêtres
de l'église romaine ont joui d'un grand
pouvoir, et c'est là ce qui les a mis à portée
de remplir l'univers de leurs abominations,
de leurs persécutions, de leurs
cruautés. D'ailleurs les souverains, aveuglés
par la dévotion, ou par une fausse
politique, leur ont toujours prêté main
forte, et se sont cru en conscience obligés
d'immoler les victimes désignées par
leur fureur. Dans presque tous les tems,
les princes et les magistrats n'ont été, pour
ainsi dire, que les ministres des vengeances
et des passions des papes et du clergé.
Les édits les plus sanguinaires ont été toujours
ceux qui ont eu pour objet de mettre
à couvert les intérêts du sacerdoce.
Depuis la fondation du christianisme,
nous voyons en tout pays les rois presque
uniquement occupés à tirer l'épée sur l'ordre
de leurs prêtres, et travailler contre
leurs intérêts les plus chers pour maintenir
des hommes oisifs et turbulens dans la
possession des droits qu'ils ont visiblement
usurpés sur leurs concitoyens: en un mot
nous voyons les princes s'avilir au point de
se rendre les satellites et les bourreaux de
quelques spéculateurs ignorans et présomptueux,
qui sont parvenus, à faire
regarder leurs futiles décisions comme
nécessaires au bien-être des nations, et
comme des oracles du ciel. C'est ainsi
que le clergé romain, qui fait profession
d'abhorrer le sang, a trouvé le secret
d'exterminer ses ennemis, et de remplir
la terre de carnage en écartant de lui
l'apparence de la cruauté. Les chefs des
nations ont pris sur eux l'odieux fardeau
de la persécution; ils se sont chargés de
la haine qui aurait dû retomber sur les
prêtres odieux dont ils n'étaient que les
instrumens aveugles, et dont souvent ils
sont les premières victimes.

Quelque disposés que quelques hommes
puissent être à la cruauté par leur
méchant naturel, il en est beaucoup qui
n'osent lui donner un libre cours par la
crainte de Dieu et encore plus par celle
des hommes; mais lorsqu'ils peuvent exercer
leurs fureurs par les mains des autres,
lorsqu'ils sont au-dessus de la crainte des
hommes, lorsqu'ils sont encouragés par
leur nombre, par l'impunité, par l'aveuglement
des peuples, par les usages reçus
par les lois, c'est alors que, sans rougir,
ils se permettent les plus grands excès;
c'est alors qu'ils ont le front de prétendre
que Dieu exige que l'on trouble les consciences,
que l'on tourmente les hommes,
que l'on porte partout le fer et le feu. Il
n'y a point de forfaits que l'on ne soit en
droit d'attendre d'un ordre d'hommes dont
le cœur est ainsi dépravé.

Il semble que toutes ces circonstances
attentivement pesées, suffisent pour nous
rendre raison de la conduite du clergé
romain: ces reflexions peuvent nous découvrir
les vraies raisons qui font qu'il
surpasse en cruauté les laïques et les personnes
qui ont reçu une éducation honnête.
D'ailleurs les plus grands imposteurs
doivent être les plus défians, et les hommes
les plus défians sont toujours les plus
cruels.

SUPPLÉMENT A L'ESSAI SUR LA CRUAUTÉ RELIGIEUSE.

Comme dans l'essai précédent l'on a déjà
fait sentir les conséquences fâcheuses qui
résultent de la vénération qu'ont les chrétiens,
et sur-tout les catholiques romains
que l'on destine à l'église, pour les ouvrages
des pères; comme on a dit que la théologie
scholastique, dans laquelle on exerce
les jeunes ecclésiastiques, est remplie de
questions futiles, odieuses et même indécentes;
comme on a montré que la lecture
des légendes romanesques, et des vies des
saints disposait à une crédulité ridicule et
faisait ajouter foi à des contes dépourvus
de vraisemblance et de bon sens, et faisait
regarder l'enthousiasme et la superstition
comme la dévotion la plus parfaite;
je me crois obligé de prouver mes assertions
par des exemples. Je commencerai
donc par rapporter les opinions erronées,
les cérémonies superstitieuses, les faux
miracles que l'on trouve dans les ouvrages
de plusieurs des premiers pères de l'église;
j'y joindrai le récit de quelques miracles
racontés par les plus anciens historiens ecclésiastiques,
et je parferai de la vie de
quelques saints illustres.

SECTION PREMIÈRE.

Des opinions erronées et des cérémonies
superstitieuses que l'on trouve dans les
pères de l'église.

Barbeyrac, dans son traité de la morale
des pères de l'église, a fait voir clairement
que plusieurs de ces docteurs, en déclamant
contre le mariage, et en faisant des
éloges outrés du célibat, ont jeté les
fondemens de la vie monastique, et ont
fait naître l'idée de ces vœux contre nature,
par lesquels une multitude d'hommes
et de femmes s'obligent à transgresser
l'ordre formel de la divinité qui commande
aux êtres de l'espèce humaine de
croître et de multiplier. Le même auteur
observe que les religieuses sont souvent
qualifiées par les pères d'épouses de Jésus-Christ;
il remarque que saint Jérôme
donne souvent le titre de madame à Eustochie
qui était religieuse, comme parlant à
l'épouse de Jésus-Christ, tandis qu'il donne
à sa mère le titre de belle-mère de Dieu.

Le même écrivain observe que c'est le
jargon inintelligible dont St. Cyrille se sert
pour exalter le sacrement de l'Eucharistie,
qui a produit par dégrés la doctrine
monstrueuse de la transubstantiation.

Il rapporte la maxime abominable de
saint Augustin que les justes ou les croyans
ont droit à tout, et que les mécréant n'ont
droit à rien. Ce principe paraît être le
fondement sur lequel l'église romaine a
depuis élevé ses prétentions illimitées sur
l'autorité temporelle. Les paroles de ce
saint sont si remarquables, tant à l'égard
du droit des fidèles, que relativement au
pouvoir qu'il attribue aux princes sur les
biens de leurs sujets, que je ne puis me
dispenser de les rapporter ici. Ce grand
saint écrivant aux donatistes, leur dit:
Et quamvis res quæque terrena non rectè
à quoquam possideri possit, nisi vel jure
divino, quo cuncta justorum sunt, vel jure
humano, quod in potestate regnum est terræ,
ideoque res vestras falso appelletis, quas
nec justi possidetis, et secundùm leges regum
terrenorum amittere jussi estis; frustraque
dicatis, nos eis congregandis laboravimus,
cùm scriptum legatis labores
impiorum justi edent, etc.

Le chevalier Isaac Newton, dans le
quatorzième chapitre de ses remarques
sur les prophéties de Daniel, a recueilli
dans les ouvrages des pères un grand
nombre de dogmes erronés, de cérémonies
superstitieuses, de faux miracles débités
par ces saints personnages. Il cite
sur-tout pour exemples les deux SS. Grégoire
de Nysse et de Nasianze, S. Cyprien,
S. Jérôme, S. Basile, S. Chrysostôme,
S. Athanase. «Les payens, dit Newton,
trouvaient du plaisir et de l'amusement
dans les fêtes de leurs dieux, et n'étaient
nullement disposés à s'en priver;
en conséquence Grégoire, pour faciliter
leur conversion, institua des fêtes annuelles
en l'honneur des saints et des
martyrs; ainsi les fêtes des chrétiens
furent inventées pour remplacer celles
des payens. A la fête de Noël, l'on imagina
de porter des guirlandes de lierre,
de se réjouir et de faire bonne chère,
pour que cette fête tînt lieu de saturnales
et de bacchanales... L'amusement
que fournissaient ces solennités
augmenta le nombre des chrétiens et
les fit décroître en vertus. S. Athanase,
qui mourut en 373, écrivit un discours
sur les religions des 40 martyrs d'Antioche;
et lorsque les ossemens de
S. Jean-Baptiste, qui faisaient tant de
miracles, furent transférés en Égypte,
S. Athanase les cacha dans le mur d'une
église, afin, disait-il, qu'ils procurassent
des avantages aux générations futures.»

S. Chrysostôme, dans une de ses homélies,
exhorte les fidèles au culte des saints.
«Peut-être, leur dit-il, vous sentez-vous
exhaussés d'un grand amour pour ces
martyrs; dans ce cas, tombons à genoux
devant leurs reliques, embrassons leurs
cercueils, car les tombeaux des martyrs
ont un très grand pouvoir.»

En un mot cet illustre auteur prouve
clairement que la plupart des dogmes et
des cérémonies idolâtres enseignés et pratiqués
par l'église romaine, ont été inventés
et recommandés par les pères de
l'église. Il remarque de plus que ces saints
ont eu l'adresse de répandre la croyance
aux prétendus miracles opérés par les
reliques des martyrs et des saints42. Il fait
en particulier mention de celui qui s'opéra
dans Antioche, lorsque l'oracle d'Apollon
fut réduit au silence, aussitôt que
le corps de S. Babylas, martyr, fut enterré
près du temple où l'on consultait ce Dieu.
L'empereur Julien le pressant de satisfaire
à ses questions, ne put en tirer autre
chose sinon qu'il ne pouvait répondre à
cause des ossemens du martyr Babylas,
qui était enterré dans le voisinage.



[42] Quelques admirateurs des pères de l'église
ont pris de l'humeur contre le chevalier Newton,
parce qu'il avait dévoilé leur superstition, peut-être
quelque chose de pire encore, que ces partisans
ont voulu défendre: ceux qui ont lu ces
apologies et les écrits des pères sans préjugé, sont
en état de juger s'ils ont grandement réussi;
quoiqu'il en soit, un homme d'esprit disait à ce
sujet. «Qu'il n'avait point lu d'apologie pour les
pères qui n'augmentât son aversion pour eux.»



S. Chrysostôme, qui rapporte ce dernier
miracle, dit que Julien donna des ordres
pour qu'on ôtât les os de S. Babylas afin
qu'ils n'empêchassent plus Apollon de
rendre ses oracles; mais qu'aussitôt que
ces précieuses reliques furent entrées du
faubourg de Daphné dans la ville d'Antioche,
le tonnerre détruisit et la statue
du Dieu et son temple. S. Chrysostôme
emploie une homélie entière, et un très
long discours qui la suit à haranguer au
sujet de Babylas, et des miracles qui s'opéraient
journellement par le moyen des reliques
des martyrs, pour l'édification de l'église
et pour confondre les incrédules, et il
assure que ces miracles prouvaient la certitude
de la résurrection. Ce qui vient d'être
rapporté est dû au docteur Middleton,
qui me fournit encore deux miracles rapportés
par deux autres pères de l'église.

St. Grégoire de Nysse rapporte que St.
Grégoire, surnommé le Taumaturge ou
le faiseur de miracles, étant en voyage,
fut forcé de se réfugier dans un temple
payen fameux par les oracles qui s'y rendaient,
et où les démons se montraient
visiblement aux prêtres: mais le saint
ayant invoqué le nom de Jésus, les mit
tous en fuite; ayant fait un signe de la
croix, il purifia l'air pollué par la fumée
des sacrifices. Le matin du jour suivant,
quand le prêtre vint pour remplir ses
fonctions ordinaires, les diables se montrèrent
à lui et lui apprirent que la nuit
précédente ils avaient été chassés par un
étranger et qu'il ne leur était point permis
de revenir; il ne fut point en état de
les rappeler, ni par ses enchantemens, ni
par ses sacrifices. En conséquence le prêtre
en fureur se mit à courir après Grégoire,
et l'ayant atteint sur la route il le
menaça de le maltraiter. Mais Grégoire
méprisant ses menaces lui fit entendre
qu'il avait un pouvoir supérieur à celui
des démons, et qu'il pouvait les faire aller
où il voulait. Le prêtre étonné de ce
discours lui demanda pour preuve de ce
qu'il disait qu'il les fît rentrer dans le
temple d'où il les avait bannis. Grégoire
le voulut bien et se contenta d'écrire un
billet très court en ces mots: Grégoire à
Satan, rentre. Le prêtre, chargé de ce billet,
le plaça sur l'autel, et les diables
reprirent possession de leur ancienne demeure.

St. Jérôme, qui passe pour le père de l'église
le plus distingué pour son savoir et
son jugement profond, nous dit, dans la
vie de St. Antoine, premier ermite,
qu'allant faire visite à un autre ermite
nommé Paul, il rencontra d'abord un Centaure
qui lui montra le chemin, et ensuite
un satyre à pieds de chèvre dont le
front était armé de cornes, qui lui fit amitié
et qui se recommanda à ses prières,
ainsi que tous ses confrères les satyres du
pays.

St. Augustin dit positivement avoir vu
en Éthiopie un peuple composé d'hommes
sans têtes, ayant deux gros yeux sur la
poitrine, et faits d'ailleurs comme les
autres. Voyez, August. Sermones ad fratres
suos in Eremo. Serm. 33, page 293.

Ou ces saints personnages ont cru les
faits merveilleux qu'ils rapportent, ou ils
ne les ont point crus: s'il les ont crus, il
faut qu'ils aient été étrangement ridicules;
s'ils ne les ont point crus, c'est au lecteur
à décider du nom qu'on doit leur
donner, et à juger combien on doit compter
sur leurs récits. Cependant il n'est
point difficile de deviner ce qu'on doit
penser de la bonne foi de St. Jérôme, qui
reconnaissant qu'un fait calomnieux débité
sur les juifs par les chrétiens de Jérusalem
était totalement improbable, ajoute
néanmoins que l'on ne doit pas condamner
une erreur qui a pour principe la haine
pour les juifs et un zèle pieux pour la foi.
Non condemnemus errorem qui de odio
Judæorum et fidei pietate descendet. Dans
un autre endroit, ce père fait entendre
que dans les disputes de controverse dans
lesquelles on se propose plutôt de remporter
la victoire que de trouver la vérité,
il était permis de se servir de toutes les
fraudes qui pouvaient contribuer à vaincre
son adversaire. On peut dire que
l'exemple de ce grand saint est fidèlement
suivi par la plupart des théologiens; ils
semblent avoir très soigneusement banni
la bonne foi de leurs disputes, dans lesquelles
on ne trouve pour l'ordinaire que
des subtilités, des sophismes et des pièges
que ces querelleurs se tendent réciproquement.
Il paraît encore qu'un grand
nombre d'entre eux se sont proposé St.
Jérôme pour modèle dans les invectives,
les injures, les calomnies dont ils ont
soin de se charger les uns les autres. En
effet rien de plus atroce, de plus scandaleux,
de plus opposé à la charité chrétienne
que la façon dont ce père traite le
pauvre Rufin qui avait le malheur de n'être
pas de son avis; il lui prodigue les
noms de serpent, de vipère, de démon, etc.;
il le dévoue à Satan. Il faut convenir que
de semblables modèles ne sont pas propres
à inspirer ni la politesse, ni la modération,
ni la charité aux jeunes théologiens
qui puiseront des principes dans les
ouvrages de ces docteurs.

Au reste St. Jérôme se rend justice à
lui-même; il ne rougit point d'avouer et
de vouloir justifier son caractère; il disait
une chose et s'en dédisait ensuite; il argumentait
pour et contre suivant les occasions
et selon que la chose lui paraissait
utile; il prétend autoriser sa conduite
par l'exemple de St. Paul et de Jésus-Christ
lui-même, qu'il représente comme
se servant de toutes les armes qui se présentaient
à sa main, sans avoir aucun
égard pour la sincérité et la vérité, auxquelles
il ne croit pas que l'on soit astreint
dans la dispute.

Le savant Mosheim, quoique partisan
très zélé du christianisme, a raison de
craindre «que ceux qui iraient puiser des
lumières dans les ouvrages des plus
grands et des plus saints docteurs du
quatrième siècle, ne les trouvassent tous
sans exception disposés à tromper et à
mentir, toutes les fois qu'ils croyaient
que l'intérêt de la religion l'exigeait.»
Cet auteur pouvait avoir assurément les
mêmes craintes pour les docteurs des autres
siècles; il aurait pu dire avec notre
gavant Middleton: «Si ces pères plus récens
déterminés par l'intérêt ou par un
faux zèle ont pu répandre des mensonges
avérés, ou si avec tout leur savoir
ils ont pu être d'une crédulité assez honteuse
pour croire eux-mêmes les contes
absurdes qu'ils attestent, nous aurons
des raisons pour soupçonner que les mêmes
préjugés ont influé plus fortement
sur les pères plus anciens, qui aux mêmes
intérêts joignent encore moins de
savoir, moins de jugement et plus de
crédulité.» Voyez les Œuvres du docteur
Middleton, Tome IV, pag. 113, 128 et 130.

Quoiqu'il en soit, on ne finirait pas si l'on
voulait copier tous les miracles et les contes
absurdes et ridicules rapportés gravement
par Eusèbe, Théodoret, Sozomène, Évagrius
et les autres historiens ecclésiastiques
les plus accrédités. Ils nous prouvent
ou la fourberie ou la crédulité de ceux
qui racontent de pareilles fables. Au reste
ces récits merveilleux se sont perpétués
dans l'église romaine: pour s'en convaincre
l'on n'a qu'à lire entre autres les conférences
de Cassien, ouvrage rempli de
prodiges et de miracles qui obligent d'admirer
la force du fanatisme et l'étonnante
stupidité des moines, c'est-à-dire, des
plus parfaits chrétiens. On retrouve le
même esprit dans la vie de St. François,
fondateur d'un ordre nombreux, écrite
par St. Bonaventure, qui l'a remplie de
contes propres à faire rougir tous ceux
en qui l'enthousiasme n'a pas complètement
éteint les lumières du bon sens.
Enfin nous trouvons le même fanatisme,
la même crédulité, la même fourberie dans
un grand nombre d'ouvrages publiés par
les jésuites, qui depuis deux siècles ne
semblent venus que pour plonger ou retenir
les catholiques dans l'ignorance et la
barbarie dont nos ancêtres se sont heureusement
tirés. Telles sont les lectures
dont on orne l'esprit des jeunes gens destinés
à servir l'église romaine sous les ordres
du pape! il ne faut point être surpris
après cela si, à l'exemple des grands saints
qu'on leur propose pour modèles, ils se
font un mérite d'être fourbes, de mauvaise
foi, intolérants et cruels; ou s'ils
croient atteindre la perfection la plus sublime
à force de fanatisme, d'extravagances
et de crédulité. Voyons maintenant
si les opinions qu'ils puisent dans les pères
de l'église sont propres à les rendre plus
sensés et plus vertueux.

SECTION II.

Exemples des opinions bizarres des pères
de l'église.

Saint Justin, martyr, dans la vue de justifier
le christianisme du scandale de la
croix, observe très judicieusement que
rien ne se fait dans le monde sans la croix;
il cite pour exemple les mats des vaisseaux,
la forme des charrues, les coignées
et beaucoup d'autres outils des ouvriers:
il ajoute que ce qui distingue l'homme
d'une façon marquée des bêtes, c'est que
quand il est debout il a la faculté d'étendre
les bras et de former avec son corps
la figure d'une croix, il observe qu'il porte
au milieu du visage un nez formant une
croix, au travers de laquelle il est forcé
de respirer; il en conclut que le crucifiement
de Jésus-Christ a été prédit par ces
mots du prophète Jérémie, le souffle de
nos narines, l'oint de l'Éternel a été pris
dans leurs fosses.

Ce même père regardait le mariage
comme une chose impure par sa nature.
Nous voyons, dit-il, quelques personnes
qui renoncent à l'usage illégitime de se marier,
par lequel nous satisfaisons le désir
de la chair. Dans un autre endroit, il prétend
que le Christ a voulu naître d'une
vierge dans la vue d'abolir l'acte de la génération
qui est l'effet d'un désir vicieux et
illicite, le seul désir charnel auquel le sauveur
n'ait pas succombé.

Saint Irénée prétend que le serment est
toujours une chose criminelle, en cela il
s'accorde avec Saint Justin, martyr, comme
il fait aussi sur l'article du mariage, qu'il
assure n'avoir été permis par l'évangile
qu'en faveur de la dureté des cœurs. Ce
saint établit pour une règle générale que
toutes les fois que l'écriture sainte rapporte
une action sans la condamner, nous
ne devons point la blâmer ou y trouver à
redire, quelque odieuse qu'elle paraisse,
mais qu'alors nous devons la regarder
comme un type, ou une figure. C'est d'après
ce principe qu'il justifie les incestes
des filles de Loth et de Thamar; car, dit-il,
nous ne devons pas prétendre être plus
sages que Dieu. Rien de plus ridicule et
de plus fastidieux que les argumens dont
il se sert pour justifier les Israélites d'avoir
volé les Égyptiens; il se fonde sur-tout sur
le passage étrange qui se trouve au chapitre
XVI, vers. 9 de St. Luc, où Jésus-Christ
dit: faites-vous des amis dans le
Ciel avec les richesses iniques, afin qu'ils
vous reçoivent dans les tabernacles éternels.
«Car, dit St. Irénée, tout ce que nous
acquérons, quoiqu'injustement, étant
payens, si après notre conversion nous
l'employons au service du Seigneur, nous
sommes par là justifiés.» Conformément
à cette doctrine nous voyons qu'en 1497,
le pape donna ordre à Jean Giglis, évêque
de Worcester «qu'il permît que l'on retînt
les biens des autres de quelque manière
que l'on s'en fût emparé, pourvu que
l'on en donnât une certaine portion aux
commissaires du pape ou à leurs substituts.
V. Wharton's Anglia Sacra.» Au
reste le clergé de l'église romaine semble
avoir universellement adopté cette maxime;
les prêtres et les moines ne font aucune
difficulté de réconcilier à Dieu les
voleurs et ceux-qui se sont enrichis par les
rapines les plus criantes, pourvu qu'ils
donnent une portion des biens qu'ils ont
injustement acquis à l'église ou aux hôpitaux.
Il paraît que c'est à cette belle doctrine
qu'ont été dues anciennement les
fondations de la plupart des couvens et
monastères, faites par des seigneurs puissants
et des princes, qui en mourant donnaient
au clergé et aux moines une portion
plus ou moins considérable de ce qu'ils
avaient arraché aux hommes.

Voici comment saint Clément d'Alexandrie
interprête l'aventure d'Abimelech qui
de sa fenêtre aperçut Isaac badinant avec
Rebecca. Abimelech, dit-il, ce roi curieux,
représente la sagesse, qui est au-dessus de
celle du monde. Rebecca représente la patience;
or la sagesse considéra attentivement
le mystère du badinage. Ô badinage
divin! s'écrie-t-il. C'est le même que celui
qu'Héraclite attribue à Jupiter, etc. Il dit
encore qu'Abimelech est Jésus-Christ notre
roi, qui du haut des cieux considère nos
jeux, c'est-à-dire, nos actions de graces,
nos louanges, nos transports d'allégresse, etc.
Si on lui demande quelle est la fenêtre
au travers de laquelle le Sauveur a regardé,
il nous dira que c'est la chair par laquelle
il s'est manifesté.

Ce père prescrit très rigoureusement le
jeûne et l'abstinence des alimens, dont il
assure que nous devrions nous servir que
pour conserver la vie et nullement un vue
de satisfaire nos appétis. D'où l'on voit que
ces saints, ainsi que les moines leurs disciples,
font consister en grande partie la
religion dans des actions contraires à ce
que Dieu prescrit à notre nature. Dieu
commande au genre humain de croître et
de multiplier, mais ces grands saints nous
apprennent que le mariage est impur et
illégitime; le créateur voulut attacher des
désirs à notre nature et nous a donné les
moyens de les satisfaire, néanmoins en les
satisfaisant, même avec modération, il
paraît que nous commettons un crime affreux!

Continuons pourtant à examiner les
opinions de St. Clément d'Alexandrie. Nous
ne devons pas, selon lui, nous livrer à la
bonne chère, parce qu'il y a un certain
diable très gourmand qui préside à la table,
et c'est un des plus méchans démons.
Il met au nombre des excès de manger du
pain blanc, dont l'usage lui paraît efféminé,
et qui change un aliment nécessaire en une
volupté scandaleuse. Il ne permet pas aux
jeunes gens de boire du vin, et condamne
tous ceux qui en font venir des pays
étrangers. Il proscrit la musique tant
vocale qu'instrumentale, à moins que l'on
ne voulût chanter des hymnes accompagnés
de la harpe ou du luth. Il en veut
sur-tout à la flûte, qu'il dit être plus convenable
aux bêtes qu'aux hommes, et cela
pour une raison très singulière, c'est, dit-il,
parce que les biches en aiment le son,
et parce que c'était l'usage de jouer de la
flûte pendant que les étalons couvraient
les jumens. Il blâme la mode de porter des
guirlandes, et entre autres bonnes raisons,
il prétend que c'est insulter Jésus-Christ
et se moquer de sa passion, durant laquelle
il portait une couronne d'épines. Il
croit que les chrétiens sont obligés d'imiter
ce que Jacob fit par nécessité lorsqu'il
se servit d'une pierre comme d'un oreiller,
action qui, selon St. Clément, fut si méritoire
qu'elle rendit ce patriarche digne
d'avoir une vision céleste. Il ne veut pas
que l'on porte d'autre couleur que le blanc,
la seule qui convienne à la candeur que
doit avoir un chrétien, et dans laquelle
Dieu, selon lui, s'est toujours montré.
Quelles idées grossières et ridicules un tel
homme devait-il avoir de la divinité! St.
Clément déclame contre les miroirs, il
prétend que c'est une idolâtrie de s'en
servir, vu que Moïse a défendu de se
faire des images. Il regarde l'usage de se
faire raser la barbe comme un crime
détestable, parce que la barbe sert à
distinguer les deux sexes, joint à ce que
tous les cheveux de notre tête sont comptés,
et par conséquent les poils de la barbe
le sont ainsi que tous les autres poils du
corps. Il regarde les faux cheveux comme
une impiété abominable; il n'eût pas fait
grâce aux perruques s'il y en avait eu de
son temps; il prétend que porter de
faux cheveux c'est en imposer aux hommes
et faire outrage à Dieu, vu que c'est l'accuser
de ne nous avoir pas donné de cheveux
assez beaux; il ajoute que lorsqu'un
prêtre donne la bénédiction à une femme
qui porte de faux cheveux en lui imposant
la main sur la tête, ce n'est point elle qu'il
bénit, parce que sa tête n'est point à elle.
Il attribue l'apathie des Stoïciens à son
vrai Gnostique, ou parfait chrétien, qu'il
représente comme exempt de toute passion,
comme insensible également au plaisir
et à la douleur; il prétend que Jésus-Christ
était ainsi, aussi bien que ses
apôtres, après sa résurrection. Jésus-Christ,
dit-il, n'avait besoin ni de boire, ni de manger
pour nourrir son corps, et quand il le
faisait, c'était uniquement pour ne point
passer pour un esprit.

St. Cyprien était de la même opinion
que St. Clément sur l'importante matière
de la chevelure. Il assure qu'une femme
qui colore ses cheveux gâte et corrompt
l'ouvrage de Dieu, et se rend par là plus
coupable qu'une adultère; il ajoute que
c'est donner un démenti à Dieu qui a dit
que l'on ne pouvait rendre blanc un cheveu
noir. Après avoir observé qu'il est dit
dans l'Apocalypse, que les cheveux du
Sauveur étaient blancs comme de la neige
et comme de la laine, voici comme il
parle au femmes: «Quoi! dit-il, vous avez
en horreur ces cheveux blancs qui vous
font ressembler au Sauveur? Ne craignez-vous
donc pas que votre créateur ne
vous reconnaisse point au jour de la
résurrection? Ne craignez-vous pas
qu'avec le visage sévère d'un censeur il
ne vous dise: Ce n'est pas là mon ouvrage,
ce n'est pas là mon image? Vous
avez pollué votre peau avec un fard
trompeur; vous avez teint vos cheveux
avec des couleurs adultères; vous avez
détruit votre face par la fraude, votre
figure est corrompue, votre port est
totalement altéré. Vous ne verrez point
Dieu puisque vous n'avez point les yeux
que Dieu vous a faits, mais ceux que le
démon a gâtés.»

St. Cyprien prétend que les fidèles doivent
obéir implicitement aux ordres des
évêques, choisis avec les formalités ordinaires,
comme le seul moyen de prévenir
les hérésies; il dit que quiconque leur désobéit,
désobéit à Dieu lui-même, à moins
que quelqu'un ne fût assez téméraire, assez
insensé, assez sacrilége pour imaginer qu'un
évêque puisse être établi sans l'approbation
de Dieu, tandis que Dieu a dit lui-même
qu'un passereau ne tombe point à terre
sans sa permission. Dans un autre endroit
il fait dépendre le salut du peuple de la
validité de l'élection de son évêque, qu'il
fait dépendre des mœurs de cet évêque.
Dans ce cas les peuples ne sont-ils pas souvent
en grand danger?

Tertullien condamne le métier de la
guerre, tous les arts, tous les offices, toutes
les professions, le commerce de toutes
les choses dont les payens pouvaient faire
un usage idolâtre. Il est encore bon d'observer
que ce même Tertullien suppose formellement
que Dieu est corporel. Qui est-ce,
dit-il, qui niera que Dieu ne soit un
corps, quoique Dieu soit un esprit? quis
autem negabit Deum esse corpus, et si
Deus spiritus?... Origène a insinué la même
chose.
ΑΣΩΜΑΤΟΣ,
selon lui, signifie quelque
chose de plus subtil que les corps
grossiers. Beausobre, dans son histoire du
Manichéisme, fait voir que les premiers
pères de l'église avaient des opinions qui
passeraient aujourd'hui pour très erronées
sur la nature de la divinité, et suivaient
en cela les sentimens de la secte philosophique
dans laquelle chacun d'eux avait
été élevé. Les uns en faisaient un feu intelligent;
d'autres lui donnaient une figure
et un corps; d'autres, et sur-tout les Platoniciens,
en faisaient un être incorporel,
dont tout était émané, qui pénétrait
tout, et dans lequel tout était forcé de
rentrer.

Lactance regarde tout commerce comme
un effet de l'avarice, et comme peu convenable
à la satisfaction, à la tranquillité,
au mépris du monde qui doit régner dans
le cœur d'un bon chrétien. Il blâme de
même ceux qui placent leur argent à intérêt,
quelque faible qu'il soit, ce qu'il
regarde comme une espèce de vol. St.
Chrysostôme est de son sentiment sur le
commerce, il s'appuie d'un passage des
pseaumes où David dit qu'il n'a point connu
la marchandise. Lactance prétend encore
qu'il n'est jamais permis d'ôter la vie à un
homme, soit judiciairement, soit à la
guerre, soit à son corps défendant.

St. Bazile est aussi de cet avis; il croit
que tout homme qui en tue un autre,
quelque juste raison qu'il ait de le faire,
se rend coupable d'un meurtre; que tout
laïque qui se défend contre un voleur,
doit être excommunié, et qu'un prêtre
doit être déposé; car, dit-il, suivant les
paroles du Sauveur, celui qui se sert de
l'épée périra par l'épée. Quoiqu'il soit très
évident que ces docteurs ont été beaucoup
trop loin, il est pourtant certain que l'on
fait en général trop peu cas de la vie des
hommes; les guerres si destructives et si
peu nécessaires, les duels et les combats,
sont sans doute des actions abominables;
il paraît même qu'il y a de la cruauté à
leur ôter la vie pour des vols: l'humanité
ne semblerait-elle pas exiger qu'il n'y eût
que l'assassinat, et un petit nombre d'autres
crimes atroces, que l'on punît de
mort? Un pareil châtiment réservé à de
tels forfaits seulement, ne serait-il pas
très propre à inspirer bien plus d'horreur
pour eux?

St. Bazile pousse la patience chrétienne
jusqu'à dire qu'il n'est point permis de
plaider pour défendre ses droits. Il se fonde
sur un passage de l'écriture où il est dit:
si quelqu'un plaide contre vous pour avoir
votre habit, donnez lui encore votre manteau.
Il proscrit de plus l'usage du serment
dans toute occasion. D'où l'on voit que les
principes des Quakers ou Trembleurs sont
plus anciens qu'on ne pense; cependant
les hommes qui montrent la plus grande
vénération pour les pères, méprisent les
Quakers, parce qu'ils ont les mêmes sentimens
que les pères?

Tertullien, que nous avons déjà cité,
fait le procès à tous ceux qui acceptent
des emplois publics, sur-tout dans les tribunaux;
il les regarde comme incompatibles
avec la profession du christianisme
qui ne permet point de prendre part à la
condamnation ou au châtiment d'aucun
criminel, et cela parce que dans l'origine
l'habillement des juges, la Prétexte, le
Laticlave, les Faisceaux, etc., étaient en
usage chez les idolâtres. Il fait de tous les
magistrats les collègues des démons, qui
sont, selon lui, les magistrats de ce monde.
Quoique les pères fussent assez généralement
de l'avis de Tertullien jusqu'au règne
de Constantin, ils ne tardèrent pas à changer
de style, et ils employèrent toute leur
éloquence pour prouver que ce prince,
étant chrétien, devait être le souverain
légitime de l'univers.

St. Chrysostôme fait de grands éloges
de la prudence d'Abraham et de la force
qu'il eut de vaincre sa propre jalousie au
point d'exposer la vertu de Sarah. Il exalte
beaucoup la déférence et la complaisance
de celle-ci pour son mari en consentant à
un adultère pour lui sauver la vie. «Vous
voyez, dit ce père, la proposition qu'il
hasarde de lui faire et de quelle manière
elle l'accepta. Elle ne refuse point, elle
ne marque point de répugnance, elle se
prête à son rôle admirablement dans cette
comédie... Comment assez la louer pour
avoir consenti, après une si longue
continence et dans un âge si avancé, de
livrer son corps à des barbares afin de
sauver son mari?» Cependant l'âge
avancé de Sarah, qui pouvait avoir alors
soixante-cinq ans, devrait plutôt diminuer
qu'augmenter le mérite de son action; vu
que parmi ces barbares il pouvait y en
avoir probablement de jeunes. On peut
lui appliquer ce qu'un de nos poètes a dit
plaisamment de Suzanne, dont la chasteté
fut attaquée par des vieillards: Elle n'eût
pas montré tant d'humeur s'ils eussent été
plus aimables.

SECTION III.

Des interprétations absurdes que les plus
anciens pères de l'église ont données de
l'écriture.

Je me suis étendu plus que je ne comptais
d'abord dans la section précédente,
ainsi je vais tâcher d'être plus concis
dans le présent article; je me bornerai à
rapporter deux exemples de la façon dont
deux des pères les plus distingués par
leur savoir ont interprêté l'écriture.

St. Justin, martyr, nous apprend à plusieurs
reprises que le talent d'interprêter
les écritures saintes lui avait été accordé
par une grâce spéciale de la divinité:
voyons quelle preuve il nous fournira de
cette faveur divine. «Écoutez, dit-il,
comment Jésus-Christ, après avoir été
crucifié, accomplit le symbole de l'arbre
du paradis terrestre, et tout ce qui
devait ensuite arriver aux justes. Car
Moïse fut envoyé avec une verge pour
délivrer son peuple; avec cette verge il
partagea la mer, il fit sortir l'eau du rocher,
et avec un morceau de bois il rendit
douces les eaux qui étaient amères. Ce
fut encore avec des bâtons que Jacob
parvint à faire que les brebis de son
oncle Laban produisirent des agneaux
qui lui appartinrent à lui-même, etc.»
Il continue sur le même ton à faire des
allusions et il trouve la croix de Jésus-Christ
dans tous les endroits de l'ancien
testament où il s'agit de morceaux de bois;
en suivant le même plan dans un autre
endroit où il décrit le combat des Israélites
avec Amalec, il dit «que lorsque
Jésus, fils de Nun, conduisit le peuple à
l'ennemi, Moïse fut en prières, ayant
ses bras étendus en forme de croix;
que tant qu'il demeurait dans cette posture,
Amalec avait du dessous; mais
que lorsqu'il cessait, son peuple avait le
désavantage; car les Israélites ne remportèrent
pas la victoire parce que
Moïse priait, mais parce que tandis que
le nom de Jésus était à la tête des troupes,
Moïse représentait la figure de la
croix.»

Origène, parlant des offrandes de paix,
dit que la graisse est l'âme de Jésus-Christ,
qui est l'Église de ses amis pour lesquels
il a souffert la mort. Il est donc probable,
selon lui, que quand on nous défend
de manger de la graisse on veut nous dire
la même chose que lorsque le Sauveur
disait que nous ne devons point offenser
le moindre de ceux qui croient en lui.
Selon le même docteur le croupion, étant
à l'extrémité du corps, est une figure de
la perfection et de la persévérance dans
les bonnes œuvres. L'estomac, qui appartenait
aux prêtres, désigne un cœur rempli
de sagesse, d'intelligence et de science
divine, ou plutôt rempli de Dieu lui-même.
Le prophète Jérémie prédisant la
captivité de Babylone et ses suites, dit
au nom du Seigneur: «Je ferai venir un
grand nombre de chasseurs, et ils les
chasseront de toutes les montagnes, de
toutes les collines, et des creux des rochers.»
Par les rochers Origène entend
les prophètes, les apôtres et les saints
anges. Pourquoi? parce que Jésus-Christ
est appelé le roc, et par conséquent tous
ceux qui l'imitent sont des rocs. Mais
lorsque Dieu dit à Moïse: je te placerai
dans la fente du rocher et tu me verras
par derrière, mais tu ne verras pas ma
face. Que croyez-vous, qu'Origène entende
par cette fente? C'est la venue de Jésus-Christ,
à l'aide de laquelle nous voyons
les parties postérieures de la divinité.

Voilà la manière dont ce grand docteur
interprète l'ancien testament: on pourrait
rapporter un grand nombre d'explications
semblables qu'il donne du nouveau testament,
mais l'exemple suivant suffira
pour en donner une idée. Lorsque le Sauveur
opéra le miracle des cinq pains, il
fit asseoir le peuple sur l'herbe. Devinerait-on
qu'Origène dise qu'il le fit parce
qu'Isaïe avait dit que toute chair n'est que
de l'herbe? Ce n'est pas tout encore; en
faisant asseoir le peuple sur l'herbe, le
Sauveur voulut indiquer que nous devons
soumettre la chair, et subjuguer sa
propre sagesse, afin de participer au pain
qu'il a béni. Le peuple fut rangé ou par centaines,
parce que cent est un nombre sacré
et consacré à Dieu à cause de son unité,
ou par cinquantaines, parce que cinquante
est le symbole de la remission43,
suivant le mystère du jubilé qui se célébrait
tous les cinquante ans; ou enfin à
cause de la Pentecôte. Les douze corbeilles
étaient les douze siéges sur lesquels
les douze apôtres devaient s'asseoir pour
juger les douze tribus d'Israël.



[43]  Voyez Barbeyrac, Traité de la morale des
pères, chap. VII, § 14 et suivans.



Il est bon d'observer qu'Origène a été
durement censuré par plusieurs des pères
de l'église pour ces interprétations absurdes
de l'écriture; mais il faut remarquer
en même tems que ceux qui l'ont le plus
blâmé, tels que St. Jérôme, St. Chrysostôme,
St. Augustin, St. Hilaire, St. Ambroise et
St. Grégoire, sont souvent tombés
dans les mêmes absurdités qu'ils
reprochent à ce docteur.

Cependant si Origène a souvent allégorisé
des passages de l'Écriture qui devaient
être pris dans un sens littéral, il
est certain qu'il en a pris beaucoup d'autres
à la lettre qui auraient dû s'entendre
allégoriquement. C'est ainsi que prenant
à la lettre le passage de St. Luc où il est
dit de ne point songer à la vie, ni de ce
que l'on mangera, ni de ce dont on se vêtira,
Eusèbe nous apprend qu'Origène n'avait
qu'un seul habit, allait toujours nuds
pieds, et ne songeait jamais au lendemain.
Bien plus, ce pauvre homme prit à la lettre
le passage qui se trouve dans le chapitre
XIX, vers. 12, de St. Mathieu, où
Jésus-Christ dit: il y a des Eunuques gui
se sont faits eux-mêmes Eunuques pour
le royaume des cieux; en conséquence il se
priva de sa virilité.

Si à toutes ces interprétations ridicules
des écritures que nous donnent les pères
de l'église, aux faux miracles qu'ils rapportent,
aux opinions extravagantes qu'ils débitent,
nous joignons encore qu'ils ont
presque toujours enseigné ou pratiqué la
persécution toutes les fois qu'ils en ont eu
le pouvoir et que les intérêts de leur parti
l'exigeait, nous sentirons pourquoi les prêtres
de l'église romaine se font un devoir
de persécuter. Nous avons fait voir ci-devant
jusqu'où les Athanases, les Cyrilles,
les Chrysostômes ont porté l'esprit d'intolérance,
la cruauté religieuse, la sédition.
Dans certaines occasions St. Augustin s'est
montré humain et pacifique, il disait aux
Manichéens: «que ceux-là sévissent contre
vous qui ignorent avec quelle difficulté
l'on parvient à guérir l'œil intérieur
de l'homme au point de pouvoir
envisager son soleil». Mais depuis, ce
grand saint a bien changé de ton; il prit
l'esprit des évêques ses confrères et se déclara
comme eux pour la violence et la
persécution; en conséquence, Barbeyrac
le qualifie de patriarche des chrétiens persécuteurs,
vû qu'il fut le premier qui fit
l'apologie de la persécution, et qu'il est
l'auteur de tous les sophismes dont les
théologiens se sont servis depuis pour défendre
une conduite et des sentimens si
contraires aux lumières du bon sens, à l'équité
naturelle, à la charité chrétienne, à
la bonne politique, à l'esprit évangélique.
Ainsi c'est avec raison que Barbeyrac dit
des saints pères, à Dieu ne plaise que nous
prenions de tels docteurs pour nos maîtres
et nos guides en matière de morale.

Il est aisé de sentir les effets que doit
produire l'étude des ouvrages de ces hommes
révérés sur les ecclésiastiques de la
communion romaine et sur d'autres qui ont
le même respect pour leurs décisions. Ne
soyons point étonnés que ces pères soient
regardés comme des oracles par les adhérens
du pape, c'est à eux que sont dus la
plupart des dogmes ridicules, des opinions
abominables et des cérémonies superstitieuses
dont la religion romaine est remplie:
l'on a donc lieu d'être surpris de voir des
théologiens protestans montrer pour eux
la même déférence; cette façon de penser
peut à la longue faire adopter aux protestans
les mêmes illusions, les mêmes doctrines
pernicieuses lorsqu'elles seront
inculquées par des hommes stupides ou
fripons. En conséquence, nous voyons que
les protestans qui ont été les partisans les
plus zélés des pères et qui ont voulu que
l'on eût la plus aveugle soumission pour
leur autorité, ont été généralement parlant
les plus portés à la superstition, à des
dogmes inintelligibles, à la persécution.

Il est encore facile de voir combien ces
pères si vantés sont propres à étouffer,
dans ceux qui les étudient, le goût de la
vraie science, que la plupart de ces saints
ont fortement décriée. Les théologiens,
toujours animés du désir de dominer,
n'ont en effet rien de mieux à faire que de
détourner les esprits des hommes des objets
importans, dont l'intérêt du clergé veut
les occuper uniquement. Leur empire serait
bientôt détruit si les laïques venaient
à s'éclairer. En conséquence, nous voyons
les plus grandes lumières de l'église s'élever
avec force contre les sciences mondaines;
S. Jérôme, dans son commentaire sur
l'épître de S. Paul, montre un souverain
mépris pour la géométrie, l'arithmétique,
la musique; il veut qu'on s'en tienne à la
science de la piété. S. Augustin dit pareillement
que les bons chrétiens doivent mépriser
l'astronomie et la géométrie, parce
que ces sciences ne contribuent point au
salut et ne servent qu'à jetter dans l'erreur.
Ces deux sciences ont encore le malheur
de déplaire à S. Ambroise, elles n'apprennent,
selon lui, qu'à s'égarer. S. Grégoire,
pape, s'est sur-tout signalé par un zèle
vraiment barbare contre les ouvrages des
anciens, qu'il a détruit, peut-être, plus
encore que le calife Musulman, qui fit brûler
les livres de la fameuse bibliothèque
d'Alexandrie. Enfin le clergé romain,
imbu des idées de ces pères, a suivi leurs
traces, et par-tout où il en eut le pouvoir,
il éteignit toutes les sciences, les arts et
l'industrie, comme on peut sur-tout s'en
convaincre en voyant la situation de
l'Espagne et du Portugal.

SECTION IV.

Questions odieuses, ridicules et indécentes
qui ont été agitées.—De la théologie
scholastique.

Saint Thomas d'Aquin, communément
nommé le docteur angélique, l'aigle de la
théologie, parmi une infinité de questions
impertinentes, a proposé les suivantes:
Pourquoi Jésus-Christ ne s'était pas fait
hermaphrodite? Pourquoi le Sauveur
n'avait pas pris le sexe féminin? Si les
saints ressusciteraient avec leurs intestins?
Si Jésus-Christ est ressuscité avec la vésicule
du fiel? S'il y aurait des excrémens
en paradis?

Albert-le-Grand, qui fut le maître de
Saint Thomas d'Aquin, emploie dans ses
œuvres vingt-quatre chapitres à discuter
les questions suivantes qui ont jadis grandement
occupé les théologiens scholastiques:
Si l'ange Gabriel est apparu à la
vierge Marie sous la forme d'un serpent,
d'un pigeon, d'un homme, ou d'une
femme? Si cet ange se montra sous la
forme d'un jeune homme ou d'un vieillard?
Comment il était vêtu? Si son habillement
était blanc ou de deux couleurs;
si son linge était blanc ou sale?
En quel moment il s'est montré? Si c'était
le matin, à midi, ou le soir? Quelle était
la couleur des cheveux de la vierge
Marie? Si Marie était versée dans les arts
libéraux ou mécaniques? Si elle avait des
connaissances dans la grammaire, la réthorique,
la logique, la musique, l'astronomie?
etc., etc., etc.

S. Antonin, autre théologien scholastique
du premier ordre, se propose les
questions suivantes: Si la mère de Dieu,
étant un homme, aurait pu devenir le père
naturel de Jésus-Christ? Si Marie, étant
enceinte et assise, Jésus-Christ était assis
comme elle? S'il était couché lorsqu'elle-même
était couchée?

L'on peut joindre à ces questions un
grand nombre d'autres qui ont occupé les
théologiens scholastiques; elles ne le cèdent
point à celles qui ont été rapportées,
en impertinence et en indécence, au point
que nous nous croyons obligés de les rapporter
en latin. Les voici:


	Utrum semen Christi potuerit generare?

	Utrum verbum potuit hypostaticè uniri
naturæ irrationali, puta equi, asini, etc.?

	Utrum potuit uniri hypostaticè naturæ
diabolicæ, naturæ humanæ damnatæ
peccato, etc.?

	In quo casu veræ essent hæ propositiones,
Deus est equus, asinus, diabolus, damnatus,
peccatum?

	Utrum Christus resurgendo resumpsit præputium,
si porro resumpsit, quo pacto,
quove modo servatur in terris?44





[44] Le lecteur observera que Sainte Brigitte, au
VIe livre de ses révélations ou rêveries, dit que
la vierge Marie lui a dit que peu de temps avant
son assomption elle avait confié le saint prépuce de
son fils à St. Jean. On dit que cette précieuse relique
est actuellement gardée dans l'église de St.
Jean de Latran, à Rome, où tout les ans, durant
la semaine de Pâque, on l'expose à la vénération
des fidèles. Cependant le cardinal Tolet assure
que ce prépuce fut jadis volé de cette église et
fut transporté à Calcata, en Italie, où il fit de
grands miracles. Plusieurs villes d'Allemagne
prétendent néanmoins le posséder, et le pape
Innocent III n'osa pas décider cette importante
question. Voyez le IIe discours du docteur Stillingfleet.



Telles sont les questions impudentes
qui ont long-tems occupé les théologiens!

Jettons maintenant un coup d'œil sur
les pieuses extravagances et les notions
fanatiques dont les personnages les plus
dévôts de l'église romaine ont rempli
leurs ouvrages; je n'en rapporterai que
quelques exemples choisis, tirés du livre
des maximes des saints, dont le célèbre
Fénélon, archevêque de Cambray, est l'auteur.

«La pureté de l'amour divin, selon
S. François de Sales, consiste à ne rien
vouloir pour soi-même, à ne chercher
que le bon plaisir de Dieu, au point de
préférer, si c'était son plaisir, les tourmens
éternels à la gloire.» Le même
saint dit que, s'il savait que sa propre
damnation plût un peu plus à Dieu que
son salut, il quitterait son salut pour courir
à la damnation... Il dit encore ailleurs:
«Je n'ai presqu'aucuns désirs,
mais si j'avais à renaître, je voudrais
n'en avoir point du tout. Si Dieu venait
à moi, j'irais aussi à lui, s'il ne voulait
point venir à moi, je me tiendrais tranquille
et je n'irais point à lui».

Fénélon nous apprend que les ouvrages
des saints les plus estimés des derniers
siècles se sont remplis de semblables expressions,
qui toutes se réduisent à dire
que l'on ne doit plus avoir de désirs intéressés,
pas même pour le mérite, la perfection
ni pour le salut éternel; il ajoute
qu'il n'y a point d'équivoques là-dessus,
et que c'est le langage des pères, des docteurs
de l'école et de tous les saints.

Une âme désintéressée, dit S. François
de Sales, n'aime point les vertus, parce
qu'elles sont belles et pures, ni parce qu'elles
sont aimables, ni parce qu'elles ornent
et rendent aimables ceux qui les pratiquent,
ni parce qu'elles sont méritoires et
rendent l'homme digne des récompenses
éternelles, mais uniquement parce qu'elles
sont la volonté de Dieu.

Le mariage spirituel, dit Fénélon, unit
immédiatement l'épouse avec l'époux, essence
avec essence, substance avec substance,
c'est-à-dire, la volonté à la volonté
à l'aide de cet amour pur dont il est question.
Alors Dieu et l'âme ne font qu'un même
esprit, de même que dans le mariage l'époux
et l'épouse ne font qu'une même chair.

Les Soliloques de S. Augustin, sont
remplis d'un pareil langage enthousiaste
et inintelligible que le fanatisme prend
pour de la dévotion, et qui n'est réellement
qu'un galimathias extravagant. S. Antoine,
hermite, avait coutume de dire que pour
que la prière fût parfaite, il fallait que celui
qui prie ne s'entendît pas lui-même.

Que dirons-nous des dévotions mystiques
d'une sainte Thérèse, qui s'est rendue
fameuse par sa ferveur, ses visions et ses
extases, ses amours avec Jésus-Christ? Il
est vrai que cette sainte nous apprend
elle-même la vraie cause de sa dévotion.
Elle nous dit que ceux qui l'environnaient,
craignaient souvent qu'elle ne fût folle,
tant était grande sa mélancolie et ses vapeurs,
qui l'empêchaient souvent de prendre
aucun repos, soit la nuit, soit le jour.

L'on peut en dire autant de la fameuse
sainte Catherine de Sienne, et de sainte
Marie-Madelaine de Pazzi, qui toutes
deux ont prétendu avoir eu l'avantage d'épouser
Jésus-Christ. Au reste, il est aisé
de sentir de quelle nature était le mal qui
tourmentait ces malheureuses créatures.
L'état de vapeurs et de mélancolie où ces
saintes se trouvaient fréquemment était un
effet très naturel de leurs austérités, de
leurs jeûnes, de la retraite où elles vivaient
enfermées dans leurs couvens: il n'en faut
pas davantage pour rendre parfaitement
insensées de pauvres filles que la nature
avait sans doute pourvues d'un tempéramment
ardent et d'une cervelle très faible,
empoisonnée par des instructions fanatiques
et des exemples qui leur faisaient
prendre l'enthousiasme le plus insensé
pour la vraie piété.

Quoiqu'il en soit, il faut avouer que,
quand les hommes sont imbus de maximes
d'une religion fanatique, et veulent la professer,
ils ne peuvent se dispenser de devenir
des fanatiques et des fous, et que
la lecture des vies des saints révérés par
une religion absurde, cruelle et persécutante,
est très propre à corrompre et l'esprit
et le cœur de ceux qui s'en nourrissent.
Tels sont les effets que doivent produire
sur les ecclésiastiques et les moines
de l'église romaine, les légendes, la lecture
de l'histoire ecclésiastique, la théologie
scholastique et les ouvrages des pères.

RÉFLEXIONS SUR LES PERSÉCUTIONS RELIGIEUSES ET SUR
LES MOYENS DE LES PRÉVENIR.

SECTION PREMIÈRE.

De l'absurdité et de l'injustice de la persécution.

On peut voir par tout ce qui a été dit précédemment
de la cruauté religieuse, que
sur-tout les ecclésiastiques ont été continuellement
les boutefeux du christianisme,
et ont allumé parmi les chrétiens les bûchers
de la persécution; l'histoire et l'expérience
journalière confirment suffisamment
cette vérité; un grand nombre qui
prétendaient se dévouer entièrement au
service de la religion, ont fait de ce qu'ils
appellent la maison du Seigneur une caverne
de voleurs et de meurtriers; ils ont
pillé et détruit les peuples; ils ont ravagé
des villes opulentes, ils ont changé des
pays fertiles en de vastes déserts.

Il est vrai que les souverains et les magistrats,
contre toutes les règles du bon
sens, de la saine politique, de l'humanité,
de la religion même, se sont laissés persuader,
ou même, ce qui est plus honteux,
se sont trouvés forcés de leur prêter des
secours pour opprimer, tourmenter et
détruire leurs propres sujets, des citoyens,
des chrétiens. N'est-il pas bien étrange que
les princes et ceux qui exercent leur autorité,
ne voient pas que dans l'œuvre
infernal de la persécution, ils ne sont que
les vils instrumens des prêtres avides et
sans pitié?

Quels motifs ont induit les gens d'église
à jouer un rôle si fameux? Par quels
moyens sont-ils devenus assez nombreux
pour prendre un si grand ascendant dans
le monde chrétien? Qu'est-ce qui les a mis
en état de persécuter et de tyranniser
d'une façon si cruelle? C'est ce que nous
avons suffisamment développé ci-devant;
cependant nous allons encore analyser ces causes
d'une façon plus particulière, dans
l'espérance que cet examen pourra conduire
à la découverte des remèdes que l'on
pourrait opposer à un mal aussi terrible
que la persécution pour cause de religion.

Avant d'aller plus loin, il est bon de
remarquer que comme le clergé catholique
romain s'est sur-tout distingué par ses
persécutions atroces et anti-chrétiennes,
c'est lui que nous aurons principalement
en vue dans les choses que nous dirons par
la suite.

Quant aux motifs qui excitent les prêtres
à la persécution, il est très nécessaire de
distinguer les motifs fictifs et prétendus
de ceux qui sont réels: leurs motifs prétendus
sont un grand amour pour le bien-être
du genre humain, qui les porte à contraindre
tous ceux qu'ils ne peuvent persuader
d'entrer dans le giron de l'église,
et de les forcer de croire et de penser
uniformément sur la religion, et de la
pratiquer de la même manière; projet
bien sensé (sans doute), et dont il est
très facile de se promettre l'exécution!
Les prêtres prétendent par là rendre les
hommes agréables à Dieu et les conduire
au salut éternel.

Il est difficile de décider si ce projet ou
ce système est plus absurde et plus insensé,
que tyrannique et méchant. En effet est-il
rien de plus extravagant que d'imaginer
qu'il soit possible d'amener tous les hommes
à la même façon de penser sur des
points abstraits, métaphysiques, inintelligibles,
tels que sont la plupart des dogmes
de la religion, ou telle qu'on s'est efforcé
de la rendre? En supposant la chose possible,
la violence serait-elle donc un moyen
d'y parvenir? La force et la compulsion
ne sont-elles donc pas propres à faire
naître l'aversion plutôt que la confiance?
La violence peut bien faire et fait souvent
des hypocrites; mais a-t-elle jamais opéré
des conversions sincères? L'hypocrisie et
la mauvaise loi peuvent-elles être agréables
au Dieu de la vérité?

D'un autre côté, en tourmentant les
corps des hommes, en leur faisant éprouver
des supplices, peut-on se flatter de
changer les sentimens de leurs âmes?
Voyons combien ces moyens sont admirablement
adaptés à leur fin. Si un homme
doute d'un article de foi que l'église a jugé
à propos d'établir, son esprit sera-t-il plus
éclairé quand on jettera son corps dans
un sombre cachot? Si ce premier moyen
ne réussit pas, on n'aura qu'à le mettre à
la torture, et pour remédier au défaut de
son entendement, ne sera-t-on pas bien
avancé en lui disloquant les membres? Ne
sera-ce pas une méthode sûre de le convaincre,
que de lui distendre tous les
muscles et les nerfs, et de lui faire éprouver
des douleurs recherchées? Si malgré
tout cela il continue à ne pas croire ce
que vous voulez, par compassion pour
son âme, faites-lui souffrir la mort la
plus cruelle, par là vous empêcherez que
jamais il ne puisse se convertir; d'ailleurs,
suivant les idées des inventeurs de
ces beaux systèmes, des persécuteurs,
des assassins religieux eux-mêmes, vous
les précipiterez pour toujours dans des
malheurs éternels.

Si ces prétendus moyens de convaincre
l'esprit en tourmentant le corps et de propager
la religion en détruisant les hommes,
sont d'une extravagance et d'une absurdité
démontrées, ils ne sont pas moins tyranniques
et abominables.

Les hommes ont des priviléges et des
droits inhérens à leur nature, que l'on ne
peut leur ôter sans leur arracher la vie.
Deux de ces principaux droits sont de
penser à leur manière en matière de religion
et de suivre leur conscience. S'il se
trouve des gens qui pensent que d'autres
se trompent ou sont dans l'erreur là-dessus,
c'est montrer de la charité que de tâcher
par ses conseils et ses raisons de les remettre
dans le bon chemin. Mais toutes
les tentatives que l'on peut faire pour
violer ces priviléges sont absurdes, parce
qu'elles sont impossibles; elles sont tyranniques,
parce qu'elles sont injustes: ni le
souverain ni le clergé ne peuvent avoir le
droit de persécuter.

C'est une oppression très odieuse que
d'emprisonner un homme à cause de sa
croyance religieuse, ou, pour parler exactement,
personne n'a le droit d'en user
de cette manière; le condamner à l'amende
ou confisquer ses biens pour ce sujet, c'est
un vol; le mettre à mort parce qu'il ne
veut point agir contre sa conscience, c'est
commettre un assassinat. Est-il rien de
plus abominable que cette conduite? Cela
posé, l'on voit qu'il est très difficile de
décider si la persécution pour cause de
religion est plus insensée que criminelle.

Il n'y a qu'une impudence effrénée qui
puisse justifier une conduite si criminelle,
et la couvrir du prétexte de l'amour du
genre humain, et de procurer aux hommes
le bien-être, et dans ce monde et
dans l'autre. Cette fourberie est si palpable,
qu'elle n'est faite pour en imposer
qu'à des hommes aveuglés par l'ignorance
et la superstition. Il est évident que ces
motifs ne peuvent être réels; voyons donc
quels peuvent être les motifs véritables.

Un tempéramment cruel et sombre, aigri
et envenimé par les passions les plus nuisibles,
telles que la méchanceté, l'envie,
l'avarice, l'orgueil, l'ambition, le désir
de dominer et de tyranniser les autres,
auxquelles on peut encore joindre les
délires de l'enthousiasme et du fanatisme:
voilà les vrais motifs qui excitent à persécuter,
et quand ils sont combinés avec un
grand fond d'hypocrisie, ils rendent complet
le portrait d'un persécuteur.

Il est évident que les plus violens persécuteurs
ont été souvent les hypocrites les
plus consommés; plusieurs d'entr'eux n'avaient
aucune religion. Nous en avons des
preuves dans un grand nombre de membres
du clergé romain: des papes, des cardinaux,
des inquisiteurs et des princes, ont
visiblement persécuté pour une religion
qu'ils ne croyaient pas. Tout le monde
sait le mot de Léon X au cardinal Bembo:
Combien nous est profitable cette fable de
Jésus-Christ! disait ce prince des persécuteurs
et ce vicaire du Christ; cependant
de son temps l'on voyait par-tout fumer
les bûchers des hérétiques.

SECTION II.

Des sources de l'insolence et du pouvoir
des prêtres de l'église romaine.

Après avoir fait voir que les gens d'église
ont toujours été les promoteurs et les trompettes
de la persécution parmi les chrétiens;
après avoir fait connaître les motifs
réels qui les ont animés; nous allons
examiner les moyens par lesquels les ecclésiastiques
sont devenus si nombreux, et
ont pris un si terrible ascendant dans la
chrétienté.

Pour considérer la chose dans son vrai
point de vue, il faut faire attention que
les chrétiens admettent d'une façon bien
plus décidée que ne faisaient les juifs le
dogme de l'immortalité de l'âme, et celui
des peines et des récompenses de la vie
future. Les payens sur-tout n'avaient là-dessus
que des notions traditionnelles et
des idées vagues, qui les laissaient dans
une sorte d'incertitude sur ces dogmes
obscurs. Mais lorsque l'évangile eut promulgué
le dogme de l'immortalité de l'âme,
et quand une grande partie du genre humain
fut parvenue à croire fermement
que l'on pouvait être pour toujours heureux
ou malheureux au sortir de la vie
présente; cette notion, comme de raison,
produisit de grandes inquiétudes dans tous
ceux qui l'adoptèrent; pour lors les ignorans
s'adressèrent à ceux qu'ils crurent
plus instruits qu'eux-mêmes, et leur demandèrent
ce qu'il fallait faire pour être
sauvés. Cela aurait pu fournir à ceux qui
se voyaient consultés une belle occasion
de leur dire que ce monde n'était qu'un
passage, un séjour d'épreuves; que les
hommes parviendraient à être heureux
dans l'autre monde s'ils pratiquaient la
justice, la tempérance, la charité, s'ils
vivaient en paix les uns avec les autres,
s'ils cultivaient leur esprit par la réflexion,
s'ils adoraient Dieu en esprit et en vérité,
mais qu'ils se rendraient éternellement
malheureux s'ils vivaient dans le crime,
le désordre et la crapule.

Il est vrai que l'on dit quelque chose
de semblable aux hommes, et qu'on leur
recommande la pratique de ces devoirs;
mais au lieu de s'attacher uniquement à
cette religion naturelle, raisonnable, bienfaisante,
des fourbes et des pervers, après
avoir gagné la confiance des peuples,
inventèrent des fables absurdes et improbables,
imaginèrent des dogmes incompréhensibles,
qu'ils ordonnèrent de croire
sous peine de la damnation éternelle. Plus
ces dogmes furent incroyables, et incompréhensibles,
plus on attacha de mérite à
les croire: les mêmes imposteurs y joignirent
encore une multitude de rites, de
pratiques, de cérémonies, d'inventions
dont ils prévirent très bien qu'ils pourraient
tirer un grand profit.

La plupart de ces dogmes obscurs, de
ces cérémonies, de ces fraudes datent des
tems d'ignorance et de superstition. Ce
fut alors qu'on enseigna aux hommes des
doctrines effrayantes propres à les soumettre
sans réserve à l'autorité de leurs prêtres.
Ce fut alors qu'on leur parla du
purgatoire; mais on leur apprit en même
temps que l'on pouvait s'en racheter, et
qu'en faisant des largesses à l'église, celle-ci
pouvait faire cesser les tourmens que
la divinité faisait éprouver aux âmes des
parens et amis, et s'en délivrer soi-même.
Ce fut alors qu'on persuada aux hommes
qu'il fallait se confesser de ses péchés à un
homme pécheur, qui prétendit avoir reçu
du ciel la faculté de les remettre, en vertu
du pouvoir des clefs donné à l'église par
Jésus-Christ, qui s'est engagé à confirmer
toutes ses sentences lorsqu'il promit à ses
apôtres que tout ce qu'ils auraient lié ou
délié sur la terre, serait lié ou délié dans
les cieux. Enfin, pour combler la mesure
de l'insolence, de l'effronterie, de l'impiété
sacerdotale, ainsi que celle de l'extravagance,
de l'imbécilité, de la crédulité des
laïques, le clergé imagina une absurdité
religieuse qui surpassa toutes celles du
paganisme; il persuada à des hommes raisonnables
que les prêtres avaient le pouvoir
de faire le Tout-Puissant, de créer le créateur
de l'Univers, de l'avaler eux-mêmes,
et de le donner à manger aux autres: et
pour que les prêtres parussent être de la
plus grande utilité pour le genre humain,
et par-là prendre un grand ascendant sur
lui, ces mêmes prêtres enseignèrent qu'à
moins que la bonne intention du prêtre ne
fût jointe à ce repas céleste, il ne pouvait
procurer aucun avantage à ceux qui y participaient45.



[45] Si quelqu'un doutait que l'église de Rome
enseigne réellement cette doctrine de la nécessité
de l'intention du prêtre pour que le sacrement
de l'Eucharistie sortisse son effet, il n'aura qu'à
consulter l'Histoire du concile de Trente, par
Dupin, tome I, page 156, où l'on voit que cet
article de foi fut établi aux conciles de Florence
et de Trente. Cependant quelques catholiques
français, ainsi que Dupin lui-même, ne sont point
de cet avis.



Ces opinions, crues malheureusement
par le vulgaire, subordonnèrent entièrement
les laïques au clergé dans tout ce
qui concernait le salut éternel46. Cette
soumission des laïques pour les prêtres ne
pouvait manquer de rendre ceux-ci très
orgueilleux et très insolens. Ne soyons
donc point surpris du propos qu'un jésuite
espagnol tint au duc de Lerme. C'est vous,
lui dit-il, qui me devez du respect, puisque
j'ai tout les jours votre Dieu dans mes mains,
et votre reine à mes pieds. Un évêque, qui
sans doute a le droit d'être plus insolent
qu'un prêtre du commun, fit savoir à une
impératrice qu'il n'irait pas la voir à moins
qu'elle ne promît de se prosterner devant
lui pour recevoir sa bénédiction, de se
tenir debout pendant qu'il serait assis,
jusqu'à ce qu'il lui eût donné la permission
de s'asseoir elle-même. V. les remarques du
Dr. Jortin sur l'histoire ecclésiastique, vol.
I, pag. 234. Nous trouvons encore que
des prêtres ont osé dire qu'un évêque est
un Dieu sur terre, qu'il est un roi bien
au-dessus des rois temporels, auxquels
il a le droit de commander. Nous voyons
un pape assurer «qu'il est lui-même juge
de tous les hommes et qu'il ne peut être
jugé par personne; que les grands
monarques ne sont que ses esclaves,
tandis qu'il est le roi des rois, le monarque
du monde, le seul, seigneur et gouverneur
des choses temporelles et spirituelles;
qu'il est établi souverain de tous
les royaumes et de toutes les nations;
que son pouvoir est au-dessus de tout
pouvoir, qu'il fallait indispensablement
lui être soumis pour pouvoir être sauvé.»
Voyez Bower, hist. des papes,
vol. I, pag. 215.



[46] On fait croire aux Moscovites que, lorsqu'ils
meurent, pour être admis dans le ciel, il
est bon qu'ils prennent un certificat signé ou
scellé par le patriarche ou l'évêque: en conséquence
lorsqu'on enterre un mort on lui met entre
les mains un passeport pour le ciel, dans
lequel on atteste qu'il a vécu et qu'il est mort en
bon chrétien de la religion grecque, qu'il s'est
confessé, qu'il a été absous et a reçu le sacrement
de l'Eucharistie; qu'il a rendu à Dieu et à ses
saints le culte qui leur était dû. V. la Religion
ancienne et moderne des Moscovites, page 139.
Les jésuites et beaucoup d'autres moines de l'église
romaine sont dans l'usage d'expédier de
semblables passeports à ceux qui veulent bien les
acheter.



Alain de la Roche, moine dominicain,
ne fait pas difficulté de dire que le pouvoir
d'un prêtre surpasse celui de Dieu lui-même;
il se fonde sur ce que Dieu employa
une semaine entière à la création du monde
et à son arrangement, tandis qu'un prêtre
à chaque fois qu'il dit la messe à l'aide de
deux ou trois paroles peut produire non
une créature, mais l'être suprême et incréé
qui est l'origine de toutes choses. Voyez
son traité de dignitate et excellentiis sacerdotum.

SECTION III.

De la crédulité.—Les gens d'esprit sont
souvent dupes des préjugés du vulgaire.

Quoique le dogme de la Transubstantiation
dont nous venons de parler, ainsi que
plusieurs autres articles de foi de la même
trempe, ait pris naissance dans des temps
d'ignorance et de ténèbres47, cependant le
monde en s'éclairant n'a pas renoncé à ses
anciennes folies, et cette doctrine est encore
reçue par un très grand nombre
d'hommes et même de personnes savantes
et raisonnables sur toute autre matière qui
ne cessent d'être les dupes de leurs honteux
préjugés; ce qui nous prouve combien
peu l'on doit compter sur les hommes
en matière d'opinions religieuses.



[47] Pascase Rabbert, abbé de Corbie en France,
au commencement du neuvième siècle, fut le
premier qui soutint le dogme de la transubstantiation.
Mais ce ne fut que vers le milieu du
onzième siècle que cette doctrine fut confirmée
par l'autorité du pape, qui décida que ceux qui
refusaient de l'admettre, étaient des hérétiques
à brûler. Cette opinion fut vivement combattue
par Béranger, archidiacre d'Angers: depuis elle
est unanimement adoptée par tous les catholiques
romains.



L'église romaine, outre le privilége de
faire son Dieu, se vante aussi de faire des
miracles; mais le plus grand des miracles
qu'elle ait jamais opéré est celui d'être
parvenue à faire croire aux hommes une
absurdité aussi palpable et aussi grossière
que le dogme de la Transubstantiation. Cependant
essayons si l'on ne pourrait pas
rendre raison de ce phénomène surprenant
sans recourir au miracle.

Rien n'agit si fortement sur l'esprit des
hommes que l'éducation, le fanatisme, le
préjugé. La crainte de faire de mauvaises
affaires en ce monde et d'être damné dans
l'autre, empêche souvent d'examiner ce
qu'on dit de croire, et même de douter
des prétendues vérités que l'église enseigne.
En effet si des personnes, je ne dis
pas éclairées, mais même douées du bon
sens le plus ordinaire, osaient réfléchir à
cette doctrine ainsi qu'à beaucoup d'autres
impostures sacerdotales, elles ne manqueraient
pas d'en démêler la fausseté. Mais
les gens qui ont les yeux les plus perçans
consentent souvent à fermer les yeux, et à
les laisser couvrir d'un bandeau, ils cessent
de voir et ne distinguent pas plus les
objets que s'ils étaient aveugles-nés.

De plus ce serait bien peu connaître la
nature humaine que d'imaginer que les
personnes les plus éclairées soient exemptes
de faiblesses; celles-ci ne se montrent
jamais d'une façon plus marquée que dans
la cruauté religieuse, pour laquelle les
hommes du plus grand génie ne sont souvent
que des insensés et des stupides. Que
de preuves étonnantes de science, de sagesse,
de jugement, ne trouvons-nous pas
dans un grand nombre de payens? Cependant
beaucoup d'entre eux étaient aussi
esclaves de la superstition que le peuple
imbécille, et adoraient comme lui le bois
et la pierre, ils croyaient, comme lui, les
fables les plus ridicules; ils se soumettaient,
comme lui, aux rites et aux cérémonies
les plus extravagantes de la religion.

Combien parmi les modernes d'hommes
habiles, distingués par leurs connaissances
et leur savoir, ont-ils écrit et sonné le
tocsin de la persécution, pour forcer les
nations à croire des doctrines opposées au
bon sens? Quel scandale ne résulte-t-il pas
pour le christianisme qui leur faisait ainsi
renoncer aux lumières de la nature, de la
raison, de l'humanité! Nous avons fait voir
que ce furent communément de très grands
saints qui furent les plus grands incendiaires;
ce furent des saints qui jouèrent
dans l'église le rôle de la discorde et des
furies. Il est vrai que dans plusieurs de
ces saints la plus grande preuve de leur
délire fut d'avoir voulu écrire; à moins
qu'on ne supposât que des fripons ont pris
leurs noms pour faire passer des opinions
absurdes et détestables qu'ils avaient intérêt
de faire croire aux hommes: dans ce
cas il faut convenir qu'ils ont parfaitement
réussi.

Est-il donc surprenant que des hommes
savans et de beaucoup d'esprit puissent
déraisonner comme les ignorans et les sots,
quand ils s'occupent de choses qui ne sont
point fondées sur la nature, et dans lesquelles
la science ou la raison ne peuvent
point les guider? Ou bien si des gens sensés
veulent bien se laisser guider par des
fripons, est-il bien étonnant de les voir
s'égarer? En effet parmi les savans théologiens nous
en voyons beaucoup qui sont
bien plus occupés de se remplir la tête des
opinions des autres, que du soin de penser
par eux-mêmes; les personnes qui ont
beaucoup de science et d'érudition et peu
de jugement et d'esprit, se suivent communément
les uns les autres comme les
bêtes de somme; et nous trouvons pour
l'ordinaire qu'ils ne savent tirer aucun
fruit des connaissances dont ils se sont
vainement surchargés.

Comme les hommes qui ont le plus de
talens et de lumières sont sujets à des faiblesses,
ne sont point exempts des préjugés
dont les autres sont imbus, tombent
dans des erreurs grossières et les poussent
même plus loin, il est plus difficile de les
remettre dans le bon chemin que les
ignorens eux-mêmes. Fontenelle dit avec
raison, que «quand les philosophes s'entêtent
une fois d'un préjugé, ils sont
plus incurables que le peuple lui-même
parce qu'ils s'entêtent également et du
préjugé et des fausses raisons dont ils le
soutiennent.» Il rapporte à ce sujet
l'histoire connue de la dent d'or d'un enfant
de Silésie, sur laquelle les savans disputèrent
beaucoup, jusqu'à ce qu'un
orfèvre eût découvert que cette dent avait
été, par fraude, recouverte d'une feuille
d'or. V. l'histoire des oracles, chap. 4 et 8.
L'histoire de cette dent d'or est celle de
toutes les disputes de controverse qui s'élèvent
dans la religion.

Quel exemple plus frappant du pouvoir
de l'illusion sur les hommes les plus sensés
que les oracles du Paganisme, et la croyance
à la magie, qui furent jadis adoptés également
par les grands et les petits, les savans
et les ignorans, les philosophes et les
femmelettes! Ces oracles partaient de
divinités qui n'avaient jamais existé que
dans l'imagination des poètes, et les opinions
sur la magie dans l'imagination des
sots ou dans l'adresse des imposteurs. Les
chrétiens reconnaissent que les oracles
des payens n'étaient point dus à la divinité,
mais plusieurs d'entre eux les attribuent
au démon, tandis qu'il est évident qu'ils
étaient dus à la fourberie des prêtres.
Beaucoup de chrétiens dévots ont bien de
la peine à se dégager du préjugé des revenans,
des esprits, des apparitions, des
visions, etc.; ils y voient des preuves de
la résurrection, de l'existence d'un Dieu
et de la distinction des deux substances
dans l'homme.

Que dirons-nous, en effet, d'un de nos
grands théologiens (le dr. Barrow), qui
se sert de ces apparitions pour prouver
l'existence de la divinité et celle de l'âme
distinguée du corps? «Ces choses, dit-il,
sont prouvées par les opinions et les
témoignages du genre humain sur les
apparitions dont les anciens poètes et les
historiens ont parlé si souvent, et sur
le pouvoir que l'on supposait aux charmes
et aux enchantemens, qui devaient
être les effets de quelque puissance invisible;
c'est de là que sont venues
toutes les idées sur la magie, les sortiléges,
sur les pactes avec les esprits
malins; vouloir les regarder comme des
illusions, ce serait accuser le genre
humain d'une stupidité et d'une crédulité
très extravagante pour lui. Ce serait
accuser la plupart des législateurs de
fourberie et d'extravagance; ce serait
accuser un grand nombre de tribunaux
de cruauté et de sottise; enfin ce serait
accuser un trop grand nombre de témoins
ou de folie ou d'une malice extrême».
Voyez Barrow's Works, vol. I,
p. 398 et suiv.

D'où l'on voit que les théologiens ne
sont pas difficiles sur le choix des preuves
dont ils se servent pour appuyer leurs
opinions. En effet, n'en déplaise au docteur
Barrow, on pourrait légitimement et sans
faire tort aux personnes dont il cite le
témoignage, les accuser ou de friponnerie,
ou de sottise, ou de malice, ou de mauvaise
foi. On pourrait lui dire que toutes
les opinions et les témoignages en faveur
des conjurations, des enchantemens, des
sortiléges, ne sont dus qu'à l'ignorance,
à une crédulité excessive, à des prestiges, à
de mauvais desseins. Ne voyons-nous pas
qu'une multitude de créatures innocentes
à la honte des tribunaux qui les jugent et
des souverains qui font des loix, ont été
injustement mises à mort pour des crimes
prétendus dont il était impossible
qu'elles fussent coupables? Ces infamies
n'ont-elles pas continué même dans notre
nation, jusqu'à ce que notre parlement,
par un acte récent, eût anéanti ces loix
aussi folles que cruelles48?



[48] Keyffler, dans ses Voyages, dit que ce sont les
Génevois qui les premiers dans l'Europe ont aboli
l'usage des procédures criminelles contre les sorciers;
depuis 1652 personne n'a été chez eux condamné
à la mort pour sorcellerie. Voyez tome I, p. 174.



A l'égard de la preuve que l'on tire des
sortiléges pour prouver l'influence des
esprits malins sur les esprits des hommes;
les méchancetés que ceux-ci exercent,
sur-tout en faveur de la religion, prouvent
qu'ils n'ont pas besoin du diable pour
pousser le crime à l'excès. L'on prétend
encore que les contes d'apparitions et de
revenans servent à appuyer le dogme de
la résurrection, de l'immortalité de l'âme,
etc.; mais nous répondrons à ceux qui se
servent de pareilles preuves, que c'est
affaiblir une cause, quelque bonne qu'elle
puisse être, que de l'étayer par de semblables
puérilités.

Si tant d'absurdités ont été presque
universellement adoptées par le genre
humain et crues par des personnes sages,
éclairées et sensées d'ailleurs, nous ne
devons trouver ni miraculeux ni surnaturel
que des dogmes tels que celui de la
Transubstantiation, ainsi, que beaucoup
d'autres pareils, aient trouvé dans des
génies profonds des défenseurs ardens, et
dans les peuples stupides, des adhérens
aveugles, capables de se prêter à toutes
les extravagances et à toutes les cruautés
qui leur étaient conseillées par leurs
prêtres, sans jamais entendre un mot du
fond de la question.

Quand on eut vu que les hommes embrassaient
avec tant d'ardeur les dogmes
et les cérémonies, à l'aide desquelles on
leur disait qu'ils obtiendraient la félicité
éternelle et se garantiraient des châtimens
de l'avenir; quand on vit le respect et la
vénération profonde que montraient aux
inventeurs de ces doctrines et de ces pratiques
les souverains crédules autant que
leurs sujets; quand on vit les priviléges
et les immunités accordés aux gens d'église;
les honneurs et les richesses que l'on
accumulait sur leurs têtes; leur nombre
dut naturellement s'accroître: voilà sans
doute pourquoi nous voyons les prêtres
si multipliés chez les chrétiens jusqu'à ce
jour. Comme l'église devenait si lucrative
et procurait de si grands avantages, une
foule d'hommes paresseux, avides, orgueilleux
s'empressa d'entrer à son service;
on entrevit des moyens de bien
vivre sans rien faire, d'acquérir des richesses
sans aucun travail, des dignités et
des honneurs sans mérite ni talens. Une
ruche remplie de miel ne peut manquer
d'attirer les guêpes et les frélons.

Un pareil corps d'hommes, ainsi séparés
du reste du genre humain, devenu si
nombreux, eut des intérêts non-seulement
distingués, mais encore très opposés à
ceux des nations; le clergé s'occupa donc
uniquement du soin de piller et de subjuguer
le monde chrétien, et après avoir
acquis des biens immenses, il ne songea
qu'à les augmenter encore49. En conséquence
dès que quelqu'un osait douter de
la vérité des dogmes enseignés par le
clergé, ou de l'efficacité des pratiques et
des cérémonies qu'il avait ordonnées,
l'église se trouvait en danger. Il fallait
donc absolument y remédier; quel moyen
employer pour obliger les hommes à
croire les choses qu'il était de l'intérêt de
l'église ou du clergé que l'on crût? Leur
dire qu'ils seraient damnés s'ils osaient en
douter, pouvait bien opérer quelque chose;
mais ce moyen ne suffisait pas encore; il
y a toujours des gens qui doutent, même
malgré eux, et qui du doute peuvent
passer à l'incrédulité, sans pouvoir s'en
empêcher. Il est donc impossible de venir
à bout des hommes, sinon en joignant des
châtimens futurs, de former des doutes,
et encore plus de faire connaître leurs
doutes et leur incrédulité; par là l'on
parvient à les forcer de professer ce qu'ils
ne peuvent ni comprendre ni croire et de
se conformer extérieurement aux volontés
du clergé.



[49] Je crois devoir rapporter ici un exemple qui
prouve le pouvoir tyrannique que le clergé romain
posséda jadis dans notre nation, et les
moyens qu'il mettait en usage pour conserver
ce qu'il nommait les droits et les immunités de l'église.
En conséquence, le lecteur trouvera ici la
formule du serment que le roi Henri III fut
obligé de prêter sur les évangiles, qui lui furent
présentés par un archevêque, tandis que lui, ainsi
que tous les évêques présens, tenaient des cierges
allumés. Cette cérémonie est tirée de Mathieu
Paris; la voici telle qu'elle est rapportée. Par
l'autorité du Dieu tout-puissant, du Fils et du
Saint-Esprit, nous anathématisons et nous chassons
des portes de notre Sainte Mère Église, tous
ceux qui sciemment et malicieusement priveront les
Église de leurs droits. Après cela, sur l'ordre de
l'archevêque, on jetta les cierges à terre où ils s'éteignirent
en répandant de la fumée; alors l'archevêque
dit ces mots: qu'ainsi soient éteintes, périssent
et fument les âmes damnées de tout ceux qui
violeront ces règles ou qui les interpréteront d'une
façon sinistre. Alors tout le monde s'écria, et
le roi plus souvent et plus fortement que tous les autres
Amen! Amen! Amen!
Voilà ce qui se passa dans
la chapelle de Sainte-Catherine à Westminster. Voyez
Mathieu Paris dans la vie de Henri III.



Cela peut servir à nous faire découvrir
pourquoi les prêtres insistent si fortement
sur la nécessité de la foi et y attachent un
si grand mérite. Sans la foi, il est impossible
de plaire au clergé ni d'avoir pour
lui la confiance aveugle dont il a besoin
pour piller et tyranniser les peuples: en
effet que deviendraient les richesses, la
grandeur, le crédit, la puissance des fripons,
sans la crédulité des sots?

SECTION IV.

Des moyens employés par le clergé pour
exciter les princes à la persécution.

C'est pour s'assurer les avantages résultant
de la foi que le clergé appella les
princes à son secours, et les obligea d'infliger
les punitions les plus cruelles à tous
ceux qui refusaient de croire; pour convaincre
ces princes, il se servit de deux
argument très puissans; l'un fut de leur
dire que, quelque inhumains que fussent
les moyens qu'ils emploiraient pour convertir
les hérétiques, ils rendraient à
Dieu un service très agréable, et qu'ils
expieraient par là une multitude de péchés;
argument, qui, sans doute, dut
faire une impression très forte sur des
superstitieux méchans et zélés. L'autre
fut de leur dire que ceux qui n'étaient
point soumis à l'église catholique ne pouvaient
être des sujets fidèles d'un gouvernement
catholique. Cette calomnie, malgré
sa fausseté, produisit son effet, et dans
tous les états catholiques romains elle fit
de tous les princes des persécuteurs impitoyables
de l'hérésie.

Quand des argument si convaincans
n'eûrent pas la force de persuader quelques
princes qui osèrent préférer les devoirs
de l'humanité, les règles de la saine
politique et de la vraie religion aux ordres
sanguinaires du pape ou aux conseils abominables
des prêtres, l'église eut quelquefois
recours aux excommunications, et
souvent elle déposa ou fit assassiner les
souverains qui manquèrent de complaisance
on de zèle pour elle.

Par ces infâmes moyens et par d'autres
semblables, la plupart de ces princes qui
auraient dû se déclarer les protecteurs de
la liberté, des biens et de la vie de leurs
sujets, se crurent obligés de les opprimer
et même de les détruire, et devinrent,
comme on a vu, les instrumens de l'ambition,
de l'avarice, de la cruauté des
prêtres.

Cependant, quoique les gens d'église fussent
parvenus à mettre la puissance civile
dans leurs intérêts et à lui faire tirer
l'épée pour eux, voyant que la persécution
qu'ils avaient l'impiété de nommer
l'œuvre de Dieu, ne se pratiquait pas
assez vivement à leur gré, et que les laïques
n'y donnaient pas toute l'attention
qu'ils désiraient, ces ecclésiastiques tâchèrent
de se faire donner un pouvoir
indépendant et illimité: ce pouvoir les
mit en état d'exécuter tous leurs projets,
et l'on fut assez aveugle pour les leur accorder
dans un grand nombre de pays.

L'usage que firent les ecclésiastiques
de ce présent fatal, de cette boîte de
Pandore, fut de répandre une infinité de
maux sur la terre. Non-seulement ils
tyrannisèrent les gens du peuple, et traitèrent
avec la dernière fureur tous ceux
que leur conscience empêchait de souscrire
à leurs dogmes, à leurs cérémonies,
à leurs superstitions; mais encore ils firent
sentir leur pouvoir à ces princes qui
avaient eu la faiblesse et la mauvaise politique
de le leur accorder. Par là les
rois, les empereurs, les princes furent
obligés de plier sous le joug du sacerdoce
et de se soumettre eux-mêmes à la tyrannie
du clergé.

Nous avons fait connaître d'abord qui
sont ceux à qui sont dues les persécutions
parmi les chrétiens; nous avons montré
en second lieu quels ont été les motifs
prétendus et réels de leurs cruautés
inouies; nous avons ensuite fait connaître
ce qui a rendu le clergé si nombreux, et
ce qui lui a fait prendre un ascendant si
marqué dans le monde chrétien; enfin
nous avons exposé les moyens qui les ont
mis à portée de tyranniser et de persécuter
avec la dernière barbarie; nous allons
chercher les remèdes à ces maux.

SECTION V.

Des remèdes que l'on peut opposer à la
persécution.

Les causes de la persécution religieuse
ayant été si évidemment exposées, il est
aisé d'en découvrir les remèdes; il serait
à souhaiter que l'on voulût les appliquer
aussi promptement qu'ils sont faciles à
connaître.

Les remèdes qui paraîtraient les plus
efficaces et les plus naturels seraient premièrement
de ramener la religion à ses
premiers principes, de la dégager des
superfluités dont des imposteurs l'ont surchargée,
en vue de leurs propres intérêts.
En second lieu, il serait bon de réduire
les ecclésiastiques au revenu qui serait
absolument nécessaire: l'état en s'emparant
de leurs biens énormes pourrait leur
accorder une subsistance honnête, sans
souffrir jamais qu'ils vécussent dans le
luxe et la pompe, qui non-seulement sont
peu convenables à leur profession, mais
encore qui sont les sources d'une infinité
d'abus et de calamités. En troisième lieu,
le souverain devrait punir et réprimer
avec sévérité comme de vrais criminels,
comme des perturbateurs du repos de la
société, tous les prêtres qui par leurs sermons
ou leurs écrits travailleraient à rendre
les hommes odieux les uns aux autres
pour leurs opinions religieuses. En quatrième
lieu, les princes ne devraient
jamais prendre parti dans les démêlés
obscurs des théologiens; ils devraient protéger
également tous les citoyens utiles et
honnêtes et ne jamais s'occuper de leur
façon de penser, dans laquelle, sans
tyrannie, ils n'ont pas le droit de fouiller;
enfin ces princes devraient bien se
garder de confier jamais aucun pouvoir à
des prêtres.

Nous ne doutons pas que la méthode
que l'on propose ne déplaise au plus grand
nombre des membres du clergé, mais
nous ne pouvons douter qu'elle ne soit
applaudie par tous ceux en qui l'intérêt et
les passions n'auront pas totalement éclipsé
les sentimens de la raison et de l'humanité.
Il est certain que l'opposition de ceux
qui méconnaissent des sentimens si légitimes,
ne servirait qu'à prouver de plus en
plus la nécessité de limiter leur pouvoir.

Une raison très forte semble encore
devoir y déterminer, elle est dictée par
l'expérience. A-t-on jamais vu un corps
de gens d'église jouir du pouvoir sans en
abuser? Il n'est pas douteux que dans le
clergé protestant de l'église anglicane il
se trouve quelques hommes éminens par
le savoir et la piété; cependant ne voyons-nous
pas que ce clergé toutes les fois qu'il
a joui du pouvoir en a fait un usage très
criminel? J'en appelle à ceux de ses membres
qui ont de la bonne foi et de l'humanité;
ils rougiront pour leurs confrères
des actes de tyrannie qu'ils ont tant de
fois évidemment exercés. Souvent ils ont
persécuté les hommes les plus distingués,
par leurs vertus et leurs lumières; au
point que l'on aurait lieu de soupçonner
que ce sont ces qualités mêmes qui les
rendaient odieux à leurs confrères.

Si un clergé aussi bien composé que
celui-là s'est souvent rendu coupable d'excès
révoltans, n'est-il pas évident que le
pouvoir n'est nullement fait pour les
prêtres? Une nation libre ne doit avoir
des tyrans d'aucune espèce; la tyrannie
sacerdotale n'est faite que pour des esclaves
de la tyrannie politique; un citoyen
honnête doit jouir de la liberté de
penser ainsi que de celle qui regarde sa
personne et ses biens. Dans un état bien
constitué tout homme qui agit bien doit
jouir de la sûreté.

J'observerai encore qu'un excellent
moyen d'empêcher la persécution serait
d'obliger les prêtres à prêcher la morale,
l'humanité, la charité, la concorde, au
lieu d'entretenir les peuples de questions
obscures de théologie, qui, n'étant point
comprises par ceux-mêmes qui les débitent,
le sont encore bien moins par ceux qui
les entendent. Que les ministres du Dieu
de paix ne soient plus les trompettes de
la fureur, les organes de la discorde,
qu'ils apportent la paix sur la terre et
qu'il ne leur soit plus permis de sonner le
tocsin de la sédition, d'allumer des haines
inextinguibles, d'apprendre aux hommes
à se détester pour des opinions inutiles
aux mœurs et au bien-être des nations. En
un mot que les guides des peuples n'aient
plus le droit de les conduire à l'erreur,
ni de leur persuader que pour plaire à la
divinité ils doivent violer les loix les plus
saintes de l'humanité.

Quand nos prêtres se tenant dans les
bornes du pouvoir spirituel se conduiront
d'une façon propre à servir d'exemple aux
autres ils n'en seront que plus respectés;
on les regardera comme les bienfaiteurs
du genre humain; privés du pouvoir de
nuire ils n'auront que celui de faire du
bien. Quel service plus essentiel et plus
réel peut-on rendre au genre humain que
de lui persuader de renoncer pour toujours
à ses haines, à ses animosités, à la
persécution, et de vivre dans l'union, la
concorde et la paix?

FIN.


NOTE SUR LA TRANSCRIPTION

On a conservé l'orthographe de l'original, incluant ses incohérences
(par exemple tems/temps, blé/bled, enfants/enfans).






*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK DE LA CRUAUTÉ RELIGIEUSE ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/5767302152125951891_cover.jpg
DE LA

CRUAUTE

RELIGIEUSE.

PARIS,
CHEZ LES MARCHANDS DE NOUVEAUTES.

1826.





OEBPS/5767302152125951891_marque.png





