
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Traité sur la tolérance

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Traité sur la tolérance


Author: Voltaire



Release date: February 19, 2013 [eBook #42131]

                Most recently updated: October 23, 2024


Language: French


Credits: Produced by Claudine Corbasson and the Online Distributed

        Proofreading Team at http://www.pgdp.net (This file was

        produced from images generously made available by The

        Internet Archive/American Libraries.)




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK TRAITÉ SUR LA TOLÉRANCE ***






Au lecteur


[image: Traité sur la tolérance]


TABLE

DES

CHAPITRES.








	Chap. I. HIstoire abrégée de la mort de
    Jean Calas,
	page 1



	Chap. II. Conséquences du supplice de Jean Calas,
	16



	Chap. III. Idée de la Réforme du seizieme siecle,
	19



	Chap. IV. Si la Tolérance est dangereuse; &
    chez quels Peuples elle est pratiquée,
	25



	Chap. V. Comment la Tolérance peut être admise,
	36



	Chap. VI. Si l'Intolérance est de droit naturel
  & de droit humain?
	41



	Chap. VII. Si l'Intolérance a été connue des
    Grecs?
	42



	Chap. VIII. Si les Romains ont été tolérants?
	46



	Chap. IX. Des Martyrs,
	55



	Chap. X. Du danger des fausses légendes, & de
    la persécution,
	72



	Chap. XI. Abus de l'Intolérance,
	80



	Chap. XII. Si l'Intolérance fut de droit divin
    dans le Judaïsme, & si elle fut toujours
    mise en pratique?
	88



	Chap. XIII. Extrême Tolérance des Juifs,
	111



	Chap. XIV. Si l'Intolérance a été enseignée par
    Jesus-Christ?
	123



	Chap. XV. Témoignages contre l'Intolérance,
	133



	Chap. XVI. Dialogue entre un Mourant & un
    Homme qui se porte bien,
	137



	Chap. XVII. Lettre écrite au Jésuite Le Tellier,
    par un Bénéficier, le 6 Mai 1714,
	141



	 Chap. XVIII. Seuls cas où l'Intolérance est de
    droit humain,
	146



	Chap. XIX. Relation d'une dispute de controverse
    à la Chine,
	150



	Chap. XX. S'il est utile d'entretenir le Peuple
    dans la superstition?
	153



	Chap. XXI. Vertu vaut mieux que science,
	158



	Chap. XXII. De la Tolérance universelle,
	161



	Chap. XXIII. Priere à Dieu,
	166



	Chap. XXIV. Postscriptum,
	168



	Chap. XXV. Suite & Conclusion,
	176






[image: ]

A l'occasion de la mort de Jean Calas.



CHAPITRE PREMIER.

Histoire abrégée de la mort de Jean Calas.

LE meurtre de Calas, commis dans Toulouse avec le glaive de la
Justice, le 9me Mars 1762, est un des plus singuliers événements qui
méritent l'attention de notre âge & de la postérité. On oublie bientôt
cette foule de morts qui a péri dans des batailles sans nombre,
non-seulement parce que c'est la fatalité inévitable de la guerre, mais
parce que ceux qui meurent par le sort des armes, pouvaient aussi donner
la mort à leurs ennemis, & n'ont point péri sans se défendre. Là où le
danger & l'avantage sont égaux, l'étonnement cesse, & la pitié même
s'affaiblit:  mais si un Pere de famille innocent est livré aux
mains de l'erreur, ou de la passion, ou du fanatisme; si l'accusé n'a de
défense que sa vertu, si les arbitres de sa vie n'ont à risquer en
l'égorgeant que de se tromper, s'ils peuvent tuer impunément par un
arrêt; alors le cri public s'éleve, chacun craint pour soi-même; on voit
que personne n'est en sûreté de sa vie devant un Tribunal érigé pour
veiller sur la vie des Citoyens, & toutes les voix se réunissent pour
demander vengeance.

Il s'agissait, dans cette étrange affaire, de Religion, de suicide, de
parricide: il s'agissait de savoir si un pere & une mere avaient
étranglé leur fils pour plaire à Dieu, si un frere avait étranglé son
frere, si un ami avait étranglé son ami, & si les Juges avaient à se
reprocher d'avoir fait mourir sur la roue un pere innocent, ou d'avoir
épargné une mere, un frere, un ami coupables.

Jean Calas, âgé de soixante & huit ans, exerçait la profession de
Négociant à Toulouse depuis plus de quarante années, & était reconnu de
tous ceux qui ont vécu avec lui pour un bon pere. Il était Protestant,
ainsi que sa femme & tous ses enfants, excepté un qui avait abjuré
l'hérésie, & à qui le pere faisait une petite pension. Il paraissait si
éloigné de cet absurde fanatisme qui rompt tous les liens de la 
Société, qu'il approuva la conversion de son fils Louis Calas, & qu'il
avait depuis trente ans chez lui une servante zélée Catholique, laquelle
avait élevé tous ses enfants.

Un des fils de Jean Calas, nommé Marc-Antoine, était un homme de
Lettres: il passait pour un esprit inquiet, sombre & violent. Ce jeune
homme ne pouvant réussir ni à entrer dans le négoce, auquel il n'était
pas propre, ni à être reçu Avocat, parce qu'il fallait des certificats
de Catholicité, qu'il ne put obtenir, résolut de finir sa vie, & fit
pressentir ce dessein à un de ses amis: il se confirma dans sa
résolution par la lecture de tout ce qu'on a jamais écrit sur le
suicide.

Enfin, un jour, ayant perdu son argent au jeu, il choisit ce jour là
même pour exécuter son dessein. Un ami de sa famille, & le sien, nommé
Lavaisse, jeune-homme de dix-neuf ans, connu par la candeur & la
douceur de ses mœurs, fils d'un Avocat célebre de Toulouse, était
arrivé[1] de Bordeaux la veille; il soupa par hasard chez les Calas.
Le pere, la mere, Marc-Antoine leur fils ainé, Pierre leur second
fils, mangerent ensemble. Après le souper on se retira dans un petit
sallon; Marc-Antoine disparut: enfin, lorsque le jeune Lavaisse
voulut partir,  Pierre Calas & lui étant descendus, trouverent
en-bas, auprès du magasin, Marc-Antoine, en chemise, pendu à une
porte, & son habit plié sur le comptoir; sa chemise n'était pas
seulement dérangée; ses cheveux étaient bien peignés: il n'avait sur son
corps aucune playe, aucune meurtrissure.[2]

On passe ici tous les détails dont les Avocats ont rendu compte: on ne
décrira point la douleur & le désespoir du pere & de la mere: leurs cris
furent entendus des voisins. Lavaisse & Pierre Calas, hors
d'eux-mêmes, coururent chercher des Chirurgiens & la Justice.

Pendant qu'ils s'acquittaient de ce devoir, pendant que le pere & la
mere étaient dans les sanglots & dans les larmes, le Peuple de Toulouse
s'attroupait autour de la maison. Ce Peuple est superstitieux & emporté;
il regarde comme des monstres ses freres qui ne sont pas de la même
Religion que lui. C'est à Toulouse qu'on remercia Dieu solemnellement de
la mort de Henri trois, & qu'on fit serment d'égorger le premier qui
parlerait de reconnaître le grand, le bon Henri quatre. Cette Ville
solemnise encore  tous les ans, par une Procession & par des feux de
joye, le jour où elle massacra quatre mille Citoyens hérétiques, il y a
deux siecles. En vain six Arrêts du Conseil ont défendu cette odieuse
fête, les Toulousains l'ont toujours célébrée comme les jeux floraux.

Quelque fanatique de la populace s'écria que Jean Calas avait pendu
son propre fils Marc-Antoine. Ce cri répété fut unanime en un moment.
D'autres ajouterent que le mort devait le lendemain faire abjuration;
que sa famille & le jeune Lavaisse l'avaient étranglé, par haine
contre la Religion Catholique: le moment d'après on n'en douta plus;
toute la Ville fut persuadée que c'est un point de Religion chez les
Protestants, qu'un pere & une mere doivent assassiner leur fils, dès
qu'il veut se convertir.

Les esprits une fois émus ne s'arrêtent point. On imagina que les
Protestants du Languedoc s'étaient assemblés la veille; qu'ils avaient
choisi à la pluralité des voix un bourreau de la secte; que le choix
était tombé sur le jeune Lavaisse; que ce jeune homme, en vingt-quatre
heures, avait reçu la nouvelle de son élection, & était arrivé de
Bordeaux pour aider Jean Calas, sa femme & leur fils Pierre, à
étrangler un ami, un fils, un frere.

Le Sr. David, Capitoul de Toulouse, excité par ces rumeurs, & voulant
se faire valoir par une prompte  exécution, fit une procédure contre
les Regles & les Ordonnances. La famille Calas, la servante
Catholique, Lavaisse furent mis aux fers.

On publia un monitoire non moins vicieux que la procédure. On alla plus
loin. Marc-Antoine Calas était mort Calviniste; & s'il avait attenté
sur lui-même, il devait être traîné sur la claye: on l'inhuma avec la
plus grande pompe dans l'Eglise St. Etienne, malgré le Curé qui
protestait contre cette profanation.

Il y a dans le Languedoc quatre Confrairies de Pénitents, la blanche, la
bleue, la grise, & la noire. Les Confreres portent un long capuce avec
un masque de drap percé de deux trous pour laisser la vue libre: ils ont
voulu engager M. le Duc de Fitz-James, Commandant de la Province, à
entrer dans leur Corps, & il les a refusés. Les Confreres blancs firent
à Marc-Antoine Calas un Service solemnel comme à un Martyr. Jamais
aucune Eglise ne célébra la fête d'un Martyr véritable avec plus de
pompe; mais cette pompe fut terrible. On avait élevé au-dessus d'un
magnifique catafalque, un squélette qu'on faisait mouvoir, & qui
représentait Marc-Antoine Calas, tenant d'une main une palme, & de
l'autre la plume dont il devait signer l'abjuration de l'hérésie, & qui
écrivait en effet l'arrêt de mort de son pere.

Alors il ne manqua plus au malheureux qui avait  attenté sur
soi-même, que la canonisation; tout le Peuple le regardait comme un
Saint: quelques-uns l'invoquaient; d'autres allaient prier sur sa tombe,
d'autres lui demandaient des miracles, d'autres racontaient ceux qu'il
avait faits. Un Moine lui arracha quelques dents pour avoir des reliques
durables. Une dévote, un peu sourde, dit qu'elle avait entendu le son
des cloches. Un Prêtre apoplectique fut guéri après avoir pris de
l'émétique. On dressa des verbaux de ces prodiges. Celui qui écrit cette
relation, possede une attestation qu'un jeune homme de Toulouse est
devenu fou pour avoir prié plusieurs nuits sur le tombeau du nouveau
Saint, & pour n'avoir pu obtenir un miracle qu'il implorait.

Quelques Magistrats étaient de la Confrairie des Pénitents blancs. Dès
ce moment la mort de Jean Calas parut infaillible.

Ce qui sur-tout prépara son supplice, ce fut l'approche de cette fête
singuliere que les Toulousains célebrent tous les ans en mémoire d'un
massacre de quatre mille Huguenots; l'année 1762 était l'année
séculaire. On dressait dans la Ville l'appareil de cette solemnité; cela
même allumait encore l'imagination échauffée du Peuple: on disait
publiquement que l'échafaud sur lequel on rouerait les Calas, serait
le plus grand ornement de la fête; on disait que la Providence 
amenait elle-même ces victimes pour être sacrifiées à notre sainte
Religion. Vingt personnes ont entendu ces discours, & de plus violents
encore. Et c'est de nos jours! & c'est dans un temps où la Philosophie a
fait tant de progrès! & c'est lorsque cent Académies écrivent pour
inspirer la douceur des mœurs! Il semble que le fanatisme, indigné
depuis peu des succès de la raison, se débatte sous elle avec plus de
rage.

Treize Juges s'assemblerent tous les jours pour terminer le Procès. On
n'avait, on ne pouvait avoir aucune preuve contre la famille; mais la
Religion trompée tenait lieu de preuve. Six Juges persisterent longtemps
à condamner Jean Calas, son fils, & Lavaisse à la roue, & la femme
de Jean Calas au bucher. Sept autres, plus modérés, voulaient au moins
qu'on examinât. Les débats furent réitérés & longs. Un des Juges,
convaincu de l'innocence des accusés, & de l'impossibilité du crime,
parla vivement en leur faveur; il opposa le zele de l'humanité au zele
de la sévérité; il devint l'Avocat public des Calas dans toutes les
maisons de Toulouse, où les cris continuels de la Religion abusée
demandaient le sang de ces infortunés. Un autre Juge, connu par sa
violence, parlait dans la Ville avec autant d'emportement contre les
Calas, que le premier montrait d'empressement à les défendre. Enfin
l'éclat fut si grand, qu'ils  furent obligés de se récuser l'un &
l'autre; ils se retirerent à la campagne.

Mais, par un malheur étrange, le Juge favorable aux Calas eut la
délicatesse de persister dans sa récusation, & l'autre revint donner sa
voix contre ceux qu'il ne devait point juger: ce fut cette voix qui
forma la condamnation à la roue; car il y eut huit voix contre cinq, un
des six Juges opposés ayant à la fin, après bien des contestations,
passé au parti le plus sévere.

Il semble que quand il s'agit d'un parricide, & de livrer un Pere de
famille au plus affreux supplice, le jugement devrait être unanime,
parce que les preuves d'un crime si inoui[3] devraient être d'une
évidence sensible à tout le monde: le moindre doute,  dans un cas
pareil, doit suffire pour faire trembler un Juge qui va signer un Arrêt
de mort. La faiblesse de notre raison & l'insuffisance de nos Loix se
font sentir tous les jours; mais dans quelle occasion en découvre-t-on
mieux la misere que quand la prépondérance d'une seule voix fait rouer
un Citoyen? Il fallait dans Athenes cinquante voix au-delà de la moitié
pour oser prononcer un jugement de mort. Qu'en résulte-t-il? ce que nous
savons très-inutilement, que les Grecs étaient plus sages & plus humains
que nous.

Il paraissait impossible que Jean Calas, vieillard de soixante-huit
ans, qui avait depuis long-temps les jambes enflées & faibles, eût seul
étranglé & pendu un fils âgé de vingt-huit ans, qui était d'une force
au-dessus de l'ordinaire; il fallait absolument qu'il eût été assisté
dans cette exécution par sa femme, par son fils Pierre Calas, par
Lavaisse, & par la servante. Ils ne s'étaient pas quittés un seul
moment le soir de cette fatale aventure. Mais cette supposition était
encore aussi absurde que l'autre: car comment une servante zélée
Catholique aurait-elle pu souffrir que des Huguenots assassinassent un
jeune-homme élevé par elle, pour le punir d'aimer la Religion de cette
servante? Comment Lavaisse serait-il venu exprès de  Bordeaux pour
étrangler son ami, dont il ignorait la conversion prétendue? Comment une
mere tendre aurait-elle mis les mains sur son fils? Comment tous
ensemble auraient-ils pu étrangler un jeune-homme aussi robuste qu'eux
tous, sans un combat long & violent, sans des cris affreux qui auraient
appellé tout le voisinage, sans des coups réitérés, sans des
meurtrissures, sans des habits déchirés?

Il était évident que si le parricide avait pu être commis, tous les
accusés étaient également coupables, parce qu'ils ne s'étaient pas
quittés d'un moment; il était évident qu'ils ne l'étaient pas; il était
évident que le pere seul ne pouvait l'être; & cependant l'arrêt condamna
ce pere seul à expirer sur la roue.

Le motif de l'arrêt était aussi inconcevable que tout le reste. Les
Juges qui étaient décidés pour le supplice de Jean Calas, persuaderent
aux autres que ce vieillard faible ne pourrait résister aux tourments, &
qu'il avouerait sous les coups des bourreaux son crime & celui de ses
complices. Ils furent confondus, quand ce vieillard, en mourant sur la
roue, prit Dieu à témoin de son innocence, & le conjura de pardonner à
ses Juges.

Ils furent obligés de rendre un second arrêt contradictoire avec le
premier, d'élargir la mere, son fils Pierre, le jeune Lavaisse & la
servante: mais  un des Conseillers leur ayant fait sentir que cet
arrêt démentait l'autre, qu'ils se condamnaient eux-mêmes, que tous les
accusés ayant toujours été ensemble dans le temps qu'on supposait le
parricide, l'élargissement de tous les survivants prouvait
invinciblement l'innocence du pere de famille exécuté; ils prirent alors
le parti de bannir Pierre Calas son fils. Ce bannissement semblait
aussi inconséquent, aussi absurde que tout le reste: car Pierre Calas
était coupable ou innocent du parricide; s'il était coupable, il fallait
le rouer comme son pere; s'il était innocent, il ne fallait pas le
bannir. Mais les Juges effrayés du supplice du pere, & de la piété
attendrissante avec laquelle il était mort, imaginerent sauver leur
honneur en laissant croire qu'ils faisaient grace au fils; comme si ce
n'eût pas été une prévarication nouvelle de faire grace: & ils crurent
que le bannissement de ce jeune homme, pauvre & sans appui, étant sans
conséquence, n'était pas une grande injustice, après celle qu'ils
avaient eu le malheur de commettre.

On commença par menacer Pierre Calas dans son cachot, de le traiter
comme son pere s'il n'abjurait pas sa Religion. C'est ce que ce jeune
homme[4] atteste par serment.



Pierre Calas, en sortant de la Ville, rencontra un Abbé convertisseur,
qui le fit rentrer dans Toulouse; on l'enferma dans un Couvent de
Dominicains, & là on le contraignit à remplir toutes les fonctions de la
Catholicité; c'était en partie ce qu'on voulait, c'était le prix du sang
de son pere; & la Religion qu'on avait cru venger, semblait satisfaite.

On enleva les filles à la mere; elles furent enfermées dans un Couvent.
Cette femme presque arrosée du sang de son mari, ayant tenu son fils
ainé mort entre ses bras, voyant l'autre banni, privée de ses filles,
dépouillée de tout son bien, était seule dans le monde, sans pain, sans
espérance, & mourante de l'excès de son malheur. Quelques personnes
ayant examiné mûrement toutes les circonstances de cette aventure
horrible, en furent si frappées, qu'elles firent presser la Dame
Calas, retirée dans une solitude, d'oser venir demander justice aux
pieds du Trône. Elle ne pouvait pas alors se soutenir, elle s'éteignait;
& d'ailleurs étant née Anglaise, transplantée dans une Province de
France dès son jeune âge, le nom seul de la Ville de Paris l'effrayait.
Elle s'imaginait que la Capitale du Royaume devait être encore plus
barbare que celle de Toulouse. Enfin le devoir de venger la mémoire de
son mari l'emporta sur sa faiblesse. Elle arriva à Paris prête
d'expirer. Elle fut  étonnée d'y trouver de l'accueil, des secours &
des larmes.

La raison l'emporte à Paris sur le fanatisme, quelque grand qu'il puisse
être; au-lieu qu'en Province ce fanatisme l'emporte presque toujours sur
la raison.

Mr. De Beaumont, célebre Avocat du Parlement de Paris, prit d'abord sa
défense, & dressa une consultation, qui fut signée de quinze Avocats.
Mr. Loiseau, non moins éloquent, composa un Mémoire en faveur de la
famille. Mr. Mariette, Avocat au Conseil, dressa une Requête
juridique, qui portait la conviction dans tous les esprits.

Ces trois généreux défenseurs des Loix & de l'innocence abandonnerent à
la veuve le profit des éditions de leurs Plaidoyers.[5] Paris & l'Europe
entiere s'émurent de pitié, & demanderent justice avec cette femme
infortunée. L'arrêt fut prononcé par tout le Public long-temps avant
qu'il pût être signé par le Conseil.

La pitié pénétra jusqu'au Ministere, malgré le torrent continuel des
affaires, qui souvent exclut la pitié, & malgré l'habitude de voir des
malheureux, qui peut endurcir le cœur encore davantage. On rendit les
filles à la mere: on les vit toutes trois couvertes  d'un crêpe &
baignées de larmes, en faire répandre à leurs Juges.

Cependant cette famille eut encore quelques ennemis, car il s'agissait
de Religion. Plusieurs personnes, qu'on appelle en France dévotes,[6]
dirent hautement qu'il valait bien mieux laisser rouer un vieux
Calviniste innocent, que d'exposer huit Conseillers de Languedoc à
convenir qu'ils s'étaient trompés; on se servit même de cette
expression: «Il y a plus de Magistrats que de Calas;» & on inférait de
là que la famille Calas devait être immolée à l'honneur de la
Magistrature. On ne songeait pas que l'honneur des Juges consiste comme
celui des autres hommes à réparer leurs fautes. On ne croit pas en
France que le Pape, assisté de ses Cardinaux, soit infaillible: on
pourrait croire de même que huit Juges de Toulouse ne le sont pas. Tout
le reste des gens sensés & désintéressés disaient que l'Arrêt de
Toulouse serait cassé dans toute l'Europe, quand même des considérations
particulieres empêcheraient qu'il fût cassé dans le Conseil.

Tel était l'état de cette étonnante aventure, lorsqu'elle a fait naître
à des personnes impartiales, mais  sensibles, le dessein de
présenter au Public quelques réflexions sur la tolérance, sur
l'indulgence, sur la commisération, que l'Abbé Houteville appelle
Dogme monstrueux, dans sa déclamation ampoulée & erronée sur des
faits, & que la raison appelle l'appanage de la nature.

Ou les Juges de Toulouse, entraînés par le fanatisme de la populace, ont
fait rouer un pere de famille innocent, ce qui est sans exemple; ou ce
pere de famille & sa femme ont étranglé leur fils ainé, aidés dans ce
parricide par un autre fils & par un ami, ce qui n'est pas dans la
nature. Dans l'un ou dans l'autre cas l'abus de la Religion la plus
sainte a produit un grand crime. Il est donc de l'intérêt du
Genre-humain d'examiner si la Religion doit être charitable ou barbare.



CHAPITRE II.

Conséquences du supplice de Jean Calas.

SI les Pénitents blancs furent la cause du supplice d'un innocent, de la
ruine totale d'une famille, de sa dispersion, & de l'opprobre qui ne
devrait être attaché qu'à l'injustice, mais qui l'est au supplice; si
cette précipitation des Pénitents blancs à célébrer  comme un Saint,
celui qu'on aurait dû traîner sur la claye, a fait rouer un pere de
famille vertueux; ce malheur doit sans doute les rendre pénitents en
effet pour le reste de leur vie: eux & les Juges doivent pleurer, mais
non pas avec un long habit blanc & un masque sur le visage, qui
cacheraient leurs larmes.

On respecte toutes les Confrairies; elles sont édifiantes: mais quelque
grand bien qu'elles puissent faire à l'Etat, égale-t-il ce mal affreux
qu'elles ont causé? Elles semblent instituées par le zele qui anime en
Languedoc les Catholiques contre ceux que nous nommons Huguenots. On
dirait qu'on a fait vœu de haïr ses freres; car nous avons assez de
religion pour haïr & persécuter, nous n'en avons pas assez pour aimer &
pour secourir. Et que serait-ce, si ces Confrairies étaient gouvernées
par des enthousiastes, comme l'ont été autrefois quelques Congrégations
des Artisans & des Messieurs, chez lesquels on réduisait en art & en
systême l'habitude d'avoir des visions, comme le dit un de nos plus
éloquents & savants Magistrats? Que serait-ce si on établissait dans les
Confrairies ces chambres obscures, appellées chambres de méditation, où
l'on faisait peindre des diables armés de cornes & de griffes, des
gouffres de flammes, des croix & des poignards, avec le saint nom de
Jesus au-dessus du tableau? Quel spectacle pour des yeux  déja
fascinés, & pour des imaginations aussi enflammées que soumises à leurs
Directeurs!

Il y a eu des temps, on ne le sait que trop, où des Confrairies ont été
dangereuses. Les Frérots, les Flagellants ont causé des troubles. La
Ligue commença par de telles associations. Pourquoi se distinguer ainsi
des autres Citoyens? s'en croyait-on plus parfait? cela même est une
insulte au reste de la Nation. Voulait-on que tous les Chrétiens
entrassent dans la Confrairie? Ce serait un beau spectacle que l'Europe
en capuchon & en masque, avec deux petits trous ronds au-devant des
yeux! Pense-t-on de bonne foi que Dieu préfere cet accoûtrement à un
justaucorps? Il y a bien plus; cet habit est un uniforme de
Controversistes, qui avertit les Adversaires de se mettre sous les
armes; il peut exciter une espece de guerre civile dans les esprits;
elle finirait peut-être par de funestes excès, si le Roi & ses Ministres
n'étaient aussi sages que les fanatiques sont insensés.

On sait assez ce qu'il en a coûté depuis que les Chrétiens disputent sur
le dogme; le sang a coulé, soit sur les échafauds, soit dans les
batailles, dès le quatrieme siecle jusqu'à nos jours. Bornons-nous ici
aux guerres & aux horreurs que les querelles de la réforme ont excitées,
& voyons quelle en a été la source en France. Peut-être un tableau
raccourci &  fidele de tant de calamités ouvrira les yeux de
quelques personnes peu instruites, & touchera des cœurs bien faits.



CHAPITRE III.

Idée de la Réforme du seizieme siecle.

LOrsqu'à la renaissance des Lettres, les esprits commencerent à
s'éclairer, on se plaignit généralement des abus; tout le monde avoue
que cette plainte était légitime.

Le Pape Alexandre VI avait acheté publiquement la Tiare, & ses cinq
bâtards en partageaient les avantages. Son fils, le Cardinal Duc de
Borgia, fit périr, de concert avec le Pape son pere, les Vitelli,
les Urbino, les Gravina, les Oliveretto, & cent autres Seigneurs,
pour ravir leurs domaines. Jules II, animé du même esprit, excommunia
Louis XII, donna son Royaume au premier occupant, & lui-même le casque
en tête, & la cuirasse sur le dos, mit à feu & à sang une partie de
l'Italie. Léon X, pour payer ses plaisirs, trafiqua des Indulgences,
comme on vend des denrées dans un marché public. Ceux qui s'éleverent
contre tant de brigandages, n'avaient  du moins aucun tort dans la
morale; voyons s'ils en avaient contre nous dans la politique.

Ils disaient que Jesus-Christ n'ayant jamais exigé d'annates, ni de
réserves, ni vendu des dispenses pour ce monde, & des indulgences pour
l'autre, on pouvait se dispenser de payer à un Prince étranger le prix
de toutes ces choses. Quand les annates, les procès en Cour de Rome, &
les dispenses qui subsistent encore aujourd'hui, ne nous coûteraient que
cinq cents mille francs par an, il est clair que nous avons payé depuis
François I, en deux cents cinquante années, cent vingt millions; & en
évaluant les différents prix du marc d'argent, cette somme en compose
une d'environ deux cents cinquante millions d'aujourd'hui. On peut donc
convenir sans blasphême, que les Hérétiques, en proposant l'abolition de
ces Impôts singuliers, dont la postérité s'étonnera, ne faisaient pas en
cela un grand mal au Royaume, & qu'ils étaient plutôt bons calculateurs
que mauvais sujets. Ajoutons qu'ils étaient les seuls qui sussent la
Langue Grecque, & qui connussent l'antiquité. Ne dissimulons point que,
malgré leurs erreurs, nous leur devons le développement de l'esprit
humain, long-temps enseveli dans la plus épaisse barbarie.

Mais comme ils niaient le Purgatoire, dont on ne doit pas douter, & qui
d'ailleurs rapportait beaucoup  aux Moines; comme ils ne révéraient
pas des reliques qu'on doit révérer, mais qui rapportaient encore
davantage; enfin, comme ils attaquaient des dogmes très-respectés,[7] on
ne leur répondit d'abord qu'en  les faisant brûler. Le Roi qui les
protégeait, & les soudoyait en Allemagne, marcha dans Paris à la tête
d'une Procession, après laquelle on exécuta plusieurs de ces malheureux;
& voici quelle fut cette exécution. On les suspendait au bout d'une
longue poutre qui jouait en bascule sur un arbre debout; un grand feu
était allumé sous eux, on les y plongeait, & on les relevait
alternativement; ils éprouvaient les tourments & la mort par degrés,
jusqu'à ce qu'ils expirassent par le plus long & le plus affreux
supplice que jamais ait inventé la barbarie.

Peu de temps avant la mort de François I, quelques Membres du
Parlement de Provence, animés par des Ecclésiastiques contre les
Habitants de Mérindol & de Cabriere, demanderent au Roi des Troupes pour
appuyer l'exécution de dix-neuf personnes de ce Pays, condamnées par
eux; ils en firent égorger six mille, sans pardonner ni au sexe, ni à la
vieillesse, ni à l'enfance; ils réduisirent trente Bourgs en cendres.
Ces Peuples, jusqu'alors inconnus, avaient tort sans doute d'être nés
Vaudois, c'était leur seule iniquité. Ils étaient établis depuis trois
cents ans dans des  déserts, & sur des montagnes qu'ils avaient
rendu fertiles par un travail incroyable. Leur vie pastorale &
tranquille retraçait l'innocence attribuée aux premiers âges du monde.
Les Villes voisines n'étaient connues d'eux que par le trafic des fruits
qu'ils allaient vendre; ils ignoraient les procès & la guerre; ils ne se
défendirent pas; on les égorgea comme des animaux fugitifs qu'on tue
dans une enceinte.[8]



Après la mort de François I, Prince plus connu cependant par ses
galanteries & par ses malheurs que par ses cruautés, le supplice de
mille Hérétiques, sur-tout celui du Conseiller au Parlement Dubourg, &
enfin le massacre de Vassy, armerent les persécutés, dont la secte
s'était multipliée à la lueur des buchers, & sous le fer des bourreaux;
la rage succéda à la patience; ils imiterent les cruautés de leurs
ennemis: neuf guerres civiles remplirent la France de carnage; une paix
plus funeste que la guerre, produisit la St. Barthelemi, dont il n'y
avait aucun exemple dans les annales des crimes.

La Ligue assassina Henri III & Henri IV, par les mains d'un Frere
Jacobin, & d'un monstre qui avait été Frere Feuillant. Il y a des gens
qui prétendent que l'humanité, l'indulgence, & la liberté de conscience,
sont des choses horribles; mais en bonne foi, auraient-elles produit des
calamités comparables?





CHAPITRE IV.

Si la Tolérance est dangereuse; & chez quels Peuples elle est
pratiquée.

QUelques-uns ont dit que si l'on usait d'une indulgence paternelle
envers nos freres errants, qui prient Dieu en mauvais Français, ce
serait leur mettre les armes à la main, qu'on verrait de nouvelles
batailles de Jarnac, de Moncontour, de Coutras, de Dreux, de St. Denis,
&c. C'est ce que j'ignore, parce que je ne suis pas Prophete; mais il me
semble que ce n'est pas raisonner conséquemment, que de dire: «Ces
hommes se sont soulevés quand je leur ai fait du mal, donc ils se
souleveront quand je leur ferai du bien.

J'oserais prendre la liberté d'inviter ceux qui sont à la tête du
Gouvernement, & ceux qui sont destinés aux grandes places, à vouloir
bien examiner mûrement, si l'on doit craindre en effet que la douceur
produise les mêmes révoltes que la cruauté a fait naître; si ce qui est
arrivé dans certaines circonstances, doit arriver dans d'autres; si les
temps, l'opinion, les mœurs sont toujours les mêmes?

Les Huguenots, sans doute, ont été enivrés de  fanatisme, & souillés
de sang comme nous: mais la génération présente est-elle aussi barbare
que leurs peres? le temps, la raison qui fait tant de progrès, les bons
Livres, la douceur de la Société, n'ont-ils point pénétré chez ceux qui
conduisent l'esprit de ces Peuples? & ne nous appercevons-nous pas que
presque toute l'Europe a changé de face depuis environ cinquante années?

Le Gouvernement s'est fortifié par-tout, tandis que les mœurs se sont
adoucies. La Police générale, soutenue d'armées nombreuses toujours
existantes, ne permet pas d'ailleurs de craindre le retour de ces temps
anarchiques, où des Paysans Calvinistes combattaient des Paysans
Catholiques, enrégimentés à la hâte entre les semailles & les moissons.

D'autres temps, d'autres soins. Il serait absurde de décimer aujourd'hui
la Sorbonne, parce qu'elle présenta requête autrefois pour faire brûler
la Pucelle d'Orléans; parce qu'elle déclara Henri III déchu du droit
de régner, qu'elle l'excommunia, qu'elle proscrivit le grand Henri IV.
On ne recherchera pas, sans doute, les autres Corps du Royaume qui
commirent les mêmes excès dans ces temps de frénésie; cela serait
non-seulement injuste, mais il y aurait autant de folie qu'à purger tous
les Habitants de Marseille parce qu'ils ont eu la peste en 1720.



Irons-nous saccager Rome, comme firent les troupes de Charles-quint,
parce que Sixte-quint, en 1585, accorda neuf ans d'indulgence à tous
les Français qui prendraient les armes contre leur Souverain? & n'est-ce
pas assez d'empêcher Rome de se porter jamais à des excès semblables?

La fureur qu'inspirent l'esprit dogmatique & l'abus de la Religion
Chrétienne mal entendue, a répandu autant de sang, a produit autant de
désastres en Allemagne, en Angleterre, & même en Hollande, qu'en France:
cependant aujourd'hui la différence des Religions ne cause aucun trouble
dans ces Etats; le Juif, le Catholique, le Grec, le Luthérien, le
Calviniste, l'Anabatiste, le Socinien, le Memnoniste, le Morave & tant
d'autres, vivent en freres dans ces Contrées, & contribuent également au
bien de la Société.

On ne craint plus en Hollande que les disputes d'un Gomar[9] sur la
prédestination fassent trancher  la tête au grand Pensionnaire. On
ne craint plus à Londres que les querelles des Presbytériens & des
Episcopaux pour une Lithurgie & pour un surplis, répandent le sang d'un
Roi sur un échafaud.[10] L'Irlande peuplée & enrichie, ne verra plus ses
Citoyens Catholiques sacrifier à Dieu pendant deux mois ses Citoyens
Protestants, les enterrer vivants, suspendre les meres à des gibets,
attacher les filles au cou de leurs meres, & les voir expirer ensemble;
ouvrir le ventre des femmes enceintes, en tirer les enfants à 
demi-formés, & les donner à manger aux porcs & aux chiens; mettre un
poignard dans la main de leurs prisonniers garrotés, & conduire leurs
bras dans le sein de leurs femmes, de leurs peres, de leurs meres, de
leurs filles, s'imaginant en faire mutuellement des parricides, & les
damner tous en les exterminant tous. C'est ce que rapporte
Rapin-Toiras, Officier en Irlande, presque contemporain; c'est ce que
rapportent toutes les Annales, toutes les Histoires d'Angleterre, & ce
qui sans doute ne sera jamais imité. La Philosophie, la seule
Philosophie, cette sœur de la Religion, a désarmé des mains que la
superstition avait si long-temps ensanglantées; & l'esprit humain, au
réveil de son ivresse, s'est étonné des excès où l'avait emporté le
fanatisme.

Nous-mêmes, nous avons en France une Province opulente, où le
Luthéranisme l'emporte sur le Catholicisme. L'Université d'Alsace est
entre les mains des Luthériens: ils occupent une partie des Charges
municipales; jamais la moindre querelle religieuse n'a dérangé le repos
de cette Province depuis qu'elle appartient à nos Rois. Pourquoi? c'est
qu'on n'y a persécuté personne. Ne cherchez point à gêner les cœurs,
& tous les cœurs seront à vous.

Je ne dis pas que tous ceux qui ne sont point de la Religion du Prince
doivent partager les places &  les honneurs de ceux qui sont de la
Religion dominante. En Angleterre, les Catholiques, regardés comme
attachés au Prétendant, ne peuvent parvenir aux emplois; ils payent même
double taxe; mais ils jouissent d'ailleurs de tous les droits des
Citoyens.

On a soupçonné quelques Evêques Français de penser qu'il n'est ni de
leur honneur, ni de leur intérêt, d'avoir dans leur Diocese des
Calvinistes; & que c'est là le plus grand obstacle à la Tolérance: je ne
le puis croire. Le Corps des Evêques en France est composé de gens de
qualité, qui pensent & qui agissent avec une noblesse digne de leur
naissance; ils sont charitables & généreux, c'est une justice qu'on doit
leur rendre: ils doivent penser que certainement leurs Diocésains
fugitifs ne se convertiront pas dans les Pays étrangers, & que,
retournés auprès de leurs Pasteurs, ils pourraient être éclairés par
leurs instructions, & touchés par leurs exemples; il y aurait de
l'honneur à les convertir: le temporel n'y perdrait pas; & plus il y
aurait de Citoyens, plus les terres des Prélats rapporteraient.

Un Evêque de Varmie, en Pologne, avait un Anabatiste pour Fermier, & un
Socinien pour Receveur; on lui proposa de chasser & de poursuivre l'un
parce qu'il ne croyait pas la consubstantiabilité, & l'autre parce qu'il
ne baptisait son fils qu'à quinze ans: il répondit  qu'ils seraient
éternellement damnés dans l'autre monde, mais que dans ce monde-ci ils
lui étaient très-nécessaires.

Sortons de notre petite sphere, & examinons le reste de notre globe. Le
grand Seigneur gouverne en paix vingt Peuples de différentes Religions;
deux cents mille Grecs vivent avec sécurité dans Constantinople; le
Muphti même nomme & présente à l'Empereur le Patriarche Grec; on y
souffre un Patriarche Latin. Le Sultan nomme des Evêques Latins pour
quelques Isles de la Grece,[11] & voici la formule dont il se sert; Je
lui commande d'aller résider Evêque dans l'Isle de Chio, selon leur
ancienne coutume & leurs vaines cérémonies. Cet Empire est rempli de
Jacobites, de Nestoriens, de Monotélites; il y a des Cophtes, des
Chrétiens de St. Jean, des Juifs, des Guebres, des Banians. Les
Annales Turques ne font mention d'aucune révolte excitée par aucune de
ces Religions.

Allez dans l'Inde, dans la Perse, dans la Tartarie; vous y verrez la
même tolérance & la même tranquillité. Pierre-le-Grand a favorisé tous
les Cultes dans son vaste Empire: le Commerce & l'Agriculture y ont
gagné, & le Corps politique n'en a jamais souffert.

Le Gouvernement de la Chine n'a jamais adopté,  depuis plus de
quatre mille ans qu'il est connu, que le Culte des Noachides,
l'adoration simple d'un seul Dieu: cependant il tolere les superstitions
de Fo, & une multitude de Bonzes qui serait dangereuse, si la sagesse
des Tribunaux ne les avait pas toujours contenus.

Il est vrai que le grand Empereur Yont-Chin, le plus sage & le plus
magnanime peut-être qu'ait eu la Chine, a chassé les Jésuites; mais ce
n'était pas parce qu'il était intolérant, c'était au contraire parce que
les Jésuites l'étaient. Ils rapportent eux-mêmes dans leurs Lettres
curieuses, les paroles que leur dit ce bon Prince: Je sais que votre
Religion est intolérante; je sais ce que vous avez fait aux Manilles &
au Japon; vous avez trompé mon Pere, n'espérez pas me tromper de même.
Qu'on lise tout le discours qu'il daigna leur tenir, on le trouvera le
plus sage & le plus clément des hommes. Pouvait-il en effet retenir des
Physiciens d'Europe, qui, sous prétexte de montrer des thermometres &
des éolipiles à la Cour, avaient soulevé déja un Prince du sang? &
qu'aurait dit cet Empereur, s'il avait lu nos Histoires, s'il avait
connu nos temps de la ligue, & de la conspiration des poudres?

C'en était assez pour lui d'être informé des querelles indécentes des
Jésuites, des Dominicains, des Capucins,  des Prêtres séculiers
envoyés du bout du monde dans ses Etats: ils venaient prêcher la vérité,
& ils s'anathématisaient les uns les autres. L'Empereur ne fit donc que
renvoyer des perturbateurs étrangers: mais avec quelle bonté les
renvoya-t-il? quels soins paternels n'eut-il pas d'eux pour leur voyage,
& pour empêcher qu'on ne les insultât sur la route? Leur bannissement
même fut un exemple de tolérance & d'humanité.

Les Japonois[12] étaient les plus tolérants de tous les hommes, douze
Religions paisibles étaient établies dans leur Empire: les Jésuites
vinrent faire la treizieme; mais bientôt n'en voulant pas souffrir
d'autre, on sait ce qui en résulta; une guerre civile, non moins
affreuse que celles de la Ligue, désola ce Pays. La Religion Chrétienne
fut noyée enfin dans des flots de sang. Les Japonois fermerent leur
Empire au reste du monde, & ne nous regarderent que comme des bêtes
farouches, semblables à celles dont les Anglais ont purgé leur Isle.
C'est en vain que le Ministre Colbert, sentant le besoin que nous
avions des Japonois, qui n'ont nul besoin de nous, tenta d'établir un
commerce avec leur Empire; il les trouva inflexibles.

Ainsi donc notre Continent entier nous prouve qu'il ne faut ni annoncer
ni exercer l'intolérance.



Jettez les yeux sur l'autre hémisphere, voyez la Caroline, dont le sage
Loke fut le Législateur; tout pere de famille qui a sept personnes
seulement dans sa maison, peut y établir une Religion à son choix,
pourvu que ces sept personnes y concourent avec lui. Cette liberté n'a
fait naître aucun désordre. Dieu nous préserve de citer cet exemple pour
engager chaque maison à se faire un culte particulier: on ne le rapporte
que pour faire voir que l'excès le plus grand où puisse aller la
tolérance, n'a pas été suivi de la plus légere dissension.

Mais que dirons-nous de ces pacifiques Primitifs, que l'on a nommés
Quakres par dérision, & qui, avec des usages peut-être ridicules, ont
été si vertueux, & ont enseigné inutilement la paix au reste des hommes?
Ils sont en Pensilvanie au nombre de cent mille; la discorde, la
controverse sont ignorées dans l'heureuse Patrie qu'ils se sont faite: &
le nom seul de leur Ville de Philadelphie, qui leur rappelle à tout
moment que les hommes sont freres, est l'exemple & la honte des Peuples
qui ne connaissent pas encore la tolérance.

Enfin cette tolérance n'a jamais excité de guerre civile; l'intolérance
a couvert la terre de carnage. Qu'on juge maintenant entre ces deux
rivales, entre la mere qui veut qu'on égorge son fils, & la mere qui le
cede pourvu qu'il vive.



Je ne parle ici que de l'intérêt des Nations; & en respectant, comme je
le dois, la Théologie, je n'envisage dans cet article que le bien
physique & moral de la Société. Je supplie tout Lecteur impartial de
peser ces vérités, de les rectifier & de les étendre. Des Lecteurs
attentifs, qui se communiquent leurs pensées, vont toujours plus loin
que l'Auteur.[13]





CHAPITRE V.

Comment la Tolérance peut être admise.

J'Ose supposer qu'un Ministre éclairé & magnanime, un Prélat humain &
sage, un Prince qui sait que son intérêt consiste dans le grand nombre
de ses Sujets, & sa gloire dans leur bonheur, daigne jetter les yeux sur
cet Ecrit informe & défectueux; il y supplée par ses propres lumieres;
il se dit à lui-même: Que risquerai-je à voir la terre cultivée & ornée
par plus de mains laborieuses, les tributs augmentés, l'Etat plus
florissant?

L'Allemagne serait un désert couvert des ossements des Catholiques,
Evangéliques, Réformés, Anabatistes, égorgés les uns par les autres, si
la paix de Westphalie n'avait pas procuré enfin la liberté de
conscience.

Nous avons des Juifs à Bordeaux, à Metz, en Alsace; nous avons des
Luthériens, des Molinistes, des Jansénistes; ne pouvons-nous pas
souffrir & contenir des Calvinistes à peu près aux mêmes conditions que
les Catholiques sont tolérés à Londres? Plus il y a de sectes, moins
chacune est dangereuse; la multiplicité les affaiblit; toutes sont
réprimées par de justes  Loix, qui défendent les assemblées
tumultueuses, les injures, les séditions, & qui sont toujours en vigueur
par la force coactive.

Nous savons que plusieurs Chefs de famille, qui ont élevé de grandes
fortunes dans les Pays étrangers, sont prêts à retourner dans leur
Patrie; ils ne demandent que la protection de la Loi naturelle, la
validité de leurs mariages, la certitude de l'état de leurs enfants, le
droit d'hériter de leurs peres, la franchise de leurs personnes; point
de Temples publics, point de droit aux Charges municipales, aux
dignités: les Catholiques n'en ont ni à Londres, ni en plusieurs autres
Pays. Il ne s'agit plus de donner des privileges immenses, des places de
sûreté à une faction; mais de laisser vivre un Peuple paisible,
d'adoucir des Edits, autrefois peut-être nécessaires, & qui ne le sont
plus: ce n'est pas à nous d'indiquer au Ministere ce qu'il peut faire;
il suffit de l'implorer pour des infortunés.

Que de moyens de les rendre utiles, & d'empêcher qu'ils ne soient jamais
dangereux! La prudence du Ministere & du Conseil, appuyée de la force,
trouvera bien aisément ces moyens, que tant d'autres Nations employent
si heureusement.

Il y a des fanatiques encore dans la populace Calviniste; mais il est
constant qu'il y en a davantage  dans la populace Convulsionnaire.
La lie des insensés de St. Médard est comptée pour rien dans la
Nation, celle des Prophetes Calvinistes est anéantie. Le grand moyen de
diminuer le nombre des Maniaques, s'il en reste, est d'abandonner cette
maladie de l'esprit au régime de la raison, qui éclaire lentement, mais
infailliblement les hommes. Cette raison est douce, elle est humaine,
elle inspire l'indulgence, elle étouffe la discorde, elle affermit la
vertu, elle rend aimable l'obéissance aux Loix, plus encore que la force
ne les maintient. Et comptera-t-on pour rien le ridicule attaché
aujourd'hui à l'enthousiasme par tous les honnêtes gens? Ce ridicule est
une puissante barriere contre les extravagances de tous les Sectaires.
Les temps passés sont comme s'ils n'avaient jamais été. Il faut toujours
partir du point où l'on est, & de celui où les Nations sont parvenues.

Il a été un temps où l'on se crut obligé de rendre des Arrêts contre
ceux qui enseignaient une Doctrine contraire aux Cathégories
d'Aristote, à l'horreur du vuide, aux quiddités, & à l'universel de la
part de la chose. Nous avons en Europe plus de cent volumes de
Jurisprudence sur la Sorcellerie, & sur la maniere de distinguer les
faux Sorciers des véritables. L'excommunication des sauterelles, & des
insectes nuisibles aux moissons, a été très-en usage, & subsiste 
encore dans plusieurs Rituels; l'usage est passé, on laisse en paix
Aristote, les Sorciers & les sauterelles. Les exemples de ces graves
démences, autrefois si importantes, sont innombrables: il en revient
d'autres de temps en temps; mais quand elles ont fait leur effet, quand
on en est rassassié, elles s'anéantissent. Si quelqu'un s'avisait
aujourd'hui d'être Carpocratien, ou Eutichéen, ou Monothélite,
Monophisite, Nestorien, Manichéen, &c. qu'arriverait-il? On en rirait
comme d'un homme habillé à l'antique avec une fraise & un pourpoint.

La Nation commençait à entr'ouvrir les yeux, lorsque les Jésuites Le
Tellier & Doucin fabriquerent la Bulle Unigenitus, qu'ils
envoyerent à Rome; ils crurent être encore dans ces temps d'ignorance,
où les Peuples adoptaient sans examen les Assertions les plus absurdes.
Ils oserent proscrire cette proposition, qui est d'une vérité
universelle dans tous les cas & dans tous les temps; La crainte d'une
excommunication injuste ne doit point empêcher de faire son devoir:
c'était proscrire la raison, les libertés de l'Eglise Gallicane, & le
fondement de la morale; c'était dire aux hommes, Dieu vous ordonne de ne
jamais faire votre devoir, dès que vous craindrez l'injustice. On n'a
jamais heurté le sens commun plus effrontément; les Consulteurs de Rome
n'y prirent pas garde. On persuada  à la Cour de Rome que cette
Bulle était nécessaire, & que la Nation la desirait; elle fut signée,
scellée & envoyée, on en sait les suites: certainement si on les avait
prévues, on aurait mitigé la Bulle. Les querelles ont été vives, la
prudence & la bonté du Roi les a enfin appaisées.

Il en est de même dans une grande partie des points qui divisent les
Protestants & nous; il y en a quelques-uns qui ne sont d'aucune
conséquence, il y en a d'autres plus graves, mais sur lesquels la fureur
de la dispute est tellement amortie, que les Protestants eux-mêmes ne
prêchent aujourd'hui la controverse en aucune de leurs Eglises.

C'est donc ce temps de dégoût, de satiété, ou plutôt de raison, qu'on
peut saisir comme une époque & un gage de la tranquillité publique. La
controverse est une maladie épidémique qui est sur sa fin, & cette
peste, dont on est guéri, ne demande plus qu'un régime doux. Enfin
l'intérêt de l'Etat est que des fils expatriés reviennent avec modestie
dans la maison de leur pere; l'humanité le demande, la raison le
conseille, & la politique ne peut s'en effrayer.





CHAPITRE VI.

Si l'Intolérance est de droit naturel & de droit humain.

LE droit naturel est celui que la nature indique à tous les hommes. Vous
avez élevé votre enfant, il vous doit du respect comme à son pere, de la
reconnaissance comme à son bienfaicteur. Vous avez droit aux productions
de la terre que vous avez cultivée par vos mains, vous avez donné & reçu
une promesse, elle doit être tenue.

Le droit humain ne peut être fondé en aucun cas que sur ce droit de
nature; & le grand principe, le principe universel de l'un & de l'autre,
est dans toute la terre: Ne fais pas ce que tu ne voudrais pas qu'on te
fît. Or, on ne voit pas comment, suivant ce principe, un homme pourrait
dire à un autre: Crois ce que je crois & ce que tu ne peux croire, ou
tu périras: c'est ce qu'on dit en Portugal, en Espagne, à Goa. On se
contente à présent dans quelques autres Pays de dire: Crois, ou je
t'abhorre; crois, ou je te ferai tout le mal que je pourrai; monstre, tu
n'as pas ma Religion, tu n'as donc  point de Religion; il faut que
tu sois en horreur à tes voisins, à ta Ville, à ta Province.

S'il était de droit humain de se conduire ainsi, il faudrait donc que le
Japonois détestât le Chinois, qui aurait en exécration le Siamois;
celui-ci poursuivrait les Gangarides, qui tomberaient sur les Habitants
de l'Indus; un Mogol arracherait le cœur au premier Malabare qu'il
trouverait; le Malabare pourrait égorger le Persan, qui pourrait
massacrer le Turc; & tous ensemble se jetteraient sur les Chrétiens, qui
se sont si long-temps dévorés les uns les autres.

Le droit de l'Intolérance est donc absurde & barbare; c'est le droit des
tigres; & il est bien plus horrible: car les tigres ne déchirent que
pour manger, & nous nous sommes exterminés pour des paragraphes.



CHAPITRE VII.

Si l'Intolérance a été connue des Grecs.

LEs Peuples, dont l'Histoire nous a donné quelques faibles
connaissances, ont tous regardé leurs différentes Religions comme des
nœuds qui les unissaient tous ensemble; c'était une association du
Genre-humain. Il y avait une espece de droit d'hospitalité entre les
Dieux comme entre les hommes.  Un Etranger arrivait-il dans une
Ville, il commençait par adorer les Dieux du Pays; on ne manquait jamais
de vénérer les Dieux mêmes de ses ennemis. Les Troyens adressaient des
prieres aux Dieux qui combattaient pour les Grecs.

Alexandre alla consulter, dans les Déserts de la Libie, le Dieu
Ammon, auquel les Grecs donnerent le nom de Zeus & les Latins de
Jupiter, quoique les uns & les autres eussent leur Jupiter & leur
Zeus chez eux. Lorsqu'on assiégeait une Ville, on faisait un sacrifice
& des prieres aux Dieux de la Ville, pour se les rendre favorables.
Ainsi, au milieu même de la guerre, la Religion réunissait les hommes, &
adoucissait quelquefois leurs fureurs, si quelquefois elle leur
commandait des actions inhumaines & horribles.

Je peux me tromper; mais il me paraît que de tous les anciens Peuples
policés, aucun n'a gêné la liberté de penser. Tous avaient une Religion;
mais il me semble qu'ils en usaient avec les hommes comme avec leurs
Dieux; ils reconnaissaient tous un Dieu suprême, mais ils lui
associaient une quantité prodigieuse de Divinités inférieures; ils
n'avaient qu'un culte, mais ils permettaient une foule de systêmes
particuliers.

Les Grecs, par exemple, quelque religieux qu'ils fussent, trouvaient bon
que les Epicuriens niassent la Providence & l'existence de l'ame. Je ne
parle  pas des autres Sectes, qui toutes blessaient les idées saines
qu'on doit avoir de l'Etre créateur, & qui toutes étaient tolérées.

Socrate qui approcha le plus près de la connaissance du Créateur, en
porta, dit-on, la peine, & mourut martyr de la Divinité; c'est le seul
que les Grecs ayent fait mourir pour ses opinions. Si ce fut en effet la
cause de sa condamnation, cela n'est pas à l'honneur de l'Intolérance,
puisqu'on ne punit que celui qui seul rendit gloire à Dieu, & qu'on
honora tous ceux qui donnaient de la Divinité les notions les plus
indignes. Les ennemis de la tolérance ne doivent pas, à mon avis, se
prévaloir de l'exemple odieux des Juges de Socrate.

Il est évident d'ailleurs, qu'il fut la victime d'un parti furieux animé
contre lui. Il s'était fait des ennemis irréconciliables des Sophistes,
des Orateurs, des Poëtes, qui enseignaient dans les Ecoles, & même de
tous les Précepteurs qui avaient soin des enfants de distinction. Il
avoue lui-même dans son Discours rapporté par Platon, qu'il allait de
maison en maison prouver à ces Précepteurs qu'ils n'étaient que des
ignorants: cette conduite n'était pas digne de celui qu'un Oracle avait
déclaré le plus sage des hommes. On déchaîna contre lui un Prêtre, & un
Conseiller des cinq cents, qui l'accuserent; j'avoue que je ne  sais
pas précisément de quoi, je ne vois que du vague dans son apologie; on
lui fait dire en général, qu'on lui imputait d'inspirer aux jeunes gens
des maximes contre la Religion & le Gouvernement. C'est ainsi qu'en
usent tous les jours les calomniateurs dans le monde: mais il faut dans
un Tribunal des faits avérés, des chefs d'accusation précis &
circonstanciés; c'est ce que le procès de Socrate ne nous fournit
point: nous savons seulement qu'il eut d'abord deux cents vingt voix
pour lui. Le Tribunal des cinq cents possédait donc deux cents vingt
Philosophes: c'est beaucoup; je doute qu'on les trouvât ailleurs. Enfin,
la pluralité fut pour la ciguë; mais aussi, songeons que les Athéniens,
revenus à eux-mêmes, eurent les accusateurs & les Juges en horreur; que
Melitus, le principal auteur de cet Arrêt, fut condamné à mort pour
cette injustice; que les autres furent bannis, & qu'on éleva un Temple à
Socrate. Jamais la Philosophie ne fut si bien vengée, ni tant honorée.
L'exemple de Socrate est au fond le plus terrible argument qu'on
puisse alléguer contre l'intolérance. Les Athéniens avaient un Autel
dédié aux Dieux étrangers, aux Dieux qu'ils ne pouvaient connaître. Y
a-t-il une plus forte preuve, non-seulement d'indulgence pour toutes les
Nations, mais encore de respect pour leurs cultes?



Un honnête homme qui n'est ennemi ni de la raison, ni de la littérature,
ni de la probité, ni de la patrie, en justifiant depuis peu la
Saint-Barthelemi, cite la guerre des Phocéens, nommée la guerre
sacrée, comme si cette guerre avait été allumée pour le culte, pour le
dogme, pour des arguments de Théologie; il s'agissait de savoir à qui
appartiendrait un champ: c'est le sujet de toutes les guerres. Des
gerbes de bled ne sont pas un symbole de créance; jamais aucune Ville
Grecque ne combattit pour des opinions. D'ailleurs que prétend cet homme
modeste & doux? veut-il que nous fassions une guerre sacrée?



CHAPITRE VIII.

Si les Romains ont été tolérants.

CHez les anciens Romains, depuis Romulus jusqu'aux temps où les
Chrétiens disputerent avec les Prêtres de l'Empire, vous ne voyez pas un
seul homme persécuté pour ses sentiments. Cicéron douta de tout;
Lucrece nia tout; & on ne leur en fit pas le plus léger reproche: la
licence même alla si loin, que Pline le Naturaliste commence son Livre
par nier un Dieu, & par dire que s'il en est un, c'est le Soleil. 
Cicéron dit, en parlant des Enfers: Non est anus tam excors quæ
credat: «Il n'y a pas même de vieille assez imbécille pour les croire.»
Juvenal dit: Nec pueri credunt: «Les enfants n'en croyent rien.» On
chantait sur le Théâtre de Rome: Post mortem nihil est, ipsaque mors
nihil: «Rien n'est après la mort, la mort même n'est rien.» Abhorrons
ces maximes, &, tout au plus, pardonnons-les à un Peuple que les
Evangiles n'éclairaient pas; elles sont fausses, elles sont impies; mais
concluons que les Romains étaient très-tolérants, puisqu'elles
n'exciterent jamais le moindre murmure.

Le grand principe du Sénat & du Peuple Romain était: Deorum offensa
diis curæ; «C'est aux Dieux seuls à se soucier des offenses faites aux
Dieux.» Ce Peuple Roi ne songeait qu'à conquérir, à gouverner, & à
policer l'Univers. Ils ont été nos Législateurs comme nos vainqueurs; &
jamais César, qui nous donna des fers, des loix & des jeux, ne voulut
nous forcer à quitter nos Druides pour lui, tout grand Pontife qu'il
était d'une Nation notre Souveraine.

Les Romains ne professaient pas tous les cultes, ils ne donnaient pas à
tous la sanction publique, mais ils les permirent tous. Ils n'eurent
aucun objet matériel de culte sous Numa, point de simulacres, point
 de statues; bientôt ils en éleverent aux Dieux Majorum Gentium,
que les Grecs leur firent connaître. La Loi des douze Tables, Deos
peregrinos ne colunto, se réduisit à n'accorder le culte public qu'aux
Divinités supérieures ou inférieures approuvées par le Sénat. Isis eut
un Temple dans Rome, jusqu'au temps où Tibere le démolit, lorsque les
Prêtres de ce Temple, corrompus par l'argent de Mundus, le firent
coucher dans le Temple sous le nom du Dieu Anubis, avec une femme
nommée Pauline. Il est vrai que Joseph est le seul qui rapporte
cette histoire; il n'était pas contemporain, il était crédule &
exagérateur. Il y a peu d'apparence que dans un temps aussi éclairé que
celui de Tibere, une Dame de la premiere condition eût été assez
imbécille pour croire avoir les faveurs du Dieu Anubis.

Mais que cette anecdote soit vraie ou fausse, il demeure certain que la
superstition Egyptienne avait élevé un Temple à Rome avec le
consentement public. Les Juifs y commerçaient dès le temps de la guerre
Punique; ils y avaient des Synagogues du temps d'Auguste, & ils les
conserverent presque toujours, ainsi que dans Rome moderne. Y a-t-il un
plus grand exemple que la tolérance était regardée par les Romains comme
la loi la plus sacrée du droit des gens?



On nous dit qu'aussi-tôt que les Chrétiens parurent, ils furent
persécutés par ces mêmes Romains qui ne persécutaient personne. Il me
paraît évident que ce fait est très-faux; je n'en veux pour preuve que
St. Paul lui-même. Chap. 21. & 22.Les Actes des Apôtres nous apprennent que St.
Paul étant accusé par les Juifs de vouloir détruire la Loi Mosaïque par
Jesus-Christ, St. Jacques proposa à St. Paul de se faire raser la
tête, & d'aller se purifier dans le Temple avec quatre Juifs, afin que
tout le monde sache que tout ce que l'on dit de vous est faux, & que
vous continuez à garder la Loi de Moïse.

Paul, Chrétien, alla donc s'acquitter de toutes les cérémonies
Judaïques pendant sept jours; mais les sept jours n'étaient pas encore
écoulés, quand des Juifs d'Asie le reconnurent; & voyant qu'il était
entré dans le Temple, non-seulement avec des Juifs, mais avec des
Gentils, ils crierent à la profanation: on le saisit, on le mena devant
le Gouverneur Félix, & ensuite on s'adressa au Tribunal de Festus.
Les Juifs en foule demanderent sa mort; Actes des Apôtres, Chap. 25.Festus leur répondit: Ce
n'est point la coutume des Romains de condamner un homme avant que
l'accusé ait ses accusateurs devant lui, & qu'on lui ait donné la
liberté de se défendre.

Ces paroles sont d'autant plus remarquables dans  ce Magistrat
Romain, qu'il paraît n'avoir eu nulle considération pour St. Paul,
n'avoir senti pour lui que du mépris; trompé par les fausses lumieres de
sa raison, il le prit pour un fou; il lui dit à lui-même qu'il était en
démence, Act. des Ap. Ch. 26. v. 34.multæ te litteræ ad insaniam convertunt. Festus n'écouta
donc que l'équité de la Loi Romaine, en donnant sa protection à un
inconnu qu'il ne pouvait estimer.

Voilà le St. Esprit lui-même qui déclare que les Romains n'étaient pas
persécuteurs, & qu'ils étaient justes. Ce ne sont pas les Romains qui se
souleverent contre St. Paul, ce furent les Juifs. St. Jacques, frere
de Jesus, fut lapidé par l'ordre d'un Juif Saducéen, & non d'un Romain:
les Juifs seuls lapiderent St. Etienne;[14] & lorsque St. Paul
gardait les manteaux des exécuteurs, certes il n'agissait pas en Citoyen
Romain.

Les premiers Chrétiens n'avaient rien sans doute à démêler avec les
Romains; ils n'avaient d'ennemis que les Juifs dont ils commençaient à
se séparer. On  sait quelle haine implacable portent tous les
Sectaires à ceux qui abandonnent leur secte. Il y eut sans doute du
tumulte dans les Synagogues de Rome. Suétone dit, dans la Vie de
Claude, Judæos impulsore Christo assiduè tumultuantes Roma expulit. Il
se trompait, en disant que c'était à l'instigation de Christ: il ne
pouvait pas être instruit des détails d'un Peuple aussi méprisé à Rome
que l'était le Peuple Juif, mais il ne se trompait pas sur l'occasion de
ces querelles. Suétone écrivait sous Adrien, dans le second siecle;
les Chrétiens n'étaient pas alors distingués des Juifs aux yeux des
Romains. Le passage de Suétone fait voir que les Romains, loin
d'opprimer les premiers Chrétiens, réprimaient alors les Juifs qui les
persécutaient. Ils voulaient que la Synagogue de Rome eût pour ses
freres séparés la même indulgence que le Sénat avait pour elle; & les
Juifs chassés revinrent bientôt après; ils parvinrent même aux honneurs
malgré les Loix qui les en excluaient: c'est Dion Cassius & Ulpien
qui nous l'apprennent.[15] Est-il possible qu'après la ruine de
Jérusalem les Empereurs eussent prodigué des dignités aux Juifs, &
qu'ils eussent persécuté, livré aux bourreaux & aux bêtes, des Chrétiens
qu'on regardait comme une secte de Juifs!



Néron, dit-on, les persécuta. Tacite nous apprend qu'ils furent
accusés de l'incendie de Rome, & qu'on les abandonna à la fureur du
Peuple. S'agissait-il de leur créance dans une telle accusation? Non
sans doute. Dirons-nous que les Chinois, que les Hollandais égorgerent,
il y a quelques années, dans les Fauxbourgs de Batavia, furent immolés à
la Religion? Quelque envie qu'on ait de se tromper, il est impossible
d'attribuer à l'intolérance le désastre arrivé sous Néron à quelques
malheureux demi-Juifs & demi-Chrétiens.[16]

53

54





CHAPITRE IX.

Des Martyrs.

IL y eut dans la suite des Martyrs Chrétiens: il est bien difficile de
savoir précisément pour quelles raisons ces Martyrs furent condamnés;
mais j'ose croire qu'aucun ne le fut sous les premiers Césars, pour sa
seule Religion; on les tolérait toutes; comment aurait-on pu rechercher
& poursuivre des hommes obscurs, qui avaient un culte particulier, dans
le temps qu'on permettait tous les autres?

Les Titus, les Trajans, les Antonins, les Decius n'étaient pas
des barbares: peut-on imaginer qu'ils auraient privé les seuls Chrétiens
d'une liberté dont jouissait toute la terre? Les aurait-on seulement osé
accuser d'avoir des mysteres secrets, tandis que les mysteres d'Isis,
ceux de Mitras, ceux de la Déesse de Syrie, tous étrangers au culte
Romain, étaient permis sans contradiction? Il faut bien que la
persécution ait eu d'autres causes, & que les haines particulieres,
soutenues par la raison d'Etat, ayent répandu le sang des Chrétiens.

Par exemple, lorsque St. Laurent refuse au Préfet de Rome, Cornelius
Secularis, l'argent des Chrétiens  qu'il avait en sa garde, il est
naturel que le Préfet & l'Empereur soient irrités; ils ne savaient pas
que St. Laurent avait distribué cet argent aux pauvres, & qu'il avait
fait une œuvre charitable & sainte, ils le regarderent comme un
réfractaire, & le firent périr.[17]

Considérons le martyre de St. Polyeucte. Le condamna-t-on pour sa
Religion seule? Il va dans le Temple, où l'on rend aux Dieux des actions
de graces pour la victoire de l'Empereur Decius; il y insulte les
Sacrificateurs, il renverse & brise les Autels & les Statues: quel est
le Pays au monde où l'on pardonnerait  un pareil attentat? Le
Chrétien qui déchira publiquement l'Edit de l'Empereur Dioclétien, &
qui attira sur ses freres la grande persécution, dans les deux dernieres
années du regne de ce Prince, n'avait pas un zele selon la science; & il
était bien malheureux d'être la cause du désastre de son parti. Ce zele
inconsidéré qui éclata souvent, & qui fut même condamné par plusieurs
Peres de l'Eglise, a été probablement la source de toutes les
persécutions.

Je ne compare point, sans doute, les premiers Sacramentaires aux
premiers Chrétiens; je ne mets point l'erreur à côté de la vérité: mais
Farel, prédécesseur de Jean Calvin, fit dans Arles la même chose que
St. Polyeucte avait fait en Arménie. On portait dans les rues la
Statue de St. Antoine l'Hermite en procession; Farel tombe avec
quelques-uns des siens sur les Moines qui portaient St. Antoine, les
bat, les disperse, & jette St. Antoine dans la riviere. Il méritait la
mort qu'il ne reçut pas, parce qu'il eut le temps de s'enfuir. S'il
s'était contenté de crier à ces Moines, qu'il ne croyait pas qu'un
corbeau eût apporté la moitié d'un pain à St. Antoine l'Hermite, ni
que St. Antoine eût eu des conversations avec des Centaures & des
Satyres, il aurait mérité une forte réprimande, parce qu'il troublait
l'ordre; mais si le soir, après la procession, il avait examiné
paisiblement  l'histoire du corbeau, des Centaures & des Satyres, on
n'aurait rien eu à lui reprocher.

Quoi! les Romains auraient souffert que l'infame Antinoüs fût mis au
rang des seconds Dieux, & ils auraient déchiré, livré aux bêtes tous
ceux auxquels on n'aurait reproché que d'avoir paisiblement adoré un
juste! Quoi! ils auraient reconnu un Dieu suprême[18], un Dieu
Souverain, maître de tous les Dieux  secondaires, attesté par cette
formule, Deus optimus maximus, & ils auraient recherché ceux qui
adoraient un Dieu unique!

Il n'est pas croyable que jamais il y eût une Inquisition contre les
Chrétiens sous les Empereurs, c'est-à-dire, qu'on soit venu chez eux les
interroger sur leur créance. On ne troubla jamais sur cet article ni
Juif, ni Syrien, ni Egyptien, ni Bardes, ni Druides, ni Philosophes. Les
Martyrs furent donc ceux qui s'éleverent contre les faux Dieux. C'était
une chose très-sage, très-pieuse de n'y pas croire; mais enfin, si, non
contents d'adorer un Dieu en esprit & en vérité, ils éclaterent
violemment contre le culte reçu, quelque absurde qu'il pût être, on est
forcé d'avouer qu'eux-mêmes étaient intolérants.

Tertullien, dans son Apologétique,avoue qu'on regardait les Chrétiens
comme des factieux; Chap. 39.l'accusation était injuste, mais elle prouvait que
ce n'était pas la Religion seule des Chrétiens qui excitait le zele des
Magistrats. Chap. 35.Il avoue que les Chrétiens refusaient d'orner leurs portes
de branches de laurier dans  les réjouissances publiques pour les
victoires des Empereurs: on pouvait aisément prendre cette affectation
condamnable pour un crime de leze-Majesté.

La premiere sévérité juridique exercée contre les Chrétiens, fut celle
de Domitien; mais elle se borna à un exil qui ne dura pas une année:
Facile cœptum repressit restitutis quos ipse relegaverat, dit
Tertullien. Lactance, dont le style est si emporté, convient que
depuis Domitien jusqu'à Decius Chap. 3.l'Eglise fut tranquille &
florissante. Cette longue paix, dit-il, fut interrompue quand cet
exécrable animal Decius opprima l'Eglise: post multos annos extitit
execrabile animal Decius, qui vexaret Ecclesiam.

On ne veut point discuter ici le sentiment du savant Dodwel, sur le
petit nombre des Martyrs; mais si les Romains avaient tant persécuté la
Religion Chrétienne, si le Sénat avait fait mourir tant d'innocents par
des supplices inusités, s'ils avaient plongé des Chrétiens dans l'huile
bouillante, s'ils avaient exposé des filles toutes nues aux bêtes dans
le Cirque, comment auraient-ils laissé en paix tous les premiers Evêques
de Rome? St. Irenée ne compte pour Martyr, parmi ces Evêques, que le
seul Télesphore, dans l'an 139 de l'Ere vulgaire; & on n'a aucune
preuve que ce Télesphore ait été mis à mort. Zéphirin gouverna le
troupeau de Rome pendant dix-huit  années, & mourut paisiblement
l'an 219. Il est vrai que dans les anciens Martyrologes, on place
presque tous les premiers Papes; mais le mot de martyr n'était pris
alors que suivant sa véritable signification: martyre voulait dire
témoignage, & non pas supplice.

Il est difficile d'accorder cette fureur de persécution avec la liberté
qu'eurent les Chrétiens d'assembler cinquante-six Conciles, que les
Ecrivains Ecclésiastiques comptent dans les trois premiers siecles.

Il y eut des persécutions; mais si elles avaient été aussi violentes
qu'on le dit, il est vraisemblable que Tertullien, qui écrivit avec
tant de force contre le culte reçu, ne serait pas mort dans son lit. On
sait bien que les Empereurs ne lurent pas son Apologétique; qu'un Ecrit
obscur, composé en Afrique, ne parvient pas à ceux qui sont chargés du
gouvernement du monde: mais il devait être connu de ceux qui
approchaient le Proconsul d'Afrique; il devait attirer beaucoup de haine
à l'Auteur; cependant il ne souffrit point le martyre.

Origene enseigna publiquement dans Alexandrie, & ne fut point mis à
mort. Ce même Origene, qui parlait avec tant de liberté aux Païens &
aux Chrétiens, qui annonçait Jesus aux uns, qui niait un Dieu en trois
Personnes aux autres, avoue expressément  dans son troisieme Livre
contre Celse, qu'il y a eu très-peu de Martyrs, & encore de loin à
loin; cependant, dit-il, les Chrétiens ne négligent rien pour faire
embrasser leur Religion par tout le monde; ils courent dans les Villes,
dans les Bourgs, dans les Villages.

Il est certain que ces courses continuelles pouvaient être aisément
accusées de sédition par les Prêtres ennemis, & pourtant ces missions
sont tolérées malgré le Peuple Egyptien, toujours turbulent, séditieux &
lâche; Peuple qui avait déchiré un Romain pour avoir tué un chat; Peuple
en tout temps méprisable, quoi qu'en disent les admirateurs des
pyramides.[19]



Qui devait plus soulever contre lui les Prêtres & le Gouvernement que
St. Grégoire Taumaturge, disciple d'Origene? Grégoire avait vu
pendant la 64 nuit un vieillard envoyé de Dieu, accompagné d'une femme
resplendissante de lumiere: cette femme était la Ste. Vierge, & ce
vieillard était St. Jean l'Evangéliste.  St. Jean lui dicta un
symbole, que St. Grégoire alla prêcher. Il passa, en allant à
Néocésarée, près d'un Temple où l'on rendait des oracles, & où la pluye
l'obligea de passer la nuit; il y fit plusieurs signes de croix. Le
lendemain, le grand Sacrificateur du Temple fut étonné que les démons
qui lui répondaient auparavant, ne voulaient plus rendre d'oracles: il
les appella; les diables vinrent pour lui dire qu'ils ne viendraient
plus; ils lui apprirent qu'ils ne pouvaient plus habiter ce Temple,
parce que Grégoire y avait passé la nuit, & qu'il y avait fait des
signes de croix. Le Sacrificateur fit saisir Grégoire, qui lui
répondit: Je peux chasser les démons d'où je veux, & les faire entrer
où il me plaîra. Faites-les donc rentrer dans mon Temple, dit le
Sacrificateur. Alors Grégoire déchira un petit morceau d'un volume
qu'il tenait à la main, & y traça ces paroles:  Grégoire, à Sathan;
je te commande de rentrer dans ce Temple: on mit ce billet sur l'Autel;
les démons obéirent, & rendirent ce jour-là leurs oracles comme à
l'ordinaire; après quoi ils cesserent, comme on le sait.

C'est St. Grégoire de Nysse qui rapporte ces faits dans la Vie de St.
Grégoire Taumaturge. Les Prêtres des Idoles devaient sans doute être
animés contre Grégoire, & dans leur aveuglement le déférer au
Magistrat; cependant leur plus grand ennemi n'essuya aucune persécution.

Il est dit dans l'Histoire de St. Cyprien, qu'il fut le premier Evêque
de Carthage condamné à la mort. Le martyre de St. Cyprien est de l'an
258, de notre Ere; donc pendant un très-long-temps aucun Evêque de
Carthage ne fut immolé pour sa religion. L'Histoire ne nous dit point
quelles calomnies s'éleverent contre St. Cyprien, quels ennemis il
avait, pourquoi le Proconsul d'Afrique fut irrité contre lui. St.
Cyprien écrit à Cornelius, Evêque de Rome: Il arriva depuis peu une
émotion populaire à Carthage, & on cria par deux fois qu'il fallait me
jetter aux lions. Il est bien vraisemblable que les emportements du
Peuple féroce de Carthage furent enfin cause de la mort de Cyprien; &
il est bien sûr que ce ne fut pas l'Empereur Gallus qui le condamna
 de si loin pour sa religion, puisqu'il laissait en paix Corneille
qui vivait sous ses yeux.

Tant de causes secretes se mêlent souvent à la cause apparente, tant de
ressorts inconnus servent à persécuter un homme, qu'il est impossible de
démêler, dans les siecles postérieurs, la source cachée des malheurs des
hommes les plus considérables, à plus forte raison celle du supplice
d'un Particulier qui ne pouvait être connu que par ceux de son parti.

Remarquez que St. Grégoire Taumaturge, & St. Denis, Evêque
d'Alexandrie, qui ne furent point suppliciés, vivaient dans le temps de
St. Cyprien. Pourquoi, étant aussi connus pour le moins que cet Evêque
de Carthage, demeurerent-ils paisibles? & pourquoi St. Cyprien fut-il
livré au supplice? N'y a-t-il pas quelque apparence que l'un succomba
sous des ennemis personnels & puissants, sous la calomnie, sous le
prétexte de la raison d'Etat, qui se joint si souvent à la Religion, &
que les autres eurent le bonheur d'échapper à la méchanceté des hommes?

Il n'est guères possible que la seule accusation de Christianisme ait
fait périr St. Ignace, sous le clément & juste Trajan, puisqu'on
permit aux Chrétiens de l'accompagner & de le consoler quand on le
conduisit  à Rome[20]. Il y avait eu souvent des séditions dans
Antioche, ville toujours turbulente, où Ignace était Evêque secret des
Chrétiens: peut-être ces séditions,  malignement imputées aux
Chrétiens innocents, exciterent l'attention du Gouvernement, qui fut
trompé, comme il est trop souvent arrivé.

St. Siméon, par exemple, fut accusé devant Sapor d'être l'espion des
Romains. L'Histoire de son martyre rapporte que le Roi Sapor lui
proposa d'adorer le Soleil: mais on sait que les Perses ne rendaient
point de culte au Soleil; ils le regardaient  comme un emblême du
bon principe, d'Oromase, ou Orosmade, du Dieu Créateur qu'ils
reconnaissaient.

Quelque tolérant que l'on puisse être, on ne peut s'empêcher de sentir
quelque indignation contre ces déclamateurs, qui accusent Dioclétien
d'avoir persécuté les Chrétiens, depuis qu'il fut sur le Trône:
rapportons-nous-en à Eusebe de Césarée, son témoignage ne peut être
récusé; le favori, le panégyriste de Constantin, l'ennemi violent des
Empereurs précédents, doit en être cru quand il les justifie: voici ses
paroles:  Hist. Ecclésiastiq. Liv. 8.«Les Empereurs donnerent long-temps aux Chrétiens de grandes
marques de bienveillance; ils leur confierent des Provinces; plusieurs
Chrétiens demeurerent dans le Palais; ils épouserent même des
Chrétiennes; Dioclétien prit pour son épouse Prisca, dont la fille
fut femme de Maximien Galere, &c.

Qu'on apprenne donc de ce témoignage décisif à ne plus calomnier; qu'on
juge si la persécution excitée par Galere, après dix-neuf ans d'un
regne de clémence & de bienfaits, ne doit pas avoir sa source dans
quelque intrigue que nous ne connaissons pas.

Qu'on voye combien la fable de la Légion Thébaine ou Thébéenne,
massacrée, dit-on, toute entiere pour la Religion, est une fable
absurde. Il est ridicule qu'on ait fait venir cette Légion d'Asie par le
 grand St. Bernard; il est impossible qu'on l'eût appellée d'Asie
pour venir appaiser une sédition dans les Gaules, un an après que cette
sédition avait été réprimée: il n'est pas moins impossible qu'on ait
égorgé six mille hommes d'Infanterie, & sept cents Cavaliers, dans un
passage où deux cents hommes pourraient arrêter une Armée entiere. La
relation de cette prétendue boucherie commence par une imposture
évidente: Quand la terre gémissait sous la tyrannie de Dioclétien, le
Ciel se peuplait de Martyrs. Or cette aventure, comme on l'a dit, est
supposée en 286, temps où Dioclétien favorisait le plus les Chrétiens,
& où l'Empire Romain fut le plus heureux. Enfin ce qui devrait épargner
toutes ces discussions, c'est qu'il eut jamais de Légion Thébaine: les
Romains étaient trop fiers & trop sensés pour composer une Légion de ces
Egyptiens qui ne servaient à Rome que d'esclaves, Verna Canopi: c'est
comme s'ils avaient eu une Légion Juive. Nous avons les noms des
trente-deux Légions qui faisaient les principales forces de l'Empire
Romain; assurément la Légion Thébaine ne s'y trouve pas. Rangeons donc
ce conte avec les vers acrostiches des Sibylles qui prédisaient les
miracles de Jesus-Christ, & avec tant de pieces supposées, qu'un faux
zele prodigua pour abuser la crédulité.





CHAPITRE X.

Du danger des fausses légendes, & de la persécution.

LE mensonge en a trop long-temps imposé aux hommes; il est temps qu'on
connaisse le peu de vérités qu'on peut démêler à travers ces nuages de
fables qui couvrent l'Histoire Romaine, depuis Tacite & Suétone, &
qui ont presque toujours enveloppé les Annales des autres Nations
anciennes.

Comment peut-on croire, par exemple, que les Romains, ce Peuple grave &
sévere, de qui nous tenons nos Loix, ayent condamné des Vierges
Chrétiennes, des filles de qualité, à la prostitution. C'est bien mal
connaître l'austere dignité de nos Législateurs, qui punissaient si
sévérement les faiblesses des Vestales. Les Actes sinceres de
Ruinart rapportent ces turpitudes; mais doit-on croire aux Actes de
Ruinart, comme aux Actes des Apôtres? Ces Actes sinceres disent,
après Bollandus, qu'il y avait dans la Ville d'Ancyre sept Vierges
Chrétiennes, d'environ soixante & dix ans chacune; que le Gouverneur
Théodecte les condamna à passer par les mains des jeunes gens de la
Ville, mais que ces Vierges ayant été épargnées,  (comme de raison)
il les obligea de servir toutes nues aux mysteres de Diane, auxquels,
pourtant, on n'assista jamais qu'avec un voile. S. Théodote, qui à la
vérité était Cabaretier, mais qui n'en était pas moins zélé, pria Dieu
ardemment de vouloir bien faire mourir ces saintes filles, de peur
qu'elles ne succombassent à la tentation: Dieu l'exauça; le Gouverneur
les fit jetter dans un lac avec une pierre au cou: elles apparurent
aussi-tôt à Théodote, & le prierent de ne pas souffrir que leurs
corps fussent mangés des poissons: ce furent leurs propres paroles.

Le St. Cabaretier & ses compagnons allerent pendant la nuit au bord du
lac, gardé par des soldats; un flambeau céleste marcha toujours devant
eux, & quand ils furent au lieu où étaient les Gardes, un Cavalier
céleste, armé de toutes pieces, poursuivit ces Gardes la lance à la
main: St. Théodote retira du lac les corps des Vierges: il fut mené
devant le Gouverneur, & le Cavalier céleste n'empêcha pas qu'on ne lui
tranchât la tête. Ne cessons de répéter que nous vénérons les vrais
Martyrs, mais qu'il est difficile de croire cette histoire de
Bollandus & de Ruinart.

Faut-il rapporter ici le Conte du jeune St. Romain? On le jetta dans
le feu, dit Eusebe, & des Juifs qui étaient présents, insulterent à
Jesus-Christ qui laissait bruler ses Confesseurs, après que Dieu avait
 tiré Sidrac, Mizac & Abdenago de la fournaise ardente. A
peine les Juifs eurent-ils parlé, que St. Romain sortit triomphant du
bucher: l'Empereur ordonna qu'on lui pardonnât, & dit au Juge qu'il ne
voulait rien avoir à démêler avec Dieu. (étranges paroles pour
Dioclétien!) Le Juge, malgré l'indulgence de l'Empereur, commanda
qu'on coupât la langue à St. Romain; & quoiqu'il eût des bourreaux, il
fit faire cette opération par un Médecin. Le jeune Romain, né begue,
parla avec volubilité dès qu'il eut la langue coupée. Le Médecin essuya
une réprimande; & pour montrer que l'opération était faite selon les
regles de l'art, il prit un passant, & lui coupa juste autant de langue
qu'il en avait coupé à St. Romain, de quoi le passant mourut sur le
champ: car, ajoute savamment l'Auteur, l'Anatomie nous apprend qu'un
homme sans langue ne saurait vivre. En vérité, si Eusebe a écrit de
pareilles fadaises, si on ne les a point ajoutées à ses Ecrits, quel
fond peut-on faire sur son Histoire?

On nous donne le martyre de Ste. Félicité & de ses sept enfants,
envoyés, dit-on, à la mort par le sage & pieux Antonin, sans nommer
l'Auteur de la relation. Il est bien vraisemblable que quelque Auteur,
plus zélé que vrai, a voulu imiter l'Histoire des Macabées; c'est
ainsi que commence la relation:  Ste, Félicité était Romaine, elle
vivait sous le regne d'Antonin: il est clair, par ces paroles, que
l'Auteur n'était pas contemporain de Ste. Félicité; il dit que le
Préteur les jugea sur son Tribunal dans le champ de Mars; mais le
Préfet de Rome tenait son Tribunal au Capitole, & non au champ de
Mars, qui, après avoir servi à tenir les Comices, servait alors aux
revues des Soldats, aux courses, aux jeux militaires: cela seul démontre
la supposition.

Il est dit encore, qu'après le jugement, l'Empereur commit à différents
Juges le soin de faire exécuter l'Arrêt; ce qui est entiérement
contraire à toutes les formalités de ces temps-là, & à celles de tous
les temps.

Il y a de même un saint Hyppolite, que l'on suppose traîné par des
chevaux, comme Hyppolite fils de Thésée. Ce supplice ne fut jamais
connu des anciens Romains; & la seule ressemblance du nom a fait
inventer cette fable.

Observez encore que dans les Relations des martyres, composées
uniquement par les Chrétiens mêmes, on voit presque toujours une foule
de Chrétiens venir librement dans la prison du condamné, le suivre au
supplice, recueillir son sang, ensevelir son corps, faire des miracles
avec les reliques. Si c'était la Religion seule qu'on eût persécutée,
n'aurait-on pas immolé  ces Chrétiens déclarés qui assistaient leurs
freres condamnés, & qu'on accusait d'opérer des enchantements avec les
restes des corps martyrisés? Ne les aurait-on pas traités comme nous
avons traité les Vaudois, les Albigeois, les Hussites, les différentes
sectes des Protestants? nous les avons égorgés, brûlés en foule, sans
distinction ni d'âge ni de sexe. Y a-t-il dans les Relations avérées des
persécutions anciennes un seul trait qui approche de la St.
Barthelemi, & des massacres d'Irlande? Y en a-t-il un seul qui
ressemble à la Fête annuelle qu'on célebre encore dans Toulouse, fête
cruelle, fête abolissable à jamais, dans laquelle un Peuple entier
remercie Dieu en procession, & se félicite d'avoir égorgé il y a deux
cents ans quatre mille de ses Concitoyens?

Je le dis avec horreur, mais avec vérité: c'est nous Chrétiens, c'est
nous qui avons été persécuteurs, bourreaux, assassins! & de qui? de nos
freres. C'est nous qui avons détruit cent Villes, le Crucifix ou la
Bible à la main, & qui n'avons cessé de répandre le sang, & d'allumer
des buchers, depuis le regne de Constantin jusqu'aux fureurs des
Cannibales qui habitaient les Cévennes; fureurs, qui, graces au Ciel, ne
subsistent plus aujourd'hui.

Nous envoyons encore quelquefois à la potence, de pauvres gens du
Poitou, du Vivarais, de Valence,  de Montauban. Nous avons pendu
depuis 1745, huit personnages de ceux qu'on appelle Prédicants, ou
Ministres de l'Evangile, qui n'avaient d'autre crime que d'avoir prié
Dieu pour le Roi en patois, & d'avoir donné une goutte de vin & un
morceau de pain levé à quelques Paysans imbécilles. On ne sait rien de
cela dans Paris, où le plaisir est la seule chose importante, où l'on
ignore tout ce qui se passe en Province & chez les Etrangers. Ces procès
se font en une heure, & plus vite qu'on ne juge un déserteur. Si le Roi
en était instruit, il ferait grace.

On ne traite ainsi les Prêtres Catholiques en aucun Pays Protestant. Il
y a plus de cent Prêtres Catholiques en Angleterre & en Irlande, on les
connaît, on les a laissé vivre très-paisiblement dans la derniere
guerre.

Serons-nous toujours les derniers à embrasser les opinions saines des
autres Nations? Elles se sont corrigées; quand nous corrigerons-nous? Il
a fallu soixante ans pour nous faire adopter ce que Newton avait
démontré; nous commençons à peine à oser sauver la vie à nos enfants par
l'inoculation; nous ne pratiquons que depuis très-peu de temps les vrais
principes de l'agriculture; quand commencerons-nous à pratiquer les
vrais principes de l'humanité? & de quel front pouvons-nous reprocher
aux Païens d'avoir  fait des Martyrs, tandis que nous avons été
coupables de la même cruauté dans les mêmes circonstances?

Accordons que les Romains ont fait mourir une multitude de Chrétiens
pour leur seule Religion; en ce cas, les Romains ont été
très-condamnables. Voudrions-nous commettre la même injustice? & quand
nous leur reprochons d'avoir persécuté, voudrions-nous être
persécuteurs?

S'il se trouvait quelqu'un assez dépourvu de bonne foi, ou assez
fanatique, pour me dire ici: Pourquoi venez-vous développer nos erreurs
& nos fautes? pourquoi détruire nos faux miracles & nos fausses
légendes? elles sont l'aliment de la piété de plusieurs personnes; il y
a des erreurs nécessaires; n'arrachez pas du corps un ulcere invétéré
qui entraînerait avec lui la destruction du corps: voici ce que je lui
répondrais.

Tous ces faux miracles, par lesquels vous ébranlez la foi qu'on doit aux
véritables, toutes ces légendes absurdes que vous ajoutez aux vérités de
l'Evangile, éteignent la Religion dans les cœurs; trop de personnes
qui veulent s'instruire, & qui n'ont pas le temps de s'instruire assez,
disent: Les Maîtres de ma Religion m'ont trompé, il n'y a donc point de
Religion; il vaut mieux se jetter dans les bras de la nature  que
dans ceux de l'erreur; j'aime mieux dépendre de la Loi naturelle que des
inventions des hommes. D'autres ont le malheur d'aller encore plus loin;
ils voyent que l'imposture leur a mis un frein, & ils ne veulent pas
même du frein de la vérité; ils penchent vers l'Athéisme: on devient
dépravé, parce que d'autres ont été fourbes & cruels.

Voilà certainement les conséquences de toutes les fraudes pieuses & de
toutes les superstitions. Les hommes d'ordinaire ne raisonnent qu'à
demi; c'est un très-mauvais argument que de dire: Voraginé, l'auteur
de la légende dorée, & le Jésuite Ribadeneira, compilateur de la
fleur des Saints, n'ont dit que des sottises; donc il n'y a point de
Dieu: Les Catholiques ont égorgé un certain nombre d'Huguenots, & les
Huguenots à leur tour ont assassiné un certain nombre de Catholiques;
donc il n'y a point de Dieu. On s'est servi de la Confession, de la
Communion & de tous les Sacrements, pour commettre les crimes les plus
horribles; donc il n'y a point de Dieu: Je conclurais au contraire, donc
il y a un Dieu, qui après cette vie passagere, dans laquelle nous
l'avons tant méconnu, & tant commis de crimes en son nom, daignera nous
consoler de tant d'horribles malheurs; car à considérer les guerres de
Religion, les quarante schismes des Papes, qui ont presque tous été
sanglants,  les impostures qui ont presque toutes été funestes, les
haines irréconciliables allumées par les différentes opinions, à voir
tous les maux qu'a produit le faux zele, les hommes ont eu long-temps
leur enfer dans cette vie.



CHAPITRE XI.

Abus de l'Intolérance.

MAis quoi! sera-t-il permis à chaque Citoyen de ne croire que sa raison,
& de penser ce que cette raison éclairée ou trompée lui dictera? Il le
faut bien,[21] pourvu qu'il ne trouble point l'ordre; car il ne dépend
pas de l'homme de croire, ou de ne pas croire; mais il dépend de lui de
respecter les usages de sa Patrie: & si vous disiez que c'est un crime
de ne pas croire à la Religion dominante, vous accuseriez donc
vous-mêmes les premiers Chrétiens vos peres, & vous justifieriez ceux
que vous accusez de les avoir livrés aux supplices.

Vous répondez que la différence est grande, que toutes les Religions
sont les ouvrages des hommes, & que l'Eglise Catholique Apostolique &
Romaine  est seule l'ouvrage de Dieu. Mais en bonne foi, parce que
notre Religion est divine, doit-elle régner par la haine, par les
fureurs, par les exils, par l'enlévement des biens, les prisons, les
tortures, les meurtres, & par les actions de graces rendues à Dieu pour
ces meurtres? Plus la Religion Chrétienne est divine, moins il
appartient à l'homme de la commander; si Dieu l'a faite, Dieu la
soutiendra sans vous. Vous savez que l'intolérance ne produit que des
hypocrites ou des rebelles; quelle funeste alternative! Enfin,
voudriez-vous soutenir par des bourreaux la Religion d'un Dieu que des
bourreaux ont fait périr, & qui n'a prêché que la douceur & la patience?

Voyez, je vous prie, les conséquences affreuses du droit de
l'intolérance: s'il était permis de dépouiller de ses biens, de jetter
dans les cachots, de tuer un Citoyen, qui sous un tel degré de latitude
ne professerait pas la Religion admise sous ce degré, quelle exception
exempterait les premiers de l'Etat des mêmes peines? La Religion lie
également le Monarque & les mendiants: aussi, plus de cinquante Docteurs
ou Moines ont affirmé cette horreur monstrueuse, qu'il était permis de
déposer, de tuer les Souverains qui ne penseraient pas comme l'Eglise
dominante; & les Parlements du Royaume n'ont cessé  de proscrire ces
abominables décisions d'abominables Théologiens.[22]

Le sang de Henri-le-Grand fumait encore, quand le Parlement de Paris
donna un Arrêt qui établissait  l'indépendance de la Couronne, comme
une Loi fondamentale. Le Cardinal Duperron, qui devait la pourpre à
Henri-le-Grand, s'éleva dans les Etats de 1614 contre l'Arrêt du
Parlement, & le fit supprimer. Tous les Journaux du temps rapportent les
termes dont Duperron se servit dans ses harangues: Si un Prince se
faisait Arien, dit-il, on serait bien obligé de le déposer.

Non assurément, Monsieur le Cardinal; on veut bien adopter votre
supposition chimérique, qu'un de nos Rois ayant lu l'Histoire des
Conciles & des Peres, frappé d'ailleurs de ces paroles, mon Pere est
plus grand que moi, les prenant trop à la lettre,  & balançant
entre le Concile de Nicée & celui de Constantinople, se déclarât pour
Eusebe de Nicomédie, je n'en obéirais pas moins à mon Roi, je ne me
croirais pas moins lié par le serment que je lui ai fait; & si vous
osiez vous soulever contre lui, & que je fusse un de vos juges, je vous
déclarerais criminel de leze-Majesté.

Duperron poussa plus loin la dispute, & je l'abrege. Ce n'est pas ici
le lieu d'approfondir ces chimeres révoltantes; je me bornerai à dire
avec tous les Citoyens, que ce n'est pas parce que Henri IV. fut sacré
à Chartres qu'on lui devait obéissance, mais parce que le droit
incontestable de la naissance donnait la Couronne à ce Prince, qui la
méritait par son courage & par sa bonté.

Qu'il soit donc permis de dire que tout Citoyen doit hériter, par le
même droit, des biens de son pere, & qu'on ne voit pas qu'il mérite d'en
être privé, & d'être traîné au gibet, parce qu'il sera du sentiment de
Ratram contre Pascase Ratberg, & de Bérenger contre Scot.

On sait que tous nos dogmes n'ont pas toujours été clairement expliqués,
& universellement reçus dans notre Eglise. Jesus-Christ ne nous ayant
point dit comment procédait le St. Esprit, l'Eglise Latine crut
long-temps avec la Grecque, qu'il ne  procédait que du Pere: enfin
elle ajouta au Symbole, qu'il procédait aussi du Fils. Je demande, si le
lendemain de cette décision, un Citoyen qui s'en serait tenu au symbole
de la veille eût été digne de mort? La cruauté, l'injustice serait-elle
moins grande de punir aujourd'hui celui qui penserait comme on pensait
autrefois? Etait-on coupable du temps d'Honorius I, de croire que
Jesus n'avait pas deux volontés?

Il n'y a pas long-temps que l'Immaculée Conception est établie: les
Dominicains n'y croyent pas encore. Dans quel temps les Dominicains
commenceront-ils à mériter des peines dans ce monde, & dans l'autre?

Si nous devons apprendre de quelqu'un à nous conduire dans nos disputes
interminables, c'est certainement des Apôtres & des Evangélistes. Il y
avait de quoi exciter un schisme violent entre St. Paul & St.
Pierre. Paul dit expressément dans son Epître aux Galates, qu'il
résista en face à Pierre, parce que Pierre était répréhensible,
parce qu'il usait de dissimulation aussi-bien que Barnabé, parce
qu'ils mangeaient avec les Gentils avant l'arrivée de Jacques, &
qu'ensuite ils se retirerent secrétement, & se séparerent des Gentils de
peur d'offenser les Circoncis. Je vis, ajoute-t-il, qu'ils ne
marchaient pas droit selon l'Evangile; je dis à Céphas: Si vous, 
Juif, vivez comme les Gentils, & non comme les Juifs, pourquoi
obligez-vous les Gentils à judaïser?

C'était là un sujet de querelle violente. Il s'agissait de savoir si les
nouveaux Chrétiens judaïseraient ou non. St. Paul alla dans ce
temps-là même sacrifier dans le Temple de Jérusalem. On sait que les
quinze premiers Evêques de Jérusalem furent des Juifs circoncis, qui
observerent le Sabath & qui s'abstinrent des viandes défendues. Un
Evêque Espagnol ou Portugais, qui se ferait circoncire & qui observerait
le Sabath, serait brulé dans un auto-da-fé. Cependant la paix ne fut
altérée pour cet objet fondamental, ni parmi les Apôtres, ni parmi les
premiers Chrétiens.

Si les Evangélistes avaient ressemblé aux Ecrivains modernes, ils
avaient un champ bien vaste pour combattre les uns contre les autres.
St. Matthieu compte vingt-huit générations depuis David jusqu'à
Jesus. St. Luc en compte quarante-une; & ces générations sont
absolument différentes. On ne voit pourtant nulle dissention s'élever
entre les Disciples sur ces contrariétés apparentes, très-bien
conciliées par plusieurs Peres de l'Eglise. La charité ne fut point
blessée, la paix fut conservée. Quelle plus grande leçon de nous tolérer
dans nos disputes, & de nous humilier dans tout ce que nous n'entendons
pas?



St. Paul, dans son Epître à quelques Juifs de Rome, convertis au
Christianisme, employe toute la fin du Chapitre III à dire que la seule
Foi glorifie, & que les œuvres ne justifient personne. St. Jacques,
au contraire, dans son Epître aux douze Tribus dispersées par toute la
terre, Chapitre II, ne cesse de dire qu'on ne peut être sauvé sans les
œuvres. Voilà ce qui a séparé deux grandes Communions parmi nous, &
ce qui ne divisa point les Apôtres.

Si la persécution contre ceux avec qui nous disputons, était une action
sainte, il faut avouer que celui qui aurait fait tuer le plus
d'hérétiques serait le plus grand Saint du Paradis. Quelle figure ferait
un homme qui se serait contenté de dépouiller ses freres, & de les
plonger dans des cachots, auprès d'un zélé qui en aurait massacré des
centaines le jour de la St. Barthelemi? en voici la preuve.

Le Successeur de St. Pierre & son Consistoire ne peuvent errer; ils
approuverent, célébrerent, consacrerent l'action de la St. Barthelemi:
donc cette action était très-sainte; donc, de deux assassins égaux en
piété, celui qui aurait éventré vingt-quatre femmes grosses Huguenotes,
doit être élevé en gloire du double de celui qui n'en aura éventré que
douze: par la même raison les fanatiques des Cévennes devaient croire
qu'ils seraient élevés en gloire à proportion du  nombre des
Prêtres, des Religieux, & des femmes Catholiques qu'ils auraient
égorgés. Ce sont là d'étranges titres pour la gloire éternelle.



CHAPITRE XII.

Si l'intolérance fut de Droit Divin dans le Judaïsme, & si elle fut
toujours mise en pratique?

ON appelle, je crois Droit Divin, les préceptes que Dieu a donnés
lui-même. Il voulut que les Juifs mangeassent un agneau cuit avec des
laitues, & que les Convives le mangeassent debout, un bâton à la main,
en commémoration du Phase; il ordonna que la consécration du grand
Prêtre se ferait en mettant du sang à son oreille droite, à sa main
droite, & à son pied droit; coutumes extraordinaires pour nous, mais non
pas pour l'antiquité; il voulut qu'on chargeât le bouc Hazazel des
iniquités du Peuple; Deutér. Chap. 14.il défendit qu'on se nourrît de poissons sans
écailles, de porcs, de lievres, de hérissons, de hiboux, de griffons,
d'ixions, &c.

Il institua les fêtes, les cérémonies; toutes ces choses, qui semblaient
arbitraires aux autres Nations,  & soumises au droit positif, à
l'usage, étant commandées par Dieu même, devenaient un droit divin pour
les Juifs, comme tout ce que Jesus-Christ, fils de Marie, fils de
Dieu, nous a commandé, est de droit divin pour nous.

Gardons-nous de rechercher ici pourquoi Dieu a substitué une Loi
nouvelle à celle qu'il avait donnée à Moïse, & pourquoi il avait
commandé à Moïse, plus de choses qu'au Patriarche Abraham, & plus à
Abraham qu'à Noé.[23] Il semble qu'il daigne se  proportionner
aux temps & à la population du Genre-humain; c'est une gradation
paternelle: mais ces abymes sont trop profonds pour notre débile vue;
tenons-nous  dans les bornes de notre sujet; voyons d'abord ce
qu'était l'Intolérance chez les Juifs.

Il est vrai que dans l'Exode, les Nombres, le Lévitique, le Deutéronome,Amos, Chap. 5, v. 26.



Jérém. Chap. 7, v. 22.



Actes des Ap. Ch. 7, v. 42.
il y a des Loix très-séveres sur le Culte, & des châtiments plus séveres
encore. Plusieurs Commentateurs ont de la peine à concilier les récits
de Moïse avec les passages de Jérémie & d'Amos, & avec le célebre
Discours de St. Etienne, rapporté dans les Actes des Apôtres. Amos
dit que  les Juifs adorerent toujours dans le Désert Moloc,
Remphan & Kium. Jérémie dit expressément, que Dieu ne demanda
aucun sacrifice à leurs peres quand ils sortirent d'Egypte. St.
Etienne, dans son Discours aux Juifs,s'exprime ainsi: «Ils adorerent
l'Armée du Ciel, ils n'offrirent ni sacrifices ni hosties dans le Désert
pendant quarante ans, ils porterent le Tabernacle du Dieu Moloc, &
l'astre de leur Dieu Rempham.

D'autres Critiques inferent du culte de tant de Dieux étrangers, que ces
Dieux furent tolérés par Moïse, & ils citent en preuves ces paroles du
Deutéronome: Deutér. Chap. 12, v. 8.Quand vous serez dans la Terre de Canaan, vous ne ferez
point comme nous faisons aujourd'hui, où chacun fait ce qui lui semble
bon.[24]



Ils appuyent leur sentiment sur ce qu'il n'est parlé d'aucun acte
religieux du Peuple dans le Désert: point de Pâque célébrée, point de
Pentecôte; nulle mention 94 qu'on ait célébré la fête des Tabernacles,
nulle Priere publique établie; enfin, la Circoncision, ce sceau de
l'alliance de Dieu avec Abraham, ne fut point pratiquée.

95

Ils se prévalent encore de l'Histoire de Josué.  Josué, Ch. 14. v. 15 & suiv.Ce conquérant dit aux
Juifs: «L'option vous est donnée, choisissez quel parti il vous plaîra,
ou d'adorer  les Dieux que vous avez servis dans le Pays des
Amorrhéens, ou ceux que vous avez reconnus en Mésopotamie. Le Peuple
répond: Il n'en sera pas  ainsi, nous servirons Adonaï. Josué
leur repliqua: Vous avez choisi vous-mêmes, ôtez donc du milieu de vous
les Dieux étrangers.» Ils avaient  donc eu incontestablement
d'autres Dieux qu'Adonaï sous Moïse.

Il est très-inutile de réfuter ici les Critiques qui pensent que le
Pentateuque ne fut pas écrit par Moïse; tout a été dit dès long-temps
sur cette matiere; & quand même quelque petite partie des Livres de
Moïse aurait été écrite du temps des Juges ou des Rois, ou des
Pontifes, ils n'en seraient pas moins inspirés & moins divins.

C'est assez, ce me semble, qu'il soit prouvé par la Ste. Ecriture, que
malgré la punition extraordinaire attirée aux Juifs par le culte
d'Apis, ils conserverent long-temps une liberté entiere: peut-être
même que le massacre que Moïse fit de vingt-trois mille hommes pour le
veau érigé par son frere, lui fit comprendre qu'on ne gagnait rien par
la rigueur, & qu'il fut obligé de fermer les yeux sur la passion du
Peuple pour les Dieux étrangers.

Lui-même Nomb. Chap. 21, v. 9.semble bientôt transgresser la Loi qu'il a donnée. Il a défendu
tout simulacre, cependant il érige un serpent d'airain. La même
exception à la Loi se trouve depuis dans le Temple de Salomon; ce
Prince fait sculpter douze bœufs qui soutiennent le  grand bassin
du Temple; des Chérubins sont posés dans l'Arche, ils ont une tête
d'aigle & une tête de veau; & c'est apparemment cette tête de veau mal
faite, trouvée dans le Temple par les Soldats Romains, qui fit croire
long-temps que les Juifs adoraient un âne.

En vain le culte des Dieux étrangers est défendu; Salomon est
paisiblement idolâtre. Jéroboam, à qui Dieu donna dix parts du
Royaume, fait ériger deux veaux d'or, & regne vingt-deux ans, en
réunissant en lui les dignités de Monarque & de Pontife. Le petit
Royaume de Juda dresse sous Roboam des Autels étrangers & des statues.
Le saint Roi Asa ne détruit point les hauts lieux. Le Grand-Prêtre
Urias Liv. IV. des Rois, Chap. 16.érige dans le Temple, à la place de l'Autel des holocaustes, un
Autel du Roi de Syrie. On ne voit, en un mot, aucune contrainte sur la
Religion. Je sais que la plupart des Rois Juifs s'exterminerent,
s'assassinerent les uns les autres; mais ce fut toujours pour leur
intérêt, & non pour leur créance.

Il est vrai que parmi les Prophetes Liv. III. des Rois, Chap. 18, v. 38 & 40.



Liv. IV. des Rois, Chap. 2, v. 24.il y en eut qui intéresserent le
Ciel à leur vengeance. Elie fit descendre le feu céleste pour consumer
le Prêtre de Baal; Elisée fit venir des ours pour dévorer
quarante-deux petits enfants qui l'avaient appellé tête chauve: mais
ce sont des miracles rares, & des faits qu'il serait un peu dur de
vouloir imiter.



On nous objecte encore Nomb. Chap. 31.que le Peuple Juif fut très-ignorant &
très-barbare. Il est dit que dans la guerre qu'il fit aux
Madianites,[25]Moïse ordonna de tuer tous les enfants mâles & toutes
les meres, & de partager le butin. Les vainqueurs trouverent dans le
camp 675000 brebis, 72000 bœufs, 61000 ânes, & 32000 jeunes filles;
ils en firent le partage, & tuerent tout le reste. Plusieurs
Commentateurs même prétendent que trente-deux filles furent immolées au
Seigneur: cesserunt in partem Domini triginta duæ animæ.

En effet, les Juifs immolaient des hommes à la Divinité, témoin le
sacrifice de Jephté,[26] témoin  le Roi Agag,[27] coupé en
morceaux par le Prêtre Samuel. Ezéchiel Ezéch. Chap. 39, v. 18.même leur promet, pour les
encourager, qu'ils mangeront de la chair humaine. Vous  mangerez,
dit-il, le cheval & le Cavalier, vous boirez le sang des Princes. On
ne trouve dans toute l'Histoire de ce Peuple aucun trait de générosité,
 de magnanimité, de bienfaisance; mais il s'échappe toujours dans le
nuage de cette barbarie, si longue & si affreuse, des rayons d'une
tolérance universelle.

Jephté, Juges, Chap. 11, v. 24.inspiré de Dieu, & qui lui immola sa fille, dit aux Ammonites:
Ce que votre Dieu Chamos vous a donné, ne vous appartient-il pas de
droit? Souffrez donc que nous prenions la Terre que notre Dieu nous a
promise. Cette déclaration est précise; elle peut mener bien loin;
mais, au moins, elle est une preuve évidente que Dieu tolérait Chamos.
Car la sainte Ecriture ne dit pas: Vous pensez avoir droit sur les
Terres que vous dites vous avoir été données par le Dieu Chamos; elle
dit positivement: Vous avez droit, Tibi jure debentur: ce qui est le
vrai sens de ces paroles hébraïques, Otho thirasch.

L'histoire de Michas & du Lévite, rapportée aux 17 & 18 chapitres du
Livre des Juges, est bien encore une preuve incontestable de la
tolérance & de la liberté la plus grande, admise chez les Juifs. La mere
de Michas, femme fort riche d'Ephraïm, avait perdu onze cents pieces
d'argent; son fils les lui rendit: elle voua cet argent au Seigneur, &
en fit faire  des idoles; elle bâtit une petite Chapelle, un Lévite
desservit la Chapelle moyennant dix pieces d'argent, une tunique, un
manteau par année & sa nourriture; & Michas s'écria: Chap. 17 v. dernier.C'est maintenant
que Dieu me fera du bien, puisque j'ai chez moi un Prêtre de la race de
Lévi.

Cependant, six cents hommes de la Tribu de Dan, qui cherchaient à
s'emparer de quelque Village dans le Pays, & à s'y établir, mais n'ayant
point de Prêtre Lévite avec eux, & en ayant besoin pour que Dieu
favorisât leur entreprise, allerent chez Michas, & prirent son Ephod,
ses Idoles & son Lévite, malgré les remontrances de ce Prêtre, & malgré
les cris de Michas & de sa mere. Alors ils allerent avec assurance
attaquer le Village nommé Laïs, & y mirent tout à feu & à sang, selon
leur coutume. Ils donnerent le nom de Dan à Laïs, en mémoire de leur
victoire; ils placerent l'Idole de Michas sur un Autel; & ce qui est
bien plus remarquable, Jonathan, petit-fils de Moïse, fut le
Grand-Prêtre de ce Temple, où l'on adorait le Dieu d'Israël & l'Idole de
Michas.

Après la mort de Gédéon, les Hébreux adorerent Baal-bérith pendant
près de vingt ans, & renoncerent au culte d'Adonaï, sans qu'aucun
Chef, aucun Juge, aucun Prêtre criât vengeance. Leur crime était grand,
je l'avoue; mais si cette idolâtrie même  fut tolérée, combien les
différences dans le vrai culte ont elles dû l'être?

Quelques-uns donnent pour une preuve d'intolérance, que le Seigneur
lui-même ayant permis que son Arche fût prise par les Philistins dans un
combat, il ne punit les Philistins qu'en les frappant d'une maladie
secrete, ressemblante aux hémorrhoïdes, en renversant la statue de
Dagon, & en envoyant une multitude de rats dans leurs campagnes: mais
lorsque les Philistins, pour appaiser sa colere, eurent renvoyé l'Arche
attelée de deux vaches qui nourrissaient leurs veaux, & offert à Dieu
cinq rats d'or, & cinq anus d'or, le Seigneur fit mourir soixante & dix
anciens d'Israël, & cinquante mille hommes du Peuple, pour avoir regardé
l'Arche; on répond que le châtiment du Seigneur ne tombe point sur une
créance, sur une différence dans le culte, ni sur aucune idolâtrie.

Si le Seigneur avait voulu punir l'idolâtrie, il aurait fait périr tous
les Philistins qui oserent prendre son Arche, & qui adoraient Dagon;
mais il fit périr cinquante mille & soixante & dix hommes de son Peuple,
uniquement parce qu'ils avaient regardé son Arche qu'ils ne devaient pas
regarder: tant les Loix, les mœurs de ce temps, l'économie judaïque
different de tout ce que nous connaissons; tant les voyes inscrutables
de Dieu sont au-dessus des nôtres. La rigueur  exercée, dit le
judicieux Don Calmet, contre ce grand nombre d'hommes, ne paraîtra
excessive qu'à ceux qui n'ont pas compris jusqu'à quel point Dieu
voulait être craint & respecté parmi son Peuple, & qui ne jugent des
vues & des desseins de Dieu qu'en suivant les foibles lumieres de leur
raison.

Dieu ne punit donc pas un culte étranger, mais une profanation du sien,
une curiosité indiscrete, une désobéissance, peut-être même un esprit de
révolte. On sent bien que de tels châtiments n'appartiennent qu'à Dieu
dans la Théocratie Judaïque. On ne peut trop redire que ces temps & ces
mœurs n'ont aucun rapport aux nôtres.

Enfin, lorsque dans des siecles postérieurs Naaman l'idolâtre, demanda
à Elisée Liv. IV. des Rois, Chap. 20, v. 25.s'il lui était permis de suivre son Roi dans le Temple de
Remnon, & d'y adorer avec lui, ce même Elisée qui avait fait dévorer
les enfants par les ours, ne lui répondit-il pas, Allez en paix?

Il y a bien plus; le Seigneur ordonne à Jérémie de se mettre des
cordes au cou, des colliers[28] & des  jougs, de les envoyer aux
Roitelets ou Melchim de Moab, d'Ammon, d'Edom, de Tyr, de Sidon; &
Jérémie leur fait dire par le Seigneur: Jérém. Chap. 27, v. 6.J'ai donné  toutes vos
Terres à Nabuchodonosor, Roi de Babylone, mon serviteur. Voilà un Roi
idolâtre déclaré serviteur de Dieu & son favori.



Le même Jérémie, que le Melk, ou Roitelet Juif, Sédécias, avait fait
mettre au cachot, ayant obtenu son pardon de Sédécias, lui conseille
de la part de  Dieu Jérém. Chap. 18, v. 19.de se rendre au Roi de Babylone: Si vous allez
vous rendre à ses Officiers, dit-il, votre ame vivra. Dieu prend donc
enfin le parti d'un Roi idolâtre; il lui livre l'Arche, dont la seule
vue avait coûté la vie à cinquante mille soixante & dix Juifs; il lui
livre le Saint des Saints, & le reste du Temple qui avait coûté à bâtir
cent huit mille talents d'or, un million dix-sept mille talents d'argent
& dix mille drachmes d'or, laissés par David & ses Officiers pour la
construction de la Maison du Seigneur; ce qui, sans compter les deniers
employés par Salomon, monte à la somme de dix-neuf milliards
soixante-deux millions, ou environ, au cours de ce jour. Jamais
idolâtrie ne fut plus récompensée. Je sais que ce compte est exagéré,
qu'il y a probablement erreur de Copiste; mais réduisez la somme à la
moitié, au quart, au huitieme même, elle vous étonnera encore. On n'est
guères moins surpris des richesses qu'Hérodote dit avoir vues dans le
Temple d'Ephese. Enfin, les trésors ne sont rien aux yeux de Dieu; & le
nom de son Serviteur donné à Nabuchodonosor, est le vrai trésor
inestimable.

Dieu  Isaïe, Chap. 44 & 45.ne favorise pas moins le Kir, ou Koresh, ou Kosroes, que nous
appellons Cyrus; il l'appelle son Christ, son Oint, quoiqu'il ne
fût pas Oint, selon la signification commune de ce mot, & qu'il suivît
 la Religion de Zoroastre; il l'appelle son Pasteur, quoiqu'il
fût usurpateur aux yeux des hommes: il n'y a pas dans toute la sainte
Ecriture une plus grande marque de prédilection.

Vous voyez dans Malachie, que du levant au couchant le nom de Dieu
est grand dans les Nations, & qu'on lui offre par-tout des oblations
pures. Dieu a soin des Ninivites idolâtres comme des Juifs; il les
menace, & il leur pardonne. Melchisedec, qui n'était point Juif, était
Sacrificateur de Dieu. Balaam idolâtre, était Prophete. L'Ecriture
nous apprend donc que non-seulement Dieu tolérait tous les autres
Peuples, mais qu'il en avait un soin paternel: & nous osons être
intolérants!



CHAPITRE XIII.

Extrême Tolérance des Juifs.

AInsi donc sous Moïse, sous les Juges, sous les Rois, vous voyez
toujours des exemples de tolérance. Il y a bien plus: Moïse dit
plusieurs fois Exode, Chap. 20, v. 5.que Dieu punit les peres dans les enfants, jusqu'à la
quatrieme génération: cette menace était nécessaire à un Peuple à qui
Dieu n'avait révélé ni l'immortalité de l'ame, ni les peines & les
récompenses dans une  autre vie. Ces vérités ne lui furent annoncées
ni dans le Décalogue, ni dans aucune Loi du Lévitique & du Deutéronome.
C'étaient les dogmes des Perses, des Babyloniens, des Egyptiens, des
Grecs, des Crétois; mais ils ne constituaient nullement la Religion des
Juifs. Moïse ne dit point: Honore ton pere & ta mere, si tu veux
aller au Ciel; mais, Honore ton pere & ta mere, afin de vivre
long-temps sur la terre: Deutér. Chap. 28.il ne les menace que de maux corporels, de la
galle seche, de la galle purulente, d'ulceres malins dans les genoux &
dans les gras des jambes, d'être exposés aux infidélités de leurs
femmes, d'emprunter à usure des étrangers, & de ne pouvoir prêter à
usure; de périr de famine, & d'être obligés de manger leurs enfants:
mais en aucun lieu il ne leur dit que leurs ames immortelles subiront
des tourments après la mort, ou goûteront des félicités. Dieu qui
conduisait lui-même son Peuple, le punissait ou le récompensait
immédiatement après ses bonnes ou ses mauvaises actions. Tout était
temporel; & c'est la preuve que le savant Evêque Warburton apporte
pour démontrer que la Loi des juifs était divine:[29] parce  que
Dieu même étant leur Roi, rendant justice immédiatement après la
transgression ou l'obéissance, n'avait pas besoin de leur révéler une
Doctrine  qu'il réservait au temps où il ne gouvernerait plus son
Peuple. Ceux qui par ignorance prétendent que Moïse enseignait
l'immortalité de l'ame, ôtent au Nouveau Testament un de ses plus grands
avantages sur l'ancien. Il est constant que la Loi de Moïse
n'annonçait que des châtiments temporels jusqu'à la quatrieme
génération. Cependant, malgré l'énoncé précis de cette Loi, malgré cette
déclaration expresse de Dieu, qu'il punirait jusqu'à la quatrieme
génération, Ezéchiel annonce Ezéch. Chap. 18, v. 20.



Ezéch. Chap. 20, v. 25.tout le contraire aux Juifs, & leur dit,
que le fils ne portera point l'iniquité de son pere: il va même jusqu'à
faire dire à Dieu, qu'il leur avait donné des préceptes qui n'étaient
pas bons.[30]



Le Livre d'Ezéchiel n'en fut pas moins inséré dans le Canon des
Auteurs inspirés de Dieu: il est vrai que la Synagogue n'en permettait
pas la lecture avant l'âge de trente ans, comme nous l'apprend St.
Jérôme; mais c'était de peur que la jeunesse n'abusât des peintures
trop naïves qu'on trouve dans les chapitres 16 & 23 du libertinage des
deux sœurs Olla & Ooliba. En un mot, son Livre fut toujours reçu,
malgré sa contradiction formelle avec Moïse.

Enfin,[31] lorsque l'immortalité de l'ame fut un  dogme reçu, ce qui
probablement avait commencé dès le temps de la captivité de Babylone, la
secte des Saducéens persista toujours à croire qu'il n'y avait  ni
peines ni récompenses après la mort, & que la faculté de sentir & de
penser périssait avec nous, comme la force active, le pouvoir de marcher
& de digérer.  Ils niaient l'existence des Anges. Ils différaient
beaucoup plus des autres Juifs, que les Protestants ne different des
Catholiques; ils n'en demeurerent pas  moins dans la Communion de
leurs freres: on vit même des grands Prêtres de leur secte.

120

Les Pharisiens croyaient à la fatalité[32] & à la Métempsycose.[33] Les
Esséniens pensaient que les ames des Justes allaient dans les Isles
fortunées,[34] & celles  des méchants dans une espece de Tartare.
Ils ne faisaient point de sacrifices; ils s'assemblaient entre eux dans
une Synagogue particuliere. En un mot, si l'on  veut examiner de
près le Judaïsme, on sera étonné de trouver la plus grande tolérance, au
milieu des horreurs les plus barbares. C'est une contradiction,  il
est vrai; presque tous les Peuples se sont gouvernés par des
contradictions. Heureuse celle qui amene des mœurs douces, quand on a
des loix de sang!



CHAPITRE XIV.

Si l'Intolérance a été enseignée par Jesus-Christ?

VOyons maintenant si Jesus-Christ a établi des Loix sanguinaires, s'il a
ordonné l'intolérance, s'il fit bâtir les cachots de l'Inquisition, s'il
institua les bourreaux des Auto-da-fé.

Il n'y a, si je ne me trompe, que peu de passages dans les Evangiles,
dont l'esprit persécuteur ait pu inférer que l'intolérance, la
contrainte sont légitimes. L'un est la parabole dans laquelle le Royaume
des Cieux est comparé à un Roi qui invite des convives aux noces de son
fils: ce Monarque leur fait dire par ses Serviteurs: St. Math. Chap. 22.J'ai tué mes
bœufs & mes volailles, tout est prêt, venez aux noces. Les uns, sans
se soucier de l'invitation, vont à leurs maisons de campagne,  les
autres à leur négoce, d'autres outragent les domestiques du Roi & les
tuent. Le Roi fait marcher ses Armées contre ces meurtriers & détruit
leur Ville: il envoye sur les grands chemins convier au festin tous ceux
qu'on trouve: un d'eux s'étant mis à table sans avoir mis la robe
nuptiale, est chargé de fers & jetté dans les ténebres extérieures.

Il est clair que cette allégorie ne regardant que le Royaume des Cieux,
nul homme, assurément, ne doit en prendre le droit de garotter ou de
mettre au cachot son voisin qui serait venu souper chez lui sans avoir
un habit de noces convenable; & je ne connais dans l'Histoire aucun
Prince qui ait fait pendre un Courtisan pour un pareil sujet: il n'est
pas non plus à craindre que quand l'Empereur enverra des Pages à des
Princes de l'Empire pour les prier à souper, ces Princes tuent ces
Pages. L'invitation au festin signifie la prédication du salut; le
meurtre des Envoyés du Prince figure la persécution contre ceux qui
prêchent la sagesse & la vertu.

L'autre parabole est celle d'un Particulier qui invite ses amis à un
grand souper; & St. Luc, Chap. 14.lorsqu'il est prêt de se mettre à table, il envoye son
domestique les avertir. L'un s'excuse sur ce qu'il a acheté une Terre, &
qu'il va la visiter; cette excuse ne paraît pas valable, ce n'est pas
pendant la nuit qu'on va voir sa Terre.  Un autre dit qu'il a acheté
cinq paires de bœufs, & qu'il les doit éprouver; il a le même tort
que l'autre; on n'essaye pas des bœufs à l'heure du souper. Un
troisieme répond qu'il vient de se marier, & assurément son excuse est
très-recevable. Le Pere de famille, en colere, fait venir à son festin
les aveugles & les boiteux; & voyant qu'il reste encore des places
vuides, il dit à son valet: Allez dans les grands chemins, & le long
des hayes, & contraignez les gens d'entrer.

Il est vrai qu'il n'est pas dit expressément que cette parabole soit une
figure du Royaume des Cieux. On n'a que trop abusé de ces paroles:
Contrains-les d'entrer; mais il est visible qu'un seul valet ne peut
contraindre par la force tous les gens qu'il rencontre à venir souper
chez son Maître; & d'ailleurs, des convives ainsi forcés, ne rendraient
pas le repas fort agréable. Contrains-les d'entrer, ne veut dire autre
chose, selon les Commentateurs les plus accrédités, sinon: priez,
conjurez, pressez, obtenez. Quel rapport, je vous prie, de cette priere
& de ce souper, à la persécution?

Si on prend les choses à la lettre, faudra-t-il être aveugle, boiteux, &
conduit par force, pour être dans le sein de l'Eglise? Jesus dit dans la
même parabole: Ne donnez à dîner ni à vos amis, ni à vos  parents
riches: en a-t-on jamais inféré, qu'on ne dût point en effet dîner avec
ses parents & ses amis, dès qu'ils ont un peu de fortune?

Jesus-Christ, après la parabole du festin, dit: St. Luc, Chap. 14, v. 26 & suiv.Si quelqu'un vient à
moi, & ne hait pas son pere, sa mere, ses freres, ses sœurs, & même
sa propre ame, il ne peut être mon Disciple, &c. Car qui est celui
d'entre vous qui voulant bâtir une tour, ne suppute pas auparavant la
dépense? Y a-t-il quelqu'un dans le monde assez dénaturé, pour
conclurre qu'il faut haïr son pere & sa mere? & ne comprend-on pas
aisément que ces paroles signifient: Ne balancez pas entre moi & vos
plus cheres affections?

On cite le passage de St. Mathieu: Qui n'écoute point l'Eglise, soit
comme un Païen & comme un Receveur de la Douane. St. Math. Chap. 8, v. 17.Cela ne dit pas
assurément qu'on doive persécuter les Païens, & les Fermiers des droits
du Roi; ils sont maudits, il est vrai, mais ils ne sont point livrés au
bras séculier. Loin d'ôter à ces Fermiers aucune prérogative de Citoyen,
on leur a donné les plus grands privileges; c'est la seule profession
qui soit condamnée dans l'Ecriture, & c'est la plus favorisée par les
Gouvernements. Pourquoi donc n'aurions-nous pas pour nos freres errants
autant d'indulgence  que nous prodiguons de considération à nos
freres les Traitants?

Un autre passage, dont on a fait un abus grossier, est celui de St.
Mathieu & de St. Marc, où il est dit que Jesus ayant faim le matin,
approcha d'un figuier, où il ne trouva que des feuilles: car ce n'était
pas le temps des figues: il maudit le figuier qui se sécha aussi-tôt.

On donne plusieurs explications différentes de ce miracle: mais y en
a-t-il une seule qui puisse autoriser la persécution? Un figuier n'a pu
donner des figues vers le commencement de Mars, on l'a séché: est-ce une
raison pour faire sécher nos freres de douleur dans tous les temps de
l'année? Respectons dans l'Ecriture tout ce qui peut faire naître des
difficultés dans nos esprits curieux & vains, mais n'en abusons pas pour
être durs & implacables.

L'esprit persécuteur qui abuse de tout, cherche encore sa justification
dans l'expulsion des Marchands chassés du Temple, & dans la légion de
Démons envoyée du corps d'un possédé dans le corps de deux mille animaux
immondes. Mais qui ne voit que ces deux exemples ne sont autre chose
qu'une justice que Dieu daigne faire lui-même d'une contravention à la
Loi? C'était manquer de respect à la Maison du Seigneur, que de changer
son parvis en une boutique  de Marchands. En vain le Sanhedrin & les
Prêtres permettaient ce négoce pour la commodité des sacrifices; le Dieu
auquel on sacrifiait pouvait sans doute, quoique caché sous la figure
humaine, détruire cette profanation: il pouvait de même punir ceux qui
introduisaient dans le Pays des troupeaux entiers, défendus par une Loi
dont il daignait lui-même être l'observateur. Ces exemples n'ont pas le
moindre rapport aux persécutions sur le dogme. Il faut que l'esprit
d'intolérance soit appuyé sur de bien mauvaises raisons, puisqu'il
cherche par-tout les plus vains prétextes.

Presque tout le reste des paroles & des actions de Jesus-Christ prêche
la douceur, la patience, l'indulgence. C'est le Pere de famille qui
reçoit l'enfant prodigue; c'est l'ouvrier qui vient à la derniere heure,
& qui est payé comme les autres; c'est le Samaritain charitable;
lui-même justifie ses Disciples de ne pas jeûner; il pardonne à la
pécheresse; il se contente de recommander la fidélité à la femme
adultere: il daigne même condescendre à l'innocente joye des convives de
Canaa, qui étant déja échauffés de vin, en demandent encore; il veut
bien faire un miracle en leur faveur, il change pour eux l'eau en vin.

Il n'éclate pas même contre Judas qui doit le trahir; il ordonne à
Pierre de ne se jamais servir de  l'épée; il réprimande les
enfants de Zébédée, qui, à l'exemple d'Elie, voulaient faire
descendre le feu du Ciel sur une Ville qui n'avait pas voulu le loger.

Enfin, il meurt victime de l'envie. Si on ose comparer le sacré avec le
profane, & un Dieu avec un homme, sa mort, humainement parlant, a
beaucoup de rapport à celle de Socrate. Le Philosophe Grec périt par
la haine des Sophistes, des Prêtres, & des premiers du Peuple: le
Législateur des Chrétiens succomba sous la haine des Scribes, des
Pharisiens, & des Prêtres. Socrate pouvait éviter la mort, & il ne le
voulut pas: Jesus-Christ s'offrit volontairement. Le Philosophe Grec
pardonna non-seulement à ses calomniateurs & à ses Juges iniques, mais
il les pria de traiter un jour ses enfants comme lui-même s'ils étaient
assez heureux pour mériter leur haine comme lui: le Législateur des
Chrétiens, infiniment supérieur, pria son Pere de pardonner à ses
ennemis.

Si Jesus-Christ sembla craindre la mort, si l'angoisse qu'il ressentit
fut si extrême qu'il en eut une sueur mêlée de sang, ce qui est le
symptome le plus violent & le plus rare, c'est qu'il daigna s'abaisser à
toute la faiblesse du corps humain qu'il avait revêtu. Son corps
tremblait, & son ame était inébranlable; il nous apprenait que la vraie
force, la vraie grandeur consistent à supporter des maux sous lesquels
notre nature  succombe. Il y a un extrême courage à courir à la mort
en la redoutant.

Socrate avait traité les Sophistes d'ignorants, & les avait convaincus
de mauvaise foi: Jesus, usant de ses droits divins, traita les Scribes &
les Pharisiens d'hypocrites, St. Math. Chap. 23.d'insensés, d'aveugles, de méchants, de
serpents, de race de vipere.

Socrate ne fut point accusé de vouloir fonder une secte nouvelle; on
n'accusa point Jesus-Christ d'en avoir voulu introduire une.St. Math. Chap. 26. Il est dit
que les Princes des Prêtres, & tout le Conseil, cherchaient un faux
témoignage contre Jesus pour le faire périr.

Or, s'ils cherchaient un faux témoignage, ils ne lui reprochaient donc
pas d'avoir prêché publiquement contre la Loi. Il fut en effet soumis à
la Loi de Moïse depuis son enfance jusqu'à sa mort: on le circoncit le
huitieme jour comme tous les autres enfants. S'il fut depuis baptisé
dans le Jourdain, c'était une cérémonie consacrée chez les Juifs, comme
chez tous les Peuples de l'Orient. Toutes les souillures légales se
nettoyaient par le Baptême; c'est ainsi qu'on consacrait les Prêtres: on
se plongeait dans l'eau à la fête de l'expiation solemnelle, on
baptisait les Prosélites.

Jesus observa tous les points de la Loi; il fêta tous les jours de
Sabath; il s'abstint des viandes défendues;  il célébra toutes les
fêtes; & même avant sa mort il avait célébré la Pâque: on ne l'accusa ni
d'aucune opinion nouvelle, ni d'avoir observé aucun Rite étranger. Né
Israélite, il vécut constamment en Israélite.

Deux témoins qui se présenterent, l'accuserent d'avoir dit, qu'il
pourrait détruire le Temple, & le rebâtir en trois jours.St. Math. chap. 26, v. 61. Un tel
discours était incompréhensible pour les Juifs charnels, mais ce n'était
pas une accusation de vouloir fonder une nouvelle secte.

Le Grand-Prêtre l'interrogea, & lui dit: Je vous commande par le Dieu
vivant, de nous dire, si vous êtes le Christ, Fils de DIEU. On ne
nous apprend point ce que le Grand-Prêtre entendait par Fils de Dieu.
On se servait quelquefois de cette expression pour signifier un
juste,[35] comme on employait  les mots de fils de Bélial, pour
signifier un méchant. Les Juifs grossiers n'avaient aucune idée du
mystere sacré d'un Fils de Dieu, Dieu lui-même, venant sur la terre.

Jesus lui répondit: Vous l'avez dit; mais je vous dis que vous verrez
bientôt le fils de l'homme assis à la droite de la vertu de Dieu,
venant sur les nuées du Ciel.

Cette réponse fut regardée, par le Sanhedrin irrité, comme un blasphême.
Le Sanhedrin n'avait plus le droit du glaive: ils traduisirent Jesus
devant le Gouverneur Romain de la Province, & l'accuserent
calomnieusement d'être un perturbateur du repos public, qui disait qu'il
ne fallait pas payer le tribut à César, & qui de plus se disait Roi
des Juifs. Il est donc de la plus grande évidence qu'il fut accusé d'un
crime d'Etat.

Le Gouverneur Pilate ayant appris qu'il était Galiléen, le renvoya
d'abord à Hérode, Tétrarque de Galilée. Hérode crut qu'il était
impossible que Jesus pût aspirer à se faire chef de parti, & prétendre à
la Royauté; il le traita avec mépris, & le renvoya à Pilate, qui eut
l'indigne faiblesse de le condamner, pour appaiser le tumulte excité
contre lui-même, d'autant  plus qu'il avait essuyé déja une révolte
des Juifs, à ce que nous apprend Joseph. Pilate n'eut pas la même
générosité qu'eut depuis le Gouverneur Festus.

Je demande à présent, si c'est la tolérance, ou l'intolérance, qui est
de droit divin? Si vous voulez ressembler à Jesus-Christ, soyez martyrs,
& non pas bourreaux.



CHAPITRE XV.

Témoignages contre l'Intolérance.

C'Est une impiété d'ôter, en matiere de Religion, la liberté aux hommes,
d'empêcher qu'ils ne fassent choix d'une Divinité; aucun homme, aucun
Dieu ne voudrait d'un service forcé. (Apologétique, ch. 24.)

Si on usait de violence pour la défense de la Foi, les Evêques s'y
opposeraient. (St. Hilaire, Liv. I.)

La Religion forcée n'est plus Religion; il faut persuader, & non
contraindre. La Religion ne se commande point. (Lactance, Liv. 3.)

C'est une exécrable hérésie de vouloir tirer par la force, par les
coups, par les emprisonnements, ceux  qu'on n'a pu convaincre par la
raison. (St. Athanase, Liv. I.)

Rien n'est plus contraire à la Religion que la contrainte. (St. Justin,
Martyr, Liv. 5.)

Persécuterons-nous ceux que Dieu tolere? dit St. Augustin, avant que sa
querelle avec les Donatistes l'eût rendu trop sévere.

Qu'on ne fasse aucune violence aux Juifs, (4me. Concile de Tolede,
56me. canon.)

Conseillez, & ne forcez pas. (Lettres de saint Bernard.)

Nous ne prétendons point détruire les erreurs par la violence.
(Discours du Clergé de France à Louis XIII.)

Nous avons toujours désapprouvé les voyes de rigueur. (Assemblée du
Clergé, 11me. Aoust 1560.)

Nous savons que la Foi se persuade, & ne se commande point. (Fléchier,
Evêque de Nîmes, Lettre 19.)

On ne doit pas même user de termes insultants. (L'Evêque du Belley dans
une Instr. pastorale.)



Souvenez-vous que les maladies de l'ame ne se guérissent point par
contrainte & par violence. (Le Cardinal le Camus, Instruction pastorale
de 1688.)

Accordez à tous la tolérance civile. (Fénelon, Archevêque de Cambrai,
au Duc de Bourgogne.)

L'exaction forcée d'une Religion est une preuve évidente que l'esprit
qui la conduit est un esprit ennemi de la vérité. (Dirois, Docteur de
Sorbonne, Liv. 6, chap. 4.)

La violence peut faire des hypocrites; on ne persuade point quand on
fait retentir par-tout les menaces. (Tillemont, Hist. Eccl. tom. 6.)

Il nous a paru conforme à l'équité & à la droite raison, de marcher sur
les traces de l'ancienne Eglise, qui n'a point usé de violence pour
établir & étendre la Religion. (Remontr. du Parlement de Paris à Henri
II.)

L'expérience nous apprend que la violence est plus capable d'irriter que
de guérir un mal qui a sa racine dans l'esprit &c. (De Thou, Epître
dédicatoire à Henri IV..)



La Foi ne s'inspire pas à coups d'épée. (Cérisier, sur les regnes de
Henri IV & de Louis XIII.)

C'est un zele barbare que celui qui prétend planter la Religion dans les
cœurs, comme si la persuasion pouvait être l'effet de la contrainte.
(Boulainvilliers, Etat de la France.)

Il en est de la Religion comme de l'amour; le commandement n'y peut
rien, la contrainte encore moins; rien de plus indépendant que d'aimer &
de croire. (Amelot de la Houssaye, sur les Lettres du Cardinal
d'Ossat.)

Si le Ciel vous a assez aimé pour vous faire voir la vérité, il vous a
fait une grande grace: mais est-ce à ceux qui ont l'héritage de leur
Pere, de haïr ceux qui ne l'ont pas? (Esprit des Loix, Liv. 25.)

On pourrait faire un Livre énorme, tout composé de pareils passages. Nos
Histoires, nos Discours, nos Sermons, nos Ouvrages de morale, nos
Catéchismes, respirent tous, enseignent tous aujourd'hui ce devoir sacré
de l'indulgence. Par quelle fatalité, par quelle inconséquence
démentirions-nous dans la pratique une théorie que nous annonçons tous
les jours? Quand nos actions démentent notre morale, c'est que nous 
croyons qu'il y a quelque avantage pour nous à faire le contraire de ce
que nous enseignons; mais certainement il n'y a aucun avantage à
persécuter ceux qui ne sont pas de notre avis, & à nous en faire haïr.
Il y a donc, encore une fois, de l'absurdité dans l'intolérance. Mais,
dira-t-on, ceux qui ont intérêt à gêner les consciences, ne sont point
absurdes. C'est à eux que s'adresse le petit Chapitre suivant.



CHAPITRE XVI.

Dialogue entre un mourant & un homme qui se porte bien.

UN Citoyen était à l'agonie dans une Ville de Province; un homme en
bonne santé vint insulter à ses derniers moments, & lui dit:

Misérable! pense comme moi tout-à-l'heure, signe cet Ecrit, confesse que
cinq propositions sont dans un Livre que ni toi ni moi n'avons jamais
lu; sois tout-à-l'heure du sentiment de Lamfran contre Berenger, de
St. Thomas contre St. Bonaventure; embrasse le second Concile de
Nicée contre le Concile de Francfort; explique-moi dans l'instant,
comment ces paroles: Mon pere est plus grand que moi, signifient 
expressément: Je suis aussi grand que lui.

Dis-moi comment le Pere communique tout au Fils, excepté la paternité,
ou je vais faire jetter ton corps à la voirie; tes enfants n'hériteront
point, ta femme sera privée de sa dot, & ta famille mendiera du pain que
mes pareils ne lui donneront pas.

Le Mourant.

J'entends à peine ce que vous me dites; les menaces que vous me faites
parviennent confusément à mon oreille, elles troublent mon ame, elles
rendent ma mort affreuse. Au nom de Dieu, ayez pitié de moi!

Le Barbare.

De la pitié! je n'en puis avoir si tu n'es pas de mon avis en tout.

Le Mourant.

Hélas! vous sentez qu'à ces derniers moments tous mes sens sont flétris,
toutes les portes de mon entendement sont fermées, mes idées s'enfuyent,
ma pensée s'éteint. Suis-je en état de disputer?

Le Barbare.

Eh bien, si tu ne peux pas croire ce que je veux, dis que tu le crois, &
cela me suffit.



Le Mourant.

Comment puis-je me parjurer pour vous plaire? Je vais paroître dans un
moment devant le Dieu qui punit le parjure.

Le Barbare.

N'importe; tu auras le plaisir d'être enterré dans un cimetiere; & ta
femme, tes enfants auront de quoi vivre. Meurs en hypocrite:
l'hypocrisie est une bonne chose; c'est, comme on dit, un hommage que le
vice rend à la vertu. Un peu d'hypocrisie, mon Ami, qu'est-ce que cela
coûte?

Le Mourant.

Hélas! vous méprisez Dieu, ou vous ne le reconnaissez pas, puisque vous
me demandez un mensonge à l'article de la mort, vous qui devez bientôt
recevoir votre jugement de lui, & qui répondrez de ce mensonge.

Le Barbare.

Comment, insolent! je ne reconnais point de Dieu?

Le Mourant.

Pardon, mon frere, je crains que vous n'en connaissiez pas. Celui que
j'adore ranime en ce moment  mes forces, pour vous dire d'une voix
mourante, que si vous croyez en Dieu, vous devez user envers moi de
charité. Il m'a donné ma femme & mes enfants, ne les faites pas périr de
misere. Pour mon corps, faites-en ce que vous voudrez, je vous
l'abandonne; mais croyez en Dieu, je vous en conjure!

Le Barbare.

Fais, sans raisonner, ce que je t'ai dit; je le veux, je l'ordonne.

Le Mourant.

Et quel intérêt avez-vous à me tant tourmenter?

Le Barbare.

Comment! quel intérêt? si j'ai ta signature, elle me vaudra un bon
Canonicat.

Le Mourant.

Ah, mon frere! voici mon dernier moment; je meurs; je vais prier Dieu
qu'il vous touche & qu'il vous convertisse.

Le Barbare.

Au diable soit l'impertinent qui n'a point signé! Je vais signer pour
lui, & contrefaire son écriture.

La Lettre suivante est une confirmation de la même morale.





CHAPITRE XVII.

Lettre écrite au Jésuite Le Tellier, par un Bénéficier, le 6 Mai
1714.


Mon Révérend Pere,

J'Obéis aux ordres que Votre Révérence m'a donnés de lui présenter les
  moyens les plus propres de délivrer Jesus & sa Compagnie de leurs
  ennemis. Je crois qu'il ne reste plus que cinq cents mille Huguenots
  dans le Royaume, quelques-uns disent un million, d'autres quinze cents
  mille; mais en quelque nombre qu'ils soient, voici mon avis, que je
  soumets très-humblement au vôtre, comme je le dois.

1o. Il est aisé d'attraper en un jour tous les Prédicants, & de les
  pendre tous à la fois dans une même place, non-seulement pour
  l'édification publique, mais pour la beauté du spectacle.

2o. Je ferais assassiner dans leurs lits, tous les peres & meres,
  parce que si on les tuait dans les rues, cela pourrait causer quelque
  tumulte; plusieurs même pourraient se sauver, ce qu'il faut éviter,
  sur toute chose. Cette exécution est un corollaire nécessaire de nos
  principes; car s'il faut tuer un hérétique,  comme tant de grands
  Théologiens le prouvent, il est évident qu'il faut les tuer tous.

3o. Je marierais le lendemain toutes les filles à de bons
  Catholiques, attendu qu'il ne faut pas dépeupler trop l'Etat après la
  derniere guerre; mais à l'égard des garçons de quatorze & quinze ans,
  déja imbus de mauvais principes, qu'on ne peut se flatter de détruire,
  mon opinion est qu'il faut les châtrer tous, afin que cette engeance
  ne soit jamais reproduite. Pour les autres petits garçons, ils seront
  élevés dans vos Colleges, & on les fouettera jusqu'à ce qu'ils sachent
  par cœur les Ouvrages de Sanchez & de Molina.

4o. Je pense, sauf correction, qu'il en faut faire autant à tous les
  Luthériens d'Alsace, attendu que dans l'année 1704, j'apperçus deux
  vieilles de ce Pays-là qui riaient le jour de la bataille d'Hochstedt.

5o. L'article des Jansénistes paraîtra peut-être un peu plus
  embarrassant; je les crois au nombre de six millions, au moins; mais
  un esprit tel que le vôtre ne doit pas s'en effrayer. Je comprends
  parmi les Jansénistes tous les Parlements, qui soutiennent si
  indignement les Libertés de l'Eglise Gallicane. C'est à Votre
  Révérence de peser avec sa prudence ordinaire les moyens de vous
  soumettre tous ces esprits revêches. La conspiration des poudres n'eut
  pas le succès  desiré, parce qu'un des Conjurés eut l'indiscrétion
  de vouloir sauver la vie à son ami: mais comme vous n'avez point
  d'ami, le même inconvénient n'est point à craindre; il vous sera fort
  aisé de faire sauter tous les Parlements du Royaume avec cette
  invention du Moine Shwarts, qu'on appelle pulvis pyrius. Je
  calcule qu'il faut, l'un portant l'autre, trente-six tonneaux de
  poudre pour chaque Parlement; & ainsi en multipliant douze Parlements
  par trente-six tonneaux, cela ne compose que quatre cents trente-deux
  tonneaux, qui, à cent écus piece, font la somme de cent-vingt-neuf
  mille six cents livres; c'est une bagatelle pour le Révérend Pere
  Général.

Les Parlements une fois sautés, vous donnerez leurs Charges à vos
  Congréganistes, qui sont parfaitement instruits des Loix du Royaume.

6o. Il sera aisé d'empoisonner Mr. le Cardinal de Noailles, qui est
  un homme simple, & qui ne se défie de rien.

Votre Révérence employera les mêmes moyens de conversion auprès de
  quelques Evêques rénitents: leurs Evêchés seront mis entre les mains
  des Jésuites, moyennant un bref du Pape; alors tous les Evêques étant
  du parti de la bonne cause, & tous les Curés étant habilement choisis
  par les Evêques, voici ce que je conseille, sous le bon plaisir de
  Votre Révérence.



7o. Comme on dit que les Jansénistes communient au moins à Pâques, il
  ne serait pas mal de saupoudrer les Hosties de la drogue dont on se
  servit pour faire justice de l'Empereur Henri VII. Quelque Critique
  me dira peut-être, qu'on risquerait dans cette opération, de donner
  aussi de la mort aux rats aux Molinistes: cette objection est forte;
  mais il n'y a point de projet qui n'ait des inconvénients, point de
  systême qui ne menace ruine par quelque endroit. Si on était arrêté
  par ces petites difficultés, on ne viendroit jamais à bout de rien: &
  d'ailleurs, comme il s'agit de procurer le plus grand bien qu'il soit
  possible, il ne faut pas se scandaliser si ce grand bien entraîne
  après lui quelques mauvaises suites, qui ne sont de nulle
  considération.

 Nous n'avons rien à nous reprocher: il est démontré que tous les
  prétendus Réformés, tous les Jansénistes, sont dévolus à l'Enfer;
  ainsi nous ne faisons que hâter le moment où ils doivent entrer en
  possession.

Il n'est pas moins clair que le Paradis appartient de droit aux
  Molinistes; donc en les faisant périr par mégarde, & sans aucune
  mauvaise intention, nous accélérons leur joye: nous sommes dans l'un &
  l'autre cas les Ministres de la Providence.

Quant à ceux qui pourraient être un peu effarouchés  du nombre,
  Votre Paternité pourra leur faire remarquer, que depuis les jours
  florissants de l'Eglise, jusqu'à 1707, c'est-à-dire, depuis environ
  quatorze cents ans, la Théologie a procuré le massacre de plus de
  cinquante millions d'hommes; & que je ne propose d'en étrangler, ou
  égorger, ou empoisonner qu'environ six millions cinq cents mille.

On nous objectera peut-être encore que mon compte n'est pas juste, &
  que je viole la regle de trois; car, dira-t-on, si en quatorze cents
  ans il n'a péri que cinquante millions d'hommes pour des distinctions,
  des dilemmes, & des enthymêmes Théologiques, cela ne fait par année
  que trente-cinq mille sept cents quatorze personnes, avec fraction; &
  qu'ainsi je tue six millions soixante-quatre mille deux cents
  quatre-vingt-cinq personnes de trop, avec fraction, pour la présente
  année. Mais, en vérité, cette chicane est bien puérile; on peut même
  dire qu'elle est impie: car ne voit-on pas par mon procédé que je
  sauve la vie à tous les Catholiques jusqu'à la fin du Monde? On
  n'aurait jamais fait, si on voulait répondre à toutes les critiques.

Je suis avec un profond respect, de Votre Paternité,

Le très-humble, très-dévot & très-doux R..., natif d'Angoulême,
  Préfet de la Congrégation.





Ce projet ne put être exécuté, parce qu'il fallut beaucoup de temps pour
prendre de justes mesures, & que le Pere Le Tellier fut exilé l'année
suivante. Mais comme il faut examiner le pour & le contre, il est bon de
rechercher dans quels cas on pourrait légitimement suivre en partie les
vues du Correspondant du Pere Le Tellier. Il paraît qu'il serait dur
d'exécuter ce projet dans tous ses points; mais il faut voir dans
quelles occasions on doit rouer, ou pendre, ou mettre aux galeres les
gens qui ne sont pas de notre avis: c'est l'objet du Chapitre suivant.



CHAPITRE XVIII.

Seuls cas où l'Intolérance est de droit humain.

POur qu'un Gouvernement ne soit pas en droit de punir les erreurs des
hommes, il est nécessaire que ces erreurs ne soient pas des crimes;
elles ne sont des crimes que quand elles troublent la Société; elles
troublent cette Société, dès qu'elles inspirent le fanatisme; il faut
donc que les hommes commencent par n'être pas fanatiques, pour mériter
la Tolérance.

Si quelques jeunes Jésuites, sachant que l'Eglise a  les Réprouvés
en horreur, que les Jansénistes sont condamnés par une Bulle, qu'ainsi
les Jansénistes sont réprouvés, s'en vont bruler une maison des Peres de
l'Oratoire, parce que Quesnel l'Oratorien était Janséniste, il est
clair qu'on sera bien obligé de punir ces Jésuites.

De même, s'ils ont débité des maximes coupables, si leur institut est
contraire aux Loix du Royaume, on ne peut s'empêcher de dissoudre leur
Compagnie, & d'abolir les Jésuites pour en faire des Citoyens; ce qui au
fond est un mal imaginaire, & un bien réel pour eux: car où est le mal
de porter un habit court au-lieu d'une soutane, & d'être libre au-lieu
d'être esclave? On réforme à la paix des Régiments entiers, qui ne se
plaignent pas: pourquoi les Jésuites poussent-ils de si hauts cris,
quand on les réforme pour avoir la paix?

Que les Cordeliers, transportés d'un saint zele pour la Vierge Marie,
aillent démolir l'Eglise des Jacobins, qui pensent que Marie est née
dans le péché originel; on sera alors obligé de traiter les Cordeliers à
peu près comme les Jésuites.

On en dira autant des Luthériens & des Calvinistes: ils auront beau
dire, nous suivons les mouvements de notre conscience, il vaut mieux
obéir à Dieu qu'aux hommes; nous sommes le vrai troupeau, nous 
devons exterminer les loups. Il est évident qu'alors ils sont loups
eux-mêmes.

Un des plus étonnants exemples de fanatisme, a été une petite secte en
Dannemark, dont le principe était le meilleur du monde. Ces gens-là
voulaient procurer le salut éternel à leurs freres; mais les
conséquences de ce principe étaient singulieres. Ils savaient que tous
les petits enfants qui meurent sans Baptême sont damnés, & que ceux qui
ont le bonheur de mourir immédiatement après avoir reçu le Baptême,
jouissent de la gloire éternelle: ils allaient égorgeant les garçons &
les filles nouvellement baptisés, qu'ils pouvaient rencontrer; c'était
sans doute leur faire le plus grand bien qu'on pût leur procurer: on les
préservait à la fois du péché, des miseres de cette vie, & de l'Enfer;
on les envoyait infailliblement au Ciel. Mais ces gens charitables ne
considéraient pas qu'il n'est pas permis de faire un petit mal pour un
grand bien; qu'ils n'avaient aucun droit sur la vie de ces petits
enfants; que la plupart des peres & meres sont assez charnels pour aimer
mieux avoir auprès d'eux leurs fils & leurs filles, que de les voir
égorger pour aller en Paradis; & qu'en un mot, le Magistrat doit punir
l'homicide, quoiqu'il soit fait à bonne intention.

Les Juifs sembleraient avoir plus de droit que personne, de nous voler &
de nous tuer. Car bien qu'il  y ait cent exemples de tolérance dans
l'ancien Testament, cependant il y a aussi quelques exemples & quelques
Loix de rigueur. Dieu leur a ordonné quelquefois de tuer les idolâtres,
& de ne réserver que les filles nubiles: ils nous regardent comme
idolâtres; & quoique nous les tolérions aujourd'hui, ils pourraient
bien, s'ils étaient les Maîtres, ne laisser au monde que nos filles.

Ils seraient sur-tout dans l'obligation indispensable d'assassiner tous
les Turcs; cela va sans difficulté: car les Turcs possedent le Pays des
Hétéens, des Jébuséens, des Amorrhéens, Jersénéens, Hévéens, Aracéens,
Cinéens, Hamatéens, Samaréens; tous ces Peuples furent dévoués à
l'anathême; leur Pays, qui était de plus de vingt-cinq lieues de long,
fut donné aux Juifs par plusieurs pactes consécutifs; ils doivent
rentrer dans leur bien: les Mahométans en sont les usurpateurs depuis
plus de mille ans.

Si les Juifs raisonnaient ainsi aujourd'hui, il est clair qu'il n'y
aurait d'autre réponse à leur faire que de les empaler.

Ce sont à peu près les seuls cas où l'intolérance paraît raisonnable.





CHAPITRE XIX.

Relation d'une dispute de controverse à la Chine.

DAns les premieres années du regne du grand Empereur Kam-hi, un
Mandarin de la Ville de Kanton entendit de sa maison un grand bruit
qu'on faisait dans la maison voisine; il s'informa si l'on ne tuait
personne; on lui dit que c'était l'Aumônier de la Compagnie Danoise, un
Chapelain de Batavia, & un Jésuite qui disputaient: il les fit venir,
leur fit servir du thé & des confitures, & leur demanda pourquoi ils se
querellaient.

Ce Jésuite lui répondit qu'il était bien douloureux pour lui, qui avait
toujours raison, d'avoir à faire à des gens qui avaient toujours tort;
que d'abord il avait argumenté avec la plus grande retenue, mais
qu'enfin la patience lui avait échappé.

Le Mandarin leur fit sentir, avec toute la discrétion possible, combien
la politesse est nécessaire dans la dispute, leur dit qu'on ne se
fâchait jamais à la Chine, & leur demanda de quoi il s'agissait?

Le Jésuite lui répondit: Monseigneur, je vous en fais juge; ces deux
Messieurs refusent de se soumettre aux décisions du Concile de Trente.



Cela m'étonne, dit le Mandarin. Puis se tournant vers les deux
réfractaires: Il me paraît, leur dit-il, Messieurs, que vous devriez
respecter les avis d'une grande Assemblée; je ne sais pas ce que c'est
que le Concile de Trente; mais plusieurs personnes sont toujours plus
instruites qu'une seule. Nul ne doit croire qu'il en sait plus que les
autres, & que la raison n'habite que dans sa tête; c'est ainsi que
l'enseigne notre grand Confucius; & si vous m'en croyez, vous ferez
très-bien de vous en rapporter au Concile de Trente.

Le Danois prit alors la parole, & dit: Monseigneur parle avec la plus
grande sagesse; nous respectons les grandes Assemblées comme nous le
devons; aussi sommes-nous entiérement de l'avis de plusieurs Assemblées
qui se sont tenues avant celle de Trente.

Oh! si cela est ainsi, dit le Mandarin, je vous demande pardon, vous
pourriez bien avoir raison. Ça, vous êtes donc du même avis, ce
Hollandais & vous, contre ce pauvre Jésuite.

Point du tout, dit le Hollandais: cet homme-ci a des opinions presque
aussi extravagantes que celles de ce Jésuite, qui fait ici le doucereux
avec vous; il n'y a pas moyen d'y tenir.

Je ne vous conçois pas, dit le Mandarin: N'êtes-vous pas tous trois
Chrétiens? ne venez-vous pas  tous trois enseigner le Christianisme
dans notre Empire? & ne devez-vous pas par conséquent avoir les mêmes
dogmes?

Vous voyez, Monseigneur, dit le Jésuite: ces deux gens-ci sont ennemis
mortels, & disputent tous deux contre moi; il est donc évident qu'ils
ont tous les deux tort, & que la raison n'est que de mon côté. Cela
n'est pas si évident, dit le Mandarin: il se pourrait faire à toute
force que vous eussiez tort tous trois; je serais curieux de vous
entendre l'un après l'autre.

Le Jésuite fit alors un assez long discours, pendant lequel le Danois &
le Hollandais levaient les épaules; le Mandarin n'y comprit rien. Le
Danois parla à son tour; ses deux Adversaires le regarderent en pitié, &
le Mandarin n'y comprit pas davantage. Le Hollandais eut le même sort.
Enfin, ils parlerent tous trois ensemble, ils se dirent de grosses
injures. L'honnête Mandarin eut bien de la peine à mettre le hola, &
leur dit: Si vous voulez qu'on tolere ici votre Doctrine, commencez par
n'être ni intolérants ni intolérables.

Au sortir de l'audience, le Jésuite rencontra un Missionnaire Jacobin;
il lui apprit qu'il avait gagné sa cause, l'assurant que la vérité
triomphait toujours. Le Jacobin lui dit: Si j'avais été là, vous ne
l'auriez pas gagnée; je vous aurais convaincu de mensonge  &
d'idolâtrie. La querelle s'échauffa; le Jacobin & le Jésuite se prirent
aux cheveux. Le Mandarin informé du scandale les envoya tous deux en
prison. Un Sous-Mandarin dit au Juge: Combien de temps votre Excellence
veut-elle qu'ils soient aux Arrêts? Jusqu'à ce qu'ils soient d'accord,
dit le Juge. Ah! dit le Sous-Mandarin, ils seront donc en prison toute
leur vie. Eh bien, dit le Juge, jusqu'à ce qu'ils se pardonnent. Ils ne
se pardonneront jamais, dit l'autre, je les connais. Eh bien donc, dit
le Mandarin, jusqu'à ce qu'ils fassent semblant de se pardonner.



CHAPITRE XX.

S'il est utile d'entretenir le Peuple dans la superstition?

TElle est la faiblesse du Genre-Humain, & telle sa perversité, qu'il
vaut mieux sans doute pour lui d'être subjugué par toutes les
superstitions possibles, pourvu qu'elles ne soient point meurtrieres,
que de vivre sans Religion. L'homme a toujours eu besoin d'un frein; &
quoiqu'il fût ridicule de sacrifier aux Faunes, aux Sylvains, aux
Naïades, il était bien plus raisonnable & plus utile d'adorer ces images
 fantastiques de la Divinité, que de se livrer à l'athéisme. Un
Athée qui serait raisonneur, violent & puissant, serait un fléau aussi
funeste qu'un superstitieux sanguinaire.

Quand les hommes n'ont pas de notions saines de la Divinité, les idées
fausses y suppléent, comme dans les temps malheureux on trafique avec de
la mauvaise monnoye, quand on n'en a pas de bonne. Le Païen craignait de
commettre un crime de peur d'être puni par les faux Dieux. Le Malabare
craint d'être puni par sa Pagode. Par-tout où il y a une Société
établie, une Religion est nécessaire; les Loix veillent sur les crimes
commis, & la Religion sur les crimes secrets.

Mais lorsqu'une fois les hommes sont parvenus à embrasser une Religion
pure & sainte, la superstition devient, non-seulement inutile, mais
très-dangereuse. On ne doit pas chercher à nourrir de gland ceux que
Dieu daigne nourrir de pain.

La superstition est à la Religion ce que l'Astrologie est à
l'Astronomie, la fille très-folle d'une mere très-sage. Ces deux filles
ont long-temps subjugué toute la terre.

Lorsque dans nos siecles de barbarie il y avait à peine deux Seigneurs
féodaux qui eussent chez eux un nouveau Testament, il pouvait être
pardonnable de présenter des fables au vulgaire, c'est-à-dire, à ces
 Seigneurs féodaux, à leurs femmes imbécilles, & aux brutes, leurs
vassaux: on leur faisait croire que St. Christophe avait porté
l'enfant Jesus du bord d'une riviere à l'autre; on les repaissait
d'histoires de Sorciers & de possédés: ils imaginaient aisément que St.
Genou guérissait de la goutte, & que Ste. Claire guérissait les yeux
malades. Les enfants croyaient au loup-garou, & les peres au cordon de
St. François. Le nombre des Reliques était innombrable.

La rouille de tant de superstitions a subsisté encore quelque temps chez
les Peuples, lors même qu'enfin la Religion fut épurée. On sait que
quand Mr. de Noailles, Evêque de Châlons, fit enlever & jetter au feu
la prétendue Relique du saint nombril de Jesus-Christ, toute la ville de
Châlons lui fit un procès; mais il eut autant de courage que de piété, &
il parvint bientôt à faire croire aux Champenois, qu'on pouvait adorer
Jesus-Christ en esprit & en vérité, sans avoir son nombril dans une
Eglise.

Ceux qu'on appellait Jansénistes, ne contribuerent pas peu à déraciner
insensiblement dans l'esprit de la Nation, la plupart des fausses idées
qui déshonoraient la Religion Chrétienne. On cessa de croire qu'il
suffisait de réciter l'Oraison de trente jours à la Vierge Marie, pour
obtenir tout ce qu'on voulait, & pour pécher impunément.



Enfin, la Bourgeoisie a commencé à soupçonner que ce n'était pas Ste.
Genevieve qui donnait ou arrêtait la pluye, mais que c'était Dieu
lui-même qui disposait des éléments. Les Moines ont été étonnés que
leurs Saints ne fissent plus de miracles; & si les Ecrivains de la Vie
de St. François-Xavier revenaient au monde, ils n'oseraient pas écrire
que ce Saint ressuscita neuf morts, qu'il se trouva en même-temps sur
mer & sur terre, & que son Crucifix étant tombé dans la mer, un cancre
vint le lui rapporter.

Il en a été de même des excommunications. Nos Historiens nous disent que
lorsque le Roi Robert eut été excommunié par le Pape Grégoire V,
pour avoir épousé la Princesse Berthe, sa commere, ses domestiques
jettaient par les fenêtres les viandes qu'on avait servies au Roi, & que
la Reine Berthe accoucha d'une oye en punition de ce mariage
incestueux. On doute aujourd'hui que les Maîtres-d'Hôtel d'un Roi de
France excommunié, jettassent son dîner par la fenêtre, & que la Reine
mît au monde un oison en pareil cas.

S'il y a quelques convulsionnaires dans un coin d'un fauxbourg, c'est
une maladie pédiculaire, dont il n'y a que la plus vile populace qui
soit attaquée. Chaque jour la raison pénetre en France dans les
boutiques des Marchands, comme dans les Hôtels des Seigneurs.  Il
faut donc cultiver les fruits de cette raison, d'autant plus qu'il est
impossible de les empêcher d'éclorre. On ne peut gouverner la France
après qu'elle a été éclairée par les Paschals, les Nicoles, les
Arnauds, les Bossuets, les Descartes, les Gassendis, les
Bayles, les Fontenelles, &c., comme on la gouvernait du temps des
Garasses & des Menots.

Si les Maîtres d'erreur, je dis les grands Maîtres, si long-temps payés
& honorés pour abrutir l'espece humaine, ordonnaient aujourd'hui de
croire que le grain doit pourrir pour germer, que la terre est immobile
sur ses fondements, qu'elle ne tourne point autour du Soleil, que les
marées ne sont pas un effet naturel de la gravitation, que l'arc-en-ciel
n'est pas formé par la réfraction & la réflexion des rayons de la
lumiere, &c., & s'ils se fondaient sur des passages mal-entendus de la
sainte Ecriture pour appuyer leurs ordonnances, comment seraient-ils
regardés par tous les hommes instruits? Le terme de bêtes serait-il
trop fort? Et si ces sages Maîtres se servaient de la force & de la
persécution pour faire régner leur ignorance insolente, le terme de
bêtes farouches serait-il déplacé?

Plus les superstitions des Moines sont méprisées, plus les Evêques sont
respectés, & les Curés considérés; ils ne font que du bien, & les
superstitions  monachales ultramontaines feraient beaucoup de mal.
Mais de toutes les superstitions, la plus dangereuse, n'est-ce pas celle
de haïr son Prochain pour ses opinions? & n'est-il pas évident qu'il
serait encore plus raisonnable d'adorer le saint nombril, le saint
prépuce, le lait & la robe de la Vierge Marie, que de détester & de
persécuter son frere?



CHAPITRE XXI.

Vertu vaut mieux que science.

MOins de dogmes, moins de disputes; & moins de disputes, moins de
malheurs: si cela n'est pas vrai, j'ai tort.

La Religion est instituée pour nous rendre heureux dans cette vie & dans
l'autre. Que faut-il pour être heureux dans la vie à venir? Etre juste.

Pour être heureux dans celle-ci, autant que le permet la misere de notre
nature, que faut-il? Etre indulgent.

Ce serait le comble de la folie, de prétendre amener tous les hommes à
penser d'une maniere uniforme sur la Métaphysique. On pourrait beaucoup
plus aisément subjuguer l'Univers entier par les armes, que de subjuguer
tous les esprits d'une seule Ville.



Euclide est venu aisément à bout de persuader à tous les hommes les
vérités de la Géométrie; pourquoi? parce qu'il n'y en a pas une qui ne
soit un corollaire évident de ce petit axiome: Deux & deux font
quatre. Il n'en est pas tout-à-fait de même dans le mélange de la
Métaphysique & de la Théologie.

Lorsque l'Evêque Alexandre, & le Prêtre Arios ou Arius,
commencerent à disputer sur la maniere dont le Logos était une
émanation du Pere, l'Empereur Constantin leur écrivit d'abord ces
paroles rapportées par Eusebe, & par Socrate: Vous êtes de grands
fous de disputer sur des choses que vous ne pouvez entendre.

Si les deux partis avaient été assez sages pour convenir que l'Empereur
avait raison, le monde Chrétien n'aurait pas été ensanglanté pendant
trois cents années.

Qu'y a-t-il en effet de plus fou & de plus horrible que de dire aux
hommes: «Mes amis, ce n'est pas assez d'être des sujets fideles, des
enfants soumis, des peres tendres, des voisins équitables, de pratiquer
toutes les vertus, de cultiver l'amitié, de fuir l'ingratitude, d'adorer
Jesus-Christ en paix, il faut encore que vous sachiez comment on est
engendré de toute éternité, sans être fait de toute éternité; & si vous
ne savez pas distinguer l'Omousion  dans l'hypostase, nous vous
dénonçons que vous serez brulés à jamais; & en attendant, nous allons
commencer par vous égorger?

Si on avait présenté une telle décision à un Archimede, à un
Possidonius, à un Varron, à un Caton, à un Cicéron,
qu'auraient-ils répondu?

Constantin ne persévera point dans la résolution d'imposer silence aux
deux partis; il pouvait faire venir les Chefs de l'ergotisme dans son
Palais; il pouvait leur demander par quelle autorité ils troublaient le
monde: «Avez-vous les titres de la Famille divine? Que vous importe que
le Logos soit fait ou engendré, pourvu qu'on lui soit fidele, pourvu
qu'on prêche une bonne morale, & qu'on la pratique si on peut? J'ai
commis bien des fautes dans ma vie, & vous aussi: vous êtes ambitieux, &
moi aussi: l'Empire m'a coûté des fourberies & des cruautés; j'ai
assassiné presque tous mes proches, je m'en repens; je veux expier mes
crimes en rendant l'Empire Romain tranquille; ne m'empêchez pas de faire
le seul bien qui puisse faire oublier mes anciennes barbaries; aidez-moi
à finir mes jours en paix. Peut-être n'aurait-il rien gagné sur les
disputeurs: peut-être fut-il flatté de présider à un Concile, en long
habit rouge, la tête chargée de pierreries.



Voilà pourtant ce qui ouvrit la porte à tous ces fléaux qui vinrent de
l'Asie inonder l'Occident. Il sortit de chaque verset contesté une furie
armée d'un sophisme & d'un poignard, qui rendit tous les hommes insensés
& cruels. Les Huns, les Hérules, les Goths & les Vandales qui
survinrent, firent infiniment moins de mal; & le plus grand qu'ils
firent, fut de se prêter enfin eux-mêmes à ces disputes fatales.



CHAPITRE XXII.

De la Tolérance universelle.

IL ne faut pas un grand art, une éloquence bien recherchée, pour prouver
que des Chrétiens doivent se tolérer les uns les autres. Je vais plus
loin; je vous dis qu'il faut regarder tous les hommes comme nos freres.
Quoi! mon frere le Turc? mon frere le Chinois? le Juif? le Siamois? Oui,
sans doute; ne sommes-nous pas tous enfants du même Pere, & créatures du
même Dieu?

Mais ces Peuples nous méprisent; mais ils nous traitent d'idolâtres! Eh
bien! je leur dirai qu'ils ont grand tort. Il me semble que je pourrais
étonner au moins l'orgueilleuse opiniâtreté d'un Iman, ou d'un Talapoin,
si je leur parlais à peu près ainsi.



Ce petit globe, qui n'est qu'un point, roule dans l'espace, ainsi que
tant d'autres globes; nous sommes perdus dans cette immensité. L'homme,
haut d'environ cinq pieds, est assurément peu de chose dans la création.
Un de ces êtres imperceptibles dit à quelques-uns de ses voisins, dans
l'Arabie, ou dans la Cafrerie; «Ecoutez-moi; car le Dieu de tous ces
mondes m'a éclairé: il y a neuf cents millions de petites fourmis comme
nous sur la terre; mais il n'y a que ma fourmilliere qui soit chere à
Dieu, toutes les autres lui sont en horreur de toute éternité; elle sera
seule heureuse, & toutes les autres seront éternellement infortunées.

Ils m'arrêteraient alors, & me demanderaient, quel est le fou qui a dit
cette sottise? Je serais obligé de leur répondre: C'est vous-mêmes. Je
tâcherais ensuite de les adoucir, mais cela serait bien difficile.

Je parlerai maintenant aux Chrétiens, & j'oserais dire, par exemple, à
un Dominicain Inquisiteur pour la Foi: «Mon Frere, vous savez que chaque
Province d'Italie a son jargon, & qu'on ne parle point à Venise & à
Bergame comme à Florence. L'Académie de la Crusca a fixé la Langue;
son Dictionnaire est une regle dont on ne doit pas s'écarter, & la
Grammaire de Buon Matei est un guide infaillible qu'il faut suivre:
mais, croyez-vous que  le Consul de l'Académie, & en son absence
Buon Matei, auraient pu en conscience faire couper la langue à tous
les Vénitiens & à tous les Bergamasques qui auraient persisté dans leur
patois?

L'Inquisiteur me répond; «Il y a bien de la différence, il s'agit ici du
salut de votre ame; c'est pour votre bien que le Directoire de
l'Inquisition ordonne qu'on vous saisisse sur la déposition d'une seule
personne, fût-elle infame & reprise de Justice; que vous n'ayiez point
d'Avocat pour vous défendre, que le nom de votre accusateur ne vous soit
pas seulement connu; que l'Inquisiteur vous promette grace, & ensuite
vous condamne; qu'il vous applique à cinq tortures différentes, &
qu'ensuite vous soyez ou fouetté, ou mis aux galeres, ou brulé en
cérémonie:[36] le Pere Ivonet, le Docteur Chucalon, Zanchinus,
Campegius, Royas, Felinus, Gomarus, Diabarus, Gemelinus, y
sont formels, & cette pieuse pratique ne peut souffrir de contradiction.

Je prendrais la liberté de lui répondre: «Mon Frere, peut-être avez-vous
raison, je suis convaincu du bien que vous voulez me faire, mais ne
pourrais-je pas être sauvé sans tout cela?»



Il est vrai que ces horreurs absurdes ne souillent pas tous les jours la
face de la terre; mais elles ont été fréquentes, & on en composerait
aisément un volume beaucoup plus gros que les Evangiles qui les
réprouvent. Non-seulement il est bien cruel de persécuter, dans cette
courte vie, ceux qui ne pensent pas comme nous; mais je ne sais s'il
n'est pas bien hardi de prononcer leur damnation éternelle. Il me semble
qu'il n'appartient guères à des atomes d'un moment, tels que nous
sommes, de prévenir ainsi les arrêts du Créateur. Je suis bien loin de
combattre cette sentence, hors de l'Eglise point de salut: je la
respecte, ainsi que tout ce qu'elle enseigne; mais en vérité,
connaissons-nous toutes les voyes de Dieu, & toute l'étendue de ses
miséricordes? n'est-il pas permis d'espérer en lui autant que de le
craindre? N'est-ce pas assez d'être fideles à l'Eglise? faudra-t-il que
chaque Particulier usurpe les droits de la Divinité, & décide avant elle
du sort éternel de tous les hommes?

Quand nous portons le deuil d'un Roi de Suede, ou de Dannemark, ou
d'Angleterre, ou de Prusse, disons-nous que nous portons le deuil d'un
Réprouvé qui brûle éternellement en Enfer? Il y a dans l'Europe quarante
millions d'Habitants qui ne sont pas de l'Eglise de Rome: dirons-nous à
chacun d'eux, «Monsieur, attendu que vous êtes infailliblement damné, je
ne  veux ni manger, ni contracter, ni converser avec vous?

Quel est l'Ambassadeur de France, qui, étant présenté à l'audience du
Grand Seigneur, se dira dans le fond de son cœur: Sa Hautesse sera
infailliblement brulée pendant toute l'éternité, parce qu'elle s'est
soumise à la circoncision? S'il croyait réellement que le Grand Seigneur
est l'ennemi mortel de Dieu, & l'objet de sa vengeance, pourrait-il lui
parler? devrait-il être envoyé vers lui? Avec quel homme pourrait-on
commercer? quel devoir de la vie civile pourrait-on jamais remplir, si
en effet on était convaincu de cette idée que l'on converse avec des
Réprouvés?

O sectateurs d'un Dieu clément! si vous aviez un cœur cruel, si en
adorant celui dont toute la Loi consistait en ces paroles, Aimez Dieu &
votre Prochain, vous aviez surchargé cette Loi pure & sainte, de
sophisme & de disputes incompréhensibles; si vous aviez allumé la
discorde, tantôt pour un mot nouveau, tantôt pour une seule lettre de
l'alphabet; si vous aviez attaché des peines éternelles à l'omission de
quelques paroles, de quelques cérémonies que d'autres Peuples ne
pouvaient connaître, je vous dirais en répandant des larmes sur le
Genre-humain: «Transportez-vous avec moi au jour où tous les hommes
seront jugés, & où Dieu rendra à chacun selon ses œuvres.



«Je vois tous les morts des siecles passés & du nôtre, comparaître en sa
présence. Etes-vous bien sûrs que notre Créateur & notre Pere dira au
sage & vertueux Confucius, au Législateur Solon, à Pythagore, à
Zaleucus, à Socrate, à Platon, aux divins Antonins, au bon
Trajan, à Titus les délices du Genre-humain, à Epictete, à tant
d'autres hommes, les modeles des hommes: Allez, monstres! allez subir
des châtiments infinis, en intensité & en durée; que votre supplice soit
éternel comme moi. Et vous, mes bien-aimés, Jean Chatel, Ravaillac,
Damiens, Cartouche, &c. qui êtes morts avec les formules
prescrites, partagez à jamais à ma droite mon Empire & ma félicité?

Vous reculez d'horreur à ces paroles; & après qu'elles me sont
échappées, je n'ai plus rien à vous dire.



CHAPITRE XXIII.

Priere à Dieu.

CE n'est donc plus aux hommes que je m'adresse, c'est à toi, Dieu de
tous les êtres, de tous les mondes & de tous les temps, s'il est permis
à de  faibles créatures perdues dans l'immensité, & imperceptibles
au reste de l'Univers, d'oser te demander quelque chose, à toi qui as
tout donné, à toi dont les Décrets sont immuables comme éternels. Daigne
regarder en pitié les erreurs attachées à notre nature! que ces erreurs
ne fassent point nos calamités! Tu ne nous as point donné un cœur
pour nous haïr, & des mains pour nous égorger; fais que nous nous
aidions mutuellement à supporter le fardeau d'une vie pénible &
passagere! que les petites différences entre les vêtements qui couvrent
nos débiles corps, entre tous nos langages insuffisants, entre tous nos
usages ridicules, entre toutes nos Loix imparfaites, entre toutes nos
opinions insensées, entre toutes nos conditions si disproportionnées à
nos yeux, & si égales devant toi; que toutes ces petites nuances qui
distinguent les atomes appellés hommes, ne soient pas des signaux de
haine & de persécution! que ceux qui allument des cierges en plein midi
pour te célébrer, supportent ceux qui se contentent de la lumiere de ton
soleil! que ceux qui couvrent leur robe d'une toile blanche pour dire
qu'il faut t'aimer, ne détestent pas ceux qui disent la même chose sous
un manteau de laine noire! qu'il soit égal de t'adorer dans un jargon
formé d'une ancienne Langue, ou dans un jargon plus nouveau! que ceux
dont l'habit est teint en rouge ou en violet,  qui dominent sur une
petite parcelle d'un petit tas de la boue de ce monde, & qui possedent
quelques fragments arrondis d'un certain métal, jouissent sans orgueil
de ce qu'ils appellent grandeur & richesse, & que les autres les voyent
sans envie! car tu sais qu'il n'y a dans ces vanités ni de quoi envier,
ni de quoi s'enorgueillir.

Puissent tous les hommes se souvenir qu'ils sont freres! qu'ils ayent en
horreur la tyrannie exercée sur les ames, comme ils ont en exécration le
brigandage, qui ravit par la force le fruit du travail & de l'industrie
paisible! Si les fléaux de la guerre sont inévitables, ne nous haïssons
pas, ne nous déchirons pas les uns les autres dans le sein de la paix, &
employons l'instant de notre existence à bénir également en mille
langages divers, depuis Siam jusqu'à la Californie, ta bonté qui nous a
donné cet instant!



CHAPITRE XXIV.

Postscriptum.

TAndis qu'on travaillait à cet Ouvrage, dans l'unique dessein de rendre
les hommes plus compatissants & plus doux, un autre homme écrivait dans
 un dessein tout contraire; car chacun a son opinion. Cet homme
faisait imprimer un petit Code de persécution, intitulé: l'Accord de la
Religion & de l'Humanité: (c'est une faute de l'Imprimeur, lisez de
l'Inhumanité.)

L'Auteur de ce saint Libelle s'appuye sur St. Augustin, qui, après
avoir prêché la douceur, prêcha enfin la persécution, attendu qu'il
était alors le plus fort, & qu'il changeait souvent d'avis. Il cite
aussi l'Evêque de Meaux, Bossuet, qui persécuta le célebre Fénelon,
Archevêque de Cambrai, coupable d'avoir imprimé que Dieu vaut bien la
peine qu'on l'aime pour lui-même.

Bossuet était éloquent, je l'avoue; l'Evêque d'Hippone, quelquefois
inconséquent, était plus disert que ne sont les autres Africains; je
l'avoue encore: mais je prendrais la liberté de leur dire avec
Armande, dans les Femmes savantes:


Quand sur une personne on prétend se régler,

   C'est par les beaux côtés qu'il faut lui ressembler.



Je dirais à l'Evêque d'Hippone: Monseigneur, vous avez changé d'avis,
permettez-moi de m'en tenir à votre premiere opinion; en vérité, je la
crois la meilleure.

Je dirais à l'Evêque de Meaux: Monseigneur,  vous êtes un grand
homme; je vous trouve aussi savant, pour le moins, que St. Augustin, &
beaucoup plus éloquent; mais pourquoi tant tourmenter votre Confrere,
qui était aussi éloquent que vous dans un autre genre, & qui était plus
aimable?

L'Auteur du saint Libelle sur l'inhumanité n'est ni un Bossuet, ni un
Augustin; il me paraît tout propre à faire un excellent Inquisiteur;
je voudrais qu'il fût à Goa à la tête de ce beau Tribunal. Il est de
plus homme d'Etat, & il étale de grands principes de politique. S'il y
a chez vous, dit-il, beaucoup d'hétérodoxes, menagez-les,
persuadez-les; s'il n'y en a qu'un petit nombre, mettez en usage la
potence & les galeres, & vous vous en trouverez fort bien. C'est ce
qu'il conseille à la page 89 & 90.

Dieu merci, je suis bon Catholique; je n'ai point à craindre ce que les
Huguenots appellent le martyre: mais si cet homme est jamais premier
Ministre, comme il paraît s'en flatter dans son Libelle, je l'avertis
que je pars pour l'Angleterre, le jour qu'il aura ses Lettres patentes.

En attendant, je ne puis que remercier la Providence de ce qu'elle
permet que les gens de son espece soient toujours de mauvais
raisonneurs. Il va jusqu'à citer Bayle parmi les partisans de
l'Intolérance;  cela est sensé & adroit: & de ce que Bayle accorde
qu'il faut punir les factieux & les frippons, notre homme en conclut
qu'il faut persécuter à feu & à sang les gens de bonne foi qui sont
paisibles, page 98.

Presque tout son Livre est une imitation de l'Apologie de la St.
Barthelemi. C'est cet Apologiste ou son écho. Dans l'un ou dans l'autre
cas, il faut espérer que ni le Maître ni le Disciple ne gouverneront
l'Etat.

Mais s'il arrive qu'ils en soient les Maîtres, je leur présente de loin
cette Requête, au sujet de deux lignes de la page 93 du saint Libelle:


Faut-il sacrifier au bonheur du vingtieme de la Nation, le bonheur de
  la Nation entiere?



Supposez qu'en effet il y ait vingt Catholiques Romains en France contre
un Huguenot, je ne prétends point que le Huguenot mange les vingt
Catholiques; mais aussi, pourquoi ces vingt Catholiques mangeraient-ils
ce Huguenot? & pourquoi empêcher ce Huguenot de se marier? N'y a-t-il
pas des Evêques, des Abbés, des Moines qui ont des Terres en Dauphiné,
dans le Gévaudan, devers Agde, devers Carcassonne? Ces Evêques, ces
Abbés, ces Moines, n'ont-ils pas des Fermiers qui ont le malheur de ne
pas croire à la transsubstantiation? N'est-il pas de l'intérêt des
Evêques, des Abbés, des Moines, & du  Public, que ces Fermiers ayent
de nombreuses familles? N'y aura-t-il que ceux qui communieront sous une
seule espece, à qui il sera permis de faire des enfants? En vérité, cela
n'est ni juste, ni honnête.

La révocation de l'Edit de Nantes n'a point autant produit
d'inconvénients qu'on lui en attribue, dit l'Auteur.

Si en effet on lui en attribue plus qu'elle n'en a produit, on exagere;
& le tort de presque tous les Historiens est d'exagérer; mais c'est
aussi le tort de tous les Controversistes de réduire à rien le mal qu'on
leur reproche. N'en croyons ni les Docteurs de Paris, ni les Prédicants
d'Amsterdam.

Prenons pour Juge Mr. le Comte d'Avaux, Ambassadeur en Hollande depuis
1685 jusqu'en 1688. Il dit, page 181, tom. 5, qu'un seul homme avait
offert de découvrir plus de vingt millions, que les persécutés faisaient
sortir de France. Louis XIV répond à Mr. d'Avaux: Les avis que je
reçois tous les jours d'un nombre infini de conversions, ne me laissent
plus douter que les plus opiniâtres ne suivent l'exemple des autres.

On voit par cette Lettre de Louis XIV, qu'il était de très-bonne foi
sur l'étendue de son pouvoir. On lui disait tous les matins, Sire, vous
êtes le plus grand Roi de l'Univers; tout l'Univers fera gloire de
penser  comme vous, dès que vous aurez parlé. Pélisson, qui
s'était enrichi dans la place de premier Commis des finances; Pélisson
qui avait été trois ans à la Bastille, comme complice de Fouquet;
Pélisson, qui de Calviniste était devenu Diacre & Bénéficier, qui
faisait imprimer des Prieres pour la Messe, & des Bouquets à Iris, qui
avait obtenu la place des Economats, & de Convertisseur; Pélisson,
dis-je, apportait tous les trois mois une grande liste d'abjurations, à
sept ou huit écus la piece; & faisait accroire à son Roi, que quand il
voudrait, il convertirait tous les Turcs au même prix. On se relayait
pour le tromper: pouvait-il résister à la séduction?

Cependant, le même Mr. d'Avaux mande au Roi qu'un nommé Vincent
maintient plus de cinq cents Ouvriers auprès d'Angoulême, & que sa
sortie causera du préjudice, page 194, tom. 5.

Le même Mr. d'Avaux parle de deux Régiments que le Prince d'Orange
fait déja lever par les Officiers Français réfugiés: il parle de
Matelots qui déserterent de trois vaisseaux pour servir sur ceux du
Prince d'Orange. Outre ces deux Régiments, le Prince d'Orange forme
encore une Compagnie de Cadets réfugiés, commandés par deux Capitaines,
page 240. Cet Ambassadeur écrit encore le 9 Mai 1686, à Mr. de
Seignelay, qu'il ne peut lui dissimuler la peine qu'il  a de voir
les Manufactures de France s'établir en Hollande, d'où elles ne
sortiront jamais.

Joignez à tous ces témoignages ceux de tous les Intendants du Royaume,
en 1698, & jugez si la révocation de l'Edit de Nantes n'a pas produit
plus de mal que de bien, malgré l'opinion du respectable Auteur de
l'Accord de la Religion & de l'inhumanité.

Un Maréchal de France, connu par son esprit supérieur, disait, il y a
quelques années: Je ne sais pas si la dragonnade a été nécessaire, mais
il est nécessaire de n'en plus faire.

J'avoue que j'ai cru aller un peu trop loin, quand j'ai rendu publique
la Lettre du Correspondant du Pere Le Tellier, dans laquelle ce
Congréganiste propose des tonneaux de poudre. Je me disais à moi-même:
On ne m'en croira pas, on regardera cette Lettre comme une piece
supposée: mes scrupules heureusement ont été levés, quand j'ai lu dans
l'Accord de la Religion & de l'Inhumanité, page 149, ces douces
paroles:


L'extinction totale des Protestants en France, n'affaiblirait pas plus
la France, qu'une saignée n'affaiblit un malade bien constitué.



Ce Chrétien compatissant, qui a dit tout-à-l'heure que les Protestants
composent le vingtieme de la Nation,  veut donc qu'on répande le
sang de cette vingtieme partie, & ne regarde cette opération que comme
une saignée d'une palette! Dieu nous préserve avec lui des trois
vingtiemes!

Si donc cet honnête-homme propose de tuer le vingtieme de la Nation,
pourquoi l'Ami du Pere Le Tellier n'aurait-il pas proposé de faire
sauter en l'air, d'égorger & d'empoisonner le tiers? Il est donc
très-vraisemblable que la Lettre au Pere Le Tellier a été réellement
écrite.

Le saint Auteur finit enfin par conclurre que l'intolérance est une
chose excellente, parce qu'elle n'a pas été, dit-il, condamnée
expressément par Jesus-Christ. Mais Jesus-Christ n'a pas condamné non
plus ceux qui mettraient le feu aux quatre coins de Paris; est-ce une
raison pour canoniser les incendiaires?

Ainsi donc, quand la nature fait entendre d'un côté sa voix douce &
bienfaisante, le fanatisme, cet ennemi de la nature, pousse des
hurlements; & lorsque la paix se présente aux hommes, l'intolérance
forge ses armes. O vous, Arbitres des Nations, qui avez donné la paix à
l'Europe, décidez entre l'esprit pacifique, & l'esprit meurtrier.





CHAPITRE XXV.

Suite & Conclusion.

NOus apprenons que le 7 Mars 1763, tout le Conseil d'Etat, assemblé à
Versailles, les Ministres d'Etat y assistant, le Chancelier y présidant,
Mr. de Crosne, Maître des Requêtes, rapporta l'affaire des Calas
avec l'impartialité d'un Juge, l'exactitude d'un homme parfaitement
instruit, & l'éloquence simple & vraie d'un Orateur homme d'Etat, la
seule qui convienne dans une telle Assemblée. Une foule prodigieuse de
personnes de tout rang attendait dans la Galerie du Château la décision
du Conseil. On annonça bientôt au Roi que toutes les voix, sans en
excepter une, avaient ordonné que le Parlement de Toulouse enverrait au
Conseil les pieces du procès, & les motifs de son arrêt, qui avait fait
expirer Jean Calas sur la roue; Sa Majesté approuva le jugement du
Conseil.

Il y a donc de l'humanité & de la justice chez les hommes! &
principalement dans le Conseil d'un Roi aimé, & digne de l'être.
L'affaire d'une malheureuse famille de Citoyens obscurs a occupé Sa
Majesté, ses Ministres, le Chancelier, & tout le Conseil, & a  été
discutée avec un examen aussi réfléchi que les plus grands objets de la
guerre & de la paix peuvent l'être. L'amour de l'équité, l'intérêt du
Genre-humain ont conduit tous les Juges. Graces en soient rendues à ce
Dieu de clémence, qui seul inspire l'équité & toutes les vertus!

Nous l'attestons, que nous n'avons jamais connu ni cet infortuné
Calas, que les huit Juges de Toulouse firent périr sur les indices les
plus faibles, contre les Ordonnances de nos Rois, & contre les Loix de
toutes les Nations; ni son fils Marc-Antoine, dont la mort étrange a
jetté ces huit Juges dans l'erreur; ni la mere, aussi respectable que
malheureuse; ni ses innocentes filles, qui sont venues avec elle de deux
cents lieues mettre leur désastre & leur vertu au pied du Trône.

Ce Dieu sait que nous n'avons été animés que d'un esprit de justice, de
vérité & de paix, quand nous avons écrit ce que nous pensons de la
Tolérance, à l'occasion de Jean Calas, que l'esprit d'intolérance a
fait mourir.

Nous n'avons pas cru offenser les huit Juges de Toulouse, en disant
qu'ils se sont trompés, ainsi que tout le Conseil l'a présumé: au
contraire, nous leur avons ouvert une voye de se justifier devant
l'Europe entiere: cette voye est d'avouer que des indices équivoques,
 & les cris d'une multitude insensée, ont surpris leur justice, de
demander pardon à la veuve, & de réparer autant qu'il est en eux la
ruine entiere d'une famille innocente, en se joignant à ceux qui la
secourent dans son affliction. Ils ont fait mourir le pere injustement;
c'est à eux de tenir lieu de pere aux enfants, supposé que ces orphelins
veuillent bien recevoir d'eux une faible marque d'un très-juste
repentir. Il sera beau aux Juges de l'offrir, & à la famille de le
refuser.

C'est sur-tout au Sr. David, Capitoul de Toulouse, s'il a été le
premier persécuteur de l'innocence, à donner l'exemple de remords. Il
insulta un pere de famille mourant sur l'échafaud. Cette cruauté est
bien inouie; mais puisque Dieu pardonne, les hommes doivent aussi
pardonner à qui répare ses injustices.

On m'a écrit du Languedoc cette Lettre, du 20 Février 1763.


 

 

Votre Ouvrage sur la Tolérance me paraît plein d'humanité, & de
  vérité; mais je crains qu'il ne fasse plus de mal que de bien à la
  famille des Calas. Il peut ulcérer les huit Juges qui ont opiné à la
  roue: ils demanderont au Parlement  qu'on brule votre Livre; & les
  Fanatiques, car il y en a toujours, répondront par des cris de fureur
  à la voix de la raison, &c.



Voici ma Réponse:


Les huit Juges de Toulouse peuvent faire bruler mon Livre s'il est
  bon; il n'y a rien de plus aisé: on a bien brulé les Lettres
  Provinciales qui valaient sans doute beaucoup mieux: chacun peut
  bruler chez lui les Livres & papiers qui lui déplaisent.

Mon Ouvrage ne peut faire ni bien ni mal aux Calas, que je ne
  connais point. Le Conseil du Roi, impartial & ferme, juge suivant les
  Loix, suivant l'équité, sur les Pieces, sur les Procédures, & non sur
  un Ecrit qui n'est point juridique, & dont le fonds est absolument
  étranger à l'affaire qu'il juge.

On auroit beau imprimer des in-folio pour ou contre les huit Juges de
  Toulouse, & pour ou contre la Tolérance; ni le Conseil, ni aucun
  Tribunal ne regardera ces Livres comme des Pieces du Procès.

Je conviens qu'il y a des Fanatiques qui crieront, mais je maintiens
  qu'il y a beaucoup de Lecteurs sages qui raisonneront.



J'apprends que le Parlement de Toulouse & quelques autres Tribunaux
  ont une Jurisprudence singuliere; ils admettent des quarts, des tiers,
  des sixiemes de preuve. Ainsi, avec six oui-dires d'un côté, trois de
  l'autre, & quatre quarts de présomption, ils forment trois preuves
  complettes; & sur cette belle démonstration, ils vous rouent un homme
  sans miséricorde. Une légere connaissance de l'art de raisonner
  suffirait pour leur faire prendre une autre méthode. Ce qu'on appelle
  une demi-preuve, ne peut être qu'un soupçon: il n'y a point à la
  rigueur de demi-preuve; ou une chose est prouvée, ou elle ne l'est
  pas; il n'y a point de milieu.

Cent mille soupçons réunis ne peuvent pas plus établir une preuve,
  que cent mille zéros ne peuvent composer un nombre.

Il y a des quarts de ton dans la Musique, encore ne les peut-on
  exécuter; mais il n'y a ni quart de vérité, ni quart de raisonnement.

Deux témoins qui soutiennent leur déposition sont censés faire une
  preuve; mais ce n'est point assez: il faut que ces deux témoins soient
  sans passion, sans préjugés, & sur-tout, que ce qu'ils disent ne
  choque point la raison.

Quatre personnages des plus graves auraient  beau dire qu'ils ont
  vu un vieillard infirme saisir au collet un jeune homme vigoureux, &
  le jetter par une fenêtre à quarante pas: il est clair qu'il faudrait
  mettre ces quatre témoins aux petites maisons.

Or, les huit Juges de Toulouse ont condamné Jean Calas sur une
  accusation beaucoup plus improbable; car il n'y a point eu de témoin
  oculaire, qui ait dit avoir vu un vieillard infirme, de soixante &
  huit ans, pendre tout seul un jeune homme de vingt-huit ans,
  extrêmement robuste.

Des Fanatiques ont dit seulement que d'autres Fanatiques leur avaient
  dit qu'ils avaient entendu dire à d'autres Fanatiques, que Jean
  Calas, par une force surnaturelle, avait pendu son fils. On a donc
  rendu un jugement absurde sur des accusations absurdes.

Il n'y a d'autre remede à une telle Jurisprudence, sinon que ceux qui
  achetent le droit de juger les hommes, fassent dorénavant de
  meilleures études.



Cet Ecrit sur la Tolérance est une Requête que l'humanité présente
très-humblement au pouvoir & à la prudence. Je seme un grain qui pourra
un jour produire une moisson. Attendons tout du temps, de la  bonté
du Roi, de la sagesse de ses Ministres, & de l'esprit de raison qui
commence à répandre par-tout sa lumiere.

La nature dit à tous les hommes: Je vous ai tous fait naître faibles &
ignorants, pour végéter quelques minutes sur la terre & pour
l'engraisser de vos cadavres. Puisque vous êtes faibles, secourez-vous;
puisque vous êtes ignorants, éclairez-vous & supportez-vous. Quand vous
seriez tous du même avis, ce qui certainement n'arrivera jamais, quand
il n'y aurait qu'un seul homme d'un avis contraire, vous devriez lui
pardonner; car c'est moi qui le fais penser comme il pense. Je vous ai
donné des bras pour cultiver la terre, & une petite lueur de raison pour
vous conduire: j'ai mis dans vos cœurs un germe de compassion pour
vous aider les uns les autres à supporter la vie. N'étouffez pas ce
germe; ne le corrompez pas; apprenez qu'il est divin; & ne substituez
pas les misérables fureurs de l'école à la voix de la nature.

C'est moi seule qui vous unis encore malgré vous par vos besoins
mutuels, au milieu même de vos guerres cruelles si légérement
entreprises, théâtre éternel des fautes, des hasards & des malheurs.
C'est moi seule qui dans une Nation arrête les suites funestes de la
division interminable entre la Noblesse & la Magistrature, entre ces
deux Corps & celui du Clergé,  entre le Bourgeois même & le
Cultivateur. Ils ignorent tous les bornes de leurs droits; mais ils
écoutent tous malgré eux à la longue ma voix qui parle à leur cœur.
Moi seule, je conserve l'équité dans les Tribunaux, où tout serait livré
sans moi à l'indécision & aux caprices, au milieu d'un amas confus de
Loix faites souvent au hasard, & pour un besoin passager, différentes
entre elles de Province en Province, de Ville en Ville, & presque
toujours contradictoires entre elles dans le même lieu. Seule je peux
inspirer la justice, quand les Loix n'inspirent que la chicane: celui
qui m'écoute, juge toujours bien; & celui qui ne cherche qu'à concilier
des opinions qui se contredisent, est celui qui s'égare.

Il y a un édifice immense dont j'ai posé le fondement de mes mains; il
était solide & simple, tous les hommes pouvaient y entrer en sûreté; ils
ont voulu y ajouter les ornements les plus bizarres, les plus grossiers
& les plus inutiles; le bâtiment tombe en ruine de tous les côtés; les
hommes en prennent les pierres, & se les jettent à la tête; je leur
crie: Arrêtez, écartez ces décombres funestes qui sont votre ouvrage, &
demeurez avec moi en paix dans l'édifice inébranlable qui est le mien.





FIN.



Notes



[1] 12 Octobre 1761.

[2] On ne lui trouva, après le transport du cadavre à
    l'Hôtel-de-Ville, qu'une petite égratignure au bout du nez, & une petite
    tache sur la poitrine, causées par quelque inadvertence dans le
    transport du corps.

[3] Je ne connais que deux exemples de Peres accusés dans
    l'Histoire d'avoir assassiné leurs fils pour la Religion: le premier est
    du pere de sainte Barbara, que nous nommons Ste. Barbe. Il avait
    commandé deux fenêtres dans sa salle de bains: Barbe, en son absence,
    en fit une troisieme en l'honneur de la sainte Trinité; elle fit du
    bout du doigt le signe de la croix sur des colonnes de marbre, & ce
    signe se grava profondément dans les colonnes. Son pere en colere courut
    après elle l'épée à la main, mais elle s'enfuit à travers une montagne,
    qui s'ouvrit pour elle. Le pere fit le tour de la montagne, & ratrappa
    sa fille; on la fouetta toute nue, mais Dieu la couvrit d'un nuage
    blanc; enfin son pere lui trancha la tête. Voilà ce que rapporte la
    Fleur des Saints.

Le second exemple est du Prince Hermenegilde. Il se révolta contre le
    Roi son pere, lui donna bataille en 584, fut vaincu & tué par un
    Officier: on en a fait un martyr, parce que son pere était Arien.

[4] Un Jacobin vint dans mon cachot, & me menaça du même genre
    de mort, si je n'abjurais pas: c'est ce que j'atteste devant Dieu, 23
    Juillet 1762.

Pierre Calas.

[5] On les a contrefaits dans plusieurs Villes, & la Dame
    Calas a perdu le fruit de cette générosité.

[6] Dévot vient du mot Latin devotus. Les Devoti de
    l'ancienne Rome étaient ceux qui se devouaient pour le salut de la
    République; c'étaient les Curtius, les Décius.

[7] Ils renouvellaient le sentiment de Bérenger sur
    l'Eucharistie; ils niaient qu'un corps pût être en cent mille endroits
    différents, même par la toute-puissance divine; ils niaient que les
    attributs pussent subsister sans sujet; ils croyaient qu'il était
    absolument impossible que ce qui est pain & vin aux yeux, au goût, à
    l'estomac, fût anéanti dans le moment même qu'il existe; ils soutenaient
    toutes ces erreurs condamnées autrefois dans Bérenger. Ils se
    fondaient sur plusieurs passages des premiers Peres de l'Eglise, &
    sur-tout de St. Justin, qui dit expressément dans son Dialogue contre
    Typhon: «L'oblation de fine farine est la figure de l'Eucharistie, que
    Jesus-Christ nous ordonne de faire en mémoire de sa Passion.»
    καὶ ἡ τῆς
    σεμιδάλεως, &c.
    τύπος ἦν τοῦ
    ἄρτου τῆς
    εὐχαριστίας,
    ὃν εἰς
    ἀνάμνησιν
    τοῦ πάθους, &c.
    Ἰησοῦς
    χριστὸς ὁ κύριος
    ἡμῶν παρέδωκε
    ποιεῖν.

Ils rappellaient tout ce qu'on avait dit dans les premiers siecles
    contre le culte des Reliques; ils citaient ces paroles de Vigilantius:
    «Est-il nécessaire que vous respectiez, ou même que vous adoriez une
    vile poussiere? Les ames des Martyrs aiment-elles encore leurs cendres?
    Les coutumes des Idolâtres se sont introduites dans l'Eglise; on
    commence à allumer des flambeaux en plein midi: nous pouvons pendant
    notre vie prier les uns pour les autres; mais après la mort, à quoi
    servent ces prieres?

Mais ils ne disaient pas combien St. Jérome s'était élevé contre ces
    paroles de Vigilantius. Enfin, ils voulaient tout rappeller aux temps
    Apostoliques, & ne voulaient pas convenir que l'Eglise s'étant étendue &
    fortifiée, il avait fallu nécessairement étendre & fortifier sa
    discipline: ils condamnaient les richesses, qui semblaient pourtant
    nécessaires pour soutenir la majesté du culte.

[8] Le véridique & respectable Président de Thou parle ainsi
    de ces hommes si innocents & si infortunés: Homines esse qui trecentis
    circiter abhinc annis asperum & incultum solum vectigale à Dominis
    acceperint, quod improbo labore & assiduo cultu frugum ferax & aptum
    pecori reddiderint; patientissimos eos laboris & inediæ, à litibus
    abhorrentes, ergà egenos munificos, tributa Principi & sua jura Dominis
    sedulò & summâ fide pendere; Dei cultum assiduis precibus & morum
    innocentiam præ se ferre, ceterùm rarò divorum templa adire, nisi si
    quandò ad vicina suis finibus oppida mercandi aut negotiorum causâ
    divertant; quò si quandoque pedem inferant, non Dei, divorumque statuis
    advolvi, nec cereos eis aut donaria ulla ponere; non Sacerdotes ab eis
    rogari ut pro se, aut propinquorum manibus rem divinam faciant, non
    cruce frontem insigniri uti aliorum moris est: cùm cœlum intonat non
    se lustrali aquâ aspergere, sed sublatis in cœlum oculis Dei opem
    implorare; non religionis ergò peregrè proficisci, non per vias antè
    crucium simulacra caput aperire; sacra alio ritu, & populari linguâ
    celebrare; non denique Pontifici aut Episcopis honorem deferre, sed
    quosdam è suo numero delectos pro Antistibus & Doctoribus habere. Hæc
    uti ad Franciscum relata VI. Eid. feb. anni, &c.

Madame de Cental, à qui appartenait une partie des terres ravagées, &
    sur lesquelles on ne voyait plus que les cadavres de ses Habitants,
    demanda justice au Roi Henri II, qui la renvoya au Parlement de Paris.
    L'Avocat Général de Provence, nommé Guerin, principal auteur des
    massacres, fut seul condamné à perdre la tête. De Thou dit qu'il porta
    seul la peine des autres coupables, quòd aulicorum favore
    destitueretur, parce qu'il n'avait pas d'amis à la Cour.

[9] François Gomar était un Théologien Protestant; il soutint
    contre Arminius, son Collegue, que Dieu a destiné, de toute éternité,
    la plus grande partie des hommes à être brûlés éternellement: ce dogme
    infernal fut soutenu comme il devait l'être par la persécution. Le grand
    Pensionnaire Barneweldt, qui était du parti contraire à Gomar, eut
    la tête tranchée à l'âge de 72 ans, le 13 Mai 1619, pour avoir
    contristé au possible l'Eglise de Dieu.

[10] Un Déclamateur, dans l'Apologie de la Révocation de l'Edit
    de Nantes, dit, en parlant de l'Angleterre: une fausse Religion devait
    produire nécessairement de tels fruits; il en restait un seul à mûrir,
    ces Insulaires le recueillent, c'est le mépris des Nations. Il faut
    avouer que l'Auteur prend mal son temps pour dire que les Anglais sont
    méprisables & méprisés de toute la terre. Ce n'est pas, ce me semble,
    lorsqu'une Nation signale sa bravoure & sa générosité, lorsqu'elle est
    victorieuse dans les quatre parties du Monde, qu'on est bien reçu à dire
    qu'elle est méprisable & méprisée. C'est dans un Chapitre sur
    l'Intolérance, qu'on trouve ce singulier passage. Ceux qui prêchent
    l'Intolérance, méritent d'écrire ainsi. Cet abominable Livre, qui semble
    fait par le fou de Verberies, est d'un homme sans mission: car quel
    Pasteur écrirait ainsi? La fureur est poussée dans ce Livre jusqu'à
    justifier la St. Barthelemi. On croirait qu'un tel Ouvrage, rempli de
    si affreux paradoxes, devrait être entre les mains de tout le monde, au
    moins par sa singularité; cependant à peine est-il connu.

[11] Voyez Ricaut.

[12] Voyez Kempfer, & toutes les Relations du Japon.

[13] Mr. de la Bourdonnaie, Intendant de Rouen, dit que la
    Manufacture de chapeaux est tombée à Caudebec & à Neufchâtel par la
    fuite des Réfugiés. Mr. Foucaut, Intendant de Caen, dit que le
    Commerce est tombé de moitié dans la Généralité. Mr. De Maupeou,
    Intendant de Poitiers, dit que la Manufacture de droguet est anéantie.
    Mr. de Bezons, Intendant de Bordeaux, se plaint que le Commerce de
    Clérac & de Nérac ne subsiste presque plus. Mr. de Miroménil,
    Intendant de Touraine, dit que le Commerce de Tours est diminué de dix
    millions par année; & tout cela par la persécution. Voyez les Mémoires
    des Intendants, en 1698. Comptez sur-tout le nombre des Officiers de
    terre & de mer, & de Matelots, qui ont été obligés d'aller servir contre
    la France, & souvent avec un funeste avantage: & voyez si l'Intolérance
    n'a pas causé quelque mal à l'Etat.

On n'a pas ici la témérité de proposer des vues à des Ministres dont on
    connaît le génie & les grands sentiments, & dont le cœur est aussi
    noble que la naissance: ils verront assez que le rétablissement de la
    Marine demande quelque indulgence pour les Habitants de nos Côtes.

[14] Quoique les Juifs n'eussent pas le droit du glaive depuis
    qu'Archelaüs avait été relégué chez les Allobroges, & que la Judée
    était gouvernée en Province de l'Empire; cependant les Romains fermaient
    souvent les yeux quand les Juifs exerçaient le jugement du zele,
    c'est-à-dire, quand, dans une émeute subite, ils lapidaient par zele
    celui qu'ils croyaient avoir blasphémé.

[15] Ulpianus l.... tit. II. Eis qui Judaïcam superstitionem
    sequuntur honores adipisci permiserunt, &c.

[16] Tacite dit: Quos per flagitia invisos vulgus Christianos
    appellabat.

Il est bien difficile que le nom de Chrétien fût déja connu à Rome;
    Tacite écrivait sous Vespasien & sous Domitien; il parlait des
    Chrétiens comme on en parlait de son temps. J'oserais dire que ces mots,
     odio humani generis convicti, pourraient bien signifier, dans le style
    de Tacite, convaincus d'être haïs du Genre-humain, autant que
    convaincus de haïr le Genre-humain.

En effet que faisoient à Rome ces premiers Missionnaires? Ils tâchaient
    de gagner quelques ames; ils leur enseignaient la morale la plus pure;
    ils ne s'élevaient contre aucune puissance; l'humilité de leur cœur
    était extrême, comme celle de leur état & de leur situation; à peine
    étaient-ils connus, à peine étaient-ils séparés des autres Juifs:
    comment le Genre-humain, qui les ignorait, pouvait-il les haïr? &
    comment pouvaient-ils être convaincus de détester le Genre-humain?

Lorsque Londres brûla, on en accusa les Catholiques; mais c'était
    après des guerres de Religion, c'était après la conspiration des
    poudres, dont plusieurs Catholiques, indignes de l'être, avaient été
    convaincus.

Les premiers Chrétiens du temps de Néron ne se trouvaient pas
    assurément dans les mêmes termes. Il est très-difficile de percer dans
    les ténebres de l'Histoire; Tacite n'apporte aucune raison du soupçon
    qu'on eut que Néron lui-même eût voulu mettre Rome en cendres; on
    aurait été bien mieux fondé de soupçonner Charles II d'avoir brûlé
    Londres: le sang du Roi son Pere, exécuté sur un échafaud aux yeux du
    Peuple qui demandait sa mort, pouvait au moins servir d'excuse à
    Charles II. Mais Néron n'avait ni excuse, ni prétexte, ni intérêt.
    Ces rumeurs insensées peuvent être en tout Pays le partage du Peuple;
    nous en avons entendu de nos jours d'aussi folles & d'aussi injustes.

Tacite, qui connaît si bien le naturel des Princes, devait connaître
    aussi celui du Peuple, toujours vain, toujours outré dans ses opinions
    violentes & passageres, incapable de rien voir, & capable de tout dire,
    de tout croire, & de tout oublier.

Philon dit que Séjan les persécuta sous Tibere; mais qu'après la mort
    de Séjan, l'Empereur les rétablit dans tous leurs droits. Ils avaient
    celui des Citoyens Romains, tout méprisés qu'ils étaient des Citoyens
    Romains; ils avaient part aux distributions de bled, & même, lorsque la
    distribution se faisait un jour de Sabath, on remettait la leur à un
    autre jour: c'était probablement en considération des sommes d'argent
    qu'ils avaient données à l'Etat; car en tout Pays ils ont acheté la
    Tolérance, & se sont dédommagés bien vîte de ce qu'elle avait coûté.

Ce passage de Philon explique parfaitement celui de Tacite, qui dit
    qu'on envoya quatre mille Juifs ou Egyptiens en Sardaigne, & que si
    l'intempérie du climat les eût fait périr, c'eût été une perte légere,
    vile damnum.

J'ajouterai à cette remarque, que Philon regarde Tibere comme un
    Prince sage & juste. Je crois bien qu'il n'était juste qu'autant que
    cette justice s'accordait avec ses intérêts; mais le bien que Philon
    en dit, me fait un peu douter des horreurs que Tacite & Suétone lui
    reprochent. Il ne me paraît point vraisemblable qu'un Vieillard infirme
    de soixante & dix ans, se soit retiré dans l'Isle de Caprée pour s'y
    livrer à des débauches recherchées qui sont à peine dans la nature, &
    qui étaient même inconnues à la jeunesse de Rome la plus effrénée: ni
    Tacite, ni Suétone n'avaient connu cet Empereur; ils recueillaient
    avec plaisir des bruits populaires; Octave, Tibere, & leurs
    Successeurs avaient été odieux, parce qu'ils régnaient sur un Peuple qui
    devait être libre: les Historiens se plaisaient à les diffamer, & on
    croyait ces Historiens sur leur parole, parce qu'alors on manquait de
    Mémoires, de Journaux du temps, de Documents: aussi les Historiens ne
    citent personne; on ne pouvait les contredire; ils diffamaient qui ils
    voulaient, & décidaient à leur gré du jugement de la postérité. C'est au
    Lecteur sage de voir jusqu'à quel point on doit se défier de la véracité
    des Historiens, quelle créance on doit avoir pour les faits publics
    attestés par des Auteurs graves, nés dans une Nation éclairée; & quelles
    bornes on doit mettre à sa crédulité sur des Anecdotes que ces mêmes
    Auteurs rapportent sans aucune preuve.

[17] Nous respectons assurément tout ce que l'Eglise rend
    respectable; nous invoquons les Sts. Martyrs; mais en révérant St.
    Laurent, ne peut-on pas douter que St. Sixte lui ait dit: Vous me
    suivrez dans trois jours; que dans ce court intervalle le Préfet de
    Rome lui ait fait demander l'argent des Chrétiens; que le Diacre
    Laurent ait eu le temps de faire assembler tous les pauvres de la
    Ville, qu'il ait marché devant le Préfet pour le mener à l'endroit où
    étaient ces pauvres, qu'on lui ait fait son procès, qu'il ait subi la
    question, que le Préfet ait commandé à un Forgeron un gril assez grand
    pour y rôtir un homme, que le premier Magistrat de Rome ait assisté
    lui-même à cet étrange supplice; que St. Laurent sur ce gril, ait dit:
    «Je suis assez cuit d'un côté, fais-moi retourner de l'autre, si tu veux
    me manger?» Ce gril n'est guères dans le génie des Romains; & comment se
    peut-il faire qu'aucun Auteur Païen n'ait parlé d'aucune de ces
    aventures?

[18] Il n'y a qu'à ouvrir Virgile pour voir que les Romains
    reconnaissaient un Dieu suprême, Souverain de tous les êtres célestes.



O! quis res hominumque Deumque

Æternis regis imperiis, & fulmine terres,

O Pater, ô hominum divûmque æterna potestas, &c.




Horace s'exprime bien plus fortement:



Undè nil majus generatur ipso,

Nec viget quidquam simile, aut secundum.




On ne chantait autre chose que l'unité de Dieu dans les mysteres
    auxquels presque tous les Romains étaient initiés. Voyez la belle Hymne
    d'Orphée; lisez la Lettre de Maxime de Madaure à St. Augustin dans
    laquelle il dit, qu'il n'y a que des imbécilles qui puissent ne pas
    reconnaître un Dieu Souverain. Longinien, étant Païen, écrit au même
    St. Augustin, que Dieu est unique, incompréhensible, ineffable.
    Lactance lui-même, qu'on ne peut accuser d'être trop indulgent, avoue
    dans son Livre V, que les Romains soumettent tous les Dieux au Dieu
    suprême: Illos subjicit & mancipat Deo. Tertullien même, dans son
    Apologétique, avoue que tout l'Empire reconnaissait un Dieu maître du
    monde, dont la puissance & la majesté sont infinies. Principem mundi
    perfectæ potentiæ, & majestatis. Ouvrez sur-tout Platon, le maître de
    Cicéron dans la Philosophie, vous y verrez qu'il n'y a qu'un Dieu,
    qu'il faut l'adorer, l'aimer, travailler à lui ressembler par la
    sainteté & par la justice. Epictete dans les fers, Marc-Antonin sur
    le Trône, disent la même chose en cent endroits.

[19] Cette assertion doit être prouvée. Il faut convenir que
    depuis que l'Histoire a succédé à la Fable, on ne voit dans les
    Egyptiens qu'un Peuple aussi lâche que superstitieux. Cambyse s'empare
    de l'Egypte par une seule bataille: Alexandre y donne des Loix sans
    essuyer un seul combat, sans qu'aucune Ville ose attendre un siege: les
    Ptolomées s'en emparent sans coup férir; César & Auguste la
    subjuguent aussi aisément. Omar prend toute l'Egypte en une seule
    campagne; les Mammelucs, Peuples de la Colchide & des environs du Mont
    Caucase, en sont les maîtres après Omar; ce sont eux, & non les
    Egyptiens, qui défont l'armée de St. Louis, & qui prennent ce Roi
    prisonnier. Enfin, les Mammelucs étant devenus Egyptiens, c'est-à-dire,
    mous, lâches, inappliqués, volages, comme les Habitants naturels de ce
    climat, ils passent en trois mois sous le joug de Selim I, qui fait
    pendre leur Soudan, & qui laisse cette Province annexée à l'Empire des
    Turcs, jusqu'à ce que d'autres barbares s'en emparent un jour.

Hérodote rapporte que dans les temps fabuleux, un Roi Egyptien, nommé
    Sésostris, sortit de son Pays dans le dessein formel de conquérir
    l'Univers: il est visible qu'un tel dessein n'est digne que de
    Pycrocole ou de Don-Quichote; & sans compter que le nom de
    Sésostris n'est point Egyptien, on peut mettre cet événement, ainsi
    que tous les faits antérieurs, au rang des mille & une nuits. Rien
    n'est plus commun chez les Peuples conquis, que de débiter des fables
    sur leur ancienne grandeur, comme, dans certains Pays, certaines
    misérables familles se font descendre d'antiques Souverains. Les Prêtres
    d'Egypte conterent à Hérodote que ce Roi, qu'il appelle Sésostris,
    était allé subjuguer la Colchide; c'est comme si on disait qu'un Roi de
    France partit de la Tourraine pour aller subjuguer la Norvege.

On a beau répéter tous ces contes dans mille & mille volumes, ils n'en
    sont pas plus vraisemblables; il est bien plus naturel que les Habitants
    robustes & féroces du Caucase, les Colchidiens, & les autres Scythes,
    qui vinrent tant de fois ravager l'Asie, pénétrerent jusqu'en Egypte: &
    si les Prêtres de Colchos rapporterent ensuite chez eux la mode de la
    circoncision, ce n'est pas une preuve qu'ils ayent été subjugués par les
    Egyptiens. Diodore de Sicile rapporte que tous les Rois vaincus par
    Sésostris venaient tous les ans du fond de leurs Royaumes lui apporter
    leurs tributs, & que Sésostris se servait d'eux comme de chevaux de
    carrosse, qu'il les faisait atteler à son char pour aller au Temple. Ces
    histoires de Gargantua sont tous les jours fidélement copiées.
    Assurément ces Rois étaient bien bons de venir de si loin servir ainsi
    de chevaux.

Quant aux pyramides, & aux autres antiquités, elles ne prouvent autre
    chose que l'orgueil & le mauvais goût des Princes d'Egypte, &
    l'esclavage d'un Peuple imbécille, employant ses bras, qui étaient son
    seul bien, à satisfaire la grossiere ostentation de ses Maîtres. Le
    gouvernement de ce Peuple, dans les temps mêmes que l'on vante si fort,
    paraît absurde & tyrannique: on prétend que toutes les Terres
    appartenaient à leurs Monarques. C'était bien à de pareils esclaves à
    conquérir le monde!

Cette profonde science des Prêtres Egyptiens est encore un des plus
    énormes ridicules de l'Histoire ancienne, c'est-à-dire, de la Fable. Des
    gens qui prétendaient que dans le cours d'onze mille années le Soleil
    s'était levé deux fois au couchant, & couché deux fois au levant, en
    recommençant son cours, étaient sans doute bien au-dessous de l'Auteur
    de l'Almanach de Liege. La Religion de ces Prêtres qui gouvernaient
    l'Etat, n'était pas comparable à celle des Peuples les plus sauvages de
    l'Amérique: on sait qu'ils adoraient des crocodiles, des singes, des
    chats, des oignons; & il n'y a peut-être aujourd'hui dans toute la terre
    que le culte du grand Lama qui soit aussi absurde.

Leurs Arts ne valent guères mieux que leur Religion; il n'y a pas une
    seule ancienne statue Egyptienne qui soit supportable, & tout ce qu'ils
    ont eu de bon a été fait dans Alexandrie sous les Ptolomées & sous les
    Césars, par des Artistes de Grece: ils ont eu besoin d'un Grec pour
    apprendre la Géométrie.

L'illustre Bossuet s'extasie sur le mérite Egyptien, dans son
    Discours sur l'Histoire universelle, adressé au fils de Louis XIV.
    Il peut éblouir un jeune Prince, mais il contente bien peu les Savants;
    c'est une très-éloquente déclamation, mais un Historien doit être plus
    Philosophe qu'Orateur. Au reste, on ne donne cette réflexion sur les
    Egyptiens que comme une conjecture: quel autre nom peut-on donner à tout
    ce qu'on dit de l'Antiquité?

[20] On ne révoque point en doute la mort de St. Ignace; mais
    qu'on lise la Relation de son martyre, un homme de bon sens ne
    sentira-t-il pas quelques doutes s'élever dans son esprit? L'Auteur
    inconnu de cette Relation dit, que Trajan crut qu'il manquerait quelque
    chose à sa gloire, s'il ne soumettait à son Empire le Dieu des
    Chrétiens. Quelle idée! Trajan était-il un homme qui voulût triompher
    des Dieux? Lorsqu'Ignace parut devant l'Empereur, ce Prince lui dit:
    Qui es-tu, esprit impur? Il n'est guères vraisemblable qu'un Empereur
    ait parlé à un prisonnier, & qu'il l'ait condamné lui-même; ce n'est pas
    ainsi que les Souverains en usent. Si Trajan fit venir Ignace devant
    lui, il ne lui demanda pas: Qui es-tu? il le savait bien. Ce mot,
    esprit impur, a-t-il pu être prononcé par un homme comme Trajan? Ne
    voit-on pas que c'est une expression d'exorciste, qu'un Chrétien met
    dans la bouche d'un Empereur? Est-ce là, bon Dieu! le style de Trajan?

Peut-on imaginer qu'Ignace lui ait répondu qu'il se nommait
    Théophore, parce qu'il portait Jesus dans son cœur, & que Trajan
    eût disserté avec lui sur Jesus-Christ? On fait dire à Trajan, à la
    fin de la conversation: Nous ordonnons qu'Ignace, qui se glorifie de
    porter en lui le Crucifié, sera mis aux fers, &c. Un Sophiste, ennemi
    des Chrétiens, pouvait appeller Jesus-Christ le Crucifié; mais il
    n'est guères probable que dans un Arrêt on se fût servi de ce terme. Le
    supplice de la croix était si usité chez les Romains, qu'on ne pouvait,
    dans le style des Loix, désigner par le Crucifié l'objet du culte des
    Chrétiens, & ce n'est pas ainsi que les Loix & les Empereurs prononcent
    leurs jugements.

On fait ensuite écrire une longue Lettre par St. Ignace aux Chrétiens
    de Rome: Je vous écris, dit-il, tout enchaîné que je suis.
    Certainement, s'il lui fut permis d'écrire aux Chrétiens de Rome, ces
    Chrétiens n'étaient donc pas recherchés; Trajan n'avait donc pas
    dessein de soumettre leur Dieu à son Empire: ou si ces Chrétiens étaient
    sous le fléau de la persécution, Ignace commettait une très grande
    imprudence en leur écrivant; c'était les exposer, les livrer; c'était se
    rendre leur délateur.

Il semble que ceux qui ont rédigé ces actes, devaient avoir plus d'égard
    aux vraisemblances & aux convenances. Le martyre de St. Polycarpe fait
    naître encore plus de doutes. Il est dit qu'une voix cria du haut du
    Ciel, Courage, Polycarpe! que les Chrétiens l'entendirent, mais que
    les autres n'entendirent rien: il est dit que quand on eut lié
    Polycarpe au poteau, & que le bûcher fut en flammes, ces flammes
    s'écarterent de lui, & formerent un arc au-dessus de sa tête; qu'il en
    sortit une colombe; que le Saint, respecté par le feu, exhala une odeur
    d'aromates qui embauma toute l'assemblée: mais que celui dont le feu
    n'osait approcher, ne put résister au tranchant du glaive. Il faut
    avouer qu'on doit pardonner à ceux qui trouvent dans ces Histoires plus
    de piété que de vérité.

[21] Voyez l'excellente Lettre de Loke sur la Tolérance.

[22] Le Jésuite Busembaum, commenté par le Jésuite La
    Croix, dit, qu'il est permis de tuer un Prince excommunié par le Pape,
    dans quelque Pays qu'on trouve ce Prince, parce que l'Univers appartient
    au Pape, & que celui qui accepte cette commission fait une œuvre
    très-charitable. C'est cette proposition inventée dans les petites
    maisons de l'Enfer, qui a le plus soulevé toute la France contre les
    Jésuites. On leur a reproché alors plus que jamais ce dogme si souvent
    enseigné par eux & si souvent désavoué. Ils ont cru se justifier en
    montrant à peu près les mêmes décisions dans St. Thomas & dans
    plusieurs Jacobins.[A] En effet, St. Thomas d'Aquin, Docteur
    Angélique, interprete de la volonté divine, ce sont ses titres, avance
    qu'un Prince apostat perd son droit à la Couronne, & qu'on ne doit plus
    lui obéir:[B] que l'Eglise peut le punir de mort: qu'on n'a toléré
    l'Empereur Julien que parce qu'on n'était pas le plus fort:[C] que de
    droit on doit tuer tout Hérétique:[D] que ceux qui délivrent le Peuple
    d'un Prince qui gouverne tyranniquement, sont très-louables, &c. &c. On
    respecte fort l'Ange de l'Ecole; mais si dans les temps de Jacques
    Clément, son confrere, & du Feuillant Ravaillac, il était venu
    soutenir en France de telles propositions, comment aurait-on traité
    l'Ange de l'Ecole?

[A] Voyez, si vous pouvez, la Lettre d'un homme du monde à un
    Théologien sur St. Thomas; c'est une brochure de Jésuite, de 1762.

[B] Liv. II, part. 2, question 12.

[C] Liv. II, part. 2, question 12.

[D] Ibid. question 11 & 12.

Il faut avouer que Jean Gerson, Chancelier de l'Université, alla
    encore plus loin que St. Thomas, & le Cordelier Jean Petit,
    infiniment plus loin que Gerson. Plusieurs Cordeliers soutinrent les
    horribles Theses de Jean Petit. Il faut avouer que cette doctrine
    diabolique du Régicide vient uniquement de la folle idée où ont été
    long-temps presque tous les Moines, que le Pape est un Dieu en terre,
    qui peut disposer à son gré du Trône & de la vie des Rois. Nous avons
    été en cela fort au-dessous de ces Tartares qui croyent le grand Lama
    immortel; il leur distribue sa chaise percée, ils font sécher ces
    reliques, les enchassent, & les baisent dévotement. Pour moi, j'avoue
    que j'aimerois mieux, pour le bien de la paix, porter à mon cou de
    telles reliques, que de croire que le Pape ait le moindre droit sur le
    temporel des Rois, ni même sur le mien, en quelque cas que ce puisse
    être.

[23] Dans l'idée que nous avons de faire sur cet Ouvrage
    quelques Notes utiles, nous remarquerons ici, qu'il est dit que Dieu fit
    une alliance avec Noé, & avec tous les animaux; & cependant il permet
    à Noé de manger de tout ce qui a vie & mouvement; il excepte
    seulement le sang, dont il ne permet pas qu'on se nourrisse. Dieu
    ajoute, qu'il tirera vengeance de tous les animaux qui auront répandu
    le sang de l'homme.

On peut inférer de ces passages & de plusieurs autres ce que toute
    l'antiquité a toujours pensé jusqu'à nos jours, & ce que tous les hommes
    sensés pensent, que les animaux ont quelques connaissances. Dieu ne fait
    point un pacte avec les arbres & avec les pierres, qui n'ont point de
    sentiment; mais il en fait un avec les animaux, qu'il a daigné douer
    d'un sentiment souvent plus exquis que le nôtre, & de quelques idées
    nécessairement attachées à ce sentiment. C'est pourquoi il ne veut pas
    qu'on ait la barbarie de se nourrir de leur sang, parce qu'en effet le
    sang est la source de la vie, & par conséquent du sentiment. Privez un
    animal de tout son sang, tous ses organes restent sans action. C'est
    donc avec très-grande raison que l'Ecriture dit en cent endroits que
    l'ame, c'est-à-dire, ce qu'on appellait l'ame sensitive, est dans le
    sang; & cette idée si naturelle a été celle de tous les Peuples.

C'est sur cette idée qu'est fondée la commisération que nous devons
    avoir pour les animaux. Des sept Préceptes des Noachides, admis chez
    les Juifs, il y en a un qui défend de manger le membre d'un animal en
    vie. Ce précepte prouve que les hommes avaient eu la cruauté de mutiler
    les animaux pour manger leurs membres coupés, & qu'ils les laissaient
    vivre, pour se nourrir successivement des parties de leur corps. Cette
    coutume subsista en effet chez quelques Peuples barbares, comme on le
    voit par les sacrifices de l'Isle de Chio, à Bacchus Omadios, le
    mangeur de chair crue. Dieu, en permettant que les animaux nous servent
    de pâture, recommande donc quelque humanité envers eux. Il faut convenir
    qu'il y a de la barbarie à les faire souffrir, & il n'y a certainement
    que l'usage qui puisse diminuer en nous l'horreur naturelle d'égorger un
    animal que nous avons nourri de nos mains. Il y a toujours eu des
    Peuples qui s'en sont fait un grand scrupule: ce scrupule dure encore
    dans la presqu'Isle de l'Inde; toute la secte de Pithagore, en Italie
    & en Grece, s'abstint constamment de manger de la chair. Porphire,
    dans son Livre de l'abstinence, reproche à son Disciple de n'avoir
    quitté sa secte que pour se livrer à son appétit barbare.

Il faut, ce me semble, avoir renoncé à la lumiere naturelle, pour oser
    avancer que les bêtes ne sont que des machines. Il y a une contradiction
    manifeste à convenir que Dieu a donné aux bêtes tous les organes du
    sentiment, & à soutenir qu'il ne leur a point donné de sentiment.

Il me paraît encore qu'il faut n'avoir jamais observé les animaux, pour
    ne pas distinguer chez eux les différentes voix du besoin, de la
    souffrance, de la joye, de la crainte, de l'amour, de la colere, & de
    toutes leurs affections; il serait bien étrange qu'elles exprimassent si
    bien ce qu'elles ne sentiraient pas.

Cette remarque peut fournir beaucoup de réflexions aux esprits exercés,
    sur le pouvoir & la bonté du Créateur, qui daigne accorder la vie, le
    sentiment, les idées, la mémoire aux êtres que lui-même a organisés de
    sa main toute-puissante. Nous ne savons ni comment ces organes se sont
    formés, ni comment ils se développent, ni comment on reçoit la vie, ni
    par quelles Loix les sentiments, les idées, la mémoire, la volonté sont
    attachés à cette vie: & dans cette profonde & éternelle ignorance,
    inhérente à notre nature, nous disputons sans cesse, nous nous
    persécutons les uns les autres, comme les taureaux qui se battent avec
    leurs cornes, sans savoir pourquoi & comment ils ont des cornes.

[24] Plusieurs Ecrivains concluent témérairement de ce passage,
    que le chapitre concernant le Veau d'or (qui n'est autre chose que le
    Dieu Apis) a été ajouté aux livres de Moïse, ainsi que plusieurs
    autres Chapitres.

Aben-Ezra fut le premier qui crut prouver que le Pentateuque avait été
    rédigé du temps des Rois. Volaston, Colins, Tindale, Shaftsburi,
    Bolingbroke, & beaucoup d'autres ont allégué que l'art de graver ses
    pensées sur la pierre polie, sur la brique, sur le plomb, ou sur le
    bois, était la seule maniere d'écrire: ils disent que, du temps de
    Moïse, les Chaldéens & les Egyptiens n'écrivaient pas autrement, qu'on
    ne pouvait alors graver que d'une maniere très-abrégée, & en
    hiéroglyfes, la substance des choses qu'on voulait transmettre à la
    postérité, & non pas des histoires détaillées; qu'il n'était pas
    possible de graver de gros livres dans un désert où l'on changeait si
    souvent de demeure, où l'on n'avait personne qui pût ni fournir des
    vêtements, ni les tailler, ni même raccommoder les sandales, & où Dieu
    fut obligé de faire un miracle de quarante années pour conserver les
    vêtements & les chaussures de son Peuple. Ils disent qu'il n'est pas
    vraisemblable qu'on eût tant de Graveurs de caracteres, lorsqu'on
    manquait des Arts les plus nécessaires, & qu'on ne pouvait même faire du
    pain: & si on leur dit que les colonnes du Tabernacle étaient d'airain,
    & les chapiteaux d'argent massif, ils répondent que l'ordre a pu en être
    donné dans le Désert, mais qu'il ne fut exécuté que dans des temps plus
    heureux.

Ils ne peuvent concevoir que ce Peuple pauvre ait demandé un veau d'or
    massif pour l'adorer au pied de la montagne même où Dieu parlait à
    Moïse, au milieu des foudres & des éclairs que ce Peuple voyait, & au
    son de la trompette céleste qu'il entendait. Ils s'étonnent que la
    veille du jour même où Moïse descendit de la montagne, tout ce Peuple
    se soit adressé au frere de Moïse pour avoir un veau d'or massif.
    Comment Aaron le jetta-t-il en fonte en un seul jour? Comment ensuite
    Moïse le réduisit-il en poudre? Ils disent qu'il est impossible à tout
    Artiste de faire en moins de trois mois une statue d'or, & que pour la
    réduire en poudre qu'on puisse avaler, l'art de la chymie la plus
    savante ne suffit pas; ainsi, la prévarication d'Aaron, & l'opération
    de Moïse auraient été deux miracles.

L'humanité, la bonté de cœur qui les trompe, les empêche de croire
    que Moïse ait fait égorger vingt-trois mille personnes pour expier ce
    péché: ils n'imaginent pas que vingt-trois mille hommes se soient ainsi
    laissés massacrer par des Lévites, à moins d'un troisieme miracle.
    Enfin, ils trouvent étrange qu'Aaron, le plus coupable de tous, ait
    été récompensé du crime dont les autres étaient si horriblement punis, &
    qu'il ait été fait grand Prêtre, tandis que les cadavres de vingt-trois
    mille de ses freres sanglants, étaient entassés au pied de l'Autel où il
    allait sacrifier.

Ils font les mêmes difficultés sur les vingt-quatre mille Israélites
    massacrés par l'ordre de Moïse, pour expier la faute d'un seul qu'on
    avait surpris avec une fille Moabite. On voit tant de Rois Juifs, &
    sur-tout Salomon, épouser impunément des étrangeres, que ces critiques
    ne peuvent admettre que l'alliance d'une Moabite ait été un si grand
    crime: Ruth était Moabite, quoique sa famille fût originaire de
    Béthléem; la sainte Ecriture l'appelle toujours Ruth la Moabite:
    cependant elle alla se mettre dans le lit de Booz par le conseil de sa
    mere, elle en reçut six boisseaux d'orge, l'épousa ensuite, & fut
    l'aïeule de David. Raab était non-seulement étrangere, mais une
    femme publique; la Vulgate ne lui donne d'autre titre que celui de
    meretrix; elle épousa Salomon, Prince de Juda; & c'est encore de ce
    Salomon que David descend. On regarde même Raab comme la figure de
    l'Eglise Chrétienne; c'est le sentiment de plusieurs Peres, & sur-tout
    d'Origene dans sa 7e. homélie sur Josué.

Bethzabé, femme d'Urie, de laquelle David eut Salomon, était
    Ethéenne. Si vous remontez plus haut, le Patriarche Juda, épousa une
    femme Cananéenne; ses enfants eurent pour femme Thamar, de la race
    d'Aram: cette femme, avec laquelle Juda commit, sans le savoir, un
    inceste, n'était pas de la race d'Israël.

Ainsi notre Seigneur Jesus-Christ daigna s'incarner chez les Juifs dans
    une famille dont cinq étrangers étaient la tige, pour faire voir que les
    Nations étrangeres auraient part à son héritage.

Le Rabin Aben-Ezra fut, comme on l'a dit, le premier qui osa prétendre
    que le Pentateuque avait été rédigé long-temps après Moïse: il se
    fonde sur plusieurs passages. «Les Cananéens étaient alors dans ce Pays.
    La montagne de Moria, appellée la montagne de Dieu. Le lit de Og, Roi
    de Bazan, se voit encore en Rabath, & il appella tout ce Pays de
    Bazan, les Villages de Jaïr, jusqu'aujourd'hui. Il ne s'est jamais vu de
    Prophete en Israël comme Moïse. Ce sont ici les Rois qui ont régné en
    Edom avant qu'aucun Roi régnât sur Israël.» Il prétend que ces passages,
    où il est parlé des choses arrivées après Moïse, ne peuvent être de
    Moïse. On répond à ces objections, que ces passages sont des Notes
    ajoutées long-temps après par les Copistes.

Newton, de qui d'ailleurs on ne doit prononcer le nom qu'avec respect,
    mais qui a pu se tromper, puisqu'il était homme, attribue dans son
    Introduction à ses Commentaires sur Daniel & sur St. Jean, les
    Livres de Moïse, de Josué & des Juges, à des Auteurs sacrés
    très-postérieurs; il se fonde sur le chap. 36 de la Genese, sur quatre
    chapitres des Juges, 17. 18. 19. 21; sur Samuel, chap. 8; sur les
    Chroniques, chap. 2; sur le Livre de Ruth, chap. 4. En effet, si dans
    le chap. 36 de la Genese il est parlé des Rois, s'il en est fait mention
    dans les Livres des juges, si dans le Livre de Ruth il est parlé de
    David, il semble que tous ces Livres ayent été rédigés du temps des
    Rois. C'est aussi le sentiment de quelques Théologiens, à la tête
    desquels est le fameux Le Clerc. Mais cette opinion n'a qu'un petit
    nombre de Sectateurs, dont la curiosité fonde ces abymes. Cette
    curiosité, sans doute, n'est pas au rang des devoirs de l'homme. Lorsque
    les savants & les ignorants, les Princes & les Bergers, paraîtront après
    cette courte vie devant le Maître de l'éternité: chacun de nous alors,
    voudra avoir été juste, humain, compatissant, généreux: nul ne se
    vantera d'avoir su précisément en quelle année le Pentateuque fut écrit,
    & d'avoir démêlé le Texte des Notes qui étaient en usage chez les
    Scribes. Dieu ne nous demandera pas si nous avons pris parti pour les
    Massoretes contre le Talmud, si nous n'avons jamais pris un caph pour
    un beth, un yod pour un vaü, un daleth pour un res: certes il
    nous jugera sur nos actions, & non sur l'intelligence de la Langue
    Hébraïque. Nous nous en tenons fermement à la décision de l'Eglise,
    selon le devoir raisonnable d'un fidele.

Finissons cette Note par un passage important du Lévitique,  Levit. Chap. 17.Livre
    composé après l'adoration du Veau d'or. Il ordonne aux Juifs de ne plus
    adorer les velus, les boucs avec lesquels même ils ont commis des
    abominations infames. On ne sait si cet étrange culte venait d'Egypte,
    Patrie de la superstition & du sortilege; mais on croit que la coutume
    de nos prétendus Sorciers d'aller au Sabath, d'y adorer un bouc, & de
    s'abandonner avec lui à des turpitudes inconcevables, dont l'idée fait
    horreur, est venue des anciens Juifs: en effet, ce furent eux qui
    enseignerent dans une partie de l'Europe la sorcellerie. Quel Peuple!
    Une si étrange infamie semblait mériter un châtiment pareil à celui que
    le veau d'or leur attira, & pourtant le Législateur se contente de leur
    faire une simple défense. On ne rapporte ici ce fait que pour faire
    connaître la Nation Juive: il faut que la bestialité ait été commune
    chez elle, Lévit. Chap. 18 v. 23.puisqu'elle est la seule Nation connue chez qui les Loix
    ayent été forcées de prohiber un crime qui n'a été soupçonné ailleurs
    par aucun Législateur.

Il est à croire que dans les fatigues & dans la pénurie que les Juifs
    avaient essuyées dans les Déserts de Pharan, d'Oreb, & de Cadés-barné,
    l'espece féminine, plus faible que l'autre, avait succombé. Il faut bien
    qu'en effet les Juifs manquassent de filles, puisqu'il leur est toujours
    ordonné, quand ils s'emparent d'un Bourg ou d'un Village, soit à gauche,
    soit à droite du Lac Asphaltide, de tuer tout, excepté les filles
    nubiles.

Les Arabes qui habitent encore une partie de ces Déserts, stipulent
    toujours dans les Traités qu'ils font avec les caravanes, qu'on leur
    donnera des filles nubiles. Il est vraisemblable que les jeunes gens
    dans ces Pays affreux pousserent la dépravation de la Nature humaine,
    jusqu'à s'accoupler avec des chevres, comme on le dit de quelques
    Bergers de la Calabre.

Il reste maintenant à savoir si ces accouplements avaient produit des
    monstres, & s'il y a quelque fondement aux anciens Contes des Satyres,
    des Faunes, des Centaures & des Minotaures: l'Histoire le dit; la
    Physique ne nous a pas encore éclairés sur cet article monstrueux.

[25] Madian n'était point compris dans la Terre promise: c'est
    un petit canton de l'Idumée, dans l'Arabie pétrée; il commence vers le
    Septentrion, au Torrent d'Arnon, & finit au Torrent de Zared, au milieu
    des rochers, & sur le rivage oriental du Lac Asphaltide. Ce Pays est
    habité aujourd'hui par une petite horde d'Arabes: il peut avoir huit
    lieues ou environ de long, & un peu moins en largeur.

[26] Il est certain par le Texte, que Jephté immola sa fille.
    Dieu n'approuva pas ces dévouements, dit Don Calmet, dans sa
    Dissertation sur le Vœu de Jephté; mais lorsqu'on les a faits, il
    veut qu'on les exécute, ne fût-ce que pour punir ceux qui les faisaient,
    ou pour réprimer la légéreté qu'on aurait eue à les faire, si on n'en
    avait pas craint l'exécution. St. Augustin, & presque tous les Peres,
    condamnent l'action de Jephté: il est vrai que l'Ecriture dit, qu'il
    fut rempli de l'esprit de Dieu; & St. Paul, dans son Epître aux
    Hébreux, chap. 11, fait l'éloge de Jephté; il le place avec Samuel &
    David.

St. Jérôme, dans son Epître à Julien, dit, Jephté immola sa fille
    au Seigneur, & c'est pour cela que l'Apôtre le compte parmi les Saints.
    Voilà de part & d'autre des jugements sur lesquels il ne nous est pas
    permis de porter le nôtre; on doit craindre même d'avoir un avis.

[27] On peut regarder la mort du Roi Agag comme un vrai sacrifice. Saül
    avait fait ce Roi des Amalécites prisonnier de guerre, & l'avait reçu à
    composition; mais le Prêtre Samuel lui avait ordonné de ne rien
    épargner, il lui avait dit en propres mots.  Liv. I. des Rois, Chapitre 15.Tuez tout, depuis l'homme
    jusqu'à la femme, jusqu'aux petits enfants, & ceux qui sont encore à la
    mammelle.

Samuel coupa le Roi Agag en morceaux, devant le Seigneur, à Galgal.

«Le zele dont ce Prophete était animé, dit Don Calmet, lui mit l'épée
    en main dans cette occasion pour venger la gloire du Seigneur, & pour
    confondre Saül.

On voit dans cette fatale aventure un dévouement, un Prêtre, une
    victime; c'était donc un sacrifice.

Tous les Peuples dont nous avons l'histoire, ont sacrifié des hommes à
    la Divinité, excepté les Chinois. Plutarque rapporte que les Romains
    mêmes en immolerent du temps de la République.

On voit dans les Commentaires de César, que les Germains allaient
    immoler les ôtages qu'il leur avait donnés, lorsqu'il délivra ces ôtages
    par sa victoire.

J'ai remarqué ailleurs que cette violation du Droit des gens envers les
    ôtages de César, & ces victimes humaines immolées, pour comble
    d'horreur, par la main des femmes, dément un peu le panégyrique que
    Tacite fait des Germains dans son Traité De moribus Germanorum. Il
    paraît que dans ce Traité Tacite songe plus à faire la satyre des
    Romains, que l'éloge des Germains, qu'il ne connaissait pas.

Disons ici en passant que Tacite aimait encore mieux la satyre que la
    vérité. Il veut rendre tout odieux, jusqu'aux actions indifférentes; &
    sa malignité nous plaît presque autant que son style, parce que nous
    aimons la médisance & l'esprit.

Revenons aux victimes humaines. Nos Peres en immolaient aussi-bien que
    les Germains; c'est le dernier degré de la stupidité de notre nature
    abandonnée à elle-même, & c'est un des fruits de la faiblesse de notre
    jugement. Nous dîmes: Il faut offrir à Dieu ce qu'on a de plus précieux
    & de plus beau; nous n'avons rien de plus précieux que nos enfants; il
    faut donc choisir les plus beaux & les plus jeunes pour les sacrifier à
    la Divinité.

Philon dit que dans la Terre de Canaan on immolait quelquefois ses
    enfants, avant que Dieu eût ordonné à Abraham de lui sacrifier son
    fils unique Isaac pour éprouver sa foi.

Sanchoniaton, cité par Eusebe, rapporte que les Phéniciens
    sacrifiaient dans les grands dangers le plus cher de leurs enfants, &
    qu'Ilus immola son fils Jehud à peu près dans le temps que Dieu mit
    la foi d'Abraham à l'épreuve. Il est difficile de percer dans les
    ténebres de cette antiquité; mais il n'est que trop vrai que ces
    horribles sacrifices ont été presque par-tout en usage; les Peuples ne
    s'en sont défaits qu'à mesure qu'ils se sont policés. La politesse amene
    l'humanité.

[28] Ceux qui sont peu au fait des usages de l'antiquité, & qui
    ne jugent que d'après ce qu'ils voyent autour d'eux, peuvent être
    étonnés de ces singularités; mais il faut songer qu'alors, dans
    l'Egypte, & dans une grande partie de l'Asie, la plupart des choses
    s'exprimaient par des figures, des hiéroglyphes, des signes, des types.

Les Prophetes, qui s'appellaient les Voyants chez les Egyptiens & chez
    les Juifs, non-seulement s'exprimaient en allégories, mais ils
    figuraient par des signes les événements qu'ils annonçaient. Ainsi
    Isaïe, Isaïe, Chapitre 8.le premier des quatre grands Prophetes Juifs, prend un rouleau,
    & y écrit: Shas bas, butinez, vîte; puis il s'approche de la
    Prophétesse, elle conçoit, & met au monde un fils, qu'il appelle
    Maher-Salal-Has-bas: c'est une figure des maux que les Peuples
    d'Egypte & d'Assyrie feront aux Juifs.

Ce Prophete dit: Avant que l'enfant soit en âge de manger du beurre &
    du miel, & qu'il sache réprouver le mauvais & choisir le bon, la terre
    détestée par vous sera délivrée des deux Rois: le Seigneur sifflera aux
    mouches d'Egypte & aux abeilles d'Assur: le Seigneur prendra un rasoir
    de louage, & en rasera toute la barbe & les poils des pieds du Roi
    d'Assur.

Cette prophétie des abeilles, de la barbe & du poil des pieds rasé, ne
    peut être entendue que par ceux qui savent que c'était la coutume
    d'appeller les essaims au son du flageolet ou de quelqu'autre instrument
    champêtre; que le plus grand affront qu'on pût faire à un homme, était
    de lui couper la barbe; qu'on appellait le poil des pieds, le poil du
    pubis; que l'on ne rasait ce poil que dans des maladies immondes, comme
    celle de la lepre. Toutes ces figures, si étrangeres à notre style, ne
    signifient autre chose, sinon que le Seigneur, dans quelques années,
    délivrera son Peuple d'oppression.

Le même Isaïe Isaïe, Chapitre 20marche tout nud, pour marquer que le Roi d'Assyrie
    emmenera d'Egypte & d'Ethiopie une foule de captifs qui n'auront pas de
    quoi couvrir leur nudité.

Ezéchiel mange le volume de parchemin Ezéch. Chap. 4 & suiv.qui lui est présenté: ensuite il
    couvre son pain d'excréments, & demeure couché sur son côté gauche trois
    cents quatre-vingt-dix jours, & sur le côté droit quarante jours, pour
    faire entendre que les Juifs manqueront de pain, & pour signifier les
    années que devait durer la captivité. Il se charge de chaînes, qui
    figurent celles du Peuple; il coupe ses cheveux & sa barbe, & les
    partage en trois parties: le premier tiers désigne ceux qui doivent
    périr dans la Ville; le second, ceux qui seront mis à mort autour des
    murailles; le troisieme, ceux qui doivent être emmenés à Babylone.

Le Prophete Ozée Ozée, Chap. 3.s'unit à une femme adultere, qu'il achete quinze
    pieces d'argent & un chomer & demi d'orge: Vous m'attendrez, lui
    dit-il, plusieurs jours, & pendant ce temps nul homme n'approchera de
    vous; c'est l'état où les enfants d'Israël seront long-temps sans Rois,
    sans Princes, sans Sacrifices, sans Autel & sans Ephod. En un mot, les
    Nabi, les Voyants, les Prophetes, ne prédisent presque jamais sans
    figurer par un signe la chose prédite.

Jérémie ne fait donc que se conformer à l'usage, en se liant de
    cordes, & en se mettant des colliers & des jougs sur le dos, pour
    signifier l'esclavage de ceux auxquels il envoye ces types. Si on veut y
    prendre garde, ces temps-là sont comme ceux d'un ancien monde, qui
    differe en tout du nouveau; la vie civile, les Loix, la maniere de faire
    la guerre, les cérémonies de la Religion, tout est absolument différent.
    Il n'y a même qu'à ouvrir Homere & le premier Livre d'Hérodote, pour
    se convaincre que nous n'avons aucune ressemblance avec les Peuples de
    la haute antiquité, & que nous devons nous défier de notre jugement
    quand nous cherchons à comparer leurs mœurs avec les nôtres.

La nature même n'était pas ce qu'elle est aujourd'hui. Les Magiciens
    avaient sur elle un pouvoir qu'ils n'ont plus: ils enchantaient les
    serpents, ils évoquaient les morts, &c. Dieu envoyait des songes, & des
    hommes les expliquaient. Le don de prophétie était commun. On voyait des
    métamorphoses telles que celles de Nabuchodonosor changé en bœuf,
    de la femme de Loth en statue de sel, de cinq Villes en un lac
    bitumineux.

Il y avait des especes d'hommes qui n'existent plus. La race des géants
    Rephaïm, Emim, Néphilim, Enacim a disparu. St. Augustin, au
    Livre V de la Cité de Dieu, dit avoir vu la dent d'un ancien Géant,
    grosse comme cent de nos molaires. Ezéchiel parle des pigmées
    Gamadim, hauts d'une coudée, qui combattaient au siege de Tyr: & en
    presque tout cela les Auteurs sacrés sont d'accord avec les profanes.
    Les maladies & les remedes n'étaient point les mêmes que de nos jours:
    les possédés étaient guéris avec la racine nommée Barad enchassée dans
    un anneau qu'on leur mettait sous le nez.

Enfin tout cet ancien monde était si différent du nôtre, qu'on ne peut
    en tirer aujourd'hui aucune regle de conduite; & si, dans cette
    antiquité reculée, les hommes s'étaient persécutés & opprimés tour à
    tour au sujet de leur culte, on ne devrait pas imiter cette cruauté sous
    la Loi de grace.

[29] Il n'y a qu'un seul passage dans les Loix de Moïse, d'où
    l'on pût conclurre qu'il était instruit de l'opinion régnante chez les
    Egyptiens, que l'ame ne meurt point avec le corps: ce passage est
    très-important; c'est dans le chap. 18 du Deutéronome: Ne consultez
    point les Devins qui prédisent par l'inspection des nuées, qui
    enchantent les serpents, qui consultent l'esprit de Python, les Voyants,
    les Connoißeurs qui interrogent les Morts, & leur demandent la vérité.

Il paraît, par ce passage, que si l'on évoquait les ames des morts, ce
    sortilege prétendu supposait la permanence des ames. Il se peut aussi
    que les Magiciens dont parle Moïse, n'étant que des trompeurs
    grossiers, n'eussent pas une idée distincte du sortilege qu'ils
    croyaient opérer. Ils faisaient accroire qu'ils forçaient des morts à
    parler, qu'ils les remettaient par leur magie dans l'état où ces corps
    avaient été de leur vivant; sans examiner seulement si l'on pouvait
    inférer ou non de leurs opérations ridicules le dogme de l'immortalité
    de l'ame. Les Sorciers n'ont jamais été Philosophes; ils ont été
    toujours des jongleurs stupides, qui jouaient devant des imbécilles.

On peut remarquer encore qu'il est bien étrange que le mot de Python
    se trouve dans le Deutéronome, long-temps avant que ce mot Grec pût être
    connu des Hébreux: aussi le terme Python n'est point dans l'Hébreu,
    dont nous n'avons aucune traduction exacte.

Cette Langue a des difficultés insurmontables: c'est un mélange de
    Phénicien, d'Egyptien, de Syrien & d'Arabe; & cet ancien mélange est
    très-altéré aujourd'hui. L'Hébreu n'eut jamais que deux modes aux
    verbes, le présent & le futur: il faut deviner les autres modes par le
    sens. Les voyelles différentes étaient souvent exprimées par les mêmes
    caracteres, ou plutôt ils n'exprimaient pas les voyelles; & les
    inventeurs des points n'ont fait qu'augmenter la difficulté. Chaque
    adverbe a vingt significations différentes. Le même mot est pris en des
    sens contraires. Ajoutez à cet embarras la sécheresse & la pauvreté du
    langage: les Juifs, privés des Arts, ne pouvaient exprimer ce qu'ils
    ignoraient. En un mot l'Hébreu est au Grec, ce que le langage d'un
    Paysan est à celui d'un Académicien.

[30] Le sentiment d'Ezéchiel prévalut enfin dans la
    Synagogue; mais il y eut toujours des Juifs qui, en croyant aux peines
    éternelles, croyaient aussi que Dieu poursuivait sur les enfants les
    iniquités des peres. Aujourd'hui ils sont punis par-delà la cinquantieme
    génération, & ont encore les peines éternelles à craindre. On demande
    comment les descendants des Juifs, qui n'étaient pas complices de la
    mort de Jesus-Christ, ceux qui étant dans Jérusalem n'y eurent aucune
    part, & ceux qui étaient répandus sur le reste de la terre, peuvent être
    temporellement punis dans leurs enfants, aussi innocents que leurs
    peres? Cette punition temporelle, ou plutôt, cette maniere d'exister
    différente des autres Peuples, & de faire le commerce sans avoir de
    Patrie, peut n'être point regardée comme un châtiment en comparaison des
    peines éternelles qu'ils s'attirent par leur incrédulité, & qu'ils
    peuvent éviter par une conversion sincere.

[31] Ceux qui ont voulu trouver dans le Pentateuque la doctrine
    de l'Enfer & du Paradis, tels que nous les concevons, se sont
    étrangement abusés: leur erreur n'est fondée que sur une vaine dispute
    de mots; la Vulgate ayant traduit le mot Hébreu Sceol, la fosse, par
    Infernum, & le mot Latin Infernum ayant été traduit en Français par
    Enfer, on s'est servi de cette équivoque pour faire croire que les
    Anciens Hébreux avaient la notion de l'Ades & du Tartare des Grecs,
    que les autres Nations avaient connus auparavant sous d'autres noms.

Il est rapporté au Chapitre 16 des Nombres, que la terre ouvrit sa
    bouche sous les tentes de Coré, de Dathan & d'Abiron, qu'elle les
    dévora avec leurs tentes & leur substance, & qu'ils furent précipités
    vivants dans la sépulture, dans le souterrein; il n'est certainement
    question dans cet endroit, ni des ames de ces trois Hébreux, ni des
    tourments de l'Enfer, ni d'une punition éternelle.

Il est étrange que dans le Dictionnaire Encyclopédique, au mot Enfer,
    on dise que les anciens Hébreux en ont reconnu la réalité; si cela
    était, ce serait une contradiction insoutenable dans le Pentateuque.
    Comment se pourrait-il faire que Moïse eût parlé dans un passage isolé
    & unique, des peines après la mort, & qu'il n'en eût point parlé dans
    ses Loix? On cite le 32e Chapitre du Deutéronome, mais on le tronque;
    le voici entier: Ils m'ont provoqué en celui qui n'était pas Dieu, &
    ils m'ont irrité dans leur vanité; & moi je les provoquerai dans celui
    qui n'est pas Peuple, & je les irriterai dans la Nation insensée. Et il
    s'est allumé un feu dans ma fureur, & il brûlera jusqu'au fond de la
    terre; il dévorera la terre jusqu'à son germe, & il brulera les
    fondements des montagnes, & j'assemblerai sur eux les maux, & je
    remplirai mes fleches sur eux; ils seront consumés par la faim, les
    oiseaux les dévoreront par des morsures ameres; je lâcherai sur eux les
    dents des bêtes qui se traînent avec fureur sur la terre, & des
    serpents.

Y a-t-il le moindre rapport entre ces expressions & l'idée des punitions
    infernales, telles que nous les concevons? Il semble plutôt que ces
    paroles n'ayent été rapportées que pour faire voir évidemment que notre
    Enfer était ignoré des anciens Juifs.

L'Auteur de cet Article cite encore le passage de Job, au Chap. 24.
    L'œil de l'adultere observe l'obscurité; disant, l'œil ne me
    verra point, & il couvrira son visage; il perce les maisons dans les
    ténebres comme il l'avait dit dans le jour, & ils ont ignoré la lumiere;
    si l'aurore apparaît subitement, ils la croyent l'ombre de la mort, &
    ainsi ils marchent dans les ténebres comme dans la lumiere: il est léger
    sur la surface de l'eau; que sa part soit maudite sur la terre, qu'il ne
    marche point par la voye de la vigne, qu'il passe des eaux de neige à
    une trop grande chaleur: & ils ont péché le tombeau, ou bien, le
    tombeau a dissipé ceux qui pechent, ou bien, (selon les Septante) leur
    péché a été rappellé en mémoire.

Je cite les passages entiers, & littéralement, sans quoi il est toujours
    impossible de s'en former une idée vraie.

Y a-t-il là, je vous prie, le moindre mot, dont on puisse conclure que
    Moïse avait enseigné aux Juifs la doctrine claire & simple des peines
    & des récompenses après la mort?

Le Livre de Job n'a nul rapport avec les Loix de Moïse. De plus, il
    est très-vraisemblable que Job n'était point Juif; c'est l'opinion de
    St. Jérôme dans ses questions hébraïques sur la Genese. Le mot
    Sathan, qui est dans Job, n'était point connu des Juifs, & vous ne
    le trouvez jamais dans le Pentateuque. Les Juifs n'apprirent ce nom que
    dans la Chaldée, ainsi que les noms de Gabriel & de Raphael,
    inconnus avant leur esclavage à Babylone. Job est donc cité ici
    très-mal à propos.

On rapporte encore le Chapitre dernier d'Isaïe: Et de mois en mois, &
    de Sabath en Sabath, toute chair viendra m'adorer, dit le Seigneur; &
    ils sortiront, & ils verront à la voirie les cadavres de ceux qui ont
    prévariqué; leur ver ne mourra point, leur feu ne s'éteindra point, &
    ils seront exposés aux yeux de toute chair jusqu'à satiété.

Certainement s'ils sont jettés à la voirie, s'ils sont exposés à la vue
    des passants jusqu'à satiété, s'ils sont mangés des vers, cela ne veut
    pas dire que Moïse enseigna aux Juifs le dogme de l'immortalité de
    l'ame; & ces mots, Le feu ne s'éteindra point, ne signifient pas que
    des cadavres qui sont exposés à la vue du Peuple subissent les peines
    éternelles de l'Enfer.

Comment peut-on citer un passage d'Isaïe pour prouver que les Juifs du
    temps de Moïse avaient reçu le dogme de l'immortalité de l'ame?
    Isaïe prophétisait, selon la computation Hébraïque, l'an du monde
    3380. Moïse vivait vers l'an du monde 2500; il s'est écoulé huit
    siecles entre l'un & l'autre. C'est une insulte au sens commun, ou une
    pure plaisanterie, que d'abuser ainsi de la permission de citer, & de
    prétendre prouver qu'un Auteur a eu une telle opinion, par un passage
    d'un Auteur venu huit cents ans après, & qui n'a point parlé de cette
    opinion. Il est indubitable que l'immortalité de l'ame, les peines & les
    récompenses après la mort, sont annoncées, reconnues, constatées dans le
    Nouveau Testament, & il est indubitable qu'elles ne se trouvent en aucun
    endroit du Pentateuque.

Les Juifs, en croyant depuis l'immortalité de l'ame, ne furent point
    éclairés sur sa spiritualité; ils penserent comme presque toutes les
    autres Nations, que l'ame est quelque chose de délié, d'aérien, une
    substance légere, qui retenait quelque apparence du corps qu'elle avait
    animé; c'est ce qu'on appellait les ombres, les mânes des corps. Cette
    opinion fut celle de plusieurs Peres de l'Eglise. Tertullien, dans son
    Chap. 22. de l'Ame, s'exprime ainsi: Definimus animam Dei flatu
    natam, immortalem, corporalem, effigiatam, substantiâ simplicem; «Nous
    définissons l'ame née du souffle de Dieu, immortelle, corporelle,
    figurée, simple dans sa substance.

St. Irenée dit dans son Livre II, Chap. 34. Incorporales sunt animæ
    quantùm ad comparationem mortalium corporum. «Les ames sont
    incorporelles en comparaison des corps mortels.» Il ajoute, que
    «Jesus-Christ a enseigné que les ames conservent les images du corps;»
    Caracterem corporum in quo adoptantur, &c. On ne voit pas que
    Jesus-Christ ait jamais enseigné cette Doctrine, & il est difficile de
    deviner le sens de St. Irenée.

St. Hilaire est plus formel & plus positif dans son Commentaire sur
    St. Matthieu: il attribue nettement une substance corporelle à l'ame:
    Corpoream natura sua substantiam sortiuntur.

St. Ambroise sur Abraham, Liv. II, Chap. 8, prétend qu'il n'y a rien
    de dégagé de la matiere, si ce n'est la substance de la Ste. Trinité.

On pourrait reprocher à ces hommes respectables d'avoir une mauvaise
    Philosophie; mais il est à croire qu'au fond leur Théologie était fort
    saine, puisque ne connaissant pas la nature incompréhensible de l'ame,
    ils l'assuraient immortelle, & la voulaient Chrétienne.

Nous savons que l'ame est spirituelle, mais nous ne savons point du tout
    ce que c'est qu'esprit. Nous connaissons très-imparfaitement la matiere,
    & il nous est impossible d'avoir une idée distincte de ce qui n'est pas
    matiere. Très-peu instruits de ce qui touche nos sens, nous ne pouvons
    rien connaître par nous-mêmes de ce qui est au-delà des sens. Nous
    transportons quelques paroles de notre langage ordinaire dans les abymes
    de la Métaphysique & de la Théologie, pour nous donner quelque légere
    idée des choses que nous ne pouvons ni concevoir, ni exprimer; nous
    cherchons à nous étayer de ces mots, pour soutenir, s'il se peut, notre
    faible entendement dans ces régions ignorées.

Ainsi nous nous servons du mot esprit, qui répond à souffle &
    vent, pour exprimer quelque chose qui n'est pas matiere; & ce mot
    souffle, vent, esprit, nous ramenant malgré nous à l'idée d'une
    substance déliée & légere, nous en retranchons encore ce que nous
    pouvons, pour parvenir à concevoir la spiritualité pure; mais nous ne
    parvenons jamais à une notion distincte: nous ne savons même ce que nous
    disons quand nous prononçons le mot substance; il veut dire, à la
    lettre, ce qui est dessous; & par cela même il nous avertit qu'il est
    incompréhensible: car, qu'est-ce en effet que ce qui est dessous? La
    connaissance des secrets de Dieu n'est pas le partage de cette vie.
    Plongés ici dans des ténebres profondes, nous nous battons les uns
    contre les autres, & nous frappons au hasard au milieu de cette nuit,
    sans savoir précisément pourquoi nous combattons.

Si on veut bien réfléchir attentivement sur tout cela, il n'y a point
    d'homme raisonnable qui ne conclue que nous devons avoir de l'indigence
    pour les opinions des autres, & en mériter.

Toutes ces remarques ne sont point étrangeres au fond de la question,
    qui consiste à savoir si les hommes doivent se tolérer: car si elles
    prouvent combien on s'est trompé de part & d'autre dans tous les temps,
    elles prouvent que les hommes ont dû dans tous les temps se traiter avec
    indulgence.

[32] Le dogme de la fatalité est ancien & universel: vous le
    trouvez toujours dans Homere. Jupiter voudrait sauver la vie à son
    fils Sarpedon; mais le Destin l'a condamné à la mort; Jupiter ne
    peut qu'obéir. Le Destin était chez les Philosophes ou l'enchaînement
    nécessaire des causes & des effets nécessairement produit par la nature,
    ou ce même enchaînement ordonné par la Providence; ce qui est bien plus
    raisonnable. Tout le systême de la fatalité est contenu dans ce Vers
    d'Anneus Seneque: Ducunt volentem fata, nolentem trahunt. On est
    toujours convenu que Dieu gouvernait l'Univers par des Loix éternelles,
    universelles, immuables: cette vérité fut la source de toutes ces
    disputes inintelligibles sur la liberté, parce qu'on n'a défini jamais
    la liberté, jusqu'à ce que le sage Loke soit venu: il a prouvé que la
    liberté est le pouvoir d'agir. Dieu donne ce pouvoir, & l'homme agissant
    librement selon les ordres éternels de Dieu, est une des roues de la
    grande machine du monde. Toute l'Antiquité disputa sur la liberté; mais
    personne ne persécuta sur ce sujet jusqu'à nos jours. Quelle horreur
    absurde, d'avoir emprisonné, exilé pour cette dispute, un Pompone
    d'Andilly, un Arnaud, un Sacy, un Nicole, & tant d'autres qui ont
    été la lumiere de la France.

[33] Le Roman Théologique de la Métempsycose vient de l'Inde,
    dont nous avons reçu beaucoup plus de fables qu'on ne croit communément.
    Ce dogme est expliqué dans l'admirable douzieme Livre des Métamorphoses
    d'Ovide. Il a été reçu presque dans toute la terre: il a été toujours
    combattu; mais nous ne voyons point qu'aucun Prêtre de l'Antiquité ait
    jamais fait donner une lettre de cachet à un Disciple de Pythagore.

[34] Ni les anciens Juifs, ni les Egyptiens, ni les Grecs leurs
    contemporains, ne croyaient que l'ame de l'homme allât dans le Ciel
    après sa mort. Les Juifs pensaient que la Lune & le Soleil étaient à
    quelques lieues au-dessus de nous dans le même cercle, & que le
    firmament était une voûte épaisse & solide, qui soutenait le poids des
    eaux, lesquelles s'échappaient par quelques ouvertures. Le Palais des
    Dieux, chez les anciens Grecs, était sur le mont Olympe. La demeure des
    Héros, après la mort, était, du temps d'Homere, dans une Isle au-delà
    de l'Océan, & c'était l'opinion des Esséniens.

Depuis Homere, on assigna des planetes aux Dieux; mais il n'y avait
    pas plus de raison aux hommes de placer un Dieu dans la Lune, qu'aux
    habitants de la Lune de mettre un Dieu dans la planete de la terre.
    Junon & Iris n'eurent d'autre Palais que les nuées; il n'y avait pas
    là où réposer son pied. Chez les Sabéens, chaque Dieu eut son étoile;
    mais une étoile étant un Soleil, il n'y a pas moyen d'habiter là, à
    moins d'être de la nature du feu. C'est donc une question fort inutile
    de demander ce que les Anciens pensaient du Ciel; la meilleure réponse
    est qu'ils ne pensaient pas.

[35] Il était en effet, très-difficile aux Juifs, pour ne pas
    dire impossible, de comprendre, sans une révélation particuliere, ce
    Mystere ineffable de l'Incarnation du Fils de Dieu, Dieu lui-même. La
    Genese (chap. 6.) appelle Fils de Dieu, les fils des hommes puissants:
    de même les grands cedres dans les Pseaumes sont appellés les cedres de
    Dieu. Samuel dit qu'une frayeur de Dieu tomba sur le Peuple,
    c'est-à-dire, une grande frayeur; un grand vent, un vent de Dieu; la
    maladie de Saül, mélancolie de Dieu. Cependant il paraît que les Juifs
    entendirent à la Lettre, que Jesus se dit Fils de Dieu dans le sens
    propre; mais s'ils regarderent ces mots comme un blasphême, c'est
    peut-être encore une preuve de l'ignorance où ils étaient du Mystere de
    l'Incarnation, & de Dieu, Fils de Dieu, envoyé sur la terre pour le
    salut des hommes.

[36] Voyez l'excellent Livre, intitulé: Le Manuel de
    l'Inquisition.







Au lecteur


Cette version numérisée reproduit dans son intégralité la version
  originale.  Nous avons utilisé une typographie plus moderne que celle
  de la version papier en remplaçant les ſ par des s.

La ponctuation n'a pas été modifiée hormis quelques corrections
  mineures.

Si vous survolez les quelques mots grecs avec la souris, vous
  verrez apparaîre la translittération en latin.

L'orthographe a été conservée. Seuls quelques mots ont été modifiés.
  Ils sont soulignés par des pointillés.
  Positionner la souris sur le mot souligné en pointillés pour visualiser l'orthographe initiale.

Les numéros de pages qui comportent des notes très longues n'apparaissent pas.








*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK TRAITÉ SUR LA TOLÉRANCE ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/1991711029261624654_page-2.jpg
HLeaessspptepAstanpses)

F J%z By B
3

ST Sl
sl BN
e g %@é & o

%%%WW#W%??%%%K%?%T*?&

TRAITE

SUR
LA TOLERANCE,






OEBPS/1991711029261624654_cover.jpg
TRAITE

SUR

LA TOLERANCE.

M. DCC. LXIIL






OEBPS/1991711029261624654_title.jpg
TRAITE

SUR

LA TOLERANCE.

M. DCC LXIIL






