
  
    
      
    
  


The Project Gutenberg eBook of Invasions des Sarrazins en France

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Invasions des Sarrazins en France


Author: Joseph Toussaint Reinaud



Release date: July 26, 2013 [eBook #43306]

                Most recently updated: October 23, 2024


Language: French


Credits: Produced by Laurent Vogel, Bibimbop and the Online

        Distributed Proofreading Team at http://www.pgdp.net (This

        file was produced from images generously made available

        by The Internet Archive/Canadian Libraries)




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK INVASIONS DES SARRAZINS EN FRANCE ***






Note de transcription:

Les erreurs clairement introduites par le typographe ont été
corrigées. Voir la note plus détaillée
à la fin de ce livre.

Ce texte contient quelques mots en Arabe, comme بلاط الشهدا.
Si ceux-ci n'apparaissent pas correctement, veuillez vérifier le jeu
de caractères utilisé par votre navigateur web.

La Table des matières se trouve ici.






INVASIONS

DES SARRAZINS

EN FRANCE

ET

DE FRANCE EN SAVOIE, EN PIÉMONT ET EN SUISSE.








Ouvrage du même auteur se trouvant à la même librairie:


Monumens arabes, persans et turcs, du cabinet de M. le duc de
Blacas et d’autres cabinets; considérés et décrits d’après leurs rapports
avec les croyances, les mœurs et l’histoire des nations musulmanes.



Paris, 1828, deux vol. in-8o, avec dix planches. Prix: 18 fr.




IMPRIMERIE DE VEUVE DONDEY-DUPRÉ,

Rue Saint-Louis, No 46, au Marais.






INVASIONS

DES SARRAZINS

EN FRANCE

ET

DE FRANCE EN SAVOIE, EN PIÉMONT ET DANS LA SUISSE,

PENDANT LES 8e, 9e ET 10e SIÈCLES DE NOTRE ÈRE,

D'APRÈS LES AUTEURS CHRÉTIENS ET MAHOMÉTANS,


Par M. REINAUD,


MEMBRE DE L’INSTITUT (ACADÉMIE ROYALE DES INSCRIPTIONS ET BELLES-LETTRES),
CONSERVATEUR-ADJOINT DES MANUSCRITS ORIENTAUX DE
LA BIBLIOTHÈQUE ROYALE, ETC.



[image: ]



PARIS,

A LA LIBRAIRIE ORIENTALE DE Ve DONDEY-DUPRÉ,

Rue Vivienne, 2.





1836.





A

Monsieur Raynouard,

MEMBRE DE L’INSTITUT,


L’ILLUSTRE ÉDITEUR DES POÉSIES DES TROUBADOURS, LE RESTAURATEUR
DES MONUMENS DE LA LITTÉRATURE ROMANE.


HOMMAGE DE SON CONFRÈRE.






INTRODUCTION.



[image: ]




Il fut un tems où la France était continuellement
exposée aux attaques et aux violences
d’un peuple étranger; et ce peuple, qui déjà
avait subjugué l’Espagne et quelques autres
contrées voisines, amenait avec lui un nouveau
langage, une nouvelle religion et de nouvelles
mœurs. Il s’agissait, pour la France et pour les
pays de l’Europe qui n’avaient pas encore subi
le joug, de savoir s’ils conserveraient tout ce
que les hommes ont de plus cher: le culte,
la patrie et les institutions.



On s’était plus d’une fois demandé quel était
le caractère de ces attaques qui furent accompagnées
de l’occupation d’une partie de notre

territoire, d’où elles venaient, quelles en furent
les circonstances et les vicissitudes. Les
envahisseurs appartenaient-ils à une seule et
même nation, à la nation arabe? ou bien remarquait-on
dans leurs rangs des hommes de
divers pays? Les envahisseurs, qui s’accordaient
tous dans le même but, professaient-ils la même
religion? ou bien y avait-il parmi eux des juifs,
des idolâtres et même des chrétiens? Enfin,
quels furent les résultats d’invasions si souvent
répétées, et en reste-t-il encore des traces?



Une partie de ces questions avait déjà été plus
d’une fois examinée; mais personne, ce nous
semble, n’avait essayé de les envisager toutes
et d’en tirer des conséquences générales[1].
Pour traiter un pareil sujet dans toute son

étendue, il était indispensable de réunir aux
témoignages des écrivains chrétiens occidentaux,
ceux des écrivains arabes; aux témoignages
des peuples vaincus, ceux des peuples
vainqueurs.



Depuis bien des années on avait remarqué
l’insuffisance des récits des écrivains de l’Europe
chrétienne. L’époque des invasions des
Sarrazins en France se lie précisément aux tems
les plus désastreux et les plus obscurs de notre
histoire. Lorsque ces invasions commencèrent,
vers l’an 712 de notre ère, la France était morcelée
entre les Francs du Nord, lesquels occupaient
la Neustrie, l’Austrasie et la Bourgogne;
les Francs du Midi, qui étaient maîtres de l’Aquitaine,
depuis la Loire jusqu’aux Pyrénées,
et les débris des Visigoths qui avaient conservé
une partie du Languedoc et de la Provence.
Or, depuis long-tems la faiblesse des souverains
et l’ambition des grands avaient mis le désordre
dans le gouvernement et dans la société;

une foule d’intérêts divers partageaient les populations.
Aussi, ne nous est-il parvenu que
des notions très-imparfaites sur cette partie de
nos annales. Avec Pepin et Charlemagne, à
mesure que l’unité politique se rétablit, l’horizon
historique s’étend et s’éclaire d’une lumière
nouvelle; mais dès lors les Sarrazins sont
repoussés loin de notre territoire. Lorsqu’ensuite,
sous les fils de Louis-le-Débonnaire et
leurs descendans, les Sarrazins se montrèrent
de nouveau en-deçà de nos frontières, l’anarchie
et tous les maux qui en sont la suite avaient
encore fondu sur notre belle patrie. Aussi,
l’horizon historique recommença-t-il à se rembrunir,
à tel point que la France, étant alors
devenue comme un vaste champ de pillage et
de massacre, où les Sarrazins, les Normands et
les Hongrois s’étaient donné rendez-vous, on a
souvent de la peine à démêler ce qui fut l’ouvrage
des uns et ce qui fut l’ouvrage des autres.



Le récit des écrivains arabes sur des tems si
éloignés, surtout pour ce qui concerne les invasions

des Sarrazins en France, n’est pas toujours
plus satisfaisant. Les auteurs arabes,
ceux du moins dont les ouvrages nous sont
parvenus, ont écrit long-tems après les événemens.
Sans doute il y eut dès l’origine, parmi
les conquérans, des hommes empressés de
transmettre à la postérité des faits si merveilleux,
si honorables en général pour la nation
arabe. La bibliographie orientale fait mention
d’une histoire de Moussa, conquérant de l’Espagne,
écrite par son petit-fils[2], et d’un
poème sur Tarec, rival de gloire de Moussa,
composé également deux générations après
lui[3]. Mais le récit que ces hommes laissèrent
par écrit était sans doute bien imparfait, puisque
les auteurs postérieurs ont le plus souvent
l’air de parler d’après des traditions orales[4].

Il ne faut pas oublier que les Arabes, à cette
époque d’enthousiasme et de gloire, étaient
presque uniquement occupés de ce qui pouvait
relever l’éclat de leur religion. La seule
branche de la littérature qui attirât leurs hommages
était la poésie. Aussi, la même disette
de monumens se fait-elle sentir pour les exploits
et les succès des conquérans de la Syrie,
de l’Égypte et du reste de l’Ancien-Monde.



Les récits historiques des Arabes, surtout
en ce qui se rapporte à notre sujet, sont postérieurs
au neuvième siècle de notre ère, et
appartiennent par conséquent à une époque
où le souvenir des événemens était en partie
effacé. Il y a d’ailleurs des séries considérables
de faits dont ils n’ont rien dit.



Les Arabes avaient bien des moyens de connaître

l’intérieur de la France et des contrées
voisines. Ils en occupèrent long-tems une partie;
plus tard, les relations qu’ils entretinrent
avec ces pays furent presque continuelles. On
verra, dans le cours de cet ouvrage, qu’indépendamment
des incursions à main armée qu’ils
y faisaient, des ambassadeurs se rendaient fréquemment
d’une contrée à l’autre. On sait
d’ailleurs, par Massoudi, que vers l’an 939 de
Jésus-Christ, un évêque de Gironne, en Catalogne,
appelé Godmar, ayant été envoyé en
députation auprès du khalife de Cordoue, Abd-alrahman
III, composa, pour Hakam, fils et
héritier présomptif du prince, et connu par son
zèle éclairé pour tous les genres de lumières,
une Histoire de France depuis Clovis jusqu’à
son tems[5]. La Catalogne, depuis Charlemagne,

était sous la domination française,
et l’évêque de Gironne reconnaissait l’autorité
de Louis-d’Outremer; ainsi on peut croire que
cette Histoire de France était exacte. Massoudi
déclare avoir vu un exemplaire de cet ouvrage
en Égypte; malheureusement il ne nous est
connu que par le peu de mots qu’il en dit.



Une cause qui dut rebuter les écrivains
arabes eux-mêmes, ce fut la multitude de noms
d’hommes et de lieux qui se présentaient sous
leur plume, et qui étaient nouveaux pour leurs
lecteurs. Les Arabes, en écrivant, ne sont pas
dans l’usage de marquer les voyelles; quelquefois
même, pour les lettres de l’alphabet qui se
ressemblent, les copistes omettent les points
placés en-dessus ou en-dessous qui doivent servir
à les distinguer. Aussi un grand nombre

des noms propres qui n’ont pas d’analogue
dans leur langue, sont-ils méconnaissables pour
les nationaux eux-mêmes.



A défaut d’autres témoignages, les monnaies
frappées par les vainqueurs auraient pu être
de la plus grande utilité. On sait de quel secours,
en général, sont ces monumens pour
fixer les noms d’hommes et de lieux, ainsi que
les dates. Mais jusqu’au dixième siècle, les Sarrazins
d’Espagne et de France ne connurent
qu’un hôtel des monnaies, celui de Cordoue;
et les monnaies antérieures à cette époque, qui
nous sont parvenues, renferment seulement
quelques passages de l’Alcoran, sans nom de
souverain ni de gouverneur de province.



On peut juger par là des nombreuses difficultés
que présentent les premiers tems de l’établissement
des Sarrazins en Espagne, et à
plus forte raison de leur établissement en
France. Il existe, au sujet de l’occupation de
l’Espagne par les Maures, un ouvrage espagnol

publié il y a quelques années et qui renferme
des renseignemens précieux. C’est l’Histoire
de la domination des Arabes en Espagne
par Conde[6]. L’auteur a eu à sa disposition
les manuscrits arabes de la bibliothèque de l’Escurial
et de quelques bibliothèques particulières
d’Espagne; et bien que certains écrits qui se
trouvent à la Bibliothèque royale de Paris lui
soient restés inconnus, il a, en général, puisé à des
sources plus abondantes qu’il ne serait possible
de le faire ailleurs. Malheureusement Conde n’a

pas eu le tems de mettre la dernière main à son
travail. Peut-être aussi manquait-il de la critique
nécessaire pour une tâche aussi difficile. On
peut citer un autre ouvrage espagnol que Conde
paraît n’avoir pas connu, et qui lui aurait été
fort utile. C’est un recueil de lettres servant à
éclaircir l’histoire de l’Espagne sous les Arabes[7].
Cet ouvrage, publié à Madrid en 1796,
est destiné à combattre certains passages du
douzième volume de l’Histoire d’Espagne de
Masdeu. L’auteur laisse trop souvent percer
l’envie qu’il a de trouver en faute l’écrivain
qu’il attaque. D’ailleurs une partie des
passages arabes qu’il allégue paraissent altérés.
Néanmoins il fait souvent preuve de
beaucoup de sagacité; et les questions qu’il

soulève au sujet des différentes races dont se
composaient les armées des conquérans, des
diverses religions qu’ils professaient, des déchiremens
qui furent la suite presque immédiate
d’élémens aussi hétérogènes, auraient mérité
de fixer l’attention de Conde.



En nous livrant à ce travail, nous ne nous
sommes pas dissimulé les nombreux obstacles
qui devaient ralentir notre marche; mais il
nous a semblé qu’il était possible d’ajouter à la
masse des faits déjà connus. Une autre circonstance
nous a encouragé; c’est que, même pour
certaines expéditions des Sarrazins sur lesquelles
il n’existe d’autres ressources que les
témoignages des écrivains chrétiens du pays,
nous avons cru pouvoir aller beaucoup plus
loin que les Muratori, les dom Bouquet et
d’autres érudits non moins éminens.



Voici la marche que nous avons suivie. Au
milieu des récits souvent incohérens que l’histoire

nous a conservés, nous avons tâché de
démêler les témoignages contemporains, ou du
moins les témoignages les plus rapprochés des
événemens. Sous ce rapport, nous devons nous
hâter de dire que les récits des écrivains chrétiens
de l’époque, quelque défectueux qu’ils
soient, nous ont paru, en général, dignes de
beaucoup de considération. Quand ces témoignages
et ceux des Arabes s’accordent ensemble,
nous avons cru y reconnaître le caractère
de la vérité; quand ils ne s’accordent pas, nous
les avons rapportés les uns et les autres, en indiquant
ce qui nous paraissait le plus probable.
Nous avons d’ailleurs, autant qu’il nous a été
possible, puisé aux sources. Pour les auteurs
originaux que nous n’avons pu consulter, nous
avons eu soin d’en avertir; c’est ce qui nous
est arrivé pour certains événemens que Conde
a fait connaître d’après les écrivains arabes.
Sans doute, il eût mieux valu pouvoir vérifier
ces faits sur les originaux eux-mêmes, qui doivent
exister encore en Espagne. Mais Conde a

négligé ordinairement d’indiquer les ouvrages
auxquels il faisait des emprunts[8].



A la fin de l’ouvrage, nous parlons des différens
peuples qui, mêlés aux Arabes, furent
sur le point de soumettre toute l’Europe aux
lois de l’Alcoran. Pour le moment, il nous suffit
de dire que nous avons désigné ces peuples,
tantôt par le nom générique de Sarrazins, mot
dont l’origine n’est pas bien connue, mais qui
s’appliquait alors aux nomades en général;
tantôt par celui de Maures, parce que c’est par
l’Afrique que les Arabes s’introduisirent en Espagne,
et que beaucoup de guerriers africains
se joignirent à eux. Nous avons eu soin d’ailleurs
de distinguer les invasions des Sarrazins
de celles des Normands, des Hongrois et des

autres peuples barbares, qui, après la mort de
Charlemagne, fondirent de toutes parts sur les
provinces de son vaste empire, et s’en disputèrent
les tristes lambeaux.



A l’époque où les Sarrazins traversaient la
France, le fer et la flamme à la main, et dévastaient
le nord de l’Italie et la Suisse, d’autres
bandes, venues des mêmes contrées, régnaient
en maîtres dans la Sicile et la partie méridionale
de l’Italie. Ces dernières invasions se détachant
tout-à-fait des premières, nous avons
dû nous borner à indiquer l’influence que des
attaques, disséminées sur un si large théâtre,
exercèrent quelquefois les unes sur les autres.



Il existe dans les divers pays qui ont été occupés,
plus ou moins long-tems, par les Sarrazins,
des traditions relatives à cette occupation
même. Ici, on montre l’emplacement
d’une forteresse d’où ils répandaient la terreur
dans les campagnes voisines. Là, est le passage

d’une rivière où ils rançonnaient les habitans
du pays. Dans cette vallée est une grotte où
ils avaient coutume d’enfermer leur butin. Sur
ces montagnes est une suite de tours du haut
desquelles leurs bandes formidables, au moyen
de signaux particuliers, étaient dans l’usage de
concerter leurs mouvemens. Pour celles de ces
traditions qui ne reposent sur aucun monument
contemporain, nous nous sommes cru
dispensé d’en parler. Nous citerons, comme
exemple, l’opinion qui a cours au sujet de
Castel-Sarrazin, nom d’une ville située sur les
bords de la Garonne. Il n’est presque personne,
surtout dans le midi de la France, qui n’ait la
conviction que cette place a été ainsi appelée
parce qu’elle servit jadis de position fortifiée
aux Sarrazins; et cependant cette dénomination
n’est qu’une altération d’un nom jadis en
usage dans le pays[9].




Nous avons également évité de nous appesantir
sur certains épisodes, au sujet desquels
des écrivains postérieurs n’ont pas craint de
donner les détails les plus circonstanciés, et
dont les auteurs contemporains n’ont quelquefois
pas dit un seul mot. Ces épisodes sont l’ouvrage
de quelques esprits amis du merveilleux,
notamment des auteurs de romans de
chevalerie, ou bien ils reposent sur des opinions
évidemment erronées; il nous a semblé
qu’il suffisait d’en indiquer l’objet et la source.



A cette occasion nous ne pouvons nous dispenser
de dire quelques mots de certains de ces
épisodes, qui tiennent directement à notre sujet,
et qui, ayant servi de base à une partie
des monumens de notre vieille littérature, formèrent
long-tems l’opinion générale de nos
pères.



Les Sarrazins sont souvent appelés par les
écrivains contemporains du nom de payens,
parce qu’on remarquait dans leurs rangs beaucoup

d’idolâtres, et parce que d’ailleurs, aux
yeux du vulgaire ignorant, les disciples de Mahomet
rendaient au fondateur de leur religion
un culte divin. Plus tard, à l’époque des croisades,
lorsque les restes du paganisme furent
éteints en Europe, les chrétiens d’Occident,
n’ayant plus d’ennemis à combattre que les
musulmans, les mots islamisme et paganisme
devinrent synonymes; et on appela indifféremment
du nom de payens et de Sarrazins, non
seulement les sectateurs de l’Alcoran, mais encore
les peuples idolâtres antérieurs à Mahomet,
tels que les Francs qui avaient envahi la France,
avant Clovis, et même les Grecs et les Romains.
Un chapitre de la chronique de Guillaume de
Nangis commence ainsi: «Ci commencent les
chroniques de tous les rois de France, chrétiens
et sarrazins[10].»



Par une idée analogue, dans le roman français

de Parthenopeus, dont l’action est censée
se passer sous Clovis, plusieurs chefs sarrazins
se trouvent en scène[11]. Il n’est pas étonnant
d’après cela que, dans plus d’un écrit du
moyen-âge, les restes imposans de la domination
romaine à Orange, à Lyon, à Vienne en
Dauphiné, portent le nom d’ouvrage sarrazin.
Il n’est pas étonnant non plus qu’à la fin le
nom sarrazin eût couvert tous les autres noms,
et que les véritables sources de notre histoire
étant négligées, les longues guerres de Charles-Martel,
de Pepin et de Charlemagne contre
les peuples de la Germanie, eussent, pour ainsi
dire, disparu sous les interminables récits de
leurs exploits, la plupart fabuleux, contre les
disciples du prophète des Arabes.




Ce ne fut pas la seule source d’erreurs: le
grand nom de Charlemagne avait fini par
éclipser les noms de ses indignes successeurs,
et même ceux de son aïeul Charles-Martel et
de son père Pepin. Plusieurs auteurs de romans
de chevalerie, et après eux, la plupart
des chroniqueurs, mirent sur le compte de ce
prince les événemens les plus importans qui l’avaient
précédé ou suivi. C’est ainsi que la prétendue
chronique de l’archevêque Turpin[12]
place sous le règne de Charlemagne l’ensemble
des invasions sarrazines en France, à partir de
Charles-Martel jusqu’au dixième siècle, et
même le mouvement qui, vers la fin du onzième
siècle, précipita les guerriers de la France
en Espagne, pour secourir les chrétiens de la

Péninsule, menacés à la fois par les musulmans
du pays et les populations armées de l’Afrique[13].
Il en est à peu près de même du roman de
Philomène[14], qui suppose sous Charlemagne
les Sarrazins maîtres de tout le midi de la
France, à peu près comme ils l’avaient été un moment
sous Charles-Martel, et qui fait honneur à
Charlemagne de leur expulsion opérée long-tems
avant lui. Il n’est pas besoin d’ajouter
que chacun de ces écrivains, en déplaçant
ainsi les événemens, a employé dans ses tableaux
les couleurs qui étaient propres à son
tems.



D’un autre côté, des auteurs qui écrivaient

au moment de la lutte de nos rois avec leurs
principaux vassaux, tout en plaçant arbitrairement
les événemens dont nous parlons sous
les règnes de Pepin et de Charlemagne, ont attribué
l’honneur du triomphe aux aïeux vrais ou
supposés des seigneurs de qui ils dépendaient.
C’est l’idée qui domine dans le poème de Guillaume
au-court-nez, ainsi appelé du nom de Guillaume
comte de Toulouse, qui en est le principal
héros, et à qui le poète attribue le mérite
d’avoir chassé les Sarrazins de Nismes, d’Orange
et d’autres cités du midi de la France[15].
C’était une manière de célébrer la part réelle
que les guerriers de ces contrées prirent plus
tard, non seulement à l’entière expulsion des
mahométans, mais à la conquête successive de
l’Espagne sous les Maures.




On comprend à quel point ces récits, amplifiés
dans la suite par les poètes italiens, notamment
par l’Arioste, durent égarer les esprits.
Voici une autre source de confusion. On sait
que les Hongrois, dans la première moitié du
dixième siècle, quittant les bords du Danube
où était établie leur demeure, franchirent les
barrières du Rhin, et mirent presque toute la
France à feu et à sang. Leurs brigandages, par
le vaste théâtre où ils s’exercèrent autant que
par leurs effets désastreux, rappelèrent l’invasion
des Vandales, qui, cinq cents ans auparavant,
étaient partis des mêmes lieux et
avaient, par rapport à la France, suivi presque
les mêmes chemins. Or, dans les rangs des
Hongrois, se trouvaient plusieurs tribus slaves
appelées Venèdes ou Wendes. Il paraît que les
écrivains allemands et français, particulièrement
les poètes, voulant établir un rapprochement
entre les Hongrois et les Vandales,
dont le nom désigne encore tout ce que la
barbarie peut enfanter de plus monstrueux,

s’attachèrent de préférence au mot Wandes,
qu’ils écrivirent aussi Vandres et Vandales,
et l’appliquèrent aux Hongrois. Jacques de
Guise, écrivain belge du quatorzième siècle[16],
parlant des peuples qui, aux huitième, neuvième
et dixième siècles, couvrirent la France
de ruines, dit que le mot Vandale, dans les
langues du Nord, est synonyme de coureur et
de vagabond; et que, comme ces peuples,
avant de se fixer dans un pays, couraient d’une
contrée à l’autre, on les avait tous compris
sous cette dénomination[17].




Jacques de Guise paraît surtout avoir fait des
emprunts au roman de Garin le Loherain, poème
français composé vers le douzième siècle[18].
Dans le roman de Garin, l’invasion des Vandales
est placée sous Charles-Martel, et les héros du
poème sont censés avoir fait plus tard partie
des paladins de Charlemagne[19]. Mais d’un
côté, le poète raconte le martyre de saint Nicaise,
évêque de Rheims, et la mort de saint Loup,
évêque de Troyes, deux prélats qui vivaient
au cinquième siècle; d’un autre côté, les détails

du poème appartiennent au dixième siècle,
et même aux siècles postérieurs. En effet, au
moment où se passe l’action, Paris obéissait à
un duc particulier, et le roi de France s’était
retiré à Laon. Le pays situé entre la Champagne
et l’Alsace, et d’où le principal héros du
poème a reçu son surnom de Loherain, portait
déjà le nom de Lotharingia ou de Lorraine,
mot dérivé du nom de Lothaire, petit-fils de
Charlemagne. De plus, il existait des ducs particuliers
de Metz et d’autres villes; ajoutez à
cela que, dans le poème, les Vandales sont
quelquefois nommés Hongres ou Hongrois.
Enfin, les Sarrazins étaient alors maîtres de la
Maurienne, appelée aujourd’hui Savoie[20].




Maintenant, il se présente une question. Les
Sarrazins furent-ils entièrement étrangers aux
invasions du peuple appelé du nom de Vandales?
et s’ils n’y furent pas étrangers, quelle
est la part qu’on doit leur attribuer? De cette
question, dépend la fixation des limites entre
lesquelles les courses des Sarrazins eurent lieu.
Plusieurs passages de martyrologes et de légendes
de saints, à la vérité, d’une origine postérieure
au huitième siècle, font mention, à ce
même siècle, d’églises détruites et de saints
personnages mis à mort par les Vandales. Or,
sous les règnes de Charles-Martel, de Pepin et
de Charlemagne, les contrées situées entre le
Rhin, les Pyrénées, les Alpes et la mer, n’eurent
à souffrir des incursions d’aucun autre
peuple étranger que les Sarrazins. D’un autre
côté, les Vandales, dans le roman de Garin,
la chronique de Jacques de Guise et le roman
du Renard le contrefait, sont plus d’une fois
appelés Sarrazins. Enfin, les véritables Sarrazins,
notamment les Sarrazins d’Afrique, sont

quelquefois appelés Vandales, sans doute par
allusion aux Vandales qui avaient été conduits
en Afrique par Genseric[21].



La question fut examinée, il y a cent cinquante
ans, par le P. Lecointe, dans son histoire
ecclésiastique de France[22]. Ce savant
oratorien n’hésita pas à voir des Sarrazins dans
les Vandales, et son opinion fut adoptée par
dom Mabillon, le P. Pagi, dom Vaissette,
dom Bouquet, en un mot par les hommes les
plus érudits. Mais, c’est dans les derniers tems
seulement, qu’on s’est occupé de mettre en
lumière les monumens de notre vieille littérature,
où les invasions des Vandales sont décrites
avec le plus de détail et de suite. Ces

ouvrages supposent que les Vandales envahirent
non seulement le midi et le centre de
la France, où les Sarrazins ont réellement pénétré,
mais encore les environs de Paris, la
Lorraine, la Flandre et les divers pays riverains
du Rhin, qui n’ont jamais vu flotter l’étendard
du prophète. C’est le cas de dire que ce qui
prouve trop, ne prouve quelquefois rien.



Nous le répétons: aucun des témoignages
relatifs à l’invasion d’un peuple vandale en
France, au huitième siècle, n’est contemporain.
Tous ces témoignages sont postérieurs
au dixième siècle. Là, où les Vandales sont
appelés Sarrazins, le mot sarrazin ne peut-il
pas être synonyme de payen. Déjà, dom Mabillon[23]
et dom Vaissette[24] avaient remarqué
que certains faits, relatifs aux prétendus Vandales

du huitième siècle, appartenaient à une
autre époque[25].



En vain dira-t-on que ces faits ont été admis
dans les grandes chroniques de Saint-Denis,
qui jouirent de la plus haute estime chez nos
pères. Les chroniques de Saint-Denis n’ont
commencé à être mises par écrit, que vers le
milieu du douzième siècle; et pour les événemens
antérieurs, le rédacteur s’est borné à reproduire
les récits qui avaient cours de son
tems. N’a-t-il pas également adopté les contes
absurdes de la chronique de Turpin?



Tout cela vient à l’appui de ce qu’on savait
déjà. C’est que, pendant long-tems, les véritables
sources de notre histoire restèrent délaissées,

et que jusqu’au dix-septième siècle, c’est-à-dire
jusqu’au rétablissement des études historiques,
le roman de Garin et les ouvrages
analogues furent presque les seules autorités
consultées. C’est là ce qui explique la confusion
qui avait passé des romans dans les chroniques,
et des chroniques dans beaucoup de
légendes de saints.



Maintenant, revenons à notre ouvrage. Il ne
s’agit pas ici de ces sujets qui ne forment qu’un
objet de curiosité ou qui n’intéressent que de
petites localités. Pendant plus ou moins long-tems,
une grande partie de la France fut en
proie aux funestes effets des invasions des Sarrazins.
Plus tard, ces effets se firent sentir en
Savoie, en Piémont et en Suisse; et les barbares
occupèrent les lieux les mieux fortifiés du centre
de l’Europe, depuis le golfe de Saint-Tropès
jusqu’au lac de Constance, depuis le Rhône et
le mont Jura jusqu’aux plaines du Mont-Ferrat
et de la Lombardie. Sans doute le souvenir

des ravages faits par les Sarrazins ne fut pas
étranger aux guerres des croisades, à ce mouvement
général, qui précipita l’Europe chrétienne
sur l’Asie et l’Afrique, et qui mit pendant
plusieurs siècles en présence l’Évangile et
l’Alcoran. D’ailleurs, dans toutes les contrées
occupées par les Sarrazins, et même au-delà,
le nom sarrazin est resté présent à tous les esprits,
et il se mêle encore aux diverses traditions
de l’antiquité et du moyen-âge.



Les faits sont disposés dans un ordre chronologique.
Si quelques événemens ont échappé
à nos recherches, il sera facile de les insérer à
leur place; s’il y en a qui ne soient pas présentés
sous leur véritable jour, on pourra leur
restituer leur vrai caractère. A cet égard, nous
invoquons le zèle et les lumières des personnes
que de si grands événemens ne trouveront
pas indifférentes, et qui, à portée des lieux
mêmes où les faits se passèrent, auront à
leur disposition des documens inconnus. L’écrit

que nous publions, et qui, bien qu’assez
court, nous a coûté de longues recherches,
peut être considéré comme le cadre où viendront
successivement prendre place les divers
épisodes du sujet que nous traitons. La longue
distance qui nous sépare de ces tems éloignés
ne permet pas d’espérer qu’on parvienne à remplir
toutes les lacunes qui existent encore; mais
sans doute il se présentera de nouveaux faits.
Dans tous les cas, si on jugeait que cet écrit a
jeté quelque lumière sur la partie la plus obscure
et la plus difficile de nos annales, nous
nous croirons suffisamment dédommagé de
toutes nos peines.



L’ouvrage est divisé en quatre parties. Dans
la première, il est parlé des invasions des Sarrazins,
venant surtout d’Espagne, à travers les
Pyrénées, jusqu’à leur expulsion de Narbonne
et de tout le Languedoc par Pepin-le-Bref,
en 759. La deuxième partie est consacrée aux
invasions des Sarrazins venant par terre et par

mer, jusqu’à leur établissement sur les côtes
de Provence, vers l’an 889. La troisième fait
voir comment les mahométans pénétrèrent par
la Provence en Dauphiné, en Savoie, en Piémont
et dans la Suisse. Nous montrons, dans la
quatrième, quel fut le caractère général de ces
invasions, et quelles en furent les suites.



[image: ]








PREMIÈRE PARTIE.



PREMIÈRES INVASIONS DES SARRAZINS EN FRANCE JUSQU’A LEUR EXPULSION
DE NARBONNE ET DE TOUT LE LANGUEDOC, EN 759.



[image: ]



Un auteur arabe, racontant la conquête de l’Espagne
par ses compatriotes, rapporte d’abord ces
paroles, qu’il place dans la bouche de Mahomet:
«Les royaumes du monde se sont présentés devant
moi, et mes yeux ont franchi la distance
de l’Orient et de l’Occident. Tout ce que j’ai vu
fera partie de la domination de mon peuple[26].»

On put croire, en effet, que tout l’univers allait
fléchir sous le joug du prophète. En quelques années,
la Mésopotamie, la Syrie, la Perse, l’Égypte
et l’Afrique jusqu’à l’Océan atlantique, furent soumises
par le glaive. D’une part, les guerriers arabes
envahissaient l’Espagne, et, s’avançant à travers la
France, menaçaient de subjuguer le reste de l’Europe;
de l’autre, franchissant l’Oxus et l’Indus,
ils semblaient ne vouloir reconnaître d’autres bornes
que celles que la nature elle-même a données
à la terre que nous habitons.



Le centre de cet immense empire était en Syrie, dans
l’antique ville de Damas. La souveraine puissance,
tant pour le spirituel que pour le temporel, se
trouvait entre les mains des khalifes ommiades; celui
qui régnait alors se nommait Valid.



Les Arabes, en pénétrant dans l’Afrique, avaient
rencontré dans l’intérieur, particulièrement dans les
chaînes du mont Atlas, d’innombrables tribus nomades,
appelées du nom général de Berbers. Ces peuplades,
qui avaient successivement défendu leur liberté
contre les Carthaginois et les Romains, professaient,

les unes le judaïsme, les autres le christianisme, quelques-unes
le culte des idoles. La plupart de ces peuplades
parlaient une langue particulière appelée le
berber, qui subsiste encore. Mais quelques-unes faisaient
usage d’un langage qui se rapprochait de l’arabe,
de l’hébreu et du phénicien[27], soit que ces
tribus fussent des restes des peuples du pays de Chanaan
et de la Phénicie qui, du tems de Josué et dans
les tems postérieurs, s’embarquèrent pour les parages
d’Afrique[28], soit que, comme le disent les
plus savans d’entre les écrivains arabes, dans les
premiers siècles de notre ère, plusieurs tribus de
l’Yémen ou Arabie Heureuse, qui professaient le
judaïsme, ayant été obligées de s’expatrier pour
échapper aux persécutions des Éthiopiens, alors
maîtres de cette partie de la presqu’île, se fussent
réfugiées à travers les provinces romaines dans ces
régions éloignées[29]: quoi qu’il en soit, ces

rapports de langage ne contribuèrent pas peu à hâter
les succès des Arabes; et, bien que les Berbers
continuassent en général à professer la religion
qu’ils avaient suivie jusque-là, ils furent d’un immense
secours aux vainqueurs pour les nouvelles
conquêtes qu’ils étaient sur le point d’entreprendre.
En effet, les uns et les autres étaient habitués à la
vie nomade, à une vie dure et sauvage, qui se prêtait
admirablement à une guerre d’enthousiasme et
de triomphes.



Dès que la puissance des vainqueurs en Afrique
commença à être affermie, ils songèrent à traverser
le petit détroit qui sépare cette partie du monde
de l’Europe. On était alors dans l’année 710. Celui
qui gouvernait l’Afrique au nom du khalife s’appelait
Moussa, fils de Nossayr. Né dans les dernières
années du règne du khalife Omar, Moussa avait
pour ainsi dire sucé avec le lait les idées de prosélytisme
et de guerre qui caractérisaient l’islamisme.
Il était alors âgé de près de quatre-vingts
ans; mais il avait encore toute l’ardeur d’un
jeune guerrier. Quant à l’Espagne, elle était au
pouvoir des Goths, et le prince qui régnait s’appelait
Rodéric. La monarchie des Goths, qui comprenait
dans ses limites le Roussillon et une partie du
Languedoc et de la Provence, renfermait des villes
florissantes, des armées nombreuses. Mais l’esprit

de faction s’était emparé de chacun, et la corruption
générale avait énervé les courages. Il
était facile de voir qu’un royaume, en apparence
très-puissant, succomberait devant un petit nombre
d’enthousiastes et de sectaires, excités par
la soif du butin et qui se croyaient envoyés de
Dieu même.



Moussa fit faire une première tentative par
quelques Berbers, qui, débarquant au lieu où fut
bâti plus tard Tharifa[30], parcoururent les côtes
de l’Andalousie, enlevant les troupeaux et pillant
les villes ouvertes. Comme les Berbers ne rencontrèrent
pas de résistance, Moussa, l’année suivante
(711), fit partir une nouvelle expédition
beaucoup plus nombreuse. Celle-ci, composée de
douze mille hommes, presque tous Berbers, était
commandée par son affranchi Tharec, fils de Zyad,
le même qui donna son nom au rocher de Gibraltar,
près duquel il débarqua[31]. Pour les musulmans
pieux, la guerre qu’on allait entreprendre devait
accroître le nombre des fidèles, et ils s’assuraient
à eux-mêmes le paradis; pour ceux qui ne

visaient qu’à la gloire, aux richesses ou aux plaisirs,
ils entraient dans un pays riche et fertile, où
ils trouveraient tout ce qui excite ordinairement les
désirs des hommes.



La petite armée de Tharec suffit pour renverser
l’armée des Goths. Le roi fut vaincu, et sa tête envoyée
comme trophée à la cour de Damas. En moins
d’un an, Tharec s’empara de Cordoue, de Malaga
et de Tolède. Un écrivain arabe rapporte que, pour
inspirer plus de terreur, il avait fait tuer quelques-uns
de ses captifs, et après les avoir fait cuire,
les avait donnés à manger à ses soldats[32]. Une
des principales causes de ces succès sans exemple,
ce fut l’appui que les vainqueurs trouvèrent dans
les juifs, alors très-nombreux en Espagne. Les juifs
étaient impatiens de se venger des vexations auxquelles
ils étaient en butte de la part des chrétiens,
et d’ailleurs ils voyaient des frères dans une partie
des conquérans.



A la nouvelle de progrès si glorieux, Moussa

éprouva le désir d’en partager l’honneur. Il accourut
du fond de l’Afrique avec une autre armée composée
d’Arabes et de Berbers, comptant d’autant
plus sur le succès, qu’on remarquait dans ses rangs
un des compagnons du prophète, âgé de près de
cent ans, et plusieurs enfans des compagnons de
Mahomet. Moussa porta ses pas d’un autre côté
que son lieutenant, et subjugua successivement
Mérida, Saragosse et d’autres cités. Puis se disposant
à s’éloigner encore plus du centre de ses forces,
il prit avec lui une troupe d’élite armée à la légère.
Les fantassins, du reste en petit nombre, ne portaient
que leurs armes. Les cavaliers, qui formaient
la meilleure portion de l’armée, et qui étaient montés
en partie sur les chevaux des vaincus, n’avaient
avec leurs armes qu’un petit sac pour les provisions
et une écuelle en cuivre. Chaque escadron et chaque
bataillon reçut un nombre déterminé de mulets
pour le transport des bagages.



Suivant les auteurs arabes, Moussa porta ses courses
jusqu’en France. A Narbonne, il trouva dans
une église sept statues équestres en argent; et, à
Carcassonne, l’église de Sainte-Marie offrit à son avidité
sept colonnes d’argent de grandeur colossale[33].
Les Arabes donnent à la France le surnom de grande

terre, désignant par là toute la contrée située entre
les Pyrénées, les Alpes, l’Océan, l’Elbe et l’empire
grec, vaste contrée, qui en effet répond à la
France du tems de Charles-Martel, de Pepin, et
surtout de Charlemagne, et où, suivant la remarque
des auteurs arabes, il se parlait un grand nombre
de langues.



Ce qui étonnait le plus les chrétiens, c’était de
voir leurs ennemis presque partout en même tems.
Quand un pays se soumettait de lui-même, les
vainqueurs respectaient les propriétés et le culte
établi. Seulement ils s’emparaient d’une partie des
églises qu’ils convertissaient en mosquées, et prenaient
les richesses des églises, les terres vacantes, et
les biens dont les propriétaires s’étaient expatriés:
ils s’emparaient également des armes et des chevaux
qui leur étaient si utiles dans cette carrière de
guerres et d’aventures continuelles; enfin ils imposaient
aux habitans un tribut qui variait suivant les
circonstances, et ils se faisaient donner des otages
comme un garant de fidélité. Pour les pays qui
ne s’étaient soumis qu’à la force, ils étaient exposés
à toute la violence de la conquête, et le tribut
qui leur était imposé s’élevait au double des autres[34].
Quelquefois les vainqueurs jugeaient nécessaire

de laisser une garnison; et cette garnison
se composait en partie de juifs espagnols dont la
haine pour les chrétiens était un gage assuré de
dévouement.



Les auteurs arabes ajoutent que le projet de
Moussa était de s’en retourner à Damas auprès du
khalife son maître, à travers l’Allemagne, le détroit
de Constantinople et l’Asie-Mineure, menaçant de
ne faire de la mer Méditerranée qu’un grand lac
qui aurait servi de voie de communication aux diverses
provinces de cet immense empire[35].



Quant aux auteurs chrétiens, ils ne font aucune
mention de l’entrée de Moussa en France, et il est
probable que cette invasion se borna à quelques légères
incursions. Mais il est certain que la chrétienté courait
en ce moment le plus grand danger, et l’on
frémit à l’idée de ce qui aurait pu arriver, si la
discorde ne s’était mise de bonne heure parmi les
vainqueurs.



Moussa, dès l’origine de la conquête de l’Espagne,
avait vu avec un vif sentiment de jalousie la
gloire dont se couvrait son lieutenant Tharec. D’ailleurs
il aurait voulu s’approprier la meilleure partie
du butin, se réservant de satisfaire, par le don

de quelques objets précieux, au précepte de l’Alcoran
qui attribue au souverain le cinquième des richesses
prises sur l’ennemi. Tharec, au contraire, qui
désirait exécuter le précepte dans toute sa rigueur,
mettait fidèlement le cinquième du butin à part, et
distribuait le reste aux soldats. La querelle en vint
au point que le khalife crut devoir appeler les deux
rivaux devant son tribunal.



La conquête de l’Espagne et d’une partie du
Languedoc s’était faite en moins de deux ans.
Moussa choisit pour le remplacer dans les pays subjugués
son fils Abd-alazyz, qui fixa sa résidence à
Séville, et il le mit sous la surveillance d’un autre
de ses fils, à qui il avait donné le gouvernement de
l’Afrique. Celui-ci résidait à Cayroan, ville située
à quelques journées de Tunis, dans l’intérieur des
terres.



Comme Moussa n’avait pas à sa disposition de
flotte qui pût le conduire en Syrie, il prit la voie
de terre. Traversant le détroit de Gibraltar, il
longea la côte d’Afrique jusqu’en Egypte. Il était
suivi des otages, au nombre de trente mille, qu’il
s’était fait livrer par les peuples vaincus. Parmi ces
otages, on remarquait quatre cents personnes choisies
dans les familles les plus illustres, et qui, au
rapport des auteurs arabes, avaient le droit de porter
une ceinture et une couronne d’or. Quant au

butin, il était immense. Une partie était portée sur
des chars, une autre à dos d’animaux[36].



Le débat entre Moussa et son lieutenant n’était
pas encore réglé, lorsque le khalife Valid mourut.
On était alors en 715. Soliman, frère et successeur
de Valid, qui s’était laissé prévenir contre Moussa,
accueillit fort mal le vieux guerrier; et non content
de le soumettre à une amende très-forte pour laquelle
le vainqueur de l’Espagne fut obligé de recourir
à la générosité de ses amis, il déclara une
guerre implacable à ses enfans. Abd-alazyz, gouverneur
de l’Espagne, après s’être distingué par sa
bravoure, se faisait chérir par sa justice et sa douceur
envers les vaincus. Mais Abd-alazyz, à l’exemple
de plusieurs d’entre ses compagnons, s’était
empressé d’épouser une femme du pays. Celle dont
il fit choix était la veuve même de Roderic. Ses
égards pour son épouse et le soin qu’il avait de
ménager les peuples confiés à sa garde, fournirent
à ses ennemis un prétexte pour l’accuser d’aspirer
au trône. Il fut mis à mort, et sa tête ayant été
envoyée dans du camphre à Damas, le khalife
ne craignit pas de la montrer à Moussa, que
tant d’ingratitude n’avait pas encore fait renoncer
à ses projets d’ambition. A ce spectacle, le père,

saisi d’horreur, maudit le jour où il avait sacrifié
son repos et son sang pour des maîtres aussi barbares,
et alla mourir dans son pays, aux environs
de Médine. Quant à Tharec, il finit ses jours dans
l’obscurité.



Ces événemens jetèrent quelque trouble parmi
les conquérans, et leurs progrès durent s’en ressentir.
D’ailleurs l’attention du khalife et des Sarrazins
d’Asie et d’Afrique était alors portée vers Constantinople,
qui était assiégée par une armée de cent
vingt mille guerriers et une flotte de dix-huit cent
voiles, venue des ports de Syrie et d’Egypte.
Cependant les auteurs arabes[37] font mention de
quelques nouvelles incursions faites en Languedoc
sous le gouvernement d’Alhaor, en 718. Les vainqueurs,
d’après leur récit, s’avancèrent jusqu’à
Nîmes sans rencontrer d’obstacle, et repassèrent
les Pyrénées emmenant captifs un grand nombre
de femmes et d’enfans. L’usage était alors

dans les armées chrétiennes et mahométanes, et
c’est encore l’usage des mahométans de nos jours,
que chaque guerrier eût sa part des objets pris sur
l’ennemi; et les captifs, par la facilité que les vainqueurs
avaient de les employer à leur usage personnel
ou de les vendre, formaient en général la
portion la plus précieuse du butin.



Les provinces méridionales de la France se trouvaient
hors d’état d’opposer une résistance efficace.
On était au tems des rois fainéants; le Languedoc,
appelé Gothie, à cause du long séjour des Goths, et
Septimanie à cause de ses sept principales villes, Narbonne,
Nîmes, Agde, Béziers, Lodève, Carcassonne
et Maguelone, se trouvait en partie dans la limite des
pays échus à Eudes, duc d’Aquitaine. Mais Eudes,
qui se glorifiait d’être issu du sang de Clovis, et
qui par conséquent était parent des princes du nord
de la France[38], voyait avec ombrage l’ascendant
que les maires du palais prenaient dans cette partie
de l’empire; et toute sa politique consistait à empêcher
ces ministres ambitieux de supplanter leurs
maîtres. De leur côté, les maires du palais ne songeaient
qu’à accroître leur autorité; et d’ailleurs

occupés à maintenir la domination des Francs qui
s’étendait alors fort loin en Allemagne, ils voyaient
avec quelque indifférence les progrès des Sarrazins
dans le midi.



Au milieu de ces circonstances, le Languedoc et la
Provence, jusque-là au pouvoir des Goths, se trouvaient
pour ainsi dire abandonnés à eux-mêmes. La
masse de la population, issue des anciens Gaulois et
des colons romains, portait encore le nom des antiques
maîtres du monde; mais la classe dominante appartenait
aux Goths. Les deux races conservaient entre
elles une ligne de démarcation, et avaient chacune
leurs lois et leurs usages. Il s’était même formé divers
partis qui voulaient s’arroger toute l’autorité.



Ce qui défendait le mieux le midi de la France,
c’était le désordre qui n’avait pas tardé à se mettre
parmi les vainqueurs. On a vu que le gouvernement
de l’Espagne relevait du gouvernement de l’Afrique,
lequel relevait à son tour du khalifat de Damas. Il
était impossible qu’une autorité ainsi partagée, et
dont le siége se trouvait dans plusieurs contrées à la
fois, maintînt dans le devoir des hommes élevés au milieu
du tumulte des armes. La division éclata entre les
différens peuples qui avaient pris part à la conquête,
entre les Arabes et les Berbers, entre les musulmans
et ceux qui ne l’étaient pas. Comme les terres
enlevées aux chrétiens avaient été la proie de quelques

hommes puissans, les guerriers se plaignirent
de n’avoir pas été récompensés dignement de leurs
services, et se portèrent plus d’une fois à des violences
sanglantes.



Une autre circonstance fort heureuse pour la
France, ce fut la résistance que quelques chrétiens
d’Espagne commencèrent dès lors à opposer aux oppresseurs
de leur patrie. Une poignée de guerriers,
fidèles à leur culte et à leur pays, se réfugièrent
dans les montagnes des Asturies, de la Galice et de
la Navarre, et là, sous la conduite de Pélage, entreprirent
une lutte qui ne devait finir qu’à l’entière
expulsion des disciples du prophète[39].



Le nouveau khalife de Damas, Omar, fils d’Abd-alazyz,
s’étant fait instruire de l’état des choses,
choisit, pour remédier à ces maux, Alsamah, qui
s’était fait remarquer en Espagne par son zèle et ses
talens. Alsamah, également célèbre comme administrateur
et comme guerrier, était chargé de rétablir
l’ordre dans les finances et de donner satisfaction
aux troupes. En effet, des terres considérables,

provenant des dernières conquêtes, leur
furent distribuées, et le reste des biens fut confié
à des hommes intègres qui devaient en verser le revenu
dans le trésor public. Alsamah avait de plus
ordre de faire un recensement exact des pays subjugués,
et d’en indiquer la population respective et
les ressources[40].



Le khalife, qui était très-pieux, et qui s’effrayait
du grand nombre de personnes restées fidèles à leur
ancienne religion, aurait voulu qu’on forçât tous les
chrétiens de l’Espagne et de la Septimanie à quitter
leur patrie, et à venir dans le centre de l’empire, où
leur présence n’inspirerait pas les mêmes craintes.
Alsamah rassura le prince, en disant que le nombre
des nouveaux musulmans s’accroissait chaque jour,

et que bientôt l’Espagne ne reconnaîtrait plus d’autres
lois que celle de Mahomet. Les auteurs arabes,
de qui nous empruntons ce récit, et qui écrivaient
à une époque où les chrétiens, descendus de leurs
montagnes, avaient commencé à se répandre dans
les provinces méridionales de l’Espagne, déplorent
la faiblesse d’Alsamah, et regrettent que la pensée
du khalife n’eût pas été mise à exécution[41].



Enfin Alsamah avait ordre de ranimer parmi les
guerriers le zèle contre les chrétiens un peu refroidi,
depuis que tant d’ambitions étaient parvenues
à se satisfaire. Il devait présenter la guerre sacrée
comme l’action la plus agréable à Dieu, comme
la source de toutes les faveurs célestes en cette vie
et en l’autre.



Dès que l’ordre eut été rétabli, Alsamah résolut
de signaler son ardeur par quelque exploit éclatant.
Il aurait pu tourner ses efforts contre les chrétiens
retranchés dans les montagnes du nord de l’Espagne,
et les accabler avant qu’ils eussent le tems
de s’y fortifier; il préféra se porter en France,
se flattant d’exécuter ce que n’avait pu accomplir
Moussa. On était alors en 721, sous le règne du
khalife Yezyd: onze ans s’étaient écoulés depuis la

première entrée des Arabes en Espagne. C’est à ce
moment que les chroniqueurs français commencent
à parler des bandes sarrazines et de leur chef, qu’ils
appellent Zama. D’après leur récit, les Sarrazins
venaient accompagnés de leurs femmes et de leurs
enfans, dans l’intention d’occuper le pays. En effet,
il arrivait continuellement en Espagne des familles
pauvres d’Arabie, de Syrie, d’Égypte et d’Afrique,
et les chefs comptaient sur les conquêtes futures pour
satisfaire des besoins si nombreux[42].



Alsamah, à l’exemple de ses prédécesseurs, s’avança
dans le Languedoc, et forma le siége de Narbonne,
qui sans doute avait été fortifiée dans l’intervalle.
La ville ayant été obligée d’ouvrir ses
portes, les hommes furent passés au fil de l’épée,
les femmes et les enfans emmenés en esclavage.
Narbonne, par sa situation près de la mer et au milieu
de marais, offrait un accès facile aux navires
qui venaient d’Espagne, et était en état, du côté
de terre, d’opposer une longue résistance. Alsamah
résolut d’en faire la place d’armes des musulmans
en France, et il en augmenta les fortifications. Il
fit de plus occuper les villes voisines; puis il marcha

du côté de Toulouse. Cette ville était alors la
capitale de l’Aquitaine. Eudes, craignant pour sa
capitale, accourut avec toutes les troupes qu’il put
rassembler. Les Sarrazins avaient commencé le siége
de la ville, et ils mettaient en usage les machines
qu’ils avaient apportées. De plus, avec leurs frondes,
ils cherchaient à repousser les habitans de
dessus les remparts; la ville était sur le point de se
rendre lorsque Eudes arriva. Au rapport des auteurs
arabes, telle était la multitude des chrétiens, que
la poussière soulevée par leurs pas obscurcissait la
lumière du jour. Alsamah, pour rassurer les siens,
leur rappela ces paroles de l’Alcoran: «Si Dieu est
pour nous, qui sera contre nous?» Les deux armées,
ajoutent les Arabes, s’avancèrent l’une contre l’autre
avec l’impétuosité de torrens qui se précipitent du
haut des montagnes, ou comme deux montagnes qui
cherchent à se rencontrer. La lutte fut terrible et le
succès long-tems incertain. Alsamah se montrait partout;
semblable à un lion que l’ardeur anime, il excitait
les siens de la voix et du geste, et on reconnaissait
son passage aux longues traces de sang que
laissait son épée; mais pendant qu’il se trouvait au
plus épais de la mêlée, une lance l’atteignit et le
renversa de cheval. Les Sarrazins l’ayant vu tomber,
le désordre se mit dans leurs rangs, et ils se retirèrent
laissant le champ de bataille couvert de leurs

morts. Cette bataille se donna au mois de mai de
l’année 721, et il y périt un grand nombre d’illustres
Sarrazins, notamment de ceux qui avaient eu
part aux conquêtes précédentes[43]. Abd-alrahman,
appelé par nos vieilles chroniques Abdérame, prit
le commandement des troupes, et les ramena en Espagne.



Ce succès rendit le courage aux chrétiens du
Languedoc et des Pyrénées, qui se hâtèrent de secouer
le joug. Malheureusement les Sarrazins restaient
maîtres de Narbonne, et de cette place avancée,
ils avaient la facilité de faire des courses dans
les contrées voisines. Des secours leur ayant été
envoyés d’Espagne, ils reprirent l’offensive, et mirent
presque tout le Languedoc à feu et à sang.



A cette époque, le clergé était tout-puissant, et
les églises et les monastères passaient pour receler de
grandes richesses. Les Sarrazins devaient d’ailleurs
décharger de préférence leur fureur sur ces asiles
de la piété, comme sur des lieux d’où partait
le plus souvent le signal de la résistance. D’un autre
côté, les courts récits qui nous sont parvenus
sur cette déplorable partie de notre histoire sont

en général l’ouvrage des moines et des ecclésiastiques.
Il n’est donc pas étonnant que les églises et
les couvens figurent presque exclusivement dans les
récits lamentables qu’ils nous ont transmis de cette
époque.



Des documens qui remontent à une assez haute antiquité, font
mention de la destruction du monastère de Saint-Bausile,
près de Nîmes,
du couvent de Saint-Gilles, près d’Arles, là où a été
bâtie plus tard une ville du même nom, de la riche
abbaye de Psalmodie, aux environs d’Aiguemortes.
Ce dernier monastère était, dit-on, ainsi appelé,
parce que les moines s’étaient imposé pour règle
de chanter jour et nuit et à tour de rôle les louanges
du Seigneur. L’arrivée des Sarrazins fut si précipitée,
que, dans ces divers couvens, les moines eurent
à peine le tems de se retirer ailleurs, et d’emporter
avec eux les reliques des saints[44]. Les barbares
avaient soin de briser les cloches des églises
ou plutôt les instrumens analogues avec lesquels on
était alors dans l’usage d’appeler les fidèles à la
prière[45].



Sans doute les Sarrazins rencontrèrent de la part
des habitans quelque résistance, ou bien les incursions
étaient l’ouvrage de quelques bandes isolées.

Il est certain qu’en général les Sarrazins n’avaient
pas exercé les mêmes violences dans les pays qui
s’étaient soumis de plein gré.



En 724, le nouveau gouverneur d’Espagne, Ambissa,
franchit lui-même avec une nombreuse armée
les Pyrénées, et résolut de pousser la guerre avec
vigueur. Carcassonne fut prise et livrée à toute la fureur
du soldat. Nîmes ouvrit ses portes, et des otages
choisis parmi ses habitans furent envoyés à Barcelonne
pour y répondre de leur fidélité[46]. Les conquêtes
d’Ambissa, suivant Isidore de Beja, furent
plutôt l’ouvrage de l’adresse que de la force; et telle
fut l’importance de ces conquêtes, que sous le gouvernement
d’Ambissa l’argent enlevé de la Gaule fut
le double de ce qui en avait été retiré les années précédentes[47].
Le cours de ces dévastations fut un moment
ralenti par la mort d’Ambissa, qui fut tué dans
une de ses expéditions, en 725; son lieutenant,

Hodeyra, fut obligé de ramener l’armée sur la frontière;
mais bientôt la guerre reprit avec une nouvelle
fureur, et de grands secours étant venus
d’Espagne, les chefs, enhardis par le peu de résistance
qu’ils rencontraient, ne craignirent pas d’envoyer
des détachemens dans toutes les directions.
Le vent de l’islamisme, dit un auteur arabe, commença
dès-lors à souffler de tous les côtés contre
les chrétiens. La Septimanie jusqu’au Rhône, l’Albigeois,
le Rouergue, le Gévaudan, le Velay, furent
traversés dans tous les sens par les barbares, et
livrés aux plus horribles ravages. Ce que le fer
épargnait était livré aux flammes. Plusieurs d’entre
les vainqueurs eux-mêmes furent indignés de tant
d’atrocités. Les barbares ne conservaient que les
objets précieux qu’ils pouvaient emporter, ou les
armes, les chevaux, et ce qui, en épuisant le pays,
devait accroître leurs forces.



Parmi les lieux qui eurent le plus à souffrir de
ces dévastations, on cite le diocèse de Rhodès. Les
barbares s’étaient établis dans un château-fort, que
les uns croient répondre à celui de Roqueprive, et
les autres à celui de Balaguier[48]. Aidés par des
hommes du pays, ils parcouraient impunément tous

les environs. Il nous reste à ce sujet le témoignage
d’un poète qui écrivait au commencement du neuvième
siècle, et ce témoignage est trop important pour
que nous ne l’insérions pas ici. Il y est parlé d’un
jeune homme appelé Datus ou Dadon, qui, à l’approche
des Sarrazins, avait pris les armes, et qui,
laissant sa mère seule, s’était retiré à quelque distance
avec les guerriers du pays. Pendant son absence,
les barbares envahirent sa maison, et après
avoir tout dévasté, ils se retirèrent emmenant sa
mère et le reste du butin dans leur château-fort. A
cette nouvelle, Dadon accourt avec quelques-uns de
ses compagnons; il était monté sur un cheval, et
armé de pied en cap. Ici nous allons laisser parler
le poète.



«Dadon et ses amis étaient disposés à forcer
l’entrée du château; mais de même que le cruel
épervier, après avoir enlevé le timide oiseau qui
s’était aventuré dans les airs, se retire avec sa proie
et laisse les compagnons de sa victime faire retentir
le ciel de leurs gémissemens, de même les
Maures, tranquilles à l’abri de leurs remparts, se
rient des menaces de Dadon et de ses efforts. A la

fin, cependant, un d’entre eux adresse la parole à
Dadon, et, d’un ton railleur, lui demande ce qui
l’a amené. «Si, ajoute-t-il, si tu veux que nous te
rendions ta mère, donne-nous le cheval sur lequel
tu es monté; sinon ta mère va être égorgée
sous tes yeux.» Dadon, irrité, répond qu’on
peut faire de sa mère ce qu’on voudra, que jamais
il ne cèdera son cheval. Là-dessus le barbare amène
la mère de Dadon sur le rempart, et lui coupant la
tête, il la jette au fils en disant: «Voilà ta mère!»
A ce spectacle, Dadon recule d’horreur. Il pleure,
il gémit, il court ça et là en criant vengeance; mais
comment forcer l’entrée de la forteresse?» A la fin,
il s’éloigne, et, disant adieu au monde, il se retire
dans une solitude sur les bords du Dourdon,
dans le lieu où s’éleva plus tard le monastère de
Conques[49].




Un autre fait, en l’absence de témoignages plus
nombreux, servira encore à faire connaître le caractère
des épouvantables invasions auxquelles une
grande partie de la France fut alors en proie; c’est
ce qui arriva au monastère du Monastier, dans le Velay.
Les Sarrazins avaient envahi les diocèses du Puy
et de Clermont, et dévasté l’église de Brioude[50]. Les
barbares, approchant du Monastier, saint Théofroi,
autrement appelé saint Chaffre, abbé du monastère,
assembla ses moines, et les exhorta à se retirer dans
les bois des environs avec ce que le couvent renfermait
de plus précieux, et à y rester jusqu’à ce que des
tems meilleurs leur permissent de reprendre leurs
anciennes occupations; pour lui, il déclara qu’il
était décidé à subir les traitemens que les barbares
voudraient lui faire éprouver, heureux si par ses
exhortations il pouvait les ramener dans la bonne
voie; plus heureux encore si, par sa mort, il obtenait
la palme du martyre. A ces mots, les moines
se mirent à fondre en larmes, demandant qu’il s’enfuît
avec eux dans la forêt, ou qu’il leur permît de
mourir avec lui; mais le saint persista dans sa résolution,
et, pour ce qui les concernait, il leur représenta
qu’il était plus conforme à la volonté divine
de se dérober à un danger qu’on pouvait éviter,

lorsque surtout on avait l’espoir de se rendre
plus tard utile à la religion. Là-dessus il leur cita
l’exemple de saint Paul, qui, étant poursuivi à Damas
par les juifs, ses ennemis, se fit descendre la
nuit dans une corbeille hors des murs de la ville;
ainsi que celui de saint Pierre, qui, en butte aux
fureurs de Néron, eut également pris la fuite,
si Dieu lui-même n’était venu à sa rencontre pour
arrêter ses pas. Pour ce qui le regardait personnellement,
il fit voir qu’il était quelquefois du devoir d’un
pasteur de se dévouer pour le salut de son troupeau;
que peut-être il aurait le bonheur d’ouvrir les yeux
des barbares à la vérité, et que s’il était mis à mort,
son sang désarmerait la colère céleste, irritée sans
doute par les péchés des hommes.



A la fin les moines se résignèrent, et leur départ
fut fixé pour le lendemain. Après qu’ils eurent entendu
la messe, l’abbé leur fit une nouvelle exhortation;
ensuite ils se chargèrent des objets les plus
précieux du couvent, et s’éloignèrent. Deux d’entre
eux seulement restèrent secrètement, et allèrent se
placer au haut d’une montagne qui domine le monastère,
afin d’être témoins de ce qui arriverait.



Les barbares ne tardèrent pas à se présenter.
Comme l’abbé s’était retiré dans un coin, occupé à
prier Dieu, ils ne firent aucune attention à lui, et
se mirent à visiter le monastère, espérant faire un

riche butin. Leur projet était de s’emparer des
moines les plus jeunes et les plus vigoureux, et de
les vendre en Espagne comme esclaves. Quand ils
reconnurent que les moines étaient partis, et que
les objets les plus précieux avaient été enlevés, ils
entrèrent en fureur, et l’abbé s’étant enfin offert à
leurs yeux, ils l’accablèrent de coups.



Ce jour-là était pour les barbares un jour de fête,
où ils avaient coutume d’offrir un sacrifice à Dieu.
Le chroniqueur d’après lequel nous parlons ne
dit pas en quoi consistait ce sacrifice. Il paraît seulement
qu’il consistait en libations; d’où on pourrait
induire que la bande sarrazine qui envahit le
Velay n’était pas mahométane, mais se composait
de Berbers, dont plusieurs étaient encore plongés
dans les ténèbres de l’idolâtrie. Quoi qu’il en soit,
les barbares s’étant retirés à l’écart pour s’acquitter
de leurs devoirs religieux, le saint, qui s’en aperçut,
crut que c’était une occasion favorable pour
les faire rentrer en eux-mêmes. Là-dessus, il s’approcha
d’eux, et leur représenta qu’au lieu de se
prostituer ainsi au culte des démons, ils feraient
bien mieux de réserver leurs hommages pour l’auteur
de toutes choses, pour celui qui a créé les élémens
et tout ce qui existe. Mais cette exhortation
ne fit que redoubler la fureur des barbares; ils tournèrent
leur rage contre lui, et l’homme qui célébrait

le sacrifice, saisissant un gros caillou, le
lui jeta à la tête, et le fit tomber par terre
presque sans vie. Les Sarrazins se disposaient
même à mettre le feu au monastère, et à n’y pas
laisser pierre sur pierre, lorsqu’on annonça l’approche
de troupes chrétiennes, ou plutôt, si on en
croit l’auteur d’après lequel nous parlons, lorsque
le Seigneur, justement irrité d’un tel attentat,
suscita une horrible tempête, accompagnée de
grêle et de tonnerre, qui força les barbares à prendre
la fuite. Le saint mourut quelques jours après;
mais les moines purent revenir en toute sûreté[51].



C’est probablement à la même époque, bien que
les écrivains arabes ne s’expriment pas clairement,
et que les auteurs chrétiens varient entre eux, qu’il
faut placer l’invasion des Sarrazins en Dauphiné, à
Lyon et dans la Bourgogne. Un écrivain mahométan
s’exprime ainsi: «Dieu avait jeté la terreur
dans le cœur des infidèles. Si quelqu’un d’eux se
présentait, c’était pour demander merci. Les musulmans
prirent du pays, accordèrent des sauvegardes,
s’enfoncèrent, s’élevèrent, jusqu’à ce qu’ils

arrivèrent à la vallée du Rhône. Là, s’éloignant
des côtes, ils s’avancèrent dans l’intérieur des
terres[52].»



On ne connaît les lieux où pénétrèrent les Sarrazins
que par les souvenirs des dégâts qu’ils y commirent.
Aux environs de Vienne, sur les bords du
Rhône, les églises et les couvens n’offrirent plus
que des ruines. Lyon, que les arabes appellent
Loudoun, eut à déplorer la dévastation de ses principales
églises[53]; Mâcon et Châlons-sur-Saône furent
saccagées[54]; Beaune fut en proie à d’horribles
ravages; Autun vit ses églises de Saint-Nazaire
et de Saint-Jean livrées aux flammes; le monastère
de Saint-Martin, auprès de la ville, fut abattu[55];
à Saulieu, l’abbaye de Saint-Andoche fut pillée[56];
près de Dijon, les Sarrazins abattirent le monastère
de Bèze[57].



Ces diverses incursions des Sarrazins, qui, suivant
l’opinion commune, se seraient étendues beaucoup

plus loin[58], étaient faites sans un plan arrêté
d’avance; néanmoins elles ne rencontrèrent

qu’une faible résistance, ce qui montre l’état déplorable
où se trouvait la France, et l’absence de tout
gouvernement tutélaire. Mais si on les compare à
ce qui s’était passé quelques années auparavant
en Espagne, elles font voir que nulle part, si on
excepte quelques individus sans religion et sans patrie,
les envahisseurs ne trouvèrent de la sympathie,
que nulle part une portion notable de la population
ne fit cause commune avec eux. Dans les villes
mêmes telles que Narbonne, Carcassonne, où les
Sarrazins s’établirent d’une manière fixe, la masse
resta fidèle aux lois de l’Évangile.



Pendant tout ce tems, il n’est rien dit d’Eudes, duc
d’Aquitaine, ni de Charles-Martel, qui était alors
maire du palais du royaume d’Austrasie. Eudes n’étant
pas, comme dans les années précédentes, attaqué
au centre de ses états, hésitait à armer de
nouveau un aussi formidable ennemi contre lui.
Quant à Charles, il était occupé à soumettre les Frisons,
les Bavarois et les Saxons, qui menaçaient

sans cesse de passer le Rhin et de s’établir au siége
même de sa puissance. Voilà sans doute le motif qui
l’empêcha de se venger de la tentative faite par les
Sarrazins contre la Bourgogne, province qui reconnaissait
son autorité. D’ailleurs Eudes et Charles,
quoique ayant fait la paix, s’observaient mutuellement
avec jalousie, et il était facile de voir que l’un serait
obligé de céder à l’autre. Les auteurs arabes, qui
ne savaient rien de cette funeste politique, et qui
avaient appris à connaître la vigueur avec laquelle
Charles-Martel, qu’ils nomment Karlé[59], repoussait
les injures, éprouvaient le besoin de s’expliquer
cette apparente inaction, et ils font le récit
suivant:



«Plusieurs seigneurs français étant allés se plaindre
à Charles de l’excès des maux occasionés par les
musulmans, et parlant de la honte qui devait rejaillir
sur le pays, si on laissait ainsi des hommes
armés à la légère, et en général dénués de
tout appareil militaire, braver des guerriers munis
de cuirasses et armés de tout ce que la guerre
peut offrir de plus terrible, Charles répondit:
«Laissez-les faire; ils sont au moment de leur plus
grande audace; ils sont comme un torrent qui renverse
tout sur son passage. L’enthousiasme leur

tient lieu de cuirasse, et le courage de place forte.
Mais quand leurs mains seront remplies de butin,
quand ils auront pris du goût pour les belles demeures,
que l’ambition se sera emparée des chefs,
et que la division aura pénétré dans leurs rangs,
nous irons à eux, et nous en viendrons à bout sans
peine[60].»



En 730, le gouvernement de l’Espagne fut déféré
à Abd-alrahman, le même qui, à la mort d’Alsamah
devant Toulouse, avait ramené l’armée musulmane
en Espagne. Dans l’intervalle, il avait
exercé le commandement d’une partie de la Péninsule
du côté des Pyrénées. Homme sévère et juste,
Abd-alrahman se faisait chérir des troupes par le
désintéressement avec lequel il leur abandonnait le
butin fait sur l’ennemi. De plus, il était l’objet de
la vénération des pieux musulmans, parce qu’il avait
eu l’avantage de vivre dans l’intimité d’un des fils
d’Omar, deuxième khalife, ce qui l’avait mis à
même de s’instruire d’une foule de particularités relatives
au prophète[61].



Abd-alrahman était impatient de venger les
échecs partiels essuyés les années précédentes par
les armes musulmanes en France. Il voulait subjuguer

cette contrée tout entière, et une fois cet
obstacle surmonté, il se flattait de pouvoir joindre
l’Italie, l’Allemagne et l’empire grec aux autres conquêtes
déjà si vastes, faites par les champions de
l’Alcoran. Comme l’enthousiasme religieux était encore
dans sa force, que d’ailleurs l’Espagne et le
midi de la France, par la douceur du climat et la
fertilité du sol, offraient les habitations les plus attrayantes,
il arrivait continuellement des guerriers
et des aventuriers de tous les pays, particulièrement
des chaînes de l’Atlas et des lieux sablonneux de
l’Afrique et de l’Arabie. A mesure que ces hommes
arrivaient, on les façonnait au maniement des armes.
En attendant que les préparatifs fussent terminés,
Abd-alrahman, dont la résidence ordinaire était
Cordoue, devenue le siége du gouvernement, visita
les diverses provinces de l’Espagne, pour faire droit
aux réclamations qui s’élevaient de toutes parts. Les
cayds ou gouverneurs de place, qui avaient prévariqué,
furent destitués et remplacés par des hommes
probes. Musulmans et chrétiens, tous furent
traités, sinon de la même manière, du moins d’après
les lois et les conventions jurées. Abd-alrahman
restitua aux chrétiens les églises qu’on leur
avait injustement enlevées; mais il fit abattre celles
que la vénalité de certains gouverneurs leur avait
laissé construire. En effet, il a de tout tems été de

la politique musulmane de ne pas laisser bâtir de
nouveaux temples pour un autre culte que le leur;
souvent même elle n’a pas permis de réparer les
anciens.



Sans doute, dans l’intervalle, les Sarrazins, maîtres
de Narbonne, de Carcassonne et du reste de la Septimanie,
continuèrent à faire des courses dans les contrées
voisines. Une circonstance singulière dut néanmoins
préserver pendant quelque tems une partie des
provinces chrétiennes. Celui qui commandait pour
les musulmans dans la Cerdagne et dans le voisinage
des Pyrénées était, suivant Isidore de Beja et Roderic
Ximenès, un de ces guerriers d’Afrique qui,
unissant leurs efforts à ceux des Arabes, avaient
puissamment contribué à la conquête de l’Espagne.
Ce gouverneur, appelé Munuza, s’était d’abord
montré impitoyable envers les chrétiens du pays, et
avait fait brûler vif un évêque appelé Anambadus.
Dans les querelles qui s’élevèrent entre les Berbers
et les Arabes, il prit naturellement parti pour ses
compatriotes, qu’il regardait comme victimes de la
plus horrible injustice. Il fit même alliance avec
Eudes, duc d’Aquitaine, qui, pour se l’attacher, lui
donna en mariage sa fille, appelée par quelques auteurs
Lampegie, et célèbre par sa beauté[62].




Conde, sans doute d’après quelque écrivain arabe,
raconte cet événement un peu autrement. Munuza,
qu’il confond avec un personnage d’origine arabe,
appelé Osman fils d’Abou-Nassa, lequel avait à deux
reprises différentes exercé le gouvernement de l’Espagne,
était en rivalité de puissance avec Abd-alrahman,
et se croyait plus de titres que lui au
poste de gouverneur. Dans une de ses courses, il
fit Lampegie prisonnière. Épris de sa beauté, il
l’épousa, et s’unit d’intérêt avec Eudes. Aussi,
quand Abd-alrahman manifesta l’intention de pénétrer
de nouveau les armes à la main jusqu’au cœur
de la France, Munuza se crut obligé d’opposer
les liens qui l’unissaient à Eudes; et comme Abd-alrahman
refusait de reconnaître un traité qu’il n’avait
pas lui-même dicté, disant qu’il ne pouvait pas
exister entre les musulmans et les chrétiens d’autre
intermédiaire que le glaive, Munuza se hâta d’instruire
son beau-père de ce qui se passait, afin qu’il
eût le tems de se mettre sur la défensive[63].



Quoi qu’il en soit, Abd-alrahman, informé des
relations qui existaient entre son lieutenant et les

chrétiens, résolut de le prévenir, de peur qu’il ne
devînt plus tard un obstacle à ses projets. Des troupes
choisies s’avancèrent vers les Pyrénées et attaquèrent
Munuza au moment où il s’y attendait le moins.
Vivement pressé, et hors d’état de résister, il s’enfuit
dans les montagnes, accompagné de Lampegie.
Ses ennemis se mirent à sa poursuite sans lui laisser
le tems de se reconnaître; enfin, poursuivi de rocher
en rocher, couvert de blessures, souffrant de la
soif et de la faim, et ne pouvant compter sur l’appui
des chrétiens, qu’il avait si cruellement offensés,
il se précipita du haut d’une roche. Aussitôt on lui
coupa la tête, qui fut envoyée à Damas. On fit également
partir pour Damas Lampegie, qui fut admise
dans le sérail du khalife. L’événement qu’on
vient de lire se passa à Puycerda ou dans les environs[64].



A la même époque, si on en croit Roderic Ximenès,
les troupes sarrazines du Languedoc firent une
tentative contre la ville d’Arles. La ville était alors
très-florissante, et elle opposa une vive résistance.

Roderic parle d’un sanglant combat qui fut livré
sur les bords du Rhône, et où un grand nombre de
chrétiens perdirent la vie. Plusieurs furent emportés
par les eaux du Rhône; les autres furent recueillis
respectueusement et enterrés dans l’Aliscamp, nom
de l’antique cimetière d’Arles, où encore du tems de
Roderic, c’est-à-dire au commencement du treizième
siècle, les fidèles allaient visiter dévotement leurs
tombeaux[65]. La ville d’Arles n’est pas positivement
nommée par les auteurs arabes. Ils font néanmoins
mention d’une ville qui est peut-être cette illustre
cité. «Parmi les lieux, dit un d’entre eux, où les
musulmans portèrent leurs armes, était une ville

située en plaine, dans une vaste solitude, et célèbre
par ses monumens.» Un autre auteur ajoute que
cette ville était bâtie sur un fleuve, sur le plus grand
fleuve du pays, à deux parasanges ou trois lieues de
la mer. Les navires pouvaient y venir de la mer.
Les deux rives communiquaient l’une à l’autre par
un pont de construction antique, si vaste et si solide,
qu’on avait pratiqué dessus des marchés. Les
environs étaient couverts de moulins et coupés par
des chaussées[66].



L’attaque faite devant Arles n’avait probablement

pour objet que de détourner l’attention des chrétiens.
Les préparatifs auxquels Abd-alrahman travaillait
depuis deux ans étant terminés, l’armée se
dirigea vers les Pyrénées. Les auteurs varient sur
l’époque où cette expédition eut lieu. On se trouvait
probablement au printems de l’année 732. L’armée
était nombreuse et pleine d’enthousiasme. Il paraît
qu’Abd-alrahman prit sa route à travers l’Aragon
et la Navarre, et qu’il entra en France par les vallées
du Bigorre et du Béarn[67]. C’est d’ailleurs ce
qu’indiquent les traces des dévastations qui se commirent
sur son passage. Partout les églises étaient
brûlées, les monastères détruits, les hommes passés
au fil de l’épée. Les abbayes de Saint-Savin, près
de Tarbe, et de Saint-Sever-de-Rustan, en Bigorre,
furent rasées; Aire, Bazas, Oleron, Bearn se couvrirent
de ruines[68]. L’abbaye de Sainte-Croix,
près de Bordeaux, fut livrée aux flammes[69].




Bordeaux n’opposa qu’une légère résistance. En
vain Eudes, qui avait eu le tems d’assembler toutes
ses forces, essaya-t-il d’arrêter les Sarrazins au passage
de la Dordogne; il fut battu, et le nombre
des chrétiens tués fut si grand que, suivant l’expression
d’Isidore de Beja, Dieu seul put s’en faire
une idée. Eudes n’étant plus en état de tenir la campagne,
alla invoquer l’appui de Charles-Martel,
dont les états étaient à la veille d’être envahis,
et qui déjà avait appelé ses vieilles bandes des bords
du Danube, de l’Elbe et de l’Océan. Rien ne pouvait
satisfaire la rage des barbares. Aux environs de
Libourne, ils détruisirent le monastère de Saint-Emilien;
à Poitiers, ils brûlèrent l’église de Saint-Hilaire[70].



Les auteurs arabes parlent d’un comte de la contrée
qui, ayant osé soutenir la présence des Sarrazins,
fut vaincu, pris et décapité. Les vainqueurs
firent dans sa capitale un riche butin, dans lequel
on remarquait des topazes, des hyacinthes et des
émeraudes. Tel était leur enthousiasme et leur impétuosité,
que leurs propres auteurs les comparent
à une tempête qui renverse tout, à un glaive pour
qui rien n’est sacré[71].




Les Sarrazins se disposaient à faire subir un sort
semblable à la ville de Tours, où ils étaient attirés
par le riche trésor de l’abbaye de Saint-Martin, lorsqu’on
annonça l’arrivée de Charles-Martel sur les
bords de la Loire. Aussitôt les deux armées se préparèrent
à en venir aux mains. Jamais de plus grands
intérêts ne furent en présence. Pour les chrétiens, il
s’agissait de sauver leur religion, leurs institutions,
leurs propriétés, leur vie même. Pour les musulmans,
outre l’intime persuasion où ils étaient qu’ils
défendaient la cause même de Dieu, ils avaient à
conserver le riche butin dont ils s’étaient emparés;
ils voyaient de plus que la victoire seule pouvait
leur assurer une retraite honorable.



Un auteur arabe rapporte qu’aux approches de
Charles, Abd-alrahman fut effrayé du relâchement
qui, par suite des immenses richesses que ses soldats
traînaient après eux, s’était introduit dans leurs
rangs, et qu’il eut un instant l’idée de les engager
à abandonner une partie de leur butin. Il craignait
qu’au moment de l’action, ces biens acquis au prix
de tant de fatigues et d’excès ne devinssent un embarras.
Néanmoins il ne voulut pas, dans un moment
si critique, mécontenter ses troupes, et s’en
reposa sur leur bravoure et sur sa fortune; et cette
faiblesse, ajoute l’auteur, eut bientôt les suites les
plus fatales.




Le même auteur raconte qu’en présence même
de Charles, les musulmans se précipitèrent sur la ville
de Tours, et que, semblables à des tigres furieux,
ils s’y gorgèrent de sang et de pillage; ce
qui sans doute, ajoute-t-il, irrita Dieu contre eux,
et occasiona leur prochain désastre[72]. Les auteurs
chrétiens, dont, il est vrai, le récit est extrêmement
défectueux, ne font aucune mention de la
prise de Tours, et supposent que le trésor de Saint-Martin
resta intact; d’où l’on peut induire que les
faubourgs seuls furent un instant livrés à la merci
des barbares.



Enfin, après huit jours passés à s’observer réciproquement,
et après quelques légères escarmouches,
les deux armées se disposèrent à une action
générale. La relation arabe déjà citée donne à entendre
que la bataille s’engagea aux environs de
Tours; et c’est l’opinion qu’a suivie Roderic Ximenès,
qui écrivait surtout d’après le récit des
Arabes[73]. D’un autre côté, la plupart des chroniques
françaises, notamment celle de l’abbaye de
Moissac, rédigée à l’époque même de l’événement,
affirment que le combat eut lieu près de Poitiers,
ou même dans un faubourg de Poitiers. On pourrait

concilier ces deux opinions en disant que la première
rencontre des deux armées se fit aux portes de
Tours, où déjà les faubourgs avaient été livrés au
pillage; que, dans l’engagement qui eut lieu aux environs
de cette ville, les Sarrazins perdirent du terrain,
mais que leur ruine se consomma sous les
murs de Poitiers[74].



On était alors, suivant quelques auteurs, au mois
d’octobre de l’année 732. Ce furent les Sarrazins
qui commencèrent l’action par une charge de toute
leur cavalerie. Les Français étaient soutenus par
le souvenir de leurs victoires passées et par la
présence de Charles-Martel, qui se portait partout
où le danger était le plus pressant. Vainement les
Sarrazins, par la légèreté de leurs mouvemens,

cherchèrent à mettre le désordre dans les rangs;
les chrétiens, pesamment armés, et, suivant l’expression
d’un écrivain contemporain, semblables à
un mur, ou à une glace qu’aucun effort ne peut
rompre[75], virent se briser devant eux les attaques
les plus impétueuses. Le combat dura tout le jour, et
la nuit seule sépara les deux armées. Le lendemain,
l’action recommença. Les guerriers musulmans, altérés
de sang, et qui ne s’attendaient pas à une
telle résistance, redoublèrent d’efforts. Tout-à-coup
leur camp se trouva envahi par un détachement
chrétien, probablement dirigé par le duc
d’Aquitaine[76]. A cette nouvelle, les Sarrazins
quittèrent leurs rangs pour voler à la défense de
leur butin. En vain Abd-alrahman accourut pour
rétablir l’ordre; ses efforts furent inutiles; il fut
lui-même atteint d’un trait lancé par les chrétiens,
et tomba expirant. Dès ce moment, un désordre
effroyable se mit parmi les Sarrazins; ils parvinrent
à délivrer leur camp; mais une grande partie d’entre
eux resta sans vie sur le champ de bataille.




La nuit étant venue, Charles se disposa à recommencer
le combat le lendemain; mais les Sarrazins,
qui s’étaient avancés en France dans l’intention
de la subjuguer, et qui se voyaient désormais
hors d’état de faire une conquête aussi difficile,
jugèrent inutile d’en venir de nouveau aux
mains. Profitant des ténèbres de la nuit, ils reprirent
en toute hâte le chemin des Pyrénées. Telle
était leur précipitation, qu’ils ne se donnèrent pas la
peine d’abattre leurs tentes ni d’emporter le butin
qu’ils avaient fait.



Le lendemain, Charles se présenta avec son armée,
pour tenter de nouveau la fortune des armes. Instruit
de ce qui s’était passé, il fit occuper le camp ennemi,
et distribua à ses soldats les richesses qui y
étaient amoncelées. Mais il négligea de poursuivre
les barbares, soit qu’il craignît que cette retraite
subite ne cachât quelque piége, soit que, voyant
ses états dorénavant à l’abri de tout danger, il dédaignât
de terrasser ses ennemis vaincus. Il est certain
qu’immédiatement après la bataille il repassa
la Loire, et se dirigea vers le nord, fier de l’éclatant
triomphe qu’il venait de remporter, et joignant
à son nom de Charles, déjà illustré par tant de victoires,
le titre de martel ou de marteau, à cause
de la part qu’il avait, suivant son usage, prise en
personne au succès obtenu à cette occasion, et parce

que, suivant la chronique de Saint-Denis, «comme
li martiaus debrise et froisse le fer et l’acier, et
tous les autres métaux, aussi froissait-il et brisait-il
par la bataille tous ses ennemis et toutes autres
nations[77].»



Tel fut le résultat des immenses efforts qui avaient
été faits pendant plusieurs années par le gouvernement
arabe d’Espagne. On ne peut pas admettre
le récit de certains chroniqueurs chrétiens, qui font
monter le nombre des Sarrazins tués dans le combat à
trois cent soixante et quinze mille hommes. Tous les
Sarrazins ne périrent pas dans la bataille: où donc
trouver une armée de quatre ou cinq cent mille
hommes, à une époque de guerres intestines et de
désordres, comme celle où l’on était alors? Et
supposé que cette armée eût existé, comment aurait-elle
pu se nourrir et s’entretenir dans un
pays tel que l’Aquitaine, qui avait été dévasté
plusieurs fois, soit à la suite des précédentes invasions
des Sarrazins, soit dans le cours des guerres
sanglantes qui avaient eu lieu entre Charles et
Eudes? Mais on ne saurait nier que l’armée d’Abd-alrahman
ne fût la plus nombreuse et la mieux
aguerrie de toutes celles que les musulmans dirigèrent

contre notre belle patrie; et rien ne le prouve
mieux que les efforts faits par la France tout entière,
et que la place que ce grand événement n’a
pas cessé d’occuper dans la mémoire des hommes.



Les écrivains arabes, qui n’avaient qu’une idée
confuse du théâtre de cette guerre, et pour lesquels
il n’existait pas, non plus que pour les chrétiens,
de relation détaillée de cette expédition,
n’ont pu donner de notions précises sur la marche
de leurs troupes. Ils se contentent d’appeler le lieu
où se livra la principale bataille Pavé des Martyrs[78].
En effet, un très-grand nombre de disciples
de Mahomet y perdirent la vie. Ils ajoutent
qu’on y entend encore le bruit que les anges du ciel
font dans un lieu si saint, pour y inviter les fidèles
à la prière.



Les débris de l’armée sarrazine s’étaient dirigés
vers les Pyrénées, détruisant tout sur leur passage.
Un de leurs détachemens traversa la Marche, près
de Guéret[79], ainsi que le Limousin, où il détruisit
l’abbaye de Solignac[80]. Peut-être est-ce à
cette retraite désespérée des Sarrazins qu’il faut attribuer
une partie des ravages dont nous avons parlé

à l’occasion de leur entrée en France. Un auteur
arabe suppose qu’ils furent poursuivis l’épée dans les
reins par les chrétiens, jusque sous les murs de Narbonne[81].
Il serait possible qu’Eudes, non content
de rentrer dans ses états, eût cherché à se venger des
violences qui y avaient été commises par les barbares.



La nouvelle du désastre éprouvé par les armes
musulmanes en France produisit en Espagne un
effet bien différent sur les chrétiens et les musulmans.
Les chrétiens des Pyrénées et des provinces
septentrionales de l’Espagne crurent voir dans cet
événement une marque de la protection du ciel, et
ils se hâtèrent de prendre les armes pour assurer
leur indépendance[82]. Les musulmans, au contraire,
que leurs succès précédens avaient enflés
d’orgueil, tombèrent dans l’abattement et la tristesse.
Ceux d’entre eux qui nourrissaient des sentimens
pieux, profitèrent de l’occasion pour s’élever
contre la corruption qui s’était introduite dans

les rangs des disciples du prophète. En effet, l’amour
du luxe et des plaisirs avait pénétré chez
des hommes occupés jusque-là de la gloire de l’islamisme,
et chacun ne songeait qu’à satisfaire ses
passions.



Le lieutenant d’Abd-alrahman à Cordoue s’était
hâté de mander ce malheureux événement au gouverneur
d’Afrique et au khalife de Damas. Un nouveau
gouverneur fut envoyé d’Afrique avec des
renforts. Ce gouverneur se nommait Abd-almalek.
Il avait ordre du khalife de ne rien négliger pour
venger le sang musulman, si abondamment répandu.
Abd-almalek marcha sans s’arrêter, vers les Pyrénées,
et voyant ces guerriers, naguères si superbes,
en proie à une sombre terreur, il chercha à
ranimer leur courage: «Les plus beaux jours qui
luisent pour les vrais croyans, leur dit-il, ce sont
les jours de combat, les jours consacrés à la guerre
sainte: c’est là l’échelle du paradis. Le prophète
ne s’appelait-il pas le Fils de l’Épée? Ne se vantait-il
pas d’aspirer au repos, à l’ombre des drapeaux
pris sur les ennemis de l’islamisme? La victoire,
la défaite et la mort sont dans les mains de Dieu;
il les distribue comme il lui plaît. Tel qui fut
vaincu hier, triomphe aujourd’hui.» Ces paroles
ne produisirent pas tout l’effet que les bons musulmans
en attendaient[82a].




On a vu que les chrétiens des provinces septentrionales
de l’Espagne avaient tous repris les armes.
Un auteur arabe parle même d’une expédition
partie de France à travers les Pyrénées, et à la
suite de laquelle les Français se seraient emparés
de Pampelune et de Gironne[83]. En effet, les chrétiens
du nord de l’Espagne et ceux du midi de la
France obéissaient à la même foi; ils s’attribuaient
même une origine commune, et ils se rappelaient
encore l’époque où une nombreuse colonie, partie
des bords de l’Èbre, vint s’établir en Gascogne[84].



Abd-almalek dirigea ses premiers efforts contre
la Catalogne, l’Aragon et la Navarre; ensuite il
pénétra dans le Languedoc, et mit les villes occupées
par les Sarrazins en état de défense. Il ne
tarda même pas à reprendre l’offensive. Les invasions
des Sarrazins en France n’avaient pas pu se
faire sans relâcher tous les liens de la société. Le
désordre fut surtout sensible en Septimanie et en
Provence. Ces deux provinces, depuis la chute du
gouvernement des Goths d’Espagne, se trouvant
privées de toute espèce de gouvernement, quelques
hommes ambitieux du pays avaient profité des circonstances

pour se créer des principautés. Sous le
titre de comtes et de ducs, ils s’étaient rendus maîtres
des villes principales, et ils avaient chacun
leurs partisans et leurs intérêts. Pour que l’ordre
fût rétabli, il fallait que ces chefs se missent sous
la dépendance soit du duc d’Aquitaine, soit de
Charles-Martel, et ils redoutaient également l’un
et l’autre. Ils firent donc un appel aux Sarrazins
de Narbonne, et s’allièrent avec eux. Parmi ces
chefs, on remarquait Mauronte, auquel nos vieilles
chroniques donnent le titre de duc de Marseille,
et dont l’autorité s’étendait sur presque toute la
Provence.



Pendant ce tems, Charles-Martel était occupé à
faire reconnaître son autorité en Bourgogne et dans
le Lyonnais, deux provinces qui ne se trouvaient
que tout nouvellement comprises dans la dépendance
du royaume d’Austrasie, et où d’ailleurs l’invasion
récente des Sarrazins avait introduit les plus
grands désordres. Il confia les postes les plus importans
du pays à ses leudes ou fidèles, et se fit
rendre hommage par toutes les personnes notables.
Ensuite il marcha contre les Frisons, qui avaient de
nouveau pris les armes. Il est à déplorer que la position
où se trouvait Charles ne lui permit pas de
tourner tous ses efforts contre les Sarrazins. Parvenu
par la violence à la place éminente de maire du

palais, et ayant à se défendre à la fois contre
les ennemis du dehors et du dedans, il avait été
obligé de tout sacrifier pour s’assurer le dévouement
de ses soldats. Faute d’autres moyens, il
abandonnait à ses guerriers les biens des églises et
des monastères, et il s’était aliéné le clergé, alors
très-puissant. De plus, il existait une ligne de démarcation
entre les habitans d’une partie du midi de la
France, Goths ou Romains, et les habitans du nord,
Francs ou Bourguignons. Voilà comment Charles rencontra
en général si peu de sympathie parmi les populations
mêmes qui lui devaient leur délivrance.



En 734, le gouverneur sarrazin de Narbonne,
Youssouf, d’accord avec Mauronte, passe le Rhône
avec des forces considérables, et s’empare, sans coup
férir, d’Arles, où il fait saccager les couvens des
Saints-Apôtres et de la Vierge et détruire le tombeau
de Saint-Césaire[85]. Ensuite il s’avance au cœur
de la Provence, et s’empare, après un long siége,
de la ville de Fretta, aujourd’hui Saint-Remi. Il se
dirige de là vers Avignon. En vain les guerriers de
cette ville essayèrent de lui disputer le passage de
la Durance; les Sarrazins surmontèrent tous les obstacles[86].
Avignon se bornait alors au rocher où

fut bâti plus tard le palais des papes; c’est le lieu que
les auteurs arabes paraissent désigner par le nom de
Roche d’Anyoun. Une partie de la Provence se trouva
en proie aux ravages des barbares, et cette occupation
dura près de quatre ans[87].



Eudes étant mort en 735, Charles-Martel accourut
en Aquitaine, et se fit rendre hommage par
ses deux fils.



Sur ces entrefaites, Abd-almalek, satisfait de la
tournure que les affaires des Sarrazins avaient prise
en France, était retourné dans les montagnes des Pyrénées
pour achever de dompter les habitans, qui

continuaient à opposer de la résistance. Mais s’étant
laissé surprendre pendant la saison des pluies au
milieu des montagnes, il essuya une défaite complète.
A cette nouvelle, le khalife donna le gouvernement
de l’Espagne à Ocba, et il ne resta à Abd-almalek
que le commandement des provinces situées
dans le voisinage des Pyrénées.



Les auteurs arabes représentent Ocba comme
un homme plein de zèle pour l’islamisme. Ayant
eu le choix entre plusieurs provinces, il préféra
l’Espagne, uniquement par la facilité que ce gouvernement
lui procurerait de se signaler contre les
chrétiens. Quand il faisait un prisonnier, il ne manquait
jamais de le solliciter de se faire musulman.
Sous son gouvernement, les Sarrazins du Languedoc
établirent des positions fortifiées dans tous les
lieux susceptibles de défense jusqu’aux rives du
Rhône[88]. Ces positions, appelées par les Arabes
rebath[89], étaient garnies de troupes, et les musulmans
pouvaient observer de là tout ce qui se
passait chez les chrétiens.



C’est sans doute à cette époque que les Sarrazins
renouvelèrent leurs incursions dans le Dauphiné.
Saint-Paul-Trois-Châteaux et Donzère se couvrirent

de ruines[90]; Valence fut occupée, et toutes
les églises voisines de Vienne, sur l’une et l’autre
rive du Rhône, qui avaient échappé aux dévastations
précédentes, furent réduites en cendres. Les
barbares essayèrent même de se venger sur les provinces
de Charles-Martel de la défaite que ce grand
capitaine leur avait fait essuyer quelques années
auparavant. Leurs détachemens, occupant de nouveau
Lyon, envahirent la Bourgogne.



Charles-Martel ne pouvait laisser de tels attentats
impunis. En 737, se voyant tranquille du côté
du nord et de l’Orient, il fit partir pour Lyon une armée
commandée par son frère Childebrand, qui
l’avait puissamment secondé dans toutes ses guerres.
En même tems, il écrivit à Luitprand, roi des
Lombards, en Italie, pour réclamer son secours[91].
Il paraît que les Sarrazins de Provence, favorisés
par Mauronte, s’étaient établis jusque dans les montagnes
du Dauphiné et du Piémont, et que, sans le
concours d’une armée venue des bords du Pô, il eût
été impossible aux chrétiens d’éloigner les Barbares.
Childebrand chassa les Sarrazins devant lui, et descendant
le Rhône, commença le siége d’Avignon.
Cette ville était alors très-forte, et Childebrand fut

obligé de recourir aux machines en usage dans ce
tems-là. Bientôt Charles lui-même s’avança avec une
nouvelle armée. En même tems Luitprand attaqua
les Sarrazins du côté de l’Italie[92]. La ville d’Avignon
fut prise d’assaut, et les Sarrazins qui la défendaient
furent passés au fil de l’épée[93]. Charles
se hâta de traverser le Rhône, et s’avança jusqu’à
Narbonne. Celui qui commandait dans cette célèbre
cité se nommait, suivant nos vieilles chroniques,
Athima. Les passages des Pyrénées étant interceptés
par la population chrétienne en armes, l’Espagne
et la Septimanie ne communiquaient entre elles que
par mer. A la nouvelle du danger qui menaçait Narbonne,
Ocba envoya par eau une armée commandée
par Amor[94]. Cette armée débarqua à quelque
distance de la ville, du côté du midi. Aussitôt Charles

marcha à sa rencontre avec une partie de ses
forces. L’action eut lieu un dimanche, sur les bords
de la rivière de Berre, dans la vallée de Corbière,
à quelques lieues de Narbonne. L’armée musulmane
était postée sur un lieu élevé, et l’émir qui la commandait,
fier du nombre de ses soldats, avait négligé
de prendre aucune précaution. Charles ne lui
laissa pas le tems de se reconnaître, et l’attaqua avec
la plus grande impétuosité. La défaite des Sarrazins
fut complète; leur chef lui-même resta parmi les
morts. En vain ceux qui avaient échappé au carnage
essayèrent de regagner leurs vaisseaux à travers les
étangs qui avoisinent la cité. Les Francs, montant
sur des barques, les poursuivirent à coup de traits,
et bien peu parvinrent à se sauver dans la ville[95].



Malgré ce brillant succès, la garnison de Narbonne
continua à se défendre, et Charles, dont le
caractère ne s’accommodait pas des lenteurs d’un
siége, qui d’ailleurs était appelé d’un autre côté par
le caractère indomptable des Frisons et des Saxons
qu’il avait si souvent vaincus, renonça à prendre
une ville dont tout concourait alors à rendre l’accès
difficile. Mais en s’éloignant, il résolut de désarmer
la population chrétienne du pays dont les dispositions

lui étaient suspectes, et de mettre les Sarrazins
dans l’impossibilité de s’établir d’une manière
solide ailleurs qu’à Narbonne. Il fit raser les fortifications
de Béziers, d’Agde et d’autres cités considérables.
Nîmes, chose déplorable, Nîmes vit ses
magnifiques portes renversées, et une partie de son
amphithéâtre qui, par ses dimensions et sa solidité,
aurait pu servir de boulevart aux barbares, livrée
aux flammes. Le même traitement fut fait à Maguelone,
ville qui, à une époque où Montpellier n’existait
pas encore, présentait un aspect imposant, et
qui d’ailleurs, par la commodité de son port, offrait
un lieu de retraite aux navires sarrazins venus d’Espagne
et d’Afrique. Telle était la défiance de Charles,
qu’il emmena avec lui, outre un grand nombre
de prisonniers sarrazins, plusieurs otages choisis
parmi les chrétiens du pays[96].



Il est certain que l’autorité de Charles fut vue
de très mauvais œil, dans le midi de la France.
Les populations qui se glorifiaient d’avoir conservé
une partie des institutions et de la civilisation romaines,
regardaient comme des barbares les

hommes du nord, encore empreints de la rudesse
germanique. Le clergé surtout, tant dans le nord
que dans le midi, ne pardonnait pas à Charles la manière
arbitraire dont il disposait des biens ecclésiastiques.
Les Sarrazins, dans leurs invasions, avaient
dévasté la plupart des églises et des couvens, et
avaient aliéné les biens affectés à ces établissemens.
Charles, en chassant les Sarrazins, ne rétablit pas le
clergé dans ses possessions; mais il distribua les terres
et les maisons à ses hommes d’armes. Au grand
scandale des personnes pieuses, la plupart des
siéges épiscopaux et des monastères restèrent vacans,
faute de moyens d’entretien. L’histoire fait
mention de Wilicarius, évêque de Vienne, qui,
après l’expulsion des Sarrazins, essaya de reprendre
possession de son siége. Mais, trouvant tous
les biens des églises au pouvoir des laïques, il se
retira dans le Valais, où on le nomma abbé du
monastère de Saint-Maurice[97]. Ces abus ne furent
réformés que peu à peu et quelques années
après, sous Pepin et sous Charlemagne.



Dans un autre tems, le clergé, menacé dans son
existence, aurait fait un appel au zèle des fidèles;
mais à en juger par le peu de témoignages qui
nous restent de cette époque reculée, les ecclésiastiques

en général se bornèrent à représenter
les fléaux sous lesquels la chrétienté gémissait,
comme une juste punition de Dieu, pour la corruption
des hommes, et à exhorter les pécheurs à
revenir au sentier de la vertu[98]. Il y eut pourtant
des ecclésiastiques qui, entraînés par leur
humeur belliqueuse, s’attachèrent à la personne
de Charles, et l’accompagnèrent dans ses guerres
contre les ennemis de la foi. Tel fut Hainmarus,
évêque d’Auxerre, dont les vastes propriétés s’étendaient
sur une grande partie de la Bourgogne,
et qui, dédaignant de s’assujétir au service des
autels, laissa à un autre l’administration de son
diocèse, et alla signaler la vigueur de son bras du
côté des Pyrénées[99].



Après le départ de Charles, Mauronte qui avait
pris la fuite, se montra de nouveau en Provence,
et renoua ses relations avec les Sarrazins. Charles
l’ayant appris, résolut de purger tout-à-fait cette
contrée des germes de troubles qui la désolaient
depuis si long-tems. En 739, il reparut dans le

pays avec son frère Childebrand. Mauronte fut
chassé de toutes les positions qu’il occupait. Les
côtes de la mer où les hommes turbulens auraient
pu se cacher, furent visitées avec le plus grand soin.
Charles fit occuper Marseille par une partie de ses
troupes, et les Sarrazins de Narbonne n’osèrent
plus s’avancer au-delà du Rhône[100].



On manque de renseignemens certains sur la
manière dont les Sarrazins s’étaient conduits dans
l’intérieur de la Provence. Il est probable que, par
considération pour Mauronte, qui les avait appelés
et qui aspirait à être maître du pays, ils ne se livrèrent
pas aux mêmes violences qu’en d’autres
contrées[101].



Malheureusement, il se forma alors pour la Provence
et le Languedoc une autre source de calamités,
qui, pendant plusieurs siècles, ne laissèrent presque
pas de repos aux côtes du midi de la France. Nous
voulons parler des descentes que les Sarrazins d’Espagne
et d’Afrique commencèrent à faire par mer.




Les Arabes, à l’époque de leur plus grand enthousiasme
guerrier, n’avaient pas songé à profiter
de la voie que leur offrait la mer, pour aller porter
la guerre chez les ennemis de leur foi. De tout
tems les nomades de l’Arabie ont eu de l’éloignement
pour l’élément humide. Habitués à la vie
indépendante du désert, ils croiraient faire outrage
à leur liberté, s’ils consentaient à s’enfermer dans
un frêle bâtiment. Aussi, toutes les tentatives qui,
dans l’antiquité, furent faites pour établir des
flottes sur la mer Rouge et le golfe Persique, furent-elles
l’ouvrage des Phéniciens et d’autres peuples
étrangers. Cette répugnance pour la mer était partagée
par Mahomet, et telle est encore la manière de
voir de beaucoup de ses disciples. Les musulmans,
façonnés en général à l’esprit de fatalisme, ne peuvent
voir sans pitié les mouvemens continuels que
se donnent certains hommes pour accroître leur fortune
ou pour satisfaire leur curiosité; et quelques docteurs
sont allés jusqu’à dire que, dès l’instant qu’un
homme s’est décidé plusieurs fois à se mettre en
mer, il peut être considéré comme étant privé de
son bon sens, et comme n’étant plus recevable à
faire admettre son témoignage en justice[102].




Cependant quand les Arabes eurent conquis la
Syrie, l’Égypte et l’Afrique, et que l’étendard des
nomades flotta dans les ports de Tyr, de Sidon,
d’Alexandrie et de Carthage, ils eurent une marine
à leur disposition; et il était naturel que les renégats
et les aventuriers de tous les pays leur donnassent
l’idée de se livrer à des expéditions maritimes. Dès
l’année 648, quinze ans après la mort du prophète,
le gouverneur de Syrie, Moavia, fit faire une descente
dans l’île de Chypre. Une autre expédition fut
faite, en 669, dans l’île de Sicile; et depuis ce
moment les provinces maritimes de l’empire grec,
sans excepter Constantinople, dans les guerres des
empereurs avec les musulmans, eurent autant à
souffrir des attaques faites par mer que des attaques
faites par terre.



Dans l’origine les navires sarrazins furent montés
en général par des renégats et des aventuriers de
toutes les religions. Mais bientôt les musulmans
prirent part à ces expéditions, sources inépuisables
de richesses; et comme la plupart d’entre eux, tout en
faisant du butin, croyaient faire une action agréable
à Dieu, plus l’entreprise leur présentait de danger,
plus elle leur parut méritoire. On a vu que le prophète
n’avait jamais songé à ce moyen d’étendre sa religion.
Néanmoins les personnes pieuses qui avaient
besoin d’être excitées, ne tardèrent pas à pouvoir

invoquer en faveur de leur zèle nouveau plusieurs
témoignages propres à redoubler leur enthousiasme.
On commença à raconter que le prophète s’étant un
jour endormi dans la maison d’un de ses compagnons
d’armes, avait vu dans son sommeil quelques-uns
des siens faisant des courses sur mer pour le triomphe
de l’islamisme, et que, dans la joie qu’il eut de
les voir entourés de captifs, il s’éveilla en sursaut,
célébrant la gloire d’une telle entreprise. Aussi quelques
années après, lorsque Moavia fit son expédition
contre l’île de Chypre, Omm-Heram, veuve de
ce compagnon du prophète, voulut avoir part aux
mérites d’une tentative si sainte; et comme Omm-Heram
mourut dans le cours de l’expédition, les musulmans
lui élevèrent un tombeau, où dans la suite
ils allaient implorer la miséricorde de Dieu, lorsque
la terre manquait d’eau.





On rapportait encore qu’en 716, lorsque la grande
flotte qui alla assiéger Constantinople partit d’Alexandrie,
un des fils du khalife Omar, qui se trouvait
alors dans le port, demanda à l’amiral ce qu’il
pensait des péchés dont la plupart des hommes de l’équipage
devaient avoir l’ame chargée; l’amiral ayant
répondu qu’à l’exemple de chacun de nous, ils devaient
avoir leurs péchés pendus au cou: «Non pas
pour ces hommes-ci, s’écria le fils d’Omar; j’en

jure par celui qui tient mon ame dans ses mains, ils
ont laissé leurs péchés sur le rivage.»



D’après le récit des docteurs musulmans, Mahomet
aurait dit que la guerre sacrée faite par mer a
dix fois plus de mérite que la guerre faite par terre,
et que ceux qui devaient venir après lui étant privés
de la faveur de combattre sous ses yeux, jouiraient
des mêmes avantages s’ils se livraient aux
expéditions maritimes. Mahomet aurait encore dit
que le musulman qui meurt en combattant sur
terre éprouve l’effet d’une piqûre de fourmi, tandis
que celui qui meurt sur mer reçoit la même
sensation que l’homme à qui, au moment d’une soif
ardente, on présente de l’eau fraîche mêlée avec
du miel. C’est par une suite de la même idée qu’on
fait dire à Ayescha, femme chérie du prophète, que,
si elle avait été homme, elle se serait vouée à la
guerre sacrée sur mer[103].



Les premières expéditions maritimes faites par les
musulmans partirent des ports de Syrie et d’Égypte,
et furent surtout dirigées contre les provinces de

l’empire grec, presque en guerre continuelle avec
les khalifes. Lorsque la ville de Carthage tomba au
pouvoir des Arabes, il ne paraît pas que les vainqueurs
songeassent d’abord aux avantages que leur
offrait cette fameuse cité pour se rendre maîtres du
bassin de la mer Méditerranée. Ils y songeaient si
peu que leur chef, voulant bâtir une ville qui leur
servît d’asile au besoin, choisit l’emplacement de
Cayroan, à plusieurs journées de la côte[104]. Moussa,
gouverneur d’Afrique, à l’époque où il envahit l’Espagne,
n’avait à sa disposition que quatre navires,
et il fallut que ces navires allassent et revinssent
plusieurs fois pour transporter l’armée musulmane
d’un côté du détroit de Gibraltar à l’autre[105]. Mais
Moussa comprit tout de suite la nécessité d’avoir
une flotte à ses ordres pour maintenir les communications
libres entre la Péninsule et les rivages
africains; aussi il se hâta de faire construire des
vaisseaux dans tous les ports de son vaste gouvernement.
Depuis Barcelonne jusqu’à Cadix, les côtes
espagnoles offraient plusieurs ports excellens. Il en
était de même des bords africains, depuis le détroit
de Gibraltar jusqu’à Tripoli de Barbarie. En 736,
un gouverneur d’Afrique fit construire à Tunis un

arsenal formidable. C’est alors que Carthage vit disparaître
son antique renommée devant la nouvelle
cité.



En Espagne, il y avait un émir chargé spécialement
de la direction des flottes. Cet émir portait le
titre d’émir-alma, ou d’émir de l’eau. C’est probablement
de là qu’est venu notre mot amiral[106].



Les auteurs arabes font mention d’une expédition
envoyée par Moussa dans l’île de Sardaigne, dès
l’année 712. Les auteurs chrétiens parlent d’une
descente faite deux ans auparavant dans l’île de
Corse[107]. Ces deux îles, ainsi que celle de Sicile,
avaient long-tems dépendu des empereurs de Constantinople;
mais à mesure que la puissance de ces
princes s’affaiblit, des pays aussi éloignés du siége
de l’empire se trouvèrent abandonnés à leurs propres
forces; aussi les flottes sarrazines, pour qui
ces îles étaient un lieu de relâche commode, durent
n’y rencontrer qu’une faible résistance. Les
barbares se bornèrent d’abord à piller les églises et
les maisons des riches. Ces moyens commençant à
s’épuiser, ils firent des courses dans l’intérieur,

massacrant les hommes qui résistaient, et emmenant
les femmes et les enfans en esclavage.



La première descente que les Sarrazins firent
sur les côtes de France eut lieu dans l’île de Lerins,
aux environs d’Antibes; mais on est incertain sur
l’année où cette descente eut lieu. Les auteurs varient
depuis l’an 728 jusqu’en 739. Voici de quelle
manière ce malheureux événement est raconté.



L’île de Lerins était alors célèbre dans toute la
chrétienté par son couvent de moines, qui ne cessait
pas de fournir à l’Église des docteurs, des évêques
et des martyrs. En ce moment, le couvent
était sous la conduite de saint Porcaire, et l’on y
comptait cinq cents moines venus de la France, de
l’Italie et des autres contrées de l’Europe, non compris
un certain nombre d’enfans qui venaient s’y
former à la culture des lettres. Aux approches des
pirates, saint Porcaire fit embarquer les enfans et
les plus jeunes des religieux pour l’Italie. Quant au
reste des moines, le saint, qui n’avait peut-être ni
le tems ni les moyens de les conduire ailleurs, les
assembla et les exhorta à attendre les Sarrazins, se
résignant d’avance au sort que ces barbares voudraient
leur réserver; tous consentirent à rester,
excepté un seul, qui alla se cacher dans une grotte.
Les Sarrazins, en arrivant, se mirent à parcourir
l’île, croyant y trouver de grandes richesses. Comme

ils ne rencontrèrent que de vils habits et d’autres
objets de peu de valeurs, ils déchargèrent leur fureur
sur les moines, qu’ils accablèrent de coups. En
même tems ils se mirent à briser les croix, renversèrent
les autels et détruisirent les édifices. Ne pouvant
tirer aucun parti des vieux religieux, ils voulurent
au moins emmener les jeunes; et, pour les
forcer à embrasser l’islamisme, ils se livrèrent devant
eux à l’égard des vieux à tout ce que la violence
peut suggérer; mais leurs menaces comme
leurs promesses furent inutiles; jeunes et vieux,
tous restèrent fidèles à leur religion. Alors les barbares
les mirent à mort, et ne laissèrent en vie que
les quatre plus jeunes et les mieux faits, qu’ils embarquèrent
sur leurs navires. Heureusement le vaisseau
sur lequel les moines étaient montés aborda
sur la côte voisine, au port d’Aguay[108], et les quatre
religieux profitèrent de l’occasion pour se sauver
dans les bois, d’où retournant dans l’île de
Lerins, ils rétablirent le couvent[109].



Charles-Martel étant mort en 741, son fils Pepin-le-Bref,
qui lui succéda dans le poste de maire
du palais, consacra les premières années de sa puissance

à faire reconnaître son autorité, tant dans
l’Aquitaine, possédée par les enfans d’Eudes, que
dans la France septentrionale et les provinces situées
au-delà du Rhin. Les Sarrazins auraient pu
profiter d’une aussi belle occasion pour renouveler
leurs funestes tentatives contre les provinces méridionales
de la France; mais il survint parmi eux
des divisions qui les mirent pour long-tems hors
d’état de rien entreprendre.



On a vu que dans le principe les armées des conquérans
s’étaient formées des élémens les plus hétérogènes.
Chaque détachement avait son langage
particulier, ses croyances, ses intérêts. La discorde
ne tarda pas à éclater entre les Arabes et les Berbers.
Les Berbers prétendaient avoir contribué autant
que les autres aux conquêtes précédentes, et
ils se plaignaient de n’avoir pas été traités aussi
bien.



Les Arabes eux-mêmes ne s’entendaient pas entre
eux. On sait que de tout tems les nomades ont mis
une grande importance à connaître la race et la
tribu à laquelle ils appartiennent. C’est ce qui fait
que, dans leurs chroniques nationales, le nom de
chaque individu est accompagné de celui de son
père et du nom de la tribu à laquelle il doit son origine.
Les Arabes admettent parmi eux deux races
bien distinctes, l’une descendant de Yactan ou

Kahtan, petit-fils de Sem, fils de Noé, et l’autre
d’Ismaël, fils d’Abraham. Les Kahtanites, pour se
distinguer des autres, reçurent le titre d’Ariba ou
d’Arabes par excellence. Ils occupaient jadis l’est
et le sud-ouest de l’Arabie, particulièrement le
Yémen ou Arabie-Heureuse, d’où ils furent encore
surnommés Yemenis. Les Ismaélites, descendant
d’Ismaël par ses rejetons Cayssy et Modhar, furent
désignés par les titres de Cayssys et de Modharys.
Ils s’étaient établis de préférence dans le Hedjaz,
auprès de la Mecque et de Médine, et ils rappelaient
avec orgueil l’honneur qu’ils avaient eu de
compter Mahomet dans leurs rangs. De tout tems
un vif sentiment de jalousie exista entre les deux
races, et l’esprit de faction, après avoir ensanglanté
l’Arabie, l’Égypte, la Syrie, pénétra jusqu’en Espagne
et en France.



Tout-à-coup les conquérans coururent aux armes,
et Arabes et Berbers, Cayssys et Yemenys,
chaque faction se décida pour le parti qui convenait
le mieux à ses intérêts. Le signal de cette vaste
conflagration partit de l’Afrique. Dans les premiers
tems de la conquête, les généraux arabes voulant attirer
les populations, s’étaient relâchés de leur sévérité
envers les hommes qui se soumettaient volontairement.
Non seulement ils avaient laissé les Berbers
libres de professer leur religion, mais ils avaient

réduit l’impôt que ceux-ci étaient obligés de payer;
ils les avaient même quelquefois exemptés de toute
charge, se contentant d’enrôler les hommes en état
de porter les armes. A l’époque dont il est question
ici, c’est-à-dire en 737, le gouverneur d’Afrique,
pensant qu’il était tems de faire disparaître toutes
ces distinctions, annonça l’intention de suivre dans
toute leur rigueur les leçons laissées par le prophète,
et voulut obliger les Berbers à acquitter le
droit établi par la loi[110]. Or, ce droit consistait
à payer deux et demi pour cent pour les biens meubles,
tels que le bétail et l’argent, seule richesse
qui puisse exister chez les nomades[111]. Les Berbers,
habitués à toute l’indépendance du désert,
traitèrent ce droit de tyrannique, et prirent les
armes pour s’en affranchir. On les vit accourir du
fond des déserts situés au midi de l’Atlas, nus jusqu’à
la ceinture, et montés sur leurs chevaux, petits
de taille, mais très-légers à la course, montrant la
plus grande valeur pour la défense de leur liberté.




Les Berbers ne pouvant être domptés, le gouverneur
de l’Espagne, Ocba, traversa le détroit
pour aider à les ramener à l’obéissance, et cette retraite
ne contribua pas peu à faciliter les succès de
Charles-Martel dans le midi de la France. Ocba
étant mort, son prédécesseur Abd-almalek le remplaça.



Cependant les efforts des Berbers n’avaient pu être
réprimés, et une partie des troupes arabes, battues
sur tous les points, avaient été obligées de chercher
un refuge en Espagne. A cette nouvelle, les Arabes
et les Berbers établis dans la Péninsule et en France,
et qui, en récompense de leurs exploits, avaient
reçu des terres considérables, craignirent que l’arrivée
de ces nouveaux venus n’occasionât un second
partage des terres. Aussitôt ils coururent aux
armes et se disposèrent à repousser par la force les
Arabes d’Afrique. Un seul fait donnera une idée
de l’acharnement qui régnait parmi les conquérans.
Le gouverneur Abd-almalek étant tombé au
pouvoir du parti opposé, fut attaché à un gibet
sur le pont de Cordoue, et sa tête fut exposée entre
un cochon et un chien. Le commandant de Narbonne,
Abd-alrahman, s’était déclaré pour Abd-almalek.
Impatient de venger sa mort, il prit avec
lui toutes les troupes dont il pouvait disposer, et
se rendit à marches forcées en Andalousie. L’action

eut lieu aux environs de Cordoue. L’armée
d’Abd-alrahman se montait, dit-on, à cent mille
hommes. Au plus fort du combat, Abd-alrahman, qui
était un très-habile tireur, lança un trait au général
ennemi, et le tua. Après cet exploit, il rentra
dans Narbonne[112].



Les khalifes de Damas étaient hors d’état de rétablir
l’ordre à une distance si éloignée. Des partis
rivaux se formaient dans les provinces orientales de
l’empire, et les nombreuses armées envoyées du
côté de l’Occident avaient fini par épuiser les khalifes
eux-mêmes[113].



Ces guerres cruelles, malgré l’inaction de Pepin,
ne restèrent pas sans influence sur le sort de
la Septimanie. Les Sarrazins de Narbonne avaient
repris possession de Nîmes et des villes voisines;
mais ces villes finirent par se dégarnir presque de
troupes, et les commandans furent obligés de s’en
remettre sur beaucoup de points aux chrétiens du
pays. Les Goths, qui formaient encore la partie
principale de la population, recouvrèrent une partie
de leur ancien crédit. C’est alors qu’on voit les villes
du Languedoc, telles que Béziers, Nîmes,

Maguelone, bien que soumises au pouvoir des Sarrazins,
avoir leur comte particulier et une administration
qui leur était propre[114].



Un changement analogue eut lieu chez les chrétiens
des Asturies, de la Navarre et des autres provinces
septentrionales de l’Espagne. Ces hommes
généreux commencèrent à combiner leurs efforts,
et jouirent enfin de quelque indépendance. En
747, un émir appelé Youssouf étant parvenu, non
sans peine, à se mettre à la tête du gouvernement
de l’Espagne, il fit partir son fils Abd-alrahman pour
les Pyrénées, afin de soumettre les populations
chrétiennes en armes; mais les chrétiens résistèrent
avec succès.



Les communications entre les Sarrazins de Narbonne
et le siége du gouvernement étant interceptées,
la Septimanie ne pouvait tarder à secouer le
joug musulman. Ce pays était également convoité
par le fils d’Eudes, Vaifre, duc d’Aquitaine, et par
Pepin. En 751, Vaifre fit une incursion du côté de
Narbonne. Mais tel était l’ascendant que prenait
chaque jour Pepin, que lui seul pouvait offrir aux
habitans quelque garantie de repos et de prospérité.
Il venait de se faire accorder par le pape le

titre de roi, et ce titre que Charles-Martel, malgré
ses victoires, n’avait osé s’arroger, le relevait encore
aux yeux des peuples.



En 752 Pepin se rendit avec une armée en Languedoc,
et un seigneur goth, appelé Ansemundus,
lui livra les villes de Nîmes, Agde, Maguelone et
Béziers[115]. Tous les efforts de Pepin purent alors
se diriger contre Narbonne; et comme cette ville
était en état d’opposer une longue résistance, il se
contenta de laisser quelques troupes, commandées
par Ansemundus, pour en faire le blocus. Une circonstance
qui ralentit beaucoup les progrès des
troupes françaises, ce fut d’une part la mort d’Ansemundus
qui se laissa surprendre par les Sarrazins
dans une embuscade, de l’autre une horrible famine
qui désola le midi de la France et l’Espagne.
La disette des vivres devint telle, que les
mouvemens des armées en furent suspendus[116].



Sur ces entrefaites les khalifes ommiades, qui,
ainsi qu’on l’a vu, résidaient à Damas, furent renversés,
et firent place à une famille rivale qui descendait
d’Abbas, oncle du prophète. Les nouveaux
khalifes ne tardèrent pas à s’établir à Bagdad, sur

les bords du Tigre; ce sont eux qui portèrent la
gloire du nom musulman au plus haut degré. Quant
à la dynastie vaincue, elle fut proscrite, et disparut
au milieu des supplices. Un seul rejeton de
cette famille, qui avait tant contribué à étendre les
conquêtes de l’islamisme, échappa aux recherches
des bourreaux. Réfugié en Afrique, il resta quelque
tems caché parmi les tribus berbères. Apprenant
ensuite les désordres qui avaient lieu en Espagne,
il se mit en relation avec quelques émirs;
bientôt même, il débarqua sur les côtes de Malaga,
et les enfans des conquérans, établis la plupart en
Andalousie, le reçurent comme un libérateur. On
était alors en 755. Le prince s’appelait Abd-alrahman,
ce qui signifie en arabe le serviteur du miséricordieux[117].
En effet, tel était alors l’esprit
qui dominait chez les musulmans, que leur nom
renfermait le plus souvent un sens pieux, par exemple,
Abd-allah ou serviteur de Dieu, etc.



Abd-alrahman et ses descendans, étaient destinés
à donner le plus grand éclat à la domination mahométane
en Espagne. C’est sous eux que se forma la

civilisation maure, dont il reste encore des monumens
si imposans; jusque-là, les conquérans avaient
été trop occupés de leurs croyances fanatiques
ou de leurs guerres intestines, pour rien édifier
de grand. Mais Abd-alrahman et ses enfans devaient
avoir long-tems à combattre en Espagne l’esprit
de faction irrité par la différence des races et
la diversité des intérêts. D’ailleurs tous les pays
musulmans, sans excepter l’Afrique jusqu’à l’Océan
atlantique, s’étaient soumis sans résistance à la
révolution qui venait de s’opérer dans les provinces
orientales de l’empire. Abd-alrahman, bien
qu’investi d’une autorité indépendante, qui comprenait
le spirituel aussi bien que le temporel, se
trouva réduit à une partie de l’Espagne; voilà sans
doute ce qui l’empêcha de s’arroger le titre de
khalife, et qui jusqu’au commencement du dixième
siècle engagea ses successeurs à se contenter du
simple titre d’émir[118]. La capitale de ces princes
était Cordoue, qui ne tarda pas à devenir le centre
des lumières et des arts.



Dès qu’Abd-alrahman vit son autorité un peu
raffermie, il songea à la ville de Narbonne qui

était vivement pressée par les soldats de Pepin.
Un corps considérable de troupes, commandé par
un chef nommé Soleyman, s’avança vers les Pyrénées,
pour porter secours à la place. Mais les Sarrazins
furent surpris au milieu des montagnes et
taillés en pièces.



Enfin, les chrétiens de Narbonne qui formaient
la masse de la population, et qui avaient beaucoup
à souffrir du blocus, prirent la résolution de s’affranchir
du joug qui pesait sur eux. On ignore les
détails de cet événement[119]. On sait seulement
qu’ils entrèrent secrètement en négociation avec
Pepin, et qu’ils obtinrent de lui la promesse qu’on
les laisserait libres de se gouverner d’après leurs
lois gothes. Alors ils profitèrent d’un moment où
les soldats sarrazins n’étaient pas sur leurs gardes,
et les massacrèrent; en même tems ils ouvrirent
les portes de la ville aux Français[120]. On était
alors en 759. Dès ce moment, le royaume fut entièrement

purgé de la présence des barbares, et
Pepin laissa des troupes considérables dans le pays,
pour en défendre l’accès[121].



[image: ]




DEUXIEME PARTIE.



INVASIONS DES SARRAZINS EN FRANCE, DEPUIS LEUR EXPULSION DE
NARBONNE JUSQU’A LEUR ÉTABLISSEMENT EN PROVENCE, EN 889.



[image: ]



L’époque que nous allons parcourir offre un caractère
tout différent de celle qui précède. On a
vu que les Sarrazins, en pénétrant en France,
avaient non seulement l’intention de la conquérir
et d’y faire fleurir l’islamisme, mais que leur projet
était de subjuguer tout le reste de l’Europe, et
de faire de cette partie du monde qui, sous les Romains,
avait menacé d’envahir l’Univers, une simple
province du nouvel empire. Il ne faut pas oublier
que les chefs de l’armée conquérante étaient
en général originaires de l’Arabie, de la Syrie et
de la Mésopotamie; le centre de leur religion et
celui de leur puissance était en Orient; et leurs pensées
ainsi que leurs souvenirs devaient les ramener
vers les mêmes lieux. Aucune difficulté n’arrêtait
des hommes qui avaient pris part à des conquêtes
sans exemple. Plus une contrée était vaste et peuplée,
plus ils y voyaient des chances de gloire et de
mérite aux yeux de Dieu.




Le tableau change avec l’époque que nous allons
retracer. Le nouveau dominateur de l’Espagne avait
vu sa famille renversée du trône en Syrie, et périr
de mort violente. Retiré en Espagne, il n’apercevait
en général que des ennemis dans l’Afrique et
les autres parties de l’empire, qui avaient si largement
contribué aux succès précédens. La Péninsule,
d’ailleurs, par la situation où elle se trouvait, était
loin de pouvoir fournir les moyens de se livrer à des
entreprises hardies. A la suite des guerres intestines
qui la désolaient depuis si long-tems, l’esprit de
faction ne cessait de faire des progrès, et les chrétiens
des provinces septentrionales de l’Espagne
avaient profité du désordre pour prendre une attitude
menaçante; enfin, le souvenir des échecs précédens
était présent à tous les esprits.



D’un autre côté, la France, objet immédiat de
ces invasions, acquérait chaque jour plus d’ascendant.
Sous Pepin et Charlemagne, toute cette vaste
contrée obéissait à un même chef; et l’avantage
qu’elle avait de pouvoir, au besoin, appeler à son
secours les guerriers de l’Allemagne, de la Belgique
et de l’Italie, la mettait à l’abri de toute agression.
Aussi, ce ne furent pas en général les Sarrazins d’Espagne
qui attaquèrent les chrétiens de France; ce
furent plutôt les chrétiens de France qui attaquèrent
les Sarrazins d’Espagne. Pepin et Charlemagne

se mettant en relation avec les chrétiens de la
Catalogne, de l’Aragon et de la Navarre, les habituèrent
peu à peu à recourir à leur haut patronage;
en même tems, ils favorisèrent de tous leurs moyens
les tentatives des émirs sarrazins et des gouverneurs
de provinces, qui voulaient se rendre indépendans
du souverain de Cordoue. Bientôt même,
Charlemagne et ses enfans entrèrent à main armée
en Espagne, et pendant long-tems les provinces voisines
de l’Èbre furent une dépendance de la France.
Plus tard, lorsque les chrétiens du nord de la péninsule
s’occupèrent de reconquérir le pays de leurs
pères, les guerriers du midi de la France, dont
la plupart se vantaient d’avoir la même origine
qu’eux, accoururent pour les seconder.



Chose remarquable, et qui montre de quoi sont
capables les passions humaines! L’émir de Cordoue
et les khalifes d’orient étaient plus occupés de se
nuire entre eux que de faire de nouvelles conquêtes
sur les chrétiens d’Europe; tandis que les princes
de Cordoue s’unissaient d’intérêt avec les empereurs
de Constantinople, presque toujours en guerre
avec les mahométans de la Syrie, de la Perse et de
l’Égypte, les khalifes d’orient firent alliance avec
les princes français. A cette époque, comme dès
l’origine du commerce national, des navires partis
de Marseille, de Fréjus et d’autres villes, allaient

se pourvoir, dans les ports de Syrie et d’Égypte,
d’épiceries, d’étoffes de soie, de parfums, etc.[122].
Aux relations commerciales, s’étaient joints les
motifs de piété, qui portaient alors une foule
de personnes à braver tous les dangers, pour aller
visiter les lieux sanctifiés par les mystères de
notre religion. Au plus fort même des ravages des
Sarrazins en France, vers l’an 733, des pélerins
partis de l’occident circulaient librement à Jérusalem,
à Nazareth, à Damas, à la cour même du
khalife, soit que le prince n’eût qu’une idée confuse
des pays d’où ces hommes venaient, soit que,
connaissant le motif qui les amenait, il dédaignât
de faire attention à eux[123].



Les princes abbassides adoptèrent la politique la
plus amicale envers la France; et si plus tard, les
lieutenans auxquels ils avaient confié les côtes d’Afrique
se livrèrent à d’horribles déprédations sur nos
rivages, c’est que ces gouverneurs, séparés du centre
de l’empire par d’affreux déserts et d’immenses
distances, profitèrent de la première occasion pour
se rendre indépendans.




Depuis la prise de Narbonne jusqu’à la mort de
Pepin en 768, aucune hostilité n’eut lieu entre la
France et les Sarrazins. Pepin regardait les Pyrénées
comme la frontière naturelle de la France, et
Abd-alrahman était occupé à soumettre les émirs
qui refusaient de reconnaître son autorité. Mais
Pepin ne négligeait rien pour entretenir l’esprit de
faction parmi les Sarrazins. Dès l’année 759, un
an après l’occupation de Narbonne par les Français,
le gouverneur musulman de Barcelonne et de Gironne,
appelé Solinoan ou plutôt Soleyman, entra
en relation avec Pepin[124]. A en croire les chroniqueurs
français, Soleyman se rangeait sous la
puissance du fils de Charles-Martel. Il est plus naturel
de croire que l’émir sarrazin, visant à l’indépendance,
cherchait seulement un appui dans le
roi des Français. On verra bientôt se développer
la politique des émirs musulmans du nord de la
Péninsule, lesquels recouraient à la France, lorsqu’ils
étaient pressés par l’émir de Cordoue, et qui
retournaient à l’émir de Cordoue, lorsque les Français
se montraient exigeans.



Ce qui favorisait les tentatives de ces émirs,
ainsi que celles des chrétiens des provinces septentrionales
de l’Espagne, c’est la nature du terrain.

On sait que la Catalogne, l’Aragon, la Navarre, etc.,
sont hérissés de montagnes, et qu’il est facile à une
petite troupe aguerrie de s’y maintenir contre des
armées innombrables. Les Arabes n’ayant occupé
la plupart de ces contrées qu’en passant, leurs
écrivains n’en ont eu qu’une idée confuse. Ils appellent
ordinairement la Vieille-Castille et l’Alava
actuel le pays d’Alaba et des châteaux[125], région
défendue en effet par des positions extrêmement fortes.
D’un autre côté, la Navarre est appelée pays
des Baschones. Quelquefois, dans la pensée des
écrivains arabes, cette dénomination comprend la
partie de la Gascogne située en-deçà des Pyrénées,
laquelle était en communauté d’origine et de langage
avec la Navarre.



A l’égard de la chaîne des Pyrénées proprement
dite, les Arabes l’appellent la Montagne des
Ports[126], du mot latin portus, et de l’espagnol
puerto, signifiant passage, parce qu’en effet c’est
par les Pyrénées qu’il faut passer pour communiquer
de l’Espagne avec le Continent. Les Arabes
distinguent quatre ports ou passages qui, disent-ils,

sont à peine assez larges pour donner entrée à un
cavalier. Ces quatre passages sont, 1o la route de
Barcelonne à Narbonne par la ville actuelle de Perpignan;
2o la route de Puycerda à travers la Cerdagne;
3o la route qui conduit de Pampelune à
Saint-Jean-Pied-de-Port; 4o enfin la route de Tolosa
à Bayonne[127]. La chaîne des Pyrénées, au moyen-âge,
était moins accessible qu’aujourd’hui. Le récit
des Arabes s’en est ressenti, et il y a plusieurs de
leurs dénominations géographiques qu’il nous a été
impossible de rétablir.



Au tems dont il est question ici, les gouverneurs
de province et des grandes villes, chez les Arabes
d’Espagne, étaient revêtus du titre de visir ou de
porteur. Nos vieilles chroniques leur donnent le
titre de roi, parce que le plus souvent ils affectaient
l’indépendance. Quant aux commandans de villes
d’un ordre secondaire, ils se contentaient du titre
d’alcayd ou de conducteur.




Tandis que Pepin cherchait à tenir les différens
partis en Espagne en échec les uns par les autres,
la discorde était attisée par le khalife d’Orient. Almansor
venait de fonder la ville de Bagdad, et
était impatient de rétablir dans l’empire l’unité politique
et religieuse, qui se trouvait rompue par
l’élévation d’Abd-alrahman. Déjà il avait fait partir
une flotte des côtes d’Afrique, et plusieurs émirs
espagnols espérant, à la faveur d’une si grande
distance, exercer une autorité moins restreinte,
s’étaient déclarés pour lui. Pepin, qui n’avait rien
à craindre d’Almansor, et qui pouvait en être aidé
au besoin, se hâta d’entrer en relation directe avec
lui. Nos chroniqueurs désignent le prince musulman
par son titre d’émir-almoumenyn, ou de commandeur
des croyans. En 765, des députés envoyés
par Pepin se rendirent à Bagdad, et revinrent
au bout de trois ans accompagnés des députés
du khalife. Les uns et les autres débarquèrent à
Marseille. Pepin accueillit très-bien les députés de
Bagdad; il leur fit passer l’hiver à Metz; puis les
fit venir au château de Sels, sur les bords de la
Loire. Les députés furent congédiés, chargés de
présens, par la voie de Marseille[128].




La politique de Pepin fut suivie par son fils Charlemagne.
Dès que ce prince entreprenant vit son
autorité affermie, il rechercha l’amitié des personnages
les plus influens de l’Espagne, musulmans et
chrétiens. Aux uns il montrait le désir de les affranchir
du joug de l’émir de Cordoue, et de les
rendre tout-à-fait indépendans; aux autres il se présentait
lui-même comme le protecteur naturel du
christianisme, comme le défenseur du pape contre
la tyrannie des rois lombards, et comme l’ami le
plus ardent des saines doctrines, attaquées par les
novateurs et les hérétiques.





Les Arabes, en subjuguant l’Espagne, avaient
laissé aux chrétiens le libre exercice de leur religion.
Il existait des évêques, ou du moins des préposés
ecclésiastiques à Cordoue, à Tolède, et dans
les autres villes du premier ordre. Mais dans les
provinces frontières, dans les contrées qui étaient
tantôt au pouvoir des chrétiens et tantôt au pouvoir
des musulmans, il ne paraît pas qu’il y eût d’évêques.
C’est Charlemagne qui se chargea de pourvoir
aux besoins spirituels des habitans. La ville métropolitaine
de Tarragone ayant été détruite par les
Sarrazins, les chrétiens de la Catalogne furent placés
sous la juridiction de l’archevêque de Narbonne;
de son côté, l’archevêque d’Auch eut sous sa surveillance

les chrétiens d’Aragon[129]. S’élevait-il
quelque conflit entre les chrétiens d’Espagne, Charlemagne
apparaissait comme arbitre. Ces chrétiens
avaient-ils quelque réclamation à faire auprès du
pape, Charlemagne offrait sa puissante médiation.



Sur ces entrefaites, en 777, deux émirs sarrazins
des environs de l’Èbre se trouvant en guerre
avec l’émir de Cordoue, franchirent les Pyrénées,
et se rendirent avec une grande suite auprès de
Charlemagne, en Westphalie, dans la ville de Paderborn,
où se tenait alors une diète solennelle[130].
Un des deux émirs se nommait Solyman, et avait
été gouverneur de Saragosse[131]. Dans un combat
livré aux troupes de Cordoue, il avait fait leur chef
prisonnier, et il en fit hommage à Charlemagne.
Nos chroniqueurs ajoutent même qu’il se soumit à
la  puissance du prince français.




Charlemagne, qui ne demandait pas mieux que
d’étendre son autorité, crut l’occasion favorable
pour se rendre maître d’une partie de l’Espagne. Il
fit un appel aux guerriers de la France, de l’Allemagne
et de la Lombardie, et se disposa à franchir
les Pyrénées. On était alors en 778. Il ne doutait
pas qu’à son approche les populations n’accourussent
se ranger sous sa puissance; mais les chefs
sarrazins, qui dans leurs démarches avaient eu uniquement
pour but de consolider leur indépendance,
se préparèrent à résister. Il en fut de même des
chrétiens des montagnes, qui avaient juré de ne plus
reconnaître de joug étranger. Quand Charlemagne
arriva de l’autre côté des Pyrénées, il fut obligé
d’entreprendre le siége de Pampelune, qui ne se
rendit qu’après une bataille sanglante. Saragosse
résista également[132]. Les gouverneurs de Barcelonne,
de Gironne, de Huesca, se contentèrent d’envoyer
des otages.



Tout-à-coup l’on annonce que les Saxons, qui ne
voulaient pas abjurer les pratiques du paganisme,

avaient repris les armes. Charles se hâta de retourner
en France; mais à son passage à travers les
Pyrénées, son arrière-garde fut attaquée dans la
vallée de Roncevaux, par les chrétiens montagnards,
aidés peut-être par les musulmans, et un grand
nombre de ses plus illustres guerriers furent tués.
C’est là, dit-on, que périt Roland[133].



Le pays que, dès ce moment, la France se trouva
posséder de l’autre côté des Pyrénées varia d’étendue
suivant les époques. C’est le pays qui fut appelé
Marche, c’est-à-dire frontière, parce qu’en
effet il servait de position avancée à la France du
côté de l’Espagne. Il fit partie du royaume d’Aquitaine,
que Charlemagne ne tarda pas à fonder en
faveur de son jeune fils Louis, et dont la capitale
était Toulouse. Les écrivains arabes le comprennent
sous la dénomination générale de Pays des Francs,
ce qui est une nouvelle source de confusion dans
leur récit[134].



Il n’est pas de notre sujet de raconter au long les
événemens qui furent la suite de la politique ambitieuse

de Charlemagne. Notre plan a pour objet les
invasions des Sarrazins en France, et non les invasions
des Français en Espagne. Il suffira de faire
connaître les résultats de ces nouvelles entreprises.



Après le départ de Charlemagne, la plupart des
villes, qui s’étaient abaissées sous son autorité, secouèrent
le joug. Les Sarrazins surtout se regardèrent
comme humiliés de cette soumission, et pour
se venger, ils tournèrent leurs efforts contre les chrétiens
de leur voisinage. Les chrétiens, habitués à une
vie dure, et vêtus de peaux d’ours, se retirèrent au
haut des montagnes ou au fond des vallées, et s’y
défendaient avec leurs haches ou leurs faulx. Mais
beaucoup de personnes riches, ne pouvant plus se
maintenir dans leurs biens, furent obligées de s’expatrier,
et vinrent demander un asile à Charlemagne.
Il existait alors aux environs de Narbonne
de vastes campagnes qui avaient été plusieurs fois
ravagées dans les guerres précédentes, et qui se
trouvaient désertes. Ce prince distribua ces campagnes
aux réfugiés, leur imposant pour unique charge
l’obligation du service militaire. Il paraît que parmi
ces réfugiés il y avait des musulmans devenus chrétiens;
c’est du moins ce qu’indiquent leurs noms[135].
Plusieurs réfugiés devinrent dans la suite des personnages

importans. Il existe encore des familles
illustres qui font remonter jusqu’à eux leur origine[136].



L’émir de Cordoue, Abd-alrahman Ier, mourut
en 788. Les auteurs français du tems le représentent
comme un homme cruel, qui fit mettre à mort
un grand nombre de ses sujets arabes et africains;
ils ajoutent que les chrétiens et les juifs eurent tellement
à souffrir de ses exactions, qu’ils furent contraints
de vendre leurs propres enfans pour subsister[137].
Il est certain que ce prince, forcé de conquérir
son royaume, et obligé de résister à des attaques
sans cesse renaissantes, ne put pas toujours
préserver la fortune et la vie de ses sujets; mais il
était naturellement doux, ami des arts et des lettres,
et c’est à ses grandes qualités qu’il faut faire
remonter la civilisation maure en Espagne. Il ne
paraît pas qu’Abd-alrahman ait eu des relations directes
avec Charlemagne. Un chroniqueur arabe
rapporte que ce prince demanda à Charlemagne,
qu’il appelle simplement Carlé, une de ses filles en
mariage[138]; mais il veut probablement parler d’Abd-alrahman
II, qui entretint des rapports politiques

avec Charles-le-Chauve, et qui vivait à une époque
où ces sortes d’alliances n’excitaient pas les mêmes
scrupules qu’autrefois.



Abd-alrahman Ier avait choisi pour successeur
son troisième fils, Hescham, de préférence aux
deux aînés. Cette circonstance ne tarda pas à amener
de nouveaux troubles. Hescham s’occupa d’abord
de faire reconnaître son autorité à Cordoue et
dans les provinces voisines; ensuite il s’avança du
côté de l’Èbre pour faire rentrer les émirs rebelles
dans le devoir.



L’ordre étant à peu près rétabli, Hescham crut
que le meilleur moyen d’extirper l’esprit de faction
qui avait causé tant de maux en Espagne, était d’exprimer
au dehors une grande pensée, une pensée
propre à rallier tous les esprits. Il avait à se venger
des désordres que la politique de Pepin et de Charlemagne
avait excités de l’autre côté des Pyrénées;
de plus il commençait à s’effrayer de l’aspect menaçant
que prenaient les chrétiens des Asturies et
des autres provinces septentrionales de l’Espagne.
Il forma donc le dessein d’attaquer les chrétiens
par tous les côtés, et il voulut que toutes les ressources
de l’empire concourussent au succès d’une
si importante entreprise. En effet, les pieux mahométans
se plaignaient depuis long-tems de voir les
forces musulmanes tournées les unes contre les autres.

Plusieurs étaient allés jusqu’à dire qu’on n’était
pas obligé de payer d’impôt à des princes qui
ne savaient faire la guerre qu’aux disciples du prophète,
et ils citaient malignement l’exemple des
khalifes de Bagdad, qui, par leurs guerres continuelles
avec les empereurs de Constantinople, jetaient
le plus grand éclat sur l’islamisme[139].



Hescham, voulant donner à cette guerre la plus imposante
solennité, la présenta comme une entreprise
religieuse, et fit publier dans toute l’Espagne musulmane
l’algihad[140], c’est-à-dire la guerre contre
les ennemis de l’Alcoran. Par ses ordres, on lut
le vendredi dans les mosquées, pendant que le peuple
y était assemblé pour rendre hommage à l’Éternel,
une invitation aux fidèles de se lever pour la
défense de la religion. Ceux qui étaient en état de
porter les armes devaient marcher sur-le-champ
vers les Pyrénées; ceux qui ne l’étaient pas devaient
concourir de leur argent et de leurs autres moyens
au succès de l’expédition. Le discours qui fut lu en
chaire était en prose rimée, et susceptible d’être
chanté; il était entremêlé de passages de l’Alcoran
propres à en augmenter l’effet. Voici la traduction
d’une partie de ce discours:




«Louanges à Dieu, qui a relevé la gloire de
l’islamisme par l’épée des champions de la foi, et
qui, dans son livre sacré, a promis aux fidèles, de
la manière la plus expresse, son secours et une
victoire brillante. Cet Être à jamais adorable s’est
ainsi exprimé: O vous qui croyez, si vous prêtez assistance
à Dieu, Dieu vous secourra et affermira vos
pas. Consacrez donc au Seigneur vos bonnes actions;
lui seul peut par son aide rallier vos drapeaux. Il
n’y a pas d’autre dieu que Dieu; il est unique et
n’a pas de compagnon; Mahomet est son apôtre et
son ami chéri. O hommes! Dieu a bien voulu vous
mettre sous la conduite du plus noble de ses prophètes,
et il vous a gratifiés du don de la foi. Il
vous réserve dans la vie future une félicité que jamais
œil n’a vue, que jamais oreille n’a entendue, que
jamais cœur n’a sentie. Montrez-vous dignes de ce
bienfait; c’était la plus grande marque de bonté que
Dieu pût vous donner. Défendez la cause de votre immortelle
religion, et soyez fidèles à la droite voie;
Dieu vous le commande dans le livre qu’il vous a envoyé
pour vous servir de guide. L’Être-Suprême n’a-t-il
pas dit: O vous qui croyez, combattez les peuples
infidèles qui sont près de vous, et montrez-vous durs
envers eux. Volez donc à la guerre sainte, et rendez-vous
agréables au maître des créatures. Vous
obtiendrez la victoire et la puissance; car le Dieu

très-haut a dit: C’est une obligation pour nous de
prêter secours aux fidèles[141].»



A ce discours, les pieux musulmans des diverses
provinces de l’Espagne sentirent leur zèle se réveiller,
et les plus ardens coururent aux armes. L’appel
fait aux fidèles devait être d’autant mieux entendu,
qu’il n’y avait pas alors chez les Sarrazins d’armées
permanentes: les personnes qui prenaient les armes
ne s’engageaient que pour une campagne, et
la campagne terminée, elles étaient libres de rentrer
dans leurs foyers. Mais le tems n’était plus où,
au seul mot de guerre contre les chrétiens, les masses
entières se levaient spontanément. Les enfans
des conquérans de l’Espagne étaient en possession
de terres considérables, et la plupart n’étaient pas
empressés de quitter la vie agréable qu’ils menaient
pour s’exposer à toute sorte de dangers. D’ailleurs,
ce qui aidait le plus à former les anciennes armées
des conquérans, c’étaient les hommes de bonne volonté
qui accouraient de l’Afrique, de l’Arabie et de
la Syrie, et maintenant ces contrées étaient presque
fermées à l’Espagne.




On était alors dans l’année 792. Cette espèce de
croisade n’attira pas cent mille hommes sous les
drapeaux. Les Sarrazins furent divisés en deux corps;
l’un marcha contre les chrétiens des Asturies, et
n’obtint que de faibles succès; l’autre, commandé
par le visir Abd-almalek, s’avança en Catalogne, et
se disposa à entrer de là en France.



Cette invasion eut lieu en 793. Charlemagne se
trouvait alors sur les bords du Danube, occupé à
faire la guerre aux Avares; et les meilleures troupes
du midi de la France s’étaient rendues en Italie,
avec Louis, roi d’Aquitaine. Aux approches des
Sarrazins, les habitans des plaines allèrent se cacher
dans les cavernes, ou se réfugièrent sur les
lieux élevés. Les Sarrazins se dirigèrent vers Narbonne,
impatiens de reconquérir un boulevart
où ils s’étaient maintenus si long-tems. Trouvant
la ville en état de défense, ils mirent le feu
aux faubourgs, puis se portèrent du côté de Carcassonne[142].



Cependant le comte de Toulouse, Guillaume, à
qui Louis avait confié la garde de la Septimanie,
avait fait un appel aux comtes et aux seigneurs du
pays. De toute part les chrétiens en état de porter

les armes accoururent se ranger sous son étendard.
Les deux armées en vinrent aux mains sur les bords
de la rivière d’Orbieux, au lieu nommé Villedaigne,
entre Carcassonne et Narbonne. L’action fut extrêmement
vive. Guillaume fit des prodiges de valeur;
mais les Français, ayant essuyé de grandes pertes,
se retirèrent. De leur côté, les Sarrazins, qui
avaient perdu un de leurs chefs, n’osèrent pas aller
plus avant, et, contens du riche butin qu’ils avaient
fait, ils retournèrent en Espagne, où ils furent reçus
comme en triomphe. Dans toutes les mosquées
de l’Espagne, les musulmans rendirent à Dieu des
actions de grâces pour un succès auquel depuis
long-tems ils n’étaient plus accoutumés[143].



La cinquième partie du butin réservée par la loi
au souverain, se monta à quarante-cinq mille mitscals
d’or, ce qui fait environ sept cent mille francs de
notre monnaie actuelle, valeur intrinsèque, et ce
qui en ferait neuf fois plus, si on avait égard au
peu d’argent monnayé qui circulait alors. Cette
somme paraîtra considérable, si on se rappelle que
le pays qui servit de théâtre à cette guerre ou était
naturellement pauvre, ou avait été dévasté plusieurs
fois. Hescham voulant sanctifier en quelque sorte les

fruits de cette expédition, les employa à terminer la
grande mosquée de Cordoue, commencée par son
père, et qui sert aujourd’hui de cathédrale. Ce qui
avait surtout attiré à la partie de la mosquée bâtie
par Abd-alrahman le respect des musulmans, c’est
qu’elle avait été entièrement construite du produit
du butin fait sur les chrétiens. Un auteur
arabe raconte que, lorsque les nouvelles constructions
furent achevées, les musulmans refusèrent
d’y prendre place pour offrir leurs vœux à Dieu;
et comme Hescham étonné demanda le motif de ce
refus, on lui dit que c’était parce que l’autre
partie de l’édifice provenait de l’argent pris sur les
chrétiens, et qu’on était bien plus sûr d’y voir ses
prières exaucées. Là-dessus, le prince déclara
qu’il en était de même de la partie de la mosquée
qui était son ouvrage, et il fit venir le cadi et
d’autres personnes graves, pour attester la vérité
de ce qu’il disait[144].



Quelques auteurs ajoutent que les fondations de
cette partie de la mosquée furent assises sur une
terre provenant des dernières conquêtes, et que
cette terre fut apportée de la Galice et du Languedoc,

c’est-à-dire d’une distance de près de deux
cents lieues, soit sur des chars, soit sur le dos
des malheureux captifs chrétiens[145].



Si on en croyait certains auteurs arabes, et Roderic
Ximenès qui les a copiés, les Sarrazins dans
cette expédition auraient repris Narbonne. Mais le
récit de ces écrivains est fort confus, et le nom de
pays des Francs qu’ils donnent à la fois aux provinces
chrétiennes situées en-deçà et au-delà des
Pyrénées, les empêche de se rendre un compte
exact de la marche des troupes musulmanes[146]. Si
une ville telle que Narbonne était retombée au pouvoir
des Sarrazins, les auteurs chrétiens du tems
en auraient parlé, ne fût-ce que pour dire comment
les Français y étaient rentrés. Il faut faire
attention qu’à l’époque où l’invasion eut lieu, Charlemagne
avait établi un ordre parfait dans ses
états, et que les chroniqueurs du tems nous apprennent,
année par année, tout ce qui se faisait d’important.



Mais, tandis que les écrivains chrétiens contemporains

ne disent rien de la prise de Narbonne
par les musulmans, des écrivains postérieurs supposent
les Sarrazins maîtres, non seulement de
cette antique cité, mais de tout le midi de la France.
On a vu que le chef chrétien qui se distingua le
plus dans le cours de cette guerre, fut le comte
Guillaume. Guillaume appartenait à une famille
illustre; et il s’était rendu digne du haut rang qu’il
occupait, par sa piété autant que par sa valeur.
C’est le même qui, quelques années plus tard,
contribua le plus à la conquête de Barcelonne,
par les Français. Guillaume, las des grandeurs de
ce monde, se retira dans le monastère de Gellone,
situé aux environs de Lodève et qu’il avait lui-même
fondé. Il y mourut dans les plus vifs sentimens
de religion, et mérita d’être rangé au nombre
des saints. Ces diverses circonstances, au milieu
d’un siècle très-porté à la piété, rendirent le nom
de Guillaume très-populaire dans le midi de la
France. Un auteur, qui a écrit sa vie et qui vivait
vers le dixième siècle, nous apprend que, de son
tems, on chantait dans les églises et dans toutes
les réunions un peu nombreuses la gloire de Guillaume
et ses exploits contre les Sarrazins[147]. Peu
de tems après, lorsque les poètes français se mirent

à célébrer les grandes actions, les unes vraies, les
autres fabuleuses, de Charlemagne et de ses paladins,
ils n’oublièrent pas le comte de Toulouse.
Nous possédons encore en français un poème intitulé
poème de Guillaume au court-nez, dans lequel
on représente Nîmes, Orange et Arles comme se
trouvant au pouvoir des Sarrazins, et comme ayant
dû leur délivrance au courage invincible de ce
héros[148]. D’un autre côté, une inscription latine
que l’on conservait avant la révolution aux environs
d’Arles, dans l’abbaye de Mont-Major, portait que
Charlemagne fut obligé de venir en personne à
Arles, pour aider à l’expulsion des musulmans.



Ces divers récits n’ont pas le moindre fondement.
On sait que les auteurs des romans de chevalerie
n’ont jamais été très-scrupuleux sur la fidélité historique;
de plus, l’inscription de l’abbaye de Mont-Major
est fausse. Cette inscription, en disant que
Charlemagne se rendit à Arles, ajoute que le prince
voulut immortaliser le triomphe qu’il venait de
remporter, par la fondation de l’abbaye; or, l’abbaye
ne fut fondée que plus de cent cinquante ans

après; il est évident que le faussaire, en fabriquant
l’inscription qui reposait du reste sur des bruits
alors populaires, avait surtout en vue de faire
croire le monastère plus ancien qu’il n’était réellement,
et de lui donner une origine qui ne lui
appartenait pas[149].



Le roi de Cordoue, Hescham, mourut en 796,
et eut pour successeur son fils Hakam. Aussitôt,
les deux oncles du nouveau prince, qui, en leur
qualité d’aînés, avaient déjà tenté de s’emparer du
pouvoir, reprirent les armes. Hakam fut obligé de
consacrer ses premiers soins à dompter les rebelles.



L’année suivante, tandis que Charlemagne était
à Aix-la-Chapelle, on vit venir dans cette ville le
gouverneur musulman de Barcelonne, qui implorait
son appui. On y vit également arriver Abd-allah,
oncle de l’émir de Cordoue, qui avait succombé
dans ses tentatives pour s’emparer du trône,
et qui invoquait l’assistance de la France[150]. La
même année, le fils de Charlemagne, Louis, roi
d’Aquitaine, dans la diète qu’il tint, suivant l’usage,
à Toulouse, reçut un député d’Alphonse, roi de
Galice et des Asturies, qui demandait que toutes
les forces chrétiennes se réunissent contre l’ennemi

commun. Il vint aussi à la diète un député d’un
émir sarrazin des environs de Huesca, appelé Bahaluc,
qui demandait à vivre en bonne intelligence
avec les chrétiens[151].



Le moment parut favorable pour se venger des
dégâts faits par les Sarrazins dans le Languedoc,
et pour assurer le triomphe des armes françaises
de l’autre côté des Pyrénées. Déjà Louis et son
frère Charles avaient fait quelques incursions du
côté de l’Èbre, mettant tout à feu et à sang. Louis
passa de nouveau les Pyrénées, du côté de l’Aragon,
et pressa le siége de Huesca, dont le gouverneur
avait envoyé les clefs à Charlemagne, et
qui cependant refusait de recevoir les Français.
En même tems Abd-allah, oncle de l’émir de Cordoue,
se rendait maître de la ville de Tolède, et son
autre oncle, Soleyman, s’établissait dans Valence.



Dans ces circonstances critiques, Hakam fit marcher
son armée contre Tolède. Pour lui, prenant
sa cavalerie, il vola vers les Pyrénées, fit rentrer
dans le devoir Barcelonne et la plupart des autres
villes qui s’étaient soulevées; puis s’avançant contre
les chrétiens des Pyrénées, il fit les plus horribles
dégâts sur leurs terres, massacrant les hommes en
état de porter les armes, et emmenant les femmes et

les enfans esclaves[152]. Parmi ces enfans, plusieurs
furent faits eunuques; car Hakam, naturellement
jaloux, recherchait, au grand scandale de beaucoup
de musulmans, les hommes mutilés pour certains
emplois de son palais. Les autres furent admis dans
la garde qui veillait autour de sa personne. En
effet, Hakam s’était, le premier en Espagne, formé
une garde particulière; et cette garde, pour qu’elle
fût plus dévouée, se composait de captifs pris à la
guerre, et d’esclaves achetés à prix d’argent.



Les succès remportés par Hakam sur les chrétiens
lui avaient fait donner par ses soldats le
titre d’almodaffer ou de victorieux[153]. A son retour
devant Tolède, la ville ouvrit ses portes; Soleyman
fut tué dans une bataille, et Abd-allah se retira en
Afrique, attendant qu’il se présentât une nouvelle
occasion de reparaître sur la scène.



Pendant ce tems, Alphonse, roi de Galice, avait
fait une expédition aux environs de Lisbonne. A son
retour il envoya à Charlemagne, comme trophée de
ses succès, quelques captifs sarrazins montés sur
des mulets et couverts de leur cuirasse. De son

côté le roi d’Aquitaine avait pillé les environs de
Huesca[154].



Ces succès partagés n’offraient pas de résultat,
et la conséquence la plus immédiate de ces guerres
continuelles, était la ruine des contrées qui faisaient
l’objet de la querelle. Le plus grand obstacle
pour les Français venait de ce que les gouverneurs
sarrazins, après les avoir appelés, refusaient
de les recevoir, et que, si on avait recours à
la force, ils invoquaient l’appui de l’émir de Cordoue.
Les Sarrazins étant restés maîtres des villes
les plus fortes, telles que Barcelonne, Tortose, Saragosse,
étaient sûrs de trouver un asile au besoin;
et de là, s’ils voulaient se venger, ils avaient la
facilité de faire des courses sur les terres chrétiennes.
Aucune ville, sous ce rapport, n’était mieux
située que Barcelonne. Cette place, extrêmement fortifiée,
était rapprochée des frontières de France, et
soit par mer, soit par terre, elle pouvait répandre
la terreur dans les environs. L’émir sarrazin qui
y commandait, et que nos vieilles chroniques appellent
Zadus ou Zaton, avait plusieurs fois rendu
hommage pour sa principauté à Charlemagne;
mais il s’était toujours défendu d’y laisser entrer
les Français.




De l’avis de Guillaume, comte de Toulouse,
Louis résolut de tout tenter pour s’emparer de
cette ville. On était alors en 800; Charlemagne se
trouvait à Rome, occupé à se faire donner la couronne
impériale. Louis, à la diète de Toulouse,
annonça ses intentions aux comtes et aux seigneurs,
et chacun reçut ordre, dès que la belle saison serait
venue, de marcher avec ses hommes d’armes
vers la capitale de la Catalogne.



Il nous reste, au sujet des incidens de ce siége,
de nombreux détails dans le poème latin d’Ermoldus
Nigellus déjà cité; et comme ces détails jettent
du jour sur la manière dont la guerre se faisait
alors, tant chez les musulmans que chez les chrétiens,
nous allons en rapporter quelques fragmens[155].



«Barcelonne, dit le poète, était devenue pour
les Maures un boulevart assuré. C’est de là que
partaient, sur des chevaux légers, les guerriers qui
en voulaient aux terres chrétiennes; c’est là qu’ils
revenaient avec leur butin. En vain, pendant deux
ans, les Français firent d’horribles ravages autour
de ses murailles: rien ne put décider le commandant
à se soumettre.




«Les guerriers de l’Aquitaine étant arrivés devant
la ville, chacun s’occupe de remplir la tâche
qui lui avait été imposée. Celui-ci prépare des
échelles, celui-là enfonce des pieux en terre. L’un
apporte des armes, un autre entasse des pierres;
les traits pleuvent de toutes parts, les murs retentissent
sous les coups du bélier, la fronde cause les
plus terribles ravages. Le gouverneur, voulant raffermir
le courage des siens, annonce que des secours
sont partis de Cordoue; ensuite, montrant de
la main les Français: «Vous voyez, leur dit-il,
ces hommes de haute stature, qui ne laissent pas
de repos à la ville; ils sont courageux, habiles à
manier les armes, endurcis au danger, et pleins
d’agilité; toujours ils ont les armes à la main;
elles plaisent à leur jeunesse, et leur vieillesse
ne s’en rebute pas. Défendons bravement nos
remparts.»



L’armée chrétienne avait été divisée en trois
corps. Le premier était chargé d’attaquer la ville;
le second, commandé par le comte Guillaume, devait
disputer le passage aux Sarrazins qui venaient
de Cordoue. Louis, avec le troisième, s’était placé
au sommet des Pyrénées, prêt à se porter partout
où les circonstances l’exigeraient. Les troupes qui
s’avançaient au secours de la place, trouvant le passage
fermé, se portèrent contre les chrétiens des

Asturies, qui les mirent en fuite. Alors Guillaume
revint devant Barcelonne, et le siége fut repris avec
une nouvelle vigueur. Zadon, se voyant hors d’état de
résister plus long-tems, sortit de la ville et tomba
au pouvoir des chrétiens. A la fin les Français
montèrent à l’assaut, et la ville ouvrit ses portes.



La prise de Barcelonne eut lieu en 801. Cette ville
était restée quatre-vingt-dix ans au pouvoir des Sarrazins.
Les mosquées furent purifiées et converties
en églises. Louis envoya à son père une partie du
butin fait dans la ville. Ces présens se composaient
de cuirasses, de casques ornés de cimiers, de chevaux
superbement enharnachés.



Les possessions françaises en Espagne furent alors
divisées en deux Marches, la Marche de Gothie ou
de Septimanie, qui répondait à la Catalogne actuelle,
et qui eut Barcelonne pour capitale, et la Marche
de Gascogne, qui comprenait les villes françaises
de Navarre et d’Aragon.



La même année, Charlemagne reçut une ambassade
du célèbre Aaron-Alraschid. Quelque tems
auparavant, Charles avait envoyé en députation au
khalife un juif appelé Isaac, accompagné de deux
chrétiens français. Les députés avaient ordre, en
se rendant à Bagdad, de passer par Jérusalem, qui
était devenu à la fois un lieu de pélerinage et de
commerce, et après s’être assurés de l’état des

saints lieux, de solliciter du khalife toutes les faveurs
qui pourraient en relever l’éclat, et rendre
leur accès plus facile aux pélerins et aux marchands
qui y affluaient de toutes les parties du monde. De
plus, ils devaient demander un éléphant, animal
qu’on n’avait peut-être plus vu en France depuis
Annibal, et qui était de nature à frapper vivement
la curiosité. Le khalife accueillit très-bien les députés
français. Il accorda à Charles le droit de veiller à la
sûreté des saints lieux; en même tems, il lui envoya
un éléphant, le seul qui fût alors dans sa ménagerie.
Enfin il lui fit présent d’une tente magnifique,
d’étoffes en coton et en soie, alors fort rares
en France, de parfums et d’aromates de tout genre,
de deux candélabres en laiton d’une grandeur colossale,
et d’une horloge aussi en laiton qui se mouvait
par la force de l’eau, et qui marquait les douze
heures du jour. L’éléphant et les autres présens
ayant débarqué à Pise, furent transportés avec un
grand appareil à Aix-la-Chapelle, séjour favori de
l’empereur. Les députés étaient chargés de présenter
à Charles les complimens du khalife, et de lui dire
qu’Aaron-Alraschid mettait son amitié au-dessus de
celle de tous les rois[156].



Les députés français avaient eu ordre, en revenant,

de se diriger vers les ruines de Carthage, et
de solliciter du lieutenant du khalife en ces parages,
Ibrahym, de la famille des Aglabites, la permission
d’emporter les corps de saint Cyprien et d’autres
martyrs qui avaient arrosé de leur sang le sol
de cette ancienne capitale de l’Afrique. Ibrahym accorda
sans peine ce qu’on lui demandait; il envoya
même à la suite des députés français un ambassadeur
qui devait offrir à l’empereur ses salutations.
On peut juger de la vive impression que de tels
événemens produisirent au milieu de peuples presque
sans communications avec le dehors, et dans
l’opinion desquels toute la terre semblait rendre
hommage à l’éclat extraordinaire qui brillait sur la
personne du souverain[157].




Pendant ce tems la guerre continuait en Aragon,
en Catalogne et en Navarre avec des succès partagés.
Sans doute Charlemagne n’avait pas le tems de
porter son attention sur cette partie de ses frontières,
ou bien ses instructions n’étaient pas suivies.
Il est certain que ce grand homme fut loin d’obtenir
de ce côté les mêmes succès que partout ailleurs.
On aura une idée de la singulière situation
où il s’était placé, et de la politique de l’émir de
Cordoue par le fait suivant.



En 809, le comte Auréole, qui commandait pour
les Français en Aragon, étant mort, l’émir musulman
de Saragosse, appelé Amoros, prit possession
des places qu’il occupait, dans l’intention apparente
de les remettre à Charlemagne; mais, lorsque les
troupes françaises se présentèrent, il refusa de les
recevoir, disant qu’il remplirait sa promesse à la
diète prochaine; et comme sur ces entrefaites il fut
privé de son gouvernement par l’émir de Cordoue,
les villes d’Auréole restèrent au pouvoir des musulmans.
Tel est le récit des auteurs français[158]. Or,

voici, d’après un auteur arabe, quel homme était Amoros.
Cet émir était né à Huesca, d’un père musulman
et d’une mère chrétienne, genre d’alliance qui était
alors fort commun en Espagne, surtout dans les
provinces septentrionales, habitées en grande partie
par des chrétiens. Les hommes nés ainsi de deux
personnes de religion différente étaient appelés par
les Arabes du nom de moallad[159]. Ces hommes, en
général, n’avaient aucun principe de religion, et
ils se déclaraient toujours pour le parti le plus avantageux[160].
Quelques années auparavant, la ville de
Tolède, remplie de personnes de cette caste, avait
menacé de lever l’étendard de la révolte. Aussitôt
l’émir de Cordoue, qui était sûr du dévouement d’Amoros,
fit choix de lui pour réprimer les habitans.
Amoros, après avoir concerté avec l’émir le plan de
conduite qu’il devait tenir, se présenta aux habitans
comme un homme mécontent qui partageait leurs
dispositions, et qui n’attendait que la première occasion
pour se révolter. D’accord avec les habitans,
il fit bâtir à l’endroit le plus élevé de la ville une
forteresse qui devait être le boulevart le plus sûr de
leur liberté; mais, dès que le château fut construit,
il invita comme pour une fête les principaux d’entre

eux, et à mesure qu’ils entraient dans le château,
on leur coupait la tête. Quatre cents, d’autres disent
cinq mille, furent ainsi massacrés, et il en
serait mort un bien plus grand nombre, si les habitans
ne s’étaient aperçus à tems de cette boucherie.
Voilà l’homme qui avait pris possession des
villes du comte Auréole, dans l’intention, disait-il,
de les remettre aux Français[161].



Nous parlerons maintenant des progrès que la
marine des Sarrazins d’Espagne et d’Afrique avait
faits à cette époque, et des conséquences funestes
qui en résultèrent pour la France.



On a vu que, lorsque par suite de la chute des
khalifes ommiades et de l’établissement d’Abd-alrahman
Ier à Cordoue, l’Espagne se trouva former
un état distinct du reste des provinces musulmanes,
les khalifes de Bagdad firent plusieurs tentatives
pour y établir leur autorité, et que ces tentatives
avaient lieu par mer et à l’aide de flottes parties des
côtes d’Afrique. Cette circonstance obligea les émirs
de Cordoue à donner une attention particulière à
leur marine.



Dès l’année 773, Abd-alrahman Ier avait fait construire
des arsenaux dans les ports de Tarragone,

Tortose, Carthagène, Séville, Almerie, etc., et déjà
avant cette époque les îles Baléares, la Sardaigne et
la Corse se trouvaient exposées aux déprédations
des pirates. Ces îles, abandonnées, pour ainsi dire,
à elles-mêmes, finirent par se placer sous la protection
de Charlemagne[162], et dès lors les Sarrazins
d’Espagne, en y exerçant leurs ravages, outre
qu’ils s’enrichissaient de butin, se vengeaient d’un
prince avec lequel ils étaient en guerre ouverte. Aussi
n’y avait-il pour eux rien de sacré. Les hommes
en état de porter les armes étaient ou faits captifs
ou mis à mort, les femmes et les enfans emmenés
en esclavage. Les vieillards seuls et les infirmes
étaient épargnés, comme ne pouvant opposer de
résistance, ni être d’aucune utilité.



En 806, les Sarrazins mettant tout à feu et à sang
dans l’île de Corse, Pepin, à qui son père Charlemagne
avait confié le gouvernement de l’Italie, fit
partir une flotte pour les chasser. Les Sarrazins
n’attendirent pas les chrétiens, et se retirèrent;
mais dans le trajet, Adémar, comte de Gênes, les
ayant attaqués imprudemment, fut défait et tué.
Les barbares emmenèrent avec eux soixante moines,

qu’ils allèrent vendre en Espagne, et dont quelques-uns
furent plus tard rachetés par l’empereur[163].



En 808, d’autres pirates espagnols qui avaient
fait une descente en Sardaigne, ayant été repoussés
de cette île par les habitans, déchargèrent leur fureur
sur la Corse; mais attaqués à l’improviste par
le connétable Burchard, ils perdirent treize de leurs
navires. Les chrétiens regardèrent cet important
succès comme un juste châtiment que Dieu avait
voulu infliger aux cruautés sans nombre commises
par les barbares[164].



Néanmoins l’année suivante les Sarrazins d’Afrique
firent une descente dans l’île de Sardaigne; en
même tems les Sarrazins d’Espagne, s’introduisant
le jour de Pâques dans l’île de Corse, y mirent
tout à feu et à sang[165]. Ils retournèrent dans l’île
de Corse en 813. Mais, en se retirant, ils tombèrent
dans une embuscade que leur avait dressée Ermengaire,
comte d’Ampourias, près de la ville actuelle

de Perpignan. Le comte leur enleva huit vaisseaux,
dans lesquels étaient entassés plus de cinq cents
malheureux captifs. Les Sarrazins, pour se venger,
allèrent dévaster les environs de Nice, en Provence,
et ceux de Centocelle, aujourd’hui Civita-Vecchia,
dans le voisinage de Rome[166].



Ce redoublement de brigandages et d’atrocités
annonçait assez que de nouveaux combattans s’étaient
présentés dans l’arène, et que si l’empereur
ne prenait des mesures extraordinaires, c’en était
fait de l’empire qu’il avait élevé avec tant de peine.
On a vu que les côtes d’Afrique reconnaissaient, au
moins de nom, l’autorité des khalifes de Bagdad,
et que la France était en relation d’amitié avec les
princes abbassides. Tant qu’Aaron-Alraschid vécut,
le prince aglabite de Cayroan, par un reste de
considération pour lui, respecta les côtes de l’empire;
mais à peine eut-il fermé les yeux (en 809),
la guerre s’étant élevée entre ses deux fils aînés,
pour savoir qui lui succéderait, le prince aglabite
se crut dispensé de tous ménagemens, et les ports
de Tunis, de Sousa, etc., devinrent des repaires de
pirates. Un gouverneur de Sicile se plaignant à un
député aglabite des cruautés qui chaque jour se
commettaient au mépris de la foi jurée, le député

répondit: «Depuis la mort du commandeur des
croyans, ceux qui étaient esclaves ont voulu être
libres; ceux qui étaient libres, mais pauvres, ont
voulu être riches;» et les pirates, pour être plus à
l’aise, allaient chercher des richesses là où il s’en
trouvait. Le commerce qui continuait à se faire
entre la France et l’Italie, d’une part, l’Égypte, la
Syrie et l’Asie-Mineure, de l’autre, devait être un
appât pour les aventuriers africains[167].



Aux pirates d’Afrique s’étaient joints les pirates
normands. A cette époque, le Jutland et les bords
de la mer Baltique, où se maintenaient encore les
grossières pratiques du paganisme, regorgeaient
d’une population pauvre et aguerrie; et comme dans
ces contrées barbares le moyen le plus sûr d’arriver
à la gloire était de verser le sang et de se charger
de butin, tous les hommes d’un caractère entreprenant
aspiraient à se mesurer avec les peuples
amollis du Midi. Déjà leurs barques légères commençaient
à se montrer sur les côtes françaises de
l’Océan[168]. Charlemagne, qui ne se dissimulait pas
le danger des circonstances, ordonna, en 810, aux
comtes et aux gouverneurs de provinces de faire

construire des tours et des forteresses à l’embouchure
des rivières par où les pirates avaient coutume
de pénétrer dans l’intérieur des terres. Il voulut
de plus qu’on tînt des flottes prêtes dans les principaux
ports de mer, afin de donner la chasse aux
escadres ennemies. Tant que vécut ce grand prince,
ces mesures suffirent pour préserver le continent
français[169].



Cependant les deux partis commençaient à se lasser
de ces hostilités continuelles, qui ne pouvaient
tourner qu’au désavantage de l’un et de l’autre. Il fut
question d’une trève, et c’est la première fois que les
chroniqueurs du tems parlent d’une négociation de
ce genre entre les souverains de la France et les émirs
de Cordoue[170]. Il s’agissait seulement d’une paix
momentanée. En effet, d’après l’esprit de l’islamisme,
il ne peut pas y avoir de paix permanente
entre les vrais-croyans et les chrétiens qui habitent
des pays limitrophes. Mahomet s’est ainsi exprimé
dans l’Alcoran: «Combattez les infidèles
jusqu’à ce qu’il n’y ait plus lieu aux disputes; combattez
jusqu’à ce que la religion de Dieu domine
seule sur la terre[171].» C’est par une simple tolérance

que les musulmans, dans les divers pays qu’ils
ont conquis, ont laissé aux chrétiens et aux peuples
d’une autre religion que l’islamisme, l’exercice
de leur culte; et toutes les fois qu’il est parlé d’un
traité à conclure entre eux et les chrétiens, ils se
servent d’un mot particulier qui répond à celui de
trève[172].



Une première trève, convenue en 810, ayant été
violée, on en conclut une autre deux ans après. Un
député sarrazin, qui est peut-être l’amiral Yahya-ben-Hakem,
personnage que les écrivains arabes représentent
comme un homme d’esprit[173], se rendit
pour cet objet à Aix-la-Chapelle auprès de l’empereur.
On convint d’une trève de trois ans; mais elle
ne fut pas mieux observée que l’autre; car on a vu
les Sarrazins faire, en 813, une descente dans l’île
de Corse, et dans le même tems Abd-alrahman, fils
de l’émir de Cordoue, se dirigeait vers les Pyrénées,
mettant tout à feu et à sang. Les musulmans
s’avancèrent jusqu’aux frontières de France, et c’est
peut-être alors qu’ils mirent à mort saint Aventin,

qui habitait aux environs de Bagnères-de-Luchon,
dans le département actuel de la Haute-Garonne[174].



La mort de Charlemagne, en 814, apporta d’abord
peu de changement à la situation de la France
par rapport aux Sarrazins. Son fils, Louis-le-Débonnaire,
qui lui succéda dans la dignité d’empereur,
et qui depuis long-tems agissait sous sa
direction, tâcha de suivre la même politique. Malheureusement,
pendant que la guerre ne discontinuait
presque pas sur les bords de l’Èbre, la piraterie
sarrazine faisait sans cesse de nouveaux progrès.
Un événement qui se passa à cette époque en
Espagne contribua singulièrement à donner de l’extension
aux courses des pirates.



On a vu que Hakam avait formé autour de lui
une garde permanente, ce qui l’obligea à faire de
nouvelles dépenses et à établir de nouveaux impôts.
Hakam était détesté de ses sujets à cause de sa
cruauté et de son humeur farouche. Une révolte
ayant éclaté dans les faubourgs de Cordoue, Hakam
se précipita avec sa garde sur les habitans, et
pendant plusieurs jours le sang coula par torrens.

Quand la rébellion eut été domptée, le prince fit
raser les maisons des faubourgs, et ordonna à tous
ceux qui avaient échappé au massacre d’aller chercher
une patrie ailleurs. Une partie de ces infortunés,
au nombre de plus de quinze mille, firent
voile pour l’Égypte et entrèrent de force dans Alexandrie.
Acceptant ensuite une somme d’argent que
leur offrit le gouverneur, ils se dirigèrent, accompagnés
d’une foule d’aventuriers de tous les pays,
vers l’île de Crète, alors au pouvoir des Grecs[175].
En vain les habitans opposèrent de la résistance. Les
exilés s’établirent dans l’île. Bientôt même des Sarrazins
d’Espagne se rendirent maîtres des îles Baléares,
et ceux d’Afrique de l’île de Sicile, de manière
que toute la mer Méditerranée ne fut plus
qu’un vaste théâtre de violences et de brigandages.



En 816, des députés sarrazins se rendirent auprès
de l’empereur à Compiègne, de la part d’Abd-alrahman,
à qui son père Hakam avait remis le timon
des affaires. De là ces députés allèrent attendre
l’empereur à Aix-la-Chapelle où il devait se
tenir une diète[176]; mais la trève dont on convint
ne fut observée ni d’un côté ni de l’autre. Une flotte

sarrazine partie, en 820, de Tarragone, fit une descente
dans l’île de Sardaigne; et une flotte chrétienne
s’étant présentée pour la combattre, fut mise
en déroute. Huit navires chrétiens furent submergés
et plusieurs autres brûlés[177].



La même année Hakam mourut, et son fils, Abd-alrahman
II, lui succéda. Hakam, par suite de ses
cruautés, avait reçu de ses sujets arabes le surnom
d’Aboulassy[178] ou de méchant. C’est de là que nos
vieilles chroniques le désignent ordinairement par
le mot barbare abulaz[179].



A la mort de Hakam, son oncle, Abd-allah, le
même qui plusieurs fois avait essayé de se saisir du
trône, et qui avait invoqué l’appui de Charlemagne,
accourut d’Afrique où il s’était retiré, et fit une
nouvelle tentative. Les Français profitèrent d’une
occasion aussi favorable pour pénétrer dans les parties
de la Catalogne et de l’Aragon qui ne reconnaissaient
pas leur autorité, et y mirent tout à feu
et à sang. Mais déjà les liens divers qui tenaient les
différentes parties de l’empire unies ensemble, et
que la main puissante de Charlemagne avait eu tant
de peine à rapprocher, commençaient à se relâcher.
De toutes parts les mécontentemens éclataient, les

ambitions se montraient exigeantes. En 820, Bera,
gouverneur de Barcelonne, fut accusé de félonie,
c’est-à-dire probablement d’intelligence avec les
Sarrazins, qu’il était chargé de combattre. Bera
était du sang goth; son accusateur l’était aussi.
Comme les preuves manquaient à l’accusation, on
suivit l’usage établi en pareil cas chez les Goths, et
qui ne tarda pas à s’introduire chez les Sarrazins
d’Espagne. On fit battre ensemble les deux adversaires;
et Bera ayant été vaincu fut considéré
comme coupable[180].



Peu de tems après, les chrétiens de la Navarre,
qui apparemment avaient à se plaindre de la domination
française, firent alliance avec les musulmans
et leur livrèrent la ville de Pampelune. Deux comtes
ayant été envoyés par l’empereur pour étouffer la
rébellion, furent attaqués à leur passage dans les
Pyrénées par les chrétiens des montagnes. Asnar,
l’un des deux, qui était d’origine gasconne, fut respecté;
mais l’autre, nommé Eble, qui était Français,
fut livré à l’émir de Cordoue[181].



Louis était impatient de venger les outrages faits
à sa puissance. Sur ces entrefaites, en 826, la ville
de Merida, en Estramadure, où de tout tems il avait

régné des dispositions peu bienveillantes pour les
émirs de Cordoue, ayant de nouveau pris les armes
sous prétexte de mauvais traitemens de la part du
gouverneur[182], Louis se hâta de se mettre en relation
avec les habitans. Voici la lettre qu’il leur
écrivit:



«Au nom du Seigneur Dieu et de notre Sauveur
Jésus-Christ, Louis, par la grâce divine, empereur
auguste, aux primats et au peuple de Merida, salut
en notre Seigneur. Nous avons appris vos tribulations
et tout ce que vous avez à souffrir de la cruauté
du roi Abd-alrahman, qui ne cesse de vous opprimer
et de convoiter vos richesses. Il fait comme faisait
son père Aboulaz, lequel voulait vous obliger
à payer des sommes que vous ne deviez pas, et qui
de ses amis avait fait ses ennemis, des hommes obéissans
des hommes rebelles. Il veut vous priver de
votre liberté, vous accabler d’impôts de tout genre,
et vous humilier de toutes les manières. Heureusement
vous avez bravement repoussé l’injustice de
vos rois, vous avez courageusement résisté à leur
barbarie et à leur avidité. Cette nouvelle nous est
arrivée de différens côtés; en conséquence nous
avons cru devoir vous écrire cette lettre pour vous
consoler, et pour vous exhorter à persévérer dans

la lutte que vous avez entreprise pour la défense de
votre liberté; et comme ce barbare roi est notre
ennemi aussi bien que le vôtre, nous vous proposons
de combattre de concert sa méchanceté. Notre
intention est, l’été prochain, avec le secours du
Dieu tout puissant, d’envoyer une armée au-delà
des Pyrénées, et de la mettre à votre disposition.
Si Abd-alrahman et ses troupes essaient de marcher
contre vous, notre armée fera une diversion puissante.
Nous déclarons que si vous êtes décidés à
vous affranchir de son autorité et à vous donner à
nous, nous vous rendrons votre ancienne liberté,
sans y porter la moindre atteinte, et que nous ne
vous demanderons aucun tribut. Vous choisirez la
loi sous laquelle vous voulez vivre, et nous vous
traiterons comme des amis et comme des personnes
qui veulent bien s’associer à la défense de notre
empire. Nous prions Dieu de vous conserver en
bonne santé[183].»



Dans la diète générale que Louis tint à Aix-la-Chapelle,
et où s’étaient rendus son fils Pepin, devenu
roi d’Aquitaine, et les comtes des diverses

provinces voisines de l’Espagne, l’empereur annonça
l’intention de faire les plus grands efforts pour
punir l’insulte faite à ses armes; mais avant même
que la diète fût levée, un seigneur goth, nommé
Aïzon, qu’on soupçonnait d’intelligence avec les
Sarrazins, et qu’on avait mandé pour cet objet à
Aix-la-Chapelle, prit la fuite, franchit les Pyrénées,
et se mettant à la tête des mécontens de la
Catalogne et de l’Aragon, s’empara de la ville d’Ausone,
d’où il fit du dégât dans les pays occupés par
les Français[184].



En vain l’armée française se mit en marche au printems
de l’année 827. Aïzon, qui déjà avait envoyé
demander du secours à l’émir de Cordoue, se rendit
lui-même dans cette capitale pour presser le départ
des troupes. Abd-alrahman fit partir quelques-uns
de ses meilleurs soldats, entre autres une portion de
sa garde commandée par son parent Obeyd-allah.
Comme l’armée française s’avançait très-lentement,
Aïzon et ses alliés eurent le tems de dévaster les territoires
de Barcelonne et de Gironne, et de s’avancer
jusqu’en Cerdagne et dans le Val-Spir, en deçà des
Pyrénées, où ils commirent d’horribles ravages[185].



Pendant ce tems les habitans de Merida faisaient

les plus grands efforts pour soutenir leur rébellion.
Au bout de trois ans, n’étant pas secourus, ils furent
obligés d’ouvrir leurs portes.



A la même époque, les Normands, quittant les
contrées sauvages du nord, devenues trop petites
pour leur grand nombre, faisaient chaque année
des descentes sur les côtes de l’Allemagne, de la
France, de l’Angleterre et de l’Espagne. De leur
côté les pirates d’Espagne et d’Afrique ne laissaient
pas de repos aux côtes du midi de la France ni à
celles de l’Italie. En 828, Boniface, gouverneur de
l’île de Corse, pour se venger de ces continuelles
déprédations, dirigea une expédition en Afrique,
entre Carthage et Utique, et parcourut tout le pays
le fer et la flamme à la main[186].



Les ports de l’Espagne et de l’Afrique, d’où partaient
les navires de pirates, étant en général situés
dans le bassin de la mer Méditerranée, c’est
dans l’enceinte de ce bassin qu’ordinairement leurs
entreprises avaient lieu. Il est cependant parlé à
cette époque d’un vaisseau sarrazin d’une grandeur
telle qu’on l’aurait pris de loin pour une muraille,
lequel fit une descente dans l’île d’Oye, en Bretagne,
vers l’embouchure de la Loire[187]. Sans doute

ce navire ne laissa pas beaucoup de traces de son
passage; car il n’en est point fait mention dans les
histoires particulières du pays[188].



La situation de l’empire devenait chaque jour
plus effrayante, et Louis, à qui l’histoire a donné
le titre peu honorable de Débonnaire, était hors
d’état de s’élever au-dessus des circonstances fâcheuses
où sa propre faiblesse l’avait placé. Après
avoir eu l’imprudence de partager de son vivant ses
vastes états à ses trois fils aînés, il eut encore l’imprudence
de changer le partage qu’il avait fait, et
de réserver une quatrième part pour le plus jeune
de ses fils. Les trois aînés, irrités, crièrent à l’injustice
et prirent les armes. Louis, tantôt vaincu,
tantôt vainqueur, déposé du trône, puis rétabli,
perdit toute considération aux yeux de ses propres
sujets.



L’anarchie et les maux qui en sont la suite allant
toujours croissant, les personnes pieuses crurent
reconnaître dans cette décadence générale une
marque de la colère céleste, excitée par la corruption
qui s’introduisait dans toutes les classes. Louis,
dans une lettre adressée à tous les évêques, et datée
de l’année 828, s’exprime en ces termes: «La
famine, la peste, tous les genres de fléaux ont fondu

sur les peuples de notre empire. Qui ne voit que
Dieu a été irrité par nos actions perverses[189]?»
Là-dessus l’empereur commande un jeûne général,
et ordonne aux évêques de s’assembler en concile
dans les quatre principales villes de l’empire, au
nombre desquelles était Toulouse, afin d’aviser aux
moyens de faire cesser ce déplorable état de choses.
Les mêmes désordres affligeaient l’Espagne musulmane,
et l’émir de Cordoue avait continuellement à
combattre quelque rébellion nouvelle.



Les relations commerciales entre l’empire français
et les provinces d’Égypte et de Syrie n’avaient
jamais été interrompues. Les rapports politiques qui
avaient existé entre Charlemagne et Aaron-alraschid
durent être repris avec Bagdad, dès que
l’orient eut recouvré la tranquillité. Il est fait mention,
à l’année 831, de l’arrivée en France de trois
députés envoyés de delà les mers par le khalife Mamoun,
fils d’Aaron-alraschid. Deux de ces députés
étaient musulmans, et le troisième chrétien. Ils offrirent
à l’empereur, entre autres présens, des parfums
et des étoffes[190].



La guerre continuait toujours au-delà des Pyrénées.

En 838, Obeyd-allah, parent de l’émir de
Cordoue, fit de grands dégâts sur les provinces occupées
par les Français; de leur côté les Français
pénétrèrent en Castille et y mirent tout à feu et à
sang.



Pendant ce tems, une flotte partie de Tarragone
et renforcée par les navires des îles Maïorque et
Iviça faisait une descente aux environs de Marseille,
et se rendant maîtresse des faubourgs, emmenait
tous les hommes laïques et ecclésiastiques en
état de porter les armes[191]. C’est peut-être en cette
occasion qu’eut lieu le fait attribué à sainte Eusébie,
abbesse d’un couvent de Marseille, et à ses quarante
religieuses, lesquelles ne voulant pas être exposées
à la brutalité des barbares, se mutilèrent le nez et
se rendirent la figure difforme; d’où elles furent appelées
dans le pays les denazzadas[192].



Louis-le-Débonnaire mourut en 840, et aussitôt
la guerre éclata parmi ses enfans. L’Europe se trouvait
alors sous le poids d’un de ces terribles châtimens
qui, suivant l’expression de Bossuet, font
sentir leur puissance à des nations entières, et par

lesquels la Providence frappe souvent le bon avec le
méchant, l’innocent avec le coupable. Les Sarrazins
profitèrent de la confusion générale pour s’introduire
en Provence, par l’embouchure du Rhône,
et dévastèrent les environs d’Arles[193]. Dans le
même tems un gouverneur de Tudèle en Navarre,
appelé Moussa, pénétra dans la Cerdagne, et y fit
de grands ravages[194].  De leur côté les Normands,
à l’aide de leurs barques légères, s’avançaient
au centre de la France, par l’embouchure de
l’Escaut, de la Seine, de la Loire et de la Garonne,
et commençaient à faire du royaume presque un monceau
de ruines. L’histoire de cette époque n’est qu’un
tissu d’intrigues ambitieuses, de honteuses trahisons
et de calamités de tout genre; on a la plus grande
peine à en suivre le cours dans les chroniques contemporaines.
Charles-le-Chauve, fils de Louis, avait
reçu en partage la France actuelle presque tout entière;
mais à la suite des guerres intestines, les
provinces changeaient de maître presque chaque
année. On ne laissait pas même de province intacte;
et comme si on avait voulu anéantir toute espèce de
relation et de commerce, le Languedoc et la Provence
avaient été partagés entre l’empereur Lothaire,

le roi Charles-le-Chauve et le jeune Pepin,
fils de Pepin, ancien roi d’Aquitaine. Bientôt même
un seigneur, appelé Folcrade, prit les armes contre
Lothaire, et se déclara comte d’Arles et de Provence[195].



Le relâchement de tous les liens sociaux en vint
au point que les princes et les chefs de parti, pour
accroître leur influence, perdirent toute retenue,
et que certains descendans de Charles-Martel, de
Pepin-le-Bref et de Charlemagne, firent un appel
aux barbares et les associèrent à leurs propres querelles.



L’Italie n’était pas plus heureuse. Les Sarrazins
étaient maîtres de l’île de Sicile; d’autres Sarrazins
avaient été appelés sur le continent par deux seigneurs
chrétiens qui se disputaient la principauté
de Bénévent. Enfin les pirates d’Espagne et d’Afrique
ne laissaient pas de repos aux côtes. En 846,
ces pirates remontèrent le Tibre, et vinrent piller
les églises de Saint-Pierre et de Saint-Paul aux portes
de Rome. Les parages de la rivière de Gênes
avaient tellement à souffrir de ces déprédations,
que les prêtres et les moines eux-mêmes prirent les
armes pour aider à la délivrance du pays[196].




Enfin l’Espagne musulmane elle-même était frappée
de tous les genres de fléaux. Les factions s’y
succédaient les unes aux autres. D’un autre côté,
les Normands, qui commençaient à ne plus trouver
les mêmes richesses sur les côtes de France, faisaient
successivement des descentes à Lisbonne, à
Séville et dans d’autres cités opulentes. Pour surcroît
de malheur, une horrible sécheresse fit périr une
partie des récoltes et des troupeaux; des nuées de
sauterelles, venues d’Afrique, détruisirent ce qui
avait résisté au manque d’eau; mais du moins Abd-alrahman,
dans des circonstances si fâcheuses, fit
ce qui était en son pouvoir pour adoucir le sort de
ses sujets.



En 848, tandis que des pirates sarrazins dévastaient
de nouveau Marseille et toute la côte jusqu’à
Gênes[197], le jeune Pepin, qui était en guerre avec
son oncle, Charles-le-Chauve, pour la possession
du Languedoc, et qui déjà une fois avait appelé à
son secours les Normands, ne craignit pas de recourir

à l’appui des Sarrazins. Celui dont il fit
choix pour cette négociation était Guillaume, comte
de Toulouse, petit-fils du Guillaume qui, cinquante-cinq
ans auparavant, s’était signalé par son zèle pour
la religion et la patrie. Guillaume se rendit à Cordoue
et fut bien reçu du prince musulman. A l’aide
des troupes qu’il en obtint, il enleva aux lieutenans
de Charles, en Catalogne, Barcelonne et quelques
autres villes[198].



Quelques pirates sarrazins, ayant pénétré de nouveau
aux environs d’Arles, furent retenus sur la
côte par les vents contraires; et les habitans accourant
en armes les massacrèrent. Mais pendant ce
tems, une armée musulmane, commandée par
Moussa, gouverneur de Saragosse, s’avançait du
côté d’Urgel et de Ribagorse, et pénétrait jusqu’en
France, mettant tout à feu et à sang. Telle était la
frayeur des habitans, qu’ils offrirent d’eux-mêmes
leur argent et tout ce qui était à leur disposition
pour avoir la vie sauve. Charles-le-Chauve fut obligé
de demander la paix, et ne l’obtint qu’en donnant
de riches présens[199].



En ce tems-là (850) les chrétiens d’Espagne eurent
à éprouver une vive persécution de la part du

gouvernement de Cordoue, et le bruit de cette persécution
arriva jusqu’en France. Voici ce qui donna
lieu à ces vexations.



D’après la législation musulmane, il y a liberté
de conscience pour les chrétiens, et ils sont seulement
soumis au tribut. Mais il faut qu’ils soient nés
de père et de mère chrétiens; si l’un des époux a
été musulman, l’enfant doit l’être aussi, conformément
à cette maxime de Mahomet, que les musulmans
interprètent à l’avantage de leur religion:
«L’enfant suit nécessairement celui de ses père et
mère dont la religion est la meilleure[200].» Il en est
de même des enfans mineurs d’un chrétien ou d’une
chrétienne qui a embrassé l’islamisme; si l’enfant
parvenu à sa majorité refuse de professer la religion
mahométane, le magistrat a le droit de l’y contraindre[201].
Il faut en second lieu que les chrétiens
n’aient jamais fait profession de l’islamisme: eussent-ils
simplement levé la main et prononcé les
mots: Il n’y a pas d’autre Dieu que Dieu, et Mahomet
est son prophète, les eussent-ils prononcés
pour se jouer ou en état d’ivresse, ils sont censés
musulmans, et ils ne sont plus libres de suivre un
autre culte. Ils ne doivent pas non plus avoir commerce

avec une femme musulmane. Enfin il faut que
les chrétiens s’abstiennent de toute injure contre
Mahomet et sa religion; s’ils manquent à un seul
de ces points, ils n’ont pas d’autre alternative que
l’islamisme ou la mort.



Or on a vu que les alliances entre les musulmans
et les chrétiens étaient assez communes en Espagne.
Il arrivait souvent que les mères inculquaient à
leurs enfans, surtout aux filles, les dogmes du christianisme:
ce qui avait déjà plus d’une fois donné
lieu à des scènes sanglantes.



Il y avait alors à Cordoue un prêtre fort instruit
dans les lettres chrétiennes et arabes, appelé Parfait.
Le bruit courait que ce prêtre, dans un moment
d’oubli, avait prononcé la profession de foi
mahométane. Quelques musulmans l’ayant un jour
rencontré dans une rue de Cordoue lièrent conversation
avec lui, et lui demandèrent ce qu’il pensait
de leur prophète et de la religion qu’il avait établie.
Parfait refusa d’abord de répondre, craignant
que ces questions ne cachassent quelque piége; mais
comme ces hommes insistaient, il s’exprima librement,
et traita Mahomet d’imposteur et de suppôt
de l’enfer. D’abord les musulmans ne lui répondirent
rien; mais à quelques jours de là, l’ayant rencontré
au milieu d’une grande foule, ils le dénoncèrent
comme une personne qui avait mal parlé du prophète.

Aussitôt la foule se jeta sur lui et le conduisit
devant le cadi ou l’alcade, que nous appelons juge.
Le cadi interrogea Parfait, et comme le prêtre ne
voulut pas rétracter ce qu’il avait dit, il fut condamné
à mort.



On se trouvait alors dans le mois de ramadan,
qui est le mois du jeûne des musulmans. Pour donner
à cette exécution plus de solennité, il fut décidé
qu’elle n’aurait lieu qu’à la fin du mois, époque
où les musulmans, voulant se dédommager de
leurs privations, se livrent à la joie la plus vive.
Au jour fixé, Parfait fut amené au milieu d’une
grande plaine, sur les bords du Guadalkivir, et là,
en présence d’une foule innombrable, il eut la tête
tranchée[202].



Cet événement causa une sensation extraordinaire:
les chrétiens étaient alors fort nombreux en
Espagne, même à Cordoue, siége de l’empire. Non
seulement on leur avait laissé une partie des églises
de la ville; mais ils avaient des monastères de l’un
et de l’autre sexe, surtout dans les montagnes situées
au nord de la cité. La religion chrétienne avait pénétré
jusque dans le palais du roi, à la suite du
grand nombre d’esclaves de tous les pays qui remplissaient
une partie des emplois de la cour. Les

musulmans zélés crurent faire une bonne œuvre en
dénonçant les chrétiens qui rentraient dans une des
trois catégories dont nous avons parlé. Bientôt même
on vit au sein d’une même famille des frères accuser
leurs sœurs pour avoir leurs biens. Le jugement
n’était pas long: on demandait à l’accusé s’il persistait
dans le christianisme: s’il répondait affirmativement,
on le mettait à mort. Ordinairement les
martyrs étaient attachés à un pieu; on brûlait leur
corps, puis on jetait les cendres dans le fleuve, afin
que les chrétiens ne pussent pas les recueillir et les
conserver comme des reliques. Quelquefois on donnait
les corps à manger aux chiens[203].



Ces barbaries produisirent un effet bien différent
de celui que le gouvernement en attendait. Le courage
que montraient les martyrs était si remarquable,
qu’il devint l’objet de l’admiration générale.
Plusieurs chrétiens qui ne se trouvaient dans aucune
des trois catégories se présentèrent d’eux-mêmes
pour partager le sort de leurs frères. Parmi
eux nous citerons un Français, nommé Sanche, originaire
d’Alby, qui occupait un emploi dans le palais,
et qui probablement avait été fait captif dans
sa jeunesse; il y avait également deux eunuques.

Les femmes surtout se distinguèrent en cette occasion.
On vit des vierges timides qui jusque-là n’avaient
pas osé s’éloigner des regards de leurs parens,
accourir à pied vers Cordoue de plusieurs lieues à la
ronde, et demander à grands cris le martyre. Il suffisait
pour cela qu’elles proférassent quelque injure
contre le prophète.



La chose en vint au point que beaucoup de musulmans
furent effrayés des suites d’une telle effusion
de sang. D’ailleurs les évêques du pays s’assemblèrent,
et, malgré quelques prêtres ardens,
décidèrent qu’autant il fallait savoir endurer la rage
des persécuteurs de la foi quand elle s’excitait elle-même,
autant il était contraire à l’esprit de l’Évangile
de la provoquer. Enfin Charles-le-Chauve,
qui avait été sollicité par les chrétiens des provinces
septentrionales de l’Espagne chez qui les
mêmes violences commençaient à s’exercer, interposa
sa médiation[204].



Abd-alrahman avait d’abord paru aussi irrité
qu’étonné du grand nombre de chrétiens établis au
cœur de ses états; dans sa colère il chassa de son
palais tous ceux qui y remplissaient quelque emploi.
Mais plus le nombre des chrétiens était grand, plus

les moyens que l’on prenait pour en réduire la quantité
étaient dangereux. Abd-alrahman II mourut sur
ces entrefaites (852) et eut pour successeur son fils
Mohammed.



Abd-alrahman avait un goût très-vif pour les arts
et pour les plaisirs, et sous son règne Cordoue devint
le séjour des lettres, de la musique, du chant
et des fêtes de tout genre. A l’exemple de son père,
de son grand-père et des anciens Arabes en général,
il cultivait la poésie. Voici la traduction de
quelques vers qu’il composa dans une de ses expéditions
contre les chrétiens. Ils étaient adressés à sa
femme favorite, et ils donneront une idée de l’esprit
qui dominait à cette époque:



«Pendant que je suis loin de toi, je me trouve
en face de l’ennemi, et je lui envoie des flèches qui
ne manquent jamais leur but!



»Que de chemins j’ai foulés! que de défilés j’ai
traversés après d’autres défilés!



»Mon visage a été exposé à toute l’ardeur du soleil,
tandis que les cailloux embrasés se fondaient
de chaleur.



»Mais Dieu a relevé par mes mains sa religion
véritable. Je lui ai donné une nouvelle vie, et j’ai
renversé la croix sous mes pieds.



»J’ai marché avec mon armée contre les infidèles,

et mes troupes ont rempli les lieux escarpés
et les lieux unis[205].»



Le successeur d’Abd-alrahman se montra d’abord
fort sévère contre les chrétiens. Il fit abattre toutes
les églises bâties depuis l’occupation du pays par
les musulmans; il ne respecta pas davantage les
portions qui avaient été ajoutées aux anciens édifices.
Dans son zèle fanatique, il eut un instant
l’idée de chasser de ses états non seulement les chrétiens,
mais les juifs qui en toute occasion s’étaient
montrés les ennemis acharnés du christianisme.
Heureusement les révoltes qui ne tardèrent pas à
éclater et la crainte de voir ses revenus diminuer
donnèrent à ses vues une autre direction.



La guerre continuait toujours en Catalogne et
aux environs de l’Èbre. Moussa, qui les années précédentes
avait remporté quelques succès contre les
chrétiens, fut vaincu par le roi des Asturies; l’émir
de Cordoue, pour le punir, ayant voulu lui ôter
son gouvernement, il se tourna du côté des chrétiens;
il donna même sa fille en mariage à Garcie,
comte de Navarre; et comme sur ces entrefaites la
ville de Tolède leva de nouveau l’étendard de la
révolte, l’émir de Cordoue fut hors d’état de rien
entreprendre.




De quelque côté qu’on jette les yeux, on ne voit
que guerres, pillages, calamités. En 859, les Normands
franchissant le détroit de Gibraltar, s’emparent
de Narbonne qui, un siècle auparavant,
avait résisté à toutes les forces de la France; puis
entrant dans le Rhône, ils s’avancent jusqu’aux
portes de Valence, mettant tout le pays à feu et à
sang[206]. Gérard de Roussillon, dont le nom revient
souvent dans nos romans de chevalerie, les força
de se remettre en mer. A la même époque, les Sarrazins
faisaient de nouveaux dégâts dans les îles de
Sardaigne et de Corse.



Voici le tableau de la France qu’on trouve dans
un document presque contemporain: «Sur toutes
les côtes les églises étaient renversées, les villes
saccagées, les monastères dévastés. Telle était la
rage des barbares que les chrétiens qui tombaient
entre leurs mains étaient mis à mort ou obligés de
se racheter à prix d’argent. Plusieurs chrétiens
abandonnèrent leurs propriétés et quittèrent leur
pays pour vivre dans les lieux fortifiés ou dans l’intérieur
des terres; mais plusieurs aimèrent mieux
mourir que de renoncer à leurs biens. Il y en eut
encore chez qui la foi avait jeté des racines moins

profondes et qui ne rougirent pas de se joindre aux
barbares. Ceux-là étaient les pires de tous; car ils
connaissaient le pays, et il n’était pas possible de se
soustraire à leurs investigations. A la fin les lieux
les plus célèbres se convertirent en déserts, et les
édifices les plus fameux disparurent sous les ronces
et les épines[207].»



Un certain Omar, fils de Hafsoun, chrétien d’origine
et ancien tailleur, avait pénétré avec une troupe
d’aventuriers et de vagabonds dans la chaîne des
Pyrénées; et s’unissant d’intérêt avec les chrétiens
du pays, s’était emparé de plusieurs places fortes,
d’où il bravait toute la puissance des émirs de Cordoue[208].
Mohammed, qui était menacé de perdre
toutes ses provinces septentrionales, demanda la
paix à Charles-le-Chauve, qui n’était guère en état
de lui faire la guerre; il fut convenu que les Français
resteraient maîtres de la Catalogne, mais qu’ils
s’abstiendraient de prêter secours aux rebelles. On
était alors en 866. Les députés envoyés en cette occasion
à Cordoue par Charles revinrent amenant
des chameaux chargés de litières, d’étoffes de divers
genres, de parfums, etc.[209].




L’Espagne était dans l’état le plus déplorable:
la sécheresse, la famine, la peste, les tremblemens
de terre, les guerres, les révoltes, tout semblait
conspirer à la perte de ce malheureux pays. Sur ces
entrefaites une éclipse de lune ayant couvert le ciel
d’épaisses ténèbres, les musulmans crurent que c’en
était fait de leur empire; et comme les personnes
pieuses d’entre eux attribuaient ces maux à la colère
céleste, elles pensèrent que le meilleur moyen de se
rendre Dieu favorable était de faire une guerre à
mort aux chrétiens. Les provinces soumises à l’émir
de Cordoue furent sur le point de se soulever, parce
qu’ayant à combattre plusieurs gouverneurs rebelles,
l’émir ne voulait pas s’attirer ce nouvel ennemi sur
les bras.



Dans cette disposition des esprits, la politique des
rois était impuissante pour maîtriser les passions des
particuliers. En 869, des pirates sarrazins firent une
nouvelle descente en Provence, dans la Camargue,
île formée par le Rhône, et où ils s’étaient ménagé
une espèce de port. En ce moment, l’archevêque
d’Arles, Roland, se trouvait dans l’île où il possédait
de grands biens, et où, faute de pierres, il s’était
fait bâtir une maison en terre. Les Sarrazins
descendant de leurs navires attaquèrent la maison;
plus de trois cents serviteurs de l’archevêque furent
tués et lui-même fut pris. Les pirates le garrottèrent,

et après l’avoir conduit à bord d’un de leurs navires,
ils fixèrent sa rançon à cent cinquante livres
d’argent, cent cinquante manteaux, cent cinquante
épées et cent cinquante esclaves, genre de marchandise
qui, comme on le verra plus tard, avait alors
cours sur tous les marchés; mais dans l’intervalle
l’archevêque mourut, sans doute d’effroi; et les
Sarrazins, pour n’être pas frustrés de la rançon,
tenant cette mort secrète, pressèrent le plus qu’ils
purent la remise du prix convenu. Dès que leur avidité
eut été satisfaite, ils déposèrent à terre le corps
de l’archevêque, vêtu des mêmes habits que le jour
où il avait été pris, et mirent à la voile; de manière
que les chrétiens qui étaient venus pour féliciter le
prélat de sa délivrance n’eurent plus à s’occuper
que de ses funérailles[210].



Charles-le-Chauve mourut en 876; il se disposait
à aller combattre les Sarrazins d’Italie, qui, devenus
maîtres de tout le midi de la presqu’île, menaçaient
le pape jusque dans Rome. Prince sans capacité,
sans courage, et toujours disposé à entreprendre sur
les états d’autrui, il fut une des principales causes
de la dissolution sociale qui avait éteint les forces
de la France et des contrées voisines. En effet, les
peuples abattus ne savaient plus de quel côté tourner

leurs regards. Les Normands et les Sarrazins
avaient pour ainsi dire juré de ne rien laisser debout;
et pendant ce tems les guerres continuaient
entre les princes et les chefs de factions, comme s’il
se fût agi de se disputer les plus riches provinces.
L’état de la France, de l’Italie et de l’Espagne septentrionale,
semblait être arrivé au dernier degré
de l’abaissement et de la misère; mais des épreuves
encore plus terribles étaient réservées à ces malheureux
pays.



[image: ]




TROISIÈME PARTIE.



ÉTABLISSEMENT DES SARRAZINS EN PROVENCE, ET INCURSIONS QU’ILS FONT
DE LA EN SAVOIE, EN PIÉMONT ET DANS LA SUISSE, JUSQU’A LEUR
EXPULSION TOTALE DE FRANCE.



[image: ]



La dernière époque qui nous reste à parcourir
présente de grandes analogies avec celle qui précède;
c’est la même violence dans l’attaque, ce sont
les mêmes scènes de pillage et de cruauté; mais les
premières calamités ne frappaient en général que les
côtes de la France et les provinces frontières, au
lieu que celles-ci vont s’étendre à travers le Dauphiné
jusqu’aux limites de l’Allemagne. Les premières
étaient passagères; celles-ci partent d’un
point fixe et menacent de ne plus cesser. Oh! combien
on a besoin, en parcourant ces tems lamentables,
de se retremper dans le souvenir de ce qui a
été fait de grand et de patriotique en France, soit
avant, soit après cette période fatale! Comme on se
sent humilié de voir les plus vastes contrées, des
contrées d’où sont sortis tant de braves et de héros,
livrées à la merci de quelques hordes avides, dont
aucun penchant généreux ne rachetait les excès!




On se trouvait aux environs de l’année 889. La
Provence et le Dauphiné appartenaient à Boson, qui
s’était fait donner le titre de roi d’Arles. Malheureusement
Boson n’était pas issu du sang impérial de
Charlemagne; et son élévation, regardée comme une
usurpation, lui attirait des attaques fréquentes. De
leur côté les hommes riches et puissans ne songeaient
qu’à profiter de la confusion générale pour se créer
des seigneuries et des principautés. Ainsi les barbares
ne devaient rencontrer aucun obstacle.



Voici de quelle manière l’établissement des Sarrazins
en Provence est raconté par les historiens
contemporains, dont nous avons nous-mêmes vérifié
le récit sur les lieux[211].



Vingt pirates partis d’Espagne sur un frêle bâtiment,
et se dirigeant vers les côtes de Provence,
furent poussés par la tempête dans le golfe de Grimaud,
autrement appelé golfe de Saint-Tropès, et

débarquèrent au fond du golfe sans être aperçus.
Autour de ce bras de mer s’étendait au loin une forêt
qui subsiste encore en partie, et qui était tellement
épaisse que les hommes les plus hardis avaient
de la peine à y pénétrer. Vers le nord était une suite
de montagnes s’élevant les unes au-dessus des autres,
et qui, arrivées à une distance de quelques
lieues, dominaient une grande partie de la Basse-Provence.
Les Sarrazins envahirent pendant la nuit
le village le plus rapproché de la côte, et, massacrant
les habitans, se répandirent dans les environs.
Quand ils furent arrivés sur les hauteurs qui
couronnent le golfe du côté du nord, et que de là
leur regard s’étendit d’un côté vers la mer et de
l’autre vers les Alpes, ils comprirent tout de suite
la facilité qu’un tel lieu devait leur offrir pour un
établissement fixe. La mer leur ouvrait son sein pour
recevoir tous les secours dont ils auraient besoin;
la terre leur livrait passage dans des contrées qui
n’avaient pas encore été pillées, et où il n’avait été
pris aucune mesure de défense. L’immense forêt
qui environnait les hauteurs et le golfe leur assurait
une retraite au besoin.



Les pirates firent un appel à tous leurs compagnons
qui parcouraient les parages voisins; ils envoyèrent
aussi demander du secours en Espagne et
en Afrique; en même tems ils se mirent à l’ouvrage,

et en peu d’années les hauteurs furent couvertes
de châteaux et de forteresses. Le principal
de ces châteaux est nommé par les écrivains du tems
Fraxinetum, du nom des frênes qui probablement
occupaient les environs. On croit que Fraxinetum
répond au village actuel de la Garde-Frainet, qui
est situé au pied de la montagne la plus avancée du
côté des Alpes. Il est certain que la position occupée
par ce village dut paraître fort importante; car
c’est le seul passage par lequel il soit possible de
communiquer en ligne directe du fond du golfe avec
le plat pays, en se dirigeant vers le nord. D’ailleurs
on aperçoit encore au haut de la montagne des vestiges
de travaux formidables. Ce sont des portions de
murs taillées dans le roc, une citerne également
taillée dans le roc et quelques pans de muraille[212].




Quand les travaux furent terminés, les Sarrazins
commencèrent à faire des courses dans le voisinage.
Ils n’eurent garde d’abord de s’éloigner du centre de
leurs forces; mais bientôt les seigneurs les associèrent
à leurs querelles particulières. Ils aidèrent à abattre
les hommes puissans; ensuite, se débarrassant de
ceux qui les avaient appelés, ils se déclarèrent les
maîtres du pays; en peu de tems une grande partie
de la Provence se trouva exposée à leurs ravages.
Telle était la terreur qu’ils inspiraient que, suivant
l’expression d’un écrivain contemporain, on vit se
vérifier en eux ces mots souvent cités: Un d’entre
eux mettra mille hommes en fuite, deux en feront
fuir deux mille[213].



La terreur devint bientôt générale[214]; le plat

pays étant dévasté, les Sarrazins s’avancèrent vers la
chaîne des Alpes. Le neuvième siècle touchait à sa fin.
Le royaume d’Arles était occupé par Louis, fils de
Boson; mais Louis avait été appelé en Italie par les
ennemis de Béranger, roi de la Lombardie, et avait
abandonné la défense de ses états pour en aller conquérir
d’autres. Fait prisonnier par son rival, il
eut les yeux crevés, et ne fut plus en état de s’occuper
des soins de son royaume. Dans le même tems
les Normands continuaient leurs ravages au cœur
de la France. Quelques années auparavant ils avaient
assiégé Paris, qui aurait été pris sans le dévouement
d’une poignée de guerriers[215]. D’autres barbares,
également payens, les Hongrois, repoussés
des environs du Danube, parcouraient l’Allemagne
et l’Italie, le fer et la flamme à la main, et attendaient
aussi une occasion pour envahir la France.




Dès l’année 906, les Sarrazins avaient traversé
les gorges du Dauphiné, et franchissant le Mont-Cenis,
s’étaient emparés de l’abbaye de Novalèse,
sur les limites du Piémont, dans la vallée de Suse.
Les moines eurent à peine le tems de se retirer à
Turin, avec les reliques des saints et les autres objets
précieux, y compris une bibliothèque fort riche
pour le tems, particulièrement en livres classiques.
Les Sarrazins, à leur arrivée, ne trouvant
que deux moines qui étaient restés pour veiller à la
sûreté du monastère, les chargèrent de coups. Le
couvent et le village situé dans les environs furent
pillés, et les églises livrées aux flammes[216].
En vain les habitans, qui n’étaient pas en état de résister,
se réfugièrent dans les montagnes, entre Suse
et Briançon, là où était le couvent d’Oulx. Les Sarrazins
les y suivirent et tuèrent un si grand nombre
de chrétiens, que ce lieu porta le nom de champ des
martyrs[217].




Ce n’est pas qu’en certains endroits les chrétiens
ne se réunissent pour combattre les envahisseurs.
Plusieurs Sarrazins faits prisonniers furent conduits
à Turin; mais une nuit ces barbares, brisant leurs
chaînes, mirent le feu au couvent de Saint-André
dans lequel ils avaient été enfermés, et une grande
partie de la ville fut sur le point de devenir la proie
des flammes[218].



Bientôt les communications entre la France et
l’Italie furent interceptées. En 911, un archevêque de
Narbonne, que des intérêts pressans appelaient à
Rome, ne put se mettre en route à cause des Sarrazins[219].
Les barbares occupaient tous les passages
des Alpes; et si on tombait en leur pouvoir, on risquait
d’être mis à mort, ou du moins on était taxé
à une forte rançon. Ils ne tardèrent même pas à
faire des excursions dans les plaines du Piémont et
du Montferrat[220].



Sur ces entrefaites (en 908), quelques pirates
sarrazins firent une descente sur les côtes du Languedoc,
aux environs d’Aiguemortes, et saccagèrent

l’abbaye de Psalmodie qui, déjà détruite une fois
sous Charles-Martel, avait été rebâtie[221].



L’Espagne musulmane était depuis long-tems en
proie aux factions. En 912, le trône de Cordoue
échut à Abd-alrahman III, qui, par ses imposantes
actions, mérita le nom de Grand. Ce prince, à la suite
d’un règne de cinquante ans, réunit sous son pouvoir
toutes les provinces musulmanes, et porta au plus
haut degré la prospérité et la gloire des Maures
d’Espagne. C’est lui qui le premier, dans la Péninsule,
prit le titre de khalife et de commandeur des
croyans.



Sanche-Garcie, roi de Navarre, et Ordogne, roi
de Léon, s’étant réunis à Kaleb, fils de Hafsoun,
maître de Tolède et des bords de l’Èbre, et aidés
par les guerriers du midi de la France, résistèrent
d’abord avec succès aux armes d’Abd-alrahman;
leurs efforts étaient la meilleure défense des frontières
de France de ce côté. Mais en 920, l’oncle du
khalife, appelé comme lui Abd-alrahman, et surnommé
Almodaffer ou le Victorieux, franchit, à la
suite d’une grande victoire, la chaîne des Pyrénées,
et ravagea une partie considérable de la Gascogne,
jusqu’aux portes de Toulouse. Les guerres terribles
qui ne discontinuaient pas de l’autre côté des Pyrénées,

amenaient de tems en tems des incursions
semblables. Dans celle-ci, Almodaffer fut surpris à
son retour par Garcie, fils de Sanche, qui lui reprit
tout le butin[222].



En Provence et en Dauphiné, ainsi que dans la
chaîne des Alpes, un cri d’indignation se faisait
entendre contre les brigandages des Sarrazins. En
vain quelques hommes courageux essayèrent, à défaut
de prince qui voulût prendre en main la cause
des peuples, de s’opposer à ce torrent dévastateur;
en vain, du haut de certains lieux élevés, commencèrent-ils
à donner la chasse aux barbares. Comme
ils agissaient sans concert, ils virent leurs efforts
échouer, et la plupart moururent malheureusement.



Les environs de la Garde-Frainet se trouvaient
entièrement dévastés, et les barbares s’étaient montrés
d’autant plus impitoyables, que les ruines qui
les entouraient de toutes parts étaient pour eux un
nouveau gage de sûreté. Marseille, à son tour, vit
sa principale église détruite; Aix fut également envahie,
et les barbares, dans leur fureur, y écorchèrent
plusieurs personnes vivantes[223]. L’évêque,

nommé Odolricus, s’enfuit à Reims où on le chargea
de l’administration du diocèse. Les barbares
enlevaient les femmes du pays, et menaçaient de perpétuer
leur race; on croira d’ailleurs sans peine que
plus d’un chrétien, foulant aux pieds les lois de la
religion et de l’honneur, faisaient cause commune
avec eux et avaient part à leurs rapines.



Telle était la terreur répandue par les Sarrazins,
que les hommes riches et puissans étaient obligés
de tout quitter pour mettre leur vie hors de danger.
On ne se croyait à l’abri qu’au haut des montagnes,
au fond des forêts ou dans des lieux situés à une
grande distance. Saint Mayeul, né de parens riches,
aux environs d’Avignon, et qui possédait de grands
biens à Valençoles, dans le département actuel des
Basses-Alpes, se retira en Bourgogne auprès d’un
de ses parens[224]. Les églises de Sisteron et de Gap
furent en proie aux plus grands ravages. A Embrun,
les Sarrazins mirent à mort l’archevêque, saint Benoît,
avec l’évêque de la Maurienne et beaucoup d’habitans
des contrées voisines qui y avaient cherché un
refuge[225]. Un acte ancien signale auprès d’Embrun
trois tours fortifiées où les Sarrazins s’étaient établis

et d’où ils dominaient dans les environs[226]. Saint
Libéral, successeur de saint Benoît, fut obligé de
s’en retourner à son pays, Brives-la-Gaillarde.



A cette malheureuse époque, le commerce était
nul et les pays communiquaient peu entre eux. L’usage
s’était pourtant maintenu parmi les personnes
pieuses de France, d’Espagne et d’Angleterre, d’aller,
au moins une fois dans sa vie, en pélerinage à
Rome, pour y visiter les tombeaux des apôtres. Il
existait également des relations habituelles entre les
divers évêques de la chrétienté et le saint-siége.
Mais depuis l’occupation des passages des Alpes par
les Sarrazins, les voyageurs étaient exposés à des
accidens aussi fâcheux que fréquens; vainement se
munissaient-ils d’armes et se réunissaient-ils en caravanes;
il n’est pas d’année où les chroniques
du tems ne fassent mention de quelque scène sanglante[227].



Les Normands, devenus paisibles possesseurs de
la Normandie actuelle, commençaient à prendre des
habitudes pacifiques; mais les Hongrois franchirent
les Alpes, et, traversant avec la rapidité de l’éclair

le Dauphiné et la Provence, ils mirent le Languedoc
à feu et à sang! Les Hongrois, originaires du
pays des anciens Scythes, étaient, à l’exemple de
leurs ancêtres et des Tartares actuels, toujours à
cheval, et ne se battaient qu’à coups de flèches. Ils
ne savaient ni faire des siéges, ni combattre de pied
ferme; mais ils chargeaient leurs ennemis avec furie,
et se dispersaient aussitôt. Les auteurs contemporains
nous les représentent comme vivant de
viande crue, étanchant leur soif avec du sang, et
coupant par morceaux le cœur de leurs ennemis
vaincus. Comme ils étaient venus par les extrémités
du nord de l’Europe et de l’Asie, le vulgaire crut
reconnaître en eux les peuples de Gog et de Magog
dont il est parlé dans les prophéties d’Ézechiel et
dans l’Apocalypse, et qui doivent venir à la fin
du monde pour faire justice des crimes des humains.
Ce qui ajoutait à l’erreur, c’est qu’on approchait
de l’an 1000, et que beaucoup de chrétiens,
à l’exemple des anciens Millenaires, croyaient que le
monde était trop corrompu pour pouvoir subsister
plus long-tems. Un évêque de Verdun, pour éclaircir
ses doutes, consulta à ce sujet un religieux, qui
le rassura en disant que Gog et Magog devaient être
secondés dans leur épouvantable mission par plusieurs
autres peuples barbares, et que les Hongrois

formaient une nation isolée[228]. Ce qu’il y a de certain,
c’est que les Hongrois, en très-peu de tems,
couvrirent le Languedoc de ruines, et firent presque
oublier les excès commis avant eux.



Hugues, régent du royaume d’Arles, au nom du
roi Louis, s’exprime ainsi dans la charte de fondation
d’un monastère qu’il fit bâtir auprès de la ville
de Vienne, dans l’année 924: «La vénérable religion
des chrétiens et l’honneur de l’église ont été
privés, par l’excès de nos péchés, de leur ancien
éclat, et il n’en reste presque plus de traces. Comme
ces maux se sont fait sentir au long et au large,
non seulement par suite de la cruelle persécution
des païens, mais encore par la cupidité de beaucoup
de perfides chrétiens, nous avons jugé convenable,
etc.[229].»



Le Piémont et le Montferrat n’étaient pas à l’abri
des ravages des Sarrazins. Le chroniqueur de l’abbaye
de Novalèse[230] raconte qu’un de ses oncles,
qui s’était adonné à la carrière militaire, ayant à se
rendre de la Maurienne à Verceil, fut surpris par
une bande de Sarrazins, dans une forêt située près de

cette ville. On en vint aux mains; plusieurs hommes
furent blessés de part et d’autre; mais les Sarrazins,
plus nombreux, l’emportèrent. Un certain nombre
de chrétiens étant tombés en leur pouvoir, ils retinrent
ceux qui étaient en état de payer une rançon.
Parmi eux se trouvaient l’oncle du chroniqueur et
son domestique. L’un et l’autre furent garrottés et
conduits dans la ville. Le grand-père du chroniqueur,
se rendant par hasard chez l’évêque, vit le
domestique enchaîné dans la rue; comme il ne connaissait
pas l’événement qui l’avait amené là, il
donna, pour le racheter, une cuirasse à triple tissu
qu’il portait sur lui. Apprenant ensuite que son fils
était aussi prisonnier, il fut obligé de parcourir
toute la ville, et de faire un appel à la générosité de
ses amis pour lui trouver une rançon.



Le chroniqueur ajoute qu’à cette époque les Sarrazins
s’avançaient jusque sur les frontières de la
Ligurie. En effet, on lit dans Liutprand, écrivain
contemporain, à l’année 935, que les barbares
qui déjà une fois, vers l’an 906, avaient envahi
Aqui, ville du Montferrat, célèbre par ses bains,
y revinrent sous la conduite d’un chef appelé Sagitus.
Heureusement ils furent repoussés par les habitans
et taillés tous en pièces. Le même auteur
parle, sous la même date, de quelques pirates venus
d’Afrique, qui, ayant pénétré dans la ville de

Gênes, massacrèrent les hommes et emmenèrent les
femmes et les enfans en esclavage[231].



Pendant ce tems les Hongrois, franchissant les
barrières du Rhin, envahissaient l’Alsace, la Lorraine,
la Franche-Comté, la Champagne, où ils
assiégèrent Sens; ensuite, ils s’avancèrent sur les
bords de la Loire. Ebbon et les guerriers de la Touraine
et du Berry, leur livrèrent combat auprès
d’Orléans et les obligèrent à rebrousser chemin;
mais alors les barbares se replièrent vers la Suisse
d’où ils dévastèrent toutes les contrées voisines[232].



Jusque-là, le Valais, contrée qui, au milieu d’un
climat sévère, présente un aspect riant, et qui
réunit les productions des pays tempérés et des pays
froids, avait été à l’abri d’invasions si terribles.
C’est dans ces régions reculées que le successeur de
saint Libéral au siége épiscopal d’Embrun et plusieurs
autres évêques, avec une partie de leur
clergé, avaient cherché un refuge. En 939, les
Sarrazins pénétrèrent dans la vallée et y mirent
tout à feu et à sang. La célèbre abbaye d’Agaune,

sanctifiée par le martyre de saint Maurice et de la
légion Thébéenne, et que la munificence de Charlemagne
et d’autres grands princes s’était plû à
embellir, fut presque renversée de fond en comble[233].



La Tarantaise se trouvait en proie aux mêmes ravages;
chaque jour les barbares devenaient plus
entreprenans. Une nombreuse caravane, qui se rendait
de France en Italie, s’étant présentée pour franchir
le passage, fut obligée de rebrousser chemin.
Dans le combat qui eut lieu, plusieurs chrétiens furent
tués, d’autres blessés[234].



Toute la Suisse se vit envahie à la fois par les
Hongrois et les Sarrazins. Les Sarrazins, maîtres
du Valais, s’avancèrent jusqu’au centre du pays des

Grisons. L’abbaye de Disentis, fondée par un disciple
de saint Colomban, et qui était célèbre dans
toute la Suisse, fut dépouillée de tous ses biens[235].
Il en fut de même de l’église de Coire[236]. On dit
même que les Sarrazins, se rapprochant du lac de
Genève, marchèrent vers le Jura. A cette époque la
Suisse faisait partie du royaume de la Bourgogne
transjurane, et la mère du jeune roi Conrad, Berthe,
se retira dans une tour solitaire, à l’endroit où
est aujourd’hui Neuchâtel[237].



A la même époque, une guerre acharnée avait
lieu entre les rois des Asturies et de la Navarre, et
le khalife de Cordoue. Dans une lutte qui s’engagea
pour la possession de la ville de Zamora, il périt
plus de cent mille hommes[238]. Les chrétiens avaient

acquis de l’ascendant; mais Abd-alrahman, qui enfin
avait étouffé les rébellions sans cesse renaissantes,
et qui pouvait disposer de toutes les forces musulmanes
de l’Espagne, était devenu un adversaire formidable.
Un auteur arabe rapporte que ce prince,
en fait de guerre sacrée, avait la main blanche de
Moïse, c’est-à-dire la main avec laquelle, dans l’opinion
des Orientaux, le législateur des hébreux
faisait jaillir l’eau des rochers, fendait les flots de
la mer, et s’était rendu maître de la nature entière.
Il ajoute qu’Abd-alrahman porta l’étendard musulman
plus loin qu’aucun de ses prédécesseurs[239].
Heureusement pour les chrétiens que sur ces entrefaites,
des révolutions étant survenues dans les provinces
de l’Afrique qui répondent à l’empire actuel
de Maroc, Abd-alrahman éprouva le désir d’étendre
son autorité au-delà des mers. Comme à la même
époque il s’était formé du côté de Tunis un nouvel
empire, appelé Fatimide, à cause de la prétention
qu’avaient les princes de cette dynastie de descendre
de Mahomet par sa fille Fatime, les provinces
en état de révolution devinrent comme un sujet de
discorde entre les deux royaumes; de manière que

les forces d’Abd-alrahman et de ses successeurs se
trouvèrent partagées.



En 940, Fréjus, ville alors assez considérable,
parce que les navires continuaient encore à entrer
dans son port, fut tellement maltraitée par les Sarrazins,
que la population entière fut obligée de
s’expatrier, et qu’il n’y resta pas même de traces des
propriétés. Il en fut de même de Toulon, aujourd’hui
l’effroi des barbares. Les chrétiens placés entre
la mer et les Alpes abandonnèrent leurs demeures
et se réfugièrent au haut des montagnes. Les Sarrazins
ne mirent plus de bornes à leurs cruautés, et
firent de la plus grande partie d’un pays naguère
florissant une affreuse solitude. Les villes les plus
importantes furent renversées, les châteaux détruits,
les églises et les couvens réduits en cendres. Le
séjour de l’homme, est-il dit dans une vieille charte,
était devenu le repaire des bêtes féroces. En effet,
on lit dans les chroniques du tems, que les loups
s’étaient tellement multipliés, qu’on ne pouvait plus
voyager en sûreté[239a].



Sur ces entrefaites, Hugues, devenu comte de
Provence, et que l’exemple du roi Louis n’avait pas
éclairé, s’était rendu en Italie pour y disputer la
couronne du royaume de Lombardie. Les cris de ses
sujets l’ayant enfin rappelé de ce côté des Alpes, il
annonça l’intention de chasser entièrement les Sarrazins.

Il s’agissait de s’emparer d’abord du château
Fraxinet, à l’aide duquel les Sarrazins se maintenaient
en relation avec l’Espagne et l’Afrique, et
d’où ils dirigeaient leurs expéditions dans l’intérieur
des terres. Comme il fallait que ce château fût attaqué
par mer et par terre, Hugues envoya demander
une flotte à l’empereur de Constantinople, son beau-frère;
il demandait aussi du feu grégeois, l’arme
alors la plus efficace pour combattre les flottes sarrazines[240].



En 942, la flotte grecque jeta l’ancre dans le
golfe de Saint-Tropès; en même tems Hugues accourut
avec une armée. Les Sarrazins furent attaqués
avec la plus grande vigueur; leurs navires et
tous leurs ouvrages du côté de la mer furent détruits
par les Grecs. De son côté, Hugues força l’entrée
du château, et obligea les barbares à se retirer
sur les hauteurs voisines[241]. C’en était fait de la
puissance des Sarrazins en France; mais tout-à-coup

Hugues apprit que Béranger, son rival à la couronne
d’Italie, qui s’était enfui en Allemagne, se
disposait à venir lui disputer le trône. Alors, ne songeant
plus aux maux qui pesaient sur ses malheureux
sujets, il renvoya la flotte grecque, et maintint les
Sarrazins dans toutes les positions qu’ils occupaient,
à la seule condition que, s’établissant au haut du
grand Saint-Bernard et sur les principaux sommets
des Alpes, ils fermeraient le passage de l’Italie à
son rival. C’est à ce sujet que Liutprand interrompt
son récit pour adresser cette apostrophe à Hugues:
«Voilà une étrange manière de défendre tes états!
Hérode, pour n’être pas privé d’un royaume terrestre,
ne craignit pas de faire tuer un grand nombre
d’innocens; toi, au contraire, pour arriver au
même but, tu laisses échapper des hommes criminels
et dignes de mort. Sans doute tu ignores quelle fut
la colère du seigneur contre le roi d’Israël, Achab,
qui avait épargné la vie du roi de Syrie, Benadab;
le seigneur lui dit: Puisque tu as laissé vivre un
homme que j’avais condamné à perdre la vie, ton
ame paiera pour son ame et ton peuple pour son peuple.»
Liutprand se tournant ensuite vers la montagne
du Grand-Saint-Bernard, lui adresse ces vers:
«Tu laisses périr les hommes les plus pieux, et tu
offres un abri aux scélérats appelés du nom de
Maures. Misérable! tu ne rougis pas de prêter ton

ombre à des gens qui répandent le sang humain et
qui vivent de brigandage! Que dirai-je? puisses-tu
être consumée par la foudre, ou brisée en mille pièces
et plongée dans le chaos éternel[242]!»



Dès ce moment les Sarrazins montrèrent encore
plus de hardiesse qu’auparavant, et l’on dut croire
qu’ils étaient établis pour toujours dans le cœur de
l’Europe. Non seulement ils épousèrent les femmes
du pays; mais ils commencèrent à s’adonner à la
culture des terres. Les princes de la contrée se contentèrent
d’exiger d’eux un léger tribut; ils les recherchaient

même quelquefois[243]. Quant à ceux
qui occupaient les hauteurs, ils donnaient la mort
aux voyageurs qui leur déplaisaient, et exigeaient
des autres une forte rançon. «Le nombre des chrétiens
qu’ils tuèrent fut si grand, dit Liutprand, que
celui-là seul peut s’en faire une idée, qui a inscrit
leurs noms dans le livre de vie[244].»



Le grand Saint-Bernard, appelé jadis Mont-de-Jupiter,
d’où on a fait ensuite Montjoux, a toujours,
par sa situation entre le Valais et la vallée d’Aoste,
servi de communication entre la Suisse et l’Italie.
Maîtres de cette position importante et des autres
passages des Alpes, les Sarrazins se répandirent
dans les contrées voisines.



Les mêmes ravages furent commis dans le comté
de Nice, qui dépendait alors du royaume d’Arles,
ainsi que sur toute la côte de Gênes. Il paraît qu’un
corps sarrazin s’était établi dans Nice même. Un
quartier de la ville porte encore le nom de Canton
des Sarrazins[245].



Enfin les barbares occupèrent Grenoble avec la riche
vallée du Graisivaudan, et l’évêque de Grenoble

se retira, avec les reliques des saints et les richesses
de son église, du côté du Rhône, au prieuré de Saint-Donat,
à quelques lieues au nord de Valence[246].



Il y a lieu de croire que les Sarrazins du Piémont
s’étaient ménagé dans la contrée une ou plusieurs
forteresses, d’où ils dirigeaient leurs nombreuses
expéditions, et qui leur servaient d’asile au besoin.
Le chroniqueur de l’abbaye de Novalèse fait mention
d’un château de ce genre qu’il appelle Frascenedellum;
peut-être est-ce Frassineto, lieu situé près
du Pô, à une petite distance de Casal, et qu’on avait

appelé Fraxinetum, soit à cause du voisinage de quelque
bois de frêne, soit à l’imitation du fameux
Fraxinetum de Provence; ou bien est-ce la forteresse
appelée aujourd’hui Fenestrelle. Quoi qu’il
en soit, voici ce que raconte le chroniqueur de Novalèse,
qui, vivant sur les lieux, a dû être bien informé.
A l’époque où les Sarrazins occupaient le
château de Frascenedellum, et que de là ils se répandaient
dans les environs, un homme du pays,
appelé Aymon, se fit admettre dans leurs rangs.
Les barbares enlevaient les femmes et les enfans des
deux sexes, les jumens, les vaches, les bijoux, etc.
Un jour, parmi le butin, il se trouva une femme
d’une grande beauté. Aymon se la fit donner en
partage; mais un des chefs survenant, la réclama
et l’enleva de force. Pour se venger, Aymon alla
trouver le comte Rotbaldus qui, à cette époque, dominait
sur la Haute-Provence[247]; et dans le plus
grand secret, car les Sarrazins avaient partout des
affidés, il lui fit part de son projet de se dévouer à
la délivrance du pays. Le comte accueillit sa proposition
avec le plus grand empressement. Un appel
fut fait aux seigneurs et aux guerriers de la contrée.
On attaqua les barbares dans le lieu de leur retraite,

et le pays fut affranchi de leur joug. Le chroniqueur
ajoute que la famille d’Aymon existait encore de
son tems[248].



Sur ces entrefaites (952), les Hongrois ayant de
nouveau envahi l’Alsace et menaçant toutes les contrées
voisines du mont Jura, Conrad, maître de la
Bourgogne, de la Franche-Comté, de la Suisse et
du Dauphiné, imagina de mettre aux prises les Sarrazins
avec les Hongrois. Il écrivit en ces termes
aux Sarrazins: «Voilà les pillards de Hongrois qui,
ayant entendu parler de la fertilité des terres que
vous cultivez, demandent à les occuper. Joignez-vous
à moi et exterminons-les de concert.» En même
tems il fit dire ces mots aux Hongrois: «Pourquoi
vous en prenez-vous à moi? Les Sarrazins occupent
les vallées les plus riches. Aidez-moi à les chasser,
et je vous établirai à leur place.» Conrad indiqua
aux barbares un lieu où ils devaient se rencontrer.
Lui-même se rendit en ce lieu avec toutes ses troupes.
Ensuite, quand il vit les barbares aux prises les
uns avec les autres, et leurs forces affaiblies, il
se précipita sur eux et en fit un horrible carnage.
Ceux qui échappèrent au massacre furent envoyés
à Arles et vendus comme esclaves[249].




On ignore où cet événement qui, au premier aspect,
pourrait paraître invraisemblable, a eu lieu.
Les Sarrazins ayant le centre de leurs forces en Provence,
et les Hongrois arrivant par l’Alsace et la
Franche-Comté, il est à croire que la rencontre
des deux peuples se fit dans un pays intermédiaire,
tel que la Savoie. Le fait est que cette contrée, appelée
alors Maurienne, fut long-tems occupée par
les Sarrazins[250], à tel point que certains écrivains
instruits n’ont pas craint de dire que le nom de
Maurienne était une dérivation de celui des Maures,
bien que le nom de Maurienne fût en usage
dès le sixième siècle[251].  Peut-être c’est l’événement
qui, à quelques différences de noms près, a
été longuement raconté dans le Roman de Garin
le Loherain. D’après le roman, la Maurienne était
alors sous les lois d’un prince appelé Thierry; ce
prince étant vivement pressé par quatre rois sarrazins,
eut recours à l’appui du roi de France[252],

qui fit un appel à ses guerriers. Les Français, parmi
lesquels se distinguaient les Lorrains, se rendirent
auprès de Lyon et descendirent le Rhône jusqu’auprès
de l’Isère; là, dirigeant leurs pas vers le nord-est,
ils trouvèrent les Sarrazins postés dans une
vallée nommée Valprofonde et les taillèrent en
pièces[253].



A cette époque les Sarrazins parcouraient librement
toute la Suisse, et s’avançaient jusqu’aux portes
de la ville de Saint-Gall, près du  lac de Constance,
où ils perçaient de leurs traits les moines qui sortaient
pour se livrer à leurs exercices religieux. Devenus
familiers avec la guerre des montagnes, ils
surpassaient, dit un écrivain du tems, les chevreuils
par la légèreté de leurs pas. D’ailleurs ils s’étaient
sans doute construit dans le pays plusieurs tours dont
on croit reconnaître encore les restes. Telle fut l’étendue
des maux qu’ils causèrent aux chrétiens,

qu’on eût pu, dit le même auteur, en composer un
gros livre. Enfin un doyen de l’abbaye, appelé
Walton, se dévouant pour le salut commun, prit
avec lui un certain nombre d’hommes courageux,
armés de lances, de faulx et de haches, et surprenant
les barbares pendant qu’ils étaient endormis,
les tailla en pièces. Quelques-uns furent faits prisonniers,
le reste prit la fuite. Les prisonniers amenés
à l’abbaye, ayant refusé de boire et de manger,
moururent tous de faim[254].



Ce succès, joint à une grande victoire que les
Allemands remportèrent sur les Hongrois, et qui
réduisit désormais ces barbares à l’impuissance,
promettait quelque repos à la Suisse et aux régions
voisines; mais il ne rendait que plus sensibles les
calamités qui pesaient sur le Dauphiné, la Provence
et une partie des Alpes. D’ailleurs, tant que les Sarrazins
auraient pied en France, comme ils avaient
la facilité de recevoir du secours par mer, le pays
ne pouvait se croire à l’abri de leurs dévastations.
Le prince chrétien qui jouait alors le rôle le plus important
dans la politique de l’Europe, était Othon,

roi de Germanie, le même qui devint plus tard empereur,
et à qui ses brillantes qualités ont fait donner
le titre de grand. Othon s’était mis en relation avec les
principaux souverains de son tems, notamment avec
le khalife de Cordoue, qui passait pour le protecteur
de la colonie sarrazine du Fraxinet. Un écrivain contemporain
parle avec admiration des présens qu’Othon
recevait de toutes les parties du monde, et cite
entre autres des lions, des chameaux, des singes,
des autruches, en un mot des animaux étrangers à
la France et à l’Allemagne[255]. Othon, prenant en
main la cause des chrétiens, résolut d’envoyer une
ambassade au khalife. Malheureusement Abd-alrahman,
dans une lettre qu’il avait envoyée précédemment
à Othon, s’était servi de quelques expressions
injurieuses pour le christianisme, de manière que le
prince se crut obligé de faire choix pour une mission
à laquelle il attachait tant de prix, d’un théologien et
d’un homme qui fût en état de soutenir la controverse,
et qui même essayât de convertir le khalife.
Celui sur lequel le choix tomba était un moine de
l’abbaye de Gorze, aux environs de Metz, lequel
se nommait Jean.



On était alors en 956. Les auteurs arabes et chrétiens
s’accordent à vanter l’éclat que jetait la cour

de Cordoue. Les beaux-arts, l’industrie, la politesse
des manières avaient fait de cette ville un
objet d’admiration pour l’Europe chrétienne. Abd-alrahman
était en relation directe avec l’empereur de
Constantinople, le pape et les divers princes chrétiens
de l’Espagne, de la France, de l’Allemagne et
des pays slaves. Les monarques chrétiens, disent les
auteurs arabes, tendaient la main de l’obéissance au
khalife, et tenaient à grand honneur que le khalife
voulût bien donner sa main à baiser à leurs députés.
Lorsqu’il arrivait une de ces ambassades, surtout
lorsque c’était une députation de l’empereur
grec, Abd-alrahman déployait une magnificence extraordinaire.
Les rues par lesquelles l’ambassadeur
passait étaient tendues de riches tapis. La garde du
roi, au nombre de plusieurs mille hommes, se rangeait
sur deux files, et les princes ainsi que les
grands fonctionnaires de l’état se plaçaient près du
trône. Ensuite les imams des mosquées retraçaient
en chaire, devant le peuple assemblé, des scènes si
glorieuses pour l’islamisme; et les poètes, dont les
écrits étaient alors accueillis avec transport par
toutes les classes de la société, célébraient dans leurs
vers les traits les plus propres à faire de l’effet sur
la multitude[256].




L’ambassade du moine de Gorze n’eut pas le même
éclat. Cependant elle ne fut pas dénuée de toute solennité;
et comme la relation qui nous en reste, et
qui fut écrite par un disciple même du moine, jette
une vive lumière sur l’état respectif de la France et
de l’Espagne, nous en citerons quelques fragmens.



Jean partit accompagné seulement d’un autre
moine, et les présens qu’il était, suivant l’usage,
chargé de présenter au khalife, furent fournis par
son abbaye. Il fit sa route à pied jusqu’à Vienne en
Dauphiné. Là il s’embarqua sur le Rhône, d’où il
se rendit par mer à Barcelonne. A cette époque la
Catalogne était une dépendance de la France, et la
ville qui donnait entrée dans les états du khalife
était Tortose. Le gouverneur musulman de Tortose,
à qui on avait fait connaître l’arrivée de l’ambassadeur,
ayant donné son agrément, le moine se remit
en route. Il traversa une grande partie de la Péninsule,
et, suivant l’antique hospitalité arabe, il arriva
à Cordoue défrayé de tout. A Cordoue on le
reçut magnifiquement, et il fut logé dans une maison
située à deux milles du palais.



Dans l’intervalle le khalife avait appris la nature

des instructions dont le moine était chargé. Voulant
prévenir toute espèce de discussion religieuse, qui
nécessairement lui aurait été désagréable, il fit
proposer au moine de supprimer la lettre d’Othon
et de la regarder comme non avenue. Il était, disait-il,
peu convenable à deux personnages de ce
rang d’entrer en discussion sur de pareilles matières;
d’ailleurs, les lois du pays défendaient à
qui que ce fût, même au prince, de mal parler
de Mahomet[257]. Toutes ces remontrances furent
inutiles. L’évêque de Cordoue s’étant présenté
à son tour, le moine lui reprocha avec aigreur
sa mollesse et certaines condescendances des
chrétiens du pays pour les musulmans, telles que
de s’abstenir du porc et de circoncire les enfans.
Alors le khalife refusa de recevoir l’ambassadeur; et
comme celui-ci insistait, le khalife lui dit qu’un
évêque qu’il avait envoyé précédemment à Othon,
avait été retenu par ce prince pendant trois ans, et
que lui entendait le garder neuf années, apparemment
parce qu’il se mettait trois fois au-dessus
du roi de Germanie.




Cependant l’ambassadeur s’excusait sur les instructions
qu’il avait reçues, et il fut convenu que
le khalife enverrait à Othon un nouveau député,
pour savoir s’il était toujours dans les mêmes intentions.
Mais on eut beaucoup de peine à trouver
quelqu’un qui voulût se charger du message. Aucun
musulman n’était disposé à braver les ennuis d’un si
long voyage. En  effet, de tout tems les musulmans,
dont la religion est surchargée de pratiques minutieuses,
ont répugné à se rendre parmi des peuples
qu’ils traitent d’infidèles[258]. En général, les
députés sarrazins étaient des chrétiens, particulièrement
des ecclésiastiques qui, par leurs croyances
et leurs habitudes, avaient moins de peine à se
mettre en harmonie avec les pays dans lesquels ils
allaient entrer. Enfin il se présenta un chrétien laïque
qui parlait le latin et l’arabe, et qui, en récompense,
fut plus tard nommé évêque[259].



Sur ces entrefaites, le fils et le gendre d’Othon, à
qui le prince, suivant l’usage de ces tems, avait

cédé une partie de ses états en apanage, se révoltèrent,
et Othon eut besoin de toutes ses forces
pour dompter les rebelles. Aussi, lorsque le député
espagnol lui exposa l’état des choses, Othon fit toutes
les concessions qu’on voulut. Le khalife consentit
donc à recevoir le moine de Gorze. On convint du
jour de l’audience.



Le moine, pendant son séjour à Cordoue, avait
vécu avec la plus grande simplicité. Le khalife, voulant
donner de l’éclat à sa réception, lui fit proposer
de faire ce jour-là exception à la sévérité de sa règle
et de mettre de beaux habits; le moine répondit
qu’il n’en connaissait pas de plus beaux que
ceux de son ordre. Le prince crut qu’il manquait de
moyens d’en acheter d’autres, et lui envoya dix livres
d’argent, c’est-à-dire un peu plus de 7,000 fr.
de notre monnaie actuelle[260]; mais le moine distribua
cet argent aux pauvres; et alors le khalife lui
fit dire qu’il le laissait libre, s’il voulait, de venir
couvert d’un sac, qu’il ne l’en recevrait pas moins
bien.




Au jour fixé, toute la ville de Cordoue fut en
mouvement. Des troupes rangées sur deux files bordaient
le passage. Ici étaient des hommes à pied de
race slavonne, tenant une lance plantée en terre;
là se trouvaient d’autres hommes brandissant un javelot.
D’un côté étaient des guerriers montés sur des
mules et armés à la légère; de l’autre, des hommes
caracolant à cheval. L’ambassadeur vit surtout avec
étonnement des Maures vêtus d’une manière bizarre,
et qui faisaient toutes sortes de contorsions. On était
alors dans l’été; et, comme apparemment les rues
n’étaient point pavées, ces hommes excitaient sur
leurs pas une poussière incommode. C’étaient probablement
des derviches et des moines mahométans,
qui accompagnent les troupes musulmanes,
et qui figurent dans toutes les cérémonies publiques.



A l’arrivée de l’ambassadeur devant le palais, les
principaux dignitaires de l’état vinrent à sa rencontre.
Le seuil du palais et l’intérieur des appartemens
étaient couverts de riches tapis. L’ambassadeur
fut introduit dans la salle où se trouvait le khalife,
et où il se tenait seul, comme un Dieu dans son sanctuaire.
Le prince, placé sur un trône, était accroupi
à la manière orientale. Dès qu’il aperçut l’ambassadeur,
il lui présenta sa main à baiser en dedans, ce qui
était la plus grande politesse qu’il pût lui faire; ensuite

il le fit asseoir. Après les premiers complimens
d’usage, on se mit à parler des affaires de l’Europe.
Abd-alrahman s’étendit beaucoup sur la puissance
d’Othon, sur ses victoires et la grande considération
qu’il s’était acquise. Néanmoins, comme il avait
été instruit, par ses agens, de la position difficile où
la révolte du fils et du gendre d’Othon avait mis ce
prince, il ne put s’empêcher de témoigner sa désapprobation
de la politique qui avait dirigé le roi
allemand, disant qu’un souverain ne doit jamais se
dessaisir de l’autorité. En effet, quelques années
auparavant, un fils d’Abd-alrahman ayant fait mine
de vouloir se frayer le chemin du trône, le père
l’avait fait aussitôt étouffer[261].



Enfin on en vint à l’objet principal de l’ambassade.
Les auteurs arabes, du moins ceux que nous
connaissons, ne disent pas un mot de l’établissement
des Sarrazins sur les côtes de Provence et de leurs
courses dans l’intérieur des terres, ce qui ferait
croire qu’on n’attachait pas en Espagne une grande
importance à cette colonie. Néanmoins Liutprand,
écrivain contemporain, affirme que cette colonie
était protégée par le khalife[262], et l’auteur de la
relation dit positivement que l’objet de l’ambassade

était de mettre un terme aux dévastations commises
par les Sarrazins de France et d’Italie. Malheureusement
la relation s’arrête au moment le plus intéressant,
au milieu même d’une phrase, et l’on ne peut
guère en espérer davantage; car le manuscrit qui
la renferme est unique et paraît autographe[263].



Vers l’an 960, les Sarrazins furent chassés du
mont Saint-Bernard. L’histoire ne nous a pas conservé
les détails de cet événement. Il paraît que les
Sarrazins opposèrent une vive résistance; car c’est
dans cette partie des Alpes que certains écrivains
postérieurs, plus occupés des récits romanesques
qui avaient cours de leur tems que de la fidélité historique,
ont placé le théâtre des guerres de Charlemagne
contre les Sarrazins et les exploits de Roland[264];
il paraît encore que saint Bernard de Menthone,
qui bientôt construisit un hospice au haut de la
montagne et qui donna son nom à la chaîne entière,
ne fut pas étranger à ce triomphe; car les mêmes auteurs
parlent du rude combat que le saint fut obligé
de livrer aux démons et aux faux dieux alors maîtres
de la montagne[265].




Abd-alrahman III mourut en 961, et son fils,
Hakam II, qui depuis long-tems était associé à son
autorité, lui succéda. Hakam était un prince pacifique
et ami des lettres. Sous son règne les arts et
les sciences furent cultivés avec le plus grand succès.
L’industrie et l’agriculture reçurent des encouragemens
et enfantèrent des merveilles. La férocité
des premiers conquérans avait fait place à la politesse;
il s’établit même une espèce de galanterie
chez ces peuples, où les femmes ont toujours eu à
se plaindre du rang indigne d’elles qu’elles occupent;
et l’on vit des personnes du sexe briller à la
cour et dans les réunions particulières par leurs
grâces naturelles et les ornemens de leur esprit[266].



Dans les commencemens de son règne, Hakam,
pour gagner la confiance des musulmans les plus
ardens, fit la guerre aux chrétiens de la Galice, des
Asturies et de la Catalogne; mais les chrétiens ayant
témoigné le désir de renouveler la paix, il s’empressa
d’accéder à leur demande; et comme ensuite
ses visirs et ses généraux lui donnaient le conseil de

rompre le traité, disant que les bons musulmans
étaient impatiens de signaler leur zèle pour la religion,
il s’y refusa, et répondit par ces belles paroles
de l’Alcoran: «Gardez religieusement votre
parole; car Dieu vous en demandera compte[267].»
En ce qui concerne le comte de Barcelonne et les
seigneurs catalans, Hakam leur imposa pour conditions
de raser les forteresses voisines de ses états,
et de ne pas prendre parti pour les princes chrétiens
avec lesquels il serait en guerre.



Les Sarrazins continuaient à occuper la Provence
et le Dauphiné, et leur aspect était encore menaçant.
Souvent, dans les querelles entre les chefs
chrétiens, la décision qu’ils prenaient était de quelque
poids dans la balance. A cette époque, Othon,
vainqueur des Hongrois et maître de toute l’Allemagne,
cherchait à étendre son autorité en Italie.
Béranger, roi de Lombardie, avait été obligé d’abandonner
ses états, et le prince allemand avait
forcé le pape de lui ceindre la couronne impériale;
mais déjà la politique italienne, qui, en haine du
joug étranger, devait plus tard amener tant de guerres
et de révolutions, commençait à se dessiner. Le
fils de Béranger, Adalbert, impatient de recouvrer les

états de son père, alla, suivant quelques auteurs[268],
implorer l’appui des Sarrazins du Fraxinet, et le
pape Jean XII, le même qui avait couronné Othon,
se déclara pour les mécontens.



En 965, les Sarrazins furent chassés du diocèse
de Grenoble. On a vu que les évêques de cette ville
s’étaient retirés à Saint-Donat, du côté de Valence.
Cette année, Isarn, impatient de reprendre possession
de son siége, fit un appel aux nobles, aux
guerriers et aux paysans de la contrée; et comme
les Sarrazins occupaient les cantons les plus fertiles
et les plus riches, il fut convenu que chaque guerrier
aurait sa part des terres conquises, à proportion
de sa bravoure et de ses services. Après l’expulsion
des Sarrazins de Grenoble et de la vallée du Graisivaudan,
le partage eut lieu, et certaines familles
du Dauphiné, telles que celle des Aynard ou Montaynard,
font remonter l’origine de leur fortune à
cette espèce de croisade.



Isarn se hâta de rétablir l’ordre dans son diocèse
qui était dans la plus grande confusion. En vertu de
son droit de conquête, il se déclara le souverain de
la ville et de la vallée, et ses successeurs se maintinrent

dans une partie de ces priviléges jusqu’à la
révolution[269].



Tous ces succès annonçaient que les affaires des

Sarrazins allaient en déclinant, et ne faisaient qu’irriter
davantage le désir qui se manifestait de tous
côtés d’en être tout-à-fait délivré. En 968, l’empereur
Othon, alors retenu en Italie, annonça l’intention

de se dévouer à une entreprise si patriotique[270];
mais Othon mourut sans avoir rempli sa promesse,
et il fallut que les Sarrazins se portassent à un nouvel
attentat, pour que les peuples se décidassent à
en faire eux-mêmes justice.



Un homme s’était rencontré, qui jouissait d’une
considération universelle; il suffisait de le nommer
pour attirer le respect des nations et des rois. C’est
saint Mayeul, dont il a déjà été parlé, et qui était
devenu abbé de Cluny, en Bourgogne. Telle était la
réputation qu’il avait acquise par ses vertus, qu’on
songea un moment à le faire pape. Mayeul s’était
rendu à Rome pour satisfaire sa dévotion aux églises
des saints, et pour visiter quelques couvens de son
ordre. A son retour, il s’avança par le Piémont, et
résolut de rentrer dans son monastère par le mont
Genèvre et les vallées du Dauphiné. En ce moment,
les Sarrazins étaient établis entre Gap et Embrun,
sur une hauteur qui domine la vallée du Drac, en
face du pont d’Orcières[271]. A l’arrivée du saint au

pied de la chaîne des Alpes, un grand nombre de
pélerins et de voyageurs, qui depuis long-tems attendaient
une occasion favorable pour franchir le passage,
crurent qu’il ne pouvait pas s’en présenter de
plus heureuse. La caravane se met donc en route;
mais, parvenue sur les bords du Drac, dans un lieu
resserré entre la rivière et les montagnes, les barbares
au nombre de mille, qui occupaient les hauteurs,
lui lancent une grêle de traits. En vain les
chrétiens, pressés de toutes parts, essaient de fuir;
la plupart sont pris, entre autres le saint; celui-ci
est même blessé à la main, en voulant garantir la
personne d’un de ses compagnons.



Les prisonniers furent conduits dans un lieu
écarté; la plupart étant de pauvres pélerins, les
barbares s’adressèrent au saint, comme au personnage
le plus important, et lui demandèrent quels
étaient ses moyens de fortune. Le saint répondit ingénument
que, bien que né de parens fort riches, il
ne possédait rien en propre, parce qu’il avait abandonné
toutes ses possessions pour se vouer au service
de Dieu; mais qu’il était abbé d’un monastère qui
avait dans sa dépendance des terres et des biens
considérables. Là-dessus les Sarrazins, qui voulaient
avoir chacun leur part, fixèrent la rançon de lui et
du reste des prisonniers à mille livres d’argent, ce
qui faisait environ quatre-vingt mille francs de notre

monnaie actuelle[272]. En même tems le saint fut invité
à envoyer le moine qui l’accompagnait, à Cluny,
pour apporter la somme convenue. Ils fixèrent un
terme, passé lequel tous les prisonniers seraient mis
à mort.



Au départ du moine, le saint lui remit une lettre
commençant par ces mots: «Aux seigneurs et aux
frères de Cluny, Mayeul, malheureux, captif et
chargé de chaînes; les torrens de Bélial m’ont entouré,
et les lacets de la mort m’ont saisi[273].» A
la lecture de cette lettre, toute l’abbaye fondit en
larmes. On se hâta de recueillir l’argent qui se trouvait
dans le monastère; on dépouilla l’église du couvent
de ses ornemens; enfin l’on fit un appel à la
générosité des personnes pieuses du pays, et on parvint
à réunir la somme exigée. Elle fut remise aux
barbares un peu avant le terme fixé, et tous les prisonniers
furent mis en liberté.



Le saint, au moment où il était tombé au pouvoir
des Sarrazins, avait essayé de les ramener à une
vie moins criminelle. S’armant, dit un de ses biographes,
du bouclier de la foi, il s’efforça de percer

les ennemis du Christ avec la pointe de la parole
divine. Il voulut prouver aux Sarrazins la vérité de
la religion chrétienne, et leur représenta que celui
qu’ils honoraient ne pourrait ni les affranchir du
joug de la mort de l’ame, ni leur être d’aucun secours.
A ces paroles, les barbares entrèrent en fureur,
et garrottant le saint, ils l’enfermèrent au fond
d’une caverne; mais ensuite ils s’apaisèrent, et touchés
du calme inaltérable de leur prisonnier, ils
cherchèrent à adoucir son sort. Quand il eut besoin
de manger, un d’entre eux, après s’être lavé les
mains, prépara un peu de pâte sur son bouclier, et la
faisant cuire, il la lui présenta respectueusement.
Un autre ayant jeté par terre le livre de la Bible que
le saint portait habituellement sur lui, et s’en servant
pour un usage profane, ses compagnons témoignèrent
leur improbation, disant qu’on devait avoir
plus de respect pour les livres des prophètes. Là-dessus
un auteur contemporain fait remarquer avec
raison que les musulmans honorent comme nous les
saints de l’Ancien-Testament, et qu’ils regardent
Notre-Seigneur comme un grand prophète; mais
qu’ils le mettent au-dessous de Mahomet, disant
qu’à Mahomet était réservé d’éclairer les hommes
de la lumière qui doit les guider jusqu’à la fin des
siècles. Le même auteur ajoute que Mahomet, dans
l’opinion des musulmans, descendait d’Ismaël, fils

d’Abraham, et qu’à les en croire, ce n’était pas
Isaac qui était fils de l’épouse légitime, mais Ismaël[274].



La prise de saint Mayeul eut lieu en 972. Cet événement
causa une sensation extraordinaire; de toutes
parts les chrétiens grands et petits se levèrent pour
demander vengeance d’un tel attentat. Il y avait
alors aux environs de Sisteron, dans le village des
Noyers, un gentilhomme appelé Bobon ou Beuvon,
qui déjà plus d’une fois avait signalé son zèle pour
l’affranchissement du pays. Profitant de l’enthousiasme
général, et ralliant à lui les paysans, les bourgeois,
en un mot tous les hommes amis de la religion
et de la patrie, qui voulaient prendre part à la gloire
de l’entreprise, il fit construire, non loin de Sisteron,
un château situé en face d’une forteresse occupée
par les Sarrazins. Son intention était d’observer de
là tous leurs mouvemens, et de profiter de la première
occasion pour les exterminer. Dans l’ardeur de son
zèle pieux, il avait fait vœu à Dieu, s’il venait à
bout de chasser les barbares, de consacrer le reste
de sa vie à la défense des veuves et des orphelins.
En vain les Sarrazins essayèrent de le troubler dans

ses efforts; toutes leurs tentatives furent inutiles. La
montagne où s’élevait le château occupé par les Sarrazins
se nommait Petra Impia, et s’appelle encore
dans le langage du pays Peyro Empio. Peu de tems
après, le chef des Sarrazins de la forteresse ayant
enlevé la femme de l’homme préposé à la garde de
la porte, celui-ci, pour se venger, offrit à Bobon
de lui en faciliter l’entrée. Une nuit, Bobon se présenta
avec ses guerriers et entra sans obstacle. Tous
les Sarrazins qui voulurent résister, furent passés au
fil de l’épée; les autres, y compris le chef, demandèrent
le baptême[275].



A la même époque, les habitans de Gap se délivrèrent
de la présence des barbares. On lit dans l’ancien
bréviaire de cette ville, que, par suite d’un accord
fait entre un chef appelé Guillaume et les guerriers
du pays, les Sarrazins furent attaqués dans
toutes les positions qu’ils occupaient et exterminés.
Les guerriers se réservèrent la moitié de la ville et

des terres, et abandonnèrent l’autre moitié à l’évêque
et aux églises[276].



Le Dauphiné était libre; la Provence ne pouvait
tarder à l’être aussi. Il est bien à regretter que l’histoire
ne nous ait presque rien transmis sur un événement
aussi intéressant. On sait seulement qu’à la
tête de l’entreprise était Guillaume, comte de Provence[277],
le même peut-être qui avait figuré dans
l’expulsion des Sarrazins de Gap; en effet, cette ville
dépendait alors de la Provence[278].



Guillaume se faisait chérir de ses sujets par son
amour de la justice et de la religion. Faisant un appel
aux guerriers de la Provence, du Bas-Dauphiné
et du comté de Nice, il se disposa à attaquer les
Sarrazins jusque dans le Fraxinet. De leur côté les
Sarrazins, qui se voyaient poursuivis dans leurs
derniers retranchemens, réunirent toutes leurs forces,
et descendirent de leurs montagnes en bataillons
serrés. Il paraît qu’un premier combat fut livré
aux environs de Draguignan, dans le lieu appelé
Tourtour, là où il existe encore une tour qu’on dit

avoir été élevée en mémoire de la bataille[279]. Les
Sarrazins ayant été battus, se réfugièrent dans le
château-fort. Les chrétiens se mirent à leur poursuite.
En vain les barbares opposèrent la plus vive
résistance; les chrétiens renversèrent tous les obstacles.
A la fin les barbares, étant pressés de toutes
parts, sortirent du château pendant la nuit et essayèrent
de se sauver dans la forêt voisine. Poursuivis
avec vigueur, la plupart furent tués ou faits prisonniers,
le reste mit bas les armes[280].




Tous les Sarrazins qui se rendirent furent épargnés.
Les chrétiens laissèrent également la vie aux
mahométans qui occupaient les villages voisins. Plusieurs
demandèrent le baptême et se fondirent peu à
peu dans la population; les autres restèrent serfs
et attachés au service, soit des églises, soit des propriétaires
de terres; leur race se conserva long-tems,
comme on le verra plus tard.



La prise du château de Fraxinet eut lieu vers l’an
975. Ce château était resté plus de quatre-vingts
ans au pouvoir des Sarrazins, et comme c’était le
chef-lieu de toutes les possessions des Sarrazins
dans l’intérieur de la France, l’Italie septentrionale
et la Suisse, on doit croire qu’il s’y trouvait des
richesses immenses. Tout le butin fut distribué aux
guerriers. En même tems, comme la contrée située
à plusieurs lieues à la ronde était entièrement dévastée,
le comte Guillaume récompensa le zèle des
chefs par le don de terres considérables. On cite
parmi les hommes qui eurent part à ces distributions,
Gibelin de Grimaldi, qui était d’origine génoise,
et qui reçut les terres situées au fond du golfe

de Saint-Tropès, d’où le golfe porte encore le nom
de Golfe de Grimaud[281].



On cite encore un guerrier chrétien, qui devint
seigneur de la ville de Castellane, dans le département
actuel des Basses-Alpes. Peut-être l’origine
de la fortune de la maison de Castellane provenait-elle
de conquêtes particulières faites sur les
lieux mêmes, par un membre de cette famille. Il faut
faire également une mention à part de la délivrance
de la ville de Riez, située dans le même département,
et qui célèbre tous les ans, aux fêtes de la
Pentecôte, son affranchissement, par des combats
simulés[282].



On pense bien que, dans ces largesses, les églises
ne furent pas oubliées. En effet, le clergé avait eu
plus à souffrir des ravages des Sarrazins qu’aucune
autre partie de la population; et, dans toutes les tentatives
faites pour affranchir le pays, il s’était mis
à la tête du mouvement. Les évêques de Fréjus, de
Nice, etc., reçurent des terres fort étendues[283].




Dans certains cantons qui se trouvaient sans habitans,
par exemple à Toulon, la foule se présenta
pour occuper les terres vacantes; on a vu qu’il ne
restait plus de traces des anciennes propriétés, et
chacun élevait ses prétentions. Guillaume accourut
d’Arles où il faisait habituellement sa résidence, et
fit la part des bourgeois, des seigneurs et des églises[284].
Peu à peu les villes détruites se relevèrent
de leurs ruines; les populations, qui pendant si
long-tems étaient restées sans communications, reprirent
leurs anciennes relations.



Le dévouement dont Guillaume fit preuve dans

tout le cours de sa carrière, lui gagna l’attachement
de ses sujets; et quand il mourut, la voix publique
lui décerna le glorieux titre de Père de la patrie.



On a vu que le château de Fraxinet fut repris par
les chrétiens, vers l’an 975. Les Sarrazins ne possédaient
plus rien sur le sol français[285]; et comme les
chrétiens des provinces septentrionales de l’Espagne
se maintenaient dans les conquêtes faites depuis
deux siècles, il semblait que la cause de l’Évangile en
France n’avait plus rien à redouter des entreprises
des disciples de l’Alcoran: il semblait que la France
n’avait plus à craindre que quelques incursions
de pirates, dont le pays ne serait tout-à-fait débarrassé
que lorsque les barbares auraient été poursuivis
jusqu’au fond de leur repaire; mais, en 976, le
khalife de Cordoue, Hakam II, mourut, et sous son

fils, réduit à l’état d’imbécillité, la conduite des affaires
se trouva remise à un homme actif et vaillant,
à un homme qui, faisant revivre les idées des
premiers conquérans et y joignant les lumières d’un
siècle plus policé, menaça le christianisme, en Espagne
et dans les contrées voisines, d’une ruine totale.
Cet homme s’appelait Mohammed, et il reçut de
ses exploits le titre d’Almansor ou de Victorieux. La
dignité dont il était revêtu était celle de hageb ou de
chambellan, et ce titre équivalait pour lui à celui de
maire de palais. Almansor, dès qu’il eut saisi le
timon de l’état, se hâta de mettre ordre aux affaires
des provinces d’Afrique, où la domination des princes
de Cordoue avait beaucoup de peine à se maintenir;
il tira de ces vastes contrées un grand nombre
de guerriers; en même tems il fit un appel aux
hommes robustes de l’Espagne et aux jeunes gens
qui depuis long-tems se plaignaient d’être laissés
dans l’inaction. Une trève existait en ce moment
entre les chrétiens et les musulmans; mais Almansor,
fidèle à l’esprit de l’Alcoran, qui défend de
sacrifier aucun de ses avantages, lorsqu’il s’agit de
peuples d’une autre religion que l’islamisme, était
impatient de faire sortir l’épée du fourreau.



Les musulmans d’Espagne, presque tous originaires
d’Afrique et d’autres contrées situées dans un
climat chaud, supportaient difficilement la température

rigoureuse des pays du nord; d’ailleurs, à l’exception
de la garde particulière du khalife, les troupes
ne faisaient pas de service permanent, et ne
s’engageaient que pour une campagne. En conséquence
toutes les expéditions d’Almansor, à l’exception
d’une seule, eurent lieu pendant l’été. Néanmoins,
en vingt-sept ans, le nombre de ces expéditions
s’éleva à cinquante-six; et, suivant l’expression d’un
auteur arabe, dans aucune son drapeau ne fut abattu
et son armée ne tourna le dos.



Les musulmans étaient presque tous à cheval; se
dirigeant vers les lieux où ils n’étaient pas attendus,
ils massacraient les hommes en état de porter
les armes, faisaient les femmes et les enfans esclaves,
enlevaient ce qu’ils pouvaient emporter et
détruisaient tout le reste. A la suite de chacune de
ces expéditions, les marchés de Cordoue, de Séville,
de Lisbonne, de Grenade, regorgeaient de chrétiens
des deux sexes à vendre; et ces chrétiens
étaient ensuite emmenés en Afrique, en Égypte et
dans les autres pays mahométans. Almansor regardait
ses efforts contre les disciples de l’Évangile comme
son plus beau titre à la faveur divine, et se faisait
toujours accompagner de la caisse où il devait être
enterré. A l’issue de chaque bataille, il secouait sur
la caisse la poussière dont ses habits étaient encore
couverts, et il espérait faire de cette poussière une

couche de terre avec laquelle il serait élevé tout
droit au paradis[286].



Les provinces chrétiennes de Castille, de Léon,
de Navarre, d’Aragon et de Catalogne, jusqu’aux
frontières de la Gascogne et du Languedoc, furent
tour à tour en proie aux plus horribles dévastations.
Almansor porta ses armes là où jamais l’étendard
musulman n’avait flotté. Saint-Jacques de Compostelle,
en Galice, le sanctuaire des chrétiens d’Espagne,
tomba au pouvoir des Sarrazins; la ville fut
livrée aux flammes, et les vainqueurs emportèrent les
cloches de l’église de Saint-Jacques, à Cordoue, où
elles furent suspendues dans la grande mosquée pour
y servir de lampes. Almansor, pour rendre sa victoire
plus éclatante, voulut que les captifs chrétiens
portassent les cloches sur leurs épaules, pendant
un espace de près de deux cents lieues; il est
vrai que plus tard les chrétiens, en entrant dans
Cordoue, firent reporter les cloches en Galice, sur
les épaules des captifs musulmans[287].



C’en était fait des chrétiens d’Espagne, s’ils ne
mettaient enfin un terme à leurs querelles particulières,
et s’ils n’étaient secourus par leurs frères de
l’autre côté des Pyrénées. Les rois de Léon et de

Navarre, le comte de Castille et les autres chefs
chrétiens abjurèrent tout esprit de discorde, et firent
le serment de se dévouer à la cause commune. Les
prêtres et les moines prirent aussi les armes, et demandèrent
à marcher à la tête des combattans[288];
en même tems on fit un appel aux guerriers de la
Gascogne, du Languedoc, de la Provence et des autres
provinces de France. Une armée formidable
se réunit sur les frontières de la Vieille-Castille; de
son côté Almansor rassembla toutes les forces dont
il pouvait disposer. De part et d’autre on était disposé
à vaincre ou à périr. Les deux armées se rencontrèrent
aux environs de Soria, près des sources
du Duero. L’action fut terrible et dura tout le jour.
Le sang coulait par torrens, et aucun parti ne voulait
céder; mais les chrétiens, bardés de fer eux
et leurs chevaux, se garantissaient plus facilement.
La nuit étant venue, Almansor, qui avait reçu plusieurs
blessures, se retira dans sa tente pour recommencer
le combat le lendemain. Il attendit quelque
tems ses émirs et ses généraux, pour concerter avec
eux un nouveau plan d’attaque. Ne les voyant pas
arriver, il demanda la cause de ce retard; on lui
répondit que les émirs et les généraux étaient restés

parmi les morts. Alors se reconnaissant vaincu et
ne pouvant survivre à sa défaite, il refusa toute assistance,
et mourut au bout de quelques jours. On
l’ensevelit avec les habits qu’il portait le jour du
combat; on l’enterra dans la caisse qu’il avait destinée
à cet usage. Son tombeau se voit encore dans la
ville de Medina-Cœli[289].



On était alors en 1002. Abd-almalek, fils d’Almansor,
lui succéda dans la conduite des affaires;
mais il mourut en 1008, et avec lui finirent les
beaux jours de l’Espagne mahométane. La guerre
civile ne tarda pas à déchirer le pays; les gouvernemens
se renversèrent les uns les autres; l’esprit de
patriotisme s’affaiblit, et l’islamisme ne cessa plus
de décliner.



Au milieu de telles circonstances, il eût été facile

aux chrétiens des provinces septentrionales de l’Espagne
de rentrer dans le pays de leurs pères; mais
ils étaient eux-mêmes divisés entre eux. Il n’y avait
pas plus d’union entre la Navarre et la Galice, qu’entre
ces deux états et les musulmans, leurs ennemis
naturels. Dans les guerres qui eurent lieu entre les
Sarrazins, les chrétiens furent souvent appelés à y
prendre part. Ils se décidaient d’après le plus ou
moins d’avantages qu’on leur offrait, et quelquefois
ils se trouvaient aux prises les uns avec les autres.
Les évêques eux-mêmes figuraient dans ces tristes
débats. En 1009, dans un combat entre musulmans,
livré aux environs de Cordoue, celui des deux partis
qui était soutenu par les chrétiens de Castille, remporta
une victoire complète. Le parti vaincu fit un
appel aux chrétiens de la Catalogne, et ceux-ci s’avancèrent
à leur tour au centre de l’Andalousie; mais
dans l’action qui eut lieu, il périt trois évêques,
ainsi que le comte d’Urgel, appelé Ermangaud, lequel
avait auparavant rempli le pays du bruit de ses
exploits.



La plupart des musulmans voyaient ces alliances
avec horreur; et dans le cours de la guerre, lorsque
quelque chrétien leur tombait dans les mains, ils
se montraient sans pitié. Un chroniqueur français
rapporte que, dans la dernière bataille, les Sarrazins
coupèrent la tête d’Ermangaud, et que leur chef,

après avoir fait couvrir le crâne d’or, le porta
comme trophée dans toutes ses guerres[290].



Nous ne pousserons pas plus loin notre récit. Les
Sarrazins d’Espagne n’étaient plus en état de faire
des invasions en France, et la France venait d’entrer
dans une nouvelle ère qui, à la longue, devait
lui rendre sa prospérité et sa gloire. En 987, la
faiblesse des indignes enfans de Charlemagne avait
fait place à la vigueur naissante de la race de Hugues-Capet.
D’un autre côté, les Normands avaient
embrassé le christianisme, et, fixés dans le riche
pays auquel ils ont donné leur nom, ils trouvaient
plus d’avantage à cultiver les terres qu’à les ravager.
Il en avait été de même des Hongrois établis
sur les bords du Danube. Bientôt l’Europe chrétienne
ne forma plus qu’une espèce de vaste république,
où les passions humaines continuèrent à jouer
leur rôle inévitable; mais où il se formait peu à peu
un droit des gens qui devait la placer à la tête de la
civilisation[291].




Néanmoins les côtes du midi de la France et de
l’Italie continuèrent à souffrir des courses des pirates.
En 1003, les Sarrazins d’Espagne avaient fait
une descente aux environs d’Antibes, et emmené
entre autres infortunés plusieurs religieux. En 1019,
d’autres Sarrazins espagnols abordèrent de nuit devant
la ville de Narbonne, espérant, dit une chronique
contemporaine, la prendre sans peine, sur
la foi de quelques devins. Ils essayèrent de forcer
l’entrée de la cité; mais les habitans, guidés par le
clergé, firent une communion générale; et tombant
sur les barbares, les taillèrent en pièces. Tous ceux
qui ne furent pas tués, restèrent leurs prisonniers,
et furent vendus comme esclaves. Vingt d’entre eux,
qui étaient d’une grandeur colossale, furent envoyés
à l’abbaye de Saint-Martial, à Limoges. L’abbé en
retint deux qui furent employés au service de l’abbaye,
et distribua les autres à divers personnages
étrangers qui se trouvaient alors à Limoges. Le
chroniqueur fait observer que le langage de ces
prisonniers n’était pas sarrazin, c’est-à-dire arabe,
et qu’en parlant ils semblaient japper comme de petits
chiens[292]. En 1047, l’île de Lerins, qui, trois
cents ans auparavant, avait eu tant à souffrir des

ravages des Sarrazins, fut encore une fois envahie
par les barbares; une partie de ses moines furent
emmenés en Espagne. Isarn, abbé de Saint-Victor,
à Marseille, se rendit dans la Péninsule pour les
délivrer[293].



Ce redoublement de violence, de la part des pirates
sarrazins, était l’effet des guerres sanglantes qui
avaient lieu parmi les musulmans en Espagne. Quelques
chefs sarrazins, se trouvant tour à tour vainqueurs
et vaincus, et victimes de leurs efforts malheureux,
prirent le parti de se confier à la mer et
d’aller tenter la fortune sur les côtes chrétiennes.
Parmi ces chefs les chroniques contemporaines citent
principalement un homme appelé Modjahed, qui
s’était emparé de Denia et des îles Baléares, et qui,
sous le nom altéré de Muget ou Musectus, devint
la terreur des îles de Corse et de Sardaigne, des
côtes de Pise et de Gênes. Telles étaient les richesses
enlevées par les soldats de Modjahed, qu’à l’exemple
des soldats du grand Alexandre, ils portaient des
carquois d’or ou d’argent. Dans un combat qui
eut lieu, les pirates ayant été défaits, les guerriers
chrétiens, pour sanctifier en quelque sorte leur victoire,

envoyèrent une partie du butin à l’abbaye
de Cluny[294].



Les pirateries sarrazines, en France, se sont
maintenues jusqu’au grand développement de la marine
française, et ne devaient tout-à-fait cesser qu’à
la glorieuse conquête d’Alger. Les côtes de Provence
et de Languedoc offraient aux barbares des lieux de
retraite commode, d’où ils pouvaient diriger leurs
courses dans l’intérieur des terres. La ville de Maguelone,
depuis Charles-Martel, était restée ensevelie
sous ses ruines; mais le port était si souvent
visité par les barbares, qu’il avait reçu le nom de
Port Sarrazin. Cet état de choses cessa vers l’an
1040, époque où l’évêque Arnaud fit reconstruire
la ville, et donna une nouvelle direction au port; mais
lorsque Maguelone s’abattit de nouveau pour ne
plus se relever, les mêmes circonstances durent se
renouveler. On peut citer encore le Martigues, ville
auprès de laquelle sont quelques constructions qu’on
a cru sarrazines, ainsi que les environs de Hyères,
etc.[295].




Cependant, à partir du milieu du onzième siècle,
les incursions des Sarrazins commencèrent à être
moins fréquentes. En 961, l’île de Crête était retombée
au pouvoir des Grecs. Vers l’an 1050, les
Sarrazins furent chassés de l’Italie méridionale par
une poignée de guerriers normands, et perdirent
leur domination en Sicile. Les chrétiens de Sicile
firent même des descentes sur les côtes d’Afrique, et
y virent long-tems flotter leur pavillon. Enfin, d’une
part, les chrétiens du nord de l’Espagne, malgré
leurs cruelles discordes, envahirent successivement
les villes de Tolède, Cordoue, Séville, etc.; de
l’autre, les innombrables armées des croisés obligèrent
les musulmans d’Asie et d’Afrique à se tenir sur
leur propre territoire.



A la fin les Sarrazins perdirent tout espoir de rentrer

en France et dans la partie sud-ouest de l’Europe.
Déjà en 960, l’écrivain arabe, Ibn-Haucal,
représentait les musulmans d’Espagne comme un
peuple mou et léger. Ibn-Sayd, écrivain du douzième
siècle, fait à ces musulmans les mêmes reproches,
et s’étonne que les chrétiens ne les eussent
pas encore entièrement chassés de la Péninsule[296].
On se fera une idée exacte de la disposition d’esprit
où étaient les musulmans, et de l’opinion qui leur
était restée des peuples chrétiens avec lesquels ils
avaient été si long-tems en guerre, par les deux
faits suivans:



Les auteurs arabes rapportent que lorsque Moussa,
premier conquérant de l’Espagne, fut de retour en
Syrie, le khalife s’empressa de recevoir un homme
qui s’était illustré par des exploits si merveilleux,
et qu’il l’interrogea au sujet des divers peuples qu’il
avait rencontrés sur son passage. Moussa dit, en parlant
des Francs, que chez eux étaient le nombre et la
vigueur, le courage et la fermeté[297]. Il n’est pas possible
que Moussa ait tenu ce langage, parce que,

supposé qu’il se soit avancé jusque dans le Languedoc,
comme l’affirment les Arabes, il n’eut pas affaire
aux Francs, mais aux Goths, alors maîtres du pays.
Néanmoins ces mots nous offrent l’expression fidèle
de la manière de voir des musulmans d’Espagne, depuis
qu’ils eurent occasion de se mesurer soit avec les
guerriers de Charles-Martel et de Charlemagne, soit
avec les Français, que l’enthousiasme religieux et
l’amour de la gloire entraînèrent plus tard de l’autre
côté des Pyrénées, pour y faire refleurir les lois de
l’Évangile.



Le second fait qui conduit à la même conclusion,
c’est la description que font les auteurs arabes d’une
statue érigée dans la ville de Narbonne, le bras levé,
avec cette inscription: «O enfans d’Ismaël, n’allez
pas plus loin et retournez sur vos pas; sinon vous
serez exterminés[298].»



D’après quelques auteurs musulmans, les Français
étant exclus d’avance du paradis, Dieu a voulu
les dédommager en ce monde par le don de pays riches
et fertiles, où le figuier, le châtaignier, le
pistachier étalent leurs fruits savoureux[299].



[image: ]




QUATRIÈME PARTIE.



CARACTÈRE GÉNÉRAL DES INVASIONS SARRAZINES, ET CONSÉQUENCES QUI
EN FURENT LA SUITE.



[image: ]



Ici nous considérerons les diverses attaques des
Sarrazins dans leur ensemble, et nous ferons connaître
un certain ordre de faits dont nous n’avions
pas encore eu occasion de parler.



Et d’abord nous parlerons des différens peuples
qui prirent part à ces sanglantes invasions.



L’impulsion première ayant été donnée par les
Arabes, et toutes les expéditions un peu considérables
se faisant au nom de chefs appartenant à cette
nation, le nom arabe a naturellement dominé. Ce
sont les Arabes que les écrivains chrétiens contemporains
ont voulu désigner par le nom de Sarrazins.



Le mot sarrazin ayant toujours été inconnu aux
Arabes eux-mêmes, quelle est l’origine de cette dénomination?
Le mot sarrazin dérivé du latin saracenus,
lequel à son tour provenait du grec sarakenos,
se montre pour la première fois dans les écrivains

des premiers siècles de notre ère[300]. Il sert à désigner
les Arabes Bédouins, qui occupaient l’Arabie
Pétrée et les contrées situées entre l’Euphrate et le
Tigre, et qui, placés entre la Syrie et la Perse,
entre les Romains et les Parthes, s’attachaient tantôt
à un parti, tantôt à un autre, et faisaient souvent
pencher la victoire. On a écrit un grand nombre
d’opinions sur l’origine de ce nom; mais aucune ne
se présente d’une manière tout-à-fait plausible; celle
qui a réuni le plus de suffrages fait dériver le mot
sarrazin de l’arabe scharky ou oriental. En effet, les
Arabes nomades de la Mésopotamie et de l’Arabie
Pétrée bornaient à l’orient l’empire romain. Un
écrivain grec, qui pénétra en Arabie dans le sixième
siècle de notre ère, parlant des divers peuples qu’il
avait eu occasion de rencontrer, a soin de distinguer
les Homérites ou habitans de l’Yemen des Sarrazins
proprement dits[301]. Quant à l’opinion des chrétiens

du moyen-âge qui, d’après l’autorité de saint Jérôme[302],
faisaient dériver le mot sarrazin de Sara,
épouse d’Abraham, il n’est pas besoin de s’y arrêter.
Les Arabes n’ont jamais rien eu de commun avec
Sara, mère d’Isaac.



Les Arabes sont encore nommés par les écrivains
chrétiens du moyen-âge Ismaélites, c’est-à-dire fils
d’Ismaël. C’est une descendance que les Arabes admettent,
du moins pour un certain nombre de leurs
tribus, notamment celle à laquelle appartenait Mahomet.
Ce fait est reconnu par tous leurs auteurs et ne
paraît pas susceptible de doute. Seulement, comme
on l’a déjà remarqué, les Arabes n’avouent pas
qu’Ismaël fût fils d’une esclave, et qu’Isaac eût la
moindre supériorité sur lui. D’abord, dans l’opinion
des musulmans, il n’y a pas de différence entre le
fils d’une esclave et le fils d’une femme libre; si le
père est libre, il suffit que le père reconnaisse son

enfant pour que celui-ci le soit aussi. D’ailleurs, les
mahométans mettent sur le compte d’Ismaël tout ce
que la Bible raconte au sujet d’Isaac.



Par une suite de la même idée, les auteurs chrétiens
du moyen-âge donnent aux Arabes le titre
d’agareni, c’est-à-dire de descendans d’Agar. Dans
leur pensée ce titre a quelque chose d’humiliant,
par suite de l’état d’infériorité où les chrétiens placent
les personnes réduites à l’esclavage. Il n’est pas
nécessaire d’ajouter que cette dénomination est inconnue
aux Arabes eux-mêmes.





Après les Arabes, les peuples qui prirent le plus
de part aux expéditions des Sarrazins, ce sont sans
contredit les peuples d’Afrique, vulgairement appelés
Berbers. On entend par Berbers les nations indigènes
du mont Atlas et des contrées voisines,
depuis les oasis de l’Égypte jusqu’à l’océan Atlantique,
depuis la mer Méditerranée jusqu’aux pays des
Nègres. On les distingue à leur teint olivâtre, leur
nez droit, leurs lèvres minces, leur visage arrondi.
On croit que ces peuples précédèrent en Afrique l’établissement
des Tyriens à Carthage, et même l’émigration
de certaines peuplades du pays de Chanaan,
du tems de Josué et de David. Jamais ces
peuples ne furent entièrement asservis; à l’abri de
leurs montagnes, ils ont conservé leur nationalité

et leurs usages. Les Grecs et les Romains les désignèrent
par le nom général de Barbares, d’où probablement
s’est formé le nom de Berber[303]. Pour
les Berbers, ils s’appellent eux-mêmes amazyghs ou
nobles, mot qui paraît répondre aux mazyces des
Grecs et des Romains[304].



Ni l’une ni l’autre de ces dénominations n’a été
connue des auteurs chrétiens du moyen-âge. Les
Berbers et les Africains en général, y compris les
restes des populations carthaginoise, romaine et
vandale, sont confondus sous la désignation générale
de Mauri ou Maures, Afri ou Africains,
Pœni ou Carthaginois,
fusci ou basanés[305], etc.





Entre les diverses nations qui prirent part aux
invasions de la France, il y avait des peuples d’origine
germaine et slave. On sait qu’à la suite de la
grande migration des peuples, dans les quatrième
et cinquième siècles de notre ère, les Slaves qui

habitaient primitivement les contrées situées au nord
de la mer Noire et du Danube, s’avancèrent peu à
peu vers le centre et le midi de l’Europe, et occupèrent,
sous les divers noms d’Esclavons, de Croates,
de Serbes, de Moraves, de Bohêmes, les contrées
appelées plus tard la Pologne, la Bohême, la Servie,
la Dalmatie et même une partie de la Grèce. Les
Slaves, à mesure qu’ils s’avancèrent, eurent à combattre
les peuples dont ils voulaient soumettre le
territoire, particulièrement les Saxons, les Huns, etc.;
de plus, les uns et les autres se trouvèrent en état
d’hostilité avec Charles-Martel, Pepin, Charlemagne
et les enfans de Charlemagne, dont les domaines
étaient continuellement menacés par ces hordes sauvages.
Ces guerres terribles ne cessèrent que lorsque
les peuples de la Germanie, soit Germains, soit
Slaves, eurent embrassé le christianisme. Or, il a
de tout tems été admis dans le droit public des barbares
de disposer des prisonniers comme d’un vil
bétail. Tacite raconte que, de son tems, les peuples
qui habitaient la Hollande actuelle étaient dans
l’usage de vendre leurs prisonniers, et que ces prisonniers
se répandaient ensuite, soit comme soldats,
soit comme esclaves, dans toutes les provinces de
l’empire romain[306]. Cette coutume inhumaine s’établit

en France et dans les contrées voisines. Le
commerce d’esclaves y était devenu un genre d’industrie
autorisé, et il ne cessa qu’après que les
Germains, les Slaves et les autres barbares du nord
eurent pris place dans la grande famille chrétienne[307].



Ce commerce prit surtout de l’extension après
que la Syrie, l’Égypte, l’Afrique et l’Espagne furent
tombées au pouvoir des Sarrazins. L’on sait
que, de tout tems, l’esclavage a subsisté chez les
Arabes, et que, parmi ce peuple, les travaux les
plus pénibles, particulièrement les travaux mécaniques
et ceux de l’agriculture, sont mis à la charge
d’hommes privés de leur liberté. A la vérité, d’après
la législation musulmane, l’esclavage ne laisse
après lui aucune marque d’infériorité, et l’esclave
qui fait preuve de capacité ou que la fortune favorise
parvient aux mêmes emplois que l’homme libre.
L’usage de vendre aux Sarrazins des captifs et des
enfans de l’un et de l’autre sexe se propagea de
très-bonne heure.



Les marchands allaient acheter les esclaves germains

et slaves sur les côtes d’Allemagne, à l’embouchure
du Rhin, de l’Elbe et d’autres rivières.
On en trouvait aussi sur les bords de la mer Adriatique[308],
ainsi que sur les côtes de la mer Noire,
où, jusqu’à ces derniers tems, les peuples de la
Circassie et de la Géorgie ont été dans l’usage de
donner leurs enfans en échange des objets qui leur
manquaient. Un marché pour ces derniers existait à
Constantinople. Enfin il arrivait un grand nombre
de ces esclaves en France, soit qu’ils provinssent
des guerres entre les Français et les nations du
nord, soit qu’ils eussent été achetés par des spéculateurs.



Bientôt même les Sarrazins, par une suite de
l’esprit de jalousie inné chez les peuples du midi,
commencèrent à mutiler une partie des esclaves en
bas-âge, afin de les rendre propres à certains emplois
dans les sérails et les harems des princes et des
hommes riches. Cet usage ne tarda pas à donner
naissance en France à un nouveau genre d’industrie.
Au dixième siècle, il s’était formé à Verdun en Lorraine
une espèce de grande manufacture d’eunuques;
et les enfans qui survivaient à cette cruelle

opération étaient envoyés en Espagne, où les grands
les achetaient fort cher[309]. Ce commerce d’eunuques
était devenu si commun, qu’on faisait présent d’un
être ainsi dégradé, comme on offrirait maintenant
un cheval ou un bijou. Un écrivain arabe rapporte
qu’en 966, les seigneurs français de la Catalogne,
voulant se rendre favorable le khalife de Cordoue,
lui offrirent entre autres présens vingt jeunes Slavons
faits eunuques[310].



Les auteurs arabes attribuent à tous les esclaves
germains et slavons une origine slave, et les appellent
du nom général de saclabi, terme d’où est
probablement dérivé notre mot esclave[311]. Une
grande partie de la garde des émirs et des khalifes
de Cordoue se composait de saclabis. Il y avait
encore beaucoup de saclabis mêlés aux Sarrazins de
Sicile, notamment à Palerme, où un quartier particulier
portait leur nom. On en remarquait également
en Afrique, en Syrie[312]; et dans toutes ces

contrées, les saclabis étaient quelquefois investis
des fonctions les plus importantes. C’est ainsi qu’il
faut expliquer les nombreux passages des chroniques
arabes, où il est fait mention des saclabis, et
qui, sans cela, seraient inintelligibles.





Les Arabes et les Berbers comptaient dans leurs
rangs non seulement un grand nombre de payens
du nord de l’Europe, mais, on est honteux de le
dire, beaucoup d’hommes nés au sein du christianisme,
en Italie et en France. Les juifs, spéculant
sur la misère des peuples, se faisaient
vendre des enfans de l’un et de l’autre sexe, et les
conduisaient dans les ports de mer; là, des navires
grecs et vénitiens venaient les chercher, pour les
transporter chez les Sarrazins. Ce scandaleux trafic,
proscrit par l’autorité ecclésiastique et l’autorité
civile, se faisait jusque dans la capitale du
monde chrétien. En 750, le pape Zacharie fut
obligé de racheter des mains des Vénitiens un
grand nombre d’enfans des deux sexes, qui allaient
être emmenés de Rome[313]. Le successeur de Zacharie,
en 778, prit le parti de livrer aux flammes,
à Civitta-Vecchia, plusieurs bâtimens grecs qui

étaient venus dans ce port pour le même genre de
commerce[314].



Aux chrétiens achetés comme esclaves, qui
étaient admis dans les bandes sarrazines, il faut
joindre les captifs de tout âge et de toute condition
qui tombaient en leur pouvoir. On a vu que la
chasse aux hommes était chez les Sarrazins un des
grands objets de leurs invasions; à la suite de
chaque expédition, les marchés des principales
villes de l’Espagne et de l’Afrique regorgeaient de
chrétiens à vendre. Les captifs surpris en bas-âge
et séparés de leurs parens étaient élevés dans la
religion et le langage des vainqueurs; s’ils faisaient
de la résistance, le magistrat avait le droit de les
contraindre. Une grande partie de ces enfans devenaient
ensuite soldats. Quant aux chrétiens qui
étaient enlevés à l’état adulte, on ne les forçait pas
toujours à embrasser l’islamisme, car Mahomet a
dit: «Ne faites pas violence aux hommes, à cause
de leur foi.» Mais plusieurs ne laissaient pas de
prendre du service dans les bandes sarrazines.



Il faut également joindre à ces indignes chrétiens
quelques habitans des pays mêmes qui étaient victimes

de ces courses dévastatrices. Lorsque les
Arabes et les Berbers entrèrent en Espagne, ils
furent aidés par beaucoup de chrétiens du pays, et
par les juifs alors très-nombreux dans la Péninsule.
Comme ils n’avaient pas des troupes suffisantes
pour occuper les places fortes, ils confiaient en partie
aux juifs la garde des villes dont ils voulaient
s’assurer la fidélité. Dans leurs invasions en France
et au sein des contrées voisines, ils eurent également
pour auxiliaires les hommes sans foi et sans patrie, qui
sont toujours prêts à profiter des malheurs publics
pour s’élever. On a vu quelle part Mauronte, duc
de Marseille, et d’autres personnages notables prirent
aux succès des Sarrazins. Si les grands étaient
aussi peu délicats, quels devaient être les petits?
On ne peut douter que, dans les invasions et l’établissement
des Sarrazins en Dauphiné, en Piémont,
en Savoie et en Suisse, une partie de la population
ne fût d’intelligence avec eux et n’eût part à leurs
rapines. Les écrivains contemporains ne le disent
pas expressément; ils se contentent de se plaindre
de la cupidité et de la perfidie de certains chrétiens,
de leur manque de foi; mais comment expliquer
autrement la facilité que les barbares eurent à envahir
ces âpres contrées et à s’y maintenir? comment
leurs bandes placées à de si grandes distances
les unes des autres, à une époque surtout où

les communications étaient si difficiles, auraient-elles
pu correspondre ensemble? Les envahisseurs,
bien que parlant une langue à part et professant
des croyances toutes différentes, avaient fini par se
mêler avec le reste de la population. L’on en a vu
un exemple[315] dans ce que le chroniqueur de l’abbaye
de Novalèse rapporte au sujet de son oncle,
qui tomba au pouvoir des Sarrazins. Un combat est
livré aux environs de Verceil; les Sarrazins sont
vainqueurs et entrent paisiblement dans la ville
avec leurs prisonniers; les prisonniers sont exposés
dans les rues; chaque passant est libre de les
examiner et d’en offrir un prix. Pendant ce tems,
les parens et les amis de ces infortunés vont chez
l’évêque, chez les notables; c’est comme de nos
jours, lorsqu’un marchand arrive dans une ville
pour y vendre ses marchandises.





Nous allons examiner quelle fut la politique des
juifs du midi de la France, lorsque les Sarrazins
envahirent ces belles contrées. On lit dans une vie
de saint Théodard, archevêque de Narbonne[316],

que, lors de la première entrée des Sarrazins dans
le Languedoc, les juifs se déclarèrent pour eux et
leur ouvrirent les portes de la ville de Toulouse.
L’auteur ajoute que Charlemagne, pour punir cette
trahison, ordonna que chaque année, aux trois
principales fêtes, un juif de Toulouse serait souffleté
publiquement devant la porte de la cathédrale. L’usage
du soufflet n’est que trop certain[317]. Mais il
n’en est pas de même de la trahison des juifs; car
les Sarrazins, comme on l’a vu, ne sont jamais
entrés dans Toulouse; peut-être l’auteur a-t-il voulu
parler de l’occupation de la capitale du Languedoc
par les Normands, en 850, occupation à laquelle
il serait possible que les juifs eussent contribué,
comme ils avaient contribué, quelques années auparavant,
à l’entrée des mêmes barbares dans la ville
de Bordeaux.





Si des races nous passons au langage et à la
religion des envahisseurs, nous y remarquerons la
même diversité. Une partie seulement parlait la
langue arabe; le reste faisait usage du berber ou
de tout autre idiome[318]. On se rappelle que les

Sarrazins qui, en 1019, firent une tentative contre
Narbonne, ne parlaient pas arabe.



Il n’y avait également qu’une partie des agresseurs
qui professassent la religion musulmane; les
autres étaient juifs, payens et même chrétiens. On
a vu que la bande qui, vers l’an 730, envahit le
Velay, était probablement idolâtre[319]. Nous avons
peu de détails au sujet du culte pratiqué par les
Berbers, qui prirent tant de part aux conquêtes
faites par les Sarrazins en Espagne et en France. On
sait seulement que plusieurs de leurs tribus étaient
chrétiennes et juives; d’autres adoraient le feu et
les astres, ou étaient adonnées au culte des idoles.
Le culte des astres et du feu, parmi les peuplades
de l’Atlas, remonte à une haute antiquité. Des médailles
du roi de Numidie, Bocchus, présentent les
mêmes emblêmes que certains monumens de l’ancienne
Perse[320], et l’on se rappelle à cette occasion
le témoignage de Salluste qui, d’après des livres puniques,
affirme qu’à une époque extrêmement reculée,
une troupe d’aventuriers composée en grande
partie de Mèdes et de Perses, vint s’établir en Afrique[321].
Les écrivains arabes accusent aussi les

tribus berbères qui n’avaient pas encore embrassé
l’islamisme, de rendre un culte au feu et aux astres[322];
d’ailleurs ils leur donnent le titre de Sabéens,
mot qui s’applique ordinairement aux adorateurs
des astres. Enfin l’idolâtrie proprement dite
n’était pas inconnue parmi les tribus de l’Atlas. Un
écrivain latin du sixième siècle de notre ère, nous
fournit des détails précieux sur les pratiques religieuses
mises en usage en Afrique, antérieurement
à la conquête arabe[323]. C’est ce qui fait que les écrivains
arabes comprennent les tribus berbères qui
n’étaient pas encore soumises à l’Alcoran, sous la
dénomination générale de Madjous, mot qu’ils appliquent
aussi aux nations payennes du nord, notamment
aux Normands. Ce ne fut que long-tems
après la conquête de l’Afrique par les musulmans,
que les tribus berbères embrassèrent en masse l’islamisme[324].




Les auteurs chrétiens du moyen-âge enveloppent
toutes les classes des envahisseurs sous l’épithète
vague de payens. Ce n’est pas que les chrétiens
instruits ne sussent dès lors, que rien n’est
plus éloigné du polythéisme et de l’idolâtrie que
l’islamisme; en effet, les musulmans n’admettent
qu’un seul Dieu créateur du ciel et de la terre, et,
dans leur horreur pour les pratiques du paganisme,
ils s’interdisent, à l’exemple des juifs, toute représentation
d’être animé; mais il n’en était pas de
même d’une partie des peuples qui s’étaient joints
aux conquérans; d’ailleurs, dans l’opinion du vulgaire,
le respect des musulmans pour le fondateur
de leur religion, avait dégénéré dans une espèce
d’idolâtrie. Enfin, l’on sait qu’au moyen-âge les
épithètes d’idolâtres et surtout de payens s’appliquaient
indistinctement aux peuples qui ne professaient
pas le christianisme.



On lit dans la prétendue chronique de l’archevêque
Turpin[325], qu’en Espagne, sur les bords de la
mer, s’élevait au haut d’une immense colonne une
statue en bronze, fabriquée par Mahomet lui-même,
et à laquelle les musulmans rendaient hommage.
Philoméne, dans son histoire romanesque de la

conquête du Languedoc par Charlemagne[326], fait
mention d’une statue de Mahomet, en vermeil, que
les musulmans de Narbonne, à l’époque où ils occupaient
encore cette ville, avaient érigée dans une
espèce de chapelle, et qu’ils regardaient comme le
plus ferme soutien de leur autorité. D’un autre côté,
il est parlé dans le jeu de Saint-Nicolas, espèce de
pièce de théâtre qui eut beaucoup de cours dans le
moyen-âge[327], d’un prince musulman d’Afrique,
dont les hommages s’adressaient à une idole appelée
Tervagant, et qui recouvrait les joues de l’idole
de feuilles d’or, lorsqu’il en avait obtenu quelque
grâce signalée. Enfin, d’après un poème français
relatif aux exploits de Roland, les Sarrazins de Saragosse
avaient fait choix d’une grotte pour servir
de temple à leurs dieux; dans la grotte étaient des
statues en or, tenant un sceptre à la main, et portant
une couronne sur la tête. C’est là que les Sarrazins
se rassemblaient, quand ils voulaient se rendre
le ciel favorable[328].




Le nom de Tervagant, changé quelquefois en
Termagant, et les noms d’Apolin et d’autres êtres
chimériques reviennent fort souvent dans nos vieux
romans, et dans les autres monumens de notre ancienne
littérature[329]; or, ces noms en général paraissent
s’appliquer à de prétendues divinités musulmanes.
Telle était la prévention de nos pères à
cet égard, que, dans le jeu de Saint-Nicolas, une
statue du saint, qui suivant l’usage est représentée
ayant la mitre sur la tête, est appelée un Mahomet
cornu, et que les temples d’idoles avaient reçu le
nom générique de mahomerie. Étrange effet des
destinées humaines! Ce n’est pas là l’objet que se
proposait Mahmoud le gaznevide, lorsque faisant,
vers l’an 1025, la conquête des plus riches contrées
idolâtres de l’Inde, il refusa de rendre aux habitans
une idole qu’on offrait de racheter au poids de
l’or, et la fit placer sur le seuil de la porte de la
principale mosquée de sa capitale, afin que tous
ceux qui entreraient dans le temple, fissent acte de
religion en la foulant aux pieds et en crachant dessus[330].




Quelle est l’origine de la fausse opinion de nos
pères? quelques auteurs ont pensé que les Normands
et les autres peuples payens du nord ayant été au
moyen-âge compris sous la dénomination générale
de Sarrazins, c’est dans le nord de l’Europe qu’il
faut chercher la patrie des noms Tervagant, Apolin,
etc.,[331]. Mais comme les Berbers partageaient
en quelque sorte les grossières pratiques des peuples
septentrionaux, ne pourrait-on pas aussi bien
chercher l’origine de ces noms en Afrique?



Au reste, dans les ouvrages que nous avons cités,
le prétendu respect des musulmans pour des dieux
de bois, de pierre, ou de métal est toujours subordonné
aux avantages immédiats qu’ils en attendaient;
à la moindre disgrâce, ils se précipitaient
contre les idoles, les couvraient d’outrages, les renversaient
et les mettaient en pièces.



En somme, le nom arabe et la religion musulmane
parmi les conquérans ont dû dominer. Les
Berbers, les Slavons ne nous ont transmis aucun
souvenir de leurs exploits; leurs enfans, sinon eux-mêmes,
embrassèrent l’islamisme; tout ce que nous

savons sur les vainqueurs, nous le tenons des
Arabes et des écrivains mahométans.





Une grande diversité devait également exister
dans les motifs qui faisaient agir les conquérans.
Chez plusieurs, c’étaient la soif des richesses, le goût
des aventures, l’amour des plaisirs; mais chez
d’autres, on remarquait le désir de propager la religion
musulmane, et l’espérance d’obtenir les faveurs
attachées à une œuvre si méritoire. Mahomet
s’exprime ainsi dans l’Alcoran: «Grands et
petits, marchez à la guerre sainte, et consacrez
vos jours et vos richesses à la défense de la foi. Il
n’est point pour vous de sort plus glorieux[332].»
Il a dit de plus: «Celui dont les pieds se couvrent
de poussière pour la cause de Dieu, Dieu le préservera
du feu de l’enfer.»



Les musulmans en état de porter les armes, se
croyaient obligés de se dévouer au triomphe de
leur religion; ceux qui ne l’étaient pas, espéraient
acquérir les mêmes mérites par le sacrifice de leurs
biens. Mahomet s’exprime ainsi: «Annoncez à ceux
qui entassent l’or et l’argent dans leurs coffres, et
qui refusent de l’employer au soutien de la foi,
qu’ils souffriront d’horribles tourmens[333].»




Tout musulman qui mourait les armes à la main
était censé aller au paradis. On lit dans l’Alcoran:
«Ne dis pas que ceux qui ont été tués pour la cause
de Dieu, sont morts; ils sont vivans et reçoivent
leur nourriture des mains du Tout-Puissant[334].»
Les mahométans donnent à ceux d’entre eux qui
scellent ainsi de leur sang leur amour pour l’islamisme,
le titre de schahyd ou de martyr, c’est-à-dire
de témoin, par un sentiment tout-à-fait analogue
à celui qui a fait appeler chez nous martyrs,
les personnes mortes pour le triomphe du christianisme.



Un mahométan mort les armes à la main n’avait
pas besoin, comme le reste des fidèles, d’être
lavé ni couvert d’un linceul. Le sang dont il était
couvert l’avait purifié de toute souillure; l’habit
dans lequel il était mort faisait son plus bel ornement.
Mahomet a dit: «Inhumez les martyrs
comme ils sont morts, avec leur habit, leurs blessures
et leur sang. Ne les lavez pas; car leurs
blessures, au jour du jugement, auront l’odeur du
musc.»





La loi voulait qu’avant de commencer les hostilités,
le chef fît une sommation aux peuples qu’on

devait attaquer, et leur proposât d’embrasser l’islamisme
ou de payer le tribut[335]. Cette sommation
devait être conçue en termes modérés, conformément
à ces paroles de Mahomet: «Invite-les à la
voie de ton Seigneur, avec adresse, avec prudence,
avec des exhortations douces et persuasives.» Il
est probable que cette sommation se fit à la première
entrée des musulmans sur le sol français;
mais, comme les habitans ne s’empressèrent pas de
se soumettre au joug, les conquérans eurent recours
à l’épée[336].





On dépeint ainsi le costume et les armes des premiers
conquérans: une épée au côté; une massue
appuyée sur le cheval; à la main une lance, à laquelle

était attaché un drapeau; un arc suspendu
à l’épaule et un turban sur la tête. Mais ce costume
changea avec le tems, et les musulmans cherchèrent
à imiter les chrétiens; abandonnant l’usage
de l’arc et de la massue, ils adoptèrent le
bouclier, la cuirasse et la longue lance propre à
percer. Ils recherchaient aussi les épées de Bordeaux,
alors très-fameuses[337], et leurs guerriers,
renonçant au turban, portaient un bonnet indien.
Avec les vingt eunuques slavons que les seigneurs
français de la Catalogne donnèrent au khalife de
Cordoue, étaient dix cuirasses slavonnes et deux
cents épées françaises. Le même khalife, le jour de
l’installation de son hageb ou premier ministre,
qui du reste était d’origine slavonne, lui fit présent
de cent guerriers français, à cheval, armés de l’épée,
de la lance, de la cuirasse, du bouclier et du
bonnet indien[338]. Chez la plupart des musulmans,
grands et petits, les armes, les tuniques d’écarlate,
les selles et les drapeaux étaient faits à l’imitation
de ce qui se pratiquait dans l’Europe chrétienne[339].
Il est à croire pourtant qu’en général, l’équipement
des guerriers sarrazins conserva toujours

quelque chose de la légèreté qui les distinguait, lors
de leurs premières invasions.





Nous avons dit que parmi les conquérans, plusieurs
étaient excités par l’appât du butin. Pendant
long-tems, les guerriers sarrazins n’eurent pas d’autre
moyen de se dédommager de leurs dépenses et
de leurs fatigues. Le guerrier qui agissait isolément
était maître de tout ce qui tombait entre ses
mains. Celui qui faisait partie d’un corps, portait
ce qu’il prenait dans un lieu désigné par les chefs;
le butin était mis en commun, et, quand l’expédition
était terminée, on procédait au partage.



Le butin se composait des métaux précieux,
monnayés ou non monnayés, des étoffes, des pierreries,
des ustensiles de tout genre, des bestiaux et
des captifs de tout sexe et de tout âge. Les captifs
formaient toujours la meilleure partie du butin,
par la facilité qu’on avait, soit de les vendre, soit
d’en tirer un service personnel. On les estimait
d’après leur âge, leur sexe, leurs forces physiques
et la forme de leurs traits.



Le chef commençait par prélever, pour le souverain,
le cinquième de tout le butin, appelé le
lot de Dieu, et le souverain disposait de ce cinquième
comme il voulait; mais il en convertissait
ordinairement une partie en bonnes œuvres, comme

secours aux pauvres, etc.,[340]. Tout le reste était
distribué aux soldats, de manière que le cavalier
eût le double du fantassin[341].



Aussitôt le partage fini, il s’établissait une espèce
de marché, où ceux qui n’étaient pas contens
de leur lot le vendaient ou l’échangeaient. A la
suite des armées se trouvaient des marchands et
des spéculateurs, et les objets vendus étaient ensuite
répandus dans toutes les provinces de l’empire.





C’est ici le lieu de parler, avec quelques détails,
des chrétiens français des deux sexes qui eurent le
malheur de tomber entre les mains des barbares.
On a vu qu’il fallait bien se garder de confondre ces
captifs avec ce qu’on nomme aujourd’hui des prisonniers
de guerre.



Dès qu’un chrétien était pris, on lui attachait
les mains derrière le dos; c’est ce qui fait qu’on
l’appelait assyr[342], d’un mot arabe qui signifie
garrotté, à peu près comme les Romains nommaient
leurs captifs vinctus. Le partage du butin ayant eu

lieu, celui entre les mains duquel le chrétien était
tombé, devenait son maître; il pouvait l’employer
à son service, le vendre, le battre ou même le tuer.
Le chrétien devenu esclave était alors appelé
mamlouk[343], c’est à dire possédé, parce qu’en
effet il ne s’appartenait plus à lui-même; on le
nommait aussi ricc[344] ou mince, parce que ses facultés
étaient fort restreintes; car il ne pouvait posséder,
et tout ce qu’il gagnait devenait la propriété de
son maître. On le transmettait par héritage, de la
même manière qu’un champ ou une maison, et ses
enfans étaient destinés au même sort que lui.



Quelquefois le maître, s’il était zélé pour l’islamisme,
sollicitait son esclave de se faire musulman.
Si le chrétien y consentait, il était ordinairement
mis en liberté; si non, il avait l’espoir d’être racheté
par d’autres pieux musulmans; car Mahomet
a dit: «Le fidèle qui affranchit son semblable,
s’affranchit lui-même des peines de cette vie et des
tourmens du feu éternel.» Le nouveau musulman,
bien qu’affranchi, ne laissait pas d’être obligé à
certains devoirs envers celui qui lui avait rendu
la liberté; mais il était admis dans le sein de la

société, et pouvait prétendre aux mêmes avantages
que les hommes les plus favorisés. Le titre par lequel
il était distingué, était commun à son ancien
maître et à lui; c’est celui de maula[345], mot arabe
qui signifie être sous la protection de quelqu’un, et
qui exprimait d’une manière touchante les devoirs
réciproques imposés au patron et à l’affranchi[346].



Si le chrétien résistait aux sollicitations, aux
menaces et même quelquefois aux violences, on lui
mettait ordinairement les fers aux pieds, et le maître
l’occupait à la culture de ses terres, à quelque
travail mécanique, en un mot, à tout ouvrage qui
pouvait lui rapporter du profit.



On a vu, au reste, que les captifs chrétiens devenus
musulmans ou demeurés fidèles aux lois de
l’Évangile, étaient très-recherchés pour leur bravoure,
et qu’ils figuraient dans toutes les expéditions
sarrazines. Il s’en trouvait dans les armées,
dans la garde particulière des émirs et des khalifes
de Cordoue, et à la suite des seigneurs. Nous avons
déjà parlé du hageb de Cordoue, à qui le khalife

Hakam II fit présent de cent mamelouks français
armés de pied en cap. Il a été également fait mention
de captifs chrétiens, rendus eunuques ou conservés
intacts, employés dans le palais des rois et
dans celui des grands.



Les esclaves restés fidèles aux lois du christianisme
ne perdaient pas tout espoir de recouvrer
leur liberté. Les princes et les riches, parmi les mahométans,
quand il leur arrivait quelque événement
heureux, ne connaissaient pas de meilleure
manière de témoigner leur reconnaissance à Dieu,
que de mettre leurs esclaves en liberté. Le fameux
Almansor, en l’an 997, ayant appris que les troupes
de Cordoue avaient remporté de grands succès en
Afrique, fit briser, en actions de grâces, les fers
de dix-huit cents chrétiens des deux sexes[347].



Les chrétiens devaient exciter encore plus d’intérêt
dans leur propre patrie, auprès de leurs parens,
de leurs amis et des personnes qui partageaient
leurs sympathies. Tous les ans, il partait
de France des hommes munis d’argent, qui allaient
en Espagne et en Afrique, racheter un père, un
frère ou un ami. Souvent le prince s’interposait
dans la négociation, et payait une partie du prix
du rachat. Plus tard l’esprit de charité, qui caractérise

le christianisme, donna naissance à ces touchantes
confréries qui ont subsisté jusqu’à la révolution,
et qui se vouaient à la rédemption des
captifs. Quitter ses foyers et renoncer à toutes
ses commodités pour aller dans des pays barbares,
au secours de frères malheureux, au risque
de partager leur sort, était regardé comme le
comble de l’héroïsme, et l’était en effet. L’histoire
a conservé le souvenir du dévouement d’Isarn,
abbé de Saint-Victor à Marseille, qui, en
1047, se rendit en Espagne, pour racheter quelques
chrétiens enlevés par des pirates, sur les côtes
de Provence. Isarn était alors affaibli par une longue
maladie; il eut à vaincre les instances de ses
moines, qui ne voulaient pas le laisser partir.
Vinrent ensuite les fatigues du voyage; Isarn eut
beaucoup de peine à parvenir dans les lieux où les
captifs avaient été déposés; enfin, quand les chrétiens
eurent recouvré leur liberté, et qu’ils se furent
mis en mer pour retourner dans leur patrie, d’autres
pirates se présentèrent, qui les enlevèrent. Là-dessus,
nouvelles courses, nouvelles sollicitations;
tels furent les obstacles qu’eut à surmonter Isarn,
qu’à peine de retour avec les captifs à Marseille,
il succomba à ses fatigues[348].




Les femmes surtout étaient à plaindre, dans ces déplacemens
forcés de populations. Faibles et vouées,
par la nature de leur sexe, à une vie retirée, elles
ne pouvaient pas toujours, comme les hommes,
continuer à fixer les regards de leurs parens et de
leurs amis. Quelquefois elles étaient employées
dans les harems et les sérails, auprès des épouses
de leur maître, en qualité de femmes de chambre.
Celles qui se faisaient remarquer par leurs attraits,
leurs dispositions pour la danse, la musique, la
broderie, étaient achetées par des femmes qui leur
faisaient donner une éducation soignée, et les revendaient
à haut prix. C’était le don le plus précieux
qu’on pût faire aux khalifes et aux grands.
Ces femmes, ainsi que les captives d’un rang illustre,
partageaient quelquefois le lit de leur maître. Qui
sait si Lampégie, fille d’Eudes, duc d’Aquitaine,
n’éprouva pas la même destinée?



En général, les captives jeunes se trouvaient à
la merci de l’homme qui les possédait, et finissaient
par être associées à son sort. Nous avons dit que,
chez les musulmans, la loi ne tient presque aucun
compte de la condition dans laquelle est née la

femme. On sait d’ailleurs que cette loi, qui a été
faite pour des climats ardens, permet aux hommes,
non seulement d’avoir quatre épouses, mais de cohabiter
avec toutes les esclaves qu’ils peuvent se
procurer. Il est rare que chez les musulmans, un
homme épouse quatre femmes à la fois; ces quatre
épouses seraient un grand embarras, même dans
un pays où la femme est censée occuper un rang
inférieur; mais il y a peu d’hommes qui n’aient
quelque esclave; les plus pauvres ont une esclave
qui leur tient lieu d’épouse et de servante.



Si le maître admettait son esclave au rang d’épouse,
elle devenait par cela même libre, et les enfans
l’étaient aussi. La mère et les enfans participaient
aux mêmes avantages que les personnes nées
dans le rang le plus illustre. Si le maître, tout en
ne contractant pas de lien avec son esclave, reconnaissait
les enfans qu’il en avait eus, les enfans
étaient censés nés libres; de plus, la mère était
affranchie par le fait même; mais elle restait sous
le pouvoir du maître; seulement, à sa mort elle
recevait de droit la liberté; en attendant, on ne
la traitait plus en esclave; elle était appelée ommveled
ou mère d’enfant. Les khalifes de Damas, de
Bagdad, de Cordoue, avaient, dans leur sérail, de
ces mères d’enfant. Tous les enfans d’Aaron-alraschid,
à l’exception d’un seul, n’avaient pas d’autre

origine. Mais si les enfans que le maître avait de
son esclave n’étaient pas reconnus par lui, ils
étaient censés bâtards; eux et leur mère restaient
dans la servitude. Alors, ils étaient traités à peu
près comme un vil bétail.



Pour donner une idée des étranges destinées réservées
aux chrétiens des deux sexes, qui furent
emmenés de France, nous nous bornerons à citer
les traits suivans: Un guerrier des environs de
Toulouse, appelé Raymond, vers la fin du dixième
siècle, s’était mis en mer pour aller visiter les saints
lieux. En route, son vaisseau fit naufrage sur les
côtes d’Afrique, et il tomba au pouvoir des Sarrazins.
Réduit à l’esclavage, son maître l’occupa à la
culture de ses terres. Alors Raymond, qui n’était pas
habitué à ce genre de travail, avoua qu’il avait été
élevé pour la gloire des combats. On l’admit donc au
nombre des guerriers du pays, et il ne tarda pas à
se signaler. Il prit part aux différentes guerres qui
eurent lieu parmi les peuples de l’Afrique, étant
quelquefois fait prisonnier, et chaque fois s’attachant
avec le même zèle aux intérêts de ses nouveaux
maîtres; enfin la fortune des armes l’amena
en Espagne. Il se trouvait présent, avec beaucoup
d’autres chrétiens, à la bataille qui fut livrée en
1009, aux environs de Cordoue; c’est là, qu’après
quinze années de courses et d’aventures, il fut repris

et mis en liberté par Sanche, comte de Castille[349].
Quelque tems auparavant, une captive chrétienne,
prise fort jeune, avait été formée aux arts de la
danse, du chant et de la musique. Conduite en Arabie,
elle avait fait le charme des amateurs de Médine
et d’autres villes d’orient; à son retour, le roi
de Cordoue l’avait attachée à sa personne, et en
avait fait sa femme favorite[350]. Enfin, pour compléter
le tableau, quelques chrétiens, employés
à la même époque dans le palais des princes de
Cordoue, se rendaient dignes de la palme du martyre.





Le sort des musulmans qui tombaient entre les
mains des Français se rapprochait beaucoup de
celui qu’avaient à subir les captifs chrétiens. On a
vu que l’esclavage était admis, en France, à l’égard
des captifs germains, slaves et autres payens du
nord de l’Europe; il devait l’être aussi pour les
captifs sarrazins. La principale différence entre les
captifs français au pouvoir des Sarrazins, et les
captifs sarrazins au pouvoir des Français, c’est
qu’en France, il y a toujours eu une ligne de démarcation

entre les hommes nés esclaves ou traités
comme tels, et les personnes de condition libre.
La loi mettait même alors une grande différence
entre les simples bourgeois et les gentilshommes.



Parmi les captifs sarrazins, plusieurs étaient rachetés,
soit par leurs parens, soit par leurs amis,
soit par leur souverain, soit enfin à l’aide de legs
que faisaient pour cet objet de pieux mahométans.
En effet, tandis qu’il s’était formé, en France,
des établissemens pour la rédemption des captifs,
des établissemens analogues avaient pris naissance
chez les musulmans d’Espagne. Quelqu’un demandant
à Mahomet ce qu’il devait faire pour mériter
le ciel, le prophète répondit: «Délivrez vos frères
des chaînes de l’esclavage.» Un auteur arabe nous
apprend que, du tems de Charlemagne, sous l’émir
de Cordoue, Hescham, les armes musulmanes
furent une année si heureuses, qu’on ne trouva pas
à employer l’argent légué pour cet effet[351].



Les captifs musulmans destinés à être vendus
étaient amenés à Arles, à Marseille, à Narbonne,
où se rendaient des agens de leur nation. Quelquefois,
les guerriers sarrazins profitaient des descentes
qu’ils faisaient sur nos côtes, pour réclamer les

captifs qui s’y trouvaient[352]. D’autres fois, les
princes chrétiens qui voulaient se rendre les chefs
favorables les leur envoyaient en présent.



A l’égard des musulmans qui n’avaient pas de
rançon à offrir, ils étaient, à l’exemple des juifs
et des payens, réduits à l’état d’esclavage. Les esclaves
attachés au service d’un maître, et les serfs
rangés parmi les dépendances des fermes et des
terres, formaient dans l’Europe chrétienne une
grande partie de la population des villes et des
campagnes; ils ne pouvaient ni posséder ni tester,
et constituaient une partie de la richesse. On pouvait
les vendre, les battre, ou même les mettre à la
torture. La plupart des serfs étaient chargés de
chaînes, afin qu’ils ne pussent s’échapper. Heureusement,
l’intérêt, à défaut de la charité, vint au secours
de l’humanité souffrante. Comme les serfs et
les esclaves, lorsqu’ils étaient maltraités, prenaient
la fuite, et que les seigneurs, dans leurs guerres
entre eux, s’efforçaient de se les enlever réciproquement,
les maîtres furent obligés d’user de quelques
ménagemens.



Les serfs et les esclaves sarrazins, non plus que
les serfs et les esclaves juifs et payens, ne pouvaient
s’allier avec des femmes chrétiennes, même

réduites à l’état de servage; celles qui avaient la
faiblesse de céder étaient privées de la sépulture
ecclésiastique. Pendant long-tems, il ne fut pas
même permis aux serfs de la même religion de se
marier entre eux; seulement les deux sexes, avec
la permission du maître, pouvaient cohabiter ensemble,
et les enfans qui naissaient de cette union
étaient, ainsi que les parens, la propriété du
maître.



L’esclavage paraît avoir fini en Europe dès le
douzième siècle; mais il continua dans quelques
contrées pour les peuples non chrétiens, notamment
pour les Sarrazins; c’est du moins ce qu’indiquent
plusieurs faits du douzième siècle et des siècles
suivans[353].



Pour le servage, il se maintint beaucoup plus
long-tems. Néanmoins il diminua à mesure que les
mœurs se polirent, et que l’esprit de l’évangile,
qui a proclamé tous les hommes frères, reçut son
développement. Les hommes pieux se firent, en
certaines occasions, notamment quand il leur survenait
un événement heureux, un devoir de mettre
leurs serfs en liberté. D’un autre côté, l’usage s’établit

de considérer comme libre tout serf qui demandait
le baptême. Les serfs finirent par se fondre
dans le reste de la population.



Ordinairement les serfs sarrazins étaient attachés
aux fermes appartenant, soit à des particuliers,
soit à des églises et à des monastères. D’autres fois
ils étaient attachés à la personne du maître, et
l’accompagnaient partout où il allait. On a vu
qu’une partie des captifs sarrazins qui, en 1019,
furent pris devant Narbonne, furent cédés à des
églises ou distribués à des particuliers. Il avait dû
en être de même des Sarrazins de Provence, qui
survécurent au désastre de leur nation, en 975,
et en général de tous les détachemens sarrazins qui,
dans le cours de leurs expéditions en France,
avaient été séparés du corps de l’armée.



Le nombre des serfs et des esclaves sarrazins fut
sans doute alimenté, soit par les guerres des croisades
proprement dites, soit par les guerres des Français
contre les Maures d’Espagne et contre les autres
peuples musulmans établis sur les bords de la mer
Méditerranée, soit enfin par le commerce[354]; il est
certain que leur existence en France se prolongea
fort long-tems. Arnaud, archevêque de Narbonne

en 1149, légua des Sarrazins de ses domaines à
l’évêque de Béziers[355]. Vers l’an 1250, Roméo de
Villeneuve, ministre des comtes de Provence, ordonna
par son testament de vendre les Sarrazins
des deux sexes qui étaient dans ses terres[356]. Deux
cents ans après, il est fait mention de trois serfs
maures achetés par le roi René[357].



Voici quelques traits qui achèveront de faire connaître
le sort réservé aux Sarrazins qui tombaient
au pouvoir des Français, et qui n’étaient pas rachetés
par leurs frères.



Un article du concile de Taragonne en 1239, et
un statut de l’évêque de Béziers en 1368, voulaient
que les Sarrazins de l’un et l’autre sexe, ainsi que
les juifs, portassent un habillement particulier, et
pour la couleur et pour la forme[358].



Le commerce entre Sarrazins d’un sexe différent,
qui avait lieu dans certaines localités, scandalisant
beaucoup de personnes pieuses, un statut de l’ordre
de Cîteaux, en 1195, défendit aux maisons de l’ordre
de réunir dans la même habitation des Sarrazins

et des Sarrazines. Il y avait même des établissemens
religieux où il était défendu de recevoir des
serfs sarrazins[359].



On a vu que les Sarrazins qui se faisaient baptiser
devenaient par là même libres. Comme il arrivait
quelquefois que la demande faite par les serfs
de recevoir le baptême, cachait une ruse, et que devenus
libres, ils retournaient à leurs égaremens, les
maîtres eurent la faculté de les éprouver pendant
quelque tems[360]. Mais alors on vit des chrétiens
inhumains, pour n’être pas frustrés d’un vil avantage,
gêner leurs serfs dans les efforts qu’ils faisaient
pour être admis au sein du christianisme[361];
on les vit même, après que leurs serfs étaient baptisés,
les retenir malgré les lois sous le joug et user
des plus cruelles violences. Il existe une lettre foudroyante
du pape Clément IV, adressée, en 1266,
à Thibaud, roi de Navarre, dans laquelle le souverain
pontife s’élève contre un abbé du monastère de
Saint-Benoist de Mirande, lequel avait fait mettre
à la torture un riche Sarrazin converti, sous prétexte
que sa conversion n’était pas sincère, et qui

s’était emparé des biens de cet infortuné, au détriment
de ses enfans[362].



On voit qu’outre les serfs sarrazins, il y avait en
France des Sarrazins propriétaires. La plupart, à
l’exemple des juifs, s’occupaient de finances et prêtaient
à intérêt; plus d’une fois, lorsque la fureur
populaire éclata contre les juifs usuriers, les Sarrazins
furent enveloppés dans leurs désastres[363].



Ces Sarrazins, non plus que les serfs de la même
nation, ne pouvaient épouser des femmes chrétiennes,
ni les donner comme nourrices à leurs enfans.
Eux et toute chrétienne qui aurait cohabité avec
eux, étaient privés de la sépulture ecclésiastique. Ils
payaient la dîme de leurs biens comme les chrétiens;
de plus, ils étaient obligés d’observer les fêtes
chrétiennes, et ne pouvaient ces jours-là se livrer à
aucun ouvrage servile[364]. Il ne reste plus maintenant
de trace de cette classe infortunée.





Sans doute il y eut en France beaucoup de musulmans
qui embrassèrent le christianisme. C’était

une suite naturelle de l’état de choses qui existait
alors. Mais il y eut malheureusement beaucoup plus
de Français qui se firent musulmans. Les premières
invasions des Sarrazins en France, et l’abominable
commerce d’enfans chrétiens des deux sexes qui se
faisait dans toute l’Europe, durent conduire chez les
musulmans un nombre incalculable d’individus.
D’ailleurs, il ne faut pas se le dissimuler, l’extrême
facilité avec laquelle les musulmans ont de tout tems
accueilli les chrétiens qui se présentaient, jointe
aux avantages que les renégats et les aventuriers ont
toujours rencontrés chez eux, multiplia nécessairement
les apostasies.





Passons maintenant à la manière dont les Sarrazins,
en s’établissant en France, traitèrent les peuples
vaincus, et à la politique qui les dirigea dans
l’administration civile et religieuse et dans les impôts.
On sent bien qu’il ne s’agit pas ici des courses
à main armée que firent les Sarrazins, et qui furent
accompagnées de violences et d’excès de tout genre.
Nous excluons non seulement les premières invasions
des Sarrazins dans le midi de la France, mais
encore le long séjour que ces barbares firent plus
tard en Provence, en Dauphiné, en Piémont, en
Savoie et dans la Suisse. En effet, comme on l’a vu,
ce séjour, si on excepte quelques positions fortifiées,

fut toujours précaire. Dans aucune de ces contrées,
les Sarrazins n’occupèrent le pays tout entier. Tandis
que certaines bandes étaient maîtresses des passages
des montagnes et des rivières, et se bornaient
à rançonner les voyageurs, les hommes paisibles
cultivaient les vallées fertiles, et consentaient même
quelquefois à payer un tribut au prince du pays.
Quant à la partie de la Provence qui était située aux
environs de leur château-fort du Fraxinet, les Sarrazins
ne conçurent pas d’autre politique que d’y
tout détruire et de s’entourer de ruines. On ne peut
mieux comparer les bandes sarrazines, à cette époque,
qu’aux troupes de brigands qui, dans les dernières
années, ont désolé une partie des états du
pape et du roi de Naples.



Les observations que nous avons à faire s’appliquent
uniquement à la forme de gouvernement que
les Sarrazins établirent en Languedoc, lorsqu’ils se
trouvèrent maîtres paisibles de cette province, entre
les années 724 et 758, sous le règne de Charles-Martel
et de Pepin-le-Bref. Les renseignemens
nous manquent pour ces tems reculés; mais on a vu
qu’à la suite des guerres intestines qui ne tardèrent
pas à s’élever parmi les vainqueurs, c’est-à-dire à
partir de l’année 737, les chrétiens goths du Languedoc
avaient repris une partie de leur ancien crédit,
et qu’ils avaient leurs comtes particuliers, leurs

viguiers et leurs lois nationales[365]. D’un autre côté,
Isidore de Beja, écrivain contemporain, nous apprend,
sous la date de 734, que le gouverneur de l’Espagne,
Ocba, avait coutume d’appliquer à chacun
des peuples qui étaient soumis à son autorité leur
législation particulière. Enfin, il nous reste une ordonnance
rendue à la même époque par un gouverneur
sarrazin de Coïmbre, et qui montre que les
chrétiens du Portugal étaient assujétis à une administration
analogue. Voici ce que porte cette ordonnance:



«Les chrétiens de Coïmbre auront leur comte
particulier, qui les régira d’une bonne manière, et
comme les chrétiens ont coutume d’être régis. Ce sera
au comte de régler leurs différends; seulement il ne
pourra condamner personne à mort sans l’ordre du
magistrat musulman. Il sera obligé de conduire le
prévenu devant le magistrat; on donnera lecture du

texte de la loi chrétienne, et si le magistrat y consent,
on mettra le prévenu à mort. Les petites villes
auront aussi leur juge particulier, qui les gouvernera
équitablement, et tâchera de prévenir les altercations.
Si un chrétien offense un musulman, le
magistrat lui appliquera la loi musulmane; si un
chrétien porte atteinte à l’honneur d’une musulmane
non mariée, il embrassera l’islamisme, et épousera
la musulmane; sinon il sera mis à mort. Si la musulmane
était mariée, son séducteur sera tué sans
rémission[366].»



Ces divers témoignages nous montrent quel fut le
système d’administration adopté par les Sarrazins
pour le Languedoc; et ce système était à peu près le
même partout.





Si de l’administration politique nous passons à
l’administration religieuse, nous manquons également
de renseignemens positifs; mais, à l’aide d’inductions
tirées de ce que les mahométans pratiquèrent
ailleurs, on pourra se faire une opinion raisonnée.




La masse de la population à Narbonne et dans les
villes voisines resta chrétienne; et cette masse était
nombreuse, puisqu’elle suffit plus tard pour exterminer
la garnison musulmane. Les Sarrazins avaient
donc respecté la religion du pays, et ils avaient
laissé aux habitans des chapelles et des églises pour
exercer leur culte; il était de plus resté des ecclésiastiques
pour desservir ces églises.



Mais là, ce nous semble, se bornèrent les concessions;
et ce serait une erreur de croire que les Sarrazins
agirent avec Narbonne et les autres villes
frontières, comme ils le faisaient à l’égard de Cordoue
et des autres contrées situées au centre de
l’empire. A Cordoue, les Sarrazins s’étaient bornés
à s’emparer des églises principales, et à dépouiller
les autres de leurs biens; ces dernières étaient restées
au pouvoir des chrétiens, et ceux-ci avaient
conservé leurs évêques, ou du moins des préposés
ecclésiastiques d’un ordre supérieur. Ils avaient
même conservé des monastères de l’un et de l’autre
sexe; en un mot, les Sarrazins leur avaient laissé
l’usage des cloches, faveur qu’ils n’avaient accordée
aux chrétiens ni en Afrique ni en Asie[367].




Rien de semblable ne se voit ni à Narbonne, ni
dans les villes voisines. On n’y aperçoit ni évêques,
ni couvens. Il est vrai que le désordre qui se manifeste
à cette époque dans la plupart des églises
du midi de la France n’était pas seulement l’ouvrage
des Sarrazins; il existait depuis plus de cinquante
ans, ainsi que le reconnaît saint Boniface,
archevêque de Mayence, dans une lettre qu’il écrivit
en 742, au pape Zacharie[368]; et c’était une suite
des bouleversemens occasionés par les guerres entre
les enfans de Clovis. Mais ce désordre ne s’était pas
jusque-là fait remarquer dans les provinces septentrionales
de l’Espagne, et il se manifeste avec l’arrivée
même des Sarrazins; il y a plus, il ne finit
qu’à mesure que les Sarrazins évacuent le pays[369].



On lit, dans une vie anonyme de Louis-le-Débonnaire[370],
qu’en 802, lorsque les Français enlevèrent
Barcelone aux Sarrazins, Louis, avant de
prendre possession de la ville, se rendit dans l’église
de Sainte-Croix, pour y remercier Dieu d’une

conquête si importante. Comme l’église de Sainte-Croix
sert encore aujourd’hui de cathédrale, le savant
de Marca avait induit de ce passage que les
chrétiens de Barcelone, sous la domination musulmane,
avaient conservé leur principale église, et
par conséquent leur évêque et leur haut clergé. Mais,
dans le passage correspondant du poème d’Ermoldus
Nigellus, déjà cité, et qui n’a été publié que
long-tems après de Marca, il est dit que Louis, avant
de se rendre à l’église, la fit purifier; par conséquent,
dans l’intervalle, l’église de Sainte-Croix
avait été convertie en mosquée. En effet, pour nous
servir de l’expression du poète, la cathédrale de la
capitale de la Catalogne avait été vouée au culte du
démon[371].



Nous pensons que les musulmans mirent leur politique
à écarter des villes frontières les évêques et
le haut clergé, et à restreindre, le plus qu’ils purent,
les relations des chrétiens de leurs domaines
avec ceux des autres contrées. Ce qui le prouve,
c’est l’importance que Charlemagne, à mesure que
son pouvoir s’étendit, mit à favoriser ces relations,
et à s’en charger lui-même.




On peut, du reste, à certaines restrictions près,
juger des rapports religieux qui durent se former
entre les chrétiens de France et les Sarrazins, par
ce qui eut lieu en Espagne.



Le nombre des églises laissées aux chrétiens avait
été déterminé au moment de la conquête, et il leur
était défendu d’en construire de nouvelles. Mahomet
a dit: «Ne laissez pas élever, par les infidèles, des
synagogues, des églises et des temples nouveaux;
mais qu’il leur soit libre de réparer les anciens édifices,
et même de les rebâtir, pourvu que ce soit
sur l’ancien sol[372].»



Les chrétiens ne pouvaient faire de procession en
public, et les offices sacrés devaient se célébrer les
portes fermées. Si un chrétien voulait se faire musulman,
il était défendu aux autres chrétiens d’y
mettre obstacle[373].



Nous avons dit que les chrétiens de Cordoue et
des autres villes de l’Andalousie étaient en général
traités avec douceur, et que, de leur côté, les chrétiens
avaient pour les musulmans certaines déférences:

par exemple, ils circoncisaient leurs enfans,
et s’abstenaient de chair de porc[374]. Néanmoins,
à s’en tenir au témoignage d’un chrétien de Cordoue,
qui, à la vérité, écrivait au moment de la persécution
de l’année 850, il existait une haine profonde
entre les musulmans et les chrétiens, surtout en ce
qui concernait les pratiques extérieures du christianisme.
Cet auteur s’exprime ainsi: «Aucun de
nous n’ose manifester ouvertement ses croyances;
quand quelque devoir sacré oblige les ecclésiastiques
à paraître en public, sitôt que les mahométans
voient en eux les marques de leur ordre, ils éclatent
en propos outrageans; et, non contens de leur adresser
des injures et des railleries, ils les poursuivent
à coups de pierres. S’ils entendent le bruit de la
cloche, ils se répandent en malédictions contre la
religion chrétienne[375].» Plusieurs d’entre les musulmans
auraient cru être souillés, si un chrétien
les eût approchés.



De leur côté, les chrétiens, de l’aveu de saint
Euloge, qui fut lui-même victime de la persécution
de 850[376], quand ils entendaient les crieurs musulmans
appeler du haut des mosquées les fidèles

à la prière, croyaient entendre la voix de l’antechrist,
et se hâtaient de faire le signe de la croix.





A l’égard des impôts établis par les Sarrazins, on
a vu que le gouverneur d’Espagne, Alsamah, fut le
premier qui, en 720, mit de l’ordre dans les finances,
et qu’il étendit successivement les mêmes mesures
à l’Espagne et au Languedoc. Jusque-là, la
plus grande confusion s’était fait remarquer dans
l’assiette des impôts et la solde des troupes[377].



Alsamah commença par distribuer aux guerriers
et aux familles musulmanes pauvres une partie des
terres enlevées aux chrétiens, terres dont quelques
hommes puissans s’étaient arrogés les revenus. Le
reste fut laissé au fisc, et les revenus en furent déposés
dans le trésor public.



Les biens distribués aux vainqueurs furent taxés
au dixième du produit; ceux qui furent laissés aux
chrétiens payèrent le cinquième, c’est-à-dire le double[378].
Dans les commencemens, pour attirer les
chrétiens, il fut décidé que ceux qui se soumettraient
volontairement seraient traités comme les
musulmans eux-mêmes; mais cette faveur ne fut pas
maintenue.




Indépendamment de ce tribut de vingt pour cent,
qui devait être fort lourd, si on en juge par la nature
de certains terrains, les chrétiens avaient à acquitter
une espèce de capitation ou d’imposition
personnelle, qui variait suivant la fortune des individus.
Cette imposition n’atteignait que les chrétiens
mâles parvenus à l’âge adulte, qui pouvaient vivre
soit du revenu de leurs biens, soit du travail de
leurs mains; elle portait le nom de djizyé, ou compensation,
et était regardée par les musulmans
comme un dédommagement de la faveur qu’ils
avaient faite aux chrétiens, en leur laissant la vie et
l’exercice de leur religion. Tout chrétien qui embrassait
l’islamisme était par cela même affranchi de
cette charge[379].



Enfin, les chrétiens payaient un droit pour les
marchandises et les biens meubles. Ce droit, qui était
pour les musulmans de deux et demi pour cent, a
varié pour les chrétiens suivant les tems et les lieux.
Il était, à cette époque, pour ces derniers, de cinq
pour cent. Ce droit était appelé ordinairement zekat,
c’est-à-dire purification, et était censé rendre
licite l’usage des biens eux-mêmes. En effet, les musulmans,

témoins chaque jour des excès du despotisme,
sont persuadés que le bien mal acquis ne
porte pas bonheur; et ils croient se mettre en garde
contre les chances auxquelles nous sommes continuellement
sujets, en sacrifiant une partie de
leurs richesses. Le zekat payé par les musulmans
est regardé comme un sacrifice volontaire, et doit
être abandonné aux pauvres. Quant à celui qui était
acquitté par les chrétiens, il était employé en
partie à secourir les pauvres et à racheter les captifs[380].





On sera peut-être curieux de savoir de quelle manière
les auteurs arabes désignent les peuples chrétiens
avec lesquels leur nation a été si long-tems
en rapport, soit de guerre, soit d’amitié. Les chrétiens
soumis à la domination musulmane sont appelés
moahid[381], ou confédérés, et ahl-aldzimmet[382],
ou protégés. En effet, du moment que les
chrétiens obtenaient la vie et l’exercice de leur religion,
et qu’ils se soumettaient à payer tribut, il

y avait obligation réciproque entre les deux parties,
et promesse de la part des vainqueurs de protéger
les vaincus. Les Arabes donnent encore aux chrétiens,
surtout à ceux qui ne reconnaissaient pas leur
autorité, les titres de eledj[383], ou professant une
autre religion; adjemy[384], ou appartenant à une
autre race. Ils les nomment aussi moschrik[385], ou
polythéistes; en effet, les musulmans sont persuadés
que les chrétiens, en admettant un Dieu en trois
personnes, admettent trois Dieux différens[386].





Les vainqueurs et les vaincus parlant un langage
différent, quel moyen avaient-ils de communiquer
ensemble? Les Arabes n’ont jamais eu de goût

pour les langues étrangères. De leur côté, les chrétiens,
dans ces tems d’ignorance et de barbarie,
ne pouvaient guère songer à apprendre la langue
arabe. L’histoire ne cite, à cet égard, qu’un abbé
du monastère de Saint-Gall, appelé Hartmote, lequel
en 880 joignit l’étude de l’arabe à celle du grec
et de l’hébreu[387]. Ce ne fut que plus tard, au
tems des croisades, que les lumières ayant fait des
progrès, nos pères commencèrent à s’occuper de la
langue et des croyances d’un peuple, qui avait si
long-tems été maître d’une partie de leur territoire.
Pour cette étude, on se rendait de préférence en
Espagne, où le latin et l’arabe étaient également
cultivés, et où l’on était sûr de trouver tous les
secours nécessaires. Ce fut à Tolède, qu’en 1142,
Pierre le vénérable, abbé de Cluny, fit faire la première
traduction latine de l’Alcoran que l’on
connaisse; c’est là qu’il entreprit une réfutation de
la religion musulmane, qui fut le signal de beaucoup
d’autres ouvrages du même genre[388].



Mais on ne saurait douter que, dès le principe,
il n’y eût en France un grand nombre de personnes

qui parlaient l’arabe. Nous avons dit que les
premiers conquérans, à mesure qu’un pays était
subjugué, choisissaient un certain nombre d’otages
parmi les familles les plus notables, et les envoyaient
au centre de l’empire[389]. Une partie de ces otages
revirent nécessairement leur patrie. Il en fut de
même des captifs et des esclaves chrétiens qui avaient
recouvré leur liberté; enfin, il y avait les serfs
sarrazins disséminés sur tout notre territoire.



Nous ferons encore mention des pélerins et des
marchands qui, même à l’époque des invasions les
plus sanglantes, se rendaient en Égypte, en Syrie
et dans les autres pays musulmans. On peut citer
l’Anglais saint Guillebaud, qui, vers l’an 730, se
mit en route à travers la France et l’Italie, et qui
se trouvait en Syrie vers l’an 734. Ces pélerins et
ces marchands auraient pu nous fournir les renseignemens
les plus curieux sur la politique et les
ressources des princes mahométans, à cette époque,
et sur les dispositions de leurs peuples; en effet,
combien il eût été important de savoir ce qui se
disait à Damas, de la marche des armées musulmanes
en occident, des effets que l’on attendait
de conquêtes si merveilleuses. Malheureusement,

les pélerins et les marchands ne nous ont rien
transmis. Saint Guillebaud, à son arrivée en Syrie,
avait d’abord été arrêté comme espion; il fit voir
que son unique objet était la visite des lieux sanctifiés
par les mystères de notre religion, et on le mit
en liberté. Il parcourut donc la Palestine, la Phœnicie
et la Syrie. A Damas, il parla au khalife;
mais nulle part, dans la relation qui nous reste de
ses voyages, et qui a été écrite par une de ses cousines,
il n’est dit un mot des choses que nous aurions
tant d’intérêt à savoir.



A cette époque, la disposition des esprits devait
empêcher les personnes pieuses d’apporter une attention
convenable à ces malheureux événemens. On
était persuadé que ces horribles invasions étaient
un effet du courroux céleste, excité par les péchés
des hommes. Or, la piété dirigée d’une certaine
manière tient en quelque chose à l’esprit de fatalisme.
Les personnes préoccupées de cette idée
négligeaient les moyens humains, et se résignaient
à un sort qu’elles auraient peut-être évité sans
cela[390]. Quelle différence entre cet abattement et
l’entraînement qui plus tard amena le mouvement
des croisades!




On a vu que les Sarrazins, dans leurs courses dévastatrices,
s’emparaient des femmes et des enfans
des deux sexes. Les garçons devenaient soldats;
pour les femmes et les filles, elles servaient à perpétuer
la race des envahisseurs. Cette manière
d’entretenir leurs forces, indépendamment des secours
qu’ils recevaient continuellement d’Espagne
et d’Afrique, entrait d’avance dans leurs calculs. On
en peut juger par ce qui eut lieu lors de leur établissement
dans l’île de Crète. Nous avons dit, qu’à
la suite d’une rébellion des faubourgs de Cordoue,
quinze mille habitans furent obligés de s’expatrier,
et qu’après avoir fait une descente sur les côtes
d’Égypte, ils se dirigèrent, avec d’autres aventuriers,
vers l’île de Crète. Le chef de l’expédition,
charmé de la beauté du climat et de la fertilité du
sol, résolut d’y former une colonie, et mit le feu
à sa flotte. A la vue des flammes, ses compagnons
étonnés demandèrent comment ils pourraient désormais
communiquer avec leurs femmes et leurs
enfans. Là-dessus, le chef leur dit: «Je vous donne
une nouvelle patrie; elle vous fournira des femmes;
c’est à vous à vous procurer des enfans[391].



Les Sarrazins, à leur première entrée en France,

ne pensaient à rien moins qu’à subjuguer cette
belle contrée, et à la soumettre, ainsi que le reste
de l’Europe, aux lois de l’Alcoran. Mais plus tard,
leurs bandes eurent uniquement pour mobiles l’amour
du pillage, la soif de la vengeance et le goût
des aventures. L’établissement des Sarrazins en
Provence, à la fin du neuvième siècle, et leurs incursions
dans les montagnes des Alpes, furent un
événement purement fortuit. Au témoignage de
l’historien Liutprand, on peut joindre la manière
dont les mahométans subjuguèrent l’île de Sicile.
Deux années s’étaient écoulées depuis la mort de
Charlemagne (en 816), et le nom de ce grand
prince était encore un objet de terreur pour les
barbares. Le gouverneur grec de l’île de Sicile,
s’étant révolté contre l’empereur de Constantinople,
envoya demander du secours au prince africain
de Cayroan. Le prince consulta les notables du
pays; tous furent d’avis qu’on envoyât du secours
au gouverneur; mais ils voulaient qu’on ne fît aucun
établissement dans l’île, et qu’on se bornât à
enlever les richesses faciles à emporter. Tous étaient
persuadés que l’île, étant si rapprochée du continent
italien, serait secourue, soit par les Grecs,
soit par les Français, et que jamais un peuple qui
parlait une langue et professait des croyances différentes
ne parviendrait à s’y fixer d’une manière

solide. «Quelle est, demanda quelqu’un, la distance
qui sépare l’île du continent?» On lui dit qu’une
même personne pouvait aller deux ou trois fois en un
jour, de l’île sur le continent et du continent dans
l’île. «Et quelle est, reprit le premier, la distance
de la Sicile à l’Afrique?» On lui dit qu’il y avait
pour un jour et une nuit de navigation. «En ce
cas, répliqua l’autre, fussé-je un oiseau, je ne me
hasarderais pas à prendre ma demeure dans cette
île[392].» En effet, ce ne fut qu’après coup, que
les Sarrazins d’Afrique songèrent à occuper la Sicile;
et ce qui les y décida, ce ne fut pas seulement
la richesse du pays, ce fut encore l’anarchie qui
désolait l’île. On en peut dire autant de leur établissement
dans l’Italie méridionale. Ce furent les princes
du pays, divisés entre eux, qui les y appelèrent
et les y maintinrent.





Telles sont les considérations qui nous ont paru
propres à jeter du jour sur le caractère général des
invasions des Sarrazins en France, et sur les circonstances
qui les accompagnèrent; elles se plaçaient
d’autant plus convenablement ici, qu’elles

serviront à éclaircir les questions qui nous restent
à examiner. Et d’abord, quel vestige trouve-t-on
du séjour des Sarrazins dans le royaume et dans les
contrées voisines?



Nous croyons que les premières invasions des Sarrazins,
si on fait abstraction des dévastations qui en
furent la suite immédiate, ne laissèrent qu’une trace
assez légère. Ce n’est pas que l’esprit religieux eût
aveuglé les habitans du midi de la France, au point
de leur fermer les yeux sur les exploits et les travaux
de guerriers qui, à l’exemple des Romains, se
croyaient destinés à la conquête du monde. L’espèce
d’éloignement des hommes du midi de la France
pour les hommes du nord d’une part, et de l’autre
le désordre qui existait dans toutes les classes de la
société, avaient éteint presque tout patriotisme.



Le peu de traces que les Sarrazins laissèrent d’abord
de leur séjour nous semble tenir à une autre
cause. C’est que sortant à peine de leur désert,
ils étaient encore étrangers à toute idée de civilisation,
et qu’ils ne purent par eux-mêmes rien édifier
de grand. En effet, à Narbonne, où ils se maintinrent
pendant quarante ans, et qui était devenue
leur boulevart en France, il ne reste pas le moindre
vestige de monument élevé par eux. Apparemment
ils se bornèrent à augmenter les fortifications de la
ville, et à en faire une place imprenable. Dans une

cité où l’on rencontre à chaque pas des débris de
la domination romaine, il n’existe plus aucun pan
de muraille, aucune inscription qu’on puisse rattacher
d’une manière certaine aux Sarrazins, et il
ne paraît pas qu’aucun écrivain en ait jamais
mentionné.



On a parlé d’un édifice qui sert aujourd’hui d’église
au village de Planès, dans la Cerdagne française,
aux environs de Mont-Louis; et on a dit que
cet édifice avait été élevé par les Sarrazins, à l’époque
où, antérieurement à Charlemagne, les mahométans
étaient maîtres de cette partie des Pyrénées;
on a ajouté qu’il leur servait de mosquée; mais cet
édifice, encore parfaitement conservé, n’a rien qui
ressemble à une mosquée: c’est un triangle équilatéral,
ayant à chacune de ses faces un cercle dont
la circonférence va passer par le centre d’un quatrième
cercle qui forme la coupole supérieure. Ce ne
peut pas non plus être, comme on l’a dit[393], le mausolée
de Munuza, chef sarrazin, qui, ainsi qu’on l’a
vu, fut pendant quelque tems à la tête du gouvernement
des Pyrénées[394]. L’édifice n’a nullement la
forme d’un tombeau. D’ailleurs, qui aurait élevé ce

tombeau? ce ne seraient pas les chrétiens, qui avaient
à reprocher à Munuza d’avoir fait brûler vif un de
leurs évêques; ce ne seraient pas non plus les musulmans,
qui regardaient Munuza comme un traître,
et qui machinèrent sa mort. Cet édifice est d’une
construction postérieure à l’occupation du pays par
les Sarrazins. L’absence de tout ornement d’architecture
ne permet pas d’en fixer la date précise;
mais tout porte à croire qu’il fut élevé par les
chrétiens, postérieurement au dixième siècle[395].



La seule chose qui nous reste des premières invasions
des Sarrazins, ce sont des médailles arabes,
ayant primitivement servi de monnaies. On trouve
assez souvent de ces monnaies en Languedoc et en
Provence; malheureusement elles ne portent ni
nom de souverain ni nom de gouverneur de province,
et ne sont d’aucun secours pour l’histoire[395].





Lorsqu’à la fin du neuvième siècle, les Sarrazins
s’établirent en Provence et se répandirent de là
en Dauphiné, en Savoie et en Suisse, ils avaient
fait dans l’intervalle de grands progrès dans les
sciences et les arts, et ils en faisaient chaque jour
de nouveaux. On ne peut nier que les mahométans

de l’Espagne, de la Sicile et même de l’Afrique, ne
fussent alors plus avancés que les chrétiens de
France et des contrées voisines, en proie à l’anarchie
et à tous les malheurs qui en sont la suite. Il
serait inutile de tracer ici le tableau des merveilles
que la civilisation enfanta chez les Maures d’Espagne.
Qui n’a entendu parler de la magnifique mosquée
de Cordoue, servant aujourd’hui de cathédrale,
et qui fut élevée dans la dernière moitié du
huitième siècle? Qui ne connaît les ponts, les canaux
d’irrigation et les monumens de tout genre,
qui furent érigés en Espagne, à partir de cette
époque? Ce n’était pas seulement dans les arts proprement
dits que se montrait la supériorité des
Sarrazins; elle se manifestait aussi dans les sciences,
sans lesquelles il ne peut y avoir de véritable
civilisation. Les Sarrazins possédaient dans la langue
arabe des traductions des ouvrages d’Aristote,
d’Hippocrate, de Galien, de Dioscoride, de Ptolemée;
ils avaient même ajouté aux découvertes des
savans de l’antiquité.



Leur supériorité était avouée par les chrétiens
eux-mêmes. L’histoire a conservé le souvenir de
Sanche, prince de Léon, qui, vers l’an 960, étant
attaqué d’une maladie incurable, demanda un sauf-conduit
au khalife Abd-alrahman III, et se rendit
à Cordoue, pour y consulter les médecins arabes.

L’histoire ajoute que Sanche trouva dans le savoir
de ces médecins tous les secours qu’il en attendait,
et que le reste de sa vie, il se montra reconnaissant
du généreux accueil qu’il avait reçu[396]. Vers la
même époque, un moine auvergnat, Gerbert,
devenu plus tard pape sous le nom de Sylvestre II,
allait en Espagne pour s’y former à l’étude des
sciences physiques et mathématiques; et ses progrès
furent tels, qu’à son retour, le vulgaire le prit
pour un sorcier.



Mais un très-petit nombre de personnes, en
France, pouvait puiser à cette source d’instruction,
et la masse du peuple croupissait dans l’ignorance.
De quel secours pouvaient être pour nos pères les
bandes sarrazines qui, le fer et la flamme à la main,
dévastaient nos plus belles provinces? On l’a déjà vu:
ces bandes se composaient d’aventuriers, venus de
tous les pays, et ces hommes avaient pour unique objet
de s’enrichir de butin. La véritable influence exercée
par la civilisation arabe ne commença que plus
tard, c’est-à-dire à partir seulement du douzième
siècle, à la suite des guerres des croisades, lorsque
la religion chrétienne et la religion musulmane,
l’Orient et l’Occident, étant pour ainsi dire en présence,

les peuples de France, d’Angleterre, d’Allemagne,
sortirent enfin de leur léthargie, et manifestèrent
le désir de prendre part aux avantages de la
civilisation sarrazine. La connaissance du grec
étant alors perdue en Occident, et les traités grecs
se trouvant traduits en arabe, des chrétiens de
France et des contrées voisines se rendirent en Espagne,
pour transporter en latin les versions arabes.
C’est d’après ces traductions que, jusqu’au
quinzième siècle, on étudia dans nos universités
la plupart des écrits légués par l’antiquité grecque.





Disons cependant quelques mots de certains
souvenirs qui se rattachent plus ou moins directement
à la seconde occupation de notre territoire
par les Sarrazins. Ces souvenirs, quelque frappans
qu’ils aient pu être d’abord, doivent l’être moins,
aujourd’hui que les monumens qui devaient les
perpétuer ont nécessairement été altérés par le
tems.



Il est à regretter que le château élevé par les
Sarrazins, au fond du golfe de Saint-Tropès, ait
été détruit. Les travaux exécutés dans le roc, et
dont il reste encore des vestiges, donnent une haute
idée de la patience des hommes qui l’occupaient.
Mais nulle part on n’aperçoit d’inscription; nulle
part on ne distingue de ces signes écrits que les

Grecs et les Romains n’oubliaient pas en pareil cas,
et que les Arabes eux-mêmes surent employer en
Espagne et ailleurs.



On a cité quelques châteaux forts, construits sur
les lieux élevés, et on les a attribués aux envahisseurs;
on a également rapporté à ces derniers les
nombreuses tours qui, dans une grande partie de
la France et de l’Italie, particulièrement sur les
côtes, couronnent les montagnes et les collines;
on a dit que de ces hauteurs les bandes sarrazines,
soit à l’aide de feux allumés pendant la
nuit, soit de toute autre manière, se faisaient part
des nouvelles qui les intéressaient, et concertaient
leurs mouvemens[397]. En effet, les auteurs arabes
font mention des rebaths, ou lieux d’observation,
élevés dans le Languedoc par Ocba, vers l’an
734[398]. Ainsi, l’opinion qui a été émise au sujet
de ces tours n’est pas sans quelque fondement;
mais en général, ne serait-il pas plus naturel d’attribuer
les tours bâties près des côtes aux chrétiens,
qui étaient sans cesse menacés par les descentes
des pirates, et qui n’ayant pas de moyen de se

défendre, étaient par là instruits de leur approche
et avaient le tems de pourvoir à leur sûreté.



Nous ne nous arrêterons pas à divers objets conservés
jadis précieusement en France, et dont on
faisait remonter l’origine aux Sarrazins. Ces objets
consistaient en étoffes de soie, en coffrets d’ivoire
ou d’argent, en calices de cristal, en armes, etc.
Une partie de ces objets existe encore dans les
trésors des églises ou dans les cabinets des curieux.
Le prix qu’on y mettait montre la haute idée qu’on
avait de l’habileté des artistes sarrazins; mais il ne
prouve pas que pour le moment nos pères cherchassent
à les imiter[399]. D’ailleurs, la plupart de ces
objets sont postérieurs au huitième siècle[400].



Le second séjour des Sarrazins n’a pas dû être
sans influence sur l’agriculture. On ne trouve ni
en Provence ni en Dauphiné aucune trace de ces

magnifiques canaux d’irrigation, qui font encore
la richesse de Murcie, de Valence, de Grenade.
Mais sans doute, dans le cours d’une si longue occupation,
il se trouva parmi les envahisseurs quelques
hommes amis de l’humanité, qui cherchaient
à faire jouir leur nouvelle patrie des avantages de
l’ancienne.



On dit que le blé noir, autrement appelé blé-sarrazin,
qui forme aujourd’hui une des productions
les plus importantes de nos campagnes, est originaire
de la Perse; que de là il passa en Égypte,
et qu’après avoir parcouru, avec les conquérans
arabes, tout le littoral de l’Afrique, il pénétra avec
eux en Espagne et de là en France. Chacun sait
que cette plante précieuse peut servir à la fois
d’engrais et de fourrage, et que sa graine fournit
une farine qu’on peut convertir en bouillie.



On attribue aux Sarrazins établis en Provence
l’art d’exploiter le chêne-liège, très-abondant dans
la forêt qui a retenu d’eux le nom de forêt des
Maures; cet arbre était depuis long-tems cultivé en
Catalogne, et il constitue encore aujourd’hui une
des principales richesses des environs du Fraxinet[401].



Les Sarrazins donnèrent peut-être une nouvelle

activité à l’art d’extraire du pin maritime, de
tout tems très-commun en Provence, notamment
dans la forêt des Maures, la résine réduite à l’état
de goudron, et servant à calfater les navires. Le
nom de quitran, que le goudron porte encore en
Provence, vient des Arabes. Il est à croire que les
Sarrazins entretenaient une marine au fond du
golfe de Saint-Tropès, afin d’avoir leurs communications
libres par mer[402].



On a, dans un autre genre, attribué aux Sarrazins
le renouvellement de la race des chevaux du
midi de la France, notamment de la Camargue. Il
paraît qu’en effet les chevaux actuels de la Camargue
proviennent d’un croisement entre les jumens
du pays et des chevaux andalous. Or, les flottes sarrazines,
lorsqu’elles se mettaient en mer, devaient
emmener des chevaux, afin qu’arrivés à leur destination,
les hommes de l’équipage pussent faire des
courses dans l’intérieur des terres. Une lettre du
pape Léon III à Charlemagne fait mention d’une

escadre sarrazine qui était descendue dans une île
voisine de la côte de Naples, ayant à bord quelques
chevaux maurisques[403]. Il est vrai que le pape ajoute
que l’escadre étant obligée de remettre à la voile
sans pouvoir ramener les chevaux, ces malheureux
animaux furent mis à mort[404]. En effet, un des articles
du code militaire des mahométans est ainsi
conçu: «Lorsque vous vous retirerez d’un pays ennemi,
vous n’y laisserez ni chevaux, ni bestiaux,
ni fourrages, ni provisions, ni rien de ce qui pourrait
tourner à la défense de l’ennemi[405].»



Nous penchons à croire que c’est plus tard qu’eut
lieu le renouvellement de la race des chevaux de Provence;
c’est-à-dire à l’époque où ce pays et la Catalogne
appartenant au même prince, il était facile
de les faire participer aux avantages l’un de l’autre.
Ce qui le prouve, c’est que la race actuelle est désignée
par les habitans sous le nom d’egos, mot qui
est le même que l’espagnol yegua, appliqué à la jument.
D’ailleurs il est fait mention, dans une charte
de l’an 1184, c’est-à-dire de l’époque dont nous

parlons, de deux taureaux catalans qui se trouvaient
dans une des fermes de la Camargue[406].



On peut également faire remonter le renouvellement
de la race des chevaux du pays des Landes à
l’époque où les guerriers de la Gascogne allant presque
toutes les années au-delà des Pyrénées, pour
seconder les chrétiens leurs frères dans leurs efforts
contre les Maures, avaient la facilité de s’y procurer
tout ce qui pouvait enrichir leur patrie.



La Provence offre encore à l’attention des curieux
divers usages particuliers au pays, et qu’on a cru
un reste du séjour des Sarrazins. Ce sont certaines
danses qui s’exécutent le soir et dans la nuit; ces
danses varient suivant les localités; mais elles s’accordent
en ce qu’on y voit figurer un danseur entre
deux danseuses, présentant alternativement une
orange à chacune d’elles; ou bien ce sont des hommes
et des femmes placés sur deux files, et qui dansent
en se croisant. La personne placée à la tête de
chaque file fait des gestes qui sont successivement
imités par les autres. Il existe encore une espèce de
danse guerrière, dans laquelle deux hommes brandissent
chacun une épée, et s’agitent de manière à

figurer des guerriers qui veulent enlever une bergère,
ou qui essaient de la défendre contre son ravisseur[407].



Ou ces danses n’ont pas été introduites par les
Sarrazins, ou bien elles ont perdu leur caractère
primitif. En Orient et dans les contrées du Midi,
l’esprit de jalousie ne permet pas aux femmes et aux
filles de se mêler ainsi avec les hommes; les femmes
figurent dans les danses et les fêtes, mais elles figurent
seules; d’ailleurs ce sont des femmes exclues
du sein de la société. Quant à la danse guerrière,
c’est un reste des usages des anciens, chez qui ces
sortes de danses étaient fort recherchées[408].





C’est ici le lieu d’examiner si, à la suite des invasions
des Sarrazins, il se forma quelque colonie
de ce peuple chez nous. On a cité plusieurs de ces
colonies; et en effet, il est probable que dans le cours
d’invasions souvent malheureuses, quelques détachemens
sarrazins furent coupés du gros de l’armée et
obligés de mettre bas les armes. Mais l’histoire ne

nous ayant transmis le souvenir d’aucune de ces colonies,
quel moyen avons-nous aujourd’hui de suppléer
à son silence? Les Sarrazins ne sont pas les
seuls qui aient envahi notre territoire. Sans parler
des hordes barbares qui les avaient précédés, les
Normands et les Hongrois ne se montrèrent-ils pas
aussi acharnés qu’eux? On peut également citer les
peuples de race germaine, notamment les Saxons,
dont un grand nombre de familles, d’après le témoignage
de l’histoire, furent transplantées par
Charlemagne dans différentes provinces de l’empire.
Pour distinguer ces différentes races, il faudrait que
leurs descendans eussent conservé quelques restes
de leur langage et de leurs usages. Mais, dans un
pays comme la France, où toutes les provinces se
tiennent, et où tout tend à la longue à prendre une
physionomie uniforme, comment ces différences se
seraient-elles maintenues si long-tems? D’ailleurs,
ainsi qu’on l’a vu, les bandes sarrazines comptaient
dans leur propre sein plusieurs races et plusieurs
croyances particulières.



Nous ne pensons pas qu’il existe maintenant en
France de population dont on puisse, d’une manière
certaine, faire remonter l’origine aux bandes sarrazines.
On a cité une peuplade qui habite les bords
de la Saône, entre Mâcon et Lyon, particulièrement
celle qui est établie sur la rive gauche, et on a prétendu

que cette peuplade provient d’un détachement
qui, sous Charles-Martel, ne put, avec le reste
de l’armée, regagner les Pyrénées. On a fait mention
de quelques usages particuliers à cette peuplade;
on a même relevé quelques expressions qu’on
a cru d’origine arabe[409]. Mais les expressions qui
ont été signalées dérivent du latin ou du vieux français,
ou ont une origine absolument inconnue.
Quant aux usages, ils ne renferment rien qui ne
puisse s’appliquer aussi bien aux Bohémiens ou à
toute autre race étrangère[410].



Il y a plus, si nous consultons l’histoire, elle
nous dira que jamais colonie de Sarrazins n’exista là
où l’on place celle-ci. Dans la première moitié du
dixième siècle, à l’époque où les Sarrazins, les Normands
et les Hongrois, s’étaient, pour ainsi dire,
donné rendez-vous dans notre infortunée patrie, et
que chacun de leur côté, ils entassaient ruines sur
ruines, l’histoire affirme que les environs de Tournus
et de Mâcon, par un privilége particulier, furent
à l’abri de ces épouvantables dévastations; et
que c’est là que les évêques et les moines accouraient

de toutes les parties de la France avec les reliques
des saints, et les trésors des églises[411]. Si
une colonie sarrazine s’était trouvée dans le pays,
comme l’éloignement qu’on a cru remarquer entre
la population actuelle et les populations voisines
aurait été alors encore plus sensible, est-ce là que
les chrétiens pressés de toute part auraient cherché
un refuge?



Nous rejetons également l’opinion de ceux qui ont
rattaché aux invasions sarrazines la classe d’hommes
établis dans le Bigorre et dans les contrées voisines
des Pyrénées, et qu’on appelle Cagots. Les
Cagots, qui ont subsisté jusqu’à ces derniers tems,
formaient une classe à part, et passaient pour être
en proie à des maladies contagieuses. Le savant de
Marca supposa qu’ils étaient un reste des Sarrazins,
et il faisait dériver leur nom de caas-goths, ou chasseurs
de goths. Mais les Cagots sont appelés dans
le pays du nom de Christaas, ou de chrétiens; ce
qui a donné lieu à un savant de nos jours de penser
que c’étaient des chrétiens primitifs, qui n’étaient
jamais sortis de leurs montagnes, et qui, n’adoptant
pas les pratiques mises plus tard en usage par

le reste de la population, avaient fini par se trouver
isolés[412]. Quoi qu’il en soit, l’opinion de Marca
est insoutenable, et on pourrait tout au plus rattacher
les Cagots à ce grand nombre de peuplades
éparses en Bretagne, en Auvergne et ailleurs, sous
les noms de Caqueux, Cacous, Capots, etc.,[413].



Nous ne parlons pas ici des Maures d’Espagne,
qui, sous Henri IV, émigrèrent en France, particulièrement
dans les provinces méridionales du
royaume. On sait que le roi d’Espagne, Philippe III,
ne voulant plus tolérer dans ses états des hommes
qui étaient en opposition avec la religion dominante,
et qui, bien que faisant la richesse et la force du
pays, pouvaient, par leurs relations avec l’empire
ottoman, alors formidable, mettre le royaume en
danger, ces hommes, au nombre de plus d’un million,
furent obligés de renoncer à leur patrie. Cent
cinquante mille d’entre eux franchirent les Pyrénées

et entrèrent en France. Mais le gouvernement leur
permit seulement de traverser le royaume. Presque
tous se rendirent en Afrique ou dans les provinces
de l’empire ottoman; ceux qui restèrent en France
embrassèrent le christianisme et se fondirent dans la
masse de la population[414].





La littérature arabe n’a-t-elle exercé aucune influence
sur la littérature des peuples du midi de
l’Europe? On a attribué aux nomades de l’Arabie le
premier emploi de la rime, des poésies amoureuses et
des chants de guerre. En effet, c’est vers les derniers
tems du séjour des Sarrazins en France, que
commencèrent à se former la langue d’oc et la langue
d’oil; la langue latine n’existait plus que dans
les livres, et la langue germanique était tombée en
désuétude. L’influence arabe dut s’exercer principalement
sur la langue d’oc, commune aux peuples du
midi de la France et de la Catalogne, d’abord parce
que ce furent les pays où les Sarrazins se maintinrent
plus long-tems; de plus, parce que la littérature des
troubadours paraît avoir précédé les autres littératures

de l’Europe moderne. Mais cette influence ne
dut devenir vraiment sensible qu’après l’entière expulsion
des Arabes du sol français. Les monumens de
la littérature romane qui nous sont parvenus, sont
tous postérieurs à la première moitié du dixième
siècle; et sans doute, l’occupation d’une partie du
royaume par les Sarrazins n’eut d’abord d’autre
effet que d’entraver le développement d’une civilisation
qui tendait à se communiquer à toute la société
chrétienne de cette époque[415].



A l’égard des mots d’une origine incontestablement
arabe qui se sont introduits dans la langue française,
par exemple l’expression salam alayk (salamalek),
qui signifie salut à toi, et à laquelle l’interlocuteur
répond alayk alsalam, ou sur toi le salut, ces mots
ont pu s’introduire en France postérieurement aux
invasions des Sarrazins, et pendant les guerres des
croisades. Il ne faut pas oublier que les relations
entre la France et les Sarrazins n’ont pas cessé avec
les invasions de ces derniers; bien au contraire,
ces relations n’ont fait que s’accroître, et leurs effets
ont dû être d’autant plus puissans, qu’en général,
à la différence des anciennes, elles reposaient
sur des rapports de commerce et d’amitié.




Un effet de la domination passagère des Sarrazins
que l’on ne saurait méconnaître, c’est la création
d’une foule de seigneuries et de fortunes dont il
existe encore des débris. Les Sarrazins s’étaient mis
en possession de vallées fertiles et riches; d’autres
contrées, par suite d’une politique barbare, avaient
été entièrement dévastées; il était naturel que les
personnes qui avaient aidé à l’expulsion des barbares
eussent part aux terres conquises. C’est ce qui
eut lieu dans les diocèses de Grenoble, de Gap, et
dans la Basse-Provence[416]. C’est ce qui avait déjà
été mis en usage dans les provinces septentrionales
de l’Espagne.



Cette manière d’arriver à l’opulence paraissait tellement
naturelle, que les princes et les grands s’en
étaient fait comme une branche de revenu, et qu’on
spéculait sur une expédition tentée contre les infidèles,

comme maintenant on spéculerait sur l’armement
d’un navire. En 1034, le comte d’Urgel, Ermengaud
IIe, fait don à un monastère de ses états
de la dîme de toutes les prises qu’il fera sur les mécréans[417].
En 1074, le pape Grégoire VII écrit
aux grands d’Espagne pour leur annoncer qu’il investissait
d’avance Ebles II, comte de Roucy, de
toutes les terres que celui-ci parviendrait à enlever
aux Sarrazins, à condition qu’Ebles déclarerait les
tenir du saint-siége, et qu’il lui paierait un tribut
annuel[418].





En somme, il semble que l’influence exercée directement
par les Sarrazins ne fut pas aussi considérable
qu’on serait tenté de le croire d’abord. Les dégâts
mêmes qu’ils commirent, quelque affreux qu’ils
fussent, s’affaiblirent en présence de ceux des Normands
et des Hongrois; ils furent même inférieurs à
ceux des Normands, puisque ceux-ci, bien que venus
plus tard, eurent un théâtre plus vaste, et se maintinrent
avec moins d’interruption. D’ailleurs, ce n’est
pas le souvenir des maux causés par les Sarrazins
qui resta gravé le plus profondément dans les esprits;

pendant long-tems on songea de préférence
aux lumières, aux exploits et à la puissance des Sarrazins;
ce fut au point que le nom de sarrazin et les
noms de païen et de romain, se confondirent dans
les esprits[419], et que le vulgaire attribua aux Sarrazins
tout ce qui apparaissait de grand et de colossal.
On sait que la ville d’Orange offre encore des
restes imposans de la domination romaine. Un poème
manuscrit fait de ce magnifique monument un ouvrage
sarrazin. Il en a été de même des anciens murs
romains de Vienne en Dauphiné[420]. Encore aujourd’hui,
dans le midi de la France, chaque fois
qu’on retire de la terre quelqu’une de ces larges briques,
par lesquelles les Romains avaient coutume de
recouvrir la toiture de leurs édifices, le peuple,
dans les pays mêmes où les mahométans n’ont peut-être
jamais mis les pieds, ne manque pas de donner
à ces débris le nom de tuile sarrazine.



Le souvenir des invasions des Normands et des
Hongrois n’existe plus que dans les livres. D’où vient
que le souvenir des Sarrasins est resté présent à
tous les esprits? Les Sarrazins se montrèrent en

France avant les Normands et les Hongrois, et leur
séjour se prolongea après les incursions des uns et
des autres. Les premières invasions des Sarrazins
sont empreintes d’un tel caractère de grandeur,
qu’on ne peut en lire le récit sans émotion. Les Sarrazins,
à la différence des Normands et des Hongrois,
marchèrent long-tems à la tête de la civilisation;
de plus, lorsqu’ils eurent cessé d’occuper notre
territoire, ils continuaient à être un sujet d’épouvante
pour nos côtes; enfin, les guerres qu’ils
soutinrent pendant les croisades en Espagne, en
Afrique et en Asie, durent ajouter à leur nom un
nouvel éclat. Mais toutes ces raisons seraient insuffisantes
pour expliquer la grande place que le nom
sarrazin remplit encore en Europe dans la mémoire
des hommes. La cause, la véritable cause d’un fait
si singulier, c’est l’influence qu’exercèrent au moyen-âge
les romans de chevalerie, influence qui s’est
maintenue plus ou moins jusqu’à nos jours.





Maintenant que les romans de chevalerie sont presque
oubliés, nous avons de la peine à nous rendre
compte de l’effet qu’ils produisirent. Mais au moyen-âge,
ces romans formaient presque l’unique lecture
de la noblesse et même du peuple. C’est là que les
guerriers et les hommes qui se piquaient d’élévation
dans les sentimens, allaient chercher des leçons de

valeur et de générosité; c’est là que les personnes
de l’un et de l’autre sexe se formaient à la galanterie,
qualité qui tenait alors une place très-importante
dans les mœurs publiques. En général, les
monumens de l’antiquité classique étaient perdus de
vue; on dédaignait même les chroniques nationales
qui auraient pu mettre sur la voie de la vérité.



Les romans de chevalerie, dont une partie seulement
nous est parvenue, furent écrits dans les
onzième, douzième et treizième siècles. La plupart
étaient en vers, et n’étaient pas seulement lus des
personnes de toutes les classes; des chanteurs ambulans,
nommés jongleurs, allaient de ville en ville,
de bourg en bourg, et les récitaient en présence du
peuple assemblé. Il n’y avait presque pas de fête dans
les châteaux et dans les villages, où quelque morceau
de ce genre ne fût exposé à l’admiration populaire.
Ce sont ces mêmes récits qui, plus tard, reproduits
par la plume des poètes italiens, surtout
de l’Arioste, ont continué, sous une nouvelle forme,
à circuler dans toutes les bouches.



On sait que les guerres de Charles-Martel, de Pepin
et de Charlemagne, qui forment le sujet d’une
grande partie des romans de chevalerie, furent principalement
dirigées contre les Frisons, les Bavarois,
les Saxons et les autres peuples germains et
slaves, qui sans cesse menaçaient de forcer les barrières

de l’empire. Mais, à l’époque où les romans
de chevalerie furent composés, il n’existait plus
d’empire français; la France était à peu près réduite
à ses limites actuelles; et les hommes qui voulaient
signaler leur valeur allaient combattre les
mécréans, soit sur les bords de l’Èbre, du Tage, ou
du Guadalquivir, soit sur ceux du Jourdain, de l’Oronte
et du Nil. Comme les auteurs de romans de
chevalerie écrivaient surtout pour les gens de guerre
et pour les personnes qui aimaient à figurer dans
les tournois et les exercices militaires, ils se crurent
obligés de mettre en scène les idées et les mœurs
de leur tems. Dès lors, les noms de Roland et des
héros qui, depuis Charlemagne, étaient pour ainsi
dire en possession d’enflammer les imaginations,
ne furent plus qu’une espèce de thème, auquel venaient
se rattacher les grands coups de lance et les
triomphes des guerriers de l’époque. Les poètes
avaient même fini par comprendre, sous la dénomination
de Sarrazins, les Saxons et les autres peuples
du Nord, qui avaient été successivement en lutte
avec la France[421].



Il fut donc admis en principe que tous les exploits

des paladins et des braves de l’âge héroïque de notre
histoire avaient eu lieu contre les Sarrazins. Il
ne s’agit plus que de multiplier les occasions où ces
braves pourraient se signaler. Presque chaque ville
du midi de la France et de l’Italie fut censée avoir
eu son émir et son prince sarrazin, ne fût-ce que
pour ménager aux preux de la chrétienté le mérite
de les déposséder[422]. On fit même intervenir les Sarrazins
dans les combats et les tournois des chrétiens,
en un mot, dans tous les lieux de la terre où il y
avait quelque laurier à cueillir. Il y a plus, afin de
relever la gloire des chevaliers chrétiens, qui naturellement
finissaient par l’emporter, on rehaussa
le caractère de quelques-uns des chevaliers sarrazins;
on en fit des modèles de noblesse et de générosité[423];
enfin on ne reconnut de supérieur à leur
courage que le courage surhumain de Renaud et de
Roland.



Ici encore on retrouve la preuve de la supériorité
morale des Maures d’Espagne. Quelques chroniqueurs

espagnols rapportent que, vers l’an 890, le
roi des Asturies, Alphonse-le-Grand, ne trouvant
point parmi les chrétiens d’homme assez éclairé pour
élever dignement son fils et héritier présomptif, fit
venir de Cordoue deux Sarrazins pour lui servir de
précepteurs. Une idée analogue se retrouve peut-être
dans un roman de chevalerie relatif à Charlemagne,
où il est dit que Charles, encore enfant,
se rendit chez les Maures, ce qui donna probablement
lieu de croire à nos pères que ce prince, à
l’aide des lumières qui distinguaient alors les mahométans,
s’était mis en état de renouveler la face de
l’occident[424].



Ce n’est guère que depuis quelques siècles qu’on
est revenu à l’étude des documens originaux de l’histoire
nationale; et c’est seulement depuis environ
cent cinquante ans que la critique a pour toujours
fait justice des contes mis en circulation par les romans
de chevalerie. On est étonné de voir l’illustre
Mabillon hésiter sur la fausseté de certains épisodes
du poème de Guillaume-au-Court-Nez, et ranger
dans le domaine de l’histoire la prétendue occupation
du midi de la France par les Sarrazins, sous
Charlemagne[425].




Assurément, si les Moussa, les Tharec, les Abd-alrahman
et les Almansor revenaient au monde, ils
seraient bien étonnés de voir le changement qui
s’est opéré en Europe dans la position respective des
chrétiens et des musulmans. Mais cette première
impression effacée, ils seraient agréablement surpris
de la large place que nos vieux romanciers ont
accordée à leurs exploits; et leur ame, habituée aux
grandes choses, rendrait hommage à un sentiment
de courtoisie qui ennoblit les mœurs barbares de nos
pères, et qui semble disparaître chaque jour.



FIN.




ADDITIONS ET CORRECTIONS.



[image: ]



Page 3. La note deuxième doit être ainsi conçue: «Procope,
Histoire de la guerre des Vandales, liv. II, ch. 10;
et M. Dureau de Lamalle, Recherches sur l’histoire de la
partie de l’Afrique septentrionale, connue sous le nom de régence
d’Alger, par une commission de l’Académie des Inscriptions
et Belles-Lettres; Paris, 1835, t. I, p. 114 et
suiv.»



Ibid. Lisez ainsi la note 3: «Voy. les témoignages mentionnés
par Ibn-Khaldoun, dans l’extrait déjà cité, p. 127,
132 et 141, bien qu’Ibn-Khaldoun lui-même ne partage
pas cette opinion. Voy. aussi l’article berber de l’Encyclopédie
Pittoresque, par M. d’Avezac.»



Page 21. Le premier alinéa doit commencer ainsi: «Des
documens qui remontent à une assez haute antiquité, font
mention de la destruction du monastère de Saint-Bausile,
près de Nîmes, etc.»



Page 51. Au bas de la page, ajoutez en note: «Voyez
Conde, Historia, t. I, p. 89.»



Page 176. A la fin du dernier alinéa, ajoutez en note:
«On lit dans une charte de l’abbaye de Saint-Victor, à
Marseille, à l’année 1005, ces paroles: Cum omnipotens
Deus vellet populum christianum flagellare per sævitiam
paganorum, gens barbara in regno provinciæ irruens, circumquaque
diffusa vehementer invaluit, ac munitissima
quæque loca obtinens et inhabitans, cuncta vastavit, ecclesias
et monasteria plurima destruxit, et loca quæ prius desiderabilia
videbantur in solitudinem redacta sunt, et quæ

dudum habitatio fuerat hominum, habitatio postmodum
cœpit esse ferarum. Voy. dom Martenne, Amplissima collectio,
t. I, p. 369. D’un autre côté, voici quel était, en 975,
l’état de l’église de Fréjus, d’après une charte rédigée au
moment où le pays fut enfin délivré de la présence des
barbares: Civitas Forojuliensis acerbitate Saracenorum destructa
atque in solitudinem redacta, habitatores quoque
ejus interfecti, seu timore longius fuerunt effugati; non superest
aliquis qui sciat vel prædia, vel possessiones quæ
ecclesiæ succedere debeant; non sunt cartarum paginæ, desunt
regalia præcepta. Privilegia quoque, seu alia testimonia,
aut vetustate consumpta aut igne perierunt, nihil
aliud nisi tantum solo episcopatus nomine permanente.
Gallia Christiana, t. I. Instrumenta, p. 82.»



Page 230, note. A propos de l’origine du mot sarrazin,
ajoutez ces mots: «Notre savant confrère, M. Letronne,
nous a fait observer que d’après le témoignage de Strabon,
de Diodore de Sicile, etc., la partie de l’Égypte située entre
le Nil et la mer Rouge était dès avant notre ère, comme elle
l’est encore de nos jours, habitée par des tribus arabes, et
qu’elle portait le nom d’Arabie. Il serait donc également
possible que la dénomination d’orientaux eût servi à distinguer
les nomades restés dans la presqu’île, de ceux qui
avaient traversé la mer Rouge. Encore aujourd’hui que l’Égypte
est occupée par les Arabes, la contrée située à l’orient
du Delta est nommée scharkyé ou orientale, et la partie
comprise dans le Delta, gharbyé ou occidentale. C’est ainsi
que les Goths, dès avant leur départ des pays qu’ils occupaient
au nord de l’Europe, s’étaient divisés en Ostrogoths
ou Goths de l’est, et Visigoths ou Goths de l’ouest; mais
la difficulté qui résulte du passage de Nonnosus existe toujours.»




TABLE DES MATIÈRES.



[image: ]





	 
	Pag.



	Dédicace
	v



	Introduction
	ix



	Première partie. Premières invasions des Sarrazins en France,
    jusqu’à leur expulsion de Narbonne et de tout le Languedoc, en 759
	1



	Deuxième partie. Invasions des Sarrazins en France,
    depuis leur expulsion de Narbonne jusqu’à leur établissement en Provence, en 889
	85



	Troisième partie. Établissement des Sarrazins en Provence,
    et incursions qu’ils font de là en Savoie, en Piémont et dans la Suisse,
    jusqu’à leur expulsion totale de France
	157



	Quatrième partie. Caractère général des invasions sarrazines, et conséquences qui en furent la suite
	229



	Des peuples qui prirent part à ces invasions: les Arabes
	229



	— les Berbers
	232



	— les Germains, les Slaves, etc.
	233



	Commerce des esclaves
	235



	Les juifs prirent-ils part à ces invasions?
	241



	Langages et religions des envahisseurs
	242



	Motifs qui faisaient agir les conquérans
	249



	Costume des conquérans
	251



	Partage du butin
	253



	Sort des chrétiens qui tombaient entre les mains des Sarrazins
	254



	Sort des Sarrazins qui tombaient entre les mains des chrétiens
	262



	Servage et esclavage en France
	265



	Système d’administration établi par les Sarrazins
	270



	Impôts
	279



	Manière dont s’opéraient les invasions sarrazines
	286



	Traces qui restent de ces invasions
	289



	Progrès dans l’agriculture
	296



	Races des chevaux
	298



	Danses
	300



	Colonies sarrazines en France
	301



	Influence des Arabes sur la littérature française
	306



	L’influence des invasions sarrazines en général exagérée
	309



	Cette exagération est l’ouvrage des romans de chevalerie
	311



	Grande place que les Sarrazins occupent dans ces romans
	313



	Additions et corrections
	319






[image: ]





[1] Nous devons cependant faire mention du Précis historique des
guerres des Sarrazins dans les Gaules; par M. B.... N. C. F., Paris,
1810; et de l’Histoire générale du moyen-âge; par M. Desmichels,
Paris, 1831, t. II.






[2] Casiri, Bibliotheca arabico-hispana Escurialensis, t. II, p. 139.






[3] Ibid., p. 36.






[4] Nous ne disons rien de l’Histoire des deux conquêtes de l’Espagne
par les Mores, par Abulcacim-Tarif-Aben-Tarique, l’un de
ceux qui y ont pris part. Cet ouvrage est apocryphe, et il fut composé
dans le seizième siècle, par Miguel de Luna, interprète de
Philippe II.






[5] Les noms de Godmar et de Gironne, ainsi que le passage
entier sont altérés dans la plupart des exemplaires de Massoudi
qui se trouvent à la bibliothèque Royale. Nous avons fait usage des
divers manuscrits de la Bibliothèque, notamment d’un exemplaire
ayant appartenu à feu M. Schulz, et acquis récemment. Voyez
aussi Deguignes, Mémoires de l’Académie des Inscriptions, t. XLV,
p. 21; M. d’Ohsson, Des Peuples du Caucase; Paris, 1828, p. 123,
et le recueil espagnol intitulé Espana Sagrada, t. XLIII, p. 126 et
suiv.






[6] Historia de la dominacion de los Arabes en Espana; Madrid,
1820, 3 vol. in-4o. Il a paru deux traductions françaises, libres et
abrégées de cet ouvrage, l’une par M. Audiffret dans la Continuation
de l’art de vérifier les dates; l’autre par M. de Marlès, et formant
un livre à part. Une traduction complète de cet ouvrage avait
été préparée par M. d’Avezac qui, à la parfaite connaissance de l’espagnol,
joint celle de la géographie et de l’histoire de l’Espagne
et de l’Afrique; mais cette traduction est restée inédite. Nous devons
encore faire mention d’un ouvrage écrit en allemand; c’est
le Geschichte von Spanien: par M. Lembke, Hambourg, 1831. Le
premier volume, le seul qui ait paru, s’étend jusqu’en 822.






[7] Cartas para illustrar la historia de la Espana arabe, 1 vol.
in-4o; par Faustino Borbon, qui avait l’avantage de pouvoir
puiser dans les manuscrits arabes de la bibliothèque de l’Escurial.






[8] Une partie des extraits originaux faits par Conde se trouvent
aujourd’hui à Paris, et appartiennent à la Société Asiatique; mais
nous n’avons dans ces extraits rien trouvé d’important pour notre
objet.






[9] Castel-Sarrazin dérive évidemment de Castrum Cerrucium,
nom sur lequel on peut consulter le Gallia Christiana, t. I, p. 160,
et l’Histoire générale du Languedoc, par dom Vaissette, t. I, p. 544.






[10] Catalogus codicum bibliothecæ Bernensis, par Sinner, t. II,
p. 244.






[11] Parthenopeus de Blois, publié par M. Crapelet, Paris, 1834,
2 vol. in-4o. Dans ce poème, t. II, p. 77, l’Espagne musulmane
est dépeinte telle qu’elle fut à partir du onzième siècle, c’est-à-dire
morcelée entre une foule de principautés. Ainsi ce poème ne
remonte pas à une haute antiquité.






[12] De vita Caroli Magni et Rolandi, édition de M. Ciampi,
Florence, 1822, in-8o. D’après les événemens auxquels il est fait
allusion dans cette prétendue chronique, elle a nécessairement été
écrite après l’an 1100. M. Ciampi, l’éditeur, qui connaissait imparfaitement
les tems et les lieux, a méconnu beaucoup de noms
propres.






[13] Il s’agit du moment où les Maures d’Espagne, vivement pressés
par les chrétiens de Tolède, appelèrent à leur secours Youssouf,
fils de Taschefin, fondateur de la ville de Marok et de l’empire
des Almoravides.






[14] Gesta Caroli Magni ad Carcassonam et Narbonam, édition de
M. Ciampi, Florence, 1823, in-8o. Le roman de Philomène, d’abord
écrit en provençal, est d’une composition postérieure à celle
de la chronique de Turpin.






[15] Le Poème de Guillaume au-court-nez est en français, et se
compose de près de quatre-vingt mille vers. On le trouve manuscrit
à la Bibliothèque royale, fonds de Lavallière, no 23. Le poème
au reste se divise en plusieurs branches ou parties.






[16] Histoire de Hainaut, en latin, publiée pour la première
fois en entier avec une traduction française, par M. le marquis de
Fortia d’Urban, Paris, 1826 et années suiv. 15 vol. in-8o.






[17] Il est certain que, d’après le récit de Jacques de Guise,
les Vandales étaient venus en France à travers le Rhin, et
que cependant plusieurs faits rapportés par l’auteur appartiennent
aux Normands. A la vérité, il raconte deux fois l’invasion des
Vandales, une fois sous les règnes de Charles-Martel et de Pepin
(voy. t. VIII, p. 263 et suiv.); et une autre fois, sous les règnes de
Charles-le-Simple et de Louis d’Outremer (t. IX, p. 220 et suiv.).
La première fois, il sacrifie au goût des auteurs des romans de
chevalerie; la seconde fois il est guidé par l’ordre réel des événemens.
Du reste, sans vouloir garantir l’étymologie que Jacques de
Guise donne du mot vandale, nous ferons observer que le verbe allemand
wandeln signifie marcher.






[18] Le Roman de Garin le Loherain, publié pour la première
fois par M. Paulin Paris; Paris, 1833. Il a été publié une Analyse
critique et littéraire de ce poème, par M. Leroux de Lincy; Paris,
Techener, 1835, in-8o.






[19] Comparez le Roman de Garin, t. I, p. 49 et suiv., et la chronique
de Turpin, p. 26, 81 et 83.






[20] Ces observations s’appliquent à un passage d’une vieille compilation
française intitulée La Fleur des histoires, sur laquelle on
peut consulter le catalogue des manuscrits de la bibliothèque de
Berne, t. II, p. 189; ainsi qu’à un passage d’un poème français inédit,
intitulé Renard le contrefait, dont M. Robert, conservateur
de la bibliothèque Sainte-Geneviève, prépare la publication.






[21] Voyez la vie de saint Nicolas, publiée par M. Monmerqué
dans la collection de la Société des bibliophiles Français. Paris,
1834, p. 258.






[22] Annales ecclesiastici Francorum, t. IV, p. 728 et suiv.






[23] Acta sanctorum ordinis sancti Benedicti, sæc. III, part. II,
p. 534, et Annales benedictini, t. II, p. 90.






[24] Histoire générale du Languedoc, t. I, notes, p. 638 et suiv.






[25] Voyez ci-après, p. 31; voyez aussi, au sujet de la prise de
l’abbaye de Luxeuil par les Vandales, les Mémoires historiques
sur la ville de Poligny, par Chevalier; Lons-le-Saulnier, 1767,
t. I, p. 45 et 66.






[26] Description géographique et historique de l’Espagne, en arabe,
par Maccary. Voyez les manuscrits arabes de la Bibliothèque royale,
ancien fonds, no 704, fol. 61 verso. Cet ouvrage est une compilation
en plusieurs volumes, rédigée au commencement du dix-septième siècle,
mais où l’auteur met à contribution certains ouvrages qui ne nous sont
point parvenus. Conde n’a pas eu cette compilation à sa disposition.






[27] Nouveau Journal Asiatique, extrait des Prolégomènes d’Ibn-Khaldoun,
par M. Schultz, t. II, p. 117 et suiv.






[28] Procope, Histoire de la guerre des Vandales,
liv. II, ch. 10; et M. Dureau de Lamalle,
Recherches sur l’histoire de la partie de l’Afrique septentrionale,
connue sous le nom de régence d’Alger, par une commission de l’Académie
des Inscriptions et Belles-Lettres; Paris, 1835, t. I,
p. 114 et suiv.






[29] Voy. les témoignages mentionnés
par Ibn-Khaldoun, dans l’extrait déjà cité, p. 127,
132 et 141, bien qu’Ibn-Khaldoun lui-même ne partage
pas cette opinion. Voy. aussi l’article berber de l’Encyclopédie
Pittoresque, par M. d’Avezac.






[30] Ce lieu fut ainsi appelé parce que le détachement des Berbers avait
pour chef Tharif.






[31] Gibraltar est l’altération de Gibel-Tharec ou montagne de Tharec.
C’est par erreur que Conde n’a fait qu’un personnage de Tharif et de Tharec.
Voy. Novayry, man. arab. de la Biblioth. roy., anc. fonds, no 702, fol. 9.






[32] Histoire de la Conquête de l’Espagne par les Musulmans, par
Ibn-Alcouthya; manuscrits arabes de la Biblioth. roy., anc. fonds, no 706,
fol. 4. Ibn-Alcouthya écrivait dans la dernière moitié du dixième siècle
de notre ère. Son nom signifie fils de la Gothe, et il fut ainsi appelé
parce qu’il descendait des anciens maîtres de l’Espagne. On trouve dans
le même volume une chronique des premiers siècles de la domination des
Maures en Espagne, par un écrivain de la même époque qui cite quelquefois
pour garant le témoignage des anciens du pays.






[33] Maccary, no 704, fol. 73 recto.






[34] Il sera parlé, dans la dernière partie, des impôts établis par les
Sarrazins en France, et de leur système d’administration.






[35] Maccary, no 704, fol. 62 verso et 73 recto.






[36] Maccary, no 704, fol. 63 recto.—Ibn-Alcouthya, fol. 4 verso.






[37] Ils sont suivis en cela par Isidore, évêque de Beja, écrivain contemporain,
et par Roderic Ximenès, archevêque de Tolède. Le récit d’Isidore,
tel qu’on le lit dans les éditions ordinaires, étant déparé par un
grand nombre de fautes, nous le citerons d’après le fragment revu sur
plusieurs manuscrits, et inséré dans les cartas para illustrar la Historia
de la Espana arabe, p. XX et suiv. Quant à Roderic Ximenès, qui
écrivait dans le treizième siècle, principalement d’après les auteurs
arabes, sa relation se trouve à la suite de la chronique arabe d’Elmacin,
publiée en arabe et en latin, par Erpenius, Leyde, 1625, in-fo.






[38] Nous suivons ici l’opinion que le savant don Vaissette a émise
dans son Histoire générale du Languedoc, et qui a été adoptée par
les auteurs de l’Art de vérifier les Dates.






[39] Les efforts que les chrétiens firent de bonne heure dans les montagnes
du nord de l’Espagne, pour se soustraire au joug, sont mentionnés
par les auteurs arabes, comme ils le sont par les chrétiens. C’est
donc à tort que Conde n’a pas jugé convenable d’en parler, d’autant
plus que son silence a donné lieu à quelques personnes de croire que
ce récit était sans fondement.






[40] Voici en quels termes s’exprime Isidore de Beja, écrivain contemporain,
p. L: «Zama ulteriorem vel citeriorem Hiberiam proprio stylo ad
vectigalia inferenda describit. Prædia et manualia, vel quidquid illud est
quod olim prædabiliter indivisum redemptabat in Hispaniâ gens omnis
arabica, sorte sociis dividendo (partem reliquit militibus dividendam),
partent ex omni re mobili et immobili fisco associat.» Le passage correspondant
de Roderic Ximenès est ainsi conçu: «Zama proprio stylo
descripsit vectigalia Hispanorum; et quod prius indivisum ab Arabibus
habebatur, ipse partem reliquit militibus dividendam, partem fisco de
mobilibus et immobilibus assignavit, et Galliam narbonensem divisione
simili ordinavit.» Roderic Ximenès, Historia Arabum, p. 10. Voy. aussi
Conde, p. 70 et 75. Conde attribue au successeur d’Alsamah ce qui est
dit d’Alsamah lui-même. Nous avons déjà dit qu’il sera question dans la
suite des impôts établis par les Sarrazins en Espagne et en France.






[41] Ibn-Alcouthya, fol. 5 verso, et 59 verso.—Maccary, no 705
fol. 3 verso.






[42] Comparez la chronique de l’abbaye de Moissac, dans le recueil des
Historiens des Gaules, par dom Bouquet, t. II, pag. 654; Paul Diacre,
De Gestis Langobardorum, dans le recueil de Muratori, intitulé:
Rerum italicarum Scriptores, t. I, part. 1re, pag. 505.






[43] Comparez Conde, Historia, t. I, p. 71, Isidore de Beja, p. L;
Anastase le bibliothécaire, Vie du pape Grégoire II, dans le grand
recueil de Muratori, t. III, part. 1re, p. 155, et la chronique de Moissac,
recueil des Historiens de France, t. II, p. 654.






[44] Voy. l’Histoire de Nîmes, par Menard, t. I, p. 98 et suiv.






[45] Novayry, manuscrits arabes, no 702, fol. 10.






[46] Chronique de Moissac, recueil des Historiens des Gaules, t. II,
pag. 654.






[47] Voici les propres expressions d’Isidore de Beja, qui ne sont rien
moins que claires: «Ambiza cum gente Francorum pugnas meditando et
per directos satrapas insequendo, infeliciter certat. Furtivis vero obreptionibus
per lacertorum cuneos nonnullas civitates demutilando stimulat:
sicque vectigalia christianis duplicata exagitans, fascibus honorum
apud Hispanias valdè triumphat.» Cartas, pag. LII. Quelques auteurs
ont induit de ce passage qu’Ambiza avait doublé le taux des impôts que
payaient les chrétiens de France; cette explication nous paraît manquer
d’exactitude.






[48] Voy. les Essais historiques sur le Rouergue, par M. le baron
de Gaujal, Limoges, 1824, 2 vol. in-8o, t. I, p. 170. M. de Gaujal
nous apprend dans une note manuscrite qu’il existe sur le plateau du
Larzac, près de Sainte-Eulalie, les débris d’un troisième fort appelé
Castel-Sarrazin, où sans doute les Sarrazins prirent position.






[49] Le poème d’Ermoldus Nigellus, publié d’abord par Muratori, l’a
été plus tard par dom Bouquet, recueil des Historiens des Gaules,
t. VI; et par M. Pertz, Monumenta germanicæ historiæ, t. II, p. 466
et suiv. Le témoignage d’Ermoldus Nigellus, relatif à Dadon, et qui
commence au vers 207, est confirmé par un capitulaire de Louis-le-Débonnaire,
en faveur de l’abbaye de Conques, en date de l’année
819. Voy. le Gallia Christiana, t. I, p. 236. A la vérité ni le poète
ni le diplôme n’indiquent l’année où les Sarrazins envahirent le Rouergue;
mais d’une part on sait que Dadon mourut vers la fin du huitième
siècle; de l’autre le poète donne à Dadon l’épithète de Juvenis, ce qui
nous ramène vers l’an 730. Le monastère de Conques a subsisté jusqu’à
la révolution.






[50] Gallia Christiana, t. II, p. 468.






[51] L’église célèbre la fête du saint le 19 octobre. Pour sa vie, on peut
consulter Mabillon, Acta sanctorum ordinis sancti Benedicti, sec. III,
part. I, p. 476 et suiv. Le Monastier, autrement appelé Saint-Chaffre,
s’est conservé jusqu’à la révolution.






[52] Maccary, no 704, fol. 72 recto.






[53] Gallia Christiana, t. IV, p. 51.






[54] Ibid. t. IV, p. 860 et 1042.






[55] Voy. la chronique de Moissac, recueil des Historiens des Gaules,
t. II, p. 655. Il existe sur ce même sujet une charte de Charles-le-Chauve
de l’année 844. Voy. l’Histoire de Bourgogne, par dom Plancher,
t. I, preuves, p. VII, et le Gallia Christiana, t. IV, p. 450.






[56] Histoire de Bourgogne, à l’endroit cité.






[57] Spicilège de d’Achery, édit. in-fo, t. II, p. 411.






[58] On a cru jusqu’à ce jour que les Sarrazins avaient envoyé des détachemens
d’un côté sur les bords de la Loire, auprès de Nevers, et de l’autre
en Franche-Comté. D’après cette opinion, le monastère de Saint-Colomban,
à Nevers, aurait été détruit. A Besançon, le clergé et la plus grande
partie des moines auraient été mis à mort. Cette opinion n’a rien d’invraisemblable,
surtout par rapport à la Franche-Comté, où plusieurs
localités rappellent encore le nom Sarrazin. On a ajouté que l’abbaye de
Luxeuil au pied des Vosges, avait été renversée, et les religieux, dirigés
par saint Mellin, passés au fil de l’épée. Voy. le P. Lecointe, Annales
ecclesiastici Francorum, t. IV, p. 728 et suiv., et 795 et suiv. Voyez
aussi Mabillon, Annales Benedictini, t. II, p. 88, et Acta Sanctorum
ordinis Sancti Benedicti, t. III, part. 1re, p. 527 et suiv.



D’après cette même opinion, les Sarrazins n’auraient rencontré d’obstacle
sérieux que devant Sens. Cette ville avait alors pour évêque un
ancien comte de Tonnerre, Ebbes ou Ebbon, que ses vertus ont fait
ranger au nombre des saints. Voy. le recueil des Bollandistes, au 27
août. Aux approches des barbares, Ebbes s’occupa lui-même de préparer
les moyens de défense. En vain les Sarrazins eurent recours aux machines
employées à cette époque. L’évêque fit lancer du haut des murs des traits
enflammés qui mirent le feu aux machines; en même tems il fit une
sortie à la tête des habitans, et obligea les assaillans à prendre la fuite.



Mais aucun des témoignages sur lesquels se fonde cette opinion n’est
contemporain, et dans aucun le mot sarrazin ni aucun des mots qui
s’appliquaient alors aux disciples de Mahomet n’est prononcé. Il y est
simplement question des Wandes, Vandales ou Gandales; et comme
ces mots servirent plus tard à désigner les Hongrois qui, à l’exemple des
anciens Vandales, dans la première moitié du dixième siècle, vinrent en
France à travers l’Allemagne et dévastèrent successivement l’Alsace, la
Lorraine, la Franche-Comté, la Bourgogne, la Champagne et presque tout
le reste de la France, et que d’un autre côté pendant long-tems les auteurs
de romans de chevalerie, et à leur exemple les chroniqueurs, se mirent sur
le pied de placer sous les règnes de Charles-Martel, de Pepin et de Charlemagne,
les principaux événemens de notre histoire antérieurs et postérieurs
de plusieurs siècles, il nous paraît que les ravages commis par les Vandales
et attribués par les bénédictins et les savans les plus éminens aux Sarrazins,
doivent s’appliquer du moins en partie soit aux Hongrois, soit aux véritables
Vandales. Ce qui explique comment des savans aussi respectables
ont pu faire cette confusion, c’est que les écrits où les ravages d’un peuple
quelconque appelé Wande ou Vandale sont racontés avec le plus de
détail et de suite, tels que le Roman de Garin le Loherain, et l’Histoire
de Hainaut, par Jacques de Guyse, n’ont été publiés que dans ces dernières
années. Voy. ce que nous avons déjà dit à ce sujet dans l’introduction.






[59] قارله.






[60] Maccary, no 704, fol. 72 verso.






[61] Maccary, no 705, fol. 3 verso.






[62] Isidore de Beja, p. LVI, et Roderic Ximenès, p. 12.






[63] Conde, Historia, t. I, p. 83. Un auteur chrétien, le continuateur
de Frédegaire, rapporte qu’Eudes avait non seulement fait alliance avec
les Sarrazins, mais qu’il les appela en France. Ce récit, qui a été adopté
par plusieurs écrivains anciens et modernes, paraît sans fondement. En
effet, comme le remarque le P. Pagi, critique des Annales de Baronius,
an. 732, no 1, le continuateur de Frédegaire écrivait sous l’influence
de Childebrand, frère de Charles-Martel; et comme après la bataille
de Poitiers, de nouvelles discussions d’intérêt s’élevèrent entre Eudes
et Charles, il ne serait pas étonnant que les partisans eux-mêmes de
Charles eussent donné naissance à un bruit pareil.






[64] Isidore de Beja, p. LVI; et Roderic Ximenès, p. 12.






[65] L’Aliscamp existe encore aujourd’hui; mais il a été dépouillé de la
plupart de ses anciens monumens. Voy. la Statistique du département
des Bouches-du-Rhône, t. II, p. 438. Si on en croyait la chronique
attribuée à Turpin, le fait dont parle Roderic se serait passé sous Charlemagne,
et ce qui est dit des chrétiens enterrés dans l’Aliscamp se rapporterait
à une partie des guerriers français tués à Roncevaux. Voy. l’édition
de cette chronique, par M. Ciampi, p. 83. D’un autre côté il
existe un vieux poème français intitulé Poème de Guillaume au court
nez, qui, supposant les Sarrazins maîtres sous Charlemagne de tout le
midi de la France, fait livrer auprès d’Arles une grande bataille, où beaucoup
de chrétiens furent tués. La partie du poème où il est question de
cette bataille, porte le nom de Bataille d’Aleschans. Il y est dit que
les chrétiens étaient commandés par les enfans et petits-enfans d’Aimeri
de Narbonne. Guillaume, fils d’Aimeri, y courut plusieurs fois risque de
perdre la vie; son neveu, Vivien, resta parmi les morts. Ce récit, qui nous
a été indiqué par M. Paulin Paris, se trouve à la Bibliothèque du Roi,
manuscrits de la Vallière, no 23.






[66] Voy. Maccary, manuscrits arabes de la Biblioth. roy., no 704, fol. 73,
et le no 596, fol. 37. A l’égard du pont d’Arles, c’était peut-être le pont
dont il est parlé dans ces vers d’Ausone:





Præcipitis Rhodani sic intercisa fluentis,

Ut mediam facias navali ponte plateam.

Per quem Romani commercia suscipis orbis.

Voy. Ausone, Ordo nobilium urbium, VIII.






Il existe à Arles un grand nombre de traditions relatives à l’occupation
du pays par les Sarrazins. M. Anibert, avocat d’Arles, publia,
en 1779, une dissertation dans laquelle il prétendit que la montagne de
Cordes, située aux environs de la ville, avait été ainsi appelée, parce que
les Sarrazins, dont la capitale était Cordoue, s’y étaient établis, pour
inquiéter de là tout le voisinage. On a également disputé au sujet de
l’amphithéâtre d’Arles, et quelques personnes ont supposé que ce monument,
étant contre l’ordinaire surmonté de tours, dont deux subsistent
encore, ces tours avaient été élevées à l’époque où la ville, menacée
par les Sarrazins, avait besoin de nouveaux moyens de défense. Ces questions
n’étant pas encore éclaircies, et faute de témoignages contemporains,
ne devant probablement l’être jamais, nous nous bornons à les indiquer.






[67] Isidore de Beja s’exprime ainsi: «Tunc Abderraman multitudine
sui exercitus repletam prospiciens terram, montana Vaccæorum dissecans,
et fretosa ut plana percalcans, terras Francorum intus experditat.»
D’un autre côté on lit dans la chronique de l’Abbaye de Moissac:
«Abderaman cum exercitu magno per Pampelonam et montes Pyreneos
transiens, Burdigalem civitatem obsidet.»






[68] Gallia Christiana, t. I, p. 1149, 1192, 1244, 1247, 1261 et
1286. Bearn est une ancienne ville épiscopale dont le siége porta plus
tard le nom de Lescar.






[69] Gallia Christiana, t. II, p. 858.






[70] Gallia Christiana, t. II, p. 881, et recueil de dom Bouquet,
t. II, p. 454, 684, etc.






[71] Conde, Historia, t. I, p. 86.






[72] Conde, Historia, t. I, p. 87.






[73] Comparez Conde, Historia, t. I, p. 87, l’auteur des Cartas,
p. CLXI, Isidore de Beja, p. LVIII, et Roderic Ximenès, p. 13.






[74] Une ancienne tradition qui a cours à Tours place le théâtre de la
bataille dans les environs, au lieu nommé Saint-Martin-le-Bel (Sanctus
Martinus à Bello, et non, comme l’ont écrit quelques auteurs, Sanctus
Martinus à Betto). M. Chalmel, auteur d’une Nouvelle Histoire de
Tours, publiée en 1828, 4 vol. in-8o, et d’une dissertation relative à la
bataille, qui déjà avait paru dans ses Tablettes chronologiques, Tours,
1818, veut que la bataille se soit livrée à environ trois lieues de la ville, dans
une grande plaine appelée les Landes de Charlemagne, et qui, suivant
lui, devrait se nommer les Landes de Charles-Martel. M. Chalmel
cite à ce même sujet, dans son histoire de Tours, une relation arabe de
la bataille, écrite par un musulman qui y était présent, et cette relation,
ajoute-t-il, lui a été envoyée traduite en français par une main inconnue.
Comme cette relation ne se trouve ni dans les manuscrits arabes de la
Bibliothèque royale, ni dans les traductions espagnoles de Conde, tout
porte à croire qu’elle est supposée.






[75] Voici les expressions
d’Isidore de Beja: «Atque dum acriter dimicant
gentes septentrionales in ictu oculi ut paries immobiles permanentes,
sicut et zona rigoris glacialiter manent adstrictæ, Arabes gladio
enecant.»






[76] Paul Diacre, dans Muratori, rerum italicarum scriptores, t. I,
part. I, p. 505. Paul Diacre a peut-être confondu ensemble la bataille
de Poitiers et la bataille de Toulouse en 721.






[77] Recueil des Historiens des Gaules, par dom Bouquet, t. III,
p. 310.






[78] بلاط الشهدا Maccary, no 704, fol. 63 recto, et no 705, fol. 3
verso.






[79] Voy. les Bollandistes, 6 octobre, Vie de saint Pardou, abbé
de Waract.






[80] Gallia Christiana, t. II, p. 566.






[81] Maccary, no 704, fol. 72 recto. Maccary veut peut-être parler de ce qui
eût lieu cinq ans plus tard, lorsque Charles-Martel pénétra en Languedoc.






[82] On lit dans les Essais historiques sur le Bigorre, de M. d’Avezac,
t. I, p. 118, qu’un détachement de l’armée musulmane s’étant réfugié
dans le Bigorre, les chrétiens du pays, conduits par un prêtre de Tarbes,
saint Missolin, prirent les armes et taillèrent les Sarrazins en pièces. Le
fait en lui-même n’a rien d’invraisemblable; mais M. d’Avezac a reconnu
plus tard que saint Missolin est antérieur de plusieurs siècles aux invasions
sarrazines. Voy. Grégoire de Tours, édit. de Ruinart, de gloria
confessorum, p. 934 et 1402.






[82a] Voyez Conde, Historia, t.
I, p. 89.






[83] Comparez  l’auteur des Cartas, p. CLXV, et Gallia Christiana,
t. XII, p. 270.






[84] Voy. l’article Basques, de M. Walckenaer, dans l’Encyclopédie
des Gens du Monde, t. III, p. 117.






[85] Gallia Christiana, t. I, p. 537, 544, 600 et 620.






[86] Voici en quels termes s’exprime la chronique de l’Abbaye de
Moissac: «Jusseph... Rhodanum fluvium transiit; Arelate civitate
pace ingreditur, thesaurosque civitatis invadit, et per quatuor annos totam
Arelatensem provinciam depopulat.» Voy. le recueil des Historiens de
France, t. II, p. 655. On lit également dans la continuation de Frédegaire,
ibid., t. II, p. 456, ces mots: «Denuo rebellante gente validissima
Ismahelitarum, irrumpenteque Rhodanum fluvium, insidiantibus infidelibus
hominibus sub dolo et fraude mauronto, Avenionem urbem munitissimam
ac montuosam Saraceni ingrediuntur, illisque rebellantibus
ea regione vastata.» Le siége de Fretta ne nous est connu que par un roman
provençal écrit long-tems après l’événement. Voy. l’Histoire de
Provence, par Papon, t. I, p. 85. Mais une armée sarrazine a dû stationner
auprès de la ville actuelle de Saint-Remy; car on trouve des monnaies
arabes du tems dans le pays. Voy. la Description de quelques médailles
inédites de Massilia, par M. de Lagoy, Aix, 1834, in-4o, p. 23. A l’égard
du combat livré sur les bords de la Durance, on peut citer à l’appui l’inscription
latine qu’on lisait jadis dans une chapelle aux environs de
Bonpas, et qui était ainsi conçue: «Sepultura nobilium avenionensium,
qui occubuerunt in bello contra Saracenos.» Voy. Bouche, Histoire
de Provence, Aix, 1664, 2 vol. in-fol., t. I, p. 700.






[87] Maccary, no 704, fol. 72.






[88] Maccary, no 704, fol. 63 verso, no 705, fol. 4 verso, et Ibn-Alcouthya,
fol. 61.






[89] رباط.






[90] Gallia Christiana, t. I, p. 703 et 737.






[91] Paul Diacre, dans le grand recueil de Muratori, t. I, p. 508.






[92] L’épitaphe de Luitprand, à Pavie, était en vers latins et renfermait
ces mots:




.....Deinceps tremuere feroces

Usque Saraceni, quos dispulit impiger, ipso,

Cum premerent Gallos, Carolo poscente juvari.

Voy. Sigonius, de Regno Italiæ, ann. 743.









[93] Voici en quels termes le continuateur de Frédegaire rend compte
de la prise d’Avignon: «Carolus urbem aggreditur, muros circumdat
in modum Hierico cum strepitu hostium et sonitu tubarum, cùm machinis
et restium funibus super muros et ædium mænia irruunt, urbem
succendunt, hostes capiunt, interficientes trucidant.» Voy. le recueil
des Historiens des Gaules, t. II, p. 456.






[94] Isidore de Beja, p. LX.






[95] Comparez la continuation de Frédegaire, tom. II du recueil des
Historiens de France, p. 456, la chronique de Moissac, ibid., p. 656,
et Maccary, manuscrits arabes, no 704, fol. 72, recto.






[96] Comparez le chroniqueur de Moissac et le continuateur de Frédegaire.
L’histoire se tait au sujet de Carcassonne. Il est probable que
cette ville, alors bâtie au haut du rocher où se voit encore la cathédrale
et défendue par le cours de l’Aude, ne tarda pas à retomber au pouvoir
des chrétiens.






[97] Charvet, Histoire de la sainte église de Vienne, p. 147.






[98] Voy. la Lettre de saint Boniface, archevêque de Mayence, à
Ethelbaldus, roi de Mercie, en Angleterre, vers l’an 745, recueil de
Ferrarius, 1605, in-4o, p. 76. Voy. aussi différens passages des capitulaires
de Charlemagne, édition de Baluze, t. I, p. 413, 526, 1056 et
1227.






[99] Gallia Christiana, t. XII, p. 270.






[100] Continuation de Frédegaire, recueil des Historiens des Gaules,
t. II, p. 457.






[101] Les détails qu’on lit dans la vie de saint Porcaire, et qui sont relatifs
aux dévastations commises par les Sarrazins dans l’intérieur de la
Provence, nous paraissent devoir se rapporter à l’occupation du pays
par les barbares, postérieurement à l’an 889. Voy. le recueil des Bollandistes,
12 août, p. 737. Il en est de même des autres récits du même
genre. Il sera question plus tard de ces mêmes récits.






[102] Voy. nos Extraits d’auteurs arabes relatifs aux guerres des
Croisades, Paris, 1829, p. 370 et 476.






[103] Pour tous les détails qu’on vient de lire, voyez le traité arabe destiné
à exciter les musulmans à faire la guerre aux peuples d’une autre
religion que la leur, et intitulé: les Routes de l’empressement vers
les rendez-vous des Amans, et le Guide de la Passion vers le séjour
de la Paix. Cet ouvrage a été imprimé au Caire, l’an 1242 de l’hégire
(1826 de J.-C.). Voy. la notice que nous en avons donnée, dans le
Nouveau Journal Asiatique, t. VIII, p. 337, et t. IX, p. 189.






[104] Notices et extraits des manuscrits de la Bibliothèque du Roi,
t. II, p. 157.






[105] Ibn-Alcouthya, fol. 52 verso.






[106] Novayry, manuscrits arabes de la Bibliothèque royale, ancien fonds,
no 702, fol. 10 verso.






[107] Un auteur corse du quinzième siècle a prétendu que les Sarrazins
étaient entrés dans l’île de Corse dès le tems de Mahomet, et qu’ils occupèrent
l’île sans interruption jusqu’à Charlemagne. Ce récit est controuvé.






[108] Portus Agathonis.






[109] La fête de saint Porcaire et de ses compagnons est célébrée au
12 août. Voy. le recueil des Bollandistes. Voy. aussi la Vie de saint
Honorat, en vers provençaux, par le troubadour Raimond Féraud.






[110] Novayry, no 702, fol. 11 verso.






[111] De tout tems les nomades se sont refusés à toute espèce d’impôts;
il fallut toute l’adresse de Mahomet pour y soumettre les Arabes bédouins,
et ceux-ci s’en affranchirent dans la suite. Comparez Gagnier,
Vie de Mahomet, t. III, p. 119; les Annales d’Aboulfeda, tom. I,
p. 214, et Burckhardt, Voyages en Arabie, traduction française,
t. II, p. 26 et 296.






[112] Ibn-Alcouthya, fol. 7 verso.






[113] Voy. les annales d’Aboulfeda, en arabe et en latin, Copenhague,
1789, t. I, p. 468 et suiv.






[114] Voy. l’Histoire du Languedoc, par dom Vaissette, et l’Histoire
de Nîmes, par Menard. Il sera question de ces mêmes faits plus tard.






[115] Chronique de Moissac dans le recueil des Historiens de France,
t. V, p. 68.






[116] Comparez la chronique de Moissac, dans le recueil de dom Bouquet,
et Ibn-Alcouthya, fol. 75.






[117] Abd-alrahman avait pour père un prince ommiade, appelé Moavia,
et d’après l’usage des arabes on l’appelait quelquefois fils de Moavia,
Ebn-Moavia, d’où nos vieux chroniqueurs ont fait par corruption
Benemaugius.






[118] C’est à tort qu’Assemani, trompé par des écrivains arabes modernes,
a soutenu le contraire. Voy. le recueil intitulé Italicæ Historiæ
scriptores, Rome, 1752, t. III, p. 135 et suiv.






[119] De longs détails à ce sujet existent, il est vrai, dans le roman de
Philomène, publié à Florence, par M. Ciampi, en 1823, sous le titre de
Gesta Caroli Magni ad Carcassonam et Narbonam. L’auteur prétend
écrire par ordre de Charlemagne; mais cet ouvrage, rédigé originairement
en provençal, et où l’auteur place sous Charlemagne des événemens
qui avaient eu lieu sous son père Pepin et sous Charles-Martel, a été
composé au plutôt dans le douzième siècle et ne mérite aucune foi.






[120] Recueil de dom Bouquet, t. V, p. 69 et 335.






[121] Voy. dom Bouquet, t. V, p. 6. Si on en croyait certains auteurs, il
serait resté quelques partis de Sarrazins dans le Dauphiné, le comté de Nice
et dans la chaîne des Alpes; et ces partis se seraient maintenus en silence
pendant les règnes de Pepin et de Charlemagne. Il est fait mention dans
divers ouvrages relatifs au Dauphiné de l’occupation de Grenoble et des
pays voisins par les Sarrazins. D’un autre côté, un historien de l’abbaye
de Lerins (Vincent Barral, part. Ire, p. 132) suppose les Sarrazins établis
à Nice, et les fait chasser du pays par Charlemagne, aidé par son
prétendu neveu, appelé Siagrius. Voy. le Gallia Christiana, t. III,
p. 1275. C’est ce qui a fait croire à quelques auteurs que les Sarrazins
n’ont jamais été entièrement chassés du Dauphiné, depuis Charles-Martel
jusqu’au commencement du dixième siècle, époque où de nouveaux
barbares, maîtres des côtes de Provence, s’avancèrent jusqu’en Piémont
et en Suisse. Cette opinion, mise d’abord en avant par certains auteurs
de romans de chevalerie, qui voulaient accumuler sous le règne de
Charlemagne les principaux événemens de notre histoire, a été accueillie
par les anciennes familles dont la fortune remonte à la part glorieuse
que leurs ancêtres prirent aux guerres faites aux barbares, et qui étaient
flattées de pouvoir faire remonter aussi loin la date de leur origine. Voy.
l’Histoire généalogique des pairs de France, par M. de Courcelles, aux
articles d’Agoult, Clermont-Tonnerre, etc. Mais cette opinion ne repose
sur aucun témoignage contemporain, et l’on ne peut pas croire que si
elle avait eu quelque fondement, des princes tels que Charlemagne et
ses enfans eussent négligé de purger le cœur de leurs états de la présence
des infidèles, eux qui allaient les attaquer dans leur propre pays.






[122] Voy. la dissertation de Deguignes, Mémoire de l’Académie des
Inscriptions, t. XXXVII, p. 466. Voy. aussi M. Pardessus, Lois maritimes,
t. Ier; Introduction, p. 62.






[123] Voy. la Vie de saint Guillebaud, dans le Recueil des Bollandistes,
au 7 juillet.






[124] Annales de Metz, dans le Recueil de dom Bouquet, t. V, p. 335.






[125] البة والقلاع Ce sont les pays qui dans de vieilles chartes latines
sont rendus par Alava et Castella Vetula. Voy. l’Art de vérifier les
dates, édit. in-4o, t. II, p. 349.






[126] جبل البرطات






[127] Edrisi, de qui nous empruntons ces détails, a confondu quelques-unes
de ces routes ensemble. Par exemple il confond la première avec une
cinquième route qui mène de Jaca dans le Béarn. A la troisième route
appartient le passage de Roncevaux qui traverse le pays de Cize, et
qu’Edrisi nomme en conséquence port de Schazerou; ce lieu, dans la
Chronique de Turpin, p. 60, et dans l’Histoire du Hainaut, par Jacques
de Guyse, t. IX, p. 24, reçoit le nom de portus Ciserei, et dans
Roger de Hoveden, ann. 1177, celui de portus Sizaræ. C’est de ce
passage qu’est venu le nom de Saint-Jean-Pied-de-Port.






[128] Continuation de Frédegaire, dans le Recueil des Historiens de
France, t. V, p. 8 et ailleurs.






[129] Gallia Christiana, t. VI, p. 15.






[130] On voit que nos rois commençaient à être jaloux de faire figurer
les émirs sarrazins dans les grandes réunions publiques. C’est sans doute
de là que dans les romans de chevalerie, à propos des tournois, il est si
souvent parlé de chevaliers sarrazins qui venaient des extrémités de la
terre pour  disputer aux guerriers chrétiens le prix de l’adresse et de la
bravoure.






[131] Voy. le Recueil de dom Bouquet, t. V, p. 19, 40, 142, 203, 319,
et 328, ainsi que Ibn-Alcouthya,  fol. 95, verso. Les auteurs arabes ne
s’accordent pas sur le nom de l’émir. Les  uns l’appellent Soleyman Ebn-Jaktan
Alarabi; les autres, Motraf Ebn-Alarabi.






[132] Voy. le recueil de dom Bouquet, t. V, p. 14, 20, 26, 142, 203 et
343. Les auteurs chrétiens rapportent que Charlemagne entra de force dans
Saragosse, et que l’émir, en punition de sa résistance, fut conduit enchaîné
en France. Suivant quelques auteurs arabes, Charlemagne échoua
dans ses efforts pour prendre la ville; mais peu de tems après le gouverneur
ayant été assassiné, son fils se réfugia en France.






[133] Le souvenir de cet événement est encore si présent dans le pays,
que les jours de fête le peuple joue une pièce dite pièce de Roncevaux.
Voy. Histoire littéraire  de la France, t. XVIII, p. 720.






[134] Les Arabes le nomment encore pays de Narbonne, soit parce
que jusqu’à l’entrée des Français dans Barcelonne, les possessions françaises
dépendirent de Narbonne, soit parce qu’il en avait déjà été de
même à l’époque où la Septimanie se trouvait au pouvoir des Sarrazins.






[135] Recueil de dom Bouquet, t. V, p. 776; t. VI, p. 486.






[136] Telle est la maison des Villeneuve, du Languedoc. Voy. l’Histoire
généalogique de la maison de Villeneuve. Paris. 1830, in-4o.






[137] Recueil de dom Bouquet, t. V, p. 74.






[138] Maccary, man. arab. anc. fonds, no 704, fol. 84 verso.






[139] Conde, Historia, t. I, p. 199.






[140] Ce mot est arabe. Les Arabes se servent encore du mot gazat.






[141] Nous empruntons ce discours à un formulaire de lois et d’actes de
tout genre, en arabe, lequel a été imprimé au Caire, p. 78. Voy. le
Nouveau Journal asiatique, t. VIII, p. 338. Il n’est pas certain que ce
soit le même discours qui fut prononcé en cette occasion; mais le fond
n’a pas pu différer beaucoup.






[142] Chronique de Moissac, dans le recueil de dom Bouquet, t. V,
p. 74.






[143] Recueil des Historiens de France, t. V, p. 74 et 360. Novayry,
man. arab., no 645, fol. 95 verso.






[144] Voy. l’extrait d’une Histoire des Arabes d’Espagne, à la suite des
fragmens de la Géographie d’Aboulfeda, publiés par Rinck; Leipsick,
1791, in-8o.






[145] Comparez Roderic Ximenès, p. 18, et Maccary, manuscrits arabes,
no 704, fol. 86, et no 705, fol. 51.






[146] Par exemple Edrisi place la Ville de Gironne, Gerunda, située en
Catalogne, dans  la Gascogne, aux environs d’Auch. D’ailleurs Novayry,
qui raconte  cette expédition avec quelques détails, ne dit pas positivement
que Narbonne fût tombée au pouvoir des musulmans. Voy. les manuscrits
arabes de la Biblioth. roy., ancien fonds, no 645, fol. 95 verso.






[147] Mabillon, Annales Benedictini, t. II, p. 369.






[148] Les récits qui forment le fonds de ce poème sont fort anciens,
puisque déjà, au onzième siècle, ils avaient cours parmi le peuple. Voy.
la chronique d’Orderic Vital, recueil des Historiens de la Normandie,
par Duchesne, p. 598. Voy. aussi le roman de la Violette, publié par
M. Francisque Michel, p. 72.






[149] Millin, Voyage dans les départemens du midi de la France,
t. IV, p. 2.






[150] Recueil de dom Bouquet, t. V, p. 22 et 50.






[151] Recueil des Historiens des Gaules, t. VI, p. 90 et 91.






[152] Voy. Maccary, no 705, fol. 87. Ici Conde, trompé par le récit
confus de quelques auteurs arabes, suppose que les Sarrazins entrèrent
de nouveau dans Narbonne.






[153] C’est de là que nos vieux chroniqueurs ont fait le mot barbare
abulafer.






[154] Recueil de dom Bouquet, t. V, p. 213.






[155] Recueil des Historiens des Gaules, t. VI, p. 13 et suiv. Voy. le
même recueil, t. V, p. 80 et 81.






[156] Eginard, recueil de dom Bouquet, t. V, p. 95; voy. aussi p. 56.






[157] Voy. le recueil de dom Bouquet, t. V, p. 53, 95 etc. Les auteurs
arabes ne parlent pas des relations de Charlemagne avec le khalife Aaron-Alraschid;
mais il en est fait mention dans la plupart des écrits des
auteurs français de l’époque. Le récit de ces auteurs s’accorde avec ce
que le continuateur de Frédegaire avait dit des relations de Pepin-le-Bref
avec le khalife Almansor, et ce qui est dit plus bas de la députation envoyée
par Almamoun, fils d’Aaron-Alraschid, à Louis-le Débonnaire.
Ajoutez à ces témoignages celui du pape Léon III qui, après la mort
d’Aaron-Alraschid, en 813, mande à Charlemagne que si les pirates des
côtes d’Afrique commençaient à ne plus respecter les côtes de l’empire français,
non plus que celles de l’empire grec, c’est que ces barbares n’étaient
plus retenus par le grand nom du khalife. Voy. Pagi, Critique des
annales de Baronius, an. 813, no 20 et suiv. Néanmoins le savant
M. Pouqueville, dans le t. X, p. 529, des nouveaux Mémoires de l’Académie
des Inscriptions, traite ces relations de fausses, et conteste le
récit d’Éginard tout entier. Il est probable que M. Pouqueville aura confondu
Éginard avec le moine de Saint-Gall qui a aussi écrit sur Charlemagne,
et dont le récit a plus d’une fois donné lieu à des critiques fondées.
Voy. la préface que dom Bouquet a placée en tête du cinquième
volume du recueil des Historiens de France.






[158] Voy. le recueil de dom Bouquet, t. V, p. 58 et suiv.






[159] مولد Ce mot se rapproche de l’espagnol mulato et du français
mulâtre.






[160] Voy. Ibn-Alcouthya, fol. 28 et 36 verso.






[161] Nous racontons ce fait d’après Ibn-Alcouthya, fol. 19, et Novayry,
no 645, fol. 98. Voy. aussi Roderic, p. 20. Conde rapporte le fait un peu
autrement.






[162] En 799, les chrétiens des îles Baléares, ayant remporté quelques
succès sur les Sarrazins et enlevé plusieurs drapeaux, firent hommage
des drapeaux au prince français. Voy. le recueil de dom Bouquet, t. V,
p. 51.






[163] Recueil de dom Bouquet, t. V, p. 25 et 56.






[164] Recueil des Historiens de France, t. V, p. 56.






[165] Voy. le recueil de dom Bouquet, t. V, p. 60 et 61; voyez aussi
p. 355. Si on en croit les écrivains du pays, les Sarrazins s’établirent
sur la côte orientale de l’île, au milieu des débris de l’antique ville
d’Aléria, et les Français, malgré le concours des habitans, eurent beaucoup
de peine à les chasser. Jacobi, Histoire de la Corse, Paris, 1835,
t. I, p. 110 et suiv.






[166] Dom Bouquet, t. V, p. 62.






[167] Pagi, critique des annales de Baronius, ann. 813, no 20 et suiv.






[168] Voy. M. Depping, Histoire des expéditions maritimes des Normands,
Paris, 1826, 2 vol. in-8o; et M. Auguste Leprevost, Notes
pour servir à l’Histoire de la Normandie, Caen, 1834, in-8o.






[169] Recueil de dom Bouquet, t. V, p. 96; t. VI, p. 93.






[170] Ibid., t. V, p. 60 et 82.






[171] Sourate VIII, vers. 39.






[172] Voy. Mouradgea d’Ohsson, Tableau de l’empire ottoman, t. V,
p. 66; Reland, Dissertationes miscellaneæ, t. III, p. 50, et nos Extraits
des historiens arabes relatifs aux guerres des Croisades, Paris,
1829, p. 164 et 542. (Bibliothèque des Croisades, de M. Michaud, t. IV.)






[173] Conde, Historia, t. I, p. 294, et recueil des Historiens de
France, t. V, p. 82 et 258.






[174] Notice de l’église de Saint-Aventin, par M. le comte de Castellane,
dans les Mémoires de la Société archéologique du midi de la
France, établie à Toulouse, t. I.






[175] Comparez Conde, Historia, t. I, p. 253; M. Et. Quatremère,
Mémoires historiques sur l’Égypte, t. II, p. 197, et Lebeau, Histoire
du Bas-Empire, liv. LXVIII, §. 43.






[176] Recueil de dom Bouquet, t. VI, p. 98 et suiv.






[177] Recueil de dom Bouquet, t. VI, p. 180, et Conde, t. I, p. 255.






[178] ابو العاصى






[179] Recueil de dom Bouquet, t. V, p. 80 et 81.






[180] Recueil de dom Bouquet, t. VI, p. 48, etc.






[181] Ibid., p. 106 et 185.






[182] Novayry, manuscrits arabes, no 645, fol. 101 verso.






[183] Cette lettre, publiée d’abord par Lecointe, a été reproduite par dom
Bouquet, dans le recueil des Historiens de France, t. VI, p. 379.
Mais comme ces deux illustres savans ignoraient les rapports qui avaient
existé entre l’empereur et les habitans de Merida, ils avaient changé le
mot Emeritanos en Cæsaraugustanos.






[184] Recueil de dom Bouquet, t. VI, p. 107, 149 et 187.






[185] Recueil de dom Bouquet, t. VI, p. 108 et 188.






[186] Recueil de dom Bouquet, t. VI, p. 109.






[187] Ibid., t. VI, p. 308.






[188] Ni dans l’histoire de D. Morice, ni dans celle de M. Daru.






[189] Recueil de dom Bouquet, t. VI, p. 344.






[190] Vita Ludovici pii, et annales de saint Bertin, dans le recueil des
Historiens de France, t. VI, p. 112 et 193. Le khalife est simplement
désigné par son titre de emir-elmoumenyn.






[191] Voy. le recueil de dom Bouquet, t. VI, p. 199.






[192] Une inscription relative à sainte Eusébie existe encore à Marseille;
mais elle ne porte pas de date. Voy. Millin, Voyage dans les
départemens du midi de la France, t. III, p. 179. Mabillon, Annales
Benedictini, t. II, p. 90, a placé le martyre de sainte Eusébie, en 732.






[193] Recueil de dom Bouquet, t. VII, p. 61.






[194] Maccary, man. arab., no 704, fol. 87 verso.






[195] Recueil de dom Bouquet, t. VII, p. 63, etc.






[196] Voy. le recueil des Bollandistes, Vie de saint Bernulphe, au 24
mars. Il existe sur les descentes des Sarrazins, dans le comté de Nice,
beaucoup de détails dans l’ouvrage manuscrit de Giofredo, intitulé Storia
delle Alpi maritime, et qui est conservé à Turin, dans les archives
de cour. M. le chevalier César de Saluces, membre de l’académie de
Turin, a bien voulu faire faire pour nous un extrait de ce manuscrit. On
peut encore consulter l’Histoire de Nice, de M. Louis Durante, Turin,
1823, 3 vol. in-8o. Ces deux ouvrages au reste, pour ce qui concerne les
Sarrazins, renferment beaucoup d’inexactitudes.






[197] Recueil de dom Bouquet, t. VII, p. 66.






[198] Recueil de dom Bouquet, t. VII, p. 41, 65 et 581.






[199] Recueil de dom Bouquet, t. VII, p. 42, 64 et 66, note.






[200] Voy. Mouradgea d’Ohsson, Tableau de l’empire ottoman, t. II,
p. 313, t. V, p. 167.






[201] Ibid., t. VI, p. 111 et suiv.






[202] L’église célèbre la fête de saint Parfait le 18 avril.






[203] Voy. les Vies des Saints, aux 3, 5, 7 et 13 juin, 27 juillet,
16 septembre, 21 ou 22 octobre, 24 novembre, etc.






[204] Recueil de dom Bouquet, t. VII, p. 64, 74 et 354.






[205] Maccary, man. arab., no 704, fol. 88.






[206] Recueil des Historiens de France, t. VII, p. 75.






[207] Dom Vaissette, Histoire générale du Languedoc, t. I, preuves,
p. 108.






[208] Voy. Casiri, Bibliothèque de l’Escurial, t. II, p. 200.






[209] Recueil de dom Bouquet, t. VII, p. 83, 88 et 92.






[210] Recueil des Historiens de France, t. VII, p. 107.






[211] Voy. surtout Liutprand, dans Muratori, rerum italicarum scriptores,
t. II, p. 425; la chronique de l’abbaye de Novalèse, ibid., t. II,
part. II, p. 730; et le recueil de dom Bouquet, t. IX, p. 48.  La plupart
des écrivains italiens modernes ont placé le lieu où s’établirent les Sarrazins,
dans le comté de Nice, auprès de Ville-Franche, à l’endroit où fut
bâti plus tard le château de Saint-Hospice. Voy. à ce sujet une longue discussion
dans le grand recueil de Muratori, t. X, p. CIII, CV et suiv. Mais
d’une part la suite des événemens, de l’autre l’état des lieux, nous paraissent
lever toute incertitude à cet égard. Voy. au reste les observations
de Bouche, Histoire de Provence, t. I, p. 170 et 772.






[212] Aujourd’hui il n’existe plus de frênes dans la contrée; mais M. Germond,
actuellement notaire à Saint-Tropès, et qui a fait une étude particulière
des localités, pense qu’anciennement il y avait un bois de frênes
au fond du golfe sur les bords de la mer; que là se trouvait un village
romain appelé Fraxinetum, et que les Sarrazins, après avoir ruiné ce village,
ayant choisi sur les hauteurs un lieu pour en faire leur château-fort,
lui donnèrent le nom de Fraxinet. A l’égard de la place qu’occupait
ce château-fort, M. Germond croit que le lieu où d’après l’opinion commune
nous l’avons mis n’était qu’une espèce d’avant-poste d’où l’on
avait vue sur les plaines de la Basse-Provence; en effet le plateau n’a
qu’environ trois cents pas de tour et il pouvait contenir à peine une
centaine d’hommes; que le véritable château-fort était à une demi-lieue
plus près de la mer, sur la montagne appelée aujourd’hui Notre Dame
de Miremar, où l’on aperçoit encore des vestiges de larges fossés.



Bouche fait remarquer qu’il a dû exister plusieurs lieux appelés
Frassinet ou Frainet, disant que sans doute les Sarrazins, à mesure
qu’ils élevèrent quelque nouveau château-fort, soit en Dauphiné, soit
en Savoie, soit en Piémont, lui donnaient le nom de leur principal boulevart.
Cette opinion de Bouche nous semble fort juste; en effet, il existe
encore dans les contrées que nous venons de citer plusieurs endroits ainsi
dénommés.






[213] Voy. Liutprand à l’endroit indiqué. On lit dans l’Alcoran, sour.
VIII, vers. 66: «Si vous êtes vingt hommes décidés à vaincre, vous
vaincrez deux cents infidèles, et si vous êtes cent, vous en vaincrez mille.»






[214] Une étiquette trouvée en 1279, dans le tombeau de sainte Magdeleine,
à Vézelay, en Bourgogne, portait que le corps de la sainte avait
été transféré en ce lieu de la ville d’Aix, en Provence, par la crainte des
Sarrazins, sous le règne d’Odoin. Voy. à ce sujet l’Histoire de Hainaut,
par Jacques de Guyse, t. VIII, p. 203 et suiv., et Bouche, Histoire de
Provence, t. I, p. 703. Les auteurs de l’Art de vérifier les Dates
avaient placé cette translation sous Eudes, duc d’Aquitaine, vers l’an 730;
mais l’abbaye de Vézelay ne fut fondée que vers l’an 867. Voy. le Gallia
Christiana, t. IV, p. 466. Ainsi sur l’étiquette il ne peut être question
que de Eudes, comte de Paris, lequel, vers l’an 897, prit le titre de
roi de France.






[215] Il existe au sujet de ce siége un poème latin contemporain, par
Abbon, publié en latin et en français avec des notes, par M. Taranne,
Paris, 1834, in-8o. Mais tel était l’isolement où se trouvaient les diverses
parties de la France, que dans  tout le poème les Sarrazins ne sont pas
nommés une seule fois.






[216] Voy. la chronique de l’abbaye de Novalèse, dans Muratori, Rerum
italicarum scriptores, t. II, part. II, p. 730. Le chroniqueur, p. 743,
cite entre autres chapelles de l’église de l’abbaye qui furent alors détruites,
celle de saint Heldrad, ancien abbé du monastère et qui vivait au commencement
du neuvième siècle. L’église célèbre la fête de saint Heldrad
le 13 mars. Les auteurs du recueil des Bollandistes ont cru que ce saint
était né aux environs de Nice; mais la ville de Lambesc, aux environs
d’Aix, en Provence, réclame l’avantage de lui avoir donné le jour.






[217] Ou plutôt de Peuple de Martyrs, Plebs Martyrum. Voy. le recueil
des chartes de l’abbaye d’Oulx, publié par Rivantella, sous le titre
de Ulciensis ecclesiæ chartarium, Turin, 1753, in-fo, p. X et suiv.,
et p. 151.






[218] Pingonius, Augusta Taurinorum, p. 25 et suiv.






[219] Catel, Mémoires de l’Histoire du Languedoc, p. 775.






[220] Liutprand, dans le recueil de Muratori, t. II, part. I, p. 440.






[221] Dom Vaissette, Histoire du Languedoc, t. II, p. 45, et Preuves,
p. 52.






[222] Comparez Conde, Historia, t. I, p. 374; et Pagi, critique des
Annales de Baronius, an. 920, no 6.






[223] Comparez la Gallia Christiana, t. I, p. 696; Bouche, Histoire
de Provence, t. I, p. 736; et Jacques de Guyse, Histoire de Hainaut,
t. VIII, p. 201.






[224] Vie de saint Mayeul, dans le recueil des Bollandistes, 11 mai,
p. 670 et 679.






[225] Gallia Christiana, t. III, p. 1067.






[226] Histoire, topographie, etc., des Hautes-Alpes, par M. de Ladoucette,
2e édit., Paris, 1834, p. 262.






[227] Recueil des Historiens de France, t. VIII, p. 177, 180, 182,
189, 192, 194, etc.






[228] Voy. le Spicilége de d’Achery, édition in-fol., t. III, p. 369.






[229] Recueil de dom Bouquet, t. IX, p. 689.






[230] Muratori, rerum italicarum scriptores, t. II, part. II, p. 733.






[231] Voy. Liutprand, dans Muratori, rerum italicarum scriptores,
t. II, p. 440 et 452.






[232] Au sujet de l’invasion des Hongrois, voyez le recueil des Historiens
de France, t. IX, p. 6, 23, 34, 44, etc. Il nous paraît que c’est la
même invasion qui est racontée fort au long dans le Roman de Garin
le Loherain, sous le nom de Wandes et de Vandales, t. I.






[233] Gallia Christiana, t. XII, p. 793. D’après quelques auteurs,
l’abbaye aurait été déjà détruite une fois par les Sarrazins, en 900. Voy.
ibid., p. 792. On lit encore dans l’église de Saint-Pierre, village situé
entre Martigny et Sion, à la descente du Mont-Saint-Bernard, cette inscription
latine qui paraît avoir été érigée vers l’an 1010, par Hugues,
évêque de Genève, lorsque ce prélat fit bâtir l’église:





Ismaelita cohors Rhodani cum sparsa per agros,

Igne, fame et ferro sæviret tempore longo,

Vertit in hanc vallem pæninam mersio falcem;

Hugo præsul Genevæ Christi post ductus amore,

Struxerat hoc templum, etc.






Voy. Schiner, Description du département du Simplon, Sion, 1812,
p. 134.






[234] Recueil de dom Bouquet, t. VIII, p. 194.






[235] Sprecher, Chronicon Rhetiæ, Bâle, 1617, p. 68, 197 et suiv.






[236] L’évêque Waldo, se plaignait, en 940, des continuelles déprédations
des Sarrazins. Les traces de ces dévastations existaient encore,
en 952, lorsque Othon, revenant d’Italie, passa par la Rhétie. Il existe
un diplome daté de l’année 956, par lequel Othon donne à l’évêque certains
biens comme dédommagement. Voy. le recueil allemand publié à
Coire, sous le titre de Collecteur, année 1811, p. 235. Ce même diplome
fut confirmé en 965 et 972. Voy. Herrgott, Genealogiæ diplomaticæ
Augustæ gentis Habsburgicæ, t. II, part. I, p. 84.






[237] Voy. Muller, Histoire des Suisses, t. II, p. 117, traduction française.






[238] Le roi de Navarre, dont les troupes figurèrent dans la bataille, se
nommait Garcie; mais les auteurs arabes ne font mention que de sa mère,
qui, apparemment, était régente du royaume et qu’ils nomment Thoutheh.
Voy. Maccary, no 704, fol. 90 verso. En effet, il est parlé dans un
chroniqueur allemand, sous la date 939, d’une grande victoire remportée
par la reine Toïa sur les Sarrazins. Voy. M. Pertz, Monumenta historiæ
germanicæ, t. I, p. 78.






[239] Maccary, no 704, fol. 88 et suiv.






[239a] On lit dans une charte de l’abbaye de Saint-Victor, à
Marseille, à l’année 1005, ces paroles: Cum omnipotens
Deus vellet populum christianum flagellare per sævitiam
paganorum, gens barbara in regno provinciæ irruens, circumquaque
diffusa vehementer invaluit, ac munitissima
quæque loca obtinens et inhabitans, cuncta vastavit, ecclesias
et monasteria plurima destruxit, et loca quæ prius desiderabilia
videbantur in solitudinem redacta sunt, et quæ
dudum habitatio fuerat hominum, habitatio postmodum
cœpit esse ferarum. Voy. dom Martenne, Amplissima collectio,
t. I, p. 369. D’un autre côté, voici quel était, en 975,
l’état de l’église de Fréjus, d’après une charte rédigée au
moment où le pays fut enfin délivré de la présence des
barbares: Civitas Forojuliensis acerbitate Saracenorum destructa
atque in solitudinem redacta, habitatores quoque
ejus interfecti, seu timore longius fuerunt effugati; non superest
aliquis qui sciat vel prædia, vel possessiones quæ
ecclesiæ succedere debeant; non sunt cartarum paginæ, desunt
regalia præcepta. Privilegia quoque, seu alia testimonia,
aut vetustate consumpta aut igne perierunt, nihil
aliud nisi tantum solo episcopatus nomine permanente.
Gallia Christiana, t. I. Instrumenta, p. 82.






[240] Voy. Liutprand, dans Muratori, rerum italicarum scriptores,
t. II, p. 462.






[241] Voy. le récit de Liutprand, ibid., p. 464. On trouve sur les divers
incidens de ce siége des détails très-circonstanciés dans l’ouvrage de Delbène,
intitulé De regno Burgundiæ transjuranæ et arelatis, Lyon,
1602, in-4o, p. 58 et suiv.; et ces détails ont été rapportés par plusieurs
écrivains; mais Delbène ne cite aucune autorité; et ces détails, ainsi
qu’une bonne partie de son livre, paraissent être de son invention. Nous
reviendrons sur l’ouvrage de Delbène.






[242] Voici les vers de Liutprand, p. 463:




Mons transire Jovis, mirum

Haud suetos perdere sanctos,

Et servare malos, vocitant

Heu! quos nomine Mauros.

Sanguine qui gaudent hominum

Juvat et vivere rapto.

Quid loquar? ecce dei cupio

Tete fulmine aduri,

Conscissusque chaos cunctis

Fias tempore cuncto.





Ce témoignage, comme on voit, ne pouvait pas être plus positif. Cependant
Muratori, qui a publié dans son grand recueil le récit de Liutprand,
l’avait apparemment perdu tout-à-fait de vue, lorsqu’il rédigea
ses annales d’Italie; car, arrivé à l’année 942, et obligé de parler de l’accord
fait par Hugues avec les Sarrazins du Fraxinet, il dit qu’on ignore
où les Sarrazins furent cantonnés. En général, ce que Muratori dit dans
ses annales sur les invasions des Sarrazins en Italie et en France, est
défectueux.






[243] Recueil de dom Bouquet, t. IX, p. 6.






[244] Comparez le recueil de dom Bouquet, t. VIII, p. 207, et la chronique
de Liutprand, dans le grand recueil de Muratori, t. II, p. 464.






[245] Durante, Histoire de Nice, t. I, p. 150.






[246] Nous ignorons l’année précise où les Sarrazins entrèrent dans Grenoble;
mais ce ne doit pas être long-tems après l’an 945; car un monument
incontestable nous apprend que déjà, en 954, il y avait long-tems
que cette occupation avait lieu. Voici ce qui se lisait naguère parmi les débris
du prieuré de Saint-Donat, autrement appelé Jovinzieux, sur la façade
d’un clocher bâti par l’évêque de Grenoble, Izarn, et qui porte la
date LMIIII, c’est-à-dire 954:





Per Mauros habitanda diù Granopolis ista

Lipsana sanctorum præsul ab orbe tollit.






Nous citons cette inscription d’après une dissertation publiée sur les
lieux, par M. Jean-Claude Martin, sous le titre de Histoire chronologique
de Jovinzieux, de nos jours Saint-Donat, Valence, 1812,
in-8o. Nous supposons qu’il y a quelques fautes dans la copie de l’inscription
et dans l’interprétation que M. Martin en a donnée. Dans tous les cas
l’incertitude est levée par ce passage d’une hymne qu’on chantait autrefois
au prieuré, et que cite M. Martin lui-même:





Quum a Mauris habitanda diù Grannopolis esset,

Lipsana sanctorum præsul habere cavet.









[247] C’est probablement Rotbaldus II, comte de Forcalquier, lequel
vivait vers l’an 945. Voy. Bouche, Histoire de Provence, t. II, p. 30.






[248] Muratori, rerum italicarum scriptores, t. II, part. II, p. 736.






[249] Voy. le recueil de dom Bouquet, t. IX, p. 6; et le recueil de
M. Pertz, t. II, p. 110.






[250] Nous apprenons par une lettre de Mgr. Billiet, actuellement évêque
de Saint-Jean de Maurienne, et qui a fait une étude spéciale de
l’histoire du pays, qu’on y trouve encore plusieurs dénominations qui rappellent
le séjour des Sarrazins, par exemple, aux environs de Modane, le
vallon sarrazin et le village de Freney. On a vu que Bouche avait déjà
fait une observation semblable.






[251] Voy. le recueil des Historiens de France, t. II, p. 11, etc.






[252] Le poète, par un singulier anachronisme, suppose que cet événement
s’est passé sous Pepin-le-Bref. Voy. notre introduction.






[253] Voy. le Roman de Garin, t. I, p. 73 et suiv. Voy. aussi l’Histoire
de Hainaut, par Jacques de Guyse, t. VIII, p. 270. Si on en croyait
Delbène, De regno Burgundiæ, p. 124, les Sarrazins seraient restés
beaucoup plus long-tems en Savoie. Ils seraient demeurés maîtres du
château de Cules, sur les bords du Rhône, en face de Seyssel, et auraient
été chassés du pays seulement en 970, par un guerrier saxon qu’il appelle
Geraudus, et qu’il regarde comme la souche de la maison actuelle de Savoie;
mais la véracité de Delbène est suspecte; et d’après l’observation
de Guichenon, Histoire de Savoie, t. I, p. 183, le château de Cules
n’a été construit que beaucoup plus tard.






[254] Chronique de l’abbaye du Saint-Gall, dans le recueil de M. Pertz,
t. II, p. 137. Le chroniqueur donne quelquefois aux Hongrois le nom
d’Agareni,  mot qui est appliqué par les écrivains du tems aux Sarrazins,
et cette circonstance a jeté quelque confusion dans son récit; mais ici
il nomme expressément les Sarrazins.






[255] Witikind, dans le recueil de Meibom, scriptores rerum germanicarum,
Helmstædt, 1688, t. I, p. 658.






[256] Maccary, man. arab. de la Biblioth. roy. anc. fonds, no 704, fol. 91,
et no 1377, fol. 151 et suiv. Pour ce que ces relations avaient quelquefois
de scientifique, voyez ci-devant, introduction, et la traduction française
de la relation arabe d’Abd-allathif, par M. Sylvestre de Sacy, p. 496.






[257] Voy. précédemment, p. 143. On lit dans le code des Ottomans ces
paroles: «Quiconque profère des blasphèmes contre Dieu, contre ses
attributs, contre son saint prophète, contre le livre céleste, sera mis à
mort sans rémission ni délai.» Voy. Mouradgea d’Ohsson, édition in-8o,
t. VI, p. 244.






[258] Voy. Mouradgea d’Ohsson, Tableau de l’empire ottoman, t. IV,
p. 212 et suiv.; t. V, p. 47.






[259] Ce chrétien se nommait Recemundus; d’un autre côté Remundus
est le nom d’un évêque espagnol avec qui l’historien Liutprand était en rapport
d’amitié, et à qui il a adressé son histoire. Les Bollandistes en ont
induit avec vraisemblance que ces noms indiquent un seul et même personnage.






[260] Sous Charlemagne la livre était de douze onces, et la livre d’argent
pesait environ 77 fr. 88 c. de notre monnaie actuelle, ce qui, vu
la rareté de l’argent à cette époque et à raison d’une valeur répétée neuf
fois, faisait 712 fr., valeur commerciale actuelle. Voy. l’Essai sur les
divisions territoriales de la Gaule, par M. Guérard, Paris, 1832,
p. 172 et 181.






[261] Conde, Historia, t. I, p. 433.






[262] Muratori, Rerum italicarum script., t. II, p. 425 et 462.






[263] Cette relation se trouve dans les Acta sanctorum ordinis sancti
Benedicti, par Mabillon, sæc. V, p. 404 et suiv.






[264] Voy. le recueil des Bollandistes, au 15 juin, Vie de saint Bernard
de Menthone, p. 1076.






[265] Ibid., p. 1077. Voy. aussi l’Histoire de la destruction du paganisme
en occident, par M. A. Beugnot, Paris, 1835, 2 vol. in-8o, t. II,
p. 344 et suiv. Faute de connaître l’occupation du grand Saint-Bernard
par les Sarrazins, on avait jusqu’ici tout rapporté aux divinités du paganisme.






[266] Conde, t. I, p. 482.






[267] Conde, t. I, p. 464.






[268] Alberic des Trois-Fontaines, dans le recueil de Leibnitz, intitulé
Scriptores rerum germanicarum, accessiones, Leipsicht, 1698, in-4o,
t. II, p. 3 et 4.






[269] Ce qui concerne l’occupation de Grenoble et de la vallée du Graisivaudan
par les Sarrazins, était resté jusqu’ici enveloppé de doutes et
de ténèbres. On a vu ci-devant, p. 181, un témoignage irrécusable de l’occupation
elle-même. D’un autre côté, il existe dans le cartulaire de l’église
de Saint-Hugues, à Grenoble, une charte de la fin du onzième
siècle, qui commence ainsi:



«Notum sit omnibus fidelibus filiis Gratianopolitanæ ecclesiæ, quod
post destructionem paganorum, Isarnus episcopus ædificavit ecclesiam
gratianopolitanam; et ideò quia paucos invenit habitatores in prædicto
episcopatu, collegit nobiles, mediocres et pauperes ex longinquis terris,
de quibus hominibus consolata esset gratianopolitana terra; deditque
prædictus episcopus illis hominibus castra ad habitandum, et terras ad
laborandum; in quorum castra sive in terras episcopus jam dictus retinuit
dominationem et servitia, sicut utriusque partibus placuit. Habuit autem
prædictus episcopus et successor ejus Humbertus prædictum episcopatum
sicut proprius episcopus debet habere propriam terram et propria castra,
per alodium, sicut terram quam abstraxerat à gente paganâ. Nam generatio
comitum istorum, qui modo regnant per episcopatum gratianopolitanum,
nullus inventus fuit in diebus suis, scilicet in diebus Isarni
episcopi, qui comes vocaretur, sed totum episcopatum sine calumniâ
prædictorum comitum prædictus episcopus in pace per alodium possidebat,
excepto hoc quod ipse dederat ex suâ spontaneâ voluntate. Post
istum vero episcopum successit ei Humbertus episcopus in gratianopolitanam
ecclesiam, et habuit prædicta omnia in pace, etc.»



Voy. Chorier, Estat politique de la province du Dauphiné, t. II,
p. 69. On trouve dans le même ouvrage, t. II, p. 77, une deuxième
charte, tirée du même cartulaire, et où il est parlé des terres qui furent
concédées par Isarn à Rodolphe, chef de la maison des Aynard, en récompense
de sa bravoure. Quant au cartulaire de Saint-Hugues, d’où ces
deux chartes ont été tirées, voy. le Bulletin de la Société de l’Histoire
de France, t. II, p. 294 et suiv.



Dans un débat qui eut lieu en 1094, entre saint Hugues, évêque de
Grenoble, et Guy, archevêque de Vienne, au sujet de la possession du
prieuré de Saint-Donat et d’un autre canton, il fut reconnu de part et
d’autre que, sous Isarn, les païens, c’est-à-dire les Sarrazins, avaient occupé
Grenoble, et que pendant tout ce tems le prélat avait résidé à
Saint-Donat. Seulement Guy prétendait que c’était de l’archevêque de
Vienne d’alors qu’Isarn avait reçu ce prieuré comme lieu d’asile, tandis
que saint Hugues faisait voir que la donation du prieuré remontait à l’an
879, époque où Boson, roi de Provence, le donna à l’église de Grenoble.



Ce qui, pour les modernes, avait embrouillé la question, c’est, d’une
part, que tous les documens écrits relatifs à l’occupation de Grenoble par
les Sarrazins, désignent ces barbares par le mot vague de païens, et que,
de l’autre, l’inscription de Saint-Donat était restée inconnue jusqu’à ces
derniers tems. De là beaucoup de personnes, d’ailleurs instruites, pensaient
que les Sarrazins n’avaient pas cessé d’occuper une partie plus ou
moins considérable du diocèse de Grenoble, depuis Charles-Martel jusqu’à
l’époque dont nous parlons. Voy. la Statistique du département
de la Drôme, par M. de Lacroix, 2e édit., Valence, 1835, in-4o, p. 72
et 78. D’autres personnes au contraire étaient persuadées que les Sarrazins
n’avaient jamais mis les pieds dans le pays. Voy. l’Histoire de Grenoble,
par M. Pilot, Grenoble, 1829, un vol. in-8o. Dom Brial qui, dans
le t. XIV du recueil des Historiens de France, p. 757 et suiv., a rapporté
les pièces du débat entre saint Hugues et Guy, archevêque de
Vienne, ne s’est pas douté que, sous le nom de païens, il s’agissait des
disciples de Mahomet; et le recueil tout entier ne renferme pas un seul
mot sur l’occupation du diocèse de Grenoble par les mahométans.






[270] Witikind, dans le recueil de Meibom, Scriptores rerum germanicarum,
t. I, p. 661.






[271] Pons Ursarii. Voy. le recueil de dom Bouquet, t. IX, p. 126 et
127. Le passage d’Orcières existe encore aujourd’hui. Personne jusqu’ici
ne s’était fait une idée exacte de l’itinéraire de saint Mayeul; ce n’est que
depuis la construction de la carte de Cassini, qu’on a pu étudier en détail
la géographie de la France. En général, les cartes qui accompagnent
les ouvrages des Bénédictins, d’ailleurs si estimables, sont défectueuses.






[272] Valeur intrinsèque, ou environ sept cent mille francs, valeur commerciale.
Voy. ci-devant, p. 192 et le recueil de dom Bouquet, t. VIII,
p. 239 et 240. On peut aussi consulter le recueil des Bollandistes, au
11 mai.






[273] Voy. le 2e livre des rois, ch. XXII, vers. 5.






[274] On peut consulter sur l’opinion que les musulmans ont d’Ismaël,
de Jésus-Christ et de Mahomet, nos Monumens arabes, persans et
turcs, t. I et II.






[275] Beuvon a été rangé au nombre des saints. Voy. sa vie dans le recueil
des Bollandistes, au 22 mai. Le lieu où naquit le saint et où eurent
lieu ses exploits, était resté jusqu’ici inconnu, et on l’avait confondu
avec le Fraxinet. On n’avait pas fait attention qu’aux environs de Sisteron,
est encore un lieu appelé Fraissinie. Les détails de localité qu’on
vient de lire nous ont été fournis par M. de Laplane, ancien sous-préfet.
M. de Laplane est de Sisteron même, et il a fait une étude particulière
de notre histoire, au moyen-âge. Voy. d’ailleurs Bouche, t. I, p. 240.






[276] Bouche, Histoire de Provence, t. II, p. 44.






[277] Recueil de dom Bouquet, t. VIII, p. 240.






[278] La Provence elle-même faisait partie du royaume de Bourgogne;
celui qui régnait en ce moment était Conrad, dit le Pacifique, dont il a
déjà été parlé.






[279] Bouche, Histoire de Provence, t. II, p. 42.






[280] Voy. le recueil des Historiens de France, t. IX, p. 127. Il est
probable que plus d’un Sarrazin, profitant de la voie de la mer, s’étaient
réfugiés en Espagne, en Sicile et sur les côtes d’Afrique. Si on en croyait
d’Herbelot, Bibliothèque orientale, au mot moezz, et Cardonne, Histoire
des Maures d’Afrique, t. II, p. 82, les Sarrazins auraient été
également maîtres, à cette époque, de l’île de Sardaigne, et, en 970, le
khalife Moezz, dont les armées venaient de conquérir l’Égypte, aurait
passé une année dans l’île avant de se rendre dans ses nouveaux états.
Le fait de l’occupation de la Sardaigne par les Sarrazins a été admis
par M. Mimaut, Histoire de Sardaigne, t. I, p. 93; mais ce fait est
sans fondement, et l’historien arabe, Novayry, sur le témoignage duquel
d’Herbelot et Cardonne s’étaient fondés, dit seulement que Moezz, avant
de partir pour l’Égypte, passa un an dans le château de plaisance appelé
Sardanya, qui était situé en Afrique, aux environs de Cayroan. Voyez
le recueil des Notices et extraits des manuscrits, t. XII, p. 483. Delbène,
De regno Burgundiæ, p. 146, suppose également que les Sarrazins
étaient maîtres de la Sardaigne et même de la Corse. Il y fait apparaître
un chef appelé Musectus ou Muget, contre lequel, suivant lui,
le comte de Provence dirigea une expédition, de concert avec les Génois
et les Pisans. Delbène veut parler d’un chef sarrazin d’Espagne, qui, en
effet, envahit la Sardaigne, et contre lequel eurent à se défendre les
Pisans; mais ce chef, que les Arabes appellent Modjahed, ne parut sur
la scène que plus de trente ans après. Il en sera question plus tard.






[281] Bouche, Histoire de Provence, t. II, p. 42, a rapporté une charte
datée de l’an 980, par laquelle Guillaume accorde à Gibelin de Grimaldi
le golfe de Grimaud. Papon, Histoire de Provence, t. II, p. 171, a
contesté l’authenticité de cette charte; mais ses raisonnemens contre le fait
en lui-même ne nous ont point paru concluans.






[282] Voy. Millin, Voyage dans les départemens du midi de la
France, t. III, p. 54.






[283] Voy. le Gallia Christiana, t. I, p. 425, et instrum. p. 82.






[284] Il nous reste à ce sujet un passage curieux d’une charte datée de
l’année 993, qui a été publiée par dom Martenne, Amplissima Collectio,
t. I, p. 349. Ce passage est relatif à une querelle qui s’était élevée entre
Guillaume, vicomte de Marseille, et un seigneur appelé Pons de Fos:
«Cum gens pagana fuisset è finibus suis, videlicet de Fraxineto, expulsa,
et terra Tolonensis cœpisset vestiri et a cultoribus coli, unusquisque secundum
propriam virtutem rapiebat terram, transgrediens terminos ad
suam possessionem. Quapropter illi qui potentiores videbantur esse, altercatione
facta, impingebant se ad invicem, rapientes terram ad posse, videlicet
Willelmus vicecomes, et Pontius de Fossis. Qui Pontius pergens
ad comitem, dixit ei: Domne comes, ecce terra soluta est a vinculo
paganæ gentis; tradita est in manu tua donatione regis: ideo rogamus
ut pergas illuc et mittas terminos inter oppida et castra et terram
sanctuariam; nam tuæ potestatis est terminare et unicuique distribuere
quantum tibi placitum fuerit. Quod ille, ut audivit, concessit; et
continuo ascendens in suis equis perrexit. Cumque fuisset infrà fines cathedræ
villæ, cœpit inquirere nomina montium, et concava vallium et
aquarum et fontium.»






[285] En effet, après avoir conduit les Sarrazins jusqu’à l’extrémité des
Alpes, les chroniques contemporaines, à la vérité très-défectueuses, les
font revenir peu à peu vers les côtes d’où ils étaient partis. S’il était resté
quelques bandes sarrazines dans les Alpes, on doit croire qu’elles avaient
mis bas les armes et embrassé le christianisme, ou qu’elles avaient été
réduites à l’état de serfs. Néanmoins Delbène, de regno Burgundiæ,
p. 169 et 187, suppose les Sarrazins encore établis dans les Alpes, après
l’an 980 et même après l’an 1000, et il fait remporter sur eux les succès
les plus merveilleux à un personnage d’origine saxonne, qu’il appelle Geroldus,
Guillaume-Géraud ou Béraud, et dont nous avons déjà parlé; mais
Delbène aurait dû citer à l’appui quelque témoignage authentique; d’ailleurs
Guillaume-Géraud eût été alors trop jeune pour combattre les
barbares. On ne peut se fier au témoignage de Delbène.






[286] Maccary, man. arab., no 704, fol. 98 et suiv.






[287] Maccary, manuscrits arabes, no 704, fol. 101, et no 705, fol. 51.






[288] Recueil de dom Bouquet, t. X, p. 21.






[289] Almansor, tout le tems qu’il avait exercé l’autorité, avait su allier
la gloire des armes, le goût des lettres et des arts, et l’amour de l’industrie
et de l’agriculture. Jamais l’Espagne musulmane n’avait été plus
prospère que sous sa domination. C’était l’époque où les idées chevaleresques
commençaient à se développer, et avec elles un sentiment exalté
de l’honneur, le respect pour le sexe faible et le courage malheureux,
et d’autres idées qui devaient faire un singulier contraste avec les mœurs
de la masse du peuple. Il nous paraît néanmoins que M. Viardot, dans
ses Scènes de mœurs arabes, en Espagne, au dixième siècle, est
allé trop loin en plaçant chez les Maures, dès le tems d’Almansor, la chevalerie
avec ses institutions, telles qu’elles se développèrent plus tard
chez les chrétiens. M. Viardot aurait dû donner la preuve des faits qu’il
a avancés, et dont il n’est point parlé dans les chroniques contemporaines.






[290] Recueil des Historiens de France, t. X, p. 148.






[291] On a vu qu’à partir de l’an 950, l’excès du mal avait amené une
amélioration. Il est certain que le besoin de la défense mutuelle et le sentiment
de la dignité humaine avaient rendu quelque énergie aux esprits.
C’est alors que commencent à se répandre dans toute la France et les
contrées voisines, les associations des citoyens entre eux et les franchises
municipales. Alors aussi paraissent sur la scène les républiques d’Italie,
et celles de Marseille et d’Arles.






[292] Recueil de dom Bouquet, t. X, p. 153.






[293] Mabillon, Annales Benedictini, t. IV, p. 489 et 493.






[294] Comparez Conde, Historia, t. I, p. 590, 591 et 595, et le recueil
de dom Bouquet, t. X, p. 52 et 156. Ce qui concerne ce personnage est
rapporté inexactement par M. Mimaut, Histoire de Sardaigne, t. I,
p. 93 et suiv. On a d’ailleurs de la peine à en concilier certains détails,
avec ce qui est raconté par les écrivains italiens. Voy. la Storia di Sardegna,
par M. Manno, Turin, 1826, t. II, p. 168 et suiv.






[295] Sur Maguelone, voy. le recueil des Historiens des Gaules, t. XI,
p. 454, et les Monumens de quelques anciens diocèses de Bas-Languedoc,
expliqués dans leur histoire et leur architecture, par MM. Renouvier
et Thomassy; Montpellier, 1836, in-fol. Sur le Martigues, voyez
la Statistique du département des Bouches-du-Rhône, t. II, p. 475.
M. Toulousan, un des auteurs de ce bel ouvrage, a trouvé dans les archives
du Martigues la mention du séjour des Sarrazins dans le pays; il en est
aussi parlé, ajoute M. Toulousan, dans les archives de Fos et de Berre.
A l’égard de Hyères, voy. la Promenade pittoresque et statistique
dans le département du Var, par M. Alphonse Denys, Toulon, 1834,
in-folio. Cet ouvrage, accompagné de lithographies et qui n’est pas encore
achevé, est destiné à faire, pour le département du Var, ce que les
belles publications de MM. le baron Taylor, de Cailleux et Charles Nodier,
ont fait pour la Normandie, l’Auvergne, etc.






[296] Man. arab. de la Biblioth. roy., no 704, fol. 58 recto.






[297] Voy. le Traité de la guerre à faire aux infidèles, volume
arabe imprimé au Caire, p. 232. Conde, citant ce même passage, fait
dire de plus à Moussa, sans doute d’après quelque autre auteur arabe,
que les Francs une fois en déroute étaient faibles et timides.






[298] Man. arab. de la Biblioth. roy., anc. fonds, no 596, fol. 37; et
Maccary, no 704, fol. 73, recto.






[299] Maccary, no 704, fol. 45 recto.






[300] Voy. la Notice publiée par M. le marquis de Fortia d’Urban, à la
suite du mémoire de M. Oelsner sur les effets de la religion de Mohammed,
Paris, 1810.






[301] Comparez Pococke, Specimen historiæ Arabum, p. 33 et suiv.,
et Casiri, Bibliothèque de l’Escurial, t. II, p. 18 et 19. On pourrait
donner une autre explication du mot sarrazin. Nous avons dit que c’est
vers les commencemens de notre ère que ce nom fut d’abord mis en
usage. D’un autre côté, Ptolémée, dans sa Géographie, cite un peuple
appelé Machurèbe, comme occupant la province actuelle d’Alger. Voyez
le Voyage de Shaw, p. 84, et les extraits placés à la fin de l’ouvrage,
p. 23; voy. aussi Pline le naturaliste, liv. V, no 2. S’il était vrai qu’à la
même époque, ainsi que l’assurent certains auteurs, plusieurs tribus arabes
se fussent retirées dans l’Afrique occidentale, ne pourrait-on pas voir
dans le mot machurèbe l’équivalent du mot arabe actuel magharibé (au
singulier maghraby) signifiant occidentaux, et étant encore employé
dans ce sens par les Arabes de tous les pays? et le mot scharakyoun
ou orientaux n’aurait-il pas servi à désigner les Arabes demeurés fidèles
à leur première patrie? mais alors pourquoi cette distinction entre les
Sarrazins et les Homérites?
Notre savant confrère, M. Letronne,
nous a fait observer que d’après le témoignage de Strabon,
de Diodore de Sicile, etc., la partie de l’Égypte située entre
le Nil et la mer Rouge était dès avant notre ère, comme elle
l’est encore de nos jours, habitée par des tribus arabes, et
qu’elle portait le nom d’Arabie. Il serait donc également
possible que la dénomination d’orientaux eût servi à distinguer
les nomades restés dans la presqu’île, de ceux qui
avaient traversé la mer Rouge. Encore aujourd’hui que l’Égypte
est occupée par les Arabes, la contrée située à l’orient
du Delta est nommée scharkyé ou orientale, et la partie
comprise dans le Delta, gharbyé ou occidentale. C’est ainsi
que les Goths, dès avant leur départ des pays qu’ils occupaient
au nord de l’Europe, s’étaient divisés en Ostrogoths
ou Goths de l’est, et Visigoths ou Goths de l’ouest; mais
la difficulté qui résulte du passage de Nonnosus existe toujours.






[302] Voy. le Glossaire de la basse latinité de Ducange, au mot saraceni.






[303] Mémoire géographique sur la partie orientale de la Barbarie,
par M. le comte Castiglioni. Milan, 1826, p. 84.






[304] Nouveaux Mémoires de l’Académie des inscriptions, t. XII.
Mémoire de M. Saint-Martin, p. 190 et suiv.






[305] Il y avait encore, parmi les envahisseurs, des renégats et des aventuriers
de toutes les provinces de l’empire grec. Ces derniers sont appelés par
les écrivains arabes Roumy, par altération du mot romain, titre que se donnaient
les indignes héritiers des conquêtes des Scipion et des Paul-Emile.






[306] Vie d’Agricola, ch. 28.






[307] Comparez deux lettres d’Alcuin, dans le recueil de dom Bouquet,
t. V, p. 609 et 610, la géographie d’Ibn-Haucal, man. arab. de
la Biblioth. roy., p. 57, et Maccary, man. arab., no 704, fol. 46 verso.
Voy. aussi M. d’Ohsson, Peuples du Caucase, Paris, 1828, p. 86;
et M. Pardessus, Lois maritimes, t. I, introduction, p. LXXIX et LXXX.






[308] Au sujet des descentes des Sarrazins sur les côtes de la mer Adriatique,
voy. Constantin Porphyrogenète, De administratione imperii,
dans Banduri, Imperium orientale, t. I, p. 88 et suiv., et p. 131.






[309] Comparez Liutprand, dans le recueil de Muratori, Rerum italicarum
scriptores, t. II, part. I, p. 470, et Ibn-Haucal, man. arab., p. 57.
Voy. aussi Deguignes, Mémoires de l’Académie des inscriptions,
t. XXXVII, p. 485.






[310] Voy. Maccary, no 704, fol. 94 verso. Les autres présens consistaient
dans vingt quintaux de martre zibeline, cinq quintaux d’étain et des armes.






[311] Charmoy, Mémoire sur la relation de Massoudi, dans le t. II,
des Mém. de l’Académie de Saint-Pétersbourg, 1835, p. 370 et suiv.






[312] Ibn Haucal, man. arab. de la Bibliothèque royale, p. 57 et 62.
Charmoy, Mémoire déjà cité.






[313] Anastase le bibliothécaire, dans le grand recueil de Muratori, t. III,
part. I, p. 164.






[314] Voy. le recueil de dom Bouquet, t. V, p. 557. Ce commerce avait
encore lieu, quoique secrètement, au treizième siècle. Voy. l’Histoire
des Croisades de M. Michaud, 4e édit., t. III, p. 610 et 613.






[315] Page 170.






[316] Saint Théodard vivait vers l’an 880; mais sa vie a été écrite beaucoup
plus tard. Voy. le recueil des Bollandistes, au 1er mai.






[317] Il fut plus tard commué en une somme d’argent, que les juifs
payaient chaque année à diverses églises de Toulouse.






[318] L’auteur arabe, Ibn-Alcouthya, au fol. 13 verso, fait mention d’un
corps de troupes berbères, qui parlaient le berber.






[319] Ci-devant, p. 28.






[320] Mionnet, Description de médailles antiques, t. VI, p. 597.






[321] Voy. les Nouveaux Mémoires de l’Académie des Inscriptions,
t. XII, p. 181 et suiv., mémoire de M. Saint-Martin.






[322] Comparez l’extrait d’Ibn-Khaldoun, publié dans le Nouveau
Journal Asiatique, t. II, p. 131, et la Relation de Léon l’Africain.






[323] Corippus, Joannidos seu de bellis Libycis, édition de Mazzucchelli,
Milan, 1820, in-4o. Consultez l’index aux mots gurzil, mastiman,
ammon, apollin, etc.; voy. aussi pour les pratiques païennes qui se maintinrent
en Afrique, après la conquête musulmane, le recueil des Notices
et extraits des manuscrits, t. XII, p. 639.






[324] Voy. l’Histoire d’Afrique, par Cartas, traduite de l’arabe en portugais,
par le P. Santo Antonio Moura, sous le titre de Historia dos
soberanos mohametanos que reinarao na Mauritania, Lisbonne, 1828,
p. 19.






[325] Edition de M. Ciampi, p. 10.






[326] Edition de M. Ciampi, p. 78.






[327] Legrand d’Aussy avait donné un extrait de cette pièce dans le
t. Ier de ses Fabliaux, p. 339 et suiv. La pièce entière a été publiée par
M. Monmerqué, dans le recueil des publications de la Société des bibliophiles
français, volume de 1834.






[328] Dissertation sur le roman de Roncevaux, par M. Monin, p. 46
et 104.






[329] Roman de la Violette, publié par M. Francisque Michel, p. 73
et 332.






[330] Ce trait de Mahmoud n’est pas le seul de ce genre. Voy. nos Extraits
des historiens arabes relatifs aux croisades, p. 236 (t. IV de la
Bibliothèque des croisades).






[331] Voy. l’édition de Roland l’Amoureux, de Boyardo, et de Roland-le-Furieux,
de l’Arioste, par Antonio Panizzi, avec un volume d’introduction,
intitulé Essay on the romantic narrative poetry of the Italians,
Londres, 1830, in-8o, p. 126.






[332] Alcoran, sourate IX, vers. 41.






[333] Alcoran, sourate IX, vers. 34.






[334] Alcoran, sourate II, vers. 149.






[335] Cette alternative, à s’en tenir à l’esprit de l’Alcoran, aurait dû
n’être accordée qu’aux chrétiens, aux juifs et aux guèbres, c’est-à-dire
aux peuples qui admettent une religion révélée, et que les musulmans
appellent en conséquence peuples du livre. Pour les idolâtres, ils n’auraient
dû recevoir d’autre alternative que l’islamisme ou la mort; mais
cette doctrine n’a été mise à exécution dans toute sa rigueur que dans la
presqu’île de l’Arabie. On a vu qu’une partie des Berbers était restée idolâtre.
La même politique a été suivie dans l’Inde à l’égard des Gentils.






[336] La chronique de Turpin et les romans de chevalerie, à propos des
guerres des chrétiens et des Sarrazins, font souvent mention de défis faits
de chevalier à chevalier, et d’invitations à embrasser la religion l’un
de l’autre. Il est probable qu’en général ces défis n’eurent lieu qu’après
l’établissement de la chevalerie en Europe, et qu’ils étaient une suite de
l’opinion qui ne permettait plus d’attaquer un ennemi sans défense.






[337] Maccary, man. arab., no 704, fol. 56 recto.






[338] Maccary, no 704, fol. 94 verso.






[339] Maccary, no 704, fol. 60.






[340] Alcoran, sourate VIII, vers. 42.






[341] Reland, Dissertationes miscellaneæ, t. III, p. 49; Mouradgea
d’Ohsson, Tableau de l’empire ottoman, t. V, p. 80; et Conde, Historia,
t. I, p. 461.






[342] اسير






[343] مملوك. C’est le mot qu’on prononce ordinairement mamelouk,
et qui a servi à désigner les esclaves-rois de l’Égypte, au moyen-âge.






[344] رق






[345] مولى






[346] Quelquefois l’esclave était seulement habilité, c’est-à-dire rendu
apte à posséder. Alors il pouvait se livrer à la profession qu’il voulait; ce
qu’il gagnait était sa propriété, à la charge pourtant de payer tous les ans
une certaine somme d’argent à son maître, supposé que celui-ci y eût
mis cette condition.






[347] Conde, Historia, t. I, p. 569.






[348] Mabillon, Annales Benedictini, t. IV, p. 489 et 493. On montre
encore le tombeau d’Isarn, à Marseille. Voy. Millin, Voyage dans les
départemens du midi de la France, t. III, p. 181 et suiv.






[349] Voy. le recueil des Bollandistes, 6 octobre, p. 327, et ci-devant,
p. 217.






[350] Maccary, no 705, fol. 35.






[351] Comparez Roderic Ximenès, p. 18, et Novayry, man. arab. de la
Bibliothèque royale, no 645, fol. 95 et 96.






[352] Voy. ci-devant, p. 152.






[353] On trouvera plusieurs témoignages irrécusables à ce sujet dans le t. IV
du recueil des Anciennes Lois maritimes de M. Pardessus, ch. XXVII.
Ce volume s’imprime en ce moment.






[354] Pour ce dernier point, voy. le recueil de M. Pardessus déjà cité.






[355] Gallia Christiana, t. VI, instrum. col. 39.






[356] Bouche, Histoire de Provence, t. II, p. 257.






[357] Fauris de Saint-Vincens, Mémoires sur la Provence, Aix, Ponties,
1817, p. 63.






[358] Martenne, Amplissima collectio, t. VII, p. 132, et Thesaurus
anecdotorum, t. IV, p. 657.






[359] Thesaurus anecdotorum, t. IV, p. 1246.






[360] Ibid., t. IV, p. 290.






[361] Ibid., t. IV, p. 1246 et 1250.






[362] Thesaurus anecdotorum, t. II, p. 360.






[363] Ibid., t. IV, p. 904.






[364] Amplissima collectio, t. VII, p. 132; Thesaurus anecdotorum,
t. IV, p. 657 et 736.






[365] Seulement le comte était privé de toute juridiction militaire. Ce
qui eut lieu alors en Languedoc, et dans les pays chrétiens subjugués par
les musulmans, n’était que la répétition de ce qui avait été mis en pratique
lors de la chute de l’empire romain. Quand les Goths, les Vandales
et les Francs envahirent les provinces romaines, les peuples conquis conservèrent
leurs comtes et leurs viguiers; et quand les Goths et les Vandales
furent soumis par d’autres barbares, ils réclamèrent les mêmes priviléges.
Voy. M. de Sismondi, Histoire de la chute de l’empire romain,
Paris, 1835, t. I.






[366] L’ordonnance de Coïmbre était conservée jadis dans l’abbaye de
Lorban, et a été publiée d’abord dans la Monarchia Lusytana, Lisbonne,
1609, in-4o, part. II, p. 283, 287, etc. Comme cette ordonnance
est de plus fort intéressante sous le rapport philologique, M. Raynouard
l’a reproduite dans son choix de Poésies originales des Troubadours,
Paris, 1816, t. I, p. 11, en l’accompagnant d’observations très-curieuses.






[367] Voy. l’Indiculus luminosus, ouvrage écrit vers l’an 852, dans l’Espana
sagrada, t. XI, p. 229. Les chrétiens du mont Liban sont maintenant
les seuls qui jouissent de la même faveur.






[368] Voy. le recueil des Historiens de France, t. IV, p. 94.






[369] A Jaca, en Aragon, à l’arrivée des Sarrazins, vers l’an 712, l’évêque
se retira sur les sommets des Pyrénées; et la ville ne recouvra son
évêque que plus de trois cents ans après, en 1096, quand les Sarrazins
évacuèrent le pays. Voy. le Teatro historico de las iglesias del reyno
de Aragon, Pampelune, 1792, in-4o, t. V, p. 102; voy. encore p. 130,
233 et 376.






[370] Recueil des Historiens de France, par dom Bouquet, t. VI, p. 92.






[371] Voici le 533e vers du poème d’Ermoldus Nigellus:





Mundavitque locos, ubi dæmonis alma colebant.






Recueil de dom Bouquet, t. VI, p. 23.






[372] Quelques docteurs exigent même qu’en rebâtissant l’église, on emploie
la même terre, les mêmes pierres, en un mot les mêmes matériaux.
Voy. Mouradgea d’Ohsson, Tableau de l’empire ottoman, t. V, p. 109
et 112.






[373] L’ordonnance relative aux chrétiens de Coïmbre nous apprend de
plus qu’en Portugal, chaque église payait au fisc vingt-cinq pièces d’argent,
les monastères cinquante, et les cathédrales cent.






[374] Voy. ci-devant, p. 190.






[375] Alvare, Indiculus luminosus, dans le recueil déjà cité.






[376] Apologie pour les martyrs, dans le recueil intitulé Hispania illustrata,
par André Schott, Francfort, 1608, t. IV, p. 313.






[377] Voy. ci-devant, p. 16.






[378] L’ordonnance relative aux chrétiens de Coïmbre porte aussi qu’en
Portugal les chrétiens payaient le double des musulmans.






[379] Pour les détails qu’on vient de lire, comparez Ibn-Alcouthya, man.
arab. de la Bibliothèque royale, no 706, fol. 59; et Conde, Historia,
t. I, premières conquêtes des Sarrazins en Espagne. Au reste le récit des
écrivains arabes, au sujet des impôts, est très-incomplet.






[380] Comparez Mouradgea d’Ohsson, Tableau de l’empire ottoman,
t. II, p. 403, et t. V, p. 15, ainsi que Conde, Historia, t. I, p. 270
et 611.






[381] معاهد






[382] اهل الذمة






[383] علج






[384] عجمى






[385] مشرك






[386] Voy. nos Monumens arabes du cabinet de M. le duc de Blacas,
t. II, p. 8. Nous n’avons pas une seule fois rencontré dans les chroniques
arabes le terme mosarabe appliqué aux chrétiens d’Espagne qui
vivaient sous la domination maure, bien que quelques auteurs chrétiens
aient cherché l’origine de cette dénomination dans la langue arabe. A
l’égard du mot par lequel les Espagnols désignaient les musulmans qui, à
mesure que la cause de l’Évangile fit des progrès, consentirent à vivre sous
la domination chrétienne, mot qui s’écrit mudejare, on trouve dans les
écrivains ottomans un terme qui en paraît être l’équivalent; c’est celui de
مدجّن. Ce mot n’est pas expliqué dans les dictionnaires turcs ni arabes.
Au sujet des mudejares, voy. Marmol, édit. de 1573, t. I, p. 154.






[387] Histoire littéraire de la France, t. V, p. 611.






[388] Voy. le Roman de Mahomet et le livre de la loi au Sarrazin,
publiés par MM. Reinaud et Francisque Michel, Paris, Sylvestre, 1831,
préface.






[389] Voy. ci-devant, p. 10.






[390] Voy. ci-devant, p. 61
et 62.






[391] Voy. ci-devant, p. 128, les ouvrages cités.






[392] Voy. l’historien arabe Novayry, dans le recueil de Rosario Gregorio,
relatif à la Sicile, et intitulé Rerum arabicarum, etc., Palerme,
1790, in-fol., p. 3.






[393] Mémoires de la Société des antiquaires, t. X, p. 213.






[394] Voy. ci-devant, p. 36 et suiv.






[395] C’est l’opinion M. le baron Taylor, qui a examiné le monument,
et dont le jugement est d’un grand poids dans ces matières.






[396] Voy. un autre fait d’un genre analogue dans Maccary, manuscrits
arabes, no 704, fol. 96.






[397] Voy. la Promenade pittoresque dans le département du Var,
par M. Alphonse Denys. Voy. également ci-devant, p. 56.






[398] Isidore de Beja fait un récit analogue au sujet du prédécesseur
d’Ocba, Alsamah. Voy. à la p. 16.






[399] Nos pères faisaient alors usage de certaines étoffes appelées du nom
de sarrazines, à cause du pays d’où elles venaient. Voy. Ducange, Glossaire
de la basse latinité, aux mots saracenicum et saracenum.






[400] Telles sont deux timbales que l’on conservait jadis à Narbonne,
et avec lesquelles on frappait le jour de la Fête-Dieu. Une histoire
manuscrite de Narbonne, par le P. Louis Piquet, et appartenant à
M. Jallabert, amateur zélé de Narbonne, porte que ces deux timbales
étaient un reste du séjour des Sarrazins dans cette ville; mais les
légendes marquées sur les timbales annoncent qu’elles ont été fabriquées
en Egypte ou en Syrie, sous la domination des sultans mamelouks; elles
sont par conséquent du treizième siècle au plus tôt.






[401] Le centre de cette industrie est dans le village même de la Garde-Freinet.
Voy. la Statistique du département des Bouches-du-Rhône,
t. IV, p. 18.






[402] Sur l’exploitation du pin chez les anciens, voy. Pline le naturaliste,
liv. XVI, no 16 et suiv. C’est à tort que l’auteur de la Statistique
du département des Bouches-du-Rhône, t. IV, p. 18, semble croire que
l’exploitation du pin était inconnue avant le moyen-âge.






[403] Caballi maurisci.






[404] Voy. la Critique des annales de Baronius, par le P. Pagi, à
l’an 813, no 20 et suiv.






[405] Mouradgea d’Ohsson, Tableau de l’empire ottoman, t. V, p. 60.






[406] Voy. la Statistique du département des Bouches-du-Rhône,
t. IV, p. 24. L’auteur du reste émet une opinion un peu différente de
celle que nous exprimons ici.






[407] Statistique du département des Bouches-du-Rhône, t. III, p. 208
et suiv. Millin, Voyage dans les départemens du midi de la France,
t. III, p. 360, t. IV, p. 197.






[408] Burckhardt, Voyages en Arabie, traduct. franç., t. III, p. 60
et 182, a donné des détails fort intéressans sur les danses en usage parmi
les Bédouins.






[409] Voy. la dissertation de M. Riboud, dans le t. V des Mémoires de
la Société des antiquaires, p. 1 et suiv.






[410] Sur les Bohémiens, voy. la lettre curieuse de M. Walckenaer,
Nouvelles Annales des Voyages, t. LX, p. 64 et suiv.






[411] Voy. le recueil des Historiens de France, par dom Bouquet,
t. IX, p. 7, 565, 669, etc.






[412] Voy. la lettre que M. Walckenaer a insérée dans les Nouvelles annales
des Voyages, t. LVIII, p. 326 et suiv.






[413] Comparez l’Histoire de France, par M. Michelet, t. I, p. 495, et
les Mémoires de la Société des antiquaires, t. X, p. 217. Ce que nous
avons dit de la prétendue colonie sarrazine des bords de la Saône, et des
Cagots, s’applique également à une certaine peuplade établie sur les bords
de la Loire, dans la presqu’île nommée le Véron, entre la Loire et la
Vienne. Voy. le Voyage aux Alpes maritimes, par M. Emm. Fodéré,
t. I, p. 45 et suiv.






[414] Comparez Chenier, Recherches historiques sur les Maures, t. II,
p. 385, et M. Capefigue, Richelieu, Mazarin, la Fronde et le règne
de Louis XIV, t. I, p. 31, 88 et suiv.






[415] Nous empruntons quelques-unes de ces observations à M. de Sismondi,
Histoire de la littérature des peuples du midi de l’Europe.






[416] Seulement il est bon de rappeler l’erreur de certains écrivains qui,
voulant flatter la vanité de quelques anciennes familles, ont fait remonter
l’origine de ces fortunes jusqu’avant Charlemagne. Voy. ci-devant, p. 82.
C’est encore à tort que d’autres écrivains, attribuant à ce genre de conquêtes
une influence qu’elles n’ont pas eue, y ont rattaché l’établissement
des franchises municipales et de l’esprit de liberté qui se firent remarquer
dans le midi de la France plutôt qu’ailleurs. Ces franchises étaient un
reste de la domination romaine, et se sont toujours conservées d’une
manière plus ou moins intacte dans la Provence et le Languedoc. Voyez
l’Histoire du Droit municipal en France, par M. Raynouard, Paris,
1829, 2 vol. in-8o.






[417] Bibliothèque royale, grand recueil des chartes, cartulaire majeur de
Saint-Michel de Cuxa, fol. 111 verso.






[418] Art de vérifier les Dates, t. III, 2e partie, p. 273.






[419] Voy. le Roman de Garin le Loherain, publié par M. Paulin
Paris, t. I, p. 88, et t. II, p. 57 et 199.






[420] Voy. l’Histoire de la ville de Vienne, par M. Mermet, 2e partie,
1833, in-8o, p. 148 et suiv.






[421] Quelques-unes de ces idées se trouvaient déjà dans les articles que
M. Fauriel inséra, en 1832, dans la Revue des Deux-Mondes, relativement
aux épopées provençales.






[422] Voy. le roman de Philomène, déjà cité.






[423] Dans le roman de Partenopeus de Blois, le héros chrétien du poème
est pris d’une manière traîtreuse par quelques Sarrazins. Aussitôt le chef
de l’armée sarrazine vient se remettre entre les mains du roi de France, et
déclare qu’il est prêt à subir le traitement que le roi voudra lui infliger
en représailles. Le même trait est raconté d’un autre roi sarrazin. Voy. le
Journal des Savans, décembre, 1834, p. 728, article de M. Raynouard.






[424] Voy. le Roman des enfances de Charlemagne, par Girard d’Amiens,
manusc. français de la Biblioth. roy., no 7188, fol. 30, verso.






[425] Annales Benedictini, t. II, p. 369.







Note de transcription détaillée:

Cette version électronique comporte les corrections suivantes:


	p. xxix, «Narbonam et Carcassonam» corrigé en «Carcassonam et Narbonam» (note no 14),

	p. 8 et 61, «Pépin» harmonisé en «Pepin»,

	p. 12, «Béjà» corrigé en «Beja» («évêque de Beja»),

	p. 14, «Beziers» corrigé en «Béziers»,

	p. 18, «Paul, diacre,» corrigé en «Paul Diacre,» (note no 42),

	p. 30, «Acheri» corrigé en «Achery» («Spicilège de d'Achery», note no 57),

	p. 40, «Ausonne» corrigé en «Ausone» («ces vers d'Ausone», note no 66),

	p. 39, «Bouches-du-Rhônes» corrigé en «Bouches-du-Rhône»,

	p. 71, «il» corrigé en «ils» («qu'ils accablèrent»),

	p. 74, «Voyage» corrigé en «Voyages» («Voyages en Arabie», note no 111),

	p. 79, «Refugié» corrigé en «Réfugié» («Réfugié en Afrique»),

	p. 94, ajout d'un «d» manquant dans «C'est sans doute de là»,

	p. 94, «christiana» harmonisé en «Christiana» («Gallia Christiana», note no 129),

	p. 101, «secourera» corrigé en «secourra» («Dieu vous secourra»),

	p. 128, «rebellion» corrigé en «rébellion» («Quand la rébellion»),

	p. 129, «ابوالعاصى» corrigé en «ابو العاصى» (espace manquante, note no 178),

	p. 133, ajout de «dom» dans «Recueil de dom Bouquet» (Note no 184),

	p. 164, «fut» corrigé en «furent» («la France et l'Italie furent»),

	p. 173, «mersio» corrigé en «messio» («pæninam messio falcem»),

	p. 175, «rebellions» corrigé en «rébellions» («les rébellions sans cesse renaissantes»),

	p. 210, «Voyages» corrigé en «Voyage» («Voyage dans les départemens du midi de la France», note no 282),

	p. 220, «japer» corrigé en «japper» («ils semblaient japper»),

	p. 230, «OElsner» corrigé en «Oelsner» («mémoire de M. Oelsner»),

	p. 279, «arrogé» corrigé en «arrogés» («s'étaient arrogés les revenus»),

	p. 282, «مدجّل» corrigé en «مدجّن» (ce qui pourrait expliquer pourquoi l'auteur n'a pas trouvé ce mot dans les dictionnaires, note no 386),

	p. 300, «tauraux» corrigé en «taureaux» («deux taureaux catalans»).




Les erreurs évidentes de ponctuation ont été corrigées silencieusement;
certains point manquants, comme dans «ibid.» ou «t.» ont été ajoutés.



À l'exception des corrections mentionnées ci-dessus, l'orthographe, la ponctuation et
l'accentuation n'ont pas été harmonisées, comme dans par exemple:



	Guillaume... au court-nez / au-court-nez / au court nez

	Spicilège / Spicilége

	Aaron-Alraschid / Aaron-alraschid



Les «additions et corrections» mentionnées à
la fin du livre ont été intégrées à l'ouvrage.







*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK INVASIONS DES SARRAZINS EN FRANCE ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE





THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.





Table of Contents


		INVASIONS DES SARRAZINS EN FRANCE ET DE FRANCE EN SAVOIE, EN PIÉMONT ET EN SUISSE.

	INTRODUCTION.

	PREMIÈRE PARTIE.

	DEUXIEME PARTIE.

	TROISIÈME PARTIE.

	QUATRIÈME PARTIE.

	ADDITIONS ET CORRECTIONS.

	TABLE DES MATIÈRES.

	THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE



OEBPS/Images/image00202.jpeg





OEBPS/Images/image00199.jpeg





OEBPS/Images/image00198.jpeg





OEBPS/Images/cover00200.jpeg
INVASIONS

DES SARRAZINS

EN FRANCE
-
DE FRANCE EN SAVOIE, EN PIEMONT ET DANS LA SUISSE,
PENDANT LES 8¢, 0¢ ET 10¢ SIECLES DE NOTRE EAE,

D'APRES LES AUTEURS CHRETIENS ET MAHOMETANS,

Par M. REINAUD,

PARIS,

A LA LIBRAIRIE ORIENTALE DE V* DONDEY-DUPRE
Rue Vivienne, 2

1836.





