
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Godsdienst en godsdiensten

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Godsdienst en godsdiensten


Author: Theobald Ziegler


Translator: J. H. Groenewegen



Release date: September 26, 2013 [eBook #43815]

                Most recently updated: October 23, 2024


Language: Dutch


Credits: Produced by Branko Collin, Harry Lamé and the Online

        Distributed Proofreading Team at http://www.pgdp.net




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK GODSDIENST EN GODSDIENSTEN ***





Zie de Opmerkingen van de Bewerker aan het eind van deze tekst. Inhoudsopgave en
Register bevinden zich aan het einde van de tekst.







Prof. Dr. THEOBALD ZIEGLER

GODSDIENST EN

GODSDIENSTEN

VERTAALD DOOR

J. H. GROENEWEGEN Jr.

INGELEID EN MET AANTEEKENINGEN

VOORZIEN DOOR

Prof. Dr. H. Y. GROENEWEGEN





GODSDIENST EN GODSDIENSTEN




WERELD

BIBLIOTHEEK

ONDER LEIDING VAN L. SIMONS

UITGEGEVEN DOOR DE MIJ VOOR

GOEDE EN GOEDKOOPE LECTUUR

AMSTERDAM





[image: Schutblad]



[image: Titelpagina]





Prof. Dr. THEOBALD ZIEGLER

GODSDIENST EN

GODSDIENSTEN

VERTAALD DOOR

J. H. GROENEWEGEN Jr.

INGELEID EN MET AANTEEKENINGEN

VOORZIEN DOOR

Prof. Dr. H. Y. GROENEWEGEN

1918





De cijfers tusschen den tekst verwijzen naar de

noten, die de lezer op blz. 105 vinden kan.

 GEDRUKT TER DRUKKERIJ „DE DEGEL” AMSTERDAM. 





 

EEN WOORD VOORAF

 

[image: E]Een woord vooraf, dat ik vriendelijk verzoek
nu eens niet ongelezen te laten. Niet alleen
omdat de vertaler en de inleider, naar goed
gebruik, aan den schrijver en de lezers
even rekenschap willen geven van de
wijze waarop zij hunne taak volbrachten en Ziegler’s
aantrekkelijk boek in samenwerking met den auteur
hebben herzien en aangevuld, zoodat deze Nederlandsche
bewerking een nieuwe, en naar wij meenen, veel
verbeterde uitgave geworden is. Maar vooreerst omdat
er nog altijd vele, overigens algemeen ontwikkelde
menschen zijn, die een boek over godsdienst liefst
ongelezen laten; en juist dezen mogen wel eens hooren
waarom het ook hun wordt aangeboden en waarom het
hunne belangstelling verdient. En voorts omdat onder
de vele en velerlei lezers, die een boek uit de Wereldbibliotheek
mag verwachten, de theologisch weinig
ontwikkelden, maar ook predikanten en godsdienstonderwijzers,
wien Ziegler stellig nog wel iets te leeren
en te denken geeft, vooraf mogen vernemen, dat
het boek geen godsdienst wil prediken, geen stichtelijk
doel heeft, maar met zijn rijken inhoud bij beknopten
vorm kennis en inzicht in zake godsdienst wil bevorderen,
die ook hun van groot nut kan zijn. Om die
redenen hoop ik dat aan deze voorafgaande opmerkingen
een ander lot dan aan de meeste inleidingen beschoren
is.

Er is in de „algemeene ontwikkeling”, waarin men
roemt en waarin ieder deel meent te hebben, een verwonderlijk
gebrek. Dat is het in allerlei kring en op
allerlei wijze zich vertoonend gemis aan eenvoudige,
klare, zekere kennis omtrent den godsdienst, zijn aard,
zijn oorsprong, zijn beteekenis, zijn vormen, verschijnselen
en geschiedenis; en, in verband daarmede, het
meestal zeer gebrekkig inzicht, welke rechtmatige
plaats, welken natuurlijken invloed in het zieleleven
van den enkelen mensch en in de samenleving de godsdienst
mag en moet hebben. Kortom, een zeker soort
veel geprezen en alom begeerde „algemeene ontwikkeling”
sluit bij velen kennis van alles en nog wat in,
maar kennis van den godsdienst vrijwel uit.

Godsdienst is voor vele beschaafden niet veel meer
dan een leeg woord. Men denkt er niets bij, of hoogstens
dat men er niet aan „doet” en er dus ook niet
over denkt. Men wil er nu eenmaal niet van weten en
vindt het geen gebrek in zijn ontwikkeling, misschien
omgekeerd een bewijs hoe „algemeen” men ontwikkeld
is, dat men er nagenoeg niets van weet. Toch is
het niet-weten meestal oorzaak dat men er niet van
weten wil. Zou men zich op ieder ander levensgebied
voor een dergelijke onwetendheid niet een beetje geneeren?
Maar de algemeen ontwikkelde weet raad.
Hij mag een weinig verlegen staan met de vraag wat
hij denkt bij het woord godsdienst, eenige algemeene
voorstellingen van bepaalde godsdienstvormen heeft
zijn ontwikkeling hem wel geschonken. Hij is volkomen
tevreden met de wetenschap, dat godsdienst iets
te maken heeft met een geloof dat hij niet gelooft, al
weet hij niet precies wát niet en wáarom niet en wat
hij dan wèl gelooft; dat de Roomsche bidt, vast, biecht,
wat hij ook niet doet, al is het hem niet duidelijk dat
een ontwikkeld mensch dat wèl doet; dat de Protestant
bidt, zingt, naar preeken luistert en den Bijbel
vereert, wat hem toch niet heelemaal op de hoogte
van den tijd lijkt; en dat er nog vele godsdiensten zijn,
die òf erg „dom” zijn òf waarin veel „moois” moet zijn,
veel meer dan in het Christendom, waarvan hij vanwege
de Christelijke politiek en den schoolstrijd en de
kerkelijke partijen niet weten wil. Reikt zijn kennis
nog dieper, dan heeft hij een vaag besef, dat godsdienst
iets met het gemoed te maken heeft, iets is dat
verheft en verwarmt en een mensch iets „hoogs” voorhoudt
en van „het hoogere” vervult. Welnu, hij is ontwikkeld
genoeg om daarvoor te voelen en het ook te
hebben op zijn manier. Mijn godsdienst, zegt hij, is de
kunst, of de wetenschap, of de wijsbegeerte, of de
sociale quaestie, algemeener nog: het goede. Godsdienstig
zijn is voor hem ongeveer hetzelfde als goed
zijn en voor het goede ijveren. Maar zijn ontwikkeling
is juist niet algemeen genoeg om hem te doen inzien,
dat godsdienstig leven dit alles mede kan omvatten,
verheffen, verdiepen, maar dat een mensch zeer kunstlievend,
geleerd, wijsgeerig, sociaal voelend en zedelijk
goed kan zijn en toch nog aan den godsdienst niet toe
zijn gekomen. Dit zijn de typen eener beschaving, die
zich om vele dingen, maar het minst om de „eeuwige
dingen” bekommert, en voor wie wat Jezus „het eenige
noodige” heeft genoemd, met hoffelijk respect het eene
overbodige is geworden.

Ik noemde dit gebrek verwonderlijk, omdat het zoo
lang heeft geduurd eer men het als een gebrek is gaan
erkennen. Ook de niet muzikale beschaafde zou zich
schamen nooit van Bach’s Matthaeuspassion te hebben
gehoord, maar het kan voorkomen, dat de muzikale
bewonderaar van dit werk zonder blikken of blozen
vraagt: Matthaeus, wie was dat ook weer? Geringe
zin voor beeldende kunst ontslaat niemand van den
beschavingsplicht om iets van Rembrandts bijbelkunst
te weten, maar het wordt niet erg gevonden als men
niets weet van wat hem tot zijn schepping inspireerde.
Een mensch die behoorlijk een diploma H.B.S. of
Gymnasium verwierf zou het niet durven bekennen
het rechte van Pythagoras en zijn theorema, van Newton
en de wet der zwaartekracht niet meer te weten,
maar als hij de tien geboden niet kent en aarzelt of
hij daarbij aan Jezus, Koning David of Mozes moet
denken, dan moet hij er „zelf om lachen”. Nu, dat is
verstandig. Want er is iets belachelijks in een algemeene
ontwikkeling met zoo’n gat er in. En het is niet
zonder komische kracht wanneer een schrijver van den
dag plotseling tot de ontdekking komt, dat het boek
der eeuwen veel schoonheid bevat, en dat de blunders
van vele schrijvers uit gemis aan bijbelkennis een litteraire
misdaad zijn. Toch is dat gemis minder de oorzaak,
dan wel gevolg en bewijs van de veel grooter,
veel algemeener onkunde in zake allen godsdienst.

Zelfs in de kringen waar men niet van den godsdienst
en het religieus gemeenschapsleven is vervreemd,
doet dit gemis aan breeder en dieper inzicht
zich gevoelen. De arbeid van kerken en godsdienstige
vereenigingen door onderwijs, prediking, lezingen en
een rijke litteratuur, doet ongetwijfeld veel goed. Maar
men bereikt er slechts een deel der „ontwikkelden”,
en niet eens alle geloovigen mede. In de meeste gevallen
blijft het een „prêcher pour les convertis”. Nu is
dat zeker een goed en nuttig werk, van veel grooter
beteekenis dan de buitenstaander kan begrijpen. Maar
er is in onzen tijd nog iets meer en iets anders noodig
dan dit „prêcher”, ook voor de „convertis”. Hebben de
godsdienstigen van alle belijdenis reeds voldoende begrip
van den godsdienst die in alle godsdiensten leeft?
Is het niet vaak slechts de karikatuur van het Roomsche
Christendom die de Protestant, van het Protestantsche
die de Roomsche kent? Een karikatuur is de
overdrijving van het verkeerde, de miskenning van het
wezenlijk goede en waardevolle. Is het meer dan de
onbewuste karikatuur van het dogmatische, rechtzinnige
Christendom die vrijzinnigen tot de oppervlakkige
meening brengt dat dit nu voor hen „voorbij” is,
en den rechtzinnige tot de niet veel dieper bewering
verleidt dat het vrijzinnige Christendom niet meer is
dan een „fata morgana”? En er bestaat nog heel wat
van die soort verlichting, die in zijn strijd tegen „dominee,
pastoor en rabbi” niets dan een karikatuur van
allen godsdienst en godsdienstvormen samen, dus welbeschouwd
zijn eigen kortzichtigheid in het licht stelt.

Slechts in éen opzicht zijn die verschijnselen niet
verwonderlijk. Want de oorzaken liggen voor het
grijpen. Ik noem er een paar. De verwarring en de
verwildering op het gebied van het godsdienstig leven
hebben er toe geleid, dat in de opvoeding en in het
onderwijs het religieuze als onmisbare factor in de
ontwikkeling van het geestesleven is voorbijgezien of
al te gebrekkig is tot zijn recht gebracht. Men heeft
uit gemis aan kennis en inzicht niet begrepen, dat
godsdienst zoowel de uiting als de bevrediging is van
behoeften, die voortkwamen uit den normalen zielsaanleg
van een mensch. Men heeft dus ook niet ingezien
hoe onvervangbaar dit element van hooger geestesleven
is. En waar men het wel inzag, heeft men niet
altijd voldoende kennis en inzicht getoond om aan
die eeuwige behoeften naar den eisch des tijds te voldoen
en naast de andere vermogens van ons geestesleven,
ook dezen verborgen, diepen, machtigen aanleg,
die inniger dan iets anders samenhangt met heel ons
geestelijk bestaan, ons kennen en denken, ons gevoel
en onzen wil, tot evenredige ontwikkeling te brengen.

Hoevelen hebben nooit godsdienstonderwijs ontvangen
en verbeelden zich dat een mensch van deze bijkomstigheid
voldoende „op de hoogte” komt door wat
hij toevalligerwijs opvangt uit de lectuur van den dag
of uit de vluchtige indrukken van verschijnselen om
zich heen. Zoo kan men misschien wel eens tot verrassende
ontdekkingen komen. Maar het is geen prettige
verrassing, te ontdekken dat er een leegte is in
geest en gemoed, en zij blijve ons liever gespaard. En
wie verrast wordt, blijft er meer van „staan kijken”
dan dat hij er door vooruit gaat. Bij anderen wordt het
godsdienstonderwijs niet versmaad en voor het opgroeiend
geslacht begeerd, hetzij uit respectabele traditie,
hetzij uit welbewust inzicht, hetzij omdat men
„van deze dingen toch ook wel wat weten moet”,—wat
nog zoo dwaas niet is gedacht. Maar hoe vaak
blijkt dan dat onderwijs te onmethodisch en onbeholpen,
te vaag en onzeker om godsdienstige kennis en
kennis omtrent den godsdienst bij te brengen, gezwegen
nog van den eisch dat het wezenlijk religieus leven
wekt, overtuigingen helpt vestigen, beginselen leert
vormen. Daarbij, ach het is de eindelooze klacht, in
deze cultuur-periode, die van veelweterij leeft en aan
veelweterij doodgaat, staat het enkele uurtje aan voorlichting
in de hoogste levensvragen, aan opbouw van
’s menschen hoogste zieleleven gewijd, hopeloos achter
bij het minste leervak, dat door middel van schoolrapporten
en examens mede moet werken tot het verkrijgen
van een of ander diploma van „algemeene”
ontwikkeling.

Is het wonder dat er een geslacht is gekomen dat
eigenlijk niet weet wat godsdienst is, wat het aan
godsdienst heeft en waarom het geen of maar een
schijntje godsdienst heeft. Is er toch iets van ontwikkelingsdrang,
van levensbehoefte op dit gebied, krachtens
een gunstigen gemoedsaanleg of tengevolge van
de geestelijke atmosfeer waarin men opwies, of doordat
indrukken van menschen en boeken een sluimerende
neiging hebben gewekt, dan begint het zoeken, nu hier,
dan daar en overal, waarbij toch maar weinig van
blijvenden invloed wordt gevonden. In ons hoogere
overtuigingsleven, gemoedsleven en denkleven is onze
tijd een tijd van „zoekende zielen”. En het is een tijd
van surrogaten meteen. Hier is de kunst, die onuitputtelijk
genot aan schoonheid biedt, en daaronder ook
het genot van de schoone uitingen van den godsdienst
.... van een ander,—surrogaat voor eigen religieus
leven. Daar is de wetenschap en de wijsbegeerte, met
haar verrassende ontdekkingen, inzichten, uitzichten,
misschien wel met klare gedachten over een geestelijken
wereldgrond, wereldleiding, werelddoel, dus
met iets als: er is een God,—surrogaat al weer voor
het eenige dat alle religie belijdt: gij zijt mìjn God.
Surrogaten nu zijn niet waardeloos, maar zijn slechts
namaak van voedsel, want zij geven de ware voeding
niet al lijken zij er op, en nemen de gezonde zucht
naar het voedende voedsel nog weg. Met wat meer
kennis zou men het verschil zien, en begrijpen waarom
men onvoldaan blijft.

Een reeks van verschijnselen derhalve, die zonder
veel moeite uit te breiden was, brengt ons van alle
kanten tot de overtuiging, dat hier nog veel kan, veel
moet gedaan worden. Naast al hetgeen de kerken en
de godsdienstige vereenigingen doen om godsdienstig
geloof te verbreiden, godsdienstig leven te wekken
en te kweeken, is er, in het belang onzer beschaving,
ter bevordering van een waarlijk eenigszins algemeene,
liever zou ik zeggen: veelzijdige geestesontwikkeling,
nog heel wat te doen om in ruimen kring eenvoudige,
degelijke kennis omtrent den godsdienst,
helder inzicht in zijn wezen en krachten, invloed en
beteekenis te verbreiden. Iedere poging om in dit
opzicht iets goeds te doen, ieder geschrift dat dit doel
kan bevorderen, hebben wij met dank en sympathie te
begroeten, welk standpunt wij ook meenen te moeten
innemen in de godsdienstige wereld of daarbuiten en
daartegenover. Want geen ernstig man, al is hij persoonlijk
van alle religie vervreemd, kan de waarde
ontkennen van deskundige voorlichting ook op dit gebied.
En geen godsdienstig mensch, van welke richting
of belijdenis hij moge zijn, zal kunnen meenen dat zijn
godsdienst het licht dat de studie van alle religie ontstak,
niet kan verdragen. Misschien zal over een
onderwerp zoo veelzijdig, zoo diep, zoo van alle kanten
rakend het persoonlijkste onzer persoonlijkheid,
nooit iets geschreven worden dat allen voldoet. Maar
er kan veel geschreven worden waaruit velen veel
leeren. En dat juist hebben wij allen noodig.



Overwegingen van deze soort hebben mij reeds lang
het voornemen doen koesteren in die richting iets te
beproeven. In populaire en meer wetenschappelijke
voordrachten deed ik wat ik kon, studiewerk belette
mij meer te doen. Toen kwam het boekje van Ziegler
mij ter hand, en het leek mij, al is het reeds eenige
jaren oud, zoo frisch, en al moest het hier en daar
herzien en aangevuld worden, zoo leerzaam, rijk aan
goede en klare gedachten, dat er in goede bewerking
veel goeds mede kon worden gedaan. Mijn zoon voelde
er veel voor om het te vertalen, ik om het in te leiden
en met aanteekeningen te voorzien, de schrijver om
het om- en bij te werken en zoo weer nieuw te maken,
de uitgevers der Wereldbibliotheek, die hun tijd begrijpen,
om er hunne verzameling van leerzame en
belangrijke geschriften op ieder gebied mede te verrijken.
Het plan was nauwelijks geopperd of de arbeid
was al begonnen. Laat ik er nu nog iets van mededeelen,
over het boekje zelf, over de bewerking en over
hetgeen er mede beoogd wordt.

Prof. Ziegler gaf er zelf een inleiding bij, die ik, om
een dubbele voorrede te vermijden, niet afzonderlijk
liet vertalen maar, voor zoover zij noodig is, in mijne
inleiding opneem. Hij deelt eerst mede dat het boek
vijf voordrachten bevat door hem gehouden voor het
Freie Deutsche Hochstift te Frankfort a. M., in een
kring van ontwikkelde mannen en vrouwen. Zijn hoorders
hadden er op aangedrongen dat hij ze uitgaf, hij
zelf begeerde niet anders. En hij wilde ze liefst geven
in den vorm waarin ze waren uitgesproken, met behoud
van den lossen, vrijen stijl. „Juist in den bescheiden
eenvoud van zulk een voordracht, vrij van
alle academische geleerdheid, maar ook van alle rhetoriek
en rhetorische fraaiigheid hebben zij invloed
geoefend en kunnen allicht nog meer goed doen. Een
paar aanteekeningen aan het slot en een opgave van
litteratuur zijn voor degenen die zich verder willen
oriënteeren, en bevatten bovendien de behoorlijke
aanwijzing der bronnen.”

„Wat die voordrachten willen zijn en doen, moeten
zij zelven maar zeggen. Of zij als een vreedzaam geschrift
vriendelijk zullen worden ontvangen of als een
aanval worden beschouwd en hartstochtelijk bestreden,
dat zal wel afhangen van wie ze lezen en van de
stemming waarin ze gelezen worden. Bedoeld zijn ze
bovenal in den eerstgenoemden zin, al hebben ze wellicht
hier en daar iets van den toon en de uitwerking
van een strijdschrift: dat ligt nu eenmaal zoowel in
mijn aard als in de zaak zelve. Derhalve richt zich dit
geschrift niet zoozeer tot allen die vijandig tegenover
het vrije onderzoek staan of angstig daarvoor hun
hart sluiten, ook niet tot de beschaafde of onbeschaafde
verachters van allen godsdienst, maar tot de zoekende
zielen te midden van die groote crisis, waarin
wij ons zoowel in het godsdienstige als in het sociale
leven bevinden. Den godsdienst zelf te kennen en te
verstaan hebben wij daarbij, naar ik meen, voor het
oogenblik meer noodig dan dat wij ons onderling óver
den godsdienst leeren verstaan, waarvoor de tijd of
nog niet gekomen of reeds voorbij is. Tot dit kennen
en verstaan iets bij te dragen is mijn wensch.”—

Dat is eenvoudig, duidelijk en aantrekkelijk als het
boekje zelf. Ziegler is ook een denker naar wien men
dadelijk luistert. Wie hem kent uit zijn prachtige zielkundige
studie over het gevoel en uit het andere werk
dat onze Wereldbibliotheek van hem opnam, weet
vooraf dat hij van dezen ernstigen geleerde degelijke
kennis, van dezen klaren denker helder licht ontvangen
zal. Bij wijsgeeren is de diepte wel eens omgekeerd
evenredig aan de klaarheid. Waarmede ik overigens
niet zeggen wil, dat de opgeblazen oratorische
wijsgeerige duisterheid van veel mode-philosophen,
waaraan alleen de onkunde zich vergaapt, bewijs is
van wezenlijke diepte en rijkdom van denken. Heel
diepe en heel rijke gedachten zijn soms zoo verwonderlijk
helder. Maar ook hier is, zooals Spinoza zegt,
al het voortreffelijke even moeielijk als zeldzaam. Het
is echter niet moeielijk over duistere en ingewikkelde
problemen duister en ingewikkeld te schrijven, veel
moeielijker ze eerst zelf klaar te doorzien en dan voor
anderen doorzichtig te maken. En de beste denkers
zijn stellig niet zij, die met de geleende lamp van een
of anderen stelsel-philosoof het heelal meenen te verlichten
en alle denkvragen te ontraadselen. De grootsten
zijn reeds dankbaar als het hun gelukt in de
oneindige schemering der eeuwige geestesvragen hier
en daar een kleineren of grooteren straal van helder
licht te laten vallen; of in het dooreengewarde weten
en denken, dat ons geestelijk bezit vormt, hier de
verwikkelde draden wat te ontwarren, daar een
vasten knoop te leggen, die helpen kan er een degelijk
weefsel van te maken. Dat heeft ook Ziegler
beproefd. En eens, of niet eens, men kan altijd van
hem leeren.

Daarbij acht ik het een voordeel dat het nu eens
geen theoloog is die over den godsdienst schrijft. Men
kan hem ten minste niet verdenken, dat hij in zijn
professorale toga eigenlijk een prediker verstopt. Ik
acht het allerminst een nadeel, dat de wetenschappelijke
onderzoeker van den godsdienst niet onverschillig
staat tegenover zijn object. Wat zou een kunstkenner
zijn zonder kunstzin, een zedekundige zonder
krachtig zedelijk bewustzijn? Een beoefenaar van de
godsdienstwetenschap zonder innig, diep, sterk godsdienstig
leven ware een heel of half blinde die spreekt
over scheppingen van kleur en lijn. Maar wie heelemaal
buiten het erf van den godsdienst en buiten het
arbeidsveld der godsdienstwetenschap staan, zijn zelf
zelden onbevangen en onbevooroordeeld genoeg om
niet overal partijzuchtige strikken en kerkelijke vallen
te vermoeden, wat, krachtens de volkswijsheid omtrent
den waard en zijn gasten, niet pleit voor hun geestelijke
vrijheid, en veeleer doet vermoeden dat ze zelf in
een antigodsdienstig klemmetje vast zitten. Die daar
werkelijk aan ontkomen is, zal gemakkelijk erkennen,
dat deze denker terecht zijn religieuze persoonlijkheid
niet verbergt, die hem juist in staat stelt te verstaan
wat hij overdenkt, en dat hij man van wetenschap
genoeg is om veelzijdig, grondig en eerlijk de waarheid
uit te spreken die hij vindt, met geen ander oogmerk
dan onze kennis te vermeerderen, ons inzicht te verhelderen
en te verdiepen. Theologen van beroep en
godsdienstigen van dezelfde of van anders gekleurde
godsdienstigheid mogen bereid zijn met zijn kennis,
zijn ruimen blik, zijn rustigen waarheidszin hun winst
te doen.

De vertaler heeft terecht den gewonen vorm van een
redevoering en de aanspraak tot de toehoorders weggelaten,
en van de vijf lezingen eenvoudig hoofdstukken
gemaakt. Voor ons zijn het geen lezingen meer. De
lezer mag echter niet vergeten, dat ze het zijn geweest.
Dat heeft nadeelen, maar nog grooter voordeelen. De
hoofdstukken zijn vrij vol, en men zou geneigd zijn
den inhoud in nog meer deelen te splitsen. De stof is
rijk en ieder onderwerp zou zich leenen tot veel uitvoeriger
behandeling. Ook zou een lezer op allerlei
punten misschien dieper willen indringen in de stof dan
voor een hoorder gewenscht is. Maar juist dat ze op
mondelinge voordrachten berekend waren, geeft er
èn het levendige èn het beknopte aan, dat ze hier en
daar zoo frisch en boeiend maakt. De klaarheid voor
den hoorder komt ook den lezer ten goede. De veelheid
der aardige, soms verrassende kijkjes die ons onder
de wandeling worden gegeven, doet toch overal den
breeden horizon zien, die alles verbindt en die overal
helder is. De stijl zou aan levendigheid en lenigheid
zeker hebben ingeboet, ware het een geleerd betoog
geworden. Fijn schrijver en spreker als Ziegler blijkbaar
is, heeft zijn stijl den vertaler moeite genoeg bereid.
Niet alle geestige woordspelingen en wendingen
zijn in onze taal te bewaren of door gelijkwaardige te
vervangen. Maar hij heeft ernstig getracht zoo weinig
mogelijk verloren te laten gaan en zoo zuiver mogelijk
toon, kleur en lijn te bewaren. Vele mooie bladzijden
zullen, vertrouw ik, ook in de vertaling wel tot hun
recht komen.

Ik heb Zieglers aanteekeningen, omwerkingen en uitbreidingen
naar zijn schriftelijke opgave nauwkeurig
overgenomen en met een Z. aangewezen. Mijnerzijds
heb ik een en ander in de aanteekeningen, de litteratuuropgaven
en het register, er aan toegevoegd, en
dat met een G. gemerkt. Slechts een paar maal moest
ik geheel van Ziegler’s tekst afwijken. Waar hij verwijst
naar kerkelijke en theologische gebeurtenissen in
zijn vaderland die hier onbekend zijn gebleven, heb ik
mij veroorloofd in de plaats daarvan over Hollandsche
toestanden te spreken, die voor den gedachtengang
denzelfden dienst kunnen doen. Zulke veranderingen
vindt men natuurlijk in de aanteekeningen vermeld. Ik
heb gemeend mij te moeten onthouden van kritische
opmerkingen of afwijkende beschouwingen: niet ik,
maar Ziegler is hier aan het woord. Maar een enkele
afwijkende meening meende ik hier en daar zijdelings
wel even te mogen aangeven. Het kan het zelfstandig
onderzoek ten goede komen, waartoe dit geschrift
mede den weg wil wijzen. Van volledigheid kan
natuurlijk bij lastige kwesties in een beknopt geschrift
als dit evenmin sprake zijn als in de verwijzing naar
litteratuur. De opgave zelfs maar van de belangrijkste
geschriften over vragen van wijsgeerige godsdienstwetenschap
zou een boekdeel vorderen. Meer dan een
enkelen lossen greep konden wij niet doen. Wie dus een
goed werk niet vermeld vindt, zie daar allerminst miskenning
van zijn beteekenis in.

Zoo worde dan onze Wereldbibliotheek ook in dien
zin weder meer haar naam waardig, dat zij over het
groote wereldverschijnsel dat godsdienst heet, dat de
menschenwereld zal blijven bewegen en vervullen gelijk
het de menschenziel van alle tijden beweegt en
vervult, helpt kennis verspreiden en licht ontsteken.
Komt het den godsdienst in zijn ontwikkeling eenigermate
ten goede, wij zullen er dankbaar voor zijn. Voorloopig
zullen wij reeds tevreden zijn, indien dit geschrift
iets bijdraagt tot die ware ontwikkeling, voor
welke geen der hoogere uitingen van menschelijk geestesleven
een gesloten boek is.

Dec. 1917.

H. Y. GROENEWEGEN





 

EERSTE HOOFDSTUK

Inleiding. Het wezen van den godsdienst.

 

[image: I]In de laatste honderd jaren zijn er telkens
tijden geweest, waarin de belangstelling
voor religieuze vragen en voor al wat den
godsdienst betrof geheel dood scheen te
zijn, en de religie in het leven der volkeren
geen rol meer speelde. Kunst en litteratuur, moraal
en wetenschap, politiek en staatkundig leven, stoffelijke
belangen en sociale bewegingen gingen buiten den
godsdienst om, traden als zelfstandige levensuitingen
naar voren en namen de menschen, hetzij afzonderlijk,
hetzij in allerlei groepeeringen, geheel in beslag. Zoo
scheen het. En daartegenover kon dan de godsdienst
hoogstens nog als een soort sieraad of weeldeartikel
gelden, dat ieder zich naar persoonlijk welbehagen kon
veroorloven of ontzeggen. Werkelijke beteekenis in
ons leven had hij niet meer.

Maar reeds bij het begin der twintigste eeuw ziet
het er voor wie nauwkeurig toezien, toch heel anders
uit. Of het ons verheugt of niet, of het ons gemakkelijk
of moeilijk valt het te erkennen, het is een feit: de tijd
dat men den godsdienst kon negeeren is voorbij. En
juist daar waar wij het ’t minst zouden verwachten,
heeft hij in steeds toenemende mate zijn invloed herwonnen,
met name in de politiek en het staatkundig
leven. Niet alleen in Duitschland, ook in ons vaderland
beheerscht de godsdienst voor een groot deel de
partijformatie en moet men erkennen, dat regeering en
volksvertegenwoordiging gedwongen zijn met godsdienstige
en kerkelijke belangen rekening te houden
bij de allergewichtigste vragen.[1] Hier gelijk daar is
de onderwijskwestie aan de orde. De jongste grondwetsherziening,
de strijd om het kiesrecht en de geheele
practische politiek worden beïnvloed door den
stand van den schoolstrijd, die reeds tientallen van
jaren ons staatkundig leven beheerscht. En waarom
anders werd en wordt gestreden dan om de plaats, die
de godsdienst zal innemen in de volksopvoeding. De
verhouding van den staat tot het „Christelijk onderwijs”
en de vraag, in hoeverre bij het van staatswege
gegeven openbaar onderwijs met godsdienstige belangen
moet worden rekening gehouden, laat niemand
meer onverschillig. In al de phasen der wetgeving
wordt de staat gedwongen zich te verstaan met den
godsdienst, die in de volksziel leeft en die zijn levenskracht
op allerlei gebied tot uiting doet komen.

Op allerlei gebied—niet het minst op dat der
wetenschap. De oude tegenstanders geloof en wetenschap
hebben den strijd krachtiger dan ooit hervat. De
intellectueele beschaving mag nog altijd vervreemd
zijn van het godsdienstig denken, en de door de dogmatische
kerken overgeleverde wereldbeschouwing
zich schijnbaar onverzoenlijk stellen tegenover de
natuurwetenschap—het is als een worsteling van
twee machtige staten, die al strijdende elkanders
invloed hebben ondergaan, hun grenzen hebben verlegd
en, zij het in een toestand van gewapenden vrede,
blijken elkander wederkeerig noodig te hebben. De
wisselwerking tusschen het hoogst ontwikkeld religieuze
denken en de evolutie van wetenschap en wijsbegeerte
in heel haar omvang, is overal aantoonbaar.

En nog eenmaal vinden wij hetzelfde verschijnsel in
de kunst. Het overwegend realisme in de litteratuur
heeft overal zijn reactie gevonden. De blik der romanschrijvers
is psychologisch verdiept en hun werk laat
ons de menschenziel met haar vragen en haar strijd,
ook haar zedelijk-religieuze behoeften, nooden, worstelingen
en overwinningen, zien als van hooger
waarde dan het zinnenleven. De fabrikanten van leesgezelschapromans,
waarin het leven bloot als een
sexueel spelletje wordt geteekend, waar de vertegenwoordiger
van den godsdienst hulpeloos bij staat toe
te kijken of huichelachtig aan meedoet, tellen voor de
kunst en de cultuur niet meer mede. Het tooneel is bij
dien vooruitgang nog het meest achtergebleven, en
toch wordt ook daar de stuwing gevoeld. Maar poëzie,
muziek, beeldende- en bouwkunst van de laatste tientallen
jaren spreken overal van herleving van den zin
voor het religieuze.

Dat zijn teekenen die ons moeten leeren, dat en in
welken zin de godsdienst in de 20e eeuw nog iets voor
ons is of weder iets voor ons is geworden. Met het oog
daarop is het zeker niet misplaatst in een boekverzameling
als de Wereldbibliotheek, die toch een beeld
van het geestesleven onzes tijds wil zijn, een geschrift
op te nemen, dat onze aandacht weder bij den godsdienst
en de godsdiensten bepaalt. Menigeen wil van
den godsdienst niet weten omdat hij er nu eenmaal
niet van weet. Anderen ijveren in den politieken
partijstrijd voor hunne godsdienstige beginselen, zonder
zich voldoende rekenschap te hebben gegeven van
de vragen die alles beheerschen en den waren aard der
tegenover elkander staande ideeën. En niets is bedriegelijker
dan de leuzen, die in het strijdgewoel worden
gehoord. Toen de schoolstrijd hier te lande het heftigst
woedde, werd de leus der antithese: Christendom of
Paganisme gehoord. Zij verborg echter de ware tegenstelling,
die gelegen was in de verschillende wijze,
waarop men zich de verhouding tusschen godsdienst
en zedelijkheid dacht, en het andere even diepgaand
verschil in de denkbeelden over de verhouding tusschen
gelooven en weten. Midden in het partijgewoel
komt men er niet toe zulke vragen rustig onder de
oogen te zien. Maar nu maken wij ons van al die verwarrende
practische kwesties los en willen trachten
onder voorlichting van wetenschappelijk denken kalm
en klaar, sine ira et studio juist die algemeene vragen
eens te beschouwen, wier belang voor ieder denkend
mensch evenredig is aan haar algemeen belang.

Maar nu rijst dan de vraag of zulk een rustig onbevooroordeeld
onderzoek juist in deze vragen en op dit
gebied wel mogelijk is. Wij behoeven ons niet te ontveinzen
dat in onzen omgang in het dagelijksch leven
ieder gesprek over dingen den godsdienst betreffend,
stilzwijgend verboden en vrijwel uitgesloten is. Dat is,
denk ik, een van die preventieve maatregelen der
„goede zeden”, die zoowel goede als slechte gronden
heeft. Eenerzijds vreest men de latente meeningsverschillen
en den strijd daarover; anderzijds is men beangst
aan iets heiligs te raken: zoo kunnen wij het
wellicht formuleeren. Maar zou het daarom dan ook
niet fijner en beschaafder staan en tevens voorzichtiger
zijn, met allen eerbied dit onderwerp maar te laten
rusten? Het wil mij voorkomen dat men tegenwoordig
al te veel menschen en al te veel dingen „beschaafd”
noemt. Dit soort angstvallige „beschaafdheid” is vaak
niet veel meer dan verlegenheid; en in elk geval, met
haar komt de wereld niet vooruit. Evenals voorzichtigheid
maar al te vaak in lafheid ontaardt, zoo blijkt
tegenover het leven zulk een houding vaak een masker
voor hulpeloosheid en onbekwaamheid.

Wij moeten, dunkt mij, wel erkennen, als wij eerlijk
willen zijn, dat dit angstvallig zwijgen over religieuze
vragen in de zoogenaamd beschaafde kringen slechts
een soort verstoppertje spelen is, misschien in de eerste
plaats een verstoppertje spelen met en voor zich zelf:
men schaamt zich om te zeggen wat men denkt, en te
toonen hoe weinig men denkt, en daarom zwijgt men
maar liever geheel. Maar in de tweede plaats: wie of
wat dwingt ons dan om over dergelijke vragen te spreken
zonder piëteit? Ja, er is een schijnpiëteit, die het
oude vereert alleen omdat het oud is, zooals het bekende
woord van Schiller zegt: „Was grau vor Alter ist,
das ist ihm göttlich”; maar zulk soort van respect voor
„wat altijd bestaan heeft en altijd terugkomt, voor wat
morgen waarde moet hebben omdat het heden waarde
heeft” is der wetenschap onbekend. Wie dat van mij
mocht verlangen, hem zou ik niet kunnen tevreden
stellen. Evenals zich het blauwe hemelgewelf met zijn
gouden sterren aan den astronoom, die toch niet genoeg
heeft aan de kinderlijk vrome gedachte van het
lied „hoe lieflijk praalt gij morgenster”, anders voordoet
dan aan ’t ongewapend oog van een onkundigen
beschouwer, zoo zullen ook de godsdienstige dingen
zich anders voordoen bij wetenschappelijk onderzoek
dan in de kerk en onder de preek. Maar gelijk de
hemel schoon en verheven blijft ook voor hem, voor
wien hij zich oplost in een rijk van wetmatig zich
bewegende werelden en zonnenstelsels, zoo blijft de
godsdienst heilig, ook als men hem erkent als een menschelijk
verschijnsel en de motieven waaruit hij is
voortgekomen, de veranderingen die hij heeft ondergaan
en de psychische krachten die in hem werken,
tracht te leeren kennen. Van profaneeren kan slechts
dan sprake zijn, als over het heilige oneerbiedig, zonder
achting en piëteit, zonder ernst en waardigheid
wordt gesproken. En dat is het dan toch ook eigenlijk
wat wij in onze gesprekken en in gewoon gezelschap
vreezen en terecht vreezen: dat over godsdienstige dingen
oneerbiedig gesproken, gelachen, gespot wordt.
Oneerbiedig, dat is lichtvaardig en oppervlakkig; en
juist de toon in onze zoogenaamd beschaafde kringen is
dikwijls maar al te lichtvaardig en oppervlakkig. De
wetenschap echter neemt het met de dingen niet licht,
maar ernstig en streng, blijft niet aan de oppervlakte,
maar tracht in de diepte door te dringen. En daarom
is reeds het wetenschappelijk doel van dit boekje een
waarborg tegen al wat plat is of kwetsen kan. Zoo is
dan ook zeker de persoonlijke verzekering overbodig,
dat ik ernstig en nauwgezet daarbij te werk wil gaan.

Nu moeten wij echter, voor wij ons eerste onderwerp,
de vraag naar het wezen van den godsdienst,
nader gaan bezien, eerst overwegen hoe wij daarbij
te werk zullen gaan, hoe wij het geheim der religie
kunnen ontsluieren. Welnu, daarbij dringt zich in onzen
tijd, die zoozeer staat in het teeken der natuurwetenschappen,
als vanzelf het antwoord naar voren: hiertoe
is er slechts eén weg, die der inductieve methode,
d. w. z. men zoekt naar die kenteekenen die alle godsdiensten
in verleden en heden gemeen hebben, dan
vinden wij uit de vele en veelvuldige verschijnselen het
eene voor allen geldende gemeenschappelijke begrip.
Daarbij moet dan voor alles de nadruk gelegd worden
op die godsdiensten, die ’t dichtst staan bij het begin
der religieuze ontwikkeling, dat is op den godsdienst
in zijn meest oorspronkelijke gedaante. Men zoeke
alzoo bij alle godsdiensten en vooral bij de eenvoudigste
en oudste.

Stellig is dit een weg; maar hij is lang en onzeker.
Want nu moeten eerst alle de vele, de zeer vele godsdiensten
doorloopen en onderzocht, en op het al of niet
onderling gelijke gelet worden. Maar ik vrees dat dit
reeds verre de kracht van eén mensch te boven gaat,
en in elk geval gaat het ver uit boven ons hedendaagsch
weten. En er is een nog veel grooter moeilijkheid:
waar moeten wij dat primitieve, waar het eenvoudige
en oorspronkelijke vinden? Men wijst op de onontwikkelde
volksstammen in Centraal Afrika, op de
Groenlanders en Patagoniërs, de Polynesiërs en Melanesiërs:
maar wie staat ons borg dat de godsdienst van
deze wilden niet veeleer een pas ontstane in plaats
van een oude is, een laat tot ontwikkeling gekomene
in plaats van een oorspronkelijke, een verminkte in
plaats van een die het wezenlijke tot uiting brengt? En
bovendien is bij den nauwen samenhang van mythologie
en taal de kennis der godsdiensten van deze onbeschaafde
volkeren afhankelijk van de nog vaak zeer
onvolkomen kennis van taal en dialect, zoodat de eene
duisternis de andere moet helpen verdrijven. Of wel
men verwijst ons terecht naar de oudste sporen van
den godsdienst der historische volken en de berichten
daarover. Maar juist van dit oude resten ons nog
slechts enkele fragmenten en spaarzame overblijfselen
en hun verklaring reeds geeft groote moeilijkheden. En
eindelijk, om dan het wezenlijke uit die gansche lange
rij te vinden, moet ik toch altijd al van tevoren weten
wat belangrijk en wat bijkomstig is, moet ik derhalve
het wezen van den godsdienst reeds ten naastenbij kennen,
om het in de geschiedenis der godsdiensten te
kunnen terugvinden. De godsdienst is toch stellig in
de eerste plaats iets dat leeft en beleefd wordt in
’s menschen innerlijk, derhalve een psychologisch gegeven.
Nu roept weliswaar ook bijv. de psychologie der
massa de geschiedenis te hulp, maar toch steeds slechts
als iets secundairs. De wetten van ’s menschen zieleleven
vertoonen zich voor het oog van den onderzoeker
juist in de geschiedenis om zoo te zeggen slechts in
groote trekken, en men zal zich veel vaker gedwongen
zien, om de geschiedenis psychologisch te verklaren,
dan men in staat zal zijn uit de geschiedenis een psychologie
te construeeren.[2]

Derhalve zoowel psychologie als zelfwaarneming?
Zeker, ook dat. Maar, zoo komt dan weer de vraag,
wie waarborgt ons, dat wij daarbij niet persoonlijke en
toevallige ervaringen van bijzonderen aard met het
wezen der zaak verwisselen, en dat wij op die wijze
wel ervaren wat mijn en uw en zijn godsdienst, maar
niet wat de godsdienst zelf is?

En zoo blijft dan nog slechts een derde weg open.
Wij zoeken den godsdienst daar waar hij ons het best
bekend is, bij ons zelven; maar niet bij ons als afzonderlijke
meer of minder religieus aangelegde menschen,
maar in dien vorm en gestalte, waarin wij hem in onze
omgeving, in ons volksleven en op onze hoogte van
beschaving sinds de dagen onzer kindsheid als een
objectief verschijnsel met eigen invloed en macht hebben
waargenomen en dan ook subjectief en individueel
onze verhouding tegenover hem hebben vastgesteld en
ons met hem hebben verstaan. Daarbij komt het niet
uitsluitend op het eigen religieuze leven van den onderzoeker
aan: daarvan moeten wij ons blijkens het voorafgaande
vrij en onafhankelijk maken. Naast het eigen
beleven staat hier het „hypothetische nabeleven” van
datgene, wat anderen om ons heen beleefd hebben en
waarin wij ons met behulp van phantasie en analogie
zeer goed kunnen verplaatsen. Want het gaat hier om
persoonlijke ervaring op den bodem van een godsdienst,
die ons historisch geheel bekend en psychologisch
geheel kenbaar en doorzichtig is, die niet primitief
en oorspronkelijk en toch in ontstaan en wording
te begrijpen is, en die een hoogtepunt van ontwikkeling
te zien geeft, waarop zich de godsdienst naar alle
mogelijke zijden ontvouwt en zijn leven ten toon
spreidt. Men noemt dat wel het „normbegrip” van den
godsdienst. Dat is mij te neo-kantiaansch en te theologisch,
is mij ook te zeer vooropgestelde theorie.[3] Niet
om normaal of abnormaal, om juist of onjuist gaat het
hier; maar wat wij op deze wijze zoeken en vinden,
dat is het karakteristiek religieuze in zijn voor ons
meest verstaanbaren vorm.[4]

Zoo vermijden wij twee uitersten. Eenerzijds het
overbrengen van een zuiver natuurwetenschappelijke
beschouwingswijze op een gebied van geesteswetenschappen:
daar geldt de inductieve methode om tot
natuurwetten en algemeene begrippen te komen, hier
gaat het om analyse, om psychologisch ontleden, om
het nasporen van geestelijke verschijnselen en processen
van den wortel af, om het inzicht hoe de mensch
daartoe gekomen is en welken zin en beteekenis een
dergelijk zielkundig gebeuren voor hem heeft. En aan
den anderen kant vermijden wij de theologische vóor-onderstelling
alsof in het Christendom zonder meer
reeds aanstonds, vóor alle onderzoek, de norm en maatstaf
gegeven waren, waaraan alle andere godsdiensten
moeten worden afgemeten om dan als valsch of minderwaardig
te worden afgewezen. Dit zou wellicht het
resultaat van onze onderzoekingen kunnen blijken te
zijn, hoewel ik niet geloof dat wij tot een dergelijke
uitkomst zullen geraken; maar hier mag het in geen
geval reeds van te voren willekeurig worden aangenomen.[5]
Tevens houden wij hiermede echter den geschiedkundigen
weg voor ons open, welks waarde wij
niet willen ontkennen; want de godsdienst is een historisch
verschijnsel en slechts als zoodanig te verstaan.
Wij zullen derhalve dan ook dezen weg niet versmaden,
zullen ons mede naar hun historischen ontwikkelingsgang
een oordeel over de verschillende godsdiensten
moeten vormen, dus niet van meet af aan, daar
waar het de vraag geldt naar het wezen van allen godsdienst,
maar eerst waar het gaat om de verschillende
vormen, om de belichaming van godsdienst in geloofsvoorstellingen,
cultus en leven.

Welnu dan—wat is godsdienst? Het woord religie
kan het ons niet duidelijk maken; want of wij het van
religare afleiden en daaronder het gebonden en verplicht
zijn verstaan, of het van relegere in tegenstelling
tot neglegere afleiden, en opvatten als aandachtige zorg
en eerbiedigen schroom, etymologieën kunnen ons nu
eenmaal nimmer leeren wat voor ons een woord heden
ten dage beteekent. Nu is gelukkig in de laatste jaren
gebleken dat de resultaten der onderzoekingen aangaande
het begrip godsdienst veel meer overeenstemmen dan
men, te oordeelen naar de zoo verschillend klinkende
definities[6], wel zou meenen. Dat religie iets specifiek
menschelijks is, daarover zijn wij het allen wel eens.[7]
Wanneer echter de mensch alleen religie heeft en deze
derhalve in den mensch zijn oorsprong en zetel vindt,
wanneer de religionsphilosophie in de eerste plaats
religionspsychologie is, dan moet ook de geestesfunctie
zijn te vinden, waardoor zij gedragen wordt. En dat
deze het gevoel is, ook dat wordt tegenwoordig nauwelijks
meer bestreden, al mogen wij er dan wel terstond
bijvoegen, dat daarbij niet meer gedacht mag worden
aan die verouderde indeeling van de menschelijke
psyche in drie onderdeelen waarvan het gevoel er een
is, maar dat hier sprake is van die grondkracht onzer
ziel, die als uit de diepte omhoog streeft naar de oppervlakte
en het gansche leven omvatten en beheerschen
wil.[8]

In de praktijk wordt dat weliswaar nog niet zoo
algemeen erkend. De waarde die in zaken van godsdienst
aan bepaalde formules en formuleeringen, aan
geloofsbelijdenissen en hun inhoud wordt toegekend,
doet ons duidelijk inzien, dat het intellectualisme van
vroeger tijd nog bij lange na niet is overwonnen en dat
juist in ’t christendom de „orthodoxie”, de rechtgeloovigheid
veelal nog als de kern van den godsdienst
wordt aangezien, waarbij dus alle nadruk valt op een
theoretische overtuiging, een voor waar houden. Nu zal
wel de verhouding tusschen gelooven en weten eerst
in het volgende hoofdstuk meer in het bijzonder besproken
worden, maar nu reeds kan het zijn nut hebben
zich de dingen een weinig helder en klaar voor oogen
te stellen om de onjuistheid van dit intellectualisme te
doorzien. Immers als dat het bij ’t rechte eind had,
dan zou de historicus die de zuiverste kennis van het
religieuze verleden, de philosoof die de klaarste gedachten
over God en zijne verhouding tot de wereld,
de logische denker die het bestgeordende samenstel
van godsdienstige voorstellingen en gedachten bezat
en kende, ook de meest religieuze en vrome mensch
zijn. Men behoeft zich dat maar in te denken of het
uit te spreken om de onjuistheid ervan in te zien.
En geen orthodox theoloog zal er dan ook ernstig
aanspraak op willen maken, om wegens zijn theologische
geleerdheid of zijn inzicht in geloofszaken, voor
vroom te worden gehouden. Door onontwikkelden en
armen, door onwetende visschers is de christelijke
godsdienst in de wereld gebracht, door hen is hij het
eerst aangenomen. Een godsdienst der „armen van
geest”, der onontwikkelden en ongeleerden is hij in
’t begin geweest. Mocht het heden anders zijn gesteld,
dan zou dat een bewijs zijn dat hij zichzelf ontrouw
is geworden.

Aanbevelenswaardiger dan deze intellectualistische
opvatting, schijnt die andere te zijn, die den godsdienst
verlegt naar het gebied van den wil en derhalve naar
dat van ’s menschen handel en wandel. „De zuivere,
onbevlekte vroomheid voor God den Vader is deze:
weduwen en weezen in hun verdrukking bezoeken, zich
zelven onbesmet bewaren van de wereld”—zoo wordt
deze meening op heel eenvoudige wijze door den
Jacobusbrief (127) vertolkt. Maar ook hier wederom
is slechts weinig bezinning noodig om in te zien, dat
daarin toch de geheele godsdienst niet kan bestaan.[9]
Ook de ongodsdienstige mensch kan dat volbrengen,
en de godsdienstige kan het nalaten. Goed doen is
geen speciale vroomheidsuiting: men kan, gelijk wij nog
nader zullen zien, goed zijn zonder vroom te zijn en
men kan ook in quiëstistische vroomheidsstemming
zijne handen in den schoot leggen en niets doen, zooals
de pilaarheiligen en kluizenaars in het Christelijk of
Boeddhistisch monnikwezen ons toonen; of men kan
zelfs in religieus fanatisme, dus uit louter vroomheid
in allerlei opzicht kwaad en zonde bedrijven en goedkeuren.
En wat die goede werken betreft, waar het op
zou moeten aankomen,—uit welke gezindheid, uit
welke motieven ze ontstaan zijn, dat alleen beslist,
zoowel over hun waarde voor den dader, als ook daarover,
of het daden uit vroomheid of uit zedelijkheid
of wel producten van menschelijke ijdelheid zijn. Of
zijn er misschien naast die zedelijke nog specifiek religieuze
uitingen en daden, met name datgene wat wij
onder cultus verstaan: het kerkgaan, het offeren, het
gebed, het deelnemen aan de sacramenten en dergelijke?
Maar wie zou niet weten dat dergelijke uiterlijke
dingen en het deelnemen aan al deze uiterlijke
kerkelijke handelingen, niet het wezen van den godsdienst
uitmaken. Men hoore slechts de oud-testamentische
profeten, hoe verachtelijk zij zich uitspreken
over het offer en hun Jahwe laten zeggen: „Ik heb lust
tot weldadigheid en niet tot offer, en tot de kennis
Gods, meer dan tot brandofferen.” (Hosea 66). Dat
een onwaardig eten en drinken voorkomt bij het mysterie
des avondmaals, daarop wijst reeds de apostel
Paulus in zijn brief aan de Korinthiërs (Kor. 1127).
En dat er onder ons maar al te velen zijn die uit mode,
karakterlooze lafheid of berekening, uit oogendienst
of baatzucht elken Zondag ter kerke gaan, weten wij
allen. Wij zouden velen ronduit dat diep verontwaardigde
„gij huichelaars” kunnen toevoegen, dat Jezus
den Pharisaeërs en Schriftgeleerden in het aangezicht
slingerde (Matthaeus 2317). En het zou heden niet minder
waar zijn van duizenden en nogmaals duizenden,
die Heere, Heere zeggen en zich naar zijnen naam
noemen. Derhalve het handelen alleen beslist niet, op
de motieven komt het aan, en motieven zijn steeds gevoelens;
in het rijk der gevoelens of populair uitgedrukt,
in ons gemoedsleven hebben wij dus ook den
zetel der religie te zoeken.[10] Waarbij dan intusschen
reeds hier niet, en ook hier weder niet vergeten mag
worden dat de godsdienst als religiositeit en vroomheid
meer is dan zaak van den enkeling, dat hij tegelijk
ook een stuk geschiedenis, een deel van het geschiedkundig
leven is en zoo tegenover den enkelen mensch
staat als objectieve macht, zoodat dan een ieder weer
zich tot zijn godsdienst als tot zulk een werkelijk bestaande
levensmacht in een innerlijke betrekking heeft
te stellen.

Zien wij nu echter uit naar dat bepaalde gevoel, dat
wij bij den enkelen mensch als religieus aanduidden,
dan kan ik het heden nog niet anders of beter kenschetsen
dan Schleiermacher het gedaan heeft. Nadat
het eerst scheen alsof hij, uitgaande van een eigenaardige
opvatting van het gevoel en de plaats die het inneemt
in ons zieleleven, alle gevoel als religieus zou
moeten beschouwen, omschrijft hij het later nauwkeuriger
als „slechthinniges Abhängigkeitsgefühl”. Volstrekt
afhankelijkheidsgevoel, gevoel van eindigheid en oneindigheid:
dat sluit niet, gelijk ons langzamerhand zal
blijken, het gansche wezen der religie in, maar het is
het uitgangspunt, het fundament van den godsdienst,
de meest oorspronkelijk religieuze gemoedsstemming
en de grondstemming van den religieuzen mensch.[11]

Aan de wijze, waarop dit gevoel ontstaat, leeren wij
het zuiverst zien, waarin het bestaat. Want hiervan
moeten wij ons natuurlijk bewust blijven, dat het niet
van ’t begin af ten volle in den mensch aanwezig is en
ook niet in allen even vroeg ontwaakt; religieus opgevoede
kinderen bidden reeds lang voordat bij hen van
werkelijken godsdienst sprake is, kennen veel eerder
den zedelijken plicht der gehoorzaamheid dan het
vrome bewustzijn hunner eindigheid en afhankelijkheid;
en dat is ook de reden waarom het bij vele menschen
nooit geheel ontwaakt, misschien juist daarom ook niet,
wijl men het van den aanvang af in een conventioneelen
vorm kleedt en dan uit overschatting van dien vorm de
zaak zelve verstikt en verdrukt. Bij alle normale menschen
is de aanleg en het vermogen aanwezig om
godsdienst bij zich te ontwikkelen, maar niet allen
bezitten werkelijken godsdienst, evenmin als alle menschen
den zin voor schoonheid en den drang naar
waarheid kennen en weten in zich tot uiting en volle
ontwikkeling laten komen. Maar juist omdat het zoo
natuurlijk is, dat zulke gevoelens ontwaken, zulke
stemmingen bij ons opkomen, zijn zeker de meeste
menschen tijdelijk, nu en dan religieus en vroom gestemd,
dikwijls zonder dat zij zelve weten dat zij het
zijn en hoezeer zij het zijn, zonder dat zij zich bewust
worden dat juist datgene wat zij nu gevoelen, religieus
en vroom is. Aan den anderen kant echter hoede men
zich voor den overdreven eisch, dat ieder moment in
’s menschen leven vroom behoort te zijn en door godsdienst
begeleid en gedragen moet worden. Dat dit iets
onnatuurlijks is, is aangetoond door den theoloog Hase,
die tegenover het uitsluitend hunkeren naar de eeuwige
dingen, voor onzen tijd veeleer in de innige verbinding
van den oud-Griekschen en den christelijken geest, in
het samengaan van zin voor de wereld, die iets anders
is dan wereldzin, en zin voor het eeuwige en goddelijke,
gelijk de vroomheid die kweekt, de voorwaarde
zag voor levensschoonheid en levensharmonie.[12]

Hoe komt dan nu dat vrome gevoel tot ontwaken?
Daarvoor zijn geen bepaalde en bijzondere oorzaken
aan te wijzen. Het is veeleer een persoonlijke gemoedstoestand
en levenservaring die het uitgangspunt worden
kan en worden moet! En toch heeft de volkswijsheid
reeds lang de waarheid gezien, d. i. het gewoonste
en meest voorkomende geval, het natuurlijke en
noodzakelijke gebeuren begrepen, als zij in het spreekwoord
zegt: nood leert bidden. Een groot verdriet, wellicht
de dood van een die ons lief was, of misschien
meer stoffelijke nood: wanneer een landbouwer staat
bij zijn door den hagel neergeslagen velden en al zijn
arbeid vernietigd ziet, of zelfs een veel kleinere teleurstelling,
een plan dat mislukte, een verwachting die
onvervuld bleef, of bij gansche volkeren tijden van
zware bezoeking, een oorlog bijvoorbeeld,—daar
overvalt het ons plotseling, dat gevoel dat wij zwak
en machteloos, dat wij hulpeloos, eindig en afhankelijk
zijn, dat wij eenzaam en alleen staan midden in
die groote wijde wereld, en dat de loop van die wereld
en de loop der natuur en het rad van het noodlot zonder
mededoogen of erbarmen over ons heen gaan. „Mit
unserer Macht ist nichts gethan, wir sind gar bald
verloren,” zong Luther en dat is ook onze stemming,
als ons het noodlot voert tot de grenzen van ons
kunnen en onze macht, en met harde slagen ons
die grenzen tot bewustzijn doet komen. En zooals
het gaat met onze macht, zoo voelen wij ook de
beperktheid van al onze geestelijke vermogens, de
zwakheid onzer zedelijke kracht en van ons verstand:
ook daar stooten wij maar al te vaak op de beperktheid,
de enge grenzen van ons kunnen en kennen, ons
weten, ons begrip, ook daar komen wij maar al te vaak
tot het besef van onze eindigheid en ons onvermogen.
En wanneer de mensch staat hoog op de bergen, in het
gebied van de eeuwige sneeuw, hij alleen te midden
der geweldige, om menschen en menschelijk doen zich
niet bekommerende natuur, of wanneer hij opziet naar
dien oneindigen sterrenhemel, die zich over hem welft
en weet dat de aarde die hem draagt slechts een nietig
deel is van een dier ontelbare wereldsystemen daar
boven en het armzalige menschenkind slechts een
atoom daarvan is, atoom van een atoom, dan komt het
over hem, dat gevoel van verlatenheid en eenzaamheid,
de angst en vrees, de kleinheid en nietigheid, de
oneindige eindigheid van zijn bestaan en zijn wezen.

En dat zou dan godsdienst zijn? Natuurlijk niet—nog
niet, en toch ja! Dit moet aanwezig zijn, hoe dan
ook, maar het moet niet het eenige zijn. Dat gevoel
van eindigheid en afhankelijkheid zou ons terneerdrukken
en verstikken, als het ons ook niet tevens
boven zich zelf ophief, ons van het eindige losmaakte
en zich verbreedde tot het verlangend en verlossend
gevoel van het oneindige. Uit de engte naar buiten in
de ruimte, over het kleine heen tot het groote,
opwaarts van het eindige tot het oneindige, van zwakheid
tot sterkte en kracht,—dat is het verlangen, dat
ons in zulke uren van nietigheid en eindigheid doortrilt.
In deze tweeheid, in dezen overgang van het gevoel
van beklemming tot dat van verheffing, van gedruktheid
tot vrijheid en opbruisende kracht, van
zwakheid tot sterk en moedig zijn, ligt de betrekking
van het religieuze tot het aesthetische gevoel van het
verhevene: onlust en lust in beiden. Vandaar ook in den
godsdienst steeds weer de wisseling van zondebesef
en genade, van hemel en hel, van jubelen en klagen.
Zij behooren als pool en tegenpool bijeen, al overweegt
bij de verschillende menschen, en bij denzelfden
mensch in verschillende tijden en stemmingen nu het
eene, dan het andere.

Terwijl zoo het hart, daareven nog zoo angstig en
klein, zoo moedeloos en neerslachtig, verlangend zich
verheft en zoekt naar ruimte en vrijheid, is nu naast
het gevoel van eindigheid en afhankelijkheid ook dat
der oneindigheid ontwaakt. Ook dit vertoont zich niet
in een enkele, maar in duizend vormen, voor alles, zooals
ons Feuerbach[13] heeft getoond, als wensch, vaak
als recht egoïstische wensch; en daarin ligt tevens het
uitgangspunt voor alle pathologische en bijgeloovige
vormen van religie; daarin echter ook het recht tot
bevrediging der gemoedsbehoeften. O, dat er toch een
oneindige macht was tegenover uwe zwakheid en
onmacht! roept de hulpelooze mensch vol zielsverlangen
uit; dat zij een wonder verrichtte ten uwen behoeve;
dat de dooden weer levend werden; hadt gij
toch vleugels—lichamelijke, die u droegen naar de
wijde verten en u toonden de gansche wereld,—geestelijke
vleugels die u voerden over de afgronden van
het noodlot en u verlossing brachten en redding in
alle nooden des levens, uw eigen zonde en alle gevaren
die u omringen! Of, als er dan toch maar een hart
was dat met u meevoelde, dat in ’t over u komende
leed zich uwer erbarmde; een rechtvaardig rechter
tegenover de onrechtvaardigheid der menschen; een
helper en verlosser, een Algoede en Almachtige! Doch
’t moge dan in zulke bewuste wenschen worden belichaamd
of niet, al of niet worden uitgesproken, het
verlangen is er, een bovenaardsch, een oneindig zielsverlangen,
dat geheel van zelf wordt tot een verlangen
naar het oneindige, en toch ontwaakt te midden van
het eindige en in ’t gevoel van eigen eindigheid, en
er daarom ook volledig mede samensmelt, het opheft
ver boven het aardsche en alledaagsche uit en bezielt
met een te voren ongekende sterkte en kracht.[14]

En dat is dan godsdienst? dat moet de godsdienst
zijn in zijn kern en wezen? Ja; maar het is nog steeds
niet alles, niet de geheele godsdienst. Want zoo het
gevoel in het menschelijk zieleleven het diepste en
oorspronkelijke is, waaruit al het andere zich ontwikkelt
en opgroeit, moet ook dit religieuze gevoel een
rijk leven van voorstellingen van allerlei aard scheppen
en zijn leven uiten in alle daaruit voortgekomen
en daardoor beheerschte handelingen, waarin het zich
omzet en tot uiting komt. Die stemming van afhankelijkheid
en zielsverlangen voert daarom noodwendig
tot een geloof en tot een eeredienst. Daarin vindt het
alles waarop het zich richt en wat het wil bezitten, zijn
steun en houvast, zijne bescherming, zijn toetssteen
en waarborg. Zoo ontstaan religieuze voorstellingen
en geloofsovertuigingen die van deze machtige grondstemming
der ziel uit het geheele wilsleven richten en
verheffen en den mensch doen leven en handelen uit
de kracht van dat geloof.

Daarover, over het rijke, naar buiten zich uitende
leven der religie zullen wij spreken in de beide volgende
hoofdstukken.





 

TWEEDE HOOFDSTUK

Religieuze voorstellingen en denkbeelden. Gelooven
en Weten.

 

[image: G]Gelooven en weten, daarbij zullen wij
’t eerst onze aandacht hebben te bepalen.
Men zou er wellicht over kunnen twisten,
of niet een behandeling van den cultus aan
die van het geloof vooraf behoorde te
gaan. Nog niet lang geleden n.l. is men bij religionsphilosophische
onderzoekingen juist met den cultus als
het oorspronkelijke en eerste in den godsdienst begonnen.[15]
Ik ben echter van oordeel, dat deze wijze van
behandeling niet is door te voeren: voor men tot een
God kan bidden of hem een offer kan brengen, moet
men toch eerst een God bezitten en van hem weten, en
daarom blijft toch altijd de eerste vraag: hoe ontstaat
de Godsvoorstelling, of in ’t algemeen het godsdienstig
geloof?

Nu schijnt het alsof wij in weinige stappen daartoe
kunnen komen: afhankelijkheidsgevoel—afhankelijk
van wat en van wien? van God; zielsverlangen naar
het oneindige—en dit oneindige? natuurlijk God.
Maar ik vrees dat wij daarmede slechts een naam hebben
gewonnen, niets meer, en het is ons niet om een
naam—„een naam is niets dan klank en rook,”—maar
om de zaak te doen. De vraag: vanwaar eigenlijk
dat gevoel van afhankelijkheid? wien of wat hebben
wij onder dat oneindige te verstaan? komt mij voor
veel te theoretisch en te verstandelijk te zijn.[16] Zoo
vraagt en overlegt de vrome mensch niet. Op den
causaliteitsdrang laat zich het godsdienstig geloof niet
grondvesten. Andere krachten dan die van het bespiegelend
denken zijn daarin werkzaam: gevoel is alles,
daarmede is het begonnen, en zoo brengt nu ook het
gevoel het denken in beweging en blijft daarin leven
en werken. Dit gevoelmatige denken noemen wij fantasie.
Dat er fantasie bij in het spel is, ligt reeds in onze
afleiding van ’t religieuze gevoel zelf besloten. Met
ons weten is het hier uit, hebben wij gezegd, wij staan
aan de grenzen van ons kennen en begrijpen. Een
zielsverlangen voert ons verder, en de vleugels die wij
noodig hebben om verder te komen, schept de fantasie
en draagt ons daarmede boven den afgrond uit naar
de hoogten, ver weg over alle grenzen en beperking.[17]
Zij lost ’s levens raadsels op, leert
ons wereld en leven verstaan, toont ons het oneindige
in een beeld, en plant haar banier op alle hoogten en
in alle diepten der wereld en des levens.

Maar nu dringt zich daartegenover als met ongeduld
de vraag naar voren: „Zoo is u dan godsdienst en godsdienstige
voorstelling slechts verdichting; want alle
werk der fantasie is poëzie; maar hoe staat het dan
met de waarheid van ons geloof? Wordt zoo niet alles
illusie en zelfbedrog?” Al komt die vraag eigenlijk nog
te vroeg, wij kunnen ons toch reeds voorloopig door
twee tegenvragen eenigermate geruststellen. Dat de
religieuze voorstellingen der Grieken verdichting zijn,
daaraan twijfelt wel niemand, evenmin aan het dichterlijk
karakter der Indische mythologie, zooals wij die
kennen uit de heilige hymnen aan Indra en Varuna,
aan Soma en Agni; sinds Herder ook wel nauwelijks
nog één ontwikkelde aan den geest der Hebreeuwsche
poëzie in het oude Testament, in ’t bijzonder aan het
dichterlijk karakter van het diepzinnige Paradijsverhaal.
Maar waarom zou dan alleen aan ónze religieuze
voorstellingen de fantasie geen deel mogen hebben?
Wij vieren toch allen Kerstmis: wie zou nu aan de
poëzie van het Kerstfeest aanstoot nemen, omdat ook
hier vrome verdichting en sage het heilige tafereel hebben
geteekend?

Maar dan in de tweede plaats, is verdichting dan
zooveel als onwaarheid en leugen? Men behoeft heusch
niet eerst aan het moderne realisme te herinneren, dat
de waarheid tot een wet der poëzie wil maken, om in
te zien dat juist de hoogste en laatste waarheden ons
niet door de natuurwetenschappen of de geschiedenis,
maar integendeel door de groote dichters geopenbaard
worden: zij zijn de groote zieners der menschheid en
verklaren haar den zin van haar bestaan. Is dan de
schildering die Schiller in Wallenstein geeft van menschelijke
vrijheid en van de macht van het noodlot, of
Goethe in den Faust van den goeden mensch, die zich
in zijn duisteren levensdrang toch van den rechten weg
bewust blijft, om van Lessings juist hier zoo treffenden
Nathan niet te spreken,—zijn dergelijke schilderingen
nu onwaar, omdat zij in schoonen vorm zijn gekleed
en in dichterlijke beelden hunne gedachten over
den mensch en het leven tot onze ziel brengen?

Daar wordt ons echter een uitweg gewezen die langen
tijd in de theologie als het ei van Columbus werd
beschouwd: voor den godsdienst, zoo zegt men, zijn
denken en voorstellen slechts secundair; de godsdienst
kent slechts gevoelsoordeelen, die door het gevoel worden
te voorschijn geroepen en aan gemoedsbehoeften
beantwoorden, en alleen op het gemoed opbouwend en
stemmend werken: het zijn waardeeringsoordeelen.[18]
Maar daarmede wordt de eigenlijke hoofdvraag voorbijgezien,
de vraag waarop het godsdienstig geloof
allen nadruk legt en leggen moet: of aan die beelden
en symbolen, die gevoels- en waardeeringsoordeelen
ook waarheid toekomt, of de werkelijkheid er aan beantwoordt,
of zij derhalve ook „zijnsoordeelen” mogen
heeten. Natuurlijk beaamt het geloof dit: niet dat zij
waarde hebben, maar dat zij waar zijn, dat is de
hoofdzaak. Maar heeft het daartoe recht? Zijn zij werkelijk
waar? Dat moet dan de philosophie bewijzen.
Maar kan zij dat? En bovendien, komt zij dan daarmede
niet toch weer boven het geloof te staan, en
wordt dit daardoor niet eenigermate onder haar
voogdij en contrôle gesteld? In deze lastige situatie
treedt nu de religions-philosophische opvatting van
’t geloof naar voren en toont ons den eenig mogelijken
uitweg uit het labyrinth der hier zich kruisende
en slingerende paden. Daarbij kan zij uitgaan van de
bekende definitie uit den Hebreërbrief: „Het geloof is
een vast vertrouwen op dat wat men hoopt, en niet
twijfelen aan dat wat men niet ziet.” (Hebr. 111)
De voorwerpen des geloofs zijn onzienlijk, dat is dus
tevens onkenbaar en onbewijsbaar. Dat is in de wijsbegeerte
door niemand scherper gezien en uitdrukkelijk
aangetoond dan door Kant, toen hij aanwees dat zelfs
de drie grondideeën der Aufklärung[19]: God, vrijheid
en onsterfelijkheid nimmer als kennis der werkelijkheid
zijn te beschouwen en hun bestaan zich ook
voor het denken nooit afdoende en zonder innerlijke
tegenspraak laat bewijzen. Maar wanneer dan nu de
wijsbegeerte er van moet afzien, als waar te bewijzen
wat het geloof gelooft, wil dat dan zeggen dat het geloof
minderwaardig en zijne oordeelen geen zijnsoordeelen
zijn? Kant zelf was zoo ver van deze meening
verwijderd, dat hij veeleer de overtuiging koesterde
dat hij met de vernietiging der oude metaphysica en
hare schijnbewijzen eerst voorgoed het geloof plaats
verschaft en grond onder de voeten gegeven had. En
inderdaad, een slecht bewijs doet altijd afbreuk aan de
zaak zelf. Men houdt haar zelve voor weerlegd, ook
wanneer slechts de betrekkelijk toevallige manier
waarop men haar bewijzen wilde, onhoudbaar is gebleken.
Juist wanneer, èn omdat het geloof in de
onzienlijke dingen nooit in een weten kan worden
omgezet, juist dan en ook alleen dan en daarom
blijft het in alle eeuwigheid wat het is:—Geloof.



Nu kan weliswaar ook de wetenschap van den
bodem van haar kennis uit, komen tot de aanvaarding
van iets onzienlijks, ook door haar is, in de philosophie,
de stap van wereldverklaring tot wereldbegrip steeds
op nieuw gedaan. Maar hier spreekt men dan ook in
tegenstelling tot „weten” van „enkel gelooven”. Omdat
het zich niet laat bewijzen, blijft het voor het weten
slechts hypothese, en als hypothese draagt het de
onzekerheid, de mogelijkheid dat het ook wel niet zoo,
dat het ook anders zou kunnen zijn, draagt het in een
woord den twijfel in zich.

Maar heeft dat dan ook maar een spoor van gelijkenis
met datgene, wat de godsdienstige mensch zijn geloof
noemt en in zijn geloof bezit? Wordt hier niet juist datgene
ingesloten en verondersteld, wat ginds uitgesloten
is? Het wetenschappelijk geloof is onlosmakelijk
verbonden met den twijfel aan zich zelf en aan
de juistheid van wat het hypothetisch heeft aangenomen;
twijfelen en zoeken op gevaar van
dwaling af is zijn recht en zijn plicht, zijn noodzakelijke
levensvoorwaarde: „dubito ergo sum”, twijfel
bewijst het bestaan der wetenschap. Het godsdienstig
geloof daarentegen is boven allen twijfel verheven;
voor het geloof wordt twijfel tot zonde, dwaling
tot schuld, het is in waarheid een vast en onwrikbaar
vertrouwen, dat niet twijfelt aan wat geen menschelijk
oog ooit gezien, geen menschelijk oor ooit vernomen
heeft. De wetenschap schrijdt rusteloos voort, voor
haar geldt geen stilstand en geen einde, voor haar
onderzoek toom noch teugel; het geloof daarentegen
rust in zijn klaar en zeker bezit, is conservatief, houdt
wat het heeft en vindt daarin zijn taak en zijn doel.
Bedenken wij dan nog, dat het onzichtbare als voorwerp
van wetenschap iets gansch onbepaalds, iets
duisters en problematieks, voor den godsdienst echter
vol leven, aanschouwelijk vast en klaar, „als ziende der
Onzienlijke” en tegelijk iets gansch persoonlijks is,
waarbij de geloovige vertrouwt dat het zijn zielsverlangen
naar ’t oneindige zal stillen. Dáar denken en
zucht om te begrijpen, hier hart en gevoel; dáar metaphysiek,
hier mystiek; en derhalve dáar het denken
van een enkeling of een kleine school, hier de gemeenschappelijke
overtuiging eener groote gemeente en van
alle geloovigen: „wij gelooven allen aan éénen God”.
Maar daarmede komen wij dan toch weer tot de aantrekkelijkste
taak der Religionsphilosophie, het zoeken
van een antwoord op de vraag naar het psychologisch
ontstaan van alle geloof en de daarmee verbonden
kracht des vertrouwens.

De wereld is mijne voorstelling, alles is slechts als
inhoud van mijn bewustzijn mij gegeven; maar uit gewaarwordingen
en voorstellingen schept zich de menschelijke
geest een buitenwereld, wijl hij wat in hem
is naar buiten verlegt, zijne bewustzijnservaringen projecteert
op dingen buiten zich. Zoo ontstaat het geloof
aan een buitenwereld, dat ons aller deel is en dat toch
slechts een geloof is. Op dit proces van objectiveeren
en projecteeren maakt natuurlijk het religieuze afhankelijkheidsgevoel,
het vrome verlangen naar het oneindige
geen uitzondering; ook het oneindige wordt geprojecteerd
en buiten het ik verlegd: zoo ontstaat het
geloof aan een oneindige macht buiten en boven mij,
aan een God, aan mìjn God.

Ik leg den nadruk op dit „aan mìjn God”, want dat
is juist het onderscheid tusschen theïstische philosophie
en godsdienst. De eerste zegt: er is een God, en is
daarmede niet religieus; de laatste zegt: gij zijt mìjn
God, en is daarbij niet wijsgeerig.[20] Dat oneindige
waarnaar de vrome verlangt, is zijn God; hij staat
met Hem in onmiddellijke persoonlijke betrekking,
verwacht van Hem bevrediging voor zich en—daarin
heeft ons Feuerbach den weg gewezen—voor zijne
wenschen, hij verwacht van den Oneindige oneindige
bevrediging en eeuwige zaligheid; daarom ook behooren
Godsgeloof en onsterfelijkheidsgeloof in zoo vele
godsdiensten bijeen.

Zullen wij echter in een persoonlijke verhouding tot
God kunnen komen, dan moet Hij ook dienovereenkomstig
gedacht en voorgesteld, Hij moet persoonlijk opgevat
worden. Ook dat is niet speciaal den godsdienst
eigen; ons gansche denken is anthropomorphistisch.
Het kind dat de tafel slaat waaraan het zich gestooten
heeft, en zijn pop behandelt alsof het zijn gelijke was,
denkend en voelend als hij zelf, volgt geheel en
onbevangen deze zucht tot personificeeren en anthropomorphiseeren.
Weliswaar wordt langzamerhand het
menschelijke en al te menschelijke meer en meer afgestooten,
maar wij houden toch niet op het doode en
levenlooze te bezielen en te vervormen naar analogie
met onze menschelijke persoonlijkheid; ja zelfs in ons
streng wetenschappelijk denken sluipen nog zulke
anthropomorphe voorstellingen binnen als die van
kracht en wet, die beiden van den mensch op de natuur
en de stof zijn overgedragen. En zoo wordt dan ook
het oneindige gepersonificeerd en menschelijk gedacht,
zoo schept zich de mensch de goden, de godheid naar
zijn beeld.

Het duidelijkste zien wij dat in de Grieksche mythologie,
waar poëzie en beeldende kunst hebben samengewerkt
om die goddelijke menschheidsidealen vorm
te geven en dan steeds heerlijker, steeds schooner en
hooger vormen te scheppen. Dat het echter een algemeen
menschelijke trek is, dat toont ons ook de taal,
die overvloeit van personificaties en dus van den aanvang
af een mythologischen trek, iets als een natuurlijke
neiging vertoont tot het vormen van mythen.

Waar echter de mythologie en de mythenscheppende
phantasie het oneindige op deze wijze vermenschelijkt,
kan zij het gevaar niet ontgaan, het te trekken in
de sfeer van het eindige. Dat beantwoordt dan ook geheel
aan het godsdienstig gevoel, dat, gelijk wij zagen,
eindig en oneindig tevens is, omdat het zoowel het eindige
als het oneindige tot inhoud heeft. Maar daarin
ligt ook het tegenstrijdige dat alle mythologie eigen is:
een eindig gedacht oneindige! En aan die tegenstrijdigheid
knoopt zich dan ook vast het eerste conflict tusschen
gelooven en weten. Zooals bekend is, waren het
in Griekenland moreele bedenkingen die den eersten
stoot gaven. De dichters verhaalden van de goden dingen,
die hun zedelijke reinheid en hoogheid in twijfel
brachten: de goden liegen en bedriegen, plegen echtbreuk
en zijn naijverig en afgunstig. Het is merkwaardig
dat het volk—en niet alleen het Grieksche volk!—over
het algemeen aan dergelijke dingen geen aanstoot
heeft genomen en neemt; een feit dat alleen te
verklaren is eenerzijds uit een zekere zedelijke afstomping
en gebrek aan ontwikkeling, anderszijds uit een
begrijpelijke afwezigheid van alle kritiek tegenover het
religieuze en goddelijke, die, door het overnemen der
overlevering, uit gewoonte en piëteit nog versterkt
wordt. En daarom begint ook dit conflict nooit als een
algemeen verzet, gedragen door het bewustzijn van een
heel volk, maar steeds eerst bij den enkeling, die daardoor
komt te staan tegenover zijn volksgenooten en het
algemeen geloof of de religieuze voorstellingen van
zijn volk. Maar daarover later meer.

De religieuze voorstellingen staan aanvankelijk niet
geïsoleerd naast andere, maar omvatten oorspronkelijk
het geheel van onze denk-wereld, zijn den mensch alles.
Historisch is dat buiten kijf: in de Mythologie der Grieken
lag opgesloten wat zij van de wereld en speciaal
van de natuur wisten en dachten, mythologie was tevens
hun wetenschap en hun philosophie. En dat is ook
volkomen begrijpelijk: hoe vreemder de mensch nog
staat tegenover de hem omringende natuur, hoe minder
hij haar kent en in staat is te beheerschen, des te
afhankelijker is hij in werkelijkheid van dit hem onbekende,
en hoe afhankelijker en eindiger, des te hulpeloozer
en machteloozer gevoelt hij zich daar tegenover.
De natuur zelf is voor hem het oneindige, en wat
hij over haar peinst en denkt, dat wordt ook deel van
zijne voorstelling van ’t Oneindige. En omgekeerd
dienen hem de door zijne phantasie gewekte beelden
van ’t Oneindige, om den zin en de beteekenis van de
natuur in al hare verschijnselen te leeren verstaan.
Zoo is het dan het goddelijke in de natuur zelf, dat
hem moeiten en belemmeringen van allerlei aard bereidt,
en daarom kan hij ook slechts van dat goddelijke
dat zich in haar uit, hulp, redding en bescherming
hopen en deelachtig worden. En gelijk zich aldus achter
al het natuurlijke een goddelijke macht verbergt,
zoo gaan ook wereldopvatting en mythologie, natuurkennis
en Godsvoorstelling voor den mensch op dezen
trap van ontwikkeling naast elkander hand in hand.
Zoo verbinden zich steeds meer ook naar hun inhoud,
gelooven en weten tot een samenhangende religieuze
wereldbeschouwing, waarin ook brokstukken kennis
aangaande de wereld godsdienstig gekleurd en in
dienst van religieuze phantasievoorstellingen en gemoedsbehoeften
gesteld worden.

Zoo beheerscht de godsdienst in den aanvang de
wetenschap en neemt haar in zich op. Maar terwijl
hij op deze wijze zelf een religieus weten wordt, komt
hij toch ook weder te staan onder de wetten en voorwaarden
der wetenschap, en dat leidt tot eigenaardige
moeilijkheden en verwikkelingen. In het Christendom
zien wij duidelijk hoe zich dat ontwikkeld en verwikkeld,
welken loop het genomen heeft. Gedwongen om
de aanvallen der heidenen, en daaronder scherpzinnige
heidenen als Celsus, met geestelijke wapens af
te weren, werd het Christendom tot apologetiek en kon
als zoodanig niet vermijden tegenover de Grieksche
philosophie post te vatten,[21] en daarbij ging het zooals
het steeds pleegt te gaan: meer dan éen brokstuk
van deze Grieksche philosophie, een groot deel der
Grieksche wereldbeschouwing werd in het Christendom
opgenomen; nog geheel afgezien van den invloed
van dat eigenaardige hellenistische synkretisme, dat
door zijn taal reeds de N.T.-ische litteratuur hellenistisch
heeft gekleurd. Daar kwam nog bij de noodzakelijkheid
van godsdienstig onderricht: de religieuze
voorstellingen werden een godsdienstleer, en in een
stad van zoo hooge geestelijke ontwikkeling als
Alexandrië werd de katechetenschool van zelf een
philosophische school: het Christendom werd een philosophie.
In de middeleeuwen, toen de dogmen voorgoed
waren vastgesteld, zocht men ze tot een systeem
te vereenigen en dit naar alle zijden te ontvouwen;
zoo ontstonden de groote scholastische stelsels van een
Albertus Magnus en Thomas van Aquino. De geloofsinhoud
stond voor deze scholastische theologen onomstootelijk
vast, de andere wetenschappen waren de
dienaressen, bepaaldelijk de philosophie was de
dienstmaagd dezer koningin. De Theologie was alles.
Maar reeds tegen ’t einde der Middeleeuwen begon de
Scholastiek zelf, als een tweede Penelope, het kleed
weer uiteen te halen, waaraan zij zoolang geweven
had. In het zoogenaamde Nominalisme kwam de tweestrijd
tusschen den geloofsinhoud en het denken tot
uiting, de onbewijsbaarheid des geloofs werd ingezien,
en zoo kwam men tot die eigenaardige leer van de
dubbele waarheid, een soort dubbel boekhouden, waarbij
in de theologie waar kan zijn, wat voor de philosophie
onwaar is, en omgekeerd. Men heeft daarin
vaak een oneerlijk spel willen zien, alsof het den
Nominalisten met dezen uitweg geen ernst was en zij
daarmede slechts den schijn van ketterij en ongeloof
wilden vermijden. Ik meen dat men hen daarmede,
althans in ’t begin, onrecht doet; die leer van de dubbele
waarheid was veeleer een teeken des tijds, was
slechts de eerste onbeholpen en onzuivere uitdrukking
voor het nu langzamerhand tot bewustzijn komend
conflict tusschen gelooven en weten, dat ons van dezen
tijd af niet meer met rust laat.

Een ander redmiddel, reeds in de middeleeuwen
aangewend maar eerst in de Protestantsche theologie
tot volle ontwikkeling gekomen, was het supranaturalisme
met zijn leer, dat er in den godsdienst en het
godsdienstig geloof dingen zijn die, gelijk boven de natuur—vandaar
de naam—, ook boven het verstand
verheven zijn, dingen die niet tegen de rede in-, maar
boven de rede uit gaan. Dat was hier de oplossing. Het
geheimzinnige en onbegrijpelijke wordt nu tot een toevluchtsoord
voor den godsdienst; hier heeft hij recht
van spreken, voor ’t overige echter beslist het verstand.
Maar zoo eenvoudig als zij er uitzien, zijn dergelijke
grensbepalingen op den duur toch onhoudbaar:
wie zal beslissen waar het gebied des verstands eindigt
en het rijk van het bovenredelijke aanvangt? Wie kan,
wie zal het zoekend en vorschend verstand paal en
perk stellen? Zoo zag zich dan ook inderdaad het
supranaturalisme gedwongen van zijn gereserveerd
gebied het eene stuk na het andere aan het verstand
over te leveren en aan zijn rechtspraak te onderwerpen.
De rede kan zich de aanmatiging van zulke bovenredelijke
waarheid niet laten welgevallen; alles moet
haar zijn rechten kunnen bewijzen om als redelijk te
worden erkend,—dat is de eisch van het Rationalisme,
en zijn doel en ideaal is dan ook een redelijke
godsdienst. Zoolang dit rationalisme op den voorstellingsinhoud
van den godsdienst kritiek oefent, zijne
historische bestanddeelen onderzoekt op hun geschiedkundige
juistheid en geloofwaardigheid, de houdbaarheid
toetst van de wijsgeerige onderstellingen der geloofsleer,
is het in zijn recht. Maar het begaat onrecht
en tast mis wanneer het de beteekenis van dit geloof
voor het religieuze gevoel miskent en vergeet, en een
godsdienst zoekt te construeeren, die uitsluitend het
denken moet bevredigen, en van het recht of het aandeel
der fantasie daarin niets wil weten. Want daarmee
plaatst het zich op een intellectualistisch standpunt,
dat wij in het vorige hoofdstuk reeds als dat der
rechtgeloovigheid hebben leeren kennen en verworpen
hebben.

Wanneer dan zoo alle pogingen tot verzoening blijken
schipbreuk te lijden, is dat dan niet een bewijs
voor de juistheid van het woord van Strausz: „laat
dan de geloovige den denker maar rustig zijn gang
laten gaan, en evenzoo omgekeerd; wij gunnen hun
gaarne hun geloof, en zij moeten het ons maar onze
philosophie doen”?[22] Als dat nu ook maar mogelijk
was! Evenwel wanneer wij er over nadenken wáarom
dat onmogelijk is, juist dan kunnen wij misschien verder
komen. „De geloovige”—dat wijst reeds op éen
van de redenen. De godsdienst voert met noodwendigheid
tot religieuze voorstellingen, en aan deze wordt—geloofd.
De dichter weet dat de beelden zijner fantasie
vrij gevonden zijn, wijl hij zelf ze gevormd en in
’t leven geroepen heeft. De scheppingen der religieuze
fantasie echter zijn veelmeer onbewust, mythen worden
niet gemaakt maar ontstaan zooals de taal en voor
een deel met de taal. En omdat zij over ’t heilige
handelen, worden ze al spoedig zelve voor heilig gehouden,
wordt hun een heilige oorsprong toegekend.
Bovendien, zij zijn de uitdrukking van een oneindig
zielsverlangen, dat zij nu in den vorm van een voorstelling,
een beeld willen weergeven; daarom wordt
dat verlangen er ook door bevredigd en vindt er zijn
doel in, lossen daarin en daardoor alle ellende van
het bestaan, alle raadselen van leven en wereld zich
op. Daarom blijft het hart er aan gehecht, klinkt er
de volle toon van het gevoel in, en hebben zij een
geheel eenige gemoedswaarde. Maar het hart is conservatief,
veel conservatiever dan het critische verstand:
wat het eenmaal heeft gegrepen dat houdt het
vast en laat het niet meer los. En dan komt daar nog
bij de macht der traditie, een nu bijna tweeduizendjarige
traditie van de kerk met hare heilige overlevering
en de bij ieder afzonderlijk weder nieuwe, bezielende
macht der indrukken van jeugd en kindsheid.
Wat wij van onze jeugd af als het beste en schoonste,
als het hoogste en heiligste hebben leeren kennen, en
wat ons de liefste en beste menschen, onze ouders,
onze moeder hebben ingeprent, dat blijft en houdt ons
vast, zelfs tegen onzen wil, zelfs als wij het niet vasthouden
willen. Zoo kunnen wij begrijpen hoe het religieuze
geloof met het innigste van ons wezen, met ons
diepste zielsverlangen en ons karakter samenhangt,
hoe het vaste overtuiging is en onwrikbaar vertrouwen,
dat niet twijfelt, maar verzekerd is van zijn volstrekte
waarheid.

In deze zelfverzekerdheid van het godsdienstig geloof
ligt echter ook zijn tot op zekere hoogte noodzakelijke
onverdraagzaamheid besloten. Als het waar
en absoluut waar is, wat de vrome gelooft, dan is al
het andere onwaar en alleen onwaar, en ieder die
anders gelooft dan hij is hem een ongeloovige. Als
mijn geloof mijn hartsverlangen stilt, mij volkomen
bevredigt en rustig stemt, mij gelukkig en zalig maakt,
dan is onzalig en van alle zaligheid verstoken, al wie
niet gelooft gelijk ik. En als dit mijn geloof mij heilig
en vol heilige verzekerdheid is, dan is ieder die daaraan
twijfelt en tornt, onheilig, oneerbiedig, zondig. Dat
uit zich dan al spoedig in gedachten over den waren
God tegenover de valsche goden van anderen, in de
leer van de eeuwige verdoemenis der heidenen en in
het exclusieve: „extra ecclesiam nulla salus” (buiten
de kerk geen heil) of in de verschrikkingen der godsdienstoorlogen
en de gruwelen der kettervervolgingen.
Zoo laat in de werkelijkheid de eene geloovige den
anders-geloovige en in deze dingen andersdenkende,
de geloovige den ongeloovige niet met rust, niet vreedzaam
zijns weegs gaan.



Maar nog om een gansch andere, meer innerlijke en
zakelijke reden moet het geloof wel met het weten en
de wetenschap in botsing komen. De religieuze voorstellingen
worden door de fantasie gewekt; maar ook
deze mythenvormende fantasie en de bij haar zich
aansluitende vorming van dogmata is een kind van
haar tijd en staat onder den invloed en de inwerking
der haar omringende wereldbeschouwing. Hoe leerstelliger
die godsdienstige voorstellingen zijn en worden,
des te meer nemen zij van de denkbeelden des
tijds in zich op. Zoo is de Christelijke dogmatiek,
gelijk reeds gezegd is, slechts te verstaan en te verklaren
zoo wij haar zien als gegroeid op den bodem
der Grieksch-Hellenistische Philosophie: een fantasievolle
wereldbeschouwing, beantwoordend aan de behoeften
van een hooggespannen godsdienstig gevoel,
opgetrokken uit bouwsteenen der toenmalige wetenschap
en philosophie, zoo staat zij voor ons in haar
heilige oorkonden, in haar eerste belijdenisgeschriften
en hare vroegste formuleeringen, in haar oudste aan
apologie of onderricht gewijde litteratuur. Nu weten
wij wel, de behoeften van hart en gemoed blijven in
hun wezen voor alle tijden dezelfde; maar de bouwsteenen,
waarmede de religieuze fantasie werkt en
schept, zij gelden slechts tijdelijk en hebben geen
eeuwige waarde, zij verouderen en verliezen allengs
hun aanspraak op waarheid, juistheid en algemeengeldigheid,
verliezen langzamerhand hun waarde.

En dan in de tweede plaats: bij die godsdiensten
die in ’t verleden wortelen, historische personen tot
stichters en dragers, historische feiten tot uitgangspunt
en grondslag hebben, heeft ook in de opvatting der
gebeurtenissen de fantasie een groote rol gespeeld.
Die gebeurtenissen en hunne overlevering, zij zijn
naar de behoeften des harten veranderd en verdicht,
en bovenal het beeld van den stichter zelf heeft zich
in het liefhebbend hart en niet in het critisch verstand,
door geloof en niet door weten gevormd. Welnu, deze
in het geheel van de godsdienstige voorstellingen mede
opgenomen historische gegevens zijn wetenschappelijk
te onderzoeken en moeten geverifiëerd worden.

Zoo komt de wetenschap van twee kanten, ongezocht
en niet gewild en zonder zucht tot strijd, met
het geloof in aanraking en in tegenspraak. Men wil
van de heilige dingen en die heilige personen nog meer
weten, doet nasporingen en vindt, dat veel van wat
tot dusver verhaald en geloofd werd—sage en legende
is en dat de heilige oorkonden geen vertrouwbare
geschiedbronnen zijn. En aan den anderen kant gaat
de wereldsche wetenschap steeds voort op haren weg,
en komt daarbij allengs tot het inzicht, dat, wat de
vrome gelooft, niet te bewijzen is; komt verder bij de
verklaring van natuur en wereld tot gansch andere
resultaten, dan die voor duizend en tweeduizend jaar
geleden. De wetenschappelijke beschouwingen en verklaringen
der Grieken omtrent aard en bouw der
wereld is onhoudbaar gebleken, en toch vormen zij
de fundamenten waarop de groote dogmata van het
Christelijk geloof zijn opgetrokken. De Christelijke
opvatting der verhouding van God en wereld berust
op wat Aristoteles leerde omtrent hemel en aarde en
hun betrekking tot elkaar; en zelfs de verhalen van
een hemel- en hellevaart van Christus worden beheerscht
door—ja zijn ook alleen mogelijk bij een
geocentrische wereldbeschouwing, zooals die der
Grieksche astronomen en natuur-philosophen. Maar
deze oude wetenschappelijke veronderstellingen zijn
weggevallen, ons wereldbeeld is een ander geworden;
en zoo komen wij nu voor een conflict te staan, het
conflict tusschen religieuze voorstelling en moderne
wereldbeschouwing. Wel klampt zich het geloof nog
een tijdlang vast aan de hoop, dat de wetenschap het
mis heeft, en het beroept zich daarbij op het onzekere
en wisselende der wetenschappelijke hypothesen en
op het hypothetische en fragmentarische van alle menschelijk
weten, maar op den duur is deze troost toch
niet voldoende, en men kan zich ten slotte niet langer
ontveinzen, dat de wetenschap anders weet dan het
geloof gelooft.

En naast deze groote, uitsluitend zakelijke tegenstelling
komen dan nog wederzijdsch allerlei oorzaken
van meer persoonlijken aard het conflict verscherpen.
Het geloof ziet in de wetenschap zijnen vijand en in
haar arbeid een oneerbiedig, ja goddeloos bedrijf, en
daarom is ten allen tijde het geloof jegens de wetenschap
onverdraagzaam geweest en heeft haar vaak tot
het uiterste vervolgd. Maar anderszijds beschouwt de
wetenschap juist daarom het geloof als een beletsel
voor haar vrije ontwikkeling en vooruitgang, voor de
erkenning en verbreiding van haar resultaten en gedachten,
en komt zoo veelal tot een hoogmoedige
minachting van het geloof, alsof dit, wijl het momenteel
met oude steenen bouwt, zelf iets verouderds en
onnoodigs geworden is, den volgroeiden mensch en
zijn rijpere gedachten onwaardig; of tot een koel verstandelijk
negeeren der in religieuze voorstellingen
naar bevrediging zoekende en snakkende behoeften
des harten.

In dezen strijd neemt dan een tijdlang de theologie
de bemiddelaarsrol op zich. In den aanvang bestemd
om de religieuze voorstellingen tot een systeem bijeen
te voegen, moet zij deze nu met de voortschrijdende
wetenschap in overeenstemming brengen en verzoenen,
en ook voor het denken rechtvaardigen. Maar,
hoelang dat haar ook moge gelukken, door anders uit
leggen en er iets anders in te leggen, vaak door
concessies van allerlei aard, aan ’t einde gaat het haar
niet anders dan alle overige wetenschappen, zij zelf
wordt „weten”, wordt historische en philosophische
wetenschap en komt nu ook harerzijds in conflict met
de religieuze voorstellingen, waaraan zij haar arbeid
gewijd heeft. Zoo hebben wij het dan ook gezien, beleven
het en zien het telkens weer om ons heen, dat
juist de wetenschappelijke theologen in de kerk het
heftigst worden aangevallen, en hun arbeid als schadelijk
voor den godsdienst en het geloof benadeeld, wordt
bestreden en verketterd.

Zoo schijnt er dan nu nog slechts één uitweg open
te staan: een ieder vorme en verheldere zijn godsdienstige
voorstellingen naar den stand en de hoogte der
huidige wetenschap en neme telkens opnieuw er in op
wat deze als nieuwe winst meent te mogen boeken!
Maar daarbij moeten wij toch al dadelijk herinneren
aan het reeds genoemde conservatieve karakter van
het godsdienstig geloof. En bovendien, godsdienst is
niet alleen zaak van den enkeling, maar altijd ook een
historisch verschijnsel, door die tijden heen gevormd
en gegroeid, hij is een zaak der gemeenschap. Daarom
treedt ook altijd dat conflict eerst bij slechts enkelen
op; zij komen door den vooruitgang van hun weten
tot het besef dat de godsdienstige voorstellingen zijn
achtergebleven, en staan dan als beoordeelaars daartegenover.
Maar eerst staan zij alleen tegenover de
groote massa der geloovigen en tegenover het geloof
eener kerk. Een tijdlang dan zijn zij, deze vooruitstrevenden
als eenlingen, de martelaars der wetenschap,—soms
is dat, gelijk de brandstapel van
Giordano Bruno bewijst, een werkelijk martelaarsschap
geweest; onder beter gesternte, in tijden van
zachtere zeden is het ’t tragische lot der vereenzaamden
en uitgestootenen. Allengs echter dringt de wetenschap
en hare resultaten in breedere kringen door; en
dat brengt allerlei gevaren met zich. Hoe grooter de
macht der kerk, en hare machtsmiddelen zijn, des te
meer zullen zwakke karakters hun breuk met de kerkelijke
dogmata voor zich houden en verbergen, zij
zullen een intellectueel offer brengen en met den mond
belijden wat zij in hun hart niet meer gelooven. En
al mogen dan deze zwakke en onzelfstandige karakters
daarom nog niet alle als huichelaars te veroordeelen
zijn, het is toch niet te ontkennen, dat in zulke
tijden de waarachtigheid en de zin voor waarheid en
eerlijkheid in wijden kring schade lijdt en daardoor
zoowel het weten der heimelijk wetenden als het geloof
der niet meer geloovenden benadeeld en onwaarachtig
wordt. Enkele volslagen huichelaars en vele
halve karakters—dat zijn in het strijdperk van
gelooven en weten de dooden en gewonden. Bij verderen
voortgang echter ontstaat ten slotte bij de massa
een schijn van weten, een soort halve beschaving, die
alras geneigd is met de godsdienstige voorstellingen,
die zij niet meer deelt en waarvan zij het ontstaan en
het recht niet meer begrijpt, nu ook al het ideale
tevens weg te werpen en alle fijnere en hoogere gevoelens
voor verdacht te verklaren; en zoo kan het
niet uitblijven of het gansche volksleven wordt, niet
zonder groote innerlijke schade, doortrokken van een
geest van innerlijke tweespalt en onzekerheid.

Is er nu geen uitweg om daaraan te ontkomen? Men
heeft wel gedacht aan een vervangen van den godsdienst
door de wijsbegeerte, omdat ook zij antwoord
tracht te geven op de vraag naar ’t Oneindige en
absolute, zin en waarde des levens,[23] en wanneer Fr.
Albert Lange[24] de methaphysica een „dichten in begrippen”
noemt, wijst hij toch voor haar ook als diepste
bron de fantasie aan. Maar hier is ’t verschil dan
toch zeer duidelijk: ginds gaat het om gemoedsbehoeften,
om een zielsverlangen naar het oneindige, hier
daarentegen om waarheid, om weten en wereldverklaring;
dáar moet het gevoel, het hart, hier het verstand
bevredigd worden; en daarom zal de wijsbegeerte
steeds wetenschap blijven en nooit kunnen treden in
de plaats der godsdienstige voorstellingen en deze vervangen.[25]

Het meest voor de hand liggend schijnt wel te zijn
een algemeene herziening van onze religieuze voorstellingswereld,
om die alzoo in overeenstemming te
brengen met de moderne wetenschap. En in ’t algemeen
genomen arbeidt daaraan juist de theologie en
speciaal de dogmatiek der meer vrijzinnigen onder de
theologen.[26] Maar ik wees reeds op den oorsprong
der godsdienstige voorstellingen in het onbewuste werken
der fantasie, en daaruit volgt dat zoo iets niet
opzettelijk en kunstmatig geschieden kan. Nieuwe
scheppingen op het gebied van den godsdienst ontstaan,
een nieuwe belijdenis, zij is en kan slechts zijn
uitdrukking van een groote religieuze opleving en verheffing;
en daartoe zijn noodig tijden van diep en
waarachtig godsdienstig leven, en religieuze genieën
als leidslieden. Daarom is in een religieus armen,
tragen en slappen, meer op uiterlijken arbeid dan op
stil innerlijk leven gerichten tijd als de onze is, zulk
een ommekeer niet aanstonds te verwachten; en bovendien
ontbreekt het ons aan een religieus genie, om ons
mee te sleepen en te winnen. Maar laat het ons niet
vergeten: ook door godsdienstige hervormingen en herscheppingen
wordt de strijd tusschen gelooven en
weten altijd slechts tijdelijk beslecht; steeds verder
schrijdt de wetenschap voort en steeds opnieuw moet
dat tot conflicten leiden met het conservatieve geloof.
Zoo wekt dan de tegenstelling tusschen gelooven en
weten—trots alle profetieën van een eeuwigen vrede
tusschen beiden—een steeds terugkeerenden, een
steeds opnieuw zich verscherpenden strijd, die, wijl hij
in het wezen van beiden zijn grond heeft, ook nooit
voor goed te beslechten is.[27]

Hier ligt dan nu de practische taak der Religionsphilosophie,
en niet alleen haar taak als wetenschap,
maak ook de nauwe band die haar aan ’t leven verbindt
en den dienst dien zij daaraan bewijzen kan. Die
taak is niet om godsdienst te scheppen of den godsdienst
te vervangen: dat mag zij niet en dat kan zij
niet; wijsgeeren zijn, trots Nietzsche, geen scheppende
persoonlijkheden, derhalve ook geen godsdienststichters.
Maar evenmin is het hun roeping een godsdienst
te vernietigen: ook dat kunnen zij niet, dat is uitsluitend
de taak van een grooten scheppenden geest, die
een nieuwen godsdienst sticht, die de scharen beveelt
en als wetgever optreedt met de woorden: „Gij hebt
gehoord dat tot de ouden gezegd is—maar ik zeg u!”
Neen, de Religionsphilosophie heeft als wetenschap in
alle bescheidenheid zich tevreden te stellen met niet
meer dan te trachten alle religieus gebeuren en alle
vormen van religie psychologisch en historisch te verstaan
en hun oorsprong in ’s menschen wezen na te
gaan: zij is niet een soort metaphysica,[28] maar vóor
alles religionspsychologie.

Zoo kan ook zij de tegenstelling tusschen gelooven
en weten noch te voorschijn roepen noch te niet doen;
ook kan zij niemand die persoonlijk tot het besef dezer
tegenstelling komt en er wellicht onder gebukt gaat,
den innerlijken strijd besparen, maar zij kan er wellicht
het karakter van zonde aan ontnemen, en zoo
toch haar deel bijdragen tot den vrede. Zeker, wanneer
wij den godsdienst tot voorwerp maken van
historische en psychologische onderzoekingen, ontnemen
wij hem iets van de ongerepte frischheid van een
bloem: in het teedere weefsel van ons gevoelsleven
grijpt de wetenschap met hare verstandelijke vragen
naar het waarom en het hoe, naar waarheid en onwaarheid
slechts met grove vingers in. Zij heeft slechts
zwart en wit op haar palet en kan de fijne, frissche
levenskleuren slechts gebrekkig weergeven. Dat is onvermijdelijk.
En de religionsphilosophie beweegt zich,
gelijk alle wetenschap, in de scherpe ijle lucht der
hoogste hoogten, die niet iedereen kan verdragen. Maar
waar zij den godsdienst zuiver wetenschappelijk beschouwt
en zoekt te verstaan, verricht zij toch iets voor
het leven van diegenen, die naar haar willen luisteren,
en daarmede voor het leven in ’t algemeen. Want dat
leven is vervuld en verscheurd van die tegenstelling
tusschen gelooven en weten, en van het strijdgewoel
dat daarbij ontstaat, van den haat die beiden scheidt
en jegens elkander onrechtvaardig maakt; en vaak
schijnt het alsof geen verzoening meer mogelijk is.
Wanneer wij dan trachten de tegenstelling van uit het
wezen der strijdenden als psychologisch noodzakelijk
te verstaan, kunnen wij haar weliswaar niet uit de
wereld en het leven van ons volk doen verdwijnen,
geen in de diepte zoekend en worstelend menschenkind
moeite en strijd besparen, maar wij kunnen er de
ergernis en den prikkel van willekeur en opzet, kwaadwilligheid
en zonde aan ontnemen; wij wakkeren het
vuur niet aan en wij blusschen het niet, maar ontnemen
het zijn verterende kracht en beletten het onherstelbaar
kwaad te doen; en leeren dat er ook te midden
van den strijd slechts éene deugd is, verdraagzaamheid
en geduld.

Zoo is ook het werk der religionsphilosophen niet
maar een spel van het gescherpt verstand, geen ledig
weten alleen om des wetens wille. Ook zij bestaat,
gelijk alle wetenschap, slechts om der wille van den
mensch, en is een mede-arbeider aan het „ruischende
weefgetouw van den tijd,” een arbeid voor het leven
der individuen en voor het leven van gansche door deze
tegenstelling beheerschte en verdeelde volkeren.[29]

Dat het daarbij den religionsphilosophen niet anders
vergaat dan anderen wetenschappelijken theologen, en
ook zij evenzeer om dezen arbeid des vredes als booze
rustverstoorders worden beschouwd, daarover mogen
zij zich niet bekommeren: dat is slechts éene der vele
bladzijden meer, waarop de lijdensgeschiedenis der
wetenschap is opgeteekend. Maar éen ding hebben wij—niet
voor ons, maar voor het leven, dat de wetenschap
dient, en voor een gezonde ontwikkeling van
dat leven, steeds weer opnieuw te eischen: dat de strijd
tusschen gelooven en weten worde uitgevochten op
den bodem waarop hij is ontstaan, op den bodem des
geestes. In allerlei tijden en op allerlei plaatsen heeft
het geloof de wereldlijke macht in den arm genomen,
en te hulp geroepen, of althans zich gaarne laten welgevallen,
dat belooningen van welken aard dan ook
op het geloof werden gesteld, waardoor dit ook uiterlijk
voordeelig en begeerlijk moest schijnen. Dat daardoor
zon en wind ongelijk werden verdeeld en het
weten in slechte positie geraakte, is daarbij niet het
ergste: dergelijke moeilijkheden zijn in het geestelijk
leven dikwijls juist een winst en houden den vooruitgang
toch niet tegen. Neen, wat daardoor waarlijk
alleen geschaad wordt, dat is het geloof zelf. Gelooven
is iets heel innerlijks en heel waarachtigs; knoopt men
er uiterlijke voordeelen aan vast, dan wordt het zelf
veruiterlijkt en onwaarachtig: Het „Heere, Heere zeggen”
is een karikatuur, erger, is de dood van alle diep
en echt geloof.

En dan nog iets: ons allen zou deze strijd gemakkelijker
worden gemaakt, indien men ons van jongsaf
geleerd had dat het bij den godsdienst toch ten slotte
niet aankomt op een zeker voor waar houden, op
eenigerlei rechtgeloovigheid; maar dat de geloofsvoorstellingen
eigenlijk slechts bijzaak zijn, en men veeleer
moet kunnen vroom gevoelen en vrij denken—beiden
tegelijk.[30]

Hier wordt, naar ik meen, in ons godsdienstig onderwijs
en onze opvoeding nog altijd veel verzuimd. Of
schade nog valt goed te maken? Misschien dat ook
kennis en helder denken over godsdienst en godsdienstige
dingen, inzicht in het wezen en ontstaan der
religie iets kan bijdragen tot toenadering van weerszijden,
en dat ook hier het woord bevestigd zal worden:
de waarheid zal u vrij maken,—en alleen de vrijheid
kan u geheel waar maken.





 

DERDE HOOFDSTUK

De cultus als religieuze handeling. Kunst en godsdienst.
Godsdienst en zedelijkheid.

 

[image: G]Gevoel wordt omgezet in beweging en handeling
en wordt aldus motief: op deze
psychologische wet maakt ook het godsdienstig
gevoel geen uitzondering, derhalve
sluit zich dan daaraan noodzakelijk een
religieus handelen, de cultus, aan. En ook in het
wezen der religieuze voorstellingen, in onderscheiding
van de wijsgeerige, ligt dezelfde drang tot Godsvereering.
Gij zijt mijn God! zegt de vrome, en stelt zich
daarmede tot Hem in een persoonlijke verhouding, die
naar uiting zoekt; in het Christendom bijv. in de verhouding
van een kind tot zijnen Vader.

Van welken aard is nu dit handelen van den godsdienstigen
mensch met betrekking tot zijnen God? Dat
verlangen naar het oneindig—wij zagen het reeds
in het eerste hoofdstuk—het kleedt zich vooral in
den vorm van wenschen. Deze worden de Godheid
voorgelegd en voor haar uitgesproken, en zoo is ten
allen tijde het gebed wel het gewichtigste onderdeel
van den cultus geweest, ’t zij dan als smeekbede of
na verhooring en vervulling van onze wenschen, als
dankgebed. Nu is het echter een gedachte, die als vanzelf
uit onze menschelijke verhoudingen zich naar
voren dringt, dat iedere dienst berust op en afhankelijk
is van een wederdienst, en zoo sloot zich aldra aan
het gebed het offer aan, waardoor de mensch aan God
zijne dankbaarheid wil bewijzen of hem door een
dienst van zijn kant gunstiger voor zich en de vervulling
zijner wenschen wil stemmen, op een lager trap
van ontwikkeling hem zelfs dwingen wil. Deze dienst
was eerst natuurlijk een uiterlijke daad, het opofferen
van een kleinigheid, om daarvoor in de plaats iets
grooters te ontvangen; maar langzamerhand groeien
offergave en offeringen, en ten slotte brengt men zelfs
eigen aardsch geluk, eigen leven ten offer—in de
ascese, in de zelfverminking en zelfopoffering koopt
men het hoogste goed der eeuwige zaligheid voor den
prijs van aardsch welzijn en aardsch geluk. Gansch en
al verinnerlijkt echter wordt dit alles, wanneer men
als het eenige Gode welgevallige offer leert erkennen
de goede daad, den goeden levenswandel, de goede gezindheid,
en daarnaar handelt.

Hoe natuurlijk deze ontwikkelingsgang ook moge
schijnen en al doet hij zich aan ons voor als eén doorloopende
lijn, ik geloof toch dat zich daar nog iets
tusschen schuift. De aan gevoelens en aandoeningen
zich verbindende en door deze te voorschijn geroepen
neigingen en handelingen hebben ook nog een ander
doel en een andere beteekenis: het zijn uitdrukkings-
en voorstellingsmiddelen, het zijn symbolen, uiterlijke
teekenen voor iets innerlijks, voor datgene wat in mijn
binnenste zich afspeelt en voorvalt. Op dit symboliseeren
van het gevoel berust, zooals bekend is, de halve
aesthetiek en de gansche kunst. Maar ook het godsdienstig
gevoel drukt zich in zulke symbolische voorstellingen
uit en deelt zich zoo aan andere gevoelens
mede. Zoo treedt het religieuze handelen in samenhang
hier met het goede en met de zedelijkheid, ginds met
het schoone en met de kunst.

En zoo kunnen wij dan drieërlei soort of richting in
den cultus onderscheiden: een egoïstisch-persoonlijke-,
een aesthetische-, en een zedelijke richting. In
het begin—men tast zeker niet ver mis wanneer men
kortweg zegt dat dit steeds het begin is—in het
begin staat alle religieuze handelen in dienst van
persoonlijke wenschen. Men wil van de godheid iets
verkrijgen en wendt zich nu tot haar—met smeekbeden
en offergaven, en als men zijne wenschen vervuld
ziet en dankbaar gestemd is, met dankgebeden
en dankoffers. Daarbij hangt het af van de hoogte van
beschaving en ontwikkeling, van datgene waaraan men
zich wijdt en waarin men belang stelt, en niet het
minst ook reeds hier van het zedelijk oordeel en de
zedelijke hoogte van hem die bidt, welken inhoud
deze wenschen hebben, die hij aan zijnen God kenbaar
maakt, en hoe hij zich de vervulling en verhooring
ervan voorstelt. Wij moderne menschen zijn spoedig
geneigd, den kring zeer nauw te trekken en alles wat
ons vreemd en ongerijmd of goddeloos en godslasterlijk
voorkomt, voor tooverij en bijgeloof uit te maken.
Daarom is het altijd goed, nog eens weer aan Luther
te herinneren en aan de wijze waarop hij soms tegenover
zijnen God stond, bijv. in den tijd toen Melanchton
doodelijk ziek was. „Allhier” zoo vertelt hij later
zelf, „muszte mir unser Herre Gott herhalten. Denn
ich warf ihm den Sack vor die Thüre und rieb ihm die
Ohren mit allen Verheiszungen des Gebets, das da
müszte erhöret werden, die ich aus der heiligen Schrift
zu erzählen wuszte, dasz er mich müszte erhören, wo
ich anders seinen Verheiszungen trauen sollte”. Treedt
in deze ruwe uiting ten slotte ook slechts Luthers besef
van de onmisbaarheid van Melanchton voor zijn werk
aan den dag, dien hij op deze wijze geloofde door gebed
aan den dood te moeten ontrukken, „vom Tode
erbeten” zooals hij zelf zegt, zoo ligt daarin aan
den anderen kant toch ook iets van die—naar onze
begrippen—bijgeloovige meening van een lageren
trap van religie, dat de mensch God door zijn gebeden
en offers als ’t ware dwingen kan, hem ter wille te
zijn.[31] Hoe anders klinkt dan het gebed van Jezus in
den hof van Gethsemane: „Vader, indien het mogelijk
is, laat deze drinkbeker aan mij voorbijgaan; doch
niet gelijk ik wil, maar gelijk gij wilt.” (Mattheus 2639).
Hier zien wij ook eerst den zoo natuurlijken wensch,
dat het lijden en sterven hem bespaard mocht blijven,
maar dan komt de berusting; niet mijn wil, maar uw
wil geschiede! En evenzoo klinkt het in de bede aller
beden, in het Onze Vader, dat altijd nog schoon en
heerlijk is als op den eersten dag, en dat in geen kerk
ooit ter wereld, zooals de „Apostolische Geloofsbelijdenis”,
een voorwerp van twist en strijd is geweest:
Uw wil geschiede! Zoo leert Jezus ons bidden.

Maar daarin ligt tevens ook het antwoord op de
meer dan al het andere klemmende vraag naar de
mogelijkheid van gebedsverhooring. De noodzakelijke
voorwaarde voor het gebed is het geloof dat er een
God is, die mij hoort en die mijn gebed verhooren
kan en wil. In dat vertrouwen wordt gebeden. Maar
zelfs waar wij nog staan op religieuzen bodem, hoe
vaak wordt dit vertrouwen geschokt: juist dat waar
wij het dringendst om smeekten, het wordt ons dikwijls
niet geschonken; zij die ons dierbaar zijn, om wier
behoud wij baden, zij sterven toch; het dreigend ongeluk,
waarvan we smeekten dat het ons mocht voorbijgaan,
het komt toch over ons. En in tijden van oorlog,
als beide partijen denzelfden God aanroepen en om
overwinning bidden, kan toch slechts een van beiden
op verhooring zijner gebeden rekenen. Daarbij komt
echter ook hier wederom bij voortgaande ontwikkeling
van wetenschappelijk inzicht het besef van de noodzakelijkheid
van al wat geschiedt, den ganschen loop
der natuur, en de overtuiging van een zelfde noodzakelijkheid
in den gang der geschiedenis en den loop
van het lot. Ook de vrome gelooft in onze dagen nog
slechts aan wonderen in het verleden, niet meer in
tegenwoordige wonderen; en de anthropomorphische
voorstelling, dat God zou zijn te bewegen tot verandering
van het onveranderlijke, dat wij invloed op hem
zouden kunnen uitoefenen als op een mensch, begint
bij ons zonder twijfel te verdwijnen. Reeds Schleiermacher
noemt deze voorstelling een overgang tot het
magische.[32]

Daarom is men in den strijd over de verhoorbaarheid
des gebeds meer en meer teruggegaan tot de psychologische,
subjectieve beteekenis. Deze wordt vooreerst
bepaald door den inhoud van het gebed. God, den
Oneindige overstelpen met al mijn kleine persoonlijke
aangelegenheden en wenschen, is daarin geen tegenspraak?
Het goddelijke in dienst stellen van mijn
eindig ik, en verlangen dat met mij een uitzondering
gemaakt, om mijnentwille alles veranderd wordt, is dat
waarlijk vroom? Is dat zich absoluut afhankelijk gevoelen
van den Oneindige, en zich tot Hem verheffen;
is het niet veeleer zich zelf tot heer van ’t heelal willen
maken en daarbij toch aan het eindige verbonden, in de
eindigheid steken blijven? En zijn niet vele van die in
’t gebed tot uiting komende persoonlijke wenschen
dwaas en kortzichtig, vaak echt egoïstisch en slecht?
En daarmee wilt gij eindige mensch dan treden voor
uwen God? Zoodra dit besef in den vromen mensch
wakker wordt, zal er een verandering en loutering
komen in al zijne wenschen en beden, en het gansche
karakter van het gebed gewijzigd worden en een anderen,
hoogeren en fijneren vorm moeten aannemen. In
zijn vroegeren vorm bleef het gebed aan het eindige
gebonden, maar de godsdienst moet juist boven het
eindige uit ons opvoeren tot de sfeer van het Oneindige.

En daarin ligt het tweede, dat treedt in de plaats der
verhooring van een bepaalde bede. Ligt reeds, wanneer
het hart overvol is, in het zich kunnen en zich
mogen uitspreken iets dat rustig en stil maakt, volkomen
sterkte en troost, bemoediging en loutering
schenkt eerst die religieuze stemming des harten
waarbij de mensch zich voelt opgeheven en gedragen
door een groote en alomvattende macht. Juist wanneer
de vrome zijne aangelegenheden en wenschen
nederlegt voor den troon des Oneindigen en al zijne
zorgen werpt op den Heer, leert hij ze zien in den
oneindigen, eeuwigen samenhang, dien toch een enkel
eindig mensch niet anders maken kan en ook niet
anders willen mag. En zoo kan de biddende mensch
ook, afgezien van alle verhooring, stille, vrome berusting
en overgave, moed en kracht uit zijn gebed putten.

Maar al erkennen wij daarin ook een zeer reëele
werking van het gebed, de vrome kan zich toch het
geloof aan een andersoortige werkelijkheid, aan de
werkelijke verhooring er van niet laten ontrooven; hij
zal juist daarin altijd vinden de kracht van het gebed
en de kracht tot het gebed; maar aan den anderen
kant zal hij daarbij ook altijd weer gevaar loopen,
zijnen God ook zulke persoonlijke wenschen voor te
leggen en te toonen, of aan hem te vertwijfelen, wanneer
ze niet verhoord worden. Juist omdat bij die
subjectieve werking voor hem het geloof aan de verhooring
des gebeds mede een bepalende factor is en
hij de beteekenis van het gebed zoekt buiten zich in
plaats van in zijn eigen binnenste, vandaar juist, wanneer
die hulp van buiten uitblijft, soms dat kleinmoedig
vertwijfelen, soms ook die vurig oplaaiende Prometheus-stemming,
door Goethe zoo geweldig uitgedrukt
in de verzen:


Alsof hierboven ware


Een oor dat hoorde naar mijn klacht,


Een hart als ’t mijne,


Dat zich erbarmde om mijnen nood!





Van persoonlijke wenschen gaat het gebed uit en
keert ten laatste weder terug tot het vrome gevoel van
afhankelijkheid en overgave aan den wil en de beschikking
van den Oneindige en den van Hem afhankelijken
wereldloop. Een anderen weg neemt de cultus op den
tweeden trap, dien ik den aesthetischen noemde. Bij
den vooruitgang der beschaving tracht alles wat de
mensch doet, zijn gewoonten en gebruiken, zich in bepaalde,
schoone vormen te kleeden, en zoo volgt ook
de religieuze cultushandeling als ceremonie en ritus
deze algemeene zucht naar veredeling en naar de
vreugde van het schoone.

Maar de verwantschap tusschen cultus en kunst,
tusschen het religieuze en het aesthetische is een nog
veel intensievere, heeft nog veel dieper grond. Het
religieuze gevoel is—wij zagen het reeds—van den
aanvang af aan het aesthetisch gevoel van het verhevene
ten zeerste verwant, en op zekere oogenblikken,
bijv. bij den aanblik van het geweldig grootsche
van een hooggebergte of de oneindige stilte des hemels,
zal het moeilijk zijn te onderscheiden en vaak van
kleine individueele nuances en toevallige indruksverschuivingen
afhangen, of wij ons gevoel als een godsdienstig
of als een aesthetisch moeten beschouwen, of
een dergelijke aanblik ons aesthetisch verheven of religieus
plechtig stemt. En dan—de fantasie schept zoowel
de beelden der goddelijke oneindigheid, als de
oneindige schoonheidsidealen der kunst.

Juist omdat de godsdienstige voorstellingen werk
der fantasie zijn en zij zich altijd in beeldende taal en
gedachten zoeken te uiten, zullen deze beelden ook
steeds een zekere aesthetische waarde hebben en worden
zij bij voortgaande en zich verfijnende beschaving
ook in dit opzicht steeds meer volmaakt, in hun gelijkenis
met ’t menschelijke steeds idealer, steeds verhevener
en schooner.

Zoo wordt het dan vanzelfsprekend, dat de godsdienst
de kunst in zijnen dienst neemt en dat de kunst,
evenzeer als de wetenschap, zoowel in ’t begin als
later nog, grootendeels religieuze kunst is. Bij tijden
hebben dan ook alle kunsten voor religieuze doeleinden
gediend, zelfs de danskunst. Dit gebeurde niet
alleen in de Grieksche koren, ook „David danste”, toen
de ark des verbonds in Jeruzalem werd binnengehaald,
„uit alle macht voor den Heer” (II Samuel 614). Vroeger
of later evenwel treedt ook hier het differentiëeringsproces
aan den dag, de kunst zoekt zich van den godsdienst
los te maken, te emancipeeren, en het gelukt
slechts zelden haar wederom daaraan te verbinden.
De goden worden weer menschen, het vrij en zuiver
menschelijke treedt in de plaats van het conventioneele
der religieuze plastiek en schilderkunst; de moeder
Gods wordt het beeld van het eeuwig vrouwelijke, van
de menschelijke maagd of moeder. De Grieken voerden
hun tooneelvoorstellingen op ter eere van den God
Dionysus (Bacchus), het Duitsche drama is als Passiespel
in den dienst der kerk ontstaan; en groote waarschijnlijkheid
heeft de gedachte dat in den cultus vaak
een dramatische nabootsing moet worden gezien van
het in de natuur zelf geziene en beleefde goddelijke
leven.[33] Wanneer daarentegen heden ten dage de
poging wordt gedaan om de Lutherspelen een meer
religieus karakter te geven en de toeschouwers daarbij
als „gemeente” te behandelen, dan vinden wij daar iets
in van wansmaak of nemen er zelfs aanstoot aan—natuurlijk
niet aan het stuk, maar aan de voor ons volkomen
ongepaste verbinding van theater en godsdienstoefening.
De bouw van groote domkerken en kathedralen
in de Middeleeuwen werd in groote religieuze geestdrift
ondernomen; maar het is een romantisch onding,
om deze stemming nu weder kunstmatig te willen opwekken
en de oogen te sluiten voor het feit, dat het nu
veel meer aesthetische belangen zijn, die het mogelijk
maken dat zij in onzen tijd worden voltooid, evenals
het overwegingen van stijl en geen religieuze gedachten
zijn die onze huidige bouwmeesters leiden bij
hunne kerkontwerpen.

Het hechtst en innigst blijft in den cultus altijd de
muziek met den godsdienst verbonden; het gemeenschappelijk
gezang is daarvan wel de eenvoudigste en
zuiverste vorm. Het triomphlied der protestantsche
kerk „Een vaste burcht is onze God” vervult ons telkens
weer opnieuw van dien ouden krijgshaftigen
Luthergeest en doet iets van de religieuze stemming
uit dien eersten grooten tijd der hervorming machtig
in ons opklinken. Daar van alle kunsten de muziek de
meest onmiddellijke en zuivere gevoelskunst en derhalve
de diepste is, is zij wel bij uitstek geschikt en als
van nature bestemd om de religieuze gevoelens te vertolken.
Maar juist omdat zij de diepste aller kunsten
is, is zij niet tevens de meest heldere en klare. Ook zij
vermag niet het onuitsprekelijke „uit te spreken”, vandaar
niet zelden op dit gebied een vaag dwepen met
gevoelens, waarbij men zelf onzeker blijft of het reeds
religieus of nog aesthetisch is. Zeer duidelijk is dat
te zien aan het grooter nadruk leggen op het muzikale
element in onzen protestantschen eeredienst. Men
hoopt door deze muzikale verrijking onzer liturgie de
meer beschaafden, die van de kerk vervreemd zijn,
weer voor haar te winnen. Want alleen voor die ontwikkelden,
niet voor het volk zijn dergelijke muzikale
uitingen in den cultus bestemd; het protestantsche volk
wil er blijkbaar niet van weten, verzet zich zelfs tegen
deze wijze om de menschen te „pakken”.

Maar ik geloof dat het ook bij de ontwikkelden zijn
doel mist. Wat onze tijd in de muziek produceert, is
niet meer religieus, en zoo neemt men zijn toevlucht
tot de klassieke kerkmuziek van vroeger tijden, maar
drijft zoo een aesthetisch spel met de gevoelens, die in
die oude muziek hun uitdrukking vonden en toen waarachtig
waren, het nu echter niet meer zijn.[34]

De godsdienst is echter niet spel en kunst, maar
ernst en leven, heeft niet met vroegere maar met tegenwoordige
gevoelens te doen. De kerk moge wel toezien
of zij in haar eigen belang handelt, wanneer zij den
ernst des godsdienstigen levens helpt verslappen en
omzetten in spel en genot, en in de plaats van een
godsdienstige wereld, waarin men gelooft, een schijnwereld
stelt, die men aesthetisch genieten wil. Daartegenover
doe men geen beroep op die „bekeerden”,
die aangetrokken door de schoonheid en het kunstelement
in den katholieken cultus, van het protestantisme
tot het katholicisme zijn overgegaan, als of de
protestantsche kerk voor dezulken haar eeredienst zou
moeten veranderen en meer aantrekkelijk maken om
daardoor afval te voorkomen. Ik betwijfel of de katholieke
kerk als godsdienstige instelling juist aan dezen
veel zal winnen. Zulke menschen zijn, de geschiedenis
leert het ons, in werkelijkheid altijd romantisch aangelegde
naturen geweest. Maar den romantisch gezinde
is het met niets heilige ernst, voor hem is het
leven spel en genot; maar daarom blijft hij ook slechts
aan de buitenzijde van den katholieken eeredienst, ziet
niet daarachter en daarboven den diepen heiligen
ernst, voelt dien zelfs wellicht als een drukkenden last,
dien hij er helaas nu eenmaal bij op toe moet nemen;
geen godsdienstige overtuiging heeft bij hem dezen
omkeer te weeg gebracht, maar het ontbreken daarvan
heeft hem de beteekenis en het gewicht van zijn daad
doen voorbijzien. En zoo is dan ook die romantisch-aesthetische
gevoelsverfijning in het moderne Protestantisme
volstrekt geen bewijs van kracht en herleving
op godsdienstig gebied, eerder omgekeerd een teeken
van religieuze verslapping en verarming, die men door
steeds sterker prikkels tracht op te heffen, en waarachter
zich toch hoogstens slechts een religieus aanvoelen,
geen waarachtig en gezond godsdienstig gevoel
verbergt.[35]

En daarom komt het mij voor, hoe paradox dat ook
moge klinken, dat godsdienst en aesthetica het innigst
samengaan niet in de schoonheid der kunst die toch
altijd ’t werk van menschenhanden blijft, maar in de
schoonheid der natuur.



De wereld is schoon! Het schoone is een symbool:
openbaart zich dan niet in de schoonheid der natuur,
iets hoogers, iets oneindigs, iets goddelijks of hoe gij het
noemen wilt? Mij is dit aesthetisch oordeel altijd als het
sterkste bolwerk eener pantheïstische wereldbeschouwing
voorgekomen, en daarom kan ik medegevoelen
met hen die klagen dat de kerk heeft nagelaten den
zin voor een religieus verstaan der natuur te wekken
en hun oogen te openen voor het goddelijke in de
natuur. Het hangt samen met het karakter van den
ouden christelijken godsdienst, met zijn aan zinnen
en natuur vijandigen geest, dat dit middel tot opvoeding
van den godsdienstigen zin ongebruikt bleef, en
de gedachte van een „God in de natuur” bijna als een
brok heidendom, als pantheïstische ketterij verafschuwd
werd.

Ten deele geschiedde dat—ik weet dat wel—met
’t oog op zedelijke belangen; en bovendien is het tijd dat
wij ons wenden tot dezen hoogsten en belangrijksten
trap van religieuze ontwikkeling en gaan spreken over
het religieuze leven als van zedelijke waarde. Ook hier
kunnen wij al dadelijk vragen of in den godsdienst van
huis uit een zedelijk element ligt.[36] Deze vraag is dikwijls
bevestigend beantwoord en het is nog slechts een
kwarteeuw geleden dat Rauwenhoff in zijn voortreffelijke
„Wijsbegeerte van den godsdienst” de religie en
haar ontstaan trachtte te binden aan het ontwakend
zedelijk bewustzijn, het plichtsbesef als grondslag en
het geloof aan een zedelijke wereldorde als wezen van
het godsdienstig geloof teekende. Maar zoo eenvoudig
zijn deze dingen toch niet. Zeker, het is waar, dat de
vrome van den Oneindige zegt: dat is mijn God, en
zich tot Hem in een persoonlijke betrekking stelt, die
als zoodanig ook een zedelijke verhouding is. Maar
men bedenke wel: deze zedelijk-persoonlijke betrekking
kan een zedelijk goede-, maar kan evengoed een
zedelijk verkeerde en slechte zijn. Die anthropomorphisch
gedachte God wordt bijna als een mensch behandeld,
en zoo hij gedegradeerd wordt tot dienaar
van mijn egoïstische wenschen, toch stellig niet zedelijk
goed behandeld. Dat is het onzedelijke, dat wij
in bijgeloof, tooverkunst en magie hebben te bestrijden
en dat ons duidelijk toont hoe onder den dekmantel
van godsdienst niet steeds en uitsluitend goed gehandeld
wordt.

In de tweede plaats echter ligt ook in het godsdienstig
gevoel zelf iets, dat, evenals met het aesthetische gevoel
van verhevenheid, zoo ook van nature met het zedelijke
verwant is. Gevoel van afhankelijkheid leidt noodzakelijk
tot deemoed; en dat opgaan in en zich verheffen tot
den Oneindige heeft iets bemoedigends en verhevens,
iets louterends dat aan de „katharsis” (reiniging) als
werking der tragedie herinnert. En wanneer in den cultus
van dienst en wederdienst sprake is, dan is daarmede
ook gegeven iets als een gevoel van verplichting;
geen wonder dan ook dat nu omgekeerd een zoo
nuchter man als Kant,[37] wanneer hij over den plicht
komt te spreken, het hart wijd opengaat, een gevoel
van verhevenheid hem bevangt en hij geraakt in een
soort religieuze geestvervoering. En eindelijk zal men
bovenal moeten toegeven, dat de godsdienst vaak zedelijk
verheffend heeft gewerkt en nog werkt, dat met
name in de godsdiensten die op een stichter teruggaan,
deze stichters steeds ook wetgevers en leeraren eener
nieuwe en hoogere moraal zijn geweest en dat in den
naam dezer nieuwe moraal veel groots en goeds in
de wereld is verricht. Maar ook de door de fantasie geschapen
godsidealen der natuurgodsdiensten werden
in de loop der tijden dragers en voorbeelden van
zedelijke volmaaktheid, waaraan men tegelijk kan zien
hoe de godsdienst juist in zijn zedelijk karakter afhankelijk
is van de voortgaande moreele beschaving en
ontwikkeling zijner belijders. Zoo is dan ook nu onder
ons voor vele menschen de zedelijkheid gebonden aan
en als besloten in hun godsdienst: als kinderen werd
ons de moraal in religieuzen vorm, onder religieuze
autoriteit geleerd en het is uit religieuze motieven, om
der wille van God en de zaligheid hunner ziel, dat
velen het goede gedaan en de zedelijke geboden gehoorzaamd
hebben. En omgekeerd is een bewijs voor
dezen nauwen samenhang, dat in tijden van kwijnende
belangstelling inzake den godsdienst, als de religieuze
voorstellingen en overtuigingen onzeker dreigen te worden
en in breede kringen de vastheid van het geloof verloren
gaat, velen zich met volle bewustheid en opzettelijk
tot de praktijk wenden. „Wat beteekenen nog
dogma en belijdenis? ’t praktische christendom is daarvan
onafhankelijk, dat is de hoofdzaak en daar komt
het op aan in ons geloof,” zoo spreken juist heden ten
dage velen.

Ik betwijfel echter of deze wijze van verdediging, of
zoo gij liever wilt, dit vervluchtigen van den godsdienst
tot zedelijkheid en religieus moralisme wel zeer juist
gezien en den godsdienst nuttig is. Practisch Christendom,
godsdienst als moraal—dat kan op tweeërlei
wijze gedacht, van twee gezichtspunten uit als doel en
als norm der religie worden gesteld, is echter in beide
gevallen niet onbedenkelijk.

De oudere, meer formeele opvatting van religieus
moralisme is deze, dat het zedelijke, door de religie gekweekt
en overgeleverd, onder goddelijk gezag gesteld,
en door den stichter der religie als goddelijke openbaring
ons geleerd en opgelegd is, of zooals Kant het
uitdrukt: „godsdienst is de kennis van alle onze plichten
als goddelijke geboden”, wat hij dan nog aanvult
met de gedachte dat alles, wat de mensch nog meent
te kunnen doen buiten en behalve een goeden levenswandel,
om Gode welgevallig te zijn, bloot godsdienstige
schijn en verkeerde godsdienst is. Men zou
wellicht kunnen meenen, dat dat een zeer welkom
redmiddel was om uit de moeilijkheden te geraken,
zoo bijzonder geschikt om den strijd tusschen gelooven
en weten te beëindigen. En inderdaad hebben velen
vrede daarbij als een gemakkelijke oplossing. Maar
zoodra men scherper toeziet, komen toch ook hier
moeilijkheden aan den dag van allerlei aard. De zedelijkheid
wordt hier gegrond op den godsdienst, en wel
niet op godsdienstig gevoel, maar op het godsdienstig
denken, op dogma en geloof: God de zedelijke wetgever,
Jezus of Mozes of wie dan de drager en stichter
van het nieuwe zij, degene die den goddelijken wil kent
en geroepen is haar ons mee te deelen. Vandaar echter
al heel spoedig een zekere benepenheid in deze
religieuze moraal, die slechts erkennen wil wat haar
stempel draagt, en het liefst toch slechts haar zedeleer
wil brengen aan eigen geloofsgenooten. En aan den
anderen kant, wanneer die voorstellingen omtrent God
en een goddelijken wil, als ons geloof aan de wonderbaarlijke
en bovennatuurlijke verhouding van den
stichter tot de Godheid en aan zijn volmaakte kennis
van haar wil begint te wankelen, dan verliest daarmede
de onder dat gezag gestelde moraal haar houvast
en haar uitwendige geloofwaardigheid en wordt
zoo zelf ook onzeker en wankel. Dat dat geen ijdele
waan, geen bloot bedachte consequentie is, toont wel
een blik op het leven om ons heen. Waar de zedelijkheid
aan ’t geloof gebonden, op ’t geloof gebouwd was,
daar is met dit laatste ook het zedelijk besef verbleekt
en door twijfelingen aan het wankelen gebracht, om
te zeggen weggevaagd: de godsdienstige crisis
een zedelijke crisis ten gevolge.

Maar ten slotte blijkt het ook principiëel bedenkelijk
zedelijke vragen en bij zijn levenstaak van een
autoriteit, al is het dan de hoogste, afhankelijk te
maken. Kinderen zijn goed, wanneer zij gehoorzaam en
volgzaam zijn, en zoo is ook begrijpelijk hoe het Germaansche
volk zich in zijn kindsheid door de kerk als
draagster eener hoogere cultuur, door een uitwendig
gezag aan den leiband liet voeren. De kerkelijke casuïstiek
is de moraal der onzelfstandigen; de biechtstoel
scherpt hun geweten niet, maar treedt er voor in de
plaats. Alle opvoeding echter is opvoeding tot vrijheid,
ook de kerkelijke en godsdienstige, tenminste zoo behoorde
het te zijn; en daarom komt ten slotte met
noodzakelijkheid en recht in de plaats der theonomie,
de erkenning van een goddelijken wetgever, de autonomie,
de zedelijke zelfstandigheid, waarvoor Kant zich
zoo krachtig heeft uitgesproken.

Daarin ligt echter tevens het tweede meer zakelijke
argument tegen de nauwe verbinding van godsdienst
en moraal. Wanneer de mensch het goede doet omdat
God het beveelt, als het goede goed is, omdat God het
zoo wil, wat zijn dan de motieven van het zedelijke?
Overal in den godsdienst en de godsdienstige moraal
vinden wij de gedachte en de belangen onzer zaligheid
voorgesteld als zedelijk opwekkende en bindende
kracht. Daartegenover was het streven van Kant’s
strenge moraal om elke gedachte aan eigen geluk en
welzijn als een verontreiniging van het zedelijke en
het goede van de motieven van het handelen verre te
houden en geheel uit te sluiten. Maar wanneer wij ook
niet zoo ver gaan en kunnen gaan als hij, en de zorg
voor ons „geluk” (eigenlijk een fataal woord!), het
Eudaemonisme als volkomen gerechtvaardigd en noodzakelijk
in het zedelijk leven, mede erkennen, dan
wordt toch door de persoonlijke verhouding van den
mensch tot zijn God, in de religieuze moraal het gerechtvaardigde
verlangen naar zaligheid bijna even
noodzakelijk en onvermijdelijk vermengd met de ongerechtvaardigde
zucht naar loon, een goede levenswandel
wordt beschouwd als een bijzondere praestatie, een
offer, en zoo is dan ook de onzedelijke gedachte van
de verdienstelijke en oververdienstelijke werken op
godsdienstigen bodem ontstaan. Nog duidelijker echter
spreekt hier iets anders. Juist hier komt de vrome
zelf voor een probleem te staan, waarbij zijn geloof
aan het wankelen wordt gebracht: hij ziet, hoe de
rechtvaardige vaak lijdt en ongelukkig wordt, terwijl
het den goddelooze goed gaat: hoe is dat te rijmen met
de gerechtigheid Gods, met het geloof aan een voorzienigheid,
een goddelijke wereldleiding? Gij weet,
hoe deze vraag der theodicee in het boek Job is opgeworpen
en van alle kanten bezien, hoe ten slotte echter
de schrijver zich moet beroepen op de ondoorgrondelijkheid
der goddelijke wijsheid en hare raadsbesluiten.
In ’t Christendom is dat anders: daar wordt
het verlangen naar zaligheid, dat hier beneden vaak
onbevredigd blijft, naar het hiernamaals overgebracht,
en zoo wordt daar goedgemaakt wat hier op aarde
onvervuld en ongedaan blijft, waardoor dan alle contrôle
onmogelijk en alles aan het geloof en de hoop
wordt overgelaten. Door echter zoo den nadruk te
leggen op ’t onsterfelijkheidsgeloof en er als ’t ware
een moreele wending aan te geven, komt in de Christelijke
wereldbeschouwing en niet het minst ook in de
christelijke moraal noodzakelijkerwijze een transcendente
trek van afkeer wan de wereld: het hiernamaals
wordt hoofdzaak, het leven op aarde slechts voorbereiding,
een tranendal en een pelgrimstocht. Vandaar
het reeds door Plato zoo negatief geformuleerde
levensdoel van den mensch, af te sterven aan de
wereld, midden uit de volheid van ’t leven zich terug
te trekken, wereldverzaking en ascese, in den godsdienst
zoo vaak het hoogste en beste geacht wat de
mensch kan doen en bereiken; waarbij wij echter niet
mogen vergeten dat overwinning van de wereld en
overwinning van eigen ik nauw te zamen behooren en
in elkander overgaan. Het is interessant in de geschiedenis
der christelijke ethiek[38] eens na te gaan, hoe
deze met het hooggespannen idealisme des Christendoms
nauw samenhangende, negatieve en ascetische
levensopvatting, deze ontkenning der wereld tegenover
wereldzin en wereldleven, wereldlijken arbeid en
wereldlijke cultuur in verschillende tijden met wisselende
sterkte en kracht tot uiting komt. Daarbij is het
niet te ontkennen dat door de hervorming van Luther,
onder den krachtigen invloed der op ’t aardsche,
wereldlijke en menschelijke gerichte humanistische
strooming, het Christendom sindsdien veel wereldscher
geworden is en elke gedachte aan het „profane” van
onze aardsche roeping is verdwenen. Maar in het Protestantisme
is die zucht naar ascese en ontvluchting
der wereld alleen nog nu en dan weer merkbaar in een
soort onderstroom—men denke aan het Piëtisme—,
die dan tot de oppervlakte tracht door te dringen en
zich daarvoor steeds op de oudste en beste tradities
van de kerk en het oudste christendom kan beroepen.[39]

Tegenover dit alles legt de zuiver wereldlijke
moraal—want dat die er is, kan niet worden bestreden—allen
nadruk op den uitsluitend menschelijken
oorsprong van het zedelijke, ’t zij dan dat men het
met Kant uit de autonomie der rede afleidt of met de
modernen er veeleer een product der gemeenschap in
ziet, dat gemeenschappelijke oogmerken dient en den
enkeling tot onvoorwaardelijken en vrijwilligen dienst
verbindt. Wat haar inhoud aangaat, beperkt deze
wereldlijke moraal ’s menschen taak tot dit leven en
wijst hem hier op aarde het tooneel aan niet slechts
van zijne vreugde en lijden maar ook van een zedelijken
werkkring en leert hem de zedelijke verhooging
van cultuur en menschheid, het geluk en de welvaart
der gemeenschap als oogmerk en doel van dezen
zijnen arbeid beschouwen. Zoo wordt dan, wanneer
wij dat erkennen, gelijk wij het zagen bij den strijd
tusschen gelooven en weten, ook hier tusschen godsdienst
en zedelijkheid tegenstelling en strijd onvermijdelijk.
Dat hij nog niet, gelijk die eerste, zoo verscherpt
en toegespitst is, hangt wellicht hiermede
samen dat de meesten van hen die zich praktisch, in
hun leven reeds lang aan deze nieuwere zedelijke
beschouwing, deze wereldlijke moraal houden, nauwelijks
eenig begrip hebben van het verschil tusschen dat
wat zij doen en dat wat zij gelooven, en meenen religieus
correct te leven en te handelen, terwijl zij inderdaad
niet meer religieus, maar eenvoudig als zedelijke
menschen handelen. Men belijdt en aanvaardt een
praktisch Christendom en leeft in werkelijkheid ethisch
als een gewoon modern mensch, of scherper geformuleerd:
men heeft langen tijd alleen van religieuze zijde
aggressief en sceptisch gevraagd, of zedelijkheid zonder
godsdienst mogelijk was, en de tegenvraag voorbijgezien:
of zedelijkheid, of meer bescheiden uitgedrukt:
of onze moderne wereldlijke zedelijkheid en in
’t algemeen eenige vorm van zedelijkheid met godsdienst
mogelijk is!

Aan den anderen kant komt het mij voor dat ook
de moralisten twee dingen maar al te licht voorbijzien.
Dat zedelijkheid zonder godsdienst mogelijk is, is
theoretisch volkomen juist; maar in de werkelijkheid
wordt ons allen het zedelijke toch veelal in religieuzen
vorm bijgebracht: ik behoef slechts te herinneren aan
de tien geboden of aan de bergrede, en ook van Plato
weten wij, welke rol zelfs bij de zedelijke opvoeding
der Grieksche jeugd de godenmythen speelden. Het
milieu waarin wij, ook de meest vrijen onder ons opgroeien
en leven, is gansch doortrokken van deze
eenvoudige en ware geboden en gedachten eener religieuze
moraal. Mochten derhalve godsdienst en kerk
in breeder kring meer en meer van de overige cultuurgoederen
worden losgemaakt en op zichzelf komen te
staan—en wij kunnen voor deze mogelijkheid de
oogen toch niet geheel sluiten—, dan is de vraag
aangaande een zedelijke opvoeding des volks zonder
godsdienst een nog onopgeloste, die ons in de toekomst
voor een nieuwe taak stelt. En daarom zal ik pogingen
om op een enkel gebied haar op te lossen en ter hand
te nemen, steeds gaarne begroeten, ook al acht ik ze,
ondernomen te midden van een Christelijk milieu,
voorloopig niet in ieder opzicht van voldoende bewijskracht.

Het tweede is, dat onze wereldlijke moraal, wellicht
vaak in halfbewuste tegenstelling tot die des Christendoms,
vaak geneigd is het met het slechte en met de
zonde al te gemakkelijk, te optimistisch te nemen, en
het vaak doet voorkomen alsof de ethiek slechts met
het goede en niet met zijn antipode het slechte te doen
heeft. In theorie komt weliswaar ook de godsdienst
met het kwade in moeilijkheid: hoe kan hij het bestaan
der zonde in de wereld rijmen met de almacht
en de goedheid Gods? Een tweede probleem dus der
theodicee, dat door den christelijken duivel niet wordt
opgelost en door den Perzischen Ahriman als een Gordiaansche
knoop dualistisch en toch weer niet consequent
genoeg wordt doorgehakt. Maar steeds heeft de
godsdienst en vooral het Christendom deze werkelijkheid
van het kwade met alle energie naar voren gebracht,
voor een deel zelfs pessimistisch overdreven:
men denke aan Augustinus of Calvijn, aan praedestinatie
en erfzonde, aan duivel en hel, aan den middeleeuwschen
afkeer van natuur en zinnenleven en beschaving.
Aan den anderen kant heeft hij het weliswaar
den menschen ook weer gemakkelijk, vaak veel
te gemakkelijk gemaakt: men kan ook met de genade
spelen, en daarbij behoeft het niet eens altijd zoo plat
en brutaal toe te gaan, als met den aflaathandel van
een Tetzel. Maar toch ligt in den roep: „Bekeert u,
want het koninkrijk der hemelen is nabij gekomen”,
aan den eenen kant het zedelijk recht en de zedelijke
grootheid van den christelijken godsdienst: hij neemt
het ernstig met de zonde als een vergrijp tegen God;
en aan den anderen kant toont hij zich daarin echt religieus,
dat hij ook aan ’t gevoel van zedelijke onmacht
en zwakte, aan de begeerte vrij te worden van de zonde
en vergeving te vinden voor het verleden, aan de
gedachte van een oneindige zedelijke volmaaktheid, in
het geloof aan genade en verlossing uitdrukking geeft.
Omdat de zedelijkheid die buiten allen godsdienst
staat dit heilmiddel niet geven kan, is zij geneigd den
angel van ’t kwade te onderschatten en het zondebesef
niet al te zwaar te laten wegen. Omdat daarentegen
de godsdienst gelooft wel zulk een middel te bezitten,
daarom kan hij hem den menschen des te
dieper in het hart drukken.

Maar hoe staat het dan met ons geloof aan de
waarde der bekeering van een zondaar op het sterfbed?
Gij begrijpt wellicht wat ik met deze plotselinge
vraag bedoel: maar ik wil het ook uitdrukkelijk zeggen.
Een leven in zonde doorgebracht maakt men niet goed
door de gevoelsopwelling van een laatste uur; zonde
is slechts te verzoenen door in het leven het kwade te
overwinnen en door dit leven steeds rijker en voller
te doen bijdragen tot de overwinning van het goede.

Zoo liggen dan ook hier dezelfde groote tegenstellingen,
als die waarop wij stuitten bij de verhouding
van gelooven en weten. Maar—de wetenschap verdeelt,
het leven vereenigt. En daarom zie ik hier geruster
dan ginds de toekomst en den strijd dien zij
brengen zal, tegemoet. Onze zedelijke en onze sociale
taak in de wereld, die moeten en zullen ons tot elkander
brengen, ook al mochten de groote geloofsvragen
in den eersten tijd nog meer verdeeldheid en scheiding
brengen. Wanneer dan eenerzijds erkend wordt, dat
op religieuzen bodem bepaalde deugden gemakkelijker
en schooner zich ontplooien en de godsdienst den
mensch een zekere zachtheid en innigheid des gemoeds
geven kan—niet moet—die voor de ontwikkeling
dier deugden een bijzonder gunstigen bodem
biedt en de daarop bloeiende bloemen een bijzonder
fijnen geur verleent, en wanneer anderszijds de geloovige
mensch, het bestaan erkennend eener godsdienstlooze
moraal, de zedelijke eigenschappen der
verdraagzaamheid en gerechtigheid leert in eere
houden ook tegenover andersdenkenden, dan zal ook
hier het laatste woord zijn dat van Lessings wijzen
rechter:


Met zachtmoedigheid,


met hartelijke verdraagzaamheid, met weldoen,


met innigste overgave aan God





zal zich de kracht der steenen aan beide kanten openbaren,
en zoo de strijd om de belijdenis en het „ware
geloof” in den nood der tijden toch langzamerhand op
den achtergrond kunnen treden.





 

VIERDE HOOFDSTUK

De godsdiensten. Individualisme en mystiek.
Kerk en staat.

 

[image: W]Wij wenden ons tot het geschiedkundig leven
der religie. Een geschiedenis der godsdiensten
in het verleden, een overzicht over de
gezamenlijke nog bestaande godsdiensten—al
dit historische en ethnologische materiaal
te zamen zou ons eerst volkomen kennis daarvan
kunnen verschaffen. Maar dat gaat het vermogen
van één mensch, in elk geval het mijne, verre te boven,
en bovendien zou het een volkomen hopelooze poging
zijn, ook maar in zeer grove trekken een dergelijke
schets te willen geven. Maar in den historischen loop
en ontwikkelingsgang der godsdiensten liggen zelf
weer vragen en problemen, die voor het religieuze
leven van belang zijn, en die wilde ik er uitlichten en
u voorleggen.

Er zijn vele godsdiensten: in het Christendom een
reeks van belijdenissen, kerken en secten, buiten het
Christendom eenige in uitbreiding en aantal aanhangers
ongeveer gelijke of zelfs grootere hoofdgodsdiensten,
en dan de groote massa der kleine, weinig omvangrijke,
vaak zeer lage, zeer zeldzame, zelfs onverkwikkelijke
uitingen van religieus leven, die toch ook
op den naam godsdienst kunnen aanspraak maken.
De godsdienstige mensch die van zijn eigen religie en
hare goddelijkheid doordrongen en diep overtuigd is,
moet aan deze veelheid wel aanstoot nemen en op de
vraag naar haar ontstaan kent hij ook eigenlijk slechts
één antwoord: zijn godsdienst is de juiste en ware,
alle andere zijn onwaar en valsch. Deze gedachte komt
tot uiting in een bepaalde theorie omtrent den oorsprong
van den godsdienst, die men daarom wel als
de godsdienstige of theologische betitelt. Volgens haar
berust de godsdienst op een goddelijke openbaring aan
de eerste menschen; deze oergodsdienst is daarom als
geopenbaarde de zuiverste en beste, de volmaakte geweest
en heeft zich in den eenen waren godsdienst, het
Christendom, voortgezet of is door den stichter daarvan
in zijn oorspronkelijke zuiverheid hersteld, terwijl
de bonte veelheid der andere godsdiensten slechts gevolg
is van afval en zonde, depravatie en degeneratie.

Deze theorie, zoo eenvoudig als zij klinkt, berust
toch op een gansche rij van de meest twijfelachtige
vooronderstellingen: God wordt op kinderlijk-anthropomorphische
manier gedacht als leeraar der eerste
menschen; aan deze oer-menschen wordt in een volkomen
onhistorische en onpsychologische voorstelling,
die even ondenkbaar als in strijd met de werkelijkheid
is, het vermogen toegekend om een zoo rijke gave, een
zoo hoog goed te kunnen bevatten: en het wezen van
den godsdienst wordt miskend, immers opgevat als
een leer en de overlevering daarvan. Deze geheele
theorie is een typisch orthodoxe conceptie: reeds de
eerste menschen en juist zij hebben de ware leer gehad,
zijn orthodox geweest.

Tegen deze orthodoxe leer komt in de achttiende
eeuw met vlijmende scherpte het Rationalisme op met
zijne opvatting van den oorsprong der religie, dat
echter van zijn kant opereert met evenmin nieuwe gedachten
aan de Grieksche sophistiek ontleend: de
godsdienst een menschelijk bedenksel, terug te brengen
tot priesterbedrog of sluwe berekening der overheid,
en derhalve, afgezien van den alleen geldigen
rationalistischen verstandsgodsdienst, al het andere
wat daaraan is toegevoegd, leugen en bedrog en kinderachtig
bijgeloof.



Maar ook deze opvatting is even intellectualistisch
als de eerste: alleen aan het denken wordt bestaansrecht
toegekend ook in den godsdienst, het aandeel en
het recht der fantasie volkomen miskend, de godsdienst
ook hier gemeten met den maatstaf van het
ware en verkeerde, het echte en onechte, in een woord
een volkomen onhistorische opvatting, zooals het heele
rationalisme der vorige eeuw onhistorisch is. Maar
toch schuilt ook hier een korreltje waarheid in, dat
uit afkeer van een zoo plompverloren geredeneer over
het heilige gewoonlijk te zeer wordt voorbij gezien: dat
namelijk in den ontwikkelingsgang der godsdiensten
evenzeer als in alle geschiedenis, zelfs in het ontstaan
en den groei der taal, menschelijke willekeur mede een
rol heeft gespeeld en dat het ook hier menschelijk,
vaak maar al te menschelijk is toegegaan, dat inderdaad
priesters en orakel, conciliën en kerkbestuur
dikwijls ingegrepen, en leer en cultus met bepaalde
bedoelingen en bepaalde, vaak zeer egoïstische oogmerken
gevormd of veranderd hebben. Ik behoef u
slechts te herinneren aan het orakel van Delphi, of
aan de wijze waarop in de Christelijke kerk van den
vroegsten tijd af tot heden toe dogmen zijn gemaakt,
vastgesteld en doorgedreven.

Maar hoeveel er in bijzonderheden ook kunstmatig
moge gemaakt zijn en nog altijd gemaakt worden, de
godsdienst zelf is niet gemaakt, maar ontstaan. Gaan
wij dus nu eenige andere theorieën na, waarmede men
meent het geheim van dit ontstaan en dezen groei te
kunnen afluisteren.[40] Naast het plat rationalistische
Euhemerisme, dat in de goden slechts vorsten, helden
en wijzen der oudheid ziet, die als weldoeners van
hunne volkeren vergoddelijkt werden, treden drie
andere -ismen, drie historische theorieën ter verklaring
van het ontstaan der godsdiensten naar voren:
het Totemisme, het Fetischisme en het Animisme. Het
eerste, het zoogenaamde Totemisme, is de naam voor
een vooral onder de Indianen verbreide gewoonte, zich
een of ander sieraad of een dier als familie- of stamteeken
uit te kiezen, een soort van wapen dus, en dat
te vereeren. Niet zoo veel verschillend daarvan is het
Fetischisme der negers, het geloof aan toevallige, van
wonderbare tooverkrachten vervulde voorwerpen en
de aan zoo’n fetisch gewijde dienst. Onder Animisme
eindelijk verstaat men het geloof aan het bestaan en
de vereering van de geesten der voorvaderen van een
familie of een stam.[41] Vooral de laatste der drie hypothesen,
volgens welke hier de primitiefste vorm der
religie is te zoeken, heeft veelvuldig bijval gevonden;
en zeker smelten in dezen zielencultus de beide hoofdbestanddeelen
van het religieuze voorstellingsleven,
het Godsbesef en het onsterfelijkheidsgeloof op eenvoudige
wijze samen; ook ontbreekt hij in geen der
bekende godsdiensten geheel. Wij hebben dan ook in
de animistische godsdiensten stellig een der meest verbreide
en oorspronkelijke religieuze verschijnselen
voor ons; en eveneens geloof ik dat wij in den fetisch- en
totemdienst met een zeer lagen en een zeer primitieven
trap van godsdienst te doen hebben.

Maar de noodzakelijkheid, om de vraag naar den
historischen oorsprong en den eersten vorm der religie
nu juist met een dezer drie hypothesen te beantwoorden,
kan ik desondanks niet inzien. Men moet het
begrip totem of fetisch wel zeer ruim nemen wil men
daarmede alles omvatten, ten slotte zelfs in zon en
maan, waar zij vereerd worden, zulke totems en fetischen
zien, terwijl toch zeer goed primitieve vormen
van godsdienst denkbaar zijn, die noch totemistisch,
noch fetischistisch of animistisch zijn; en omgekeerd
zou het totemgebruik zeer wel los van alle religie op
zichzelf kunnen bestaan, een totem worden gedacht
die in het geheel niets met godsdienst te maken had. En
daarom houd ik deze drie primitieve vormen slechts
voor belangrijk als verschillende trappen en gedaanten
van het zich historisch ontwikkelende leven van den
godsdienst. Af te dalen tot het eerste begin en den
oorsprong zelf is ons hier even onmogelijk als overal
elders. Onze historische kennis is toch altijd slechts
het kleinste en het achterste stuk van een lange
lijn, waarvan het eerste deel evenzeer in nacht en
nevel is gehuld als de laterkomende rest, die nog in
den schoot der toekomst ligt. Er zal wel een tijd zijn
geweest, dat de menschen nog geen godsdienst bezaten,
en zoo is hij dan ook ergens en te eenigertijd, wellicht
ook herhaaldelijk, in verschillende tijden en op
verschillende plaatsen ontstaan; maar de vraag naar
dezen oorsprong, dit ontstaan, d. i. naar den werkelijken
eersten vorm, waarin het religieuze leven optrad,
is en blijft onoplosbaar. Maar wel kunnen wij, juist bij
zulke lage vormen van religie, zien, dat ook voor den
godsdienst de wet der historische ontwikkeling geldt,
volgens welke ook zij ontstaan, groeien en bloeien,
weer achteruit gaan en in verval geraken, afsterven en
ondergaan. En daarbij hebben wij zeker den natuurlijken
en oorspronkelijken toestand niet als een eenheid,
maar veeleer als veelheid en verscheidenheid
te denken.

Dat ligt ook in het wezen van den godsdienst zelf,
waarop ons deze gansche vraag naar zijnen oorsprong
nog eenmaal dwingt terug te komen. Niet dàt is eigenlijk
het verwonderlijke, dat er zoovele godsdiensten
zijn, veeleer zouden we kunnen vragen, waarom er
slechts zoo weinig zijn?

Het vaderland van den godsdienst is het gevoel, en
het gevoel is de zetel der individualiteit en de kern
der persoonlijkheid; daarom wordt de godsdienst van
huis uit gekenmerkt door een volstrekt individualistischen
trek, en het natuurlijkste, en het beste wellicht,
zou het schijnen te zijn als er zooveel godsdiensten als
menschen of althans families waren, en iedereen of
ieder huisgezin zijn eigen, zijn privaatgodsdienst bezat.
Nu is weliswaar dit individueele element des religieuzen
levens binnen den kring der historische godsdiensten
overheerscht door en als verborgen onder een
ander en sterker, den gemeenschapszin, die ook in den
godsdienst de menschen samenbrengt en vereenigt.
Maar toch is het van den aanvang af aanwezig, het is
het oorspronkelijke, en—al blijft dat vaak onopgemerkt—ook
iets blijvends te midden van het gemeenschappelijk
geworden religieus leven; en daarom is ’t
hier onze taak het op zichzelf te beschouwen en het in
dit laatste te ontdekken.

Vroom noemen wij toch niet den man die gelooft
wat de kerk gelooft en aan haar godsdienstige handelingen
voor ’t uiterlijk deelneemt, integendeel, vroomheid
is zelf doorleefd religieus voelen en ondervinden,
en dat moet ten alle tijde persoonlijk en individueel
zijn. Door een of andere gebeurtenis, bij een of andere
gelegenheid komt bij mij het gevoel op van mijne eindigheid,
ontwaakt in mij het verlangen naar den Oneindige,
naar een God, maar mijn God, en het verlangen
naar mijne oneindigheid, de onsterfelijkheid van
mijne ziel en de zielen van hen die mij lief zijn. En die
aanleiding geeft dan het gevoel voor altijd zijn kleur,
zijne bepaalde schakeering, zijne eigenaardigheid,—die
aanleiding en bovendien nog de persoonlijke aard
van dengeen die dit alles ervaart, dat wat wij temperament
en natuurlijken aanleg, individualiteit en karakter
noemen. Zoo zien wij bijv.—wij allen kennen wel
zulke religieuze verschillen in den kring onzer bekenden—eenerzijds
de blijde vroomheid, die zich door
een religieus zich verheffen tot God het hart laat verruimen
en sterken, door een deemoedige overgave aan
Zijnen wil rustig en blijmoedig laat stemmen, en zoo
leert alles ten goede te doen medewerken; en anderzijds
die ernstige en strenge, bittere en door smart bewogen
en gedreven religiositeit, die opziend tegen de
oneindige heiligheid Gods, terneergedrukt door het
gevoel van eigen zedelijke onwaarde en zondige zwakte
een duisteren geest van rigoreuse wettelijkheid in zich
kweekt, of in smart en lijden Gods hand het krachtigst
meent te gevoelen en daarom de vreugde en het goede
des levens waarin hij niet evenzeer het goddelijke kan
speuren,[42] versmaad om den zegen van het lijden.

En gelijk de menschen onderling, zoo onderscheiden
zich ook gansche kerken en confessies, sekten en genootschappen
van elkander: typisch verschillend is het
beeld dat ons de vroomheid biedt van Hernhutters,
Piëtisten, Quakers en Puriteinen. Daarbij blijkt tevens
nog iets anders: naar zijn persoonlijken aanleg neemt
ook binnen de gemeenschap eener kerk ieder afzonderlijk
van den historischen godsdienst, waartoe hij
behoort, slechts datgene wat hem het meest aantrekt
en het best past. Het is volstrekt niet zoo, dat voor
alle vrome christenen Christus en wat hij gedaan en
gebracht heeft, dezelfde beteekenis heeft. De verschillen
zijn, meen ik, veel grooter, dan wij gewoonlijk denken
en ons kunnen voorstellen; en wanneer het eens
tot een uitspreken dezer persoonlijke religiositeit kon
en mocht komen, zouden wij vaak verbaasd zijn over
de geweldige eenzijdigheid, die zich daarin zou openbaren.
Wat is Christus voor u? Daarop luidt het antwoord
der vrome Christenen zeer verschillend: voor
den een is deze, voor den ander gene zijde van zijne
persoon en zijn werk het belangrijkst. Hier wordt dit
woord van hem, daar een ander als van de hoogste
waarde en beteekenis beschouwd. Het is een der ergste
gevolgen van orthodoxie en kerkelijkheid, dat zij
ter wille van de eenheid en algemeenheid van gelooven
en belijden, geheel overeenkomstig den nivelleerenden
trek die onzen ganschen tijd kenmerkt, deze vrijheidsvruchten
der individuen in het religieuze leven steeds
meer miskend en verdrongen hebben, een teeken hoe
ver juist zij zijn afgedwaald van het ware wezen van
alle religie.



En daarom verzet zich ook in de kerk niet alleen
het „ongeloof” en de vrijheid van denken tegen dezen
dwang, maar—de vroomheid zelve. Ten alle tijde
stond en staat tegenover den overheerschend kerkelijken
geest zoo’n kleine groep van individueele gevoelschristenen,
die weigert de kerkelijk voorgeschrevene
uniform te dragen en opkomt tegen wat door
priesters of kerkbestuur, pausen of consistoriën voorgeschreven
en toelaatbaar geacht wordt. Als een soort
onderstrooming komt hier het besef van het recht der
persoonlijke vroomheid tegenover de alles gelijk
makende kerkelijkheid en rechtgeloovigheid voor den
dag en weet zich te doen gelden. Dat zijn de stillen in
den lande, de mystieken.[43]

Mystiek is niet alleen op godsdienstig gebied te vinden.
Wij spreken bijv. ook van natuurmystiek, die,
aesthetisch van aard, zich zoo innig mogelijk inleeft in
en éen voelt met de natuur en in een zeer eigenaardige
innige stemmings- en gevoelsbetrekking staat tot het
natuurleven: in de werken van Böcklin is dat duidelijk
waar te nemen en op andere wijze vindt men het ook
in de sprookjes van Tieck. Of wel wij vinden de
natuurmystiek bij de Faustnaturen der zestiende eeuw,
die met hartstocht zoeken naar haar diepste verborgenheid,
als wegzinken in haar innerlijk wezen en haar
opeens van binnen uit willen grijpen en begrijpen, haar
als ’t ware in het hart trachten te zien. Aan deze beide
richtingen der natuurmystiek is de religieuze mystiek
nauw verwant, en zij kunnen medehelpen deze laatste
beter te doen verstaan. Want ook hier zien wij een
zeer intieme persoonlijke verhouding—nu niet tot de
natuur, maar tot den Oneindige, tot de Godheid, ook
hier is het een innerlijk beleven van het goddelijke, een
onmiddellijk aanraken en samensmelten, een volstrekt
éen worden met God; de middeleeuwsche mystiek
spreekt zelfs van „vergoddelijking”. In deze innige verhouding
met de Godheid ligt echter tevens het geheel
persoonlijke karakter dezer mystiek. Voor haar kunnen
geen, of moesten althans geen door conventie vastgelegde,
officieele vormen en formules, geen bemiddeling
van welken aard dan ook bestaan. Ieder moet
voor zich zelven dit innerlijk naderen tot God, dit
zuiver persoonlijk verkeer met den Allerhoogste in zijn
eigen binnenste en geheel zelfstandig scheppen en
ontwikkelen.

Wij zien dan ook hoe in de middeleeuwen, toen men
zoo bijzondere waarde toekende aan de bemiddeling
der kerk, deze vrome mystici vaak als ketters werden
vervolgd en gestraft, hoewel zij zich op typische voorbeelden
uit het Nieuwe Testament konden beroepen,
en hoewel de eigenlijke levenskracht van godsdienst
en vroomheid juist van hen uitgaat. Hier toch treffen
wij religieus gevoel aan in volle innigheid, sterkte en
zuiverheid. Trots dit alles echter kunnen wij de kerk
toch ook niet geheel en al ongelijk geven, dat zij tegenover
deze mystici wantrouwend stond en vaak nog
staat. Reeds vroeger heb ik de religieuze voorstellingen
en cultus den steun, het houvast en de contrôle
van den godsdienst genoemd. De mystiek wil het doen
zonder dezen steun en onderwerpt zich aan geen contrôle.
En daarmede loopt zij gevaar—slechts zelden
ontkomt zij daaraan, op den duur zeker nooit—te ontaarden
in een ongezond mysticisme.

Ieder gevoel, dat zich blijft onttrekken aan de contrôle
van het denken, wordt onklaar en vaag, en deze
vaagheid en onklaarheid is het religieus mysticisme
wel bijzonder eigen. Het Oneindige is voor ons denken
met zijn vaste categorieën en vormen iets onbereikbaars
en onbegrijpelijks. Vandaar dat zich ten alle
tijde naast de positieve een negatieve theologie stelt,
met de leer dat God te groot, te zeer transcendent is,
dan dat wij hem zouden kennen of iets aangaande hem
zouden kunnen uitspreken.

Zoo ligt in het voorwerp van den godsdienst zelf
reeds een niet te controleeren element. Wanneer dan
nu de mysticus, onverschillig voor de wetten van het
denken, de Godheid wil omvatten, het onkenbare zich
innig eigen maken en in extase en verrukking zich tot
haar omhoog heffen wil, dan moet hij òf gansch en al
in fantasie zich verliezen, om al het aardsche, al het
tastbare achter en beneden zich te laten; òf—want
de mysticus is even vaak fantasieloos als fantasievol—hij
werpt zich op het eerste het beste en wordt grof
anthropomorphistisch, realistisch, zelfs grof zinnelijk.
De intiemste menschelijke verhouding nu is de liefdesverhouding
tusschen man en vrouw en daarom ontbreekt
in dit ongezonde mysticisme bijna nooit een trek
van zinnelijke verliefdheid; de gevoelens die eerst zoo
verheven en bovenzinnelijk begonnen, overweldigen
den mensch geheel en eindigen—naar het ware woord
van Mephistopheles over den „bovenzinnelijken zinnelijken
vrijer”—in platte zinnelijkheid. Zoo wordt voor
den middeleeuwschen mysticus de moeder Gods het
voorwerp eener religieuze liefdesbetrekking en zien wij
in de vrouwenkloosters der middeleeuwen bijna met
zedelijken weerzin de overdreven gevoelszwelgerij van
het liefdespel met den hemelschen bruidegom. Het is
dan ook geen toeval, dat in deze kringen het Hooglied,
die verzameling oudtestamentische zuiver wereldsche
liefdesliederen van sterk zinnelijken aard, met bijzondere
voorliefde in religieus-mystischen zin is uitgelegd
en gebruikt.

Nog erger is de overdreven afkeer der mystici van
het practische leven en van de daad: dat onmiddellijk
leven met God en in God neemt hem geheel in beslag,
is hem alles en treedt in de plaats van alles; hij zwelgt
en geniet in de weelderigheid van zijn gevoel. Dit
quietistische gevaar van het mysticisme heeft niemand
duidelijker en vriendelijker aangetoond dan Lessing,
waar hij Nathan den Wijze aan Recha laat aantoonen,
hoe vrome dweperij gemakkelijker is dan goed handelen
en hoe gaarne slappe karakters daarin zich verlustigen
om het goede maar niet te behoeven te doen. En
een der grootste mystici van alle tijden, meester Eckart
(c. 1260-1327) heeft zelfs gemeend voor dezen voor
de hand liggenden dwaalweg te moeten waarschuwen
en gezegd: „al ware een mensch in geestvervoering als
de heilige Paulus en wist dat een ziek mensch een
soepje van hem moest hebben, ik zou het veel beter
vinden dat hij uit liefde zijn geestvervoering liet varen
en den behoeftige uit grootere liefde diende.”

Maar een zeer eigenaardige werking van mystiek en
mysticisme zien wij nog in hun verhouding tot de kerk—en
dat voert ons dan tevens weer naar ons uitgangspunt
terug. Den mysticus is alles gelegen aan een
onmiddellijk persoonlijk verkeer met God, en daarom
wil hij niet alleen niets weten van een bemiddeling
der kerk, maar hij brengt ook haar bestaan in direct
gevaar: de mystiek maakt onverschillig voor dogma en
leer. Daarom kwam dan ook—dat is zeer eigenaardig
maar ook zeer begrijpelijk—het Piëtisme, een vermenging
van mysticisme en practisch christendom, het
eerst in strijd met de orthodoxe Lutheranen, en voerde
zoo als vanzelf tot het Rationalisme, waar het de voorlooper
van is. Want eerst stompte het door zijne eenzijdig
gevoelmatige opvatting van den godsdienst den
zin en de belangstelling voor dogma en rechtgeloovigheid
af, en als dan zijn eigen religieuze kracht en
warmte gingen tanen, was door zijn toedoen het denken
van de dogmatische banden bevrijd en keerde nu
zijne wapens tegen de kerk en tegen het dogma zelf;
en eerst in den strijd met dezen ontaarden nakomeling
heeft dan het Piëtisme der negentiende eeuw zich met
de orthodoxie verbonden.

Van deze historische herinnering aan het Piëtisme
kunnen wij echter nog iets leeren: ook de mystiek is
toch slechts zelden geheel individueel en gansch en al
zonder historie; ook zij is niet geheel los van den gemeenschapvormenden,
socialen trek die allen godsdienst
eigen is en daardoor brengt zij het weliswaar
niet tot de vorming van volledige godsdiensten en kerken,
maar toch tot die van secten en kleiner kringen
van meer individueelen en gemeenzamen aard, dan die
groote en breed vertakte organisaties eener groote kerk
kunnen zijn.

Dat godsdienst als vanzelf tot het vormen van een
gemeenschap leidt, ligt in het algemeen in ’s menschen
aard noodwendig besloten en speciaal in den aard van
het gevoelsleven. Waar het hart vol van is, daar loopt
de mond van over, zegt de volksmond. Hoe meer
iemand vervuld is van religieuze gevoelens en ervaringen,
des te luider zal hij daarvan getuigen, des te
meer anderen daarvan willen spreken. En omgekeerd
is ook in het religieuze leven het eigen beleven van den
gewonen mensch even weinig rijk en oorspronkelijk
als op alle andere gebieden, en vandaar de natuurlijke
zucht, zich juist hier het duistere en onbepaalde van
zijne gevoelens door menschen van grooter aanleg te
laten verduidelijken, en beelden, die de eigen fantasie
te arm en te onvruchtbaar is om te scheppen, van
hooger en rijker begaafden over te nemen. Bovenal
echter komt deze sociale trek, deze hang naar het
gemeenschappelijke tot uiting op het gebied van den
cultus. Gelijk bij iedere handeling wordt ook hier de
zucht tot navolging gewekt; de bekoring van het geheimzinnige,
die bijna steeds in godsdienst en godsdienstig
handelen aanwezig is en den cultus tot iets
mysterieus maakt, trekt aan, en het schoone en aesthetisch
welgevallige noodigt tot mede vieren en medegenieten
uit. Daarom is ongetwijfeld de religieuze
gemeenschap in de eerste plaats een cultusgemeenschap
geweest, eerst nog in den nauwen
kring van familie en huisgezin, vervolgens—een aanwijzing
daarvoor is de Grieksche Zeus Xenios, de God
der gastvrijheid—daarboven uit in horde en stam, in
natie en volk. Daaruit volgen als van zelf twee dingen:
in de eerste plaats het verschil tusschen actieve
en passieve deelnemers; eén gaat voor in gebed, de
anderen volgen slechts na, eén offert en spreekt voor
allen, terwijl de anderen toezien en hooren, de huisvader
is de eerste priester, de huisgenooten de eerste
gemeente, en door het zoo ontwakend begrip van een
deskundige, éen die het weet en ingewijd is, ontstaat
dan het onderscheid tusschen priesters en leeken. De
eersten worden de bemiddelaars tusschen God en
mensch, en als bij uitstek vroom, rein en heilig boven
het profane volk verheven tot een hoogeren rang, met
hooger aanspraken en hoogere rechten. En het tweede
is een nauw aansluiten van deze cultushandelingen aan
zeden en gewoonten. Tegenover de geniale opvatting
van Ihering, die in gebruiken en gewoonten overal naar
nut en doel zocht, heeft men later de meening uitgesproken,
dat alle zeden en gewoonten oorspronkelijk
religieuze ceremoniën en cultushandelingen zijn
geweest en eerst langzamerhand van hun godsdienstig
karakter ontdaan en voor wereldsche doeleinden
dienstbaar gemaakt zijn.[44] Deze opvatting is stellig
eenzijdig, al kan zij zich ook beroepen op veler onzer
kinderspelen waarin nog resten van oud-heidenschen
cultus bewaard zijn gebleven—een dieper zin in ’t
kinderlijk spel dus, evenals de godsvoorstellingen van
onze Germaansche voorouders in vele van onze kindersprookjes
voortleven. Maar in zulke gedachten schuilt
toch zeker deze waarheid, dat religieus leven en handelen
met den door gewoonte bevestigden vorm van
het volksleven wel zeer nauw verbonden en saamgesmolten
is.

Hier kan zich ook nog de vraag aan ons voordoen
of het geen plicht is zich bij een godsdienstige gemeenschap
aan te sluiten? Zooals er tijden zijn waarin de
individualistische onsterfelijkheidsgedachte, en andere
waarin de sociale idee van het koninkrijk Gods de overhand
heeft, zoo houdt de een zijne godsdienstoefening
liever alleen in de stilte van zijn binnenkamer, terwijl
de ander slechts door een gemeenschappelijk opgaan
gesticht kan worden en zijn religieuze verheffing zoekt
in het gezang der gemeente en een gezamenlijk aangeheven:
„Op bergen en in dalen, ja overal is God”;
waar en hoe men zich meer gesticht en religieus gestemd
voelt, dat moet aan ieder zelf worden overgelaten.
Gewetensdwang kan ook hier weer slechts
leiden tot schade voor den godsdienst, tot droeven
schijn en huichelarij.

De vaste band echter, die zich om een volk legt en
het volksleven tot een vast geheel samenvoegt, is de
Staat. De verhouding van den godsdienst tot den Staat
is daarom in het historisch leven der volken van bijzonder
belang en meer dan gewoon gewicht voor hun
gansche uitwendige en innerlijke ontwikkeling. Reeds
in de oudheid zien wij een opmerkelijk verschil tusschen
de volken van ’t oosten en de vrije Grieken. In de
voorstellingen aangaande de verhouding van God tot
de wereld spiegelt zich bij de semietische volken af, dat
deze, overeenkomstig hun absolutistischen staatsvorm,
zoo gansch anders gedacht werd dan bij de Grieken,
wier Olympische godenraad gevormd is naar de verhouding
van Agamemnon tot de andere vorsten en
aanvoerders in het kamp van Troje. Toch is het veeleer
een ander uitwendig verschijnsel dat ons hier treft en
waarmee wij ons hebben bezig te houden. In het oosten
treffen wij bijna overal een uitgesproken en ontwikkeld
priesterwezen, dat licht in een priesterkaste zich bestendigt
en met de politieke bestuurders van den staat
om invloed en macht strijdt. De verhouding tusschen
Samuel en Saul is hiervan een typisch voorbeeld bij
de Joden, en in het Gangesdal hangt de overwinning
der priesterkaste juist samen met een hervorming van
het gansche Arische volkskarakter, die nu juist geen
verbetering was. Daarentegen waren de Grieken te
zeer politiek, te zeer staatkundig aangelegde menschen
om een priesterstand, een hierarchie naast of zelfs
boven den Staat te dulden. Het offeren bleef de taak
van den veldheer of archont; priesters en waarzeggers
waren, zoo zij niet in dienst stonden van den staat,
slechts partikuliere personen; en zelfs de slimme priesters
van Delphi hebben het nooit boven hun moreelen
invloed uit tot een ambtelijke plaats of eenig gezag in
de Grieksche statengroep kunnen brengen. En in Rome
was de godsdienst geheel en al een politieke instelling,
de regeerende adel zag er een machtsmiddel en een
bestuurstaak in. En wanneer de eene augur de andere
eens toelachte, dan lag daarin slechts een bewijs hoever
de politicus zich verheven voelde boven de „fables
convenues” der volksreligie.

Gansch anders, veel ingewikkelder en gecompliceerd
was van den aanvang af de verhouding tusschen de
christelijke kerk en den staat. Jezus zelf had door afwijzing
van de politieke Messiasidee met de woorden:
„Geef den keizer wat des keizers, en God wat Godes
is”. (Mattheus 2221) een mogelijk conflict nog vermeden:
zijn rijk was niet van deze wereld. Maar het
was in deze wereld, en zoo geeft dan ook reeds te
midden van het oudste christendom het Nieuwe Testament
twee tegenoverelkander staande opvattingen over
die verhouding, waarvan de tweede noodwendig tot
het conflict moest leiden. In Romeinen 131 zegt de
apostel Paulus: „Ieder zij onderworpen aan de macht
die over hem gesteld is, want er bestaat geen macht,
die niet uit God is”; dat geldt ook van een heidensche
staatsmacht, zelfs van de regeering van keizer Nero,
onder wien de brief geschreven is. De schrijver der
Apocalypse echter zegt—ook in het dertiende hoofdstuk:
de staat is des duivels, want „de draak gaf het
dier zijne kracht en zijnen troon en zijn groote macht”
(vers 2).[45] En waarom ook niet? het was immers de
Romeinsche, de heidensche staat, en die op den troon
zat en als keizer goddelijke vereering voor zich eischte,
was Nero; voor de oudste christenen echter waren de
heidensche goden daemonen, booze geesten, de
Romeinsche staat derhalve een rijk van den booze. Zoo
verklaart zich de overwegend afwijzende en vijandige
houding van het christendom der eerste drie eeuwen
tegen den Staat, die door de Christenvervolgingen nog
verbitterder werd. Intusschen had zich het christendom
zelf ook georganiseerd, het was gegroeid tot een kerk,
ja meer nog, tot een Staat in den Staat, en had daarbij
ook een deel der taak van den Staat overgenomen, een
Kerkrecht naast het Staatsrecht geschapen. Voor een
deel ten gevolge van het verbod van Paulus dat christenen
hun onderlinge oneenigheden voor den heidenschen
rechter zouden brengen (1 Cor. 61 vg.).[46]

Daar trad nu onder Constantijn die verrassende omkeer
in, het Romeinsche keizerrijk werd Christelijk.
Hoe zwaar het zelfs den meest op den voorgrond tredenden
mannen viel, zich in deze nieuwe situatie in te
leven en in te denken, toont ons nog honderd jaar later
Augustinus, die den wereldlijken Staat nog steeds met
wantrouwenden blik beschouwt en den Christen slechts
toestaat, den vrede dien de Staat verschaft, voor
hoogere doeleinden te benutten en zich daarover te
verheugen. Wanneer hij dan toch daarnaast van den
Staat verlangt, dat hij de menschen dwingen zal in de
kerk te treden, doch de ketters bestrijden en bestraffen
zal, dan ziet men hoe bij dezen man op de grens
van twee tijdperken reeds de latere middeleeuwsche
leer zich baan breekt. In de praktijk echter was de
moeilijkheid reeds eerder overwonnen en de bisschoppen
toonden zich zoo onderdanig aan de tot het christendom
bekeerde keizers van Byzantium dat zelfs het
dogma door den invloed des keizers tot stand kwam.
Byzantinisme is sindsdien de naam geworden voor alle
vloekwaardige onderdanigheid in monarchistisch ingerichte
staten, en Schleiermachers wensch is derhalve
reeds van dien tijd af gerechtvaardigd, „dat toch nooit
de zoom van een priesterlijk gewaad den bodem van
een koninklijk vertrek mocht hebben beroerd, en evenmin
het purper ooit het stof des altaars mocht hebben
gekust.”[47] Waarlijk, de verbinding van troon en altaar
heeft van Constantijn den Groote af tot op dit oogenblik
aan de christelijke kerk geen heil gebracht. En ook
den staat niet. In de middeleeuwen gelukte het den
bisschop van Rome als paus en opperhoofd der in zijn
tijd goed georganiseerde en onafhankelijk geworden
kerk, koningen en keizers den voet op den nek te
zetten en de aanspraak op afhankelijkheid van het
wereldlijk bestuur, op ondergeschiktheid van den staat
jegens de kerk te doen gelden en in acht nemen; een
zelfstandige staat was er niet; daarvoor is typisch geworden
het beeld van den paus als zon en den keizer
als maan, die eerst van de zon zijn licht ontvangt. Deze
wereldbeheerschende positie echter voerde met innerlijke
noodzakelijkheid tot ontaarding en volledige verwereldlijking
van de kerk.

Anders in het Protestantisme. Luther was een religieus
mensch, geen organisatorisch talent, en in zijn
afkeer van de tot een staat en een rechtslichaam verworden
katholieke kerk wilde hij zijne kerk slechts
een zuiver geestelijke taak opleggen en volstrekt niets
weten van een zoo straffe kerkinrichting. Vandaar dat
hij niet alleen weer den staat beschouwde als zelfstandig
en buiten alle kerkelijke macht staande, maar hij
droeg ook—wederom een bedenkelijke stap—de
uiterlijke organisatie zijner kerk aan den staat en de
wereldlijke overheid over, of wel, wijl de Luthersche
Reformatie in den eersten tijd slechts in monarchieën
ingang vond, aan den landheer: dezen maakte hij tot
landsbisschop en de kerk tot landskerk. Vandaar dan
gedurende honderd jaar en langer de grondstelling van
het territorialisme: cuius regio, eius religio (de godsdienst
der onderdanen heeft zich te richten naar dien
van den landsheer) waardoor de godsdienst voor den
enkeling werkelijk tot een vraag der geographie gemaakt
werd.

Tegen deze regeling echter kwam de geest van het
Protestantisme zelf in verzet: de gedaante der geloofs- en
gewetensvrijheid van iederen Christen is een van
zijn beginselen, hoevaak het zich daaraan ook moge
hebben vergrepen of nog vergrijpt; en toen in het huis
der Hohenzollerns een verandering van godsdienst
plaats greep en aldus vorst en volk in Brandenburg tot
verschillende confessies behoorden, toen werd hier voor
het eerst duidelijk, dat in den modernen staat ieder het
recht moet hebben op zijne wijze zalig te worden, al
is deze gedachte eerst uitgesproken door den grooten
vorst der Aufklärung op den Pruisischen koningstroon.
De latere samensmelting heeft dan weliswaar de eenheid
weder hersteld en het geschil opgelost; maar de
moderne staat, die zoowel Protestanten als Katholieken,
Christenen en Joden omvat, behoort op den
bodem van volle gelijkheid en vrijheid van confessie,
ja laat ik het ronduit uitspreken, hij behoort te staan
op den bodem der godsdienstloosheid, hij kan geen
christelijke staat meer zijn. De staat als zoodanig heeft
geen godsdienst en moet de gezamenlijke burgerlijke
rechten zijner onderdanen volkomen onafhankelijk
houden van eenige religieuze belijdenis; voor hem is
de kerk nog slechts een lichaam in het staatsverband,
dat bij bescherming, wellicht om zijn herkomst en de
erkenning van zijn groote waarde bijzondere bescherming
behoort te verleenen en met bijzondere waardeering
tegemoet heeft te komen.

En nog van een andere zijde blijkt de noodzakelijkheid
van een afdoende regeling der verhouding van
deze twee. In de gereformeerde kerk namen de zaken
reeds vroeg een anderen loop; weliswaar niet in Zürich,
waar de staatkundig aangelegde Zwingli de kerkelijke
reformatie eveneens in de handen der wereldlijke overheid
stelde, en evenmin in Genève waar Calvijn door
een strenge kerktucht staat en kerk tot een bijna theokratische
eenheid trachtte saam te smelten; maar in
Frankrijk en Schotland, waar de gereformeerden zich
tegen andersgeloovende vorsten moesten handhaven.
Daar had, kort gezegd, een democratische ontwikkeling
plaats, de kerk moest zich zelf een organisatie
scheppen en deed dit door de instelling van het Presbyteriaat;
de leeken kregen hier van het begin af een
grooter invloed en meerdere rechten tegenover de geestelijken,
en een kerkelijk parlement werd de drager
van het kerkbestuur. Deze democratische trek, die in
onze eeuw door de gansche wereld merkbaar wordt
en onophoudelijk verandering te weeg brengt, is ook
in de Luthersche kerk doorgedrongen en zoo trad in
de plaats der absolute macht van den landsbisschop,
die toch slechts een tijdelijk redmiddel en een fictie is,
en in de plaats van een leiding die uitsluitend in handen
van geestelijken en juristen was in bureaucratisch
ingerichte beambtencolleges en consistoriën, de medewerking
van het leekenelement en dus een synodale
inrichting, een soort constitutioneele monarchie ook
in de kerk. Nu kan ik echter niet zeggen dat deze
synoden in de verschillende landskerken veel goeds
hebben uitgewerkt: zij zijn—niet zonder schuld van
den kant der vrijer denkende elementen, die zich veelal
met opzet daarvan afkeerden—bijna uitsluitend in
handen gekomen van een eenzijdige en bekrompen
orthodoxie en hare besluiten kunnen zich in de openbare
meening zoowel buiten als in de kerk zelf niet in
bijzonderen eerbied en waardeering verheugen.

De grootste moeilijkheid ligt voor Duitschland en
andere landen[48] echter hierin, dat al deze kerken
staatskerken zijn. En daartegenover treedt nu in
Noord-Amerika een nieuw verschijnsel op, waarbij de
kerken volkomen los zijn van den staat en ook hunne
afzonderlijke deelen onderling slechts in zeer los verband
houden. Om een geestelijke, die als vertegenwoordiger
van hunne inzichten zou kunnen gelden, scharen
zich de burgers eener stad, en zoo vormt zich een gemeente
die de draagster en de eigenlijke eenheid der
religieuze gemeenschap vormt. Men ziet met den eersten
blik reeds welke voordeelen deze inrichting
brengt: niet alleen wordt hier niemand door den staat
gedwongen zich bij zulk een gemeente aan te sluiten,
maar ook kerkelijk zien wij hoe slechts werkelijk
gelijkgezinden zich aansluiten, en zoo bestaan in éene
stad afzonderlijke gemeenschappen niet alleen voor de
verschillende confessies, maar ook voor de verschillende
richtingen; het is niet langer de geest van een
kerkregeering die van boven af, bureaucratisch en
nivelleerend alles beheerscht, maar de wil der gemeenteleden
zelf die van beneden af het godsdienstig gemeenschapsleven
regelt, waarmede de in de groote
staatskerken zoo volkomen verdrukte individualiteit
wederom tot haar recht komt. Een strijd om een bepaalde
belijdenis kan hier niet ontstaan, de gemeenten
die haar in de godsdienstoefening gebruiken, zijn
andere dan die ze niet gebruiken willen; een predikant
kan door zijn gemeente losgelaten of verlaten worden,
maar hij kan niet op aandringen van het kerkbestuur
door den staat worden afgezet, kan niet voor een bepaalde
landstreek en daarmede, zooals in Duitschland,
vrijwel voor het gansche land onmogelijk gemaakt
worden.

Wanneer mij echter gevraagd werd, of dat nu ook
voor andere landen de oplossing is, dan weet ik niet of
ik wel zonder meer ja zou kunnen zeggen. Dat het
ook in een dergelijke „vrije kerk” menschelijk toegaat
en de oude fouten en moeilijkheden slechts in nieuwen
vorm weder zullen opduiken, dat zou mij, waar ik van
vergankelijke aardsche instellingen—en daartoe behooren
ook de kerken en hun inrichting—toch nooit
een hemel op aarde of een eeuwigen vrede verwacht,
niet zoozeer afschrikken. Maar evenals ik nimmer en
nergens het recht van het historisch gewordene en bestaande
ontkennen zal en derhalve een langzame hervorming
ten alle tijd boven een plotselinge revolutie
zal stellen, zoolang die mogelijk en niet van te voren
gedoemd zal zijn te mislukken, evenzeer zou ik een
radicale ommekeer en verandering van de op kerkelijk
gebied geldende rechtstoestanden op het oogenblik een
groot ongeluk achten. Want in werkelijkheid zou dat
toch slechts overeenkomen met een volslagen desorganisatie
en decentralisatie der Protestantsche kerk,
waarnaast dan het katholicisme met zijn volkomen en
sterk gecentraliseerde organisatie en met al zijn middeleeuwsche
aanspraken op beheersching van den
Staat een macht zou blijven die voor dezen dan eerst
recht een bedreiging en gevaar werd. De moeilijkheden
die ons deze situatie brengt, behoef ik u niet eerst uiteen
te zetten, zij liggen ons allen klaar voor oogen.
Hier is de crisis, waar meer dan éen volk midden in
staat, in vollen gang. In de toekomst vermag ik niet te
zien, derhalve kan ik u niet zeggen, welken afloop deze
strijd zal hebben: of daardoor het volk wederom naar
een staatskerk zal gaan verlangen, of wel de gebeurtenissen
in Frankrijk, de volledige scheiding van kerk en
staat ook bij andere volken tot navolging zal prikkelen,
ik weet het niet. Persoonlijk zie ik de ontwikkeling
dezer dingen niet zonder zorg en allerlei sombere voorgevoelens,
maar toch ook weer niet volslagen hopeloos
tegemoet. Slechts dit, meen ik, moet tòch een ieder
duidelijk zijn geworden, dat de staat en zijne bestuurders
niet goed doen door tusschen den strijd tegen
kerkelijke aanmatiging en heerschzucht eenerzijds en
het geloof in het noodzakelijk bijeén hooren van troon
en altaar anderzijds zoo onzeker en kortzichtig, zoo
zwak en besluiteloos rond te tasten; en omgekeerd, dat
de radicale stroomingen onverstandig en verkeerd
handelen, wanneer zij het volk van zijne kerk vervreemden
en zijnen godsdienst ontnemen, zonder het
daarvoor een ander stuk idealisme als gelijkwaardige
vergoeding in de plaats te kunnen geven.





 

VIJFDE HOOFDSTUK

De godsdiensten. Polytheïsme. Monotheïsme. Godsdienststichters
en het geloof in openbaring. De toekomst
van den godsdienst.

 

[image: W]Wanneer wij nu ten slotte eenige bladzijden
wijden aan de godsdiensten in het
algemeen, dan blijken, ook als wij afzien
van de menigte der lagere, minder ontwikkelde
godsdienstvormen, nog verschillende
indeelingen mogelijk. Laat ik er drie paren, die elkander
vaak kruisen en dooreenloopen, uitlichten om
daaraan de problemen vast te knoopen die ons nu
zullen bezig houden: men onderscheidt natuurgodsdiensten
en godsdiensten met heilige schriften, polytheïstische
en monotheïstische, en eindelijk nationale
en universeele of wereldgodsdiensten.

Het eenvoudigste en meest voor de hand liggende
schijnt wel te zijn het onderscheid tusschen polytheïsme
en monotheïsme, en hier althans gelooven wij
op vasten bodem te staan, wanneer wij terstond daaraan
een waardeeringsoordeel verbinden en het polytheïsme
een lageren, minder ontwikkelden vorm van
religieus gelooven en voorstellen achten. Immers het
oneindige kan slechts als eenheid gedacht worden;
neemt dus de mensch meerdere oneindige wezens, verschillende
goden aan, dan moet hij noodzakelijk den
een door den ander beperken, het oneindige tot iets
eindigs maken, en zoo zal al spoedig een laag en onwaardig
element in deze polytheïstische godsvoorstelling
binnensluipen. Daarbij denk ik aan zekere Grieksche
godenmythen, op wier onzedelijkheid ik reeds
vroeger gewezen heb. Maar juist van de Grieken kunnen
wij ook allerlei leeren, dat onze gedachten hierover
toch nog wel wat verandert. Al dadelijk moet men
zich natuurlijk niet voorstellen, dat het Grieksche volk
als geheel alle deze goden ook werkelijk vereerd of
slechts gekend heeft, die in onze leerboeken der Grieksche
mythologie staan vermeld. In het brandpunt van
geloof en religieuze vereering stond voor iedere stad
en iedere landstreek toch voornamelijk eén van deze
velen, dàt was hun God; en zoo er dan al meerdere
waren, dan was voor iederen vrome afzonderlijk toch
slechts eén van deze van het meeste belang en de
waarlijk vereerde, dat was zijn God; en zij, die alle
goden evenzeer vereerden, dat waren vermoedelijk ook
daar niet de echt godsdienstige naturen, maar de oppervlakkige
en uiterlijke vromen, de benepen nauwgezette,
de geheel correcte menschen, die niets willen overslaan.
Maar zij, die hooger en dieper blikten, zagen toch al
spoedig dat achter deze bontgekleurde godenwereld,
de Godheid en het Goddelijke zelf stond.[49] Philosophen
mochten deze gedachten bewust uitspreken en
doordenken, anderen hielden, zonder daar verder over
te peinzen, aan deze goden vast als de uitdrukking, en
als bijzondere dragers en vertegenwoordigers van het
eéne goddelijke; en zelfs de dichters, die toch den
Grieken hunne godenwereld geschonken hebben, werkten
nu den monotheïstischen trek, die in de monarchistische
inrichting van den Olympus was gelegen, ook
van hun kant steeds fijner en zuiverder uit: Zeus werd
de God der goden, de God. Zoo zien wij dus te midden
van een polytheïstischen godsdienst het monotheïsme
langzaam grooter en sterker worden, zien het ten slotte
om zoo te zeggen als doel, als noodzakelijk en natuurlijk
resultaat der ontwikkeling voor ons staan.

Anders bij de Joden. Hier bestond het monotheïsme
van den aanvang af, maar niet, gelijk men het vaak
voorstelt, als een hoog en verheven goed, dat hun als
een godsgave gaaf en rijp in den schoot was gevallen,
maar veeleer als een zeer lage en eenzijdige opvatting,
die men daarom in onderscheiding van wat het later
geworden is, beter met den naam „henotheïsme” aanduidt.
Jahwe is de God der Joden, machtiger dan alle
goden der andere volksstammen in den omtrek, maar
desalniettemin een God als deze, van hetzelfde geslacht
en denzelfden aard. Het sterk en isoleerende
stamgevoel van dit semietische volk spreekt zich in
dezen henotheïstischen Jahwedienst uit en in zooverre
kan men van een soort „monotheïstisch instinct” spreken,
dat echter ook wel met de onmiskenbare onvruchtbaarheid
hunner fantasie zal samenhangen. Eén
god der Joden, en deze éene alleen hun God: ieder gevaar
dat dit stamgevoel bedreigde,—in tijden van
bloei een druk verkeer met de afgodendienende naburige
stammen, in tijden van nood het dreigend verlies
van politieke zelfstandigheid of nationaal bestaan,—bracht
daarom ook dit henotheïsme aan het wankelen.
Wat het ten slotte gered heeft, dat was de
overgang tot het eigenlijke monotheïsme, en zij die
dezen omkeer hebben voorbereid en doorgezet, waren
de profeten Israëls. Het middel dier redding echter
was de gedachte der goddelijke heiligheid: onze God
is een heilig God! Door deze verdieping van het zuiver
nationale tot het zedelijke was Jahwe een andere geworden
dan alle overige goden, nu eerst werd hij de
eenige God: zoo werd het monotheïsme als een zedelijk
verdiept en gereinigd godsgeloof[50] geboren.

In deze zedelijke verheffing ligt de beteekenis en
de blijvende waarde der Joodsche Godsidee, het monotheïstische
is daarvan slechts eene, zij ’t ook zeer voor
de hand liggende consequentie, gelijk het aan den
anderen kant haar noodzakelijk uitgangspunt was. Dat
ziet men aan het Christendom, waar het zedelijke in
de Godsidee is vastgehouden, daarnaast echter de consequente
doorvoering der monotheïstische gedachte
werd opgegeven, waartegen dan ook de Islam als
streng en star monotheïsme een reactie brengt. In het
Christendom is onder den invloed van het levendige en
bewegelijke Hellenisme een leer aangaande God opgekomen,
die eenerzijds zijn eenheid en absoluutheid
onaangetast laten wilde en anderzijds in deze eene
Godheid voor drie personen plaats wilde maken. Ligt
hierin een tegenspraak die noch in de godsvoorstelling
noch voor het denken op te lossen is, omgekeerd is
de katholieke kerk door heiligendienst en heiligenvereering,
waarbij ieder zich zijn schutspatroon kiest, aan
de populaire voorstellingen en de duidelijk polytheïstische
neiging der menigte zoozeer tegemoet gekomen,
dat ons de strijd van het Protestantisme daartegen als
tegen iets heidensch maar al te goed begrijpelijk wordt.
Dat af en toe werkelijk wel eens een heidensche godheid
tot een christelijke heilige is geworden, is voor
deze gansche denkwijze als het ware een symbool.

Is de schijnbaar zoo klare en eenvoudige tegenstelling
tusschen polytheïsme en monotheïsme door de
onderscheiding tusschen henotheïsme en monotheïsme
reeds eenigermate aan het wankelen gebracht en in
het eene veelal een toenaderen of terugvallen tot het
andere aan te wijzen, de grenzen vervagen en vervloeien
nog meer, wanneer wij daartusschenin het begrip
pantheïsme stellen. Wanneer wij daarin alléen een
wijsgeerige wereldbeschouwing hadden te zien, zou het
hier niet ter sprake behoeven te komen. Maar er is
ook een pantheïstische godsdienst of als ge liever wilt
een religieus pantheïsme, zooal niet als aparte vorm
van religie, dan toch als een soort onderstrooming in
alle zoowel polytheïstische als monotheïstische godsdiensten.

Bij het pantheïsme als wijsgeerige wereldbeschouwing
valt alle nadruk op de verhouding van God tot de
wereld, die hier gedacht wordt als een immanente, niet
als buiten- en bovenwereldlijke, transcendente, naar
Goethe’s grootsche gedachte, die wij onvertaald laten,
omdat zij bij iedere vertolking verliest en evenals het
volgende woord van algemeene bekendheid is:


Was wäre ein Gott, der nur von aussen stiesse,


Im Kreis das All am Finger laufen liesse!


Ihm ziemt’s, die Welt im Innern zu bewegen,


Natur in Sich, Sich in Natur zu hegen,


So dass, was in Ihm lebt und webt und ist,


Nie seine Kraft, nie seinen Geist vermisst.





De godsdienst daarentegen is een persoonlijke verhouding
van den mensch tot zijnen God. Dat en hoe
deze op pantheïstischen grondslag gedacht kan worden,
kunnen wij van Goethe leeren, wanneer hij Faust
in zijne geloofsbelijdenis laat zeggen van den Oneindige
die alles omvat en alles leidt:


Erfüll davon dein Herz, so grosz es ist,


Und wenn du ganz in dem Gefühle selig bist,


Nenn es dann, wie du willst,


Nenn’s Glück! Herz! Liebe! Gott!


Ich habe keinen Namen


Dafür! Gefühl ist alles;


Name ist Schall und Rauch,


Umnebelnd Himmelsglut.





Maar zelfs bij den meest wijsgeerigen van alle pantheïsten,
bij Spinoza, loopt het pantheïsme toch op
religie uit, als hij aan het slot van zijn Ethica komt te
spreken over den amor dei intellectualis, de intellectueele
liefde van den mensch tot God, over Gods
liefde in den mensch tot den mensch en over Gods
liefde in den mensch tot zich zelven. Dat heeft men
langen tijd schromelijk miskend, en daarom was in
de oogen der kerk pantheïsme identiek met atheïsme,
Spinoza de van God vervloekte, door Joden en Christenen
beiden verworpen en verstooten. Eerst Lessing
en Jacobi, eerst Herder en Goethe hebben hem beter
verstaan en beter doen verstaan, en nu kon Schleiermacher
in zijne „Reden über die Religion” in vervoering
uitroepen: „Offert met mij eerbiedig een lok aan
de schim van den heiligen verstooten Spinoza! Hij was
doordrongen van den hoogen wereldgeest, het oneindige
was hem begin en einde, het heelal zijn eeuwige
en eenige liefde; in heilige onschuld en diepen deemoed
spiegelde hij zich in de eeuwige wereld en
trachtte haar zuivere, lieflijke spiegel te zijn; zoo was
hij vol van religie en vol heiligen geest.”[51] De theoloog
van het vrome afhankelijkheidsgevoel kon echter den
wijsgeer van het pantheïsme slechts daarom zoo diep
vereeren, wijl zijne vroomheid zelf door en door pantheïstisch
gekleurd was. Met het universum, het gansche
heelal zich een gevoelen, en te midden der eindigheid
éen worden met den Oneindige, dat was zijn
godsdienst; en niet alleen de godsdienst der „Reden”,
maar ook die zijner „Glaubenslehre” waarin het veelal
slechts anders klinkt, niet anders bedoeld is. En sinds
Schleiermacher weten wij het en kunnen wij het verstaan,
hoe alle godsdienst, hoe ook de mystiek een
sterk pantheïstischen trek heeft: God alles in alles,
zoo ook ik in God, een modus, een deel Gods, in God
opkomend en ondergaand, God in mij, mij doortrillend
en verwarmend, of zooals een mystieke het stout uitdrukt:


Ich bin nicht ausser Gott und Gott nicht ausser mir,


Ich bin sein Glanz und Licht und er ist meine Zier.


Ich bin so gross als Gott, er ist als ich so klein,


Er kann nicht über mich, ich unter ihm nicht sein.


Ich bin so reich als Gott, es kann kein Stäubchen sein,


Das ich, Mensch, glaube mir, mit ihm nicht habe gemein.[52]







Dat is de religieuze immanentie, het vrome pantheïsme
der mystiek. En wanneer de mystieke geschriften
en preeken, hymnen en liederen, vaak zoo pantheïstisch
klinken en deze eenheid van God en mensch
vaak zoo drastisch wordt geteekend, dan kan het ons
toch ook nu weder achteraf niet verwonderen, dat in
de Middeleeuwen vele van deze mystici als pantheïstische
ketters door de kerk veroordeeld zijn. Dat zij
zelf de pantheïstische ketterij meer dan men meende
en weet, in eigen boezem verbergt, dat velen van haar
meest gevierde theologen pantheïstische elementen in
hunne systemen mede hebben opgenomen—ik noem
naast den protestantschen Schleiermacher den katholieken
Thomas van Aquino—, ja dat zelfs in de kerkelijke
leerstellingen over de behoudenis der wereld
de immanentie naast de in het scheppingsdogma tot
uiting komende transcendentie een groote plaats inneemt,
mag hier althans aangestipt worden.

Nu zou men kunnen meenen, dat dan wellicht hierin
de in het tweede hoofdstuk vergeefs gezochte band
tusschen gelooven en weten te vinden ware, in het Pantheïsme
zouden dan beiden het eens worden. Dat dat
individueel inderdaad mogelijk is, dat toonen stellig
mannen als Spinoza of Schleiermacher. Maar toch
vrees ik, dat de nog niet zoo lang geleden uitgesproken
hoop als zouden kerk en wetenschap, theologie en
philosophie op den grondslag van het pantheïsme eenmaal
den eeuwigen vrede kunnen sluiten, een utopie
zal blijken te zijn. In het pantheïsme ligt een moeilijkheid
die zich naar twee zijden openbaart: God en
wereld éen, God het al-eene, daarin ligt het gevaar
dat òf de wereld, de kosmos in God zich gansch oplost—akosmisme,
dat de dingen dezer wereld niets anders
zijn dan modaliteiten, afspiegeling en beweging van
het oneindige, de wereld niets, God alles. Of omgekeerd,
de godheid gaat op in de wereld, zóo dat voor
haar niets meer overblijft dan—een naam, en voor het
akosmisme van straks nu het atheïsme in de plaats
treedt. In het eerste geval komt, gelijk men gemakkelijk
inziet, het wezen der wereld niet tot zijn recht,
en dreigt ook het weten aangaande de wereld te vervluchtigen;
in het tweede blijft de godsdienst onbevredigd
en komt de vrome plotseling te staan voor het
niets. Een enkele kan misschien de klippen rechts en
links ontzeilen; maar Schleiermacher toont ons reeds
hoe op den smallen bergkam tusschen de beide afgronden,
waarvan de eene de wereld, de andere de godheid
dreigt te verzwelgen, geen school, gezwegen nog van
een gemeente of een kerk, staan en zich een vaste
plaats veroveren kan. Wanneer wij dan daarenboven
nog bedenken hoe weinig het pantheïsme tegemoet
komt aan den anthropomorphistischen trek, den godsdienstigen
mensch eigen, dan zullen we moeten eindigen
met deze conclusie: het pantheïsme kan ten
alle tijde slechts een bestanddeel, een element des
godsdienstigen levens zijn, zij het dan wellicht een
zeer krachtig en intensief element, maar de godsdienst
zelf en de godsdienst eener gemeenschap kan het nooit
worden; en als wijsgeerige beschouwing blijft het gelijk
iedere uitspraak over het goddelijke steeds slechts
een hypothese die men waagt; ook hier behouden
weten en gelooven hun verschillend karakter.

Als tweede onderscheiding stelde ik godsdiensten
die op een heilige schrift zich beroepen, tegenover alle
natuurgodsdiensten, hoewel hier het onderscheid nog
minder volstrekt is dan bij de eerstgenoemde groepen.
Want iedere eenigermate ontwikkelde vorm van godsdienst
bezit geschriften, tooverspreuken, offerliederen
en gebeden, ritueele tractaten, ceremonieele wetten
enz.; alleen de hoogsten echter bezitten die alomvattende,
voor cultus, geloof en leven eener godsdienstige
gemeenschap gezaghebbende heilige geschriften of
bijbels, zooals het Avesta der Perzen, de Koran der
Mohammedanen, het Oude Testament der Joden, het
Nieuwe Testament der Christenen, het Tao-te der Chineezen.
Zij hebben voor de belijders van den godsdienst
kanoniek gezag, en dit is gegrond op hun goddelijken
oorsprong, op inspiratie en openbaring. Waar
zulke heilige boeken bestaan, daar wordt het geloof
bijna onvermijdelijk tot een geloof in deze boeken, een
bijbelgeloof, dat in dien zin daarin Gods woord ziet,
dat alles, zij ’t ook door menschenmond, door God zelf
gesproken is en daarom reeds absoluut geloof verdient.
De inhoud geldt als waarheid, omdat hij in den
bijbel staat.

Wij hebben echter gezien, dat deze opvatting met
het wezen van den godsdienst niet in overeenstemming
is, maar eigen is aan het orthodoxe intellectualisme,
dat in den godsdienst vooral op de leer en hare overlevering,
op dogma en op woorden den nadruk legt.
Het is echter een der meest ware en vruchtbare gedachten
van Lessing, dat het Christendom ouder is
dan het Nieuwe Testament, de godsdienst ouder dan
de bijbel en dus daarmede staat noch valt. En wanneer
nu de historische critiek aantoont, hoe langzamerhand
en niet zonder allerlei strijd deze kanonische
boeken ontstaan en dan tot éene verzameling vereenigd
zijn, hoe allerlei tijdelijke belangen en geschillen hun
invloed hebben doen gelden, hoe vergankelijke opvattingen
naar den toenmaligen stand der kennis en persoonlijke
meeningen, ook wel misverstanden en zelfs
aanstootelijke dingen mede zijn opgenomen, dan zal
men wel is waar niet ophouden steeds weer op deze
boeken te wijzen als de onmiddellijke bronnen en
„sprekende gedenkteekenen uit het heldentijdvak van
den godsdienst”; maar men zal toch ook het zuiver
menschelijk karakter dezer geschriften niet mogen
voorbijzien en ontkennen, en bovendien de psychologisch
onhoudbare voorstelling van hunne woordelijke
inspiratie moeten opgeven, dus evenmin voor de boeken
van den eigen godsdienst een uitzondering kunnen
maken, die men voor andere heilige geschriften zonder
meer verbiedt.

En dat alles, meen ik, is tevens in het belang van
den godsdienst zelf, die niet afhankelijk gemaakt worden
mag van letters en woorden en daarmede van de
resultaten der historisch-litterarische critiek, en evenmin
gedwongen mag worden tot een oneerlijke en
kunstmatig gewrongen verklaring en verdraaiing van
woord en zin des bijbels. Juist daarin grijpen wij zoo
vaak mis bij de religieuze opvoeding, dat wij onze
kinderen gewennen en leeren, aan woorden te gelooven
en bij woorden te zweren, dat wij hun zin voor
waarheid aan woorden binden; en toch is een dergelijk
woord- en bijbelgeloof het onzekerste. De bijbel echter,
wanneer wij leeren hem recht te verstaan, blijft toch
zijn volle waarde behouden als oorkonde en getuigenis
van het religieus bewustzijn van zijn tijd, den tijd der
eerste liefde, der meest frissche en krachtige, onmiddellijke
en onbevangen religieuze gemoedservaring.
Voor het goed recht van eene zoodanige vrije opvatting
van woord en waarde des bijbels spreekt ook
reeds het feit, dat de stichters der godsdiensten—alleen
Lao-tse uitgezonderd—niet zelf de schrijvers
van heilige boeken zijn geweest. Buddha noch Christus
hebben een geschreven woord nagelaten. Men heeft dat
wel eens betreurd, ik kan daarin (met Max Müller)[53]
slechts een grooten zegen en een gelukkige beschikking
zien: want daardoor is het ergste gevaar van letterdienst
en bijbelvergoding uit den weg geruimd en
tevens ruimte gebleven voor vrijheid van denken en
gelooven, die in de kerken toch al zoozeer gevaar loopen.
Tevens echter ligt daarin een aanwijzing, dat
waar het in den godsdienst op aankomt niet het geschreven
woord, maar de persoon van den stichter is.

In en door deze machtige persoonlijkheden, zoo gelooft
de vrome, openbaart zich het goddelijke aan de
menschen of openbaren deze aan de menschheid de
volheid van het goddelijke, zooals zij dat zien en in
zich dragen. Waar zij iets nieuws te brengen hebben,
wordt hen dit nieuwe en nooit vernomene tot iets wat
aan hen en door hen geopenbaard is. En zij zelf hebben
dat niet gevonden op den moeizamen weg van de
bespiegeling, van het discursieve denken, maar in zich
zelven, zij hebben het innerlijk ervaren, intuïtief aanschouwd;
uit de geheimzinnige diepten van het onbewuste
ziels- en gevoelsleven is het schijnbaar plotseling
losgebroken en als een werking Gods over hen gekomen.
En gelijk het niet een product is van koel verstandelijk
denken, zoo werkt het ook als een macht
die over den mensch heengaat, hij weet niet hoe; het
is als een roeping, een taak die hem wordt opgelegd,
een plicht soms eerst na zwaren innerlijken strijd
aanvaard, om dit nieuwe, deze openbaring Gods der
wereld te verkondigen. En wanneer zich dan deze
beelden en ideeën aan hen opdringen met steeds grooter
kracht en klaarheid en eindelijk voor hun geestesoog
als een schitterend lichtende gestalte zich vertoonen,
dan sleepen zij den ziener en profeet, den van
God bezielden mensch onweerstaanbaar met zich mede
en verleenen hem in woord en daad die kracht, die de
massa weet te bezielen en steeds meerderen tot volgelingen
en jongeren, tot geloovigen, en als het moet, tot
martelaars kan maken.

Maar spreken wij van openbaring[54] overal waar de
heroën en genieën der menschheid, vol van hun God,
meesleepend en bezielend door de betoovering en de
kracht van hun persoonlijkheid hun groote taak vervullen,
voor den vrome beteekent dit woord natuurlijk
meer. Hem is het niet slechts een religieus genie dat
uit de diepte van zijn vroom gemoed hem wereld en
leven verklaart en zijnen God hem verkondigt, maar
hij hoort uit den mond van den stichter de stem van
zijnen God zelf: een profeet en godsgezant, een Boeddha
en Christus, een zoon des menschen, die tevens
Godszoon, vleeschgeworden God is, zoo staat hij voor
hem en dat eerst is hem openbaring. Dat is de stap van
den Jezus der historie tot den Christus des geloofs,
van den asceet Gotama tot den Buddha, den verlichten,
dat men niet slechts gelooft wat zij zeggen, maar dat
men aan hen zelf gelooft.

Daaruit volgen twee moeilijkheden. Al dadelijk is
het historisch niet gemakkelijk, zich van het innerlijk
leven juist van de grootste en hoogste dezer heroën
van den godsdienst een zuiver beeld, een klare voorstelling
te vormen. Bij een profeet als Jeremia, een
Apostel als Paulus, een reformator als Luther, daar
kan het nog wel gelukken zich in hun zieleleven te
verplaatsen, hun „daimonion” te verstaan. Voor den
echten godsdienststichter daarentegen staan wij als
voor een diep, een moeilijk te ontwarren probleem.
Diegene van hen, in wiens innerlijk leven wij nog het
eerst zouden kunnen doordringen, Mohamed, is ook
niet uitsluitend een religieus genie, hij is ook veroveraar
en verstandig diplomaat, een scherpe politieke
kop en daarbij ongetwijfeld met beslist pathologische
eigenschappen behept geweest. En Kong-tse (Confucius)
is meer moralist dan wel godsdienststichter geweest
en is stellig de minst geniale.

Van de beide grootsten daarentegen, den vorstenzoon
in ’t land van den Ganges en den timmermanszoon
uit het Jordaandal is ons geen beeld in het belang
der historie of met geschiedkundige betrouwbaarheid
overgeleverd, maar het is ontworpen door de
hand van het geloof en van de liefdevolle vereering, en
zoo is een ideale goddelijke gestalte ontstaan. Het is
dan ook nog geen biograaf gelukt het leven van Jezus
en wat er in zijn bewustzijn omging uit den schoonen
schemerglans van het geloof in het volle daglicht der
historie te brengen. De eenige die gepoogd heeft zulk
een gaaf beeld te herscheppen, de Franschman Renan,
heeft het leven van Jezus tot een roman gemaakt; en
de Duitsche geleerden hebben het met hun historische
nauwgezetheid en zelfbeperking tot niet meer dan een
mozaiek van slechts enkele lijnen kunnen brengen om
zich ten slotte neer te leggen bij de gedachte dat de
historische Jezus een probleem is en blijft.[55]

De tweede moeilijkheid is gelegen in de vraag naar
de bevestiging van een dergelijke openbaring. Daarvoor
heeft ten alle tijde het wonder gegolden; en ofschoon
Jezus zelf met snijdende scherpte „het boos en overspelig
geslacht” terugwees, dat „hem verzocht met de
bede om een teeken van den hemel” (Mattheus 16,
1-4), is toch eeuwen lang de bevestiging van zijne
woorden gezocht in de wonderen die hij verricht zou
hebben en die aan hem geschied zouden zijn. Ook hier
is het weder Lessing geweest, die heeft aangetoond,
dat voor ons later geborenen, die toch eerst weder aan
de berichten van zulke gebeurtenissen moeten gelooven,
voor wie wondergeloof alzoo slechts geloof in den
bijbel is, wonderen geen teekenen en bewijzen van
geest en kracht kunnen zijn en wij derhalve in het
belang van den godsdienst geen zorg meer behoeven
te koesteren over de onmogelijkheid of onwaarschijnlijkheid
van wonderen. „Het wonder is het liefste kind
des geloofs,” daarom kan het geloof geen kind van het
wonder zijn!

Een veel betere bevestiging vinden wij heden ten
dage in de gevolgen van Jezus’ optreden, dat het hem
toch gegeven werd te overwinnen, en een wereld uit
haar hengselen te lichten. Daarmede wordt echter de
gansche vraag verschoven: wanneer het ons ook al niet
meer mogelijk is, te lezen in de ziel van den godsdienststichter,
wijl hier het geheimenis der persoonlijkheid
en een de historie verduisterende overlevering
van het vrome geloof ons het halt toeroept, dan is het
desniettemin toch wel mogelijk te erkennen en te begrijpen
hoe deze openbaringen uit de diepte van een
innig religieus gemoed hebben gewerkt. En hier staat
dan in de eerste plaats de tijd, waarin zulk een religieuze
heros optreedt, de tijd met al zijn vragen en
behoeften, al zijn hoop en verlangens, al zijne nooden
en smarten, waarvoor hij het juiste woord vindt: „als
de volheid der tijden gekomen was,” dan eerst kan
hij komen, dan eerst zijn taak vervullen.

Aan den anderen kant echter blijft toch steeds de
hoofdzaak datgene wat als waarheid van leven en sterven
verkondigd wordt, de inhoud dier openbaring. Toen
Buddha[56] tegen de Brahmanen, Jezus tegen Pharizeën
en Sadduceën optraden, moesten zij de wereld
overtuigen dat hetgeen zij der wereld te zeggen en te
geven hadden, beter was en hooger recht had dan wat
hun tegenstanders leerden, om meer geloof te vinden
dan deze. En daarom moesten zij, gelijk zij bemiddelaars
waren tusschen de menschen en den door hen
geopenbaarden God, ook de redders en verlossers
hunner volkeren worden. Uit Egypte heeft Mozes het
volk Israël weggevoerd om het aan den Sinaï zijnen
God en diens wet te openbaren; uit de onrust van den
door de Brahmaansche priesters gekweekten angst
voor de zielsverhuizing heeft Buddha het Indische volk
bevrijd, doordat hij hen het lijden leerde verstaan en
hun den weg toonde zich daarvan los te maken en in te
gaan in de eeuwige rust van het Nirwana. En zoo heeft
ook Jezus hen die vermoeid en beladen waren verkwikking
beloofd voor hunne zielen, aan het graf der
politieke verwachtingen zijns volks het vaandel geplant
van een rijk, dat niet van deze wereld is, en uit een
hart vol erbarmen en liefde den zondaren genade, den
armen en ellendigen zaligheid verkondigd.

Daaraan sluit zich nog iets anders aan, dat ik den
socialen kant der godsdienststichtingen zou willen noemen.
In Indië richt zich Boeddha, overigens waarlijk
geen sociaal hervormer, ook tot de laagste en verafschuwde
kaste der Sudra’s en verklaart meesters en
knechten, Brahmanen en Sudra’s tot gelijken. Op
gansch andere wijze nog noemt Jezus de armen zalig
(volgens Lucas 6 : 20) en roept den rijken dreigend
toe, dat eerder een kameel door het oog van een naald
ga, dan dat een rijke ingaat in het koninkrijk der hemelen
(Matth. 19 : 24). En ook bij Luthers hervorming
ontwaakten de politieke en sociale verwachtingen van
den verdrukten boerenstand, die van de vrijheid der
Christenen tevens verlossing verwachtte van den
dwang en den druk hunner heeren.

En eindelijk, waar deze godsdienststichters en hervormers
van een bestaanden godsdienst tegen een
machtig priesterdom zich verzetten, moesten zij bovenal
blijk geven van een zedelijk overwicht, moesten zij
verkondigers worden van eene hoogere zedelijkheid.
Niet als revolutionnairen, die vernietiging wilden, traden
zij op onder hunne volks- en tijdgenooten: „Meent
niet dat ik gekomen ben om de Wet of de Profeten te
ontbinden; ik ben niet gekomen om te ontbinden maar
om te vervullen” (Matth. 5 : 17); maar daarnaast
tevens: „Gij hebt gehoord dat tot de ouden gezegd is...
maar ik zegge u...”![57] Zoo slingeren zich oud en
nieuw, opbouwen en vernietigen, herstellen en opnieuw
scheppen onscheidbaar dooreen, en juist daarin leert
de wereld het goed recht dezer nieuwe zedelijk-religieuze
scheppingen en openbaringen erkennen: als de
bazuin van den ondergang klinkt het den dragers van
het oude, als het verlossende woord van bevrijding en
vooruitgang allen anderen in het oor.

In deze verbinding van het nieuwe met het oude—nieuwe
wijn in oude zakken—ligt echter tevens, voor
anderen, ook voor den hoogsten godsdienst, de behoefte
aan en het recht op verdere ontwikkeling en
vooruitgang boven het nog onontwikkelde begin uit.
Een voorbeeld van zulk een aanvankelijke begrenzing,
die in den aanvang zelf gesteld, later toch overschreden
is, stelt ons het Nieuwe Testament voor oogen.
Wanneer Jezus eerst zegt: „Ik ben slechts gezonden
tot de verloren schapen van het huis Israëls” (Matth.
15 : 24), en later (Matth. 28 : 19) zijne jongeren uitzendt
tot de gansche wereld en tot alle volkeren, dan
zien wij hier zulk een ontwikkeling, verbreeding en
veralgemeening van het oorspronkelijk bescheidener
plan: de nationale Christus wordt de heiland der
gansche wereld. En zoo zal een voortdurend vervormen
en veranderen, vooruitgang of achteruitgang—want
beide zijn mogelijk, de stijgende lijn is niet de
eenige—in de geschiedenis van elken godsdienst
duidelijk aan te wijzen zijn. Het scherpst vertoont zich
dat wellicht in het Boeddhisme, dat in den mond van
zijn stichter een religie was zonder God en zonder
cultus, maar weldra niet genoeg had aan het vergoden
van den stichter zelf en op droevige wijze in leege
beelden- en reliquiëndienst ontaardde. En iets dergelijks
schijnt ook in China het geval te zijn met het
Taoïsme, dat bijna een magische en naturalistische
karikatuur is geworden van het systeem van Lao-tse.
Maar ook in het Christendom zien wij dit veranderingsproces
duidelijk voor ons. In drie groote perioden
teekent het zich af: eerst het oer-Christendom, ongeveer
tot Augustinus—de tijd van het ontstaan der
dogmen en van de vorming der kerk onder den invloed
van het Hellenisme; dan het middeleeuwsche Katholicisme—de
tijd der de volken opvoedende en beheerschende
kerk; eindelijk de tijd van hervorming en
Protestantisme—het Christendom een factor, een
kracht naast anderen in het cultuurleven van den tijd,
verwereldlijkt eenerzijds, verdiept en verinnerlijkt
anderzijds. En ieder van deze drie phasen maakt aanspraak
op den naam Christendom en het attribuut
Christelijk, is voor zich overtuigd alleen het ware en
zuivere Christendom te vertegenwoordigen; en toch is
elk weer een andere en nieuwe vorm. En ook hier bij
elk afzonderlijk weer dezelfde ontwikkeling; in de
Luthersche reformatie bijv. was niet alles van den aanvang
af voltooid, maar ’t was een wordende en eerst
allengs zich ontplooiende hervorming, die eerst langzamerhand
in leven en leer het geheel zou doordringen,
en waarvan ook nu nog gezegd moet worden, dat
zij zich lang niet alzijdig genoeg heeft doen gelden,
niet consequent zich ontwikkeld, niet volkomen zich
uit- en ingeleefd heeft: de hooge eisch van geloofs- en
gewetensvrijheid heeft zij slechts als principe opgesteld,
maar niet van het begin af en ook heden nog
niet in alle opzichten doorgevoerd en tot werkelijkheid
gebracht, en het gevaar van splitsing en scheuring is zij
daarom niet ontkomen.

Het boven aangevoerde voorbeeld uit het Nieuwe
Testament kan ons echter nog iets zeggen. Het Christendom
is in tegenstelling van den Griekschen en Joodschen
godsdienst, geen nationale maar een universeele
religie. Het is niet zonder belang zich eens rekenschap
te geven van het feit dat juist deze door éenen mensch
gestichte godsdiensten, die wel niet toevallig allen uit
Azië stammen, hunne nationale grenzen hebben overschreden
en wereldgodsdiensten zijn geworden. Alleen
bedenke men: zijn nationaal karakter kan geen godsdienst
gansch en al afleggen; waar hij derhalve komt
buiten zijn oorspronkelijke grenzen, daar wordt hij
noodzakelijk een andere, vertoont hij zich bij de nieuwe
volkeren in een nieuwe gedaante en krijgt een andere
lokale kleur. Stellig heeft het oorspronkelijk semitische
Christendom eerst in het Hellenisme, vervolgens bij
de Germanen gansch andere nieuwe vormen aangenomen,
men denke slechts aan de „Heliand”-sage en aan
Otfried’s: „Krist”. En ook heden nog is niet alleen
het Abessinische Christendom hemelsbreed verschillend
van het onze, maar ook het Italiaansche en
Spaansche is anders dan het Duitsche, anders ook dan
het Duitsche Katholicisme, terwijl dit op zijn beurt weer
verschilt van het Russische, enz. Nationale gewoonten
en karaktertrekken en het verschil in hoogte van ontwikkeling
en cultuur gaan ook in het universalisme van
een wereldgodsdienst niet te loor, evenals ook het individueele
in den vromen enkeling steeds weer tot zijn
recht komt en wil komen.

Nog iets anders sluit zich hier ten slotte bij aan. Vele
godsdiensten, wereldgodsdiensten: welke van deze is
dan nu de volmaaktste en beste, de hoogste, waarste,
zuiverste, de absolute godsdienst? en is het niet te
hopen dat deze dan ten laatste de andere overwinnen
en verdringen zal om de ware wereldgodsdienst te
worden, dat er eindelijk nog slechts éen kudde en éen
herder zal zijn? Wij weten het reeds, iedere hoogere
godsdienst maakt er aanspraak op de eenig ware te
zijn, en gelooft daarom ook, wanneer daarover al gedacht
wordt, aan eigen eeuwigheid en overwinning, en
aan zijne roeping om wereldgodsdienst te worden.
Slechts in de tragiek der Germaansch-Skandinavische
mythologie werd—zij ’t ook eerst in ’t voorgevoel van
den ondergang door het overwinnende kruis van
Christus—van een „Godenschemering” gesproken.

Wat is er nu voor waarheid in die gedachten en verwachtingen?
Ook nu wederom: ik ben geen profeet.
Maar ik denk zoo: wanneer onder „l’Irréligion de
l’Avenir”[58] verstaan moet worden, dat de menschheid
als geheel, althans het ontwikkelde gedeelte, eenmaal
geen godsdienst meer zal bezitten, dan kan ik mij bij
dit geloof niet aansluiten. De zucht, het verlangen naar
het oneindige met al de ideeële gevoelens die zij wekken,
zullen blijven bestaan, omdat zij behooren tot
’s menschen psychologischen inventaris, en ook de
voortschrijdende cultuur kan daarin geen verandering
brengen. En eveneens zal zich de fantasie altijd weder
beelden scheppen van dat oneindige om daarmede
wereld en leven op vrome wijze te verklaren. En zoo
zal er, voor zoover wij de menschen kennen, altijd
godsdienst blijven bestaan. Een tijdlang scheen het
alsof godsdienst nog slechts iets kon zijn voor de onbeschaafden,
en goed genoeg was voor het volk, terwijl
wij beschaafden ons langzamerhand daarvan geheel
los zouden maken. Het komt mij echter voor, dat in
onzen tijd het tegendeel plaats grijpt, en dat—hoe
paradoxaal dat ook moge klinken—de godsdienst
gevaar loopt bij de groote massa te worden
verdrongen en een tijdlang zijn laatste veilige
toevlucht zou moeten zoeken bij hen, die weten
dat godsdienst als inbegrip van hooger ideeële gevoelens
iets diepers en fijners is dan rechtgeloovigheid en
het vervullen van kerkelijke plichten. Dat echter het
gevaar ginds zoo groot geworden is, en dat wij den
vasten grond, dien alle religie in ons eigen zieleleven
heeft, zoo vaak niet vermogen te zien, dat is bovenal
de schuld van de kerk en van het in haar en door haar
gekweekte misverstand van wat godsdienst eigenlijk is.
De godsdienst is in gevaar! roept men uit, terwijl in
werkelijkheid slechts een of andere kerkgenootschap of
een belijdenisformule wordt aangevallen of verouderd
blijkt. En daarom, wanneer wij zooeven zeiden: godsdienst
zal er altijd zijn, dan wil dat niet zeggen, dat
een bepaalde godsdienst, een bepaalde kerk, een bepaalde
belijdenis zal in stand blijven en eindelijk als
de eenige en algemeen geldende zal worden beschouwd.
Met de levensbehoeften en levensvoorwaarden,
met het lot der volkeren en den voortgang der
beschaving, met de intellectueele en zedelijke opvattingen
der menschen wisselen ook de religieuze voorstellingen
en vormen, wisselen derhalve ook de godsdiensten.
Dat éen der thans bestaande godsdiensten
alle anderen in zich opnemen en als absolute wereldgodsdienst
alleen overblijven zal, dat is, te oordeelen
naar den loop der dingen, niet aan te nemen. Het
universalistische streven, zooals wij dat in de Katholieke
kerk belichaamd zien, zal zich tegen het mystische
individualisme en tegen het protestantsche vrijheidsgevoel
ten alle tijde met succes blijven verzetten;
de vraag is slechts of de verdere ontwikkeling
meer naar de eene of andere zijde zal overhellen, òf—evenals
tusschen de idee van het Koninkrijk Gods
en het persoonlijk onsterfelijkheidsgeloof—een voortdurend
weifelen en wankelen tusschen universalistische
en individualistische perioden en stemmingen het
laatste woord zal zijn: en wijl wij niet weten wat de
toekomst ons aan nieuwe scheppingen op godsdienstig
gebied zal brengen, kunnen wij die vraag niet beantwoorden.
En zoo beteekent dus gelooven in de toekomst
van den godsdienst niet: gelooven in de toekomst
van een bepaalden godsdienst; ook hier blijft
Jezus’ woord van kracht: „in het huis mijns Vaders
zijn vele woningen”; en juist in godsdienstige dingen is
individualisme en verscheidenheid beter dan gelijkheid
en gelijkvormigheid, naar het woord van Goethe:
„Aan den kleurrijken glans herkennen wij het leven”.

Maar het is tijd te eindigen, hoe fragmentarisch en
onvolledig het ook zij, wat ik u in deze bladzijden heb
kunnen geven. Veel moest afgebroken en onbeantwoord
blijven, veel was er dat niet eens overdacht of vermeld
werd. Voor een deel is dat te wijten aan de weinige
ruimte waarover ik mocht beschikken, voor een deel
ook aan mijn niet beter weten en niet beter kunnen;
want juist wanneer men het beste zoekt te geven wat
men bezit, eischt de godsdienst zoowel als de eigen
wetenschappelijke zin, niet meer te geven dan men
heeft, niet meer te zeggen dan men verantwoorden
kan, in éen woord om hier bovenal geheel en al waar
en eerlijk te zijn. Voor een deel echter ligt het toch
ook aan het onderwerp zelf, als menige vraag onbeantwoord,
menige verwachting onvervuld is gebleven.
Schrijven over godsdienst beduidt noch godsdienst
geven, noch godsdienst ontnemen, maar godsdienst
leeren verstaan, en waar moeilijkheden rijzen en gevaren
dreigen, deze onbevangen onder de oogen zien en
aan te wijzen. Ze op te lossen en weg te nemen, dat
kon noch mocht onze taak zijn. Dat moge ten mijnen
gunste niet worden voorbijgezien.



Aan dit persoonlijk slotwoord van den schrijver
moge voor den Hollandschen lezer de herinnering worden
toegevoegd aan het schoone gemeentelied (Godsd.
Liederen van den Ned. Prot. Bond, lied 74), waarin
veel wat hier overdacht is wordt bezongen:


Daar ruischt door alle hemelstreken


Een zucht, een bede, een klacht, een lied:


In duizend talen ’t eene teeken


Van ’t geen niet eene kan vertolken,


En toch in ’t hart van alle volken


Zich altijd weder hooren liet.


Het is de kreet van ’t menschenharte,


Bij ’t angstig worstlen met het lot,


Om licht, om steun, om troost in smarte,


Het is, wat wisslen moog of keeren,


De kreet van ’t innigst zielsbegeeren,


Het is de kreet naar U, o God!











 

AANTEEKENINGEN VAN PROF. ZIEGLER EN
PROF. GROENEWEGEN

 


[1] Prof. Ziegler staaft deze opmerking door te verwijzen naar
Duitsche toestanden en gebeurtenissen, die aan zijne lezers genoegzaam
bekend zijn om te bevestigen wat hij betoogt. Voor
onze lezers zijn zij dat natuurlijk niet. De vertaler heeft dus
terecht zich veroorloofd in de eerstvolgende bladzijden af te
wijken van den tekst en een nieuw stuk in te voegen, dat voor
Hollandsche lezers meer geschikt was om het bewijs te leveren,
dat de godsdienst inderdaad een veel grooter beteekenis heeft
gehad en weder heeft gekregen voor heel ons geestelijk, maatschappelijk
en staatkundig leven dan de kortzichtige vrijdenkerij,
in de perioden toen Materialisme en Atheïsme overheerschende
geestesstroomingen waren, begrepen en voorzien heeft. Enkele
sprekende feiten, zooals de strijd in Duitschland over de Apostolische
Geloofsbelijdenis, over Harnack’s Wesen des Christentums,
over de zaak Schrempf enz., zijn in ons vaderland niet
aan te wijzen, deels omdat sinds de dagen van de opkomst der
„Moderne Theologie”, toen ongeveer iedereen theologiseerde,
de theologie, zoolang er geen partijbelangen mede zijn gemoeid,
slechts matige publieke belangstelling geniet, met de natuurlijke
gevolgen van veel onkunde, vooroordeel en misverstand ten
aanzien van deze groep wetenschappen bij vele „algemeen” ontwikkelden;—anderdeels
omdat bij ons niet, gelijk in Duitschland,
de staat zeggenschap heeft op het gebied van het kerkelijke
leven en dus godsdienstige en theologische kwesties niet
ver buiten den kring der waarlijk belangstellenden in al wat den
godsdienst raakt de aandacht plegen te trekken. Daarom verwijst
de vertaler slechts naar feiten van algemeenen aard, die
trouwens sprekend genoeg zijn. Wie nog een concreet feit genoemd
wenscht te zien, merke op, hoe alle groote, kerkelijk-neutrale
bladen, in het laatste tiental jaren belangrijke rubrieken
bevatten, niet alleen met gebeurtenissen maar ook met uitvoerige
beschouwingen over godsdienstig en kerkelijk leven in
ons vaderland. De groote pers is in dit opzicht niet alleen de
voorlichtster, maar zeker niet minder de spiegel van den tijdgeest,
die de ontzaglijke beteekenis van godsdienstige overtuigingen,
beginselen en stroomingen voor heel het geestesleven
eindelijk weer begint in te zien.

G.

[2] De godsdienstwijsbegeerte heeft in de periode die vlak[106]
achter ons ligt, zich te veel overgegeven aan de illusie, dat de
geschiedenis van den godsdienst met haar nieuw en rijk onderzoekingsgebied
de bronnen zou ontsluiten voor de wijsgeerige
kennis omtrent wezen en oorsprong der religie. Vandaar dat in
Duitschland een denker als Pfleiderer zijn Religionsphilosophie
in den 3en druk historisch omwerkte, en ten onzent Tiele in zijn
Inleiding tot de godsdienstwetenschap meende op vasten bodem
te staan en veel verder te komen dan bijv. Rauwenhoff in zijn
Wijsbegeerte van den godsdienst. Men ging een „phaenomenologie”
van den godsdienst opstellen, veralgemeende eenige, vaak
willekeurig gegrepen verschijnselen en meende daarmede voor
de psychologie te kunnen volstaan. Mij is het altijd voorgekomen,
dat de historische berg op deze wijze een wijsgeerige
muis baarde, vlg. mijn De Theologie en hare Wijsbegeerte blz.
72-78, De Theologie der Universiteit en hare wijsgeerige vakken,
blz. 23-24. Men kan dit erkennen zonder te kort te doen
aan de waarde der godsdienstgeschiedenis op zichzelve en voor
alle andere theologische wetenschappen, ook de wijsgeerige.
Psychologen als Ziegler zien thans veel juister in hoe wij tot het
inzicht in het wezen en den oorsprong der religie als zielkundig
verschijnsel moeten komen. James’ Varieties of religious experience,
ook in het Hollandsch vertaald, sloeg reeds een beteren
weg in, maar kwam slechts halverwege. Een der beste nieuwere
studies is R. Otto, Das Heilige, waarvan ik schreef in mijn Het
heilige in het Nieuw Theologisch Tijdschrift 1917.

G.

[3] Dit al te „theologisch” karakter van sommige Religionsphilosophieën
komt bijv. sterk uit bij H. Siebeck, Religionsphilosophie,
die zijn overigens zeer leerzaam boek besluit met een breed
onderzoek over „de normaliteit van den godsdienst”. Wie daarvan
meer wil weten verwijs ik naar mijn studie De nieuwere
wijsbegeerte van den godsdienst (Theol. Tijdschrift, 1896, blz.
150 vlg.)

De eenzijdige Kantiaansche opvatting van het religieuze als
„norm” komt het meest uit bij W. Windelband, Das Heilige (in
Präludien 2e Ausg.). Ik heb deze theorie beoordeeld in mijn
opstel over Het Heilige (Nieuw Theol. Tijdschrift 1917).

G.

[4] De methodologische problemen vindt men breeder behandeld
bij Max Reischle: Die Frage nach dem wesen der Religion.
Grundlegung zu einer Methodologie der Religionsphilosophie.
Freiburg 1889. Hij eischt in plaats van een langs inductieven
weg verkregen algemeen begrip een „Normbegrip” en maakt
verschil tusschen de waarachtige en eigene religieuze ervaring
en een „nur hypothetisches Nacherleben”.

Z.

[5] Om misverstand te voorkomen is het niet overbodig hierbij[107]
op te merken, dat de samenhangende groep wetenschappen die
onder den historischen naam Theologie ten onzent aan de Universiteiten
worden beoefend en onderwezen, geenszins van een
dergelijke dogmatische vóor-onderstelling als hier wordt verworpen,
uitgaan noch daaraan hun onderlingen band, hun innerlijke
waarde of invloed naar buiten ontleenen. Dogmatische
theologie zooals de kerken laten onderwijzen, heeft het recht
zich aanstonds te stellen op het standpunt van het geloof in de
volstrekte waarde en in het gehalte aan geopenbaarde waarheid
in het Christendom, zooals iedere op een leerstelligen grondslag
gebouwde kerk dat opvat en predikt. Voor den geloovige zal
het dan ook van bijkomstig belang blijken of men aan deze „geloovige
wetenschap” al of niet, geheel of gedeeltelijk wetenschappelijke
waarde toe wil kennen. Zuiver wetenschappelijke
theologie, die letterkundig, geschiedkundig en wijsgeerig het
verschijnsel „godsdienst”, zijn litteratuur, zijn historische ontwikkeling,
zijn zielkundigen inhoud en vormen onderzoekt, heeft
geen ander uitgangspunt, geen andere wijzen van onderzoek,
geen ander doel dan iedere andere wetenschap die soortgelijke
litteraire, historische en philosophische kennis tracht te bevorderen.
Uit een wetenschappelijk oogpunt komt dan ook de vraag
naar den invloed dezer studiën op de ontwikkeling van den
godsdienst eerst in de tweede plaats, en de vraag naar de betrekkelijke
of volstrekte waarde van eenigen vorm van Christendom
eerst aan het einde, voor zoover althans deze vraag geen
zuiver religieuze is en dus buiten het gebied der wetenschappelijke
beoordeeling valt.

G.

[6] Een menigte definities van den godsdienst geeft Max
Müller aan het begin van zijn voorlezingen over „Natural Religion”.

Z.

[7] Behalve Ed. v. Hartmann, die zijn Religionsphilosophie Das
religiöse Bewusstsein der Menschheit begint met de zonderlinge
vraag of ook de dieren religie hebben. Tot zulke vragen komt
men wanneer men de evolutie- of descendentie hypothese als
een dogma op de spits drijft. Het antwoord laat zich raden.
Natuurlijk onderstellen wij ook bij de hooger begaafde dieren
gevoelens van ontzag, vrees, aanhankelijkheid. Maar deze hebben
op zichzelf bij den mensch nog niets religieus. Zonder meer
is daaruit dan ook de godsdienst nooit af te leiden. Want eerst
bij den godsdienstigen mensch zullen ze godsdienstig worden.
Maar zulke gevoelstoestanden hebben in het dierenleven tot
niets geleid dat ook maar uit de verte met religie vergelijkbaar
was. Terecht noemt Ziegler dan ook, in een paar zinsneden, die
ik wegliet om ze liever op mijne wijze en iets breeder in deze[108]
aanteekeningen te behandelen, Hartmanns vraag gezocht en
curieus.

G.

[8] Over het gevoel als orgaan van den godsdienst heb ik
mij nader uitgesproken in mijn boek over „Das Gefühl”, eine
psychologische Untersuchung. 5 Aufl. 1912.

Z.

[9] De eenzijdige rationeele en de eenzijdige ethische opvatting
van den godsdienst, die terecht door Ziegler wordt bestreden,
zijn bij alle richtingen te vinden. Maar uitteraard is het gevaar
voor verrationaliseering der religie grooter waar de vroomheid
zich aan een leerstelsel bindt, en zal men het meest de verethiseerde
godsdienst vinden waar de strijd tegen leerstellige godsdienstigheid
wel tot religieuze moraal in denken en leven, maar
nog niet tot warmer, vaster en klaarder „geloof des harten” heeft
geleid.

Hierbij mag ook opgemerkt worden, dat beide eenzijdigheden,
waardoor het diepst en wezenlijk religieuze niet tot zijn recht
komt, niet alleen bij populaire of leeken-beschouwingen over
den godsdienst, maar evenzeer bij theologen te vinden zijn. Bij
de orthodoxen komt het eerstgenoemd gebrek het meest voor
en leidt dan tot dogmatisme. Bij de vrijzinnigen tot rationalisme
en het tweede tot ethisch-modernisme. Beide theologische eenzijdigheden
bevorderen weer de religieuze, waaruit zij zijn
voortgekomen. Een noodlottige cirkel, waaraan slechts te ontkomen
is door dieper en voller religieus leven, dat op zijn beurt
door klaarder inzicht in het wezen der religie bevorderd kan
worden en dan tot boven-partijdige geestesgemeenschap kan
voeren.

Voor theologen is in dit opzicht zeer leerzaam het boven reeds
genoemde boek van R. Otto, Das Heilige, wat ik in mijn gelijknamig
opstel heden aanwees. (Nieuw Theol. Tijdschr. 1917).

G.

[10] Het hier aangevoerde indirecte bewijs voor het gevoelskarakter
van den godsdienst is het eerst geleverd door Schleiermacher
in zijn „Reden über die Religion” en zijn „Glaubenslehre.”

Z.

[11] Voor de meeste lezers zal deze korte verklaring van Ziegler’s
instemming met Schleiermacher’s leer van het volstrekte
afhankelijkheidsgevoel als grondslag voor de religie voldoende
zijn. Voor wie dieper in de hoofdvraag der godsdienstpsychologie
door wil dringen, voeg ik hier een paar opmerkingen aan toe.

Men kan Schleiermacher’s beschouwing vinden in zijn Chr.
Glaube § 4. 4. Bij nauwkeurige vergelijking ontdekt men spoedig
dat Ziegler veel meer dan Schl. bij dat afhankelijkheidsgevoel
aan gevoel van eindigheid tegenover het oneindige denkt. Mij[109]
komt het voor dat dit laatste wel een bestanddeel is van ontwikkeld
religieus gemoedsleven, maar geenszins het eerste en
oorspronkelijk religieuze in den mensch. Daarbij bedenke men
dat noch afhankelijkheids- noch eindigheidsgevoel op zichzelf
reeds religieus zijn. Zij worden dat eerst bij den
religieuzen mensch. Nu wordt een niet-godsdienstig gevoel
niet godsdienstig alleen door toename in sterkte en diepte,
dus ook niet wanneer het van betrekkelijk volstrekt (slechthinnig)
wordt. Gevoel van absolute nietigheid, eindigheid
en afhankelijkheid kan ook nog irreligieus zijn. Juist
op datgene wat alle analoge, nog niet-godsdienstige gemoedsaandoeningen
omstemt, opheft tot andersoortige, schoon verwante
aandoeningen, dus op het specifieke religieuze komt het
aan. De jongste godsdienstpsychologie komt dan ook tot het
inzicht, dat al het religieuze voortkomt uit en behoort tot een
eigen gebied van ons gevoelsleven, als men wil, een bijzonderen
religieuzen zielsaanleg van den mensch. De fijnere ontleding
daarvan, het dieper onderzoek van zijn invloed op heel ons
geestesleven, is een taak waaraan wij pas zijn begonnen.

G.

[12] Karl von Hase: Annalen meines Lebens 1891 S. 13.

In extenso luidt de plaats aldus: „Sinds korten tijd heb ik bij
mijzelf nagegaan hoe het toch met mijn vroomheid gesteld was.
Dat ik mijn leven niet zou kunnen wijden aan eenige zaak die
mij niet zeer lief was, dat spreekt voor mij van zelf. Wanneer
ik nu de christelijke vroomheid in haar eigenaardig historisch
karakter opvat als het uitsluitend zoeken van het Eeuwige en
Oneindige, een bovenaardsch verlangen waarvoor het aardsche
leven slechts een pelgrimstocht is naar den hemel, dan begrijp
ik zulk een stemming zeer wel en weet haar ook te eerbiedigen,
gelijk alles waarbij eén ding zoo krachtig mogelijk wordt begeerd
en boven alles bemind; maar in mijzelf is toch ook een
stuk heidendom, dat de wereld liefheeft, opgaat in haar schoonheid
en haar smart, en dat niet gelijk de vromen gewoonlijk
doen, half met een kwaad geweten, maar zonder berouw, ten
volle bewust en bezonnen, omdat ik het tegenovergestelde voor
een eenzijdigheid houd, hoe verheven zij dan ook vaak geweest
moge zijn. Was ik eertijds in Athene geboren, stellig had ik mij
aangesloten bij een Themistocles en een Alcibiades; in den tijd
der apostelen zou ik, hoop ik, ook niet gevreesd hebben om het
martelaarschap op mij te nemen; maar in onzen tijd meen ik kan
slechts een vereeniging van den oud-Griekschen met den Christelijken
zin tot levensschoonheid en harmonie voeren.”

Z.

[13] Ludwig Feuerbach: Sämmtliche Werke 7er Band: Das
Wesen des Christentums. 8er Band: Vorlesungen über das Wesen
der Religion. 9er Band: Theologie.

Z.

[110]

[14] Bijzonder leerzaam voor de kennis der diepste godsdienstige
aandoeningen en behoeften is het reeds genoemde boek
van den Amerikaanschen psycholoog W. James, The varieties of
religious experience, die veel van wat hier door Ziegler gezegd
is met voorbeelden en uitspraken van groote godsdienstige geesten
illustreert. Voor de fijnere analyse verwijs ik nog eens naar
Otto’s werk.

G.

[15] Met name de Ritschliaan Wilhelm Bender: Das Wesen
der Religion und die Grundgesetze der Kirchenbildung. Bonn
1886 heeft deze prioriteit der religieuze praxis en cultus voorgestaan.
Dat ik het brok waarheid daarin niet heb voorbijgezien
moge blijken uit het op blz. 73 gezegde.

Z.

[16] Inderdaad. Het is alweer Schleiermacher, wiens theorie de
moeder is van de hier bestreden beschouwingen. Voor hem was
in het volstrekte afhankelijkheidsgevoel het bewustzijn van onze
betrekking tot God besloten. Want in dat bewustzijn achtte hij
het antwoord op vraag: van wien afhankelijk? verborgen. En
voor hem is God datgene wat ons afhankelijkheidsgevoel veroorzaakt
en bepaalt, waartoe wij het als het ware herleiden.
Maar dat zou toch slechts door een redeneering, een causale
verklaring van een in ons zelf gevonden gemoedsgesteldheid
mogelijk zijn. En godsdienstig geloof is in aard en oorsprong
toch iets geheel anders dan een beredeneerd gevoel. Bovendien
kan zulk een afleiding van ons afhankelijkheidsgevoel het denken
ook tot een geheel ongodsdienstig geloof, tot de Materialistische
leer van een geesteloos-blind spel van stof en kracht
in het heelal brengen. En zelfs zoo het denken ons tot de
erkenning van een geestelijken wereldgrond en wereldwezen
brengt, is dit nog maar philosophie en theoretische wereldverklaring,
en nog geenszins godsdienst. Eerst wanneer de mensch
daarbij van godsdienstige aandoeningen en aandriften wordt
vervuld, is er religieus leven.

G.

[17] De eerste godsdienstwijsgeer, naar ik meen, die de groote
beteekenis der dichtende verbeelding voor de totstandkoming
van godsdienstige geloofsvoorstellingen heeft aangetoond was
Rauwenhoff in zijn Wijsbegeerte van den godsdienst (blz. 611-675).
Juist op dat punt is hij zeer bestreden en misverstaan. De verklaarbare
vrees, dat daarbij het waarheidsgehalte onzer godsdienstige
overtuigingen en hun recht voor het denken in twijfel
getrokken, zoo niet ontkend werd, beheerschte een goed deel
der critiek. Wanneer men echter tweeërlei in ’t oog houdt, is
dit misverstand te vermijden. Vooreerst is de fantasie waarvan
hier sprake is, nooit gelijk te stellen met willekeurige inbeelding.
Zij is een bepaalde vorm van denken, die niet naast of
buiten ons weten staat, maar waarin al onze kennis is opgenomen.[111]
In plaats van den vijand der wetenschap, is zij meestal
haar voorgangster en wegwijsster. Geen wetenschap die niet aan
haar invloed den prikkel ontleent om verder te komen en door
haar zich telkens de richting van onderzoek en denken ziet
aangewezen. Van ’t Hoff heeft dat dan ook in zijn beroemde rede
over de fantasie zelfs voor de natuurwetenschappen erkend. Ten
andere bedenke men, dat deze fantasie de bron kan zijn van
waarheid niet alleen, maar juist van de hoogste waarheden, die
èn voor het louter redelijk denken èn voor het overtuigingsleven
des gemoeds bereikbaar zijn. Het hoogste wat wij dragen in
geest en gemoed, waaraan te twijfelen zelfvertwijfeling zou
wezen, hebben wij aan deze heerlijke gave te danken.

G.

[18] Een der beste vertegenwoordigers van dit standpunt is de
Deensche wijsgeer H. Höffding. In zijn Religionsphilosophie beschrijft
hij den godsdienst als een bepaalde vorm van wereldwaardeering
en haar doel acht hij het behoud van „waarde”.
Hoe weinig daardoor wezenlijk de waarheidsvraag en de denkwaarde
onzer godsdienstige geloofsovertuigingen geëlimineerd
kunnen worden trachtte ik aan te toonen in mijn rede over Het
metaphysisch deel der wijsbegeerte van den godsdienst en
nader in het laatste hoofdstuk van mijn De theologie en hare
wijsbegeerte, waar, naar ik meen, ook de weg gewezen is om
het door Ziegler aangewezen gevaar van overheersching des
geloofs door de wijsbegeerte te vermijden.

G.

[19] De Aufklärung was een nuchter verstandelijke richting in
het godsdienstig denken der 18de eeuw, die van den rijkdom
der Christelijke geloofsgedachten slechts de drie bovengenoemde
grondideeën behield, daartoe allen godsdienst herleidde en dan
zoogenaamd wijsgeerige bewijzen bijbracht om hare waarheid
voor het denken te staven. Kant mag zelf onder haren invloed
hebben gestaan inzoover ook voor hem godsdienstig geloof in de
aanvaarding dier grondideeën opging, hij heeft zich toch verre
daarboven verheven. In zijn Kritik der reinen Vernunft en der
praktischen Vernunft, en in zijn Religion innerhalb der Grenzen
der blossen Vernunft wees hij de grenzen van ons kennen, de
beperktheid van ons denken aan en trachtte de hoofdgedachten
van alle religieus geloof een vasteren grondslag dan wijsgeerige
bespiegelingen te geven door ze als noodzakelijke, door het denken
zelf, op grond van ons zedelijk bewustzijn geëischte overtuigingen,
althans tot een persoonlijk gewaarborgd geestelijk
bezit te verheffen.

In ons vaderland is Kant’s beteekenis voor den godsdienst
het best verstaan en het meest bevorderd door P. van Hemert.
Vgl. mijn Paulus van Hemert als godgeleerde en als wijsgeer.

G.

[112]

[20] Vgl. hierbij Rauwenhoff, Wijsbegeerte van den godsdienst
blz. 74.

G.

[21] De grootste der Christelijke denkers, die dat in de eerste
eeuwen van het Christendom heeft gedaan, was de kerkvader en
wijsgeer Origenes in zijn Tegen Celsus en Over de grondbeginselen.

G.

[22] D. Fr. Strausz: Die christliche Glaubenslehre in ihrer
geschichtlichen Entwickelung und im Kampfe mit der modernen
Wissenschaft dargestellt. 1840 Bd. 1 S. 356. Vergelijk ook zijn „Der Alte
und der neue Glaube” in het bijzonder II: Haben wir noch
Religion?

Z.

[23] Van de gedachte aan een vervangen van den godsdienst
kunnen zich zelfs mannen als Wundt, Paulsen, Volkelt (over
Volkelt’s nieuwere wijsgeerig-godsdienstige standpunt zie men
zijn te Leipzich bij J. C. Hinrichs verschenen oratie: Was ist
Religion? en onze studie daarover in het Theol. tijdschrift 1914
Afl. III, onder den titel: Gedachten van een wijsgeer over godsdienst.
G.) niet geheel los maken; met name echter hebben
eenige Duitsche vertegenwoordigers van het Darwinisme daarin
zulk een vervanging, althans in hun monisme een „Band zwischen
Religion und Wissenschaft” (Häckel t.a.p.) willen vinden, en
daarmee toch slechts aan het zuiver wetenschappelijk karakter
van Darwin’s theorie te kort gedaan: natuurwetenschap is geen
godsdienst en godsdienst is geen wetenschap!

Z.

[24] In zijn beroemd boek Geschichte des Materialismus, waarin
hij na zijn prachtige kritiek op de materialistische wereldbeschouwingen
de onmacht en betrekkelijke onwaarde der wijsgeerige
wereldleer in het licht tracht te stellen met de eenzijdigheid
van vele Neo-Kantianen, maar aan den anderen kant
een religieus gestemd ethisch-idealisme leert, dat, hoe waardevol
op zichzelf, noch het denken noch het godsdienstig gemoed
geheel bevredigen kan.

G.

[25] Een ander surrogaat van godsdienst had Ziegler hier ook
nog kunnen bespreken, de tegenwoordig ten onzent nog al gepropageerde
Theosophie.

Hier ontmoeten wij een eigenaardig mengsel van wijsgeerige
bespiegeling, voorstellingen van godsdienstigen aard, vooral aan
de Indische religieuze philosophie ontleend, en godsdienstig gevoel.
Het is zeer verklaarbaar dat in tijden van verwildering en
onkunde op godsdienstig gebied, wanneer toch religieuze behoeften
en verlangen naar hooger overtuigingsleven zich doen gelden,
waaraan door gemis aan godsdienstige opvoeding en voorlichting[113]
niet wordt voldaan, de fantastische en mystieke Indische bespiegelingen
bekorend werken, terwijl verwarring en strijd tusschen
christelijke kerken en theologen meer afstoot dan aantrekt.
Toch is het niet moeilijk in te zien hoe zwak de theoretische
of wijsgeerige grondslag is. Men vergelijke daarover eens
Prof. S. Speyer, De Indische theosophie. En naast deze gebreken
van den denkinhoud, is ook vrij duidelijk, dat de Theosophie
slechts aan enkele religieuze gemoedsbehoeften voldoet en dat
nog op onvoldoende wijze, vgl. P. B. Westerdijk, De Theosophie.
Toch acht ik deze beweging als correctief op de verwaarloozing
van den godsdienst een sprekend teeken des tijds.

G.

[26] Men vergelijke hiervoor werken als Wendt, System der
Christlichen Lehre. A. Bruining, Het geloof in God, en Het onsterfelijkheidsgeloof.
T. Cannegieter, Het openbaringsvraagstuk
en de ontwikkelingsidee. N. Theol. Tijdschr. 1915.

H. Y. Groenewegen, De Evolutieleer en het godsdienstig geloof.
Wobbermin, Der Chr. Gottesglaube in seinem Verh. zur
heut. Philosophie.

Ik doe maar een greep. Er zou natuurlijk veel meer en veel
voortreffelijks nog te noemen zijn. De stroom van litteratuur
op dit gebied vloeit steeds voort. Zonder veel moeite kan de
lezer tal van wetenschappelijke of populaire geschriften vinden,
die aan de ontwikkeling van zijn geloofsleven in verband met
die van wetenschap en wijsbegeerte ten goede kunnen komen.

Vgl. o.a. de serie Redelijke Godsdienst. Baarn, Holl. Drukkerij.

G.

[27] Een spoedige verzoening tusschen gelooven en weten
meende Fr. Paulsen weer te mogen verwachten: Einleitung in
die Philosophie 1892 S. 11 fg. (Hollandsche vertaling van P. H.
en Meta A. Hugenholtz, Amsterdam C. L. G. Veldt, blz. 10 vg.).
Deze verwachting, gebaseerd op de school van Ritschl, is door het
geval Harnack (cf. „Nation” 1892 10. Jahrg. Nr. 4 S. 51 ff. en
het artikel van Holtzmann in de Protest. Kirchenzeitung 1892
Nr. 45-48) wel zeer eigenaardig geïllustreerd en volkomen
weerlegd.

Z.

[28] Om misverstand te voorkomen voeg ik hier aan toe, dat zij
de groote metaphysische vragen niet ontwijken kan, en die dan
ook bij geen der groote godsdienstwijsgeeren buiten beschouwing
gelaten heeft. Het geloof in God bevat altijd ook een metaphysische
overtuiging, een bepaald wereldbegrip. De verhouding
daarvan tot de theoretische wereldverklaring der wijsbegeerte in
onzen tijd na te gaan, de een door de andere te verrijken en te
corrigeeren acht ik, blijkens mijn boven geciteerde geschriften,
een even groote en belangrijke taak dezer wetenschap.

G.

[114]

[29] Juist daarom is het goed hier eens de aandacht te vestigen
op het mooie boek van G. Th. Fechner, Die drei Motive und
Gründe des Glaubens. Men zal hier veel in vinden dat Zieglers
beschouwing aanvult. In andere werken, bijv. zijn Die Tagesansicht
gegenüber der Nachtansicht, en Die Seelenfrage blijkt
Fechner een dier zeldzame denkers, bij wien de nieuwere natuurwetenschap,
psychologie en wijsbegeerte in volledige harmonie
zijn gekomen met een diep religieus gemoedsleven en even hoog
als rijk godsdienstig geloof.

G.

[30] Dat was ook de hoofdgedachte waarvoor reeds Spinoza
opkwam in zijn Godgeleerd staatkundig vertoog.

G.

[31] Een interessante en fijne verklaring van veel vreemds en
tegenstrijdigs in Luthers vroomheid, o. a. zijn wonderlijke gemeenzaamheid
naast zijn diepen eerbied, zijn innig vertrouwen
en grootmoedig afhankelijkheidsgevoel naast dit bijna brutale gevoel
van rechten te hebben op God en eischen te mogen stellen,
vindt men in Otto’s meergenoemde boek. De boven aangehaalde
uiting wordt bij het vertalen in zijn ruwe oprechtheid licht te
plomp en blijve daarom liever onvertaald. Men kan toch in de
eerlijke hartstochtelijkheid van dit wanhopig verlangen en de
felle kracht van het gevoel dat hij alles van God alleen hebben
moest de geweldige uiting van sterk levende godsvrucht vinden.

G.

[32] Schleiermacher: Der christliche Glaube. 2e Aufl. Bd. 2
S. 476. Verg. ook zijn uitspraken over het gebed ibid. § 146 f.
Bovendien „Ueber das Gebet. Ein religionsphilosophisches Fragment.
Sendschreiben an Herrn E. Renan in Paris” door M. J.
Monrad: Philosophische Monatshefte Bd. 28 S. 25-37.

Z.

[33] De gedachte van een dramatische beteekenis van den
cultus is ontwikkeld door Otto Pfleiderer: Religionsphilosophie
auf geschichtlicher Grundlage. 2 Aufl. Bd. 2 in het hoofdstuk
over „Kultus und Kirche” S. 236 ff.

Z.

[34] Over het bedenkelijke van een liturgische muzikale godsdienstoefening
van Protestantsch standpunt uit bezien heb ik mij
reeds vroeger bijv. in een mijner beschouwingen over het geval
Schrempf (Beilage zur Allg. Zeitung 1892 Nr. 182) uitgesproken;
ik ben het hierin volkomen eens met Eduard von Hartmann
t. a. p. Bd. 2. S. 42 ff. Verg. ook J. Gmelin, Evangelische Freiheit,
Tübingen 1892 S. 60.

Z.

[35] Goede en leerzame opmerkingen over dit onderwerp ook in
Prof. Is. van Dijk, Aesthetische en zedelijke godsdienst.

G.

[115]

[36] Over de verhouding van godsdienst en zedelijkheid heb
ik mij ook uitgesproken in mijn boekje „Sittliches Sein und
Sittliches werden” 2 Aufl. 1890. S. 125-128.

Z.

[37] Kant: Religion innerhalb der Grenzen der bloszen Vernunft.
viertes Stück: Vom Dienst und afterdienst unter der
Herrschaft des Guten Princips, oder von Religion und Pfaffentum.

Z.

[38] Verg. over de christelijke moraal mijne critische besprekingen
in mijn „Geschichte der Christlichen Ethik”. 2 Ausgabe
1892.

Z.

[39] Wat betreft de zedelijke problemen verg. mijn: „Sittliches
Sein und Sittliches werden” in de tweede en derde voordracht.

Z.

[40] Uitvoeriger, hier en daar gewijzigde en belangrijke beschouwingen
over de oudste en meest primitieve vormen van
godsdienst geeft C. P. Tiele, Inl. tot de godsdienstwetenschap, 54.

G.

[41] De definities van Totemisme, Fetischisme en Animisme zijn
ontleend aan Max Müller’s „Natural Religion”. blz. 159-160.
Verg. hierbij ook het Lehrbuch der Religionsgeschichte van P. D.
Chantepie de la Saussaye 2 Bdl. 2e Aufl. 1897, en Herbert
Spencer in zijn Principles of Sociology.

[42] De tegenstelling tusschen deze twee typen van vroomheid
is zeer duidelijk in ’t licht gesteld en aangewezen in tal van
historische karakters door W. James in zijn meergenoemd boek
The varieties of religious experience. Hij onderscheidt ze met
de namen van „sick souls” en „healthy minded”, kranke zielen
en gezonde geesten. Maar men zie in deze namen geen bepaalde
waardeering. De kracht, diepte, warmte en innigheid van
godsdienstig leven kan in beide typen gelijk zijn. Dat hangt
geheel van den persoonlijken religieuzen aanleg en ontwikkeling
af. Ook bedenke men dat slechts zelden de vroomheid van
een mensch uitsluitend een dier typen vertoont. Er is geen volstrekte
tegenstelling, maar tallooze schakeeringen, waarvan in
een menschenleven zich verschillende kunnen voordoen.

G.

[43] Aangaande de christelijke mystiek zie mijne Geschichte der
Christlichen Ethik S. 380 ff., 516 ff. Daar vindt men ook, hoe de
Scholastiek gepoogd heeft aan de mystiek een bepaalden weg
voor te schrijven hoewel dat met haar wezen niet in overeenstemming
is (S. 89).

Z.

[116]

[44] Rudolf von Ihering: Der Zweck im Recht Bd. 2, 2 Aufl.
1886. Verder het opstel van denzelfden schrijver over: „Die
gastfreundschaft im Altertum” in de Deutsche Rundschau 1887.
Daarentegen meent W. Wundt: Ethik 1886: „In den meisten
Fällen scheinen religiöse Vorstellungen die letzten Quellen zu
sein, aus denen die Sitte geflossen ist; sie erscheint dann als
eine Kultushandlung.”

Z.

[45] De tegenstelling tusschen Romeinen 13 en Apocalypse 13
ontleende ik aan Holtzmann’s geestige Redevoering „Das Neue
Testament und der Römische Staat” (Straszburg 1892). Verg.
verder het artikel „Staat und Kirche” van J. Köstlin in den 14en
band van Herzog’s Realencyclopädie für protest. Theologie und
Kirche. 2 Aufl.; voor den eersten tijd, K. J. Neumann: Der römische
Staat und die allgemeine Kirche bis auf Diokletian.
Bd. 1. 1890.

Z.

[46] Dat het kerkrecht in tegenspraak is met het wezen van
kerk en christendom, is betoogd van orthodox-Luthersch standpunt
uit door R. Sohm: Kirchenrecht. 1 Bd.: Die Geschichtlichen
Grundlagen 1892.

Z.

[47] Schleiermacher: Reden über die Religion. Vierte Rede:
„Ueber das Gesellige in der Religion”. Daar zegt hij: „Hinweg also
mit jeder solchen Verbindung zwischen Kirche und Staat! Das
bleibt mein catonischer Ratsspruch bis auf Ende oder bis ich
es erlebe, sie wirklich zertrümmert zu sehen”.

Z.

[48] Ziegler spreekt voor Duitschers en handelt over Duitsche
toestanden. Het leek mij beter den tekst niet te veranderen en
geheel naar Hollandsche toestanden te wijzigen. Het is ook voor
ons leerzaam de moeilijkheden te zien waarmede men elders
kampt. Dat ten onzent het vraagstuk van de verhouding van
kerk en staat oud en onopgelost is, behoeft hier slechts vermeld
te worden. Vergeleken bij andere Protestantsche landen
is de toestand hier zeer bevredigend. De band tusschen kerk
en staat is zoo los als eenerzijds de godsdienst zelf en de volledige
geloofsvrijheid, anderzijds het staatkundig leven en het
belang dat de staat heeft bij bevordering van religieus-moreele
volksopvoeding dat vorderen. Historische toestanden en rechten
doen zich daarbij natuurlijk nog gelden. De veelheid en verscheidenheid
der kerkgenootschappen, die, wanneer ze door den
Staat zijn erkend, gelijke voorrechten en vrijheden genieten, blijkt
meer en meer bevorderlijk aan de door Ziegler terecht gewenschte
vrije ontwikkeling van het godsdienstig gemeenschapsleven.
Daarnaast is plaats en werkkring voor godsdienstige vereenigingen
van gelijkgezinden, die zich uitbreiden over de[117]
kerkgenootschappelijke grenzen heen. Maar in een land als het
onze waar de godsdienstige tradities, innig samengeweven met
de geschiedenis van land en volk, krachtig nawerken, is dan ook
veel minder behoefte aan die losse, tijdelijke kringen waarin
het godsdienstig leven van Amerika zich veelal heeft belichaamd.
Kerken zijn bij ons slechts godsdienstige organisaties met historische
beginselen, eigen karakter en vrijheid van zelfbestuur,
door den staat niet boven andere bevoorrecht, hoogstens krachtens
verkregen rechten finantieel gesteund, en onderworpen aan
voor allen geldende wetten die gelijke rechten en vrijheden
waarborgen. Moge misschien het beginsel der scheiding van kerk
en staat in bijzonderheden nog beter zijn toe te passen, al heeft
de beginselruiterij, hiermede vaak gedreven, zeker zijn bezwaren
en gevaren, de toestanden zijn toch ten onzent zoo dat het
persoonlijk en gemeenschappelijk godsdienstig leven zich naar
eigen eisch volkomen vrij ontwikkelen kan.

G.

[49] Ed. Zeller: „Die Entwicklung des Monotheismus bei den
Griechen”, in zijne „Vorträgen und Abhandlungen” Bd. 1 S.
1-29. Aldaar ook „Ueber ursprung und Wesen der Religion”.
Bd. 2 S. 1-92. En daarnaast August Baur: „Ed. Zeller als
Religionsphilosoph”, in de Philos. Monatshefte Bd. 26. S. 536-603.

Z.

[50] Belangrijk en leerzaam voor de kennis van den ontwikkelingsgang
die volksgodsdiensten doorloopen om wereldgodsdienst
te worden, en voor de wijze waarop, vooral in Israël, uit het
polytheïsme en henotheïsme monotheïsme is ontstaan, is nog
altijd A. Kuenen, Volksgodsdienst en wereldgodsdienst.

G.

[51] Schleiermacher Reden. Zweite Rede: „Ueber das wesen
der Religion”.

Z.

[52] De diepst doordachte en tegelijk innigst religieus doorvoelde
geloofsovertuiging van deze soort in den nieuweren tijd
geeft ongetwijfeld Fechner. Men vergelijke daarvoor weder de
laatste hoofdstukken van zijn Die Seelenfrage, in de uitgave
van Paulsen, blz. 223 enz., en de eerste hoofdstukken van zijn
Die Tagesansicht gegenüber der Nachtansicht tot blz. 70. Wie
zijn geloofslied, dat aan Paul Gerhard herinnert,


In Gott ruht meine Seele,


Weil Gott lebt, lebe ich,


Denn er allein hat leben;


Ich kann nicht stehn daneben


Er kann nicht lassen mich.





in zijn geheel vergelijkt met het boven aangehaalde mystieke[118]
liedje van Angelus Silesius, zal daarin een veel Christelijker
gevoelstoon en gedachteninhoud ontdekken. Men vindt het o.a.
in de Tagesansicht blz. 65 en stelle daarnaast zijn troostlied
blz. 162.

Trouwens het door dogmatisch rationalisme beheerscht vooroordeel
tegen het pantheïsme, ziet voorbij dat de pantheïstische
opvatting van Gods verhouding tot wereld en mensch in de
eerste plaats naar haar denkwaarde te beoordeelen is, en dat,
onafhankelijk daarvan, de religieuze waarde ook door andersdenkenden
onvoorwaardelijk te erkennen is. De grootste pantheïstische
denkers zijn diep religieuze naturen geweest, vele
der grootste mystiek religieuze naturen (bijv. een Eckehart)
zijn tot geloofsuitingen gekomen die van pantheïsme niet meer
te onderscheiden zijn. Voor de religie is niet de denkwijze of
voorstellingsvorm, maar het zuiver en innig religieus doorleven
van de geloofsgedachten hoofdzaak.

G.

[53] Max Müller, Natural Religion.

Z.

[54] Over het openbaringsbewustzijn handelt bijzonder mooi
en fijn Otto Pfleiderer in zijn „Religionsphilosophie” Bd. 2
S. 422 ff.

Z.

[55] Het problematisch karakter van ons historisch Jezusbeeld
is bijzonder scherp in het licht gesteld door D. Fr. Strausz: Der
Alte und der neue Glaube. S. 78 f.

Z.

[56] Over Buddha worden wij wel het beste voorgelicht door
Hermann Oldenberg: Buddha, sein Leben, seine Lehre, seine
Gemeinde. 1890. Dat hij geen koningszoon was S. 108, dat hij
geen sociale hervormer was, S. 165 ff. Toch kan ook wat in den
tekst daarover gezegd werd, behouden blijven. Verg. ook Chantepie
de la Saussaye a. a. O. Bd. 1 S. 390-437.

Z.

[57] Het komt hier niet zoozeer aan op de persoonlijke,
historisch moeilijk te bepalen betrekking van Jezus tot de
particularistische of universalistische opvatting van zijn beroep,
als wel op de verschillend klinkende berichten van het Nieuwe
Testament aangaande dit punt.

Z.

[58] l’Irréligion de l’avenir, étude de sociologie, heet een werk
van M. Guyau, dat in de 4e uitgave. Parijs 1890 voor mij ligt.
Dat de titel (en niet alleen deze!) berust op een verwisseling
van Dogmatiek en godsdienst, blijkt uit Rauwenhoff, t. a. p. blz.
795; en zoo kan ook Guyau zelf weer zeggen: „l’irréligion de
l’avenir pourra garder du sentiment religieux ce qu’il y avait en
lui de plus pur”.

Z.







 

EENIGE NIEUWERE LITERATUUR

 

Otto Pfleiderer. Religion und Religionen 1906.

Ernst Troeltsch. Die gegenwärtige Lage der Religionsphilosophie
1904. Psychologie und Erkenntnistheorie in der Religionswissenschaft
1905. Die absolutheit des Christentums
und die Religionsgeschichte 2e Aufl. 1912.
Gesammelte Schriften Bd. II 1913.

Rudolf Euken. Der Wahrheitsgehalt der Religion. 3 Aufl. 1912
Hauptprobleme der Religionsphilosophie der Gegenwart 5
Aufl. 1912. Können wir noch christen sein? 1912.

M. Heinze. Artikel „Religionsphilosophie” in Realencyclop. für
prot. Theologie und Kirche. B. 16 1905.

Erich Adickes. Wissen und Glauben, Deutsche Rundschau
Bd. 94 1898.

Theobald Ziegler. Glauben und Wissen. (Strassburger Rektoratsrede)
1899.

J. Volkelt. Was ist Religion? Leipzig 1913.

R. Otto. Das Heilige, Breslau 1917.

W. James. Varieties of religious experience, 1904, ook in Nederl.
vertaling.

G. Wobbermin. Der Chr. Gottesglaube i. s. Verh. zur heutigen
Philos. u. Naturw. 1911.

P. D. Chantepie de la Saussaye. Lehrbuch der Religionsgeschichte,
1897.

A. Sabatier. Esquisse d’une Philosophie de la religion d’après
la psychologie et l’histoire 1897.

H. Höffding. Religionsphilosophie 1901.







 

REGISTER

 


	A

	Aesthetica, p. 16, 41, 46-50, 51, 72.

	Afhankelijkheidsgevoel, p. 13 vgl., 18, 44, 45, 51, 88, 107, 108.

	Agamemnon, p. 74.

	Agni, p. 19.

	Ahriman, p. 58.

	Akosmisme, p. 89.

	Albertus Magnus, p. 27.

	Alexandrië, p. 27.

	Animisme, p. 63, 64.

	Anthropomorphisme, p. 24 vgl., 50 vgl., 62, 70, 90.

	Apologetiek, p. 26.

	Ariers, p. 74.

	Aristoteles, p. 32.

	Ascese, p. 41, 55 vgl.

	Atheïsme, p. 87, 90, 105.

	Aufklärung, p. 21, 111.

	Augustinus, p. 58, 76, 98.

	Avesta, p. 90.

	Azië, p. 99.

	B

	Bijbel en bijbelgeloof, p. 91 vgl., 95.

	Bijgeloof, p. 16, 51, 62.

	Böcklin, p. 68.

	Bruno, Giordano, p. 34.

	Boeddha en Boeddhisme, p. 11, 92, 93, 96, 98, 118.

	Byzantinisme, p. 76.

	C

	Calvijn, p. 58, 79.

	Celsus, p. 26, 112.

	Christendom, p. 9, 10 vgl., 26 vgl., 40, 52 vgl., 55, 56, 58, 61, 67, 75 vgl., 85 vgl., 91, 98 vgl.

	Constantijn de Groote, p. 76.

	Cultus, p. 12, 18, 40 vgl., 51, 69, 72, 114.

	D

	David, p. 47.

	Delphi, p. 63, 75.

	Dionysus, p. 47.

	Dogma en dogmatiek, p. 27 vgl., 31, 36, 53, 71, 76.

	Drieëenheid, p. 86.

	Dubbele waarheid, Leer van de, p. 27.

	Duivel, p. 58, 75.

	E

	Eckart, Meester, p. 71.

	Eudaemonisme, p. 54.

	Extase, p. 70, 71.

	F

	Fantasie, p. 8, 26, 29, 31, 35, 46, 51, 63, 72, 85, 100, 110.

	Fechner, G. Th., p. 114, 117.

	Fetisch en fetischisme, p. 63, 64.

	Feuerbach, L., p. 16, 23, 109.

	G

	Gebed, p. 12, 40, 41 vgl.

	Gemeenschap, religieuze, p. 66, 72 vgl., 80.

	Germanen, p. 53, 73, 100.

	Gevoel, p. 10, 13 vgl., 19, 40, 65 vgl., 72, 100.

	Godsdienststichters, p. 31, 51, 52 vgl., 92 vgl.

	Grieken, p. 19, 24 vgl., 31, 32, 47, 57, 62, 74, 84.

	H

	Hartmann, Ed. von, p. 107.

	Hase, Karl von, p. 14.

	Heilige boeken, p. 83-90, 91.

	Heiligendienst, p. 86.

	Hellenisme, p. 31, 86.

	Hemert, P. van, p. 111.

	Henotheïsme, p. 85.

	Herder, p. 19, 88.

	Herrnhutters, p. 67.

	Höffding, H., p. 111.

	Hooglied, p. 70.

	Humanisme, p. 56.

	I-J

	Jacobi, p. 88.

	Jahwe, p. 12, 85.

	James, W., p. 109, 115.

	Jeremia, p. 94.

	Jezus, p. 12, 42, 53, 75, 94, 102, 118.

	Ihering, R. von, p. 73,

	Indiers, p. 19.

	Individualisme, p. 65 vgl., 92, 102.

	Indra, p. 19.

	Inspiratie, p. 91.

	Intellectualisme, p. 10 vgl., 28, 29, 63, 91.

	Job, het boek, p. 55.

	Joden, p. 74, 78, 84 vgl.

	K

	Kant, p. 51, 54, 56, 111, 115.

	Katholicisme, p. 49, 77, 81, 86, 98, 101.

	Kerk, p. 30, 34, 50, 54, 57, 63, 68 vgl., 71, 75-82, 89.

	Koran, p. 90.

	Kuenen, A., p. 117.

	Kunst, p. 46 vgl.

	Kwade, het, p. 58 vgl.

	L

	Lao-tse, p. 92.

	Lange, F. A., p. 35, 112.

	Lessing, p. 20, 60, 70, 88, 91, 95.

	Liturgie, p. 46 vgl.

	Luther, p. 42, 56, 77, 94, 97, 114.

	Lutheranen, p. 71, 98.

	M

	Melanchton, p. 42.

	Metaphysica, p. 21, 35, 37, 113.

	Methode der godsd. wet, p. 6-9.

	Mohamed, p. 94.

	Monotheïsme, p. 83-86.

	Mozes, p. 53, 96.

	Müller, Max, p. 92.

	Muziek, p. 47-49.

	Mystiek, p. 68, 69, 71, 88, 89.

	Mysticisme, p. 69-71.

	Mythologie en Mythen, p. 6, 24, 29, 31, 57, 83 vgl.

	N

	Nationale religie, p. 83, 99.

	Natuurgodsdienst, p. 83, 90.

	Nero, p. 75, 76.

	Nieuwe Testament, p. 69, 75, 91, 97, 99.

	Nominalisme, p. 27.

	Noord-Amerika, p. 79 vgl.

	O

	Offer, p. 12, 40 vgl., 54.

	Oneindige, het, p. 16 vgl., 18 vgl., 23-26, 35, 44, 50, 66, 69, 83, 100.

	Onsterfelijkheidsgeloof, p. 24, 55, 64, 66, 102.

	Onverdraagzaamheid, p. 30.

	Oorsprong van den godsd., p. 62 vgl.

	Openbaring, p. 62, 91, 92-96.

	Opvoeding, p. 39, 54, 57, 92.

	Orient, p. 74.

	Orthodoxie, p. 10 vgl. 28, 62, 67, 71, 79.

	Otto, R., p. 106, 114.

	Oude Testament, p. 12, 19, 90.

	P

	Pantheïsme, p. 50, 86, 87, 90, 118.

	Paganisme, p. 3.

	Paradijs, p. 19.

	Paulus, p. 12, 75, 94.

	Paus, 68, 77.

	Phaenomenologie, p. 106.

	Philosophie, p. 22, 25, 26 vgl., 29, 33, 35 vgl., 84, 86 vgl.

	Piëtisme, p. 56, 67, 71.

	Plato, p. 55, 57.

	Polytheïsme, p. 83 vgl.

	Presbyteriaansche kerkinrichting, p. 79.

	Priester, p. 62 vgl., 68, 73, 75, 77, 96.

	Profeten, p. 12, 85, 94.

	Protestantisme, p. 28, 48, 56, 77 vgl., 81, 86, 97, 98, 101.

	Puriteinen, p. 67.

	Q

	Quakers, p. 67.

	Quietisme, p. 11, 70.

	R

	Rationalisme, p. 28, 62, 71.

	Rauwenhoff, p. 50, 110, 112.

	Religionsphilosophie, p. 36, 37, 38.

	Religionspsychologie, p. 7, 36, 37, vgl. 106, 109.

	Renan, E., p. 94.

	Rome, p. 75, 77.

	Romantiek, p. 47, 49.

	S

	Samuel, p. 74.

	Saul, p. 74.

	Schiller, p. 5, 20.

	Schleiermacher, p. 13, 44, 76, 88, 89, 90, 108, 110, 116.

	Scholastiek, p. 27, 115.

	Semieten, p. 74, 85.

	Sick souls and healthy minded, p. 115.

	Siebeck, H., p. 106.

	Sociale denkbeelden, p. 96 vgl.

	Soma, p. 19.

	Spinoza, p. 87, 88, 89, 114.

	Staat en kerk, p. 74-82, 105, 116.

	Strausz, D. Fr., p. 29, 112, 118.

	Sudra’s, p. 96.

	Supranaturalisme, p. 28.

	Synode, p. 79.

	T

	Tao-te, p. 91, 98.

	Territorialisme, p. 77.

	Tetzel, p. 58.

	Theodicee, p. 55, 58.

	Theologie, p. 33, 36, 62, 69, 107.

	Theosophie, p. 112 vgl.

	Thomas van Aquino, p. 27, 89.

	Tieck, p. 68.

	Tiele, C. P., p. 115.

	Toekomst van den godsdienst, p. 100-102.

	Totem en totemisme, p. 63 vgl.

	Traditie, p. 25, 30, 32.

	U

	Universeele godsdiensten, p. 83, 99.

	Universalisme, p. 98, 100, 102, 118.

	V

	Varuna, p. 19.

	Verethiseerde godsdienst, p. 108.

	Verhooren des gebeds, p. 43-45.

	Verrationaliseerde godsdienst, p. 108.

	Verstandsgodsdienst, p. 28, 62.

	Vervanging van den godsdienst, p. 112.

	Volkelt, J., p. 112.

	W

	Wereldgodsdienst, p. 83, 99, 100, 117.

	Weten en gelooven, p. 3, 10, 18, 39, 53, 56, 59, 89.

	Wonder en Wondergeloof, p. 43, 95.

	Z

	Zeus, p. 72.

	Zwingli, p. 78.

	Zonde, p. 58 vgl.







 

INHOUD

 



	 
	Bladz.



	EEN WOORD VOORAF, door Prof. Groenewegen
	V



	EERSTE HOOFDSTUK:



	Inleiding. Het wezen van den godsdienst
	1



	TWEEDE HOOFDSTUK:



	Religieuze voorstellingen en denkbeelden. Gelooven en weten
	18



	DERDE HOOFDSTUK:



	De cultus als religieuze handeling. Kunst en godsdienst. Godsdienst en zedelijkheid
	40



	VIERDE HOOFDSTUK:



	De godsdiensten. Individualisme en mystiek. Kerk en staat
	61



	VIJFDE HOOFDSTUK:



	De godsdiensten. Polytheïsme. Monotheïsme. Godsdienststichters en het geloof in openbaring. De toekomst van den godsdienst
	83



	AANTEEKENINGEN van Prof. Ziegler en Prof. Groenewegen
	105



	EENIGE NIEUWERE LITERATUUR
	119



	REGISTER
	121









IN DE WERELDBIBLIOTHEEK VERSCHEEN

REEDS VROEGER VAN:

Prof. THEOBALD ZIEGLER

De Negentiende Eeuw

(Geestelijke en Sociale Stroomingen)

vertaald door Leo Polak.

Geïllustreerd

In twee deelen—Samen: I. f 1.90 C. 2.20 L. 2.50

Ziegler’s Negentiende Eeuw kwam in zijn Nederlandsche
overzetting in Juni 1913 gereed en trok
allentwege wijde belangstelling. Juist in dezen
oorlogstijd is het een ieder onontbeerlijk. Wie
het Duitschland van thans wil kennen, leze Ziegler’s
schets van zijn wording in de 19e eeuw.

„Het geeft den lezer een frisschen kijk op persoonlijkheden
en vraagstukken inzonderheid het
maatschappelijke vraagstuk, zooals dat in de 19e
eeuw steeds meer naar voren kwam.”

Minerva.

„Een kostelijk boek, een prachtig werk, dat in
geen enkel huis van een mensch die wil weten
welke de geestelijke stroomingen van eigen tijd
zijn en uit welke bronnen ze voortkomen, mag
ontbreken.”

Vrije Vroomheid.







Opmerkingen van de bewerker

Deze tekst gebruikt de tekst van het originele werk; inconsistenties in spelling, interpunctie, afbrekingen, spatiegebruik, enz. zijn behouden, behalve zoals hieronder vermeld. Duitse fragmenten zijn niet gecorrigeerd voor het gebruik van hoofdletters bij zelfstandig naamwoorden; in de Nederlandse tekst is het gebruik van trema's niet gestandaardiseerd.

Pag. 115, noot [41]: de letter voor de auteursnaam ontbreekt in het origineel.

Aangebrachte veranderingen:

Enkele ontbrekende leestekens zijn stilzwijgend toegevoegd.

p. XIII: aanhalingstekens na de zaak zelve verwijderd

p. 23: Regilionsphilosophie veranderd in Religionsphilosophie

p. 42: ick veranderd in ich

p. 44: Scheiermacher veranderd in Schleiermacher

p. 53: tuschen veranderd in tusschen

p. 75: den keizer was veranderd in den keizer wat; Apocolypse veranderd in Apocalypse

p. 95: zelfperking veranderd in zelfbeperking

p. 109: uber veranderd in über

p. 100: the variaties veranderd in the varieties

p. 111: Kritik der reinen Vernunft en der praktischen Vernunft veranderd in Kritik der reinen Vernunft en der praktischen Vernunft; Religionsphilosofie veranderd in Religionsphilosophie

p. 112: Die christliche Glaubenslehre in ihren geschichtlichen Entwickelung und in Kampfe mit der modernen Wissenschaft veranderd in Die christliche Glaubenslehre in ihrer geschichtlichen Entwickelung und im Kampfe mit der modernen Wissenschaft dargestellt

p. 114: gegenuber veranderd in gegenüber

p. 115: Sociologie veranderd in Sociology

p. 116: Uber veranderd in Ueber; geglossen veranderd in geflossen

p. 117: Entwickelung veranderd in Entwicklung

p. 118: text veranderd in tekst zoals elders

p. 119: religions veranderd in religious

p. 121: religieuse veranderd in religieuze zoals in tekst

p. 123: Pietisme veranderd in Piëtisme zoals in tekst.






*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK GODSDIENST EN GODSDIENSTEN ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/1280527890885042121_g.png





OEBPS/1280527890885042121_frame1.jpg





OEBPS/1280527890885042121_titelpag.png
Prof. Dr. THEOBALD ZIEGLER §

GODSDIENST EN
GODSDIENSTEN

VERTAALD DOOR

J. H. GROENEWEGEN Jr.

INGELEID EN MET AANTEEKENINGEN
VOORZIEN DOOR

Prof. Dr. H. Y. GROENEWEGEN






OEBPS/1280527890885042121_frame2.jpg
22
NOZSN
)

3

Lg“
1@

g
R REOAR AR






OEBPS/1280527890885042121_cover.jpg
e
Yo\






OEBPS/1280527890885042121_schutblad.jpg
o

&

X
AT A AP I
el e Wi
e e
RN,
oSS 2D

)
=

)
RELD 3 # 2 2 K
BIBLIOTHEEK

| UITGEGEVEN DOOR DE MUJ VOO

GOEDE EN GOEDKOOPE LECTUU
AMSTERDAM






OEBPS/1280527890885042121_i.png





OEBPS/1280527890885042121_e.png





OEBPS/1280527890885042121_frame3.jpg
S NS AN
B =5

S S





OEBPS/1280527890885042121_w.png





