
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Storia della decadenza e rovina dell'impero romano, volume 09

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Storia della decadenza e rovina dell'impero romano, volume 09


Author: Edward Gibbon


Translator: Davide Bertolotti



Release date: March 26, 2014 [eBook #45223]

                Most recently updated: October 24, 2024


Language: Italian


Credits: Produced by Claudio Paganelli, Carlo Traverso, Barbara

        Magni and the Online Distributed Proofreading Team at

        http://www.pgdp.net




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK STORIA DELLA DECADENZA E ROVINA DELL'IMPERO ROMANO, VOLUME 09 ***






STORIA

DELLA DECADENZA E ROVINA

DELL'IMPERO ROMANO



DI



EDOARDO GIBBON



TRADUZIONE DALL'INGLESE





VOLUME NONO





MILANO

PER NICOLÒ BETTONI

M.DCCC.XXIII







INDICE











STORIA



DELLA DECADENZA E ROVINA



DELL'IMPERO ROMANO





CAPITOLO XLVII.




Storia Teologica della dottrina dell'Incarnazione.
Natura umana e divina di Gesù Cristo. Inimicizia
tra i Patriarchi d'Alessandria e di Costantinopoli,
S. Cirillo e Nestorio. Terzo Concilio generale tenuto
in Efeso. Eresia d'Eutiche. Quarto Concilio
generale tenuto in Calcedonia. Discordia civile ed
ecclesiastica. Intolleranza di Giustiniano. I tre Capitoli.
Controversia dei Monoteliti. Sette dell'Oriente:
prima i Nestoriani, seconda i Giacobiti, terza
i Maroniti, quarta gli Arminiani, quinta i Cofti
e gli Abissini.





Dopo avere i Cristiani distrutto il Paganesimo ben
poteano godersi in santa pace un trionfo che liberati
li avea da tutti gli avversari; ma un seme di
discordia germogliava nel loro seno[1]; quindi furono

più ardenti a cercar la natura del Fondator della Religione,
che a porne in pratica le leggi[2]. Ho di
già osservato che alle dispute sulla Trinità tennero
dietro quelle dell'Incarnazione, scandalose del pari
per la Chiesa; del pari funeste allo Stato, ma più
minuziose ancora in origine e più durevoli negli
effetti. Questo capitolo narrerà una guerra religiosa
di dugento cinquant'anni, ed ho intenzione di esporre
qual fu lo scisma ecclesiastico e politico delle Sette

d'Oriente, e di preparare la storia delle contese loro
tanto romorose e sanguinarie, premettendo brevi
ricerche sulla dottrina della Chiesa primitiva[3].




I. Zelanti, com'era ben giusto, dell'onore dei
primi proseliti della lor religione, furono i Cristiani[4]
inclinati a credere a seconda del desiderio e

della speranza loro, che gli Ebioniti, o per lo meno
i Nazarei non si fossero segnalati in altro che nella
ostinata lor perseveranza a praticare il culto di Mosè.
Disparvero le loro Chiese; non son più ricordati i
loro libri; la loro oscura libertà ha lasciato aperto
un vasto campo alle opinioni in questo proposito,
e somministrato allo zelo e alla prudenza del terzo
secolo il modo d'esporre diversamente il loro Simbolo
flessibile e mal certo; ma la critica più caritatevole
dee negare in questi Settari ogni nozione della

pura e vera Divinità di Cristo. Ammaestrati alla scuola
de' Giudei, imbevuti delle profezie, e dei pregiudizi
loro, non avevano appreso giammai a sollevare le speranze
più alto che ad un Messia umano e temporale[5].
Se osavano salutare il lor Re quando compariva
in abito plebeo non potevano da grossolani,
siccome essi erano, discernere il loro Dio, che nascondea
la celeste natura sotto il nome e la persona
d'un uomo[6][7]. Gesù Nazareno s'intertenea famigliarmente
co' suoi compagni, li trattava come amico, e
in tutte le azioni della vita ragionevole, o della vita
animale, compariva un uomo della stessa loro specie.
Al pari degli altri uomini passò dall'infanzia alla
gioventù e alla virilità con un graduato incremento
di statura e di sapienza, e spirò sulla Croce dopo
una penosa agonìa di spirito e di corpo. Visse e
morì per servigio degli uomini; ma Socrate

ancora[8] consacrata avea la vita sua e la sua morte alla
causa della religione e della giustizia; e quantunque
lo stoico o l'eroe possano sdegnare le umili virtù di
Gesù Cristo, pure le lagrime che questi versò sopra
il suo paese, e sul discepolo ch'egli amava, sono la
più pura, non che la più incontrastabile prova della
sua Umanità. Non doveano i miracoli dell'Evangelo
recare maraviglia ad un popolo che intrepidamente
credeva i prodigi anche più strepitosi della legge di
Mosè. Già i Profeti aveano prima di lui sanato infermi,
risuscitato morti, fermato il Sole, erano saliti
al cielo su carri di fuoco, e di leggieri poteva lo
stile metaforico degli Ebrei retribuire ad un Santo
e ad un Martire il titolo adottivo di Figlio di Dio.



Tuttavolta, e nel Simbolo de' Nazarei, e in quello
degli Ebioniti, non si scorgono che lievi tracce di separazione
da quegli eretici, i quali dicevano essere
stato generato il Cristo secondo l'ordine generale
della natura, e da quegli scismatici che ammettevano
la Verginità di sua Madre escludendo l'intervento
d'un padre terreno. Pareva autenticata la miscredenza
de' primi dalle circostanze visibili della sua
nascita, dal matrimonio di Giuseppe, suo padre putativo,
che aveva adempiute le formalità tutto della
legge, e così da' dritti che per discendenza diretta

egli aveva sul Regno di David, e su l'eredità di
Giuda; ma la storia secreta ed autentica se ne conservò
in molte copie dell'Evangelo secondo S. Matteo[9],
che que' Settari custodirono per lungo tempo
nell'originale ebraico[10] come unica pruova della

loro credenza. Giuseppe, ben certo della propria castità,
formò sospetti assai naturali nel caso; ma poi
avvisato in sogno essere la gravidanza della sposa
un'opera dello Spirito Santo, sgombrò dall'animo
ogni inquietudine: e poichè non aveva potuto lo
Storico osservare co' propri occhi quel miracolo domestico,
convien credere che ascoltato egli abbia in
tal occasione la voce, che dettò ad Isaia il vaticinio
della futura concezione d'una Vergine. Il figlio di
una Vergine generata per l'ineffabile opera dello
Spirito Santo era un Ente di cui non s'avea mai
conosciuto il simile[11], nè si poteva a cosa veruna
paragonare, poichè in tutte le facoltà della mente e
del corpo era superiore a' figli d'Adamo. Dopo che
si fu introdotta la filosofia greca, o caldea[12], credevano

i Giudei[13] alla preesistenza, alla trasmigrazione,
all'immortalità dell'anima; e per giustificare
la Provvidenza supponevano che l'anima fosse condannata
ad un carcere corporeo per espiare le colpe
commesse in uno stato anteriore[14]; ma quasi incommensurabili
sono i gradi della purità e della
corruttela. Fu agevole il credere che eletto fosse il
più sublime e il più virtuoso tra gli spiriti ad animare
quell'Essere nato da Maria, e dallo Spirito
Santo;[15] essere stata sua elezione il suo stato abietto,
e il fine della sua missione quello d'espiare i suoi
peccati non già, ma quelli del Mondo. Tornando

nel cielo, da cui discese, ricevè Gesù Cristo un premio
infinito della sua obbedienza, mediante quel
Regno interminabile del Messia già predetto oscuramente
dai Profeti sotto le immagini materiali di pace,
di conquisto, di dominio terreno. Poteva Iddio adeguare
le facoltà umane di Cristo all'ampiezza delle
sue operazioni celesti. Nel linguaggio dell'antichità,
non era esclusivamente riservato il titolo di Dio all'Ente
da cui emana ogni cosa; quindi l'impareggiabile
suo Ministro, l'unico suo figlio, poteva senza
presunzione domandare al Mondo, ch'era suo
regno, un culto religioso, comunque secondario.



II. Que' semi della fede che lentamente soltanto
aveano pullulato nel suolo duro ed ingrato della Giudea,
trapiantati furono ben maturi in climi assai
migliori, in que' de' Gentili; nè gli stranieri che non
aveano potuto in Roma e nell'Asia vedere le forme
umane di Gesù Cristo furono perciò men pronti a
vedere solamente un Dio nella sua persona. Il Politeista,
e il Filosofo, il Greco, e il Barbaro erano
del pari assuefatti ad ammettere una lunga eternità,
un'infinita serie d'angeli, o di demoni, di deità,
o d'eoni, ovvero di emanazioni derivanti dal trono
di luce; nè trovavano incredibile o strano per nulla
il caso, che il primo di questi eoni, il logos o Verbo
di Dio, della stessa sostanza del padre, discendesse
su la terra per liberare dal vizio e dall'errore
il genere umano, e per inviarlo sul sentiero della
vita e della immortalità; ma il domma dell'eternità
e le idee di corruzione inerenti alla materia, infettarono
le prime Chiese d'Oriente. Gran numero di
proseliti pagani era ritroso a credere che uno Spirito
celeste, una porzione indivisa della prima Essenza, si

fosse personalmente incorporata ad una massa di
carne impura e corrotta; il perchè pieni di zelo
per la Divinità di Gesù Cristo furono dalla devozione
indotti a negarne l'umanità. Fumava ancora
sul monte Calvario il suo sangue[16], quando i doceti,
Setta asiatica assai numerosa, e dotta, inventarono
il sistema fantastico propagato poscia dai Marcioniti,
da' Manichei, e da' Gnostici d'ogni denominazione[17].
Non vollero ammettere la verità e autenticità
degli Evangeli nella parte che riguarda la
concezion di Maria, la nascita di Gesù Cristo, e i
trent'anni che precedettero l'esercizio del suo ministero.
Sulle sponde del Giordano era egli comparso
da prima in tutta la perfezione della forma umana,
ma non era, diceano quegli Eresiarchi, se non se
una forma, non già una sostanza; era una semplice
figura umana creata dal Dio onnipotente ad imitare
la facoltà e le azioni d'un uomo, ed a fare
continua illusione ai sensi de' suoi amici e nemici.
Da suoni articolati erano penetrate le orecchie dei

Discepoli; ma l'immagine che s'imprimeva sul loro
nervo ottico ricusava la prova più positiva del fatto,
e godeano della presenza spirituale, non della corporale
del figlio di Dio. Invano sfogarono i Giudei
la rabbia sopra un fantasma impassibile, e le mistiche
scene della passione e morte, della risurrezione
e ascensione di Gesù Cristo, furono rappresentate sul
teatro di Gerusalemme a pro del genere umano. Se
si rispondeva ai Doceti, che così fatta farsa, che
una soperchieria sì continuata indegne erano del Dio
di verità, essi s'andavano giustificando colla dottrina
delle pie frodi ammessa da sì gran numero di
fratelli ortodossi. Nel sistema dei Gnostici, il Jehovah
d'Israele, il Creatore di questo Mondo sublunare,
fu uno spirito rivoltoso, o per lo meno ignorante.
Il figlio di Dio è venuto sulla Terra per abolire
il tempio e la legge di Jehovah, e per ottenere
questo intento salutare si è bravamente prevalso
delle speranze e delle predizioni d'un Messia temporale.



Uno de' più acuti Maestri della scuola manichea
ha messo in campo il pericolo e l'indecenza d'una
supposizione, per la quale il Dio de' Cristiani da
principio sotto la forma d'un feto sarebbe uscito
dell'utero d'una donna dopo nove mesi di gravidanza.
Presi d'orrore i suoi avversari a questa temeraria
proposizione furono indotti facilmente a negare
tutte le circostanze carnali della concezione e
del parto, ed a sostenere, che la Divinità penetrò
nel seno di Maria, come raggio di Sole attraverso
al cristallo, e che la verginità della Madre rimase
intatta anche al momento in cui partorì Gesù Cristo.
Ma l'ardimento di queste asserzioni promosse

una sentenza più moderata: hanno insegnato alcuni
Doceti, che Gesù Cristo non fosse già un fantasma,
ma bensì vestisse un corpo impassibile ed incorruttibile.
Tal è diffatto nel più ortodosso sistema quel
corpo ch'egli possede dopo la Risurrezione, e tale è
quello che debbe aver posseduto sempre per essere
atto a penetrare senza ostacolo e senza offesa una
materia intermedia. Dotato delle proprietà più essenziali
della carne dovea quel corpo andar esente dagli
attributi e dalle infermità di questa: un feto che da
un punto invisibile passasse all'intera maturità, un
bambino che giugnesse alla statura d'uom fatto senza
trar nodrimento alcuno dalle sorgenti ordinarie, potrebbe
continuare a vivere senza riparare col cibo
giornaliero le perdite giornaliere; potea dunque
Gesù partecipare alla mensa de' suoi Discepoli senza
provar fame o sete, nè poi la virginale sua purità
ricevette macchia giammai dai movimenti involontari
della concupiscenza. Se si chiedeva in quai modi, e
di qual materia avesse potuto essere primitivamente
formato un corpo d'una costituzione tanto singolare,
rispondevano i Gnostici ed altri Settari, che la forma
e la sostanza provenivano dall'Essenza divina; risposta
che fa stupore alla nostra teologia più ragionevole,
e che non era già particolare di loro soli.
L'idea dello spirito puro ed assoluto è un sottile
concetto della moderna filosofia. Dall'Essenza spirituale,
alle anime umane, agli Esseri celesti, e a Dio
medesimo attribuita dagli antichi, non resta esclusa
la nozione d'uno spazio esteso, e la fantasia loro
s'appigliava all'idea d'una natura, simile all'aria,
al fuoco, all'etere, sostanze incomparabilmente più
perfette che i grossolani materiali del nostro Universo.

Volendo determinare il sito occupato dalla Divinità,
ci è forza fare una specie di descrizione della sua
figura. Secondo la nostra esperienza, e forse la vanità
nostra, sotto umana forma si rappresenta a noi
la potenza della ragione e della virtù. Gli Antropomorfiti,
che molti ve n'era tra i monaci dell'Egitto,
e i Cattolici dell'Africa, citar potrebbero
quella formal dichiarazione della Scrittura che insegna
aver Dio fatto l'uomo ad immagine sua[18]. Il
venerabile Serapione, un de' Santi de' deserti di Nitria
rinunciò, piangendo, ad una credenza che gli era
cara, e a guisa d'un fanciullo gemette per una conversione,
che gli toglieva il suo Dio, e lasciava il
suo spirito manchevole d'ogni oggetto visibile di
fede, e di devozione[19].




III. Tai furono i vaghi e indecisi sistemi che composero
l'eresia dei Doceti. Cerinto d'Asia[20], che osò
combattere l'ultimo degli Apostoli, immaginò un'ipotesi
più sostanziale, e più complicata. Situato ai
confini del Mondo giudeo e del Mondo gentile pose
ogni opera a riconciliare i Gnostici e gli Ebioniti;
riconoscendo nel Messia la congiunzione soprannaturale
dell'uomo e della Divinità; Carpocrate, Basilide,
Valentino[21] e gli eretici della scuola egiziana
accettarono questa dottrina mistica, alla quale molte
particolarità aggiunsero di loro invenzione. Nella sentenza
loro, non era Gesù di Nazaret che un semplice
mortale, figlio legittimo di Giuseppe e di Maria;

ma il migliore e il più saggio fra gli uomini,
eletto come degno istrumento a ristabilir sulla Terra
il culto del vero Iddio. All'atto del suo battesimo
entro il Giordano, il Cristo, il primo degli Eoni,
figlio di Dio pur esso, discese sopra Gesù in forma
di colomba per empierne lo spirito, e dirigerne le
azioni durante il periodo del suo ministero. Quando
il Messia fu consegnato ai Giudei, il Cristo, Essere
immortale e impassibile, abbandonò la sua dimora
terrena, ritornò nel Pleroma ossia Mondo degli
spiriti, e lasciò Gesù solo a soffrire, a lamentarsi
e a morire. Ma si può contestare la giustizia e la
generosità di questa diserzione; la sorte d'un innocente
martire da prima esaltato, poscia abbandonato
dallo spirito divino che l'accompagnava, dovè svegliar
ne' profani la pietà e lo sdegno. Dai Settari, che
abbracciarono e modificarono il doppio sistema di
Cerinto, furono in vari modi acchetate le mormorazioni,
eccitate da questi pensamenti. Si disse, che
quando Gesù era stato attaccato alla Croce avea sentita
in sè una miracolosa apatia di spirito, e di corpo
mercè della quale non provava i dolori che in apparenza
soffriva. Altri asserirono che dal regno temporale
di mille anni, riservato al Messia nel suo
regno della nuova Gerusalemme, sarebbe ampiamente
compensato delle sue angosce reali, ma passaggiere.
Finalmente lasciarono trapelare questo pensiero[22],

che, se sofferse, avea meritato di soffrire; che l'umana
natura non è mai al tutto perfetta; e che giovar
poterono la Croce e la Passione ad espiare le colpe
veniali del figlio di Giuseppe prima della sua misteriosa
unione col figlio di Dio.



IV. Tutti coloro che tengono la nobile e seducente
idea della spiritualità dell'anima deggiono colla guida
dell'esperienza confessare l'incomprensibile unione
dello spirito e del corpo. Agevol cosa è il concepire
che il corpo può stare unito ad uno spirito che
ha facoltà intellettuali assai maggiori, od anche possiede
queste facoltà nel più alto grado possibile; e
l'incarnazion d'un Eone, o d'un Arcangelo, il più
perfetto degli spiriti creati, non è nè contraddittoria
nè assurda. Nei tempi della libertà religiosa, alla
quale pose limiti il Concilio di Nicea, ogni individuo
misurava la Divinità di Cristo col regolo indefinito
della Scrittura, della ragione, o della tradizione;
ma quando s'ebbe fondata la sua Divinità
sulle ruine dell'Arianismo, si vide la fede dei Cattolici
in riva d'un precipizio, da cui non potea dilungarsi,
ove era gran rischio il reggersi, e presso
il quale un passo falso dovea sbigottire. Il sublime
carattere della lor teologia aggravava ancora i diversi
inconvenienti del loro Simbolo.[23] Esitavano a pronunciare,

che Dio stesso, la seconda persona d'una Trinità,
uguale e consustanziale, si fosse manifestato
nella carne[24]: che un Ente, che riempie l'Universo
fosse stato imprigionato nel grembo di Maria;
che avessero i giorni, i mesi e gli anni dell'esistenza
umana segnato l'epoche della sua eterna durata;
che fosse stato l'Onnipossente battuto colle verghe
e crocifisso; che la sua Essenza impassibile avesse
provato il dolore e le angosce; che quest'Ente, che

tutto sa, non fosse scevero da ignoranza; e che il principio
della vita e dell'immortalità fosse mancato sul
monte Calvario. Sì fatte conseguenze moleste non
isbigottivano punto l'inalterabile semplicità di S. Apollinare[25]
vescovo di Laodicea, e uno dei luminari
della Chiesa. Figlio d'un dotto grammatico, era
versato in tutte le scienze della Grecia; egli umilmente
dedicò al servigio della religione l'eloquenza

l'erudizione e la filosofia commessa alle sue opere.
Degno amico di S. Atanasio, e degno avversario di
Giuliano, lottò coraggiosamente contro gli Ariani e i
Politeisti; e comunque affettasse il rigore delle dimostrazioni
geometriche, espose ne' suoi commentari
il senso letterale e l'allegorico delle Scritture. Le
sue cure funeste ridussero ad una forma tecnica un
Mistero ch'avea fluttuato lungo tempo nell'onda dell'opinion
popolare, e pubblicò per la prima volta
queste memorande parole. «Una sola Natura incarnata
in Gesù Cristo»; parole che risuonano ancora
come un grido di guerra nelle Chiese d'Asia
d'Egitto e d'Etiopia. Insegnò che la Divinità s'era
unita o mescolata col corpo d'un uomo, e che il
Logos o l'eterna Sapienza avea in Gesù tenuto luogo
e adempiuto le voci dell'animo umano; ma quasi
fosse atterrito esso stesso dalla sua temerità fu inteso
mormorar qualche parola di scusa e di spiegazione.
Ammise la distinzione antica, che posta aveano
i filosofi Greci tra l'anima ragionevole, e
l'anima sensitiva dell'uomo; così riservava il Logos
per le operazioni intellettuali, ed impiegava il principio
umano, subordinato a quello, nelle funzioni
meno rilevanti della vita animato. Coi più moderati
dei Doceti riveriva Maria, come la madre spirituale,
anzi che la madre carnale di Gesù Cristo, il Corpo
del quale era venuto dal Cielo impassibile ed incorruttibile,
ovveramente era stato assorto e trasformato
nell'Essenza di Dio. Il sistema d'Apollinare fu vivamente
combattuto dai Teologi d'Asia e di Siria,
la cui scuola si gloria dei nomi di S. Basilio, di
S. Gregorio e di S. Grisostomo, e arrossisce di quelli
di Diodoro, di Teodoro e di Nestorio, ma non si

punse la persona, la riputazione, o la dignità del
Vescovo di Laodicea; forse i suoi rivali, di cui non
lece sospettare che abbiano avuto il difetto della
tolleranza, furono ammirati della novità de' suoi argomenti,
e temevano la decisione che finalmente sarebbe
per pronunciare la Chiesa cattolica. La quale
si determinò poscia a favor loro; l'eresia d'Apollinare
fu condannata, e le leggi imperiali proscrissero
le varie congreghe de' suoi discepoli; ma continuarono
i monasteri dell'Egitto a seguirne segretamente
le massime, e i suoi nemici provarono l'odio
di Teofilo e di S. Cirillo, che si succedettero l'uno
all'altro nella sede patriarcale d'Alessandria.



V. La dottrina materiale degli Ebioniti, e i dommi
fantastici dei Doceti erano proscritti e dimenticati;
quando lo zelo, mostrato dai Cattolici, contro gli
errori d'Apollinare, li forzò ad accostarsi in apparenza
alla duplice natura di Cerinto. Ma invece di
una alleanza momentanea, essi stabilirono, e noi crediamo
ancora, l'unione sostanziale indissolubile ed immutabile
d'un Dio perfetto con un uom perfetto,
della persona seconda della Trinità con un'anima ragionevole
ed un corpo umano. L'unità delle due Nature
era sul principio del quinto secolo la dottrina dominante
della Chiesa. Dalle due parti si confessava non
potere le nostre menti, nelle lingue nostre, rappresentare,
ed esprimere il modo di tale coesistenza; covava
tuttavia una secreta animosità, ma implacabile, contro
coloro che più temevano di confondere, e contro
gli altri che più temevano di separare, la Divinità e
l'Umanità di Gesù Cristo. Una religiosa frenesia da
ambe le parti col sentimento dell'avversione ributtava

l'errore a cui pendea la parte contraria, creduto il
più funesto alla verità, non che alla salute. Uguale
era l'inquietudine nelle due parti, uguale l'ardore
a sostenere e a propugnare l'unione e la distinzione
delle due Nature, e ad inventare formole e simboli
di dottrina meno suscettivi di dubitazione o d'equivoco.
Inceppati dalla povertà delle idee e del linguaggio,
metteano a contribuzione arte e natura per
trarne tutte le possibili comparazioni, e ciascuna di
queste, usata a rappresentar un Mistero incomparabile,
diveniva per la mente loro fonte di nuovo errore.
Sotto il microscopio polemico, un atomo prende
la statura d'un mostro, e le due Sette erano molto
abili ad esagerare le assurde o empie conseguenze
che dai principii degli avversari dedur si potevano.
Per isfuggire gli uni agli altri, si gittavano in vie
oscure e rimote sin a tanto che scoprirono con orrore
i terribili fantasmi di Cerinto e d'Apollinare,
che custodivano le opposte uscite del labirinto teologico.
Non così tosto travedeano la luce ancor dubbia
d'una spiegazione che li conduceva all'eresia,
essi trepidavano e volgevano subito addietro il passo,
precipitando nuovamente nelle tenebre d'un'impenetrabile
ortodossia. Per discolparsi dal delitto o
dall'accusa d'un orrore riprovevole, veniano spiegando
le loro massime fondamentali, ne niegavano
le conseguenze, si scusavano delle loro imprudenti
proposizioni, e con grido unanime pronunciavano le
parole di concordia e di fede. Ma sotto la cenere
della controversia stava celata una scintilla quasi impercettibile,
dalla quale i pregiudizi e la passione suscitarono
in breve una fiamma divoratrice, e le dispute

delle Sette d'Oriente, sulle espressioni[26], di
cui si valevano ad esporre i lor domini, scossero
le fondamenta della Chiesa e dello Stato.



A. D. 412



Sta famoso nella Storia della controversia il nome
di Cirillo Alessandrino, e dal suo titolo di Santo si
apprende, che col trionfo finirono le sue opinioni e
la sua Setta. Educato nella casa dell'Arcivescovo Teofilo,
suo zio, avea contratta in questo alunnato ortodosso
l'abitudine dello zelo, e l'amore della dominazione,
e passati utilmente cinque anni di gioventù
nei monasteri della Nitria, vicini alla sua residenza.
Sotto la tutela dell'abate Serapione, s'era
dato agli studi ecclesiastici con tanto ardore, che
lesse in una notte i quattro Evangeli, le Epistole cattoliche,
e l'Epistola ai Romani. Detestava Origene,
ma svolgeva continuamente gli scritti di S. Clemente,
di S. Dionigi, di S. Atanasio, di S. Basilio. Nella
teorica, e nella pratica della disputa, la sua fede si
rassodava, e si assottigliava l'ingegno; e già cominciava
a tessere intorno la sua cella la fina e fragile
tela della teologia scolastica, apparecchiando quelle
opere d'allegoria e di metafisica, gli avanzi delle
quali raccolti in sette verbosi e prolissi tomi in foglio,

posano in pace al fianco dei lor rivali[27]. S. Cirillo
predicava e digiunava nel deserto; ma, giusta il
rimprovero fattogli da un suo amico[28], i suoi pensieri
stavano sempre fissi sul Mondo, e l'ambizioso
eremita non fu che troppo sollecito ad obbedire alla
voce di Teofilo, che lo chiamava alla vita fragorosa
delle città, e dei Sinodi. Coll'assenso dello zio attese
alla predicazione, e presto ottenne il favor popolare.
La sua bella figura adornava il pulpito, la
sua voce armoniosa rimbombava nella cattedrale. Stavano
i suoi amici in un posto, da cui diriger potevano,
e assecondare gli applausi della Congregazione[29],
e vari scrivani raccoglievano rapidamente i suoi
discorsi, i quali per l'effetto, non per la composizione,
ponno paragonarsi a quelli degli Oratori d'Atene.
Colla morte di Teofilo crebbero, e s'avverarono le
speranze del nipote. Era diviso d'opinione il Clero di
Alessandria: i soldati e il generale favoreggiavano l'Arcidiacono;

ma dal clamore e dalla violenza della moltitudine
fu nominato quegli che ella prediligeva, e
S. Cirillo salì sulla sede occupata già trentanov'anni
prima da S. Atanagio[30].



A. D. 413-415 ec.



Non era indegna della sua ambizione la ricompensa.
Lungi dalla Corte, Capo dell'immensa Metropoli,
il patriarca d'Alessandria, che così era nomato, aveva
a poco a poco usurpata l'autorità ed il grado
d'un magistrato civile. Era egli il dispensatore delle
pubbliche e private elemosine della città. La sua voce
suscitava, o calmava le passioni del popolo. Grannumero
di fanatici Parabolani[31] addimesticati nelle
loro giornaliere azioni agli spettacoli di morte, ciecamente
obbedivano ai suoi comandi, e la potenza
temporale di questi Pontefici cristiani mettea paura
ed astio ai prefetti d'Egitto. Tutto ardore contro gli
eretici, cominciò Cirillo il suo pontificato, opprimendo

i Novaziani, che pur erano i più innocenti
e pacifici fra tutti i Settari. Parvegli un atto giusto
e meritorio l'interdirne il culto religioso, e non si
avvisò d'incorrere la taccia di sacrilego, confiscandone
i vasi sacri. Le leggi de' Cesari e dei Tolomei,
ed una prescrizione di sette secoli dalla fondazione
d'Alessandria in poi, assicuravano la libertà del culto,
e i privilegi ancora dei Giudei, già moltiplicati fino
al numero di quarantamila. Senza veruna sentenza
legale, senz'alcun ordine dell'imperatore, il patriarca,
fattosi condottiero d'una plebe sediziosa,
venne, sul far del giorno, ad investire le sinagoghe.
Inermi gli Ebrei, ed assaliti all'improvviso, non
poterono fare resistenza: furono rasi i luoghi dove
si congregavano ad orare, e il vescovo guerriero,
dopo aver conceduto alle sue truppe il saccheggio
degli averi, cacciò dalla città il resto di quella miscredente
nazione. Forse egli allegò l'orgoglio che
aveano della loro prosperità, e l'odio mortale che
portavano ai Cristiani, dei quali aveano poco stante
versato il sangue in una sommossa eccitata a caso
o a bella posta. Simili delitti meritavano la correzione
del Magistrato, ma in quest'aggressione furono
confusi gl'innocenti coi rei, e perdette Alessandria
una colonia ricca ed industriosa. Lo zelo di
S. Cirillo lo condannava alle pene della legge Giulia;
ma in un governo debole, in un secolo superstizioso,
era egli sicuro dell'impunità, e poteva anche
aspettarsi elogi. Si dolse Oreste, prefetto dell'Egitto;
ma i ministri di Teodosio posero troppo
presto in dimenticanza le sue giuste lagnanze, e
non se ne risovvenne che troppo un sacerdote, che
simulando con affettazione di perdonargli, non cessava

d'odiarlo. Un giorno, mentre passava quegli per
la strada, un drappello di cinquecento monaci della
Nitria dieder l'assalto al suo carro; alla vista di
quelle bestie feroci del deserto, le sue guardie si
diedero alla fuga; ebbe egli un bel protestare d'essere
Cristiano e Cattolico; gli fu fatta risposta con
una grandine di sassi, che gli copersero di sangue
la faccia. Corsero in aiuto alcuni buoni cittadini;
quegli sacrificò subito alla giustizia e alla propria
vendetta il monaco che l'avea ferito, e Ammonio
(così nomavasi il monaco) spirò sotto le verghe dei
littori. Fece S. Cirillo levare il corpo d'Ammonio
e trasportarlo solennemente in processione alla cattedrale:
fu cangiato il suo nome in quello di Taumasio
ossia Mirabile. Se ne ornò la tomba coi simboli
del martirio, e il patriarca ascese il pergamo per
celebrare la magnanimità d'un sicario e d'un ribelle.
Onori di tal fatta dovettero di leggieri infiammare i
Cristiani a combattere ed a morire sotto le bandiere
del Santo; e S. Cirillo[32] volle ben tosto, o accettò

il sagrifizio d'una vergine che professava la
religione dei Greci, e avea legami d'amicizia con
Oreste. Ipazia, figlia del matematico Teone[33] era

dotta nelle scienze coltivate dal padre; i suoi bei
commentari hanno rischiarata la geometria d'Apollonio
e di Diofante, ed ella pubblicamente in Atene
ed in Alessandria insegnava la filosofia di Platone e
d'Aristotele. Congiungendo a tutta la freschezza dell'avvenenza,
la maturità della sapienza, era ritrosa
alle preghiere degli amanti, e si contentava d'istruire
i suoi discepoli. Era corteggiata continuamente dalle
persone per grado e per merito le più illustri, e
S. Cirillo scorgeva con occhio di gelosia il pomposo
codazzo di schiavi e di cavalli che attorniava la
porta dell'Accademia di quella giovine. Si divulgò
tra i Cristiani la voce, che il solo ostacolo alla riconciliazione
del Prefetto e dell'Arcivescovo fosse la
figlia di Teone, e quest'ostacolo fu ben presto levato.
In uno dei santi giorni di quaresima, Ipazia,
tornando a casa, fu svelta a forza dal suo carro,
spogliata degli abiti, trascinata alla chiesa, e trucidata
da Pietro il Lettore, e da una turba di spietati
fanatici; fu tagliuzzato il suo corpo colle scaglie di
ostrica[34], e abbandonate alle fiamme le sue membra
ancor palpitanti. Con denari sparsi a tempo fu
impedita l'informazione giuridica incominciata su
questo delitto; ma l'assassinio d'Ipazia ha posto

una macchia indelebile al carattere ed alla religione
di S. Cirillo Alessandrino[35][36].



A. D. 428



Più facilmente la superstizione perdonerà forse l'assassinio
d'una giovanetta, che l'esilio d'un Santo. Avea
S. Cirillo accompagnato il suo zio all'odioso Sinodo
della Quercia. Quando fu rimessa in onore, e consacrata
la memoria di S. Grisostomo, il nepote di Teofilo,
che presedeva una fazion moribonda, s'ostinò ad
asserire che giusta era stata la condanna di quel prelato;
e solamente dopo lunga dilazione, e una pertinace
resistenza, si sottomise in fine al decreto della
Chiesa cattolica[37]. Non per passione, ma per interesse
egli si mostrava il nemico dei Pontefici di

Bizanzio[38]. Invidiava la fortuna che avevano
di brillare fra il grande splendore della Corte imperiale;
ne temeva l'ambizione potente ad opprimere i metropolitani
dell'Europa e dell'Asia, a soperchiare
le province d'Alessandria e d'Antiochia, ed a portare
le loro diocesi ai confini dell'Impero. La costante
moderazion d'Attico, il quale faceva uso assai mite
della dignità usurpata a San Grisostomo, sospese l'animosità
dei Patriarchi dell'Oriente. Ma San Cirillo
fu desto alla per fine dalla esaltazion d'un rivale più
degno della sua stima e dell'odio suo. Dopo il breve
e procelloso pontificato di Sisinnio, l'elezione dell'Imperatore
il qual in tal circostanza consultò
l'opinion pubblica, e gli nominò per successore uno
straniero, attutò le fazioni del clero e del popolo, e
concedette il principe l'arcivescovado della sua capitale
a Nestorio[39], nativo di Germanicia e monaco
d'Antiochia, ragguardevole per l'austerità della vita,
e l'eloquenza de' suoi sermoni; ma la prima volta
che predicò al cospetto del pio Teodosio lasciò trapelare
l'acrimonia e l'impazienza del suo zelo. «O
Cesare, esclamò, dammi la Terra monda di Eretici,
e io ti darò in cambio il regno del Cielo. Estermina
con me gli Eretici, ed io con te esterminerò i persiani.»
Nel quinto giorno del suo pontificato, quasi

fosse stata sottoscritta anche dall'Imperatore questa
convenzione, il Patriarca scoperse, sorprese ed assalì
una segreta combricola d'Ariani, i quali vollero piuttosto
morire che cedere. Le fiamme, ch'essi accesero
per disperazione, passarono alle case vicine, e il
trionfo di Nestorio fu disonorato dal soprannome
d'Incendiario. Impose egli sulle due rive dell'Elesponto
un rigoroso formolario di fede e di disciplina,
e punì come una colpa contro la Chiesa e lo
Stato uno sbaglio cronologico sulla festa di Pasqua.
Purificò la Lidia e la Caria, Sardi e Mileto, col sangue
degli ostinati Quarto-decimani, e l'editto dell'Imperatore,
o più veramente del Patriarca, indica
sotto ventitrè denominazioni diverse ventitrè gradi
d'eresia tutti degni di punizione[40]. La spada della
persecuzione maneggiata con tanta violenza da Nestorio
si ritorse ben presto a suo danno; ma se si
presta fede ad un Santo, allora vivente, fu l'ambizione
il vero fomite delle guerre episcopali, e la religione
solamente il pretesto[41].



A. D. 429-431



Imparato avea Nestorio nella scuola di Siria a

detestare la mescolanza delle due Nature, e sapea
separare bravamente l'umanità del Cristo, suo padrone,
dalla divinità di Gesù, suo Signore[42]. Rispettava
la Santa Vergine come la Madre del Cristo,
ma erano ferite le sue orecchie dal recente e inconsiderato
titolo di Madre di Dio[43], ammesso insensibilmente
dopo l'origine della controversia di Ario.
Un amico del patriarca, e poi il patriarca esso stesso,
dall'alto della cattedra di Costantinopoli in più riprese
predicarono contro l'uso e l'abuso d'una parola[44]

ignota[45] agli Apostoli, non approvata[46] dalla
Chiesa, atta a spaventare i fedeli timorati, a traviare
i semplici, a divertire i profani, a giustificare, con
una somiglianza apparente, la genealogia degli Dei
dell'Olimpo[47]. Nelle sue ore di calma confessava

Nestorio, che tollerarla si poteva e scusarla per l'union
delle due Nature, e la communicazione delle
proprietà loro[48]. Ma poi adontato dalla contraddizione,
si condusse a rigettare il culto d'un Dio neonato;
d'una Divinità infante, a ricavare dalle associazioni
coniugali e civili dell'umana vita le similitudini
imperfette, di cui si valeva per dichiarare le
sue opinioni, ed a rappresentare l'Umanità del Cristo,
come l'abito, lo strumento, ed il tempio della
sua Divinità. Al primo suono di queste bestemmie
si scossero le colonne del santuario. Quei pochi che
avean veduto a terra le loro speranze per l'esaltazion
di Nestorio, s'abbandonarono all'astio ispirato
nel lor cuore dalla religione, o dall'invidia; il Clero
di Bizanzio vedea di mal occhio uno straniero che
lo dominava; tutto ciò che porta l'impronta della
superstizione, o dell'assurdo ha diritto alla protezione
dei Monaci, e il popolo era infervorato per la gloria
della Santa Vergine, sua protettrice[49]. Da sediziosi
schiamazzi furono interrotte le prediche dell'Arcivescovo,

e gli offici divini; in congreghe particolari fu
abiurata l'autorità e la dottrina di lui; in breve propagò
il soffio delle fazioni da tutti i lati sino alla
estremità dell'impero il contagio della controversia,
e dall'arena fragorosa su cui s'agitavano i combattenti;
rintronò la lor voce entro le celle della Palestina,
e dell'Egitto. Era debito di San Cirillo l'illuminare
lo zelo e l'ignoranza dei monaci innumerevoli
alla sua episcopale autorità sottoposti: dalla
scuola d'Alessandria gli era stato insegnata l'incarnazione
d'una Natura, ed egli l'aveva ammessa; ma
armandosi contro un secondo Ario, che più terribile
e più reo del primo occupava il secondo trono della
Gerarchia ecclesiastica, il successore di San Atanasio,
non prese consiglio che dall'orgoglio, e dall'ambizione.
Dopo un carteggio non lungo, in cui palliarono
i Prelati rivali il loro rancore sotto il perfido
linguaggio del rispetto e della carità, il Patriarca
d'Alessandria denunziò al principe ed al popolo,
all'Oriente e all'Occidente, i colpevoli errori del Prelato
di Bizanzio. I vescovi d'Oriente, e particolarmente
quello d'Antiochia, che favoreggiava la causa
di Nestorio, consigliarono alle due Sette moderazione
e silenzio; ma il Vaticano ricevè a braccia aperte i
deputati dell'Egitto. Si compiacque Celestino d'esserne
eletto giudice; e l'infedele versione d'un monaco
fermò l'opinione del Papa, il quale, al pari del
suo clero Latino, non conosceva nè la lingua, nè le
arti, nè la teologia dei Greci. Presiedendo un Concilio
di Vescovi italiani, esaminò Celestino gli argomenti
di San Cirillo, ne approvò il Simbolo, e dannò
la persona e le opinioni di Nestorio. Privò quest'Eretico
della dignità episcopale, assegnogli dieci giorni

per ritrattarsi e dimostrare pentimento, e di questo
decreto[50] illegale e precipitato, commise l'esecuzione
al suo avversario. Ma nel mentre che il patriarca
d'Alessandria scagliava i fulmini celesti, lasciava travedere
gli errori e le passioni d'un mortale; ed oggi
ancora i suoi dodici anatemi[51] mettono a tortura
la scrupolosa sommessione degli Ortodossi, i quali
vogliono serbar venerazione alla memoria d'un Santo,
senza mancare alla fedeltà dovuta ai decreti del
Concilio di Calcedonia. Quelle ardite proposizioni
mantengono una tinta indelebile dell'eresia degli
Apollinaristi, mentre le dichiarazioni serie e per avventura
sincere di Nestorio hanno satisfatto a quei
teologi del tempo nostro, che sono per sapere e per
imparzialità i più segnalati[52].







A. D. 431



Nè all'Imperatore, nè al primate dell'Oriente talentava
di sottomettersi al decreto d'un Prete dell'Italia,
e da ogni parte si chiedeva un Concilio della
Chiesa cattolica, o piuttosto della Chiesa greca, come
l'unico espediente ad acchetare od a finire questa
disputa ecclesiastica[53]. Efeso, a cui agevolmente
si giugnea per mare e per terra, fu scelta per luogo
dell'Assemblea, la quale fu aggiornata per le feste della
Pentecoste. Furono spedite a tutti i Metropolitani lettere
di convocazione, e si collocò intorno alla sala
dell'adunanza una guardia, che dovea proteggere e
tener sequestrati i Padri del Sinodo, fin a tanto che
determinati avessero i Misteri del Cielo, e la credenza
degli uomini. Vi comparve Nestorio non come
delinquente, ma come giudice; il quale affidavasi
sulla riputazione più che sul numero de' suoi Prelati;
i suoi gagliardi schiavi dei bagni di Zeusippo
stavano armati e presti a difenderlo, o ad assalirne
i nemici. Ma dal lato di S. Cirillo, suo avversario,
stava la prevalenza dell'armi temporali e spirituali.

Disubbediente questi alla lettera, o almeno al senso
dell'ordine imperiale, s'aveva tirato dietro il seguito
di cinquanta Vescovi egiziani, i quali da un cenno
del lor Patriarca attendeano il soffio dello Spirito
Santo. Avea contratta stretta alleanza con Mennone
vescovo d'Efeso, primate delle chiese d'Asia da lui
con assoluto potere governate, il quale disponeva a
suo senno dei voti di trenta o quaranta vescovi: una
truppa di paesani, schiavi della Chiesa, era stata distribuita
per la città a sostenere colle grida e colle
violenze gli argomenti metafisici del lor Signore; ed
il popolo difendeva zelantemente l'onor della Vergine
Maria, il corpo della quale riposava nelle mura
d'Efeso[54]. Andava carico delle ricchezze dell'Egitto
il navile che condotto avea S. Cirillo; e sbarcò
una gran ciurma di marinai, di schiavi e di fanatici,
arruolati sotto le bandiere di S. Marco e della
Madre di Dio, parati e presti alla più cieca obbedienza.

Questa turba guerriera sbigottì i Padri, ed anche
le guardie del Concilio. Gli avversari di S. Cirillo
e di Maria furono insultati nelle strade, o minacciati
in casa. Ogni giorno l'eloquenza e la liberalità
del Prelato egiziano crescevangli il numero degli
aderenti; e potè egli ben presto vedersi arbitro
di duecento vescovi, pronti a seguirlo, e a sostenerlo[55].
Ma l'autore dei dodici anatemi ben presagiva
e temeva l'opposizion di Giovanni d'Antiochia,
che con un corteggio poco numeroso, ma ragguardevole,
di Metropolitani e di Teologi, arrivava
a picciole giornate dalla capitale dell'Oriente. S. Cirillo,
che s'adirava d'una dilazione da lui creduta
volontaria e colpevole[56], aggiornò l'apertura del
Concilio al sedicesimo giorno dopo la Pentecoste. Sperando
Nestorio nell'arrivo prossimo de' suoi amici

dall'Oriente, persistette, come S. Grisostomo suo
predecessore, a declinare dalla giurisdizione de' suoi
nemici, e a ricusare obbedienza alle loro intimazioni:
questi accelerarono la sentenza, e presedette al
tribunale il suo accusatore. Sessant'otto vescovi, ventidue
de' quali avean grado di metropolitani, lo difesero
con una protesta decente e moderata; ma furono
esclusi dalle deliberazioni. Candidiano domandò
da parte dell'Imperatore una dilazione di quattro
giorni, e questo magistrato profano fu insultato
ed espulso dall'assemblea de' Santi.



Sì grande affare venne intieramente compiuto
nello spazio d'un giorno estivo: scrissero i Vescovi
separatamente la loro opinione; ma dall'uniformità
dello stile, s'argomenta la dettatura, o la mano di
un Capo accusato d'avere falsificati gli Atti e le sottoscrizioni[57].
Dichiararono con voto unanime che
le epistole di San Cirillo conteneano i dommi del
Concilio di Nicea, e la dottrina de' Padri; la lettura
dell'estratto infedele, che s'era fatto delle Lettere
e delle Omelie di Nestorio, fu interrotta da imprecazioni
e da anatemi. Fu questi deposto dal grado
di Vescovo, e privato delle sue dignità ecclesiastiche.
Il decreto, in cui era malignamente qualificato per
un nuovo Giuda, fu pubblicato ed affisso in tutti gli

angoli della città d'Efeso. Quando gli stanchi Prelati
uscirono della Chiesa della Madre di Dio, furono
salutati come suoi difensori, e per tutta la notte ne
fu tumultuariamente con illuminazioni e con canti
celebrata la vittoria.



Ma nel quinto giorno, fu sconcertato questo trionfo
dall'arrivo e dalla indignazione dei Vescovi d'Oriente.
In una stanza dell'osteria, ov'era smontato Giovanni
d'Antiochia, e prima d'avere, per così dire,
scossa da' calzari la polvere, diede egli udienza a
Candidiano, ministro dell'Imperatore, il quale gli
raccontò, come invano s'era adoperato a prevenire
od impedire le violenze precipitose di San Cirillo.
Con ugual precipitazione e violenza un Sinodo di
Oriente[58] spogliò San Cirillo e Mennone della dignità
di Vescovi; dichiarò che i dodici anatemi racchiudevano
il più sottile veleno dell'eresia degli Apollinaristi,
e dipinse il Primate d'Alessandria come
un mostro nato e nudrito a distruzion della Chiesa[59].
Remota ed inaccessibile era la sua sede, ma fu
deciso di compartire immediatamente al popolo di

Efeso il beneficio d'essere governato da un pastore
fedele. Per ordine di Mennone furono serrate le Chiese,
e posta grossa guernigione nella cattedrale. Le soldatesche
andarono all'assalto, guidate da Candidiano;
le guardie prime furono sbaragliate e passate a fil
di spada; ma i posti erano insuperabili, e gli assedianti
si ritirarono; allora inseguiti dai soldati che stavano
nella cattedrale, perdettero i cavalli, e molti
furono gravemente feriti a colpi di mazze, e a sassate.
Schiamazzi forsennati, atti furibondi, la sedizione
e il sangue macchiarono la città della Santa
Vergine. I Sinodi rivali si scagliarono a vicenda anatemi
e scomuniche; e le relazioni contraddittorie delle
fazioni di Siria e d'Egitto imbrogliarono il Consiglio
di Teodosio. Il quale, volendo calmare questa
lite teologica, per tre mesi pose tutto in opera, eccetto
il rimedio più efficace, quello cioè dell'indifferenza,
e del disprezzo. S'avvisò d'allontanare o
intimorire i Capi con una sentenza che avrebbe del
pari soddisfatto o condannato gli uni e gli altri;
diede la plenipotenza a' suoi rappresentanti in Efeso,
e li munì di forze militari, bastevoli a sostenerli;
chiamò otto deputati delle due parti per conferire
legalmente, e con libertà, nei contorni della capitale,
lungi dalla popolar frenesia, ch'è sempre contagiosa.
Ma ricusavano gli Orientali d'obbedire a quest'ordine,
e i Cattolici, insuperbiti pel numero loro,
e pel favor dei Latini, ributtarono ogni sorta d'unione
o di tolleranza. Posta al cimento la pazienza
del mite Teodosio, s'indusse egli a pronunciare irritato
la dissoluzione di quel Sinodo tumultuoso, che
nella distanza di tredici secoli ora a noi si presenta
col nome rispettabile di terzo Concilio

ecumenico[60]. «Iddio m'è testimonio, disse quel religioso
principe, che di questo disordine io non ho colpa
in veruna maniera. La Provvidenza scernerà e punirà
i colpevoli; tornate alle vostre province; possano
le vostre virtù private riparare i mali e gli scandali
della vostra adunanza». Se ne tornarono difatto
i Vescovi allo loro diocesi; ma le passioni che
aveano sconvolto il Concilio d'Efeso si disseminarono
pur tutto l'Oriente. Giovanni d'Antiochia, e
San Cirillo d'Alessandria, dopo tre campagne, in
cui si batterono con ostinazione, e con pari successo,
vollero in fine spiegarsi e far pace; ma si debbe
attribuire la loro riconciliazione apparente alla prudenza
piuttosto che alla ragione, alla stanchezza di
entrambi piuttosto che alla carità cristiana.



A. D. 431-435



Il Pontefice di Bizanzio avea già informato l'Imperatore
sinistramente del carattere e del contegno
del Prelato egiziano, suo rivale; coll'ordine di ritornarsene
ad Efeso, ricevè S. Cirillo una lettera
piena zeppa di minacce e d'invettive[61], nella quale

era trattato da prete imbroglione, insolente, invidioso,
le cui opinioni agitavano la Chiesa e lo Stato, e che
con un procedere artificioso verso la sorella e la moglie
dell'Imperatore, alle quali s'era diretto separatamente,
palesava la temeraria intenzione di suscitare,
o di trovare nella famiglia imperiale i semi
della disunione e della discordia. Adempiendo Cirillo
a quel comando imperioso, s'era trasferito ad Efeso;
i Magistrati partigiani di Nestorio e dei Vescovi di
Oriente si opposero ai suoi anatemi, e minacciarono
e lo chiusero in carcere. Poscia radunarono le soldatesche
della Lidia e della Ionia per tener a freno
il seguito fanatico e turbolento di quel patriarca.
Senz'attender la risposta dell'Imperatore alle sue
doglianze, fuggì Cirillo dalle mani delle guardie,
s'imbarcò in gran fretta, abbandonò il Sinodo che
non era ancora chiuso, e riparò in Alessandria, asilo
tutelare della sua independenza e sicurezza. Ai suoi
scaltri emissari, sparsi nella Corte e nella capitale,
venne fatto di calmare lo sdegno dell'Imperatore, e
di rimettere in grazia Cirillo. Il debole figlio d'Arcadio
era alternativamente dominato dalla moglie,
dalla sorella, dagli eunuchi, dalle donne del palazzo;
superstizione e avarizia erano le loro passioni
favorite; ed ai Capi ortodossi stava a cuore d'intimorire
l'una, e di contentare l'altra. Costantinopoli

ed i sobborghi erano santificati da numerosi monasteri,
e i Santi Abati Dalmazio ed Eutiche[62] con intrepido
zelo s'erano consacrati alla causa di Cirillo,
al culto della Vergine, ed all'unità di Cristo. Dopo
aver abbracciata la vita monastica, non erano più
comparsi nel Mondo, nè sul suolo profano della capitale.
Ma nel terribile momento del pericolo della
Chiesa, un dover più sublime e più indispensabile
fece loro dimenticare il voto: escirono del convento,
corsero al palazzo, precedendo una lunga fila di
Monaci e d'eremiti, che tenevano in mano fiaccole
ardenti, e cantavano le litanie della Madre di Dio.
Da questo straordinario spettacolo fu edificato e riscaldato
il popolo di modo che il monarca atterrito
prestò orecchio alle preci e alle suppliche di quei
santi personaggi, i quali ad alta voce gridarono;
non esservi speranza di salute per coloro, che non
aderissero alla persona, ed al Simbolo del successore
ortodosso di S. Atanasio. Nel tempo medesimo si
profuse l'oro per tutte le vie che conduceano al
trono. Sotto i nomi decorosi di eulogie e benedizioni,
furon regalati i cortigiani de' due sessi, secondo la
misura del potere o della capacità di ciascheduno.
Le nuove domande che faceano ogni giorno avrebbero
in poco tempo spogliati i santuari delle Chiese
di Costantinopoli e d'Alessandria; nè potè l'autorità

del Patriarca imporre silenzio alle mormorazioni del
suo Clero, sdegnato pel debito che s'era già contratto
di sessantamila lire sterline per supplire alle
spese di sì scandalosa subornazione[63]. Pulcheria,
che alleviava al fratello la somma del governo, era
la più salda colonna della Fede ortodossa; ed i fulmini
del Sinodo venivano secondati sì fattamente dai
secreti maneggi, che S. Cirillo fu sicuro di riuscire
a bene, se potea rimovere l'Eunuco favorito, e sostituirgli
un altro. Non potè per altro vantarsi d'un
trionfo glorioso e decisivo. Palesava l'Imperatore in
quell'occasione una fermezza straordinaria; avea promesso
di protegger l'innocenza dei Vescovi d'Oriente
e mantenea la parola; fu ridotto Cirillo a temperare
i suoi anatemi, e prima di godere la compiacenza
di soddisfar la vendetta contro l'infelice Nestorio,
fu giuocoforza che confessasse in una maniera equivoca,
e a suo malgrado la doppia Natura di Gesù
Cristo[64].







A. D. 435



L'imprudente e ostinato Nestorio, prima che finisse
il Sinodo fu oppresso da S. Cirillo, tradito dalla
Corte, e malamente difeso da suoi amici dell'Oriente.
Fosse paura o rabbia, s'indusse, fin ch'era tempo, a
farsi merito d'un'abdicazione che parer potea volontaria[65]:
prontamente si assecondarono i suoi desiderii,
o per lo meno la sua domanda; fu guidato
in una maniera decorosa da Efeso al monastero di
Antiochia, da cui l'avea tratto l'Imperatore, e poco
dopo furono riconosciuti i suoi successori, Massimiano
e Proculo, per legittimi Vescovi di Costantinopoli.
Ma non potè il deposto Patriarca ritrovare
nella sua placida cella l'innocenza e la quiete d'un
monaco semplice. Pensava al passato, si dolea del
presente, e dovea poi temer l'avvenire. A poco a
poco i Vescovi d'Oriente abbandonavano la causa
d'un uomo dalla pubblica opinion condannato, ed
ogni giorno scemava il numero degli scismatici, che
come confessor della Fede avevano riverito Nestorio.
Stava egli da quattro anni in Antiochia, quando
l'Imperatore segnò un editto[66], che lo paragonava

a Simone il Mago, che proscriveva le sue opinioni
ed i suoi settari, condannava alle fiamme i suoi
scritti; quanto a lui fu da prima confinato a Petra
in Arabia, poscia all'Oasi, una dell'isole del deserto
della Libia[67]. Colà segregato dalla Chiesa e dal
Mondo ebbe ancora a soffrire le persecuzioni del fanatismo,
e i furori della guerra. Da una tribù errante
di Blemii o di Nubiani fu invasa la sua solitudine;
e Nestorio rimase nel numero dei prigionieri
inutili, cui lasciarono poscia in libertà, ritirandosi.
Ma trovandosi sulle sponde del Nilo, e presso una
città romana ed ortodossa, desiderò senz'altro di
essere piuttosto rimaso schiavo dei Selvaggi. Come
nuovo delitto fu punita la sua fuga; lo spirito di
Cirillo animava tutte le autorità civili ed ecclesiastiche
dell'Egitto; magistrati, soldati, monaci tormentarono

il nemico di Cristo e di S. Cirillo; e
l'eretico ora fu trascinato sui confini dell'Etiopia
ora richiamato da quel nuovo esilio, sino a tanto
che, sfinito già dalla vecchiezza, non potè più resistere
alle fatiche, e agli accidenti di tanti viaggi.
Nondimeno il suo spirito si serbava tuttavia fermo e
independente: le sue lettere pastorali intimorirono il
presidente della Tebaide; sopravvisse al Tiranno cattolico
d'Alessandria; e già il Concilio di Calcedonia,
sentendo pietà d'un esilio di sedici anni, stava per
rimetterlo negli onori, o nella comunione almeno
della Chiesa. Era chiamato colà, e con gioia s'apparecchiava
ad obbedire, quando il prevenne la morte[68].
Dalla qualità della sua malattia nacque l'odiosa
ciancia, che la sua lingua, organo delle sue
bestemmie, fosse mangiata dai vermi. Fu sepolto in
una città dell'Alto Egitto, conosciuta sotto il nome
di Chemnis, o Panopoli, o Akmim[69]; ma non cessò

l'accanimento dei Giacobiti dall'insidiarne per più
generazioni il sepolcro, e dal pubblicare scioccamente
che la pioggia del Cielo, che cade tanto sui fedeli
come sugli empi[70], non bagnava mai il luogo della
sua sepoltura. Può l'umanità donare una lagrima alla
sorte di Nestorio; ma per esser giusti bisogna osservare,
che se fu vittima della persecuzione, ciò non
avvenne, che dopo averla esso stesso autenticata colla
sua approvazione e coll'esempio[71].



A. D. 448



La morte del primate d'Alessandria, dopo un pontificato
di trentadue anni, lasciò i Cattolici in balìa
d'uno zelo intemperante, che abusò della vittoria[72].
La dottrina monofisita, cioè una sola Natura incarnata,
fu rigorosamente predicata nelle chiese dell'Egitto,
e ne' monasteri dell'Oriente. Dalla santità
di S. Cirillo prendea vigore il Simbolo primitivo d'Apollinare;
ed Eutiche, suo illustre amico, ha dato

il nome alla Setta la più contraria all'eresia di Nestorio.
Eutiche era abate, o archimandrita, cioè
superiore di trecento monaci; ma le opinioni d'un
Solitario, poco versato nelle lettere, non avrebbero
mai varcato i confini della colletta, ove avea dormicchiato
più di settant'anni, se il risentimento o l'imprudenza
di Flaviano, Pontefice bizantino, non le
avesse esposte al Mondo cristiano. Questi radunò immediatamente
un Sinodo domestico; i clamori e gli
artificii disonorarono quanto si fece, e vi fu condannato
l'Eretico, già debole per la vecchiezza, a cui
carpirono per sorpresa una dichiarazione, colla quale
parea che confessasse, non avere il Cristo tolto il
suo corpo dalla sostanza della Vergine Maria. S'appellò
Eutiche del decreto ad un Concilio generale,
e fu gagliardamente propugnata la sua causa da Crisafio,
l'eunuco dominante del Palazzo, il quale era
stato da lui tenuto al Sagro Fonte, e da Dioscoro
suo complice, succeduto nella sede, nel Simbolo, nei
talenti, nei vizi al nipote di Teofilo. Teodosio volle
a buon dritto, e specialmente ordinò, che il secondo
Sinodo d'Efeso fosse formato da dieci Metropolitani,
e da dieci Vescovi di ciascheduna delle sei
diocesi dell'Oriente; alcune eccezioni, date al favore
o al merito, portarono a cento trentacinque il numero
de' Padri del Concilio, ed il Siro Barsuma, come
Capo e rappresentante de' monaci, fu invitato a sedere
e a votare coi successori degli Apostoli. Ma dalla
prepotenza del Patriarca d'Alessandria venne di bel
nuovo violata la libertà delle discussioni; di nuovo
gli arsenali dell'Egitto somministrarono armi materiali
e spirituali. Una masnada d'arcieri veterani
dell'Asia serviva agli ordini di Dioscoro, e i monaci,

più terribili ancora, sordi alla ragione ed alla pietà,
assediavano le porte della cattedrale. Il Generale, e i
Padri, che dovean esser liberi nelle opinioni, sottoscrissero
il Simbolo ed anche gli anatemi di San Cirillo,
e l'eresia delle due Nature fu condannata in
modo formale nella persona e negli scritti dei più
dotti uomini dell'Oriente. «Possano quelli che dividon
Gesù Cristo essere divisi dalla spada; sieno
messi in pezzi ed arsi vivi!» Tal fu il voto caritatevole
d'un Concilio cristiano[73]. Si riconobbe senza
esitazione l'innocenza e la santità di Eutiche; ma i
Prelati, e più d'ogni altro quei della Tracia e dell'Asia
non volean deporre il lor Patriarca pel motivo,
che avrebbe usato od anche abusato della sua
giurisdizione legittima. Abbracciarono le ginocchia
di Dioscoro, nel momento che si stava con aspetto,
minaccioso sui gradini della sua cattedra, e lo scongiurarono
di perdonare al suo fratello, e di rispettarne
la dignità. «Volete voi suscitar una sedizione?»
rispose l'inesorabil prelato; «dove son gli ufficiali?»
A queste parole una turba furiosa di monaci e di
soldati forniti di bastoni, di spade e di catene,
piombò nella chiesa: i Vescovi spaventati si nascosero

dietro l'altare, o sotto i banchi, e non avendo
troppa brama di martirio segnarono tutti ad uno
ad uno una carta bianca, dove poi fu scritta la condanna
del pontefice di Bizanzio. Nel punto stesso fu
Flaviano dato in preda alle bestie feroci di quella
arena ecclesiastica.[74] Dalla voce e dall'esempio di
Barsuma furono attizzati i monaci a vendicar l'ingiuria
di Gesù Cristo. Si dice, che il Patriarca di
Alessandria, oltraggiò, schiaffeggiò, e si pose sotto
i piedi il suo confratello, il Vescovo di Costantinopoli[75].
È cosa certa che prima di giugnere al luogo

del suo esilio, la vittima spirò nel terzo giorno per
le ferite e pei colpi in Efeso ricevuti. Questo secondo
Sinodo d'Efeso è stato a ragione detestato
come adunanza d'una geldra di ladri e d'assassini.
Eppure han dovuto gli accusatori di Dioscoro esagerare
la sua violenza per iscusare la viltà, o l'incostanza
del loro procedere.



A. D. 451



La Fede dell'Egitto avea vinta la prova; ma la
parte soccombente era assistita da quel Papa medesimo,
che senza timore aveva affrontato la collera,
e l'armi d'Attila e di Genserico. Il Sinodo d'Efeso
non avea posto mente alla dottrina insegnata da
Leone nel suo famoso tomo, o epistola intorno al Mistero
dell'Incarnazione; la sua autorità e quella della
Chiesa latina erano state insultate nella persona dei
suoi Legati, che, scampati a stento dalla schiavitù e
dalla morte, vennero a raccontare la tirannia di
Dioscoro e il martirio di Flaviano. Convocato il suo
Sinodo provinciale, il Papa annullò gli Atti irregolari
di quello d'Efeso; ma questo passo essendo pure
irregolare domandò egli la convocazione d'un Concilio
generale nelle province libere ed ortodosse
dell'Italia. Dall'alto del suo trono, omai independente
dalla Corte di Costantinopoli, parlava ed operava
il Pontefice di Roma senza pericolo, come Capo
dei cristiani. Placidia e suo figlio Valentiniano non
erano che i docili strumenti de' suoi voleri: chiesero
al principe che governava l'Oriente di ristabilire la
pace e l'unità della Chiesa; ma il fantoccio che
dava legge a quella parte dell'impero era menato
con pari scaltrezza dall'Eunuco che allora dominava;
rispose Teodosio, senza esitazione, che la Chiesa era
già pacifica e trionfante, e che le giuste pene inflitte

ai Nestoriani aveano spento l'incendio, di cui
si temevano i guasti. Erano forse i Greci in preda
per sempre all'eresia dei Monofisiti, se il cavallo
dell'Imperatore non avesse per avventura incespato.
Morì Teodosio; Pulcheria, sua sorella, zelante della
Fede ortodossa, succedette al trono con uno sposo
che tale non era se non di nome. Grisafio fu arso
vivo; Dioscoro cadde in disgrazia; furono richiamati
gli esuli, e i Vescovi d'Oriente segnarono il tomo di
Leone. Al Papa tutta volta rincrebbe, che fosse ita
a vuoto la sua intenzion favorita di ragunare un
Concilio di Vescovi latini. Non degnò presedere al
Sinodo greco frettolosamente raccolto in Nicea di
Bitinia; con un tuono perentorio pretesero i suoi
Legati che presente assistesse l'Imperatore, e i Padri,
già stanchi, furono tratti a Calcedonia, sotto gli occhi
di Marciano e del senato di Costantinopoli. Si adunarono
nella Chiesa di Sant'Eufemia, situata a un
quarto di miglio dal Bosforo di Tracia in vetta ad
una collina d'un dolce pendìo, ma elevata; vantavasi
come un prodigio dell'arte la sua architettura a tre
piani, e l'immensa veduta di cui godeva dalla parte
di terra, come del mare, era atta ad esaltare alla
contemplazione del Dio dell'Universo l'anima d'un
Settario. Seicentotrenta Vescovi si posero ordinatamente
nella navata; i Patriarchi d'Oriente cedettero
la mano ai Legati, il terzo dei quali non era per
altro che un semplice prete; e le sedi primarie furono
riservate a venti laici che avean la dignità di
senatori o di consoli. Fu esposto con pompa l'Evangelo
in mezzo all'assemblea; ma i ministri del Papa,
non che quelli dell'Imperatore, che padroneggiarono
le tredici sessioni del Concilio di Calcedonia, statuirono

la regola di fede[76]. La lor determinazione,
ben combinata a favore d'una delle parti fu almeno
da tanto che impose silenzio a schiamazzi e ad imprecazioni
sconvenevoli alla gravità episcopale; ma,
in forza d'un'accusa formale de' Legati, fu astretto
Dioscoro a discendere dal suo posto, e a far la
figura d'un reo già condannato nella opinione dei
suoi giudici. Gli Orientali, meno avversi a Nestorio
che a San Cirillo, accolsero i Romani come liberatori:
la Tracia, il Ponto e l'Asia fremevano contro
l'uccisor di Flaviano, e i nuovi Patriarchi di Costantinopoli
e d'Antiochia si assicurarono la propria sede
sacrificando il lor benefattore. Alla dottrina di San Cirillo
aderivano i Vescovi della Palestina, della Macedonia
e della Grecia; ma in mezzo alle assemblee
del Sinodo, nel bollore della disputa passarono i
Capi col lor seguito obbediente dall'ala destra alla
sinistra, e colla loro diffalta decisero la vittoria. Di
diciassette suffraganei venuti d'Alessandria, quattro
s'indussero a mancar di fede al lor patriarca; e gli
altri tredici prostratisi colla faccia a terra, implorarono

la clemenza del Concilio coi singhiozzi e coi
pianti, dichiarando in tuono patetico, che se cedevano,
il popolo infuriato li truciderebbe quando fossero
tornati in Egitto. Si acconsentì ad accettare il
tardo pentimento dei complici di Dioscoro, come
una riparazione degli errori o del delitto loro, e
sopra la sua testa furono accumulati tutti i torti: non
chiese egli perdono, che non ne sperava, e la moderazione
di coloro che sollecitavano una generale
amnistia, dalle grida di vittoria e di vendetta fu
soffocata. Per salvare la reputazione di coloro, che
abbracciata aveano la causa di Dioscoro si rivelarono
bravamente molte offese, di cui esso solo era colpevole,
la scomunica temeraria e illegale, ch'egli
avea lanciata al papa, e il suo criminoso rifiuto di
comparire davanti al Sinodo, quando era tenuto prigione.
Parecchi testimoni vennero raccontando molti
fatti che provavano il suo orgoglio, l'avarizia e la
crudeltà sua; ed appresero con orrore i Prelati,
che le elemosine della chiesa erano state profuse
alle ballerine, che le prostitute d'Alessandria entravano
nel suo palagio, ed anche ne' suoi bagni, e
che l'infame Pansofia o Irene era pubblicamente
concubina del patriarca[77][78].




Per questi delitti scandalosi Dioscoro fu deposto
dal Concilio, e sbandito dall'Imperatore; ma fu dichiarata
pura la sua fede al cospetto dei Padri, e
colla tacita loro approvazione. Supposero, piuttosto
che pronunciare, l'eresia d'Eutiche, il quale non fu
mai citato al loro tribunale, e stettero confusi e silenziosi,
quando un ardito Monofisita, gettato ai lor
piedi un volume di San Cirillo, osò eccitarli a lanciar
contro di quello un anatema, che necessariamente
involgerebbe la dottrina del Santo. Leggendo imparzialmente
gli Atti del Concilio di Calcedonia, quali
dalla parte ortodossa son riferiti[79], si riscontrerà,

che da una maggioranza considerabile di Vescovi fu
approvata la semplice unità di Cristo; e potea l'equivoca
confessione, esser lui stato formato, o procedere
da due Nature, supporne l'esistenza anteriore, o in
susseguente mischianza, o veramente un intervallo
pericoloso ad ammettersi fra l'istante in cui era
stato concepito l'uomo, e l'altro in cui gli era stata
infusa la Natura divina[80]. I Teologi di Roma più
esatti e precisi statuirono la formola che feriva di
più le orecchie dogli Egiziani; dichiararono che il
Cristo esisteva in due Nature, e questa importante
particola[81], che più facilmente si stampa nella memoria
che nell'intelletto, ebbe quasi a produrre fra
i Vescovi latini uno scisma. Essi aveano sottoscritto
rispettosamente, e forse sinceramente il tomo di Leone;
ma in due deliberazioni successive spiegarono,
non essere nè spediente, nè legittima cosa trapassare
i santi limiti assegnati dai Concilii di Nicea, di Costantinopoli

e d'Efeso conformemente alla Scrittura
ed alla tradizione. Cessero finalmente alle importunità
dei loro padroni; ma il lor decreto infallibile,
dopo essere stato in guisa solenne ratificato, e con
grandi acclamazioni accolto, fu distratto nella session
seguente per l'opposizion dei Legati e degli Orientali
lor partigiani. Invano gran numero di Vescovi
esclamò: «La decision de' Padri è ortodossa e inalterabile;
ora gli eretici sono smascherati; anatema
ai Nestoriani! fuori dalle assemblee del Concilio! vadano
a Roma!»[82] I Legati minacciarono; l'Imperatore
parlava con tuono assoluto, ed una commissione
di diciotto vescovi preparò un nuovo decreto,
che i Padri sottoscrissero a lor dispetto. In nome
del quarto Concilio generale si annunziò al Mondo
cattolico, il Cristo in una persona, ma in due Nature.
Si tirò una linea impercettibile fra l'eresia di
Apollinare e la dottrina di San Cirillo; e col tagliente
d'un rasoio ben affilato, la sottigliezza teologica
formò un ponte, che, sospeso sopra un abisso,
diveniva l'unica strada al paradiso. Per dieci secoli
d'ignoranza e di servitù, ha ricevuto l'Europa le
sue opinioni religiose dall'oracolo del Vaticano; e
questa dottrina, già coperta della ruggine dell'antichità,
è stata senza contrasto ammessa nel Simbolo

dei riformatori del sedicesimo secolo, che hanno abiurato
la primazia del Pontefice romano. Il Concilio
di Calcedonia trionfa sempre nelle chiese protestanti;
ma non fermenta più il lievito della controversia; e
i Cristiani più religiosi dei nostri giorni non sanno[83]
quel che si credono intorno al Mistero dell'Incarnazione,
e poco si curano di saperlo.




A. D. 451-482



Si palesarono in modo ben differente le disposizioni
dei Greci e degli Egiziani sotto il regno ortodosso
di Leone e di Marciano. Questi devoti Imperatori,
colla forza dell'armi e degli editti, sostennero
il Simbolo della lor Fede[84]; e cinquecento
Vescovi dichiararono sulla lor coscienza e sull'onor
loro, ch'era permesso di difendere anche cogli omicidii
i decreti del Concilio calcedonese. Videro i Cattolici
con piacere, che lo stesso Concilio era odioso
ai Nestoriani, ed ai Monofisiti[85]; ma i Nestoriani

erano meno irritati, o men potenti; e fu lacerato
l'Oriente dal pertinace e sanguinario fanatismo
dei Monofisiti. Gerusalemme fu assalita da un esercito
di Monaci che la posero a sacco; arsero, trucidarono
in nome d'una Natura incarnata; fu bagnato
di sangue il sepolcro di Gesù Cristo, e pochi
ribelli tumultuariamente raccolti, chiusero le porte
della città all'esercito imperiale. Dopo la condanna
e l'esilio di Dioscoro, dolenti gli Egiziani della perdita
del lor Padre spirituale, videro con ribrezzo
l'usurpazione del suo successore costituito dai Padri
del Concilio di Calcedonia. Costui, di nome Proterio,
non potè sostenersi che col soccorso d'una guardia
di duemila soldati; fece guerra cinque anni al popolo
d'Alessandria; e il primo sentore della morte
di Marciano divenne pei fanatici Egiziani il segnale
della vendetta. Tre giorni prima della festa di Pasqua,
il Patriarca fu assediato nella sua cattedrale,
e ucciso nel battistero. Fu dato alle fiamme l'avanzo
del suo cadavere e se ne gettarono al vento le
ceneri; questo assassinio fu inspirato dall'apparizione
d'un preteso Angelo, furberia inventata da un
monaco ambizioso, che, sotto il nome di Timoteo,

il Gatto[86], succedette alla dignità e alle opinioni
di Dioscoro. Colle rappresaglie delle due parti s'inciprignirono
gli animi in questa crudel superstizione;
una disputa metafisica costò la vita a migliaia di
uomini[87]; e i Cristiani d'ogni classe furono privati
dei godimenti della vita sociale, e dei doni invisibili
del Battesimo, e della santa Comunione. Ci
resta di quel tempo una novella stravagante, che
contiene forse una pittura allegorica dei fanatici, che
si tormentavano e straziavano a vicenda. «Sotto il
consolato di Venanzio e di Celere, dice un Vescovo
autorevole, gli abitatori d'Alessandria, e di tutto
l'Egitto furono presi da una strana e diabolica frenesia;
i grandi e i piccioli, gli schiavi e gli uomini
liberi, i Monaci ed il Clero, quanti in somma si
opponevano al Concilio di Calcedonia perdettero l'uso
della parola, e della ragione; abbaiavano come cani,
e si laceravano le mani e le braccia coi denti»[88].



A. D. 482



Trenta anni di disordini originarono alla fine il
celebre Henoticon[89] dell'Imperatore Zenone, formolario

che, sotto il regno di costui e di Anastasio,
fu segnato da tutti i Vescovi dell'Oriente, minacciati
della degradazione e dell'esilio, se rigettavano o se
violavano questa legge fondamentale. Può il Clero
sorridere o gemere della presunzione d'un laico che
osa determinare Articoli di Fede; ma se il magistrato
secolare non isdegna d'abbassarsi a questa cura
umiliante per un sovrano, il suo spirito per altro
è meno traviato dal pregiudizio, o dalle mire d'interesse;
e quell'autorità ch'egli esercitò in ordine a
questo, non ha il suo appoggio che nel consenso del
popolo. Nella storia ecclesiastica appunto comparisce
Zenone meno spregevole, nè so scorgere veleno d'eresia
manichea, o eutichiana nelle generose parole d'Anastasio,
il quale considerava per cosa indegna d'un
Imperatore il perseguitare gli adoratori del Cristo, e
i cittadini di Roma. Ottenne l'Ennotico l'approvazione
specialmente degli Egiziani; non di meno l'inquieto
ed anche pregiudicato sguardo dei nostri teologi
ortodossi non vi scorse la più picciola macchia;
quivi in una maniera esattissima viene esposta la dottrina
cattolica intorno l'Incarnazione, senz'ammettere,
o senza rifiutare i termini particolari, o le
opinioni delle Sette avversarie. V'è pronunciato un
anatema solenne contro Nestorio ed Eutiche, contro
tutti gli eretici, che dividono, o confondono il Cristo,
o il riducono a un vano fantasma. Senza determinare

se la parola Natura debba usarsi in singolare
o in plurale, vi è rispettosamente confermato
il sistema di S. Cirillo, la dottrina dei Concilii di
Nicea, di Costantinopoli e d'Efeso; ma in vece di
inginocchiarsi davanti i decreti del quarto Concilio
generale, si sfugge la quistione, riprovando tutte le
dottrine contrarie, se ve ne ha d'insegnate sia in
Calcedonia, sia altrove. Questa frase equivoca poteva
con tacito accordo conciliare gli amici e i nemici
del Sinodo di Calcedonia. Dai Cristiani i più ragionevoli
si approvò questo espediente di tolleranza, ma
debole ed incostante ne era l'intelletto, e lo zelo
veemente delle Sette diverse in questa sommessione
non vide che una servile timidità. Era ben difficile
il rimanersi al tutto neutrali in un argomento che
riscaldava i pensieri e i discorsi degli uomini: un libro,
una predica, un'orazione riaccendevano il fuoco
della controversia, e le particolari animosità dei
Vescovi rompevano e rannodavano alternativamente i
legami della comunione. Mille picciole varietà di vocaboli
e d'opinioni empievano lo spazio che divideva
Nestorio ed Eutiche: gli Acefali[90] d'Egitto,
e i Pontefici di Roma forniti d'ugual valore, ma di
forza ineguale, stavano alle due estremità della scala
teologica. Gli Acefali senza re, e senza vescovi furono
separati per più di trecent'anni dai Patriarchi

d'Alessandria che aveano aderito alla comunion di
Costantinopoli, senza esigere una condanna formale
dal Concilio calcedonese. I Papi scomunicarono i
Patriarchi di Costantinopoli per aver accettata la
comunione Alessandrina, senza approvare formalmente
lo stesso Concilio: l'inflessibile loro despotismo,
inviluppò in quel contagio spirituale le
Chiese greche più ortodosse; negò, o contestò la validità
dei lor Sacramenti[91]; per trentacinque anni
fomentò lo scisma dell'Oriente e dell'Occidente sino
all'epoca, in cui condannarono questi la memoria
di quattro prelati di Bizanzio, che osato aveano
di opporsi alla primazia di S. Pietro[92]. Prima di
quel tempo era stata dallo zelo dei Prelati rivali violata
la mal ferma tregua di Costantinopoli e dell'Egitto.
Macedonie, sospetto già d'una segreta adesione
all'eresia di Nestorio, difese nella sua disgrazia,

e nell'esilio, il Sinodo di Calcedonia, mentre il
successore di S. Cirillo avrebbe desiderato di poterne
comperare la condanna al prezzo di duemila libre
d'oro.



A. D. 508-518



In mezzo all'effervescenza di quel secolo bastava
il senso, anzi il suono d'una sillaba a turbar la
quiete dell'imperio. S'opposero i Greci, che il Trisagion[93]
(tre volte santo) santo, santo, santo, il
Dio Signor degli eserciti fosse identicamente quell'Inno
che da tutta l'eternità ripetono gli Angeli e
i Cherubini davanti il trono di Dio, e che in maniera
miracolosa fu rivelato alla Chiesa di Costantinopoli
verso la metà del quinto secolo. La divozione
degli abitanti di Antiochia poco dopo vi aggiunse:
«che fu crocifisso per noi»; questo indirizzo al solo
Cristo, e alle tre Persone della Trinità può giustificarsi
secondo le regole della Teologia, e fu insensibilmente
adottato dai Cattolici dell'Oriente e dell'Occidente.
Ma era stato immaginato da un Vescovo
monofisita[94]. Questo regalo d'un nemico fu da prima,
come orribile e pericolosa bestemmia, ributtato,

e poco mancò, che all'Imperatore Anastasio ne costasse
la corona e la vita[95]. Non avea il popolo di
Costantinopoli alcuna ragionevole idea di libertà, ma
il color d'una livrea nelle corse, e una picciola discordanza
per un Mistero nelle scuole parevagli un
motivo legittimo di ribellione. Il Trisagion, con l'aggiunta
o senza l'aggiunta da noi accennata, fu nella
cattedrale cantato da due Cori nemici, e dopo avere
sfinita tutta la forza del polmone, dieder mano ai
sassi e ai randelli, argomenti più sodi: l'Imperatore
punì gli aggressori; il Patriarca li difese, e questa
gran lite portò un crollo alla corona e alla mitra. In
un momento le strade furono piene d'una moltitudine
innumerevole d'uomini, di donne, di fanciulli.
Legioni di monaci schierati in ordine di battaglia li
dirigevano al combattimento gridando: «Cristiani,
questo è giorno di martirio; non si abbandoni il nostro
Padre spirituale; anatema al Tiranno manicheo!
non è degno di regnare». Tali erano le grida dei
Cattolici[96]. Le galere d'Anastasio stavano sui remi
davanti il palazzo, pronto ad accorrere: finalmente
il Patriarca diede il perdono al suo penitente,
e sedò i flutti d'una plebe irritata. Ma del suo
trionfo non gioì lungamente Macedonio, poichè pochi

giorni dopo fu cacciato in esilio; ben presto però
si riaccese lo zelo della sua greggia sulla medesima
quistione: «Se una persona della Trinità sia
spirata in croce». Per questo rilevante affare fu sospesa
la discordia in Costantinopoli tra le fazioni
degli Azzurri e dei Verdi, le quali, unite insieme
le loro forze, rendettero impotenti quelle della civile
e militare autorità. Le chiavi della capitale, e
gli stendardi delle guardie furon depositate nel Foro
di Costantino, che era il posto ed il campo principale
dei Fedeli. Questi spendeano i giorni e le notti
a cantar Inni in onore del loro Dio, o a saccheggiare
e ad ammazzare i servi del loro Principe. Fu portata
per le strade in punta ad un'asta la testa d'un
monaco, amato da Anastasio, e, secondo il linguaggio
dei fanatici, l'amico del nimico della Santa Trinità;
e le torce ardenti scagliate contro le case degli eretici,
portarono indistintamente l'incendio sugli edifici dei
più ortodossi. Furon messe in pezzi le statue dell'Imperatore;
Anastasio corse a celarsi in un sobborgo, sino
a tanto che finalmente dopo tre giorni prese coraggio
ad implorare la clemenza dei sudditi. Comparve
egli sul trono del Circo senza diadema, e in
figura di supplicante. I Cattolici recitarono alla sua
presenza il Trisagion primitivo ed originale; ed accolsero
con grida di trionfo la proposta che per la
voce d'un Araldo fece ai medesimi d'abdicare la
porpora: si arresero nondimeno alla osservazione con
cui furono avvertiti, che non potendo tutti regnare,
doveano prima di quella abdicazione accordarsi per
la scelta d'un sovrano; ed intanto accettarono il sangue
di due ministri abborriti dal popolo, che dal
lor padrone vennero senza esitanza condannati ai leoni.

Queste furiose, ma momentanee sedizioni prendean
vigore dalle vittorie di Vitaliano, che con un
esercito di Unni e di Bulgari, per la maggior parte
idolatri, si fece campione della Fede cattolica: conseguenze
di questa pia ribellione furono lo spopolamento
della Tracia, l'assedio di Costantinopoli, e
la strage di sessantacinquemila Cristiani. Continuò
Vitaliano le devastazioni sino al tempo in cui ottenne,
che fossero richiamati i Vescovi, ratificato
il Concilio di Calcedonia, e data al Papa quella soddisfazione
che domandava. In punto di morte Anastasio
sottoscrisse suo malgrado questo Trattato ortodosso,
e lo zio di Giustiniano ne adempiè fedelmente
le condizioni. Tale fu l'esito della prima guerra
religiosa[97] intrapresa sotto il nome del Dio di
Pace dai suoi discepoli[98].







A. D. 514-565



Abbiamo già mostrato Giustiniano come principe,
conquistatore, e legislatore: ci rimane di delinearne
il ritratto come teologo[99]; e ciò che anticipatamente
ne dà un'idea sfavorevole, il suo ardore per le materie
teologiche, forma uno de' tratti più marcati del
suo carattere. Al pari de' suoi sudditi, nutriva in
cuore una gran venerazione pe' Santi viventi, e morti.
Il suo Codice, e particolarmente le sue Novelle, confermano
ed estendono i privilegi del clero, ed ogni
volta che nasceva un dibattimento tra un monaco o
un laico, propendeva a decidere che dal lato della
Chiesa stava mai sempre la giustizia, la verità, l'innocenza.
Nelle sue divozioni pubbliche e private assiduo
ed esemplare, uguagliava nelle orazioni, nelle
vigilie, ne' digiuni le austerità monastiche: ne' sogni
della sua fantasia credeva o sperava d'essere inspirato:
si tenea sicuro della protezione della Santa
Vergine, e di San Michele Arcangelo, e attribuì all'aiuto
de' SS. Martiri Cosimo e Damiano la sua guarigione
da una malattia pericolosa. Empiè di monumenti
della sua religione la capitale e le province[100];
e quantunque al suo gusto per le arti, ed alla sua
ostentazione riferire si possa la maggior parte di

que' sontuosi edificii, probabilmente il suo zelo era
animato da un sentimento naturale d'amore e di gratitudine
verso i suoi invisibili benefattori. Fra i titoli
delle sue dignità, quello che più gli piaceva era il
soprannome di Pio. La cura degl'interessi temporali
e spirituali della Chiesa fu la più seria occupazione
della sua vita, e spesso sagrificò i doveri di padre
del popolo a quelli di difensore della Fede. Le controversie
del suo tempo erano analoghe al suo naturale,
e al suo animo, e ben doveano i professori di
teologia ridersi in lor secreto d'un principe che faceva
l'ufficio loro, e trascurava il suo. «Che potete
voi temere da un tiranno che è schiavo della sua
divozione? diceva a' suoi colleghi un ardito cospiratore;
egli passa le intere notti disarmato nel suo
gabinetto a discutere con vecchioni venerandi, e a
confrontare le pagine de' volumi ecclesiastici[101].»
Egli espose il frutto delle sue vigilie in molte conferenze,
ove fece gran figura ugualmente per forza
di pulmoni, per sottigliezza d'argomenti, e in molti
sermoni ancora che, sotto il nome d'editti e d'epistole,
annunciavano all'impero la dottrina teologica
del Padrone. Nel mentre che i Barbari invadevano
le province, o le legioni vittoriose marciavano sotto
le insegne di Belisario e di Narsete, il successore di
Traiano, ignoto a' suoi eserciti, era contento di trionfare

presedendo ad un Sinodo. Se avesse invitato a
quelle adunanze un uom ragionevole e disinteressato,
avrebbe potuto imparare «che le controversie religiose
derivano dall'arroganza e dalla stoltezza; che
la vera pietà meglio si manifesta col silenzio e colla
sommessione: che l'uomo che non conosce la natura
propria, non debbe essere ardito di scandagliare la
natura del suo Dio, e che a noi basta il sapere che
la bontà, e la possanza sono le attribuzioni della
Divinità[102]».



La tolleranza non era la virtù del suo secolo, nè
frequente virtù de' Principi è l'indulgenza verso i
ribelli; ma quando si digrada un sovrano ad avere
le basse mire e le passioni irascibili d'un teologo
polemico, agevolmente è solleticato a supplire coll'autorità
alla mancanza de' suoi argomenti, e a punire
senza pietà il perverso accecamento di coloro
che chiudono gli occhi alla luce delle sue dimostrazioni.
Nel regno di Giustiniano veggiamo una scena
uniforme, benchè variata, di persecuzione, e per questa
pare che abbia superati i suoi indolenti predecessori,
sia nella invenzione delle leggi penali, sia
nella severità della esecuzione. Egli non assegnò che
tre mesi per la conversione o per l'esilio di tutti
gli eretici[103], e se costantemente dissimulò l'infrazione

di questa legge, erano però sotto il suo giogo
di ferro privati non solo di tutti i vantaggi sociali,
ma di tutti i diritti di nascita che poteano pretendere
come uomini e come cristiani. Dopo quattro
secoli, i Montanisti della Frigia[104] respiravano tuttavia
quel salvatico entusiasmo di perfezione, e quel
foco profetico, ond'erano stati infiammati da' loro
Apostoli, maschi o femmine[105], particolari strumenti
dello Spirito Santo. Essi all'avvicinarsi de' sacerdoti,
e de' soldati cattolici coglievan con trasporto la corona
del martirio; perivano nelle fiamme il Conciliabolo,
e li congregati; ma l'anima dei primi fanatici
viveva ancora la stessa trecent'anni dopo la morte
del lor tiranno. A Costantinopoli non aveva la chiesa
degli Ariani protetta dai Goti, temuto il rigor delle
leggi: in ricchezza e in magnificenza non cedevano
i loro preti al senato, e poteano benissimo l'oro e
l'argento che loro tolse Giustiniano essere rivendicati
come i trofei delle province, e le prede dei

Barbari. Un picciol numero di Pagani, tuttavia nascosti
tanto nelle classi più costumate, quanto nelle
più rozze della società erano odiati dai Cristiani, ai
quali forse non piaceva, che veruno straniero fosse
testimonio delle lor liti intestine. Fu nominato Inquisitor
della fede un Vescovo, il quale non tardò a
svelare alla Corte, ed alla città magistrati, giureconsulti,
medici, sofisti, sempre adetti alla superstizione dei
Greci. Venne loro intimato positivamente di eleggere,
senza indugio, o di spiacere a Giove od a Giustiniano,
poichè non sarebbe più permesso ai medesimi
di celare l'avversione che avevano per l'Evangelo
sotto la scandalosa maschera dell'indifferenza,
o della pietà. Il patrizio Fozio fu probabilmente il
solo, che si mostrasse fermo di vivere e di morire
come i suoi antenati; con un colpo di pugnale si
tolse alla servitù, e lasciò al Tiranno il miserabile
piacere di esporre ignominiosamente agli sguardi del
Pubblico il cadavere di colui, che avea saputo fuggirgli
di mano. Gli altri suoi fratelli, meno coraggiosi,
si sottomisero al Monarca temporale. Ricevettero
il Battesimo, e s'ingegnarono con uno zelo straordinario
di cancellare il sospetto, o d'espiare il delitto
della loro idolatria. Nella patria d'Omero, e nel teatro
della guerra troiana covavano le ultime faville
della greca mitologia: per opera del Vescovo stesso,
o sia Inquisitore, di cui ragionammo testè, si trovarono,
e furono convertiti settantamila Pagani nell'Asia,
nella Frigia, nella Lidia, e nella Caria. Si
fabbricarono novantasei chiese per li Neofiti; e la
pia munificenza di Giustiniano somministrò i lini,
le Bibbie, le liturgie, e i vasi d'oro e

d'argento[106]. Gli Ebrei, a poco a poco spogliati delle loro immunità,
furono obbligati da una legge tirannica a celebrare
la Pasqua nel giorno medesimo dei Cristiani[107].
Ebbero motivo di lagnarsene con più ragione,
poichè i Cattolici stessi non andavan d'accordo sui
calcoli astronomici del sovrano. Erano avvezzi gli
abitanti di Costantinopoli a cominciare la quaresima
una settimana dopo l'epoca determinata dall'Imperatore,
e quindi avevano il piacere di digiunar sette
giorni, nei quali per ordine dell'Imperatore eran
pieni di carne i mercati. I Samaritani della Palestina[108]
formavano una razza bastarda, una Setta equivoca;
i Pagani li trattavano da Giudei, i Giudei da
Scismatici, e i Cristiani da Idolatri. La croce che da
quelli si risguardava come una abbominazione stava
già piantata sopra la santa montagna di

Garizim[109]; ma per la persecuzione di Giustiniano, non rimase
loro che l'alternativa tra il Battesimo, o la ribellione;
elessero l'ultimo partito: comparvero in armi
sotto le bandiere d'un Capo disperato, e col sangue
d'un popolo senza difesa, co' suoi beni, co' suoi templi
pagarono i mali che avevano dovuto soffrire. Finalmente
furono soggiogati dalle milizie dell'Oriente: se
ne contarono di trucidati ventimila, altri ventimila
furon venduti dagli Arabi agl'Infedeli della Persia
e dell'India, e gli avanzi di questa sciagurata nazione
meschiarono col peccato dell'ipocrisia il delitto
della ribellione. Si è fatto il conto, che la
guerra dei Samaritani costò la vita a centomila
sudditi dell'impero[110], e coperse di ceneri una
provincia ubertosa che fu cangiata in un orrido deserto.
Ma nel Simbolo di Giustiniano si potea senza
taccia scannare i miscredenti, ed egli piamente adoperò
il ferro ed il fuoco per rassodare l'unità della
Fede cristiana[111].







A. D. 532-698



Con tai sentimenti era almeno mestieri aver sempre
ragione. Ne' primi anni del suo regno segnalò il
suo zelo, come discepolo e protettore della Fede ortodossa.
Nel riconciliarsi dei Greci e dei Latini il
tomo di San Leone divenne il Simbolo dell'Imperatore
e dell'Impero; i Nestoriani e gli Eutichiani
erano dalle due parti investiti dalla spada a due
tagli della persecuzione, e i quattro Concilii di Nicea,
di Costantinopoli, d'Efeso e di Calcedonia furono
ratificati dal codice d'un legislatore cattolico[112]; ma
nel mentre che Giustiniano non lasciava cosa intentata
per mantener l'uniformità della Fede e del Culto,
sua moglie Teodora, i cui vizi non si consideravano
incompatibili colla divozione, aveva dato orecchia
alle prediche monofisite; quindi sotto la protezione
dell'Imperatrice ripreser coraggio, e si moltiplicarono
i pubblici o secreti nemici della Chiesa. Un dissidio
spirituale metteva a soqquadro la capitale, il palazzo,
ed il talamo; ma tanto era dubbia la sincerità
di Giustiniano e di Teodora, che assai persone accagionavano
dell'apparente loro dissensione una clandestina
lega malefica contro la religione e la felicità
del popolo[113]. La famosa disputa dei tre

Capitoli[114] che ha empiuto più volumi, quando bastavano
poche linee, dimostra assai questo spirito d'astuzia e
di mala fede. Volgevano tre secoli da che il corpo di
Origene[115] era pasto dei vermi, l'anima sua, della
quale egli aveva insegnato la preesistenza, era in mano
del suo creatore; ma i monaci della Palestina avidamente
ne leggevano i libri. L'occhio acuto di Giustiniano
vi scorse dentro più di dieci errori di metafisica,
e perì il dottore della prima Chiesa in compagnia
di Pittagora e di Platone, e fu dannato dal
Clero all'eterno fuoco infernale, poichè aveva osato
negare l'esistenza dell'inferno. Sotto questa condanna
stava celato un perfido assalto contro il Concilio di

Calcedonia. Aveano i Padri udito senza inquietarsi
l'elogio di Teodoro di Mopsuesta;[116] e la lor giustizia
o indulgenza aveva restituito alla comunion
de' Fedeli Teodoreto di Cirra e Ibasso di Edessa;
ma questi Vescovi d'Oriente erano tacciati d'eresia;
maestro fu il primo di Nestorio, amici di quell'eretico
gli altri due; i passi i più sospetti de' loro scritti
furono denunciati sotto il titolo dei tre Capitoli; e
con questa macchia impressa sulla loro memoria era
per necessità messo a repentaglio l'onor d'un Concilio
che dal Mondo cattolico era nominato con venerazione,
almeno in apparenza. Nondimeno, se questi
Vescovi o innocenti, o colpevoli erano sepolti
nella notte eterna, non poteano svegliarli i clamori
che si faceano sulla lor tomba un secolo dopo la
lor morte; se in un'altra supposizione stavano già
in balìa del demonio, non potea più l'uomo nè aggravarne,
nè mitigarne i tormenti; e finalmente, se
godevano in compagnia dei Santi e degli Angeli la
ricompensa dovuta alla lor pietà, dovean ridere del
vano furore degli insetti teologici, che strisciavano
ancora sulla faccia della terra. L'Imperator de' Romani,
ch'era di quegli insetti il più arrabbiato, vibrava
il suo pungiglione, e scagliava il veleno senza
avvedersi probabilmente dei veri moventi di Teodora
e degli ecclesiastici che l'assecondavano. Non eran

più soggette le vittime al suo potere, e i suoi editti
con tutta la lor veemenza non valevano che a pubblicarne
la dannazione, e ad invitare il clero dell'Oriente
ad unirsi con lui per caricarli d'imprecazioni
e di anatemi. Stettero esitanti i Prelati orientali nel
congiungersi per questo oggetto col loro sovrano; fu
tenuto a Costantinopoli il quinto Concilio generale,
ove intervennero tre Patriarchi, e cento sessantacinque
Vescovi, e gli autori, come pure i difensori dei
tre Capitoli, furono separati dalla comunione de' Santi,
e consegnati solennemente al principe dello tenebre.
Le Chiese latine aveano più zelo per l'onor di Leone e
del Concilio di Calcedonia; e se, come erano solite,
avessero combattuto sotto lo stendardo di Roma,
avrebbero forse fatto sì che trionfasse la causa della
ragione e della umanità; ma il loro Capo era prigioniero,
e in mano del nemico; il trono di San Pietro
deturpato dalla simonìa fu tradito dalla viltà di
Vigilio, il quale dopo una lunga e strana lotta, si
sottomise al despotismo di Giustiniano e ai sofismi
dei Greci. Per la sua apostasia s'adontarono i Latini
tutti, nè vi furono che due Vescovi, che volessero
conferire gli Ordini sacri a Pelagio, suo diacono
e successore. Pure la perseveranza del Papi trasferì
a poco a poca nei loro avversari il titolo di scismatici:
la potenza civile del pari che l'ecclesiastica
sostenute dalla forza militare, venivano opprimendo,
benchè con fatica, le Chiese dell'Illiria, dell'Affrica, e
dell'Italia:[117] i Barbari, lontani dalla sede dell'impero,

si attenevano alla dottrina del Vaticano; e in
men d'un secolo lo scisma dei tre Capitoli morì in
un cantone oscuro della provincia veneta[118]; ma
pel mal'umore degli Italiani irritati da quella disputa
religiosa s'erano agevolate le conquiste dei
Lombardi, e già gli stessi Romani erano avvezzi a
sospettare della Fede, come a detestar l'amministrazione
del tiranno regnante in Bizanzio.



Non seppe Giustiniano star fermo nè consentaneo
a sè nelle risoluzioni difficili che volle usare per determinare
l'incertezza delle sue opinioni e di quelle
dei sudditi: era malmenato in gioventù quando non
s'allontanava poco nè punto dalla linea ortodossa;
in vecchiezza trascorse egli stesso al di là della linea
d'una moderata eresia, ed i Giacobiti, come i Cattolici
furono scandalezzati; udendolo dichiarare che
il corpo di Cristo era incorruttibile, e che la sua
umanità non avea mai provato alcun bisogno, o infermità
della nostra vita mortale. Questa fantastica
opinione sta registrata ne' suoi ultimi editti: alla

sua morte, che succedette veramente a tempo; aveva
il Clero ricusato di sottoscriverla, e già il principe
s'apparecchiava a cominciare una persecuzione; e il
popolo era apparecchiato a soffrirla o farle resistenza.
Un Vescovo di Treveri, che si vedeva sicuro per
la sua situazione dai colpi del monarca dell'Oriente,
gli diresse alcune osservazioni collo stile dell'affetto
e dell'autorità. «Graziosissimo Giustiniano, gli disse,
sovvengati del tuo Battesimo, e del Simbolo della tua
Fede, e non disonorare i tuoi crini bianchi con una
eresia. Richiama dall'esiglio i Padri e rimovi i tuoi
aderenti dalla via di perdizione. Tu non puoi ignorare,
che già l'Italia e la Gallia, la Spagna e l'Affrica
piangono la tua caduta, e vomitano anatemi
sul tuo nome. Se non ritratti immantinente quello
ch'hai insegnato, se non dichiari ad alta voce: sono
caduto in errore, ho peccato; anatema a Nestorio,
anatema ad Eutiche: tu ti condanni a quelle fiamme,
che ti consumeranno in eterno[119]». Egli morì senza
dar segno di ritrattazione. Colla sua morte ritornò
in qualche modo la pace alla Chiesa; e, cosa rara
e felice, i suoi quattro successori, Giustino, Tiberio,
Maurizio e Foca non figurano punto nella storia ecclesiastica
dell'Oriente[120].







A. D. 629



Le facoltà del senso e del raziocinio son poco
capaci di operare sopra se medesime; l'occhio nostro
è il più inaccessibile di tutti gli oggetti per la
nostra vista, e nulla sfugge tanto al nostro pensiero,
quanto le operazioni dell'animo nostro; tuttavolta
pensiamo, ed anche sentiamo, che ad un ente
ragionevole e consapevole della sua esistenza, compete
essenzialmente una volontà, vale a dire un sol
principio d'azione. Quando Eraclio tornò dalla guerra
di Persia, quest'eroe ortodosso dimandò ai Vescovi
se il Cristo ch'egli adorava in una sola persona,
ma in due Nature, fosse mosso da una sola, o da una
doppia volontà. Essi risposero, che una sola volontà
animava il Cristo, e l'Imperatore sperò che questa
dottrina, scevera certamente d'inconvenienti, e
che sembrava la vera, poichè veniva insegnata dagli
stessi Nestoriani[121], richiamerebbe dall'errore i Giacobiti
dell'Egitto e della Siria. Ne fu fatta la prova,

ma inutilmente; e fosse zelo, fosse timore, non si
credettero lecito i Cattolici di dar indietro neppure
in apparenza davanti un nemico astuto ed audace.
Allora gli Ortodossi ch'erano dominanti, nuove formole
inventarono, nuovi argomenti, e nuove interpretazioni:
supposero in ciascheduna delle due Nature di
Cristo un'energia propria e distinta: la differenza
divenne impercettibile, quando confessarono essere invariabilmente
la stessa tanto la volontà umana che la
divina[122]. Si palesò la malattia coi sintomi ordinari;
ma i Sacerdoti greci, quasi fossero già sazi dell'interminabil
controversia sopra l'Incarnazione, diedero
al principe ed al popolo eccellenti consigli. Si dichiararono
Monoteliti (difensori d'una sola volontà);
ma risguardarono per nuovo il vocabolo, e per superflua
la quistione, e raccomandarono un religioso
silenzio, siccome la cosa più conforme alla prudenza
ed alla carità evangelica. In processo di tempo
questa legge di silenzio venne statuita dall'Ectesi, o
esposizione di Eraclio, e dal tipo o formolario della
fede di Costanzo, suo nipote[123]; e i quattro Patriarchi

di Roma, di Costantinopoli, d'Alessandria, e
d'Antiochia sottoscrissero quegli editti del principe,
gli uni con piacere, gli altri a malincuore. Ma il
Vescovo, e i Monaci di Gerusalemme gridarono all'armi:
le Chiese latine scorsero un errore celato
nelle parole, o ben anche nel silenzio dei Greci, e
dall'ignoranza più temeraria dei successori di Papa
Onorio fu ritrattata, o censurata l'obbedienza da
lui prestata agli ordini del suo sovrano. Condannarono
l'esecrabile ed abbominevole eresia dei Monoteliti,
che rinovavano gli errori di Manete, di Apollinare,
d'Eutiche etc. Sopra la tomba di S. Pietro
segnarono il decreto di scomunica; l'inchiostro fu
mescolato al vino del sacramento, cioè, al Sangue
di Cristo; nè fu dimenticata veruna cerimonia, che
giovasse ad empiere d'orrore o di terrore gli spiriti
superstiziosi. Come rappresentanti della Chiesa d'Occidente,
papa Martino e il Concilio di Laterano scomunicarono
il colpevole e perfido silenzio dei Greci:
centocinque Vescovi d'Italia, quasi tutti sudditi di
Costanzo, non temettero di rigettare il suo tipo odioso,
l'empia Ectesi del suo avo, e di confondere
gli autori, e i loro aderenti con ventuno eretici
conosciuti disertori della Chiesa, e stromenti
del demonio. Sotto un principe anche dei più sommessi
alla Chiesa, non sarebbe rimasa impunita cotanta
ingiuria. Papa Martino terminò la vita sulla
costa deserta del Chersoneso Taurico, e l'Abate
Massimo, ch'era il suo oracolo, fu crudelmente punito
coll'amputazion della lingua, e della mano

destra[124]. Ma trasmisero la propria ostinazione ai successori:
il trionfo dei Latini li vendicò della sconfitta
che avevano sofferta, e cancellò l'obbrobrio
dei tre Capitoli. Furono raffermati i Sinodi di Roma
dal sesto Concilio generale tenuto a Costantinopoli
nel palazzo, e sotto gli occhi d'un nuovo Costantino
discendente d'Eraclio. La conversion del principe
si trasse dietro quella del Pontefice di Bizanzio
e del maggior numero dei Vescovi[125]; i dissidenti,
dei quali era Capo Macario d'Antiochia furon condannati
alle pene spirituali e temporali, sancite contro
l'eresia; s'acconciò l'Oriente a ricevere lezione
dall'Occidente, e fu in termini definitivi regolato il
Simbolo della Fede, che insegna ai Cattolici di tutti
i tempi, che la persona di Gesù Cristo univa in sè
due volontà, o due energie, le quali operavano di
accordo fra loro. Due Sacerdoti, un Diacono, e tre
Vescovi rappresentarono la maestà del Papa, e del
Sinodo romano; ma questi oscuri teologi dell'Italia
non aveano nè soldati per sostenere le loro opinioni,
nè tesori per comperare partigiani, nè eloquenza

per attirare proseliti; e non so per qual'arte indurre
potessero il superbo Imperatore dei Greci ad abiurare
il cattechismo della sua infanzia ed a perseguitare
la religione degli avi suoi. Forse, che i Monaci
e il popolo di Costantinopoli[126] favoreggiavano
la dottrina del Concilio di Laterano, che in fatti è
delle due la men ragionevole;[127] questo sospetto

viene avvalorato dalla considerazione che non era di
naturale troppo moderato il Clero greco, il quale

parve sentire in questa lite la sua debolezza. Mentre
il Sinodo stava discutendo la questione, un fanatico
propose per più breve espediente quello di risuscitare
un morto; assistettero all'esperienza i Prelati,
ma l'unanimità con cui si decise che il miracolo era
mancato potè divenire una prova, che le passioni e
i pregiudizi della moltitudine non sosteneano la parte
dei Monoteliti. Nella generazion successiva, quando

il figlio di Costantino fu deposto, e messo a morte
dal discepolo di Macario, gustarono il piacere della
vendetta e della dominazione: il simulacro, o il monumento
dal sesto Concilio ecumenico fu tolto di
mezzo, e gli Atti originali di quel tribunale ecclesiastico
furon dati alle fiamme. Ma nel secondo anno
di regno fu balzato dal trono il loro protettore; i Vescovi
dell'Oriente furono liberati dalla legge di conformità,
cui erano stati momentaneamente sottomessi;
fu rimessa la fede della Chiesa romana sopra
basi più salde dai successori ortodossi di Bardane; e
la disputa più popolare, e più sensibile sul culto
delle Immagini mandò in dimenticanza i bei problemi
sull'Incarnazione[128].



Avanti la fine del settimo secolo, il domma dell'Incarnazione
fu predicato sino nell'isola della Brettagna,
e dell'Irlanda[129] tal quale era stato determinato

in Roma e in Costantinopoli. Tutti i Cristiani,
che avevano accettato per la liturgia la lingua
greca o latina ammisero le istesse idee, o piuttosto
ripeterono le parole medesime. Il numero loro
e la fama che avevano a quei giorni davano ad essi
una specie di diritto al soprannome di Cattolici; ma
nell'Oriente erano distinti col nome meno onorevole
di Melchisti o Realisti[130], cioè d'uomini la Fede
dei quali invece di posare sulla base della Scrittura,
della ragione, o della tradizione, era stata fondata,
ed era tuttavia mantenuta dal poter arbitrario d'un
monarca temporale. Poteano i loro avversari citar
le parole de' Padri del Concilio di Costantinopoli, i

quali si dichiararono schiavi del Re, e poteano raccontare
con maligna compiacenza, come l'Imperatore
Marciano e la sua casta sposa avevano sovente dettato
i decreti del Concilio di Calcedonia. Una fazion
dominante ricorda continuamente il dovere della sommissione,
ed è poi naturale del pari che i dissidenti
sentano, e vogliano le massime della libertà.
Sotto la verga della persecuzione i Nestoriani ed i
Monofisiti divennero ribelli e fuggiaschi, e gli alleati
di Roma, i più antichi e più utili, impararono a considerar
l'Imperatore non come il Capo, ma come
il nemico dei Cristiani. La lingua, quel gran principio
d'unione e di separazione tra le varie tribù
del genere umano, ben presto distinse definitivamente
i Settari dell'Oriente con un segno particolare, che
annichilò ogni commercio ed ogni speranza di riconciliazione.
Il lungo dominio dei Greci, le colonie,
e più di tutto l'eloquenza loro, aveano disseminato
un idioma indubitatamente il più perfetto di
quanti furono inventati dagli uomini; ma il grosso
del popolo nella Siria e nell'Egitto usava tuttavia
la lingua nazionale, con questa differenza però, che
il cofto non si adoperava che dagli ignoranti e
rozzi paesani del Nilo, mentre dai monti dell'Assiria
al mar Rosso era il siriaco[131] la lingua della

poesia e della dialettica. La favella depravata e il
falso saper dei Greci infettavano l'Armenia e l'Abissinia;
e i barbari idiomi di quelle contrade, che
poi rivissero negli studii dell'Europa moderna, non
erano intelligibili per gli abitanti dell'Impero romano.
Il siriaco e il cofto, l'armeno e l'etiopico
sono consecrati nelle liturgie delle Chiese rispettive;
e la lor teologia possiede versioni speciali[132], scritture
ed opere di quei Padri, la cui dottrina fece
maggior fortuna colà. Dopo uno spazio di mille
trecento sessant'anni, l'incendio della controversia
suscitato da prima con una predica da Nestorio,
arde tuttavia in fondo all'Oriente, e le comunioni
nemiche mantengono sempre la fede e la disciplina
dei fondatori. Nella più abbietta condizione d'ignoranza,
di povertà e di servitù, i Nestoriani, e i Monofisiti
negano la primazia spirituale di Roma, e
sanno buon grado alla tolleranza de' Turchi, che
permettono ad essi di scomunicare da un lato S. Cirillo
e il Concilio d'Efeso, dall'altro Papa Leone
e il Concilio di Calcedonia. L'aver essi contribuito
al tracollo dell'Impero d'Oriente vuol pure
qualche narrativa particolare. Il lettore potrà dare
con piacere un'occhiata 1. ai Nestoriani, 2. ai Giacobiti[133]
3. ai Maroniti 4. agli Armeni 5. ai Cofti

e 6. agli Abissinii. Le prime tre Sette parlano il siriaco,
ma ognuna delle tre ultime usa l'idioma della
sua nazione. Gli abitanti moderni per altro dell'Armenia
e dell'Abissinia sermocinar non potrebbero coi
lor antenati, e i Cristiani dell'Egitto e della Siria,
che ricusano la religione degli Arabi ne hanno accettata
la lingua. Il tempo ha secondati gli artifizi
dei preti, e tanto in Oriente che in Occidente si parla
colla Divinità una lingua morta, dal maggior numero
dei Fedeli ignorata.



I. L'eresia dello sciagurato Nestorio andò presto
dimenticata nella provincia che gli avea dato i natali,
e nella sua diocesi ancora: que' Vescovi d'Oriente
che nel Concilio d'Efeso osarono attaccare
apertamente l'arroganza di S. Cirillo si ammansarono
tosto che il Prelato rinunciò di poi ad alcuna
delle sue proposizioni. Questi Vescovi, o i successori
loro sottoscrissero non senza mormorare i decreti
del Concilio di Calcedonia. Potè l'autorità dei
Monofisiti rappattumare i Nestoriani coi Cattolici e
congiungere le due parti negli odii stessi, negli stessi
interessi, e a poco a poco nei dommi medesimi, e
la disputa dei tre Capitoli fu un momento in cui mandarono

di mala voglia l'ultimo sospiro. Da leggi penali
furono schiacciati que' lor fratelli, che men moderati,
o più leali non vollero far causa comune coi
Cattolici, e sin dal tempo di Giustiniano era difficile
rinvenire nei confini dell'Impero una chiesa di
Nestoriani. Al di là di que' confini scoperto avevano
un nuovo Mondo, ove sperare libertà, e aspirare a
conquiste. Con tutta la resistenza dei Magi aveva il
Cristianesimo gettate in Persia radici profonde; e le
nazioni dell'Oriente si riposavano alla sua ombra
salutare. Il Cattolico o primate risedeva nella capitale;
i suoi Metropolitani, i suoi Vescovi, il suo clero avevano
nei Sinodi e nelle diocesi loro la pompa e
l'ordinanza d'una gerarchia regolare; da gran numero
di proseliti fu abbandonato lo Zendavesta per
l'Evangelo, la vita secolare per la monastica; era avvivato
il loro zelo dalla presenza d'un nemico scaltro,
e terribile. Fondatori della Chiesa persiana erano
stati alcuni missionari della Siria; quindi la lingua,
la disciplina, la dottrina del lor paese erano già una
parte inerente della sua costituzione. I primati erano
eletti ed ordinati dai suffraganei; ma provano i Canoni
della Chiesa d'Oriente la lor filiale dependenza
verso i Patriarchi d'Antiochia[134]. Nuove generazioni

di fedeli s'andavan formando nella scuola persiana
d'Edessa al loro idioma teologico[135]: studiavan
esse nella versione siriaca i diecimila volumi di
Teodoro di Mopsuste, e rispettavano la Fede apostolica,
e il santo martirio del suo discepolo Nestorio,
la persona e la lingua del quale erano sconosciute
alle nazioni che abitavano al di là del Tigri.
Alla prima lezione di Ibas, vescovo d'Edessa,
s'impresse nell'animo loro un ribrezzo indelebile
contro gli empi Egiziani, che nel lor Concilio d'Efeso
aveano confuse le due Nature di Gesù Cristo. La
fuga dei maestri e degli alunni, espulsi due volte dall'Atene
della Siria, disperse una turba di missionari,
spinti ad un tempo dallo zelo di religione, e dalla
vendetta. Quella rigorosa unità sostenuta dai Monofisiti
che, regnando Zenone ed Anastasio, invasi aveano
i troni dell'Oriente, provocò i loro antagonisti
a riconoscere in una terra libera piuttosto una union
morale, che una union fisica nelle due Persone del
Cristo. Dopo l'epoca in cui s'era predicato l'Evangelo
alle nazioni, i Re sassaniesi vedean con inquietudine
e con diffidenza una razza di stranieri e d'apostati,

che poteano dar sospetto di favoreggiare la
causa dei nemici naturali del lor paese, come ne aveano
abbracciata la religione. Soventi volte s'era
proibito per via d'editti il lor commercio col clero
di Siria; piacquero gli avanzamenti dello scisma all'orgoglio
geloso di Perozes, il quale porse orecchia
ai discorsi d'uno scaltro Prelato, che dipingendogli
Nestorio come amico della Persia, l'indusse ad assicurarsi
della fedeltà dei sudditi cristiani, mostrandosi
protettore delle vittime e dei nemici del despota
romano. Erano i Nestoriani la parte più numerosa
del clero e del popolo; presero coraggio dal
favore del principe, e il despotismo mise in loro
mano la sua spada; ma taluni, troppo deboli di spirito,
furono sgomentati dall'idea di segregarsi dalla
comunione del Mondo cristiano. Il sangue di settemila
settecento Monofisiti o Cattolici fissò l'uniformità
della fede e della disciplina nelle Chiese di
Persia[136]. Le loro instituzioni religiose si segnalavano
con una massima di ragione, o almen di politica;
s'era già rilassata l'autorità claustrale, e cadde a
poco a poco; si dotarono case di carità, le quali
ebbero cura dell'educazione degli orfani e degli esposti;
il clero della Persia non volle la legge del celibato,
tanto raccomandata ai Greci ed ai Latini,

e i matrimonii approvati e reiterati dei sacerdoti, dei
Vescovi, e del Patriarca medesimo crebbero notabilmente
il numero degli eletti. Giunsero fuorusciti a
migliaia da tutte le province dell'impero d'Oriente
a quel paese, fatto asilo della libertà naturale e religiosa.
La scrupolosa devozione di Giustiniano fu
punita coll'emigrazione de' suoi sudditi più industriosi,
i quali trasportarono in Persia le arti guerresche
e pacifiche, ed un accorto monarca innalzò
alle cariche coloro che per merito erano raccomandati
al suo favore. Quei disgraziati Settarii che stando
sconosciuti aveano continuato a vivere nelle loro
città native, coi consigli, col braccio, e cogli averi
loro, diedero aiuto alle armi di Nuschirvan, e a quelle
ancor più formidabili del suo nipote, e in guiderdone
di tanto zelo ottennero le chiese dei Cattolici:
ma quando ebbe Eraclio riconquistate quelle città
e quelle chiese, conosciuti ormai per ribelli, e per
eretici, non trovarono più altro rifugio, che gli Stati
del loro alleato. In quel mentre la apparente tranquillità
dei Nestoriani corse assai rischi, e fu turbata
più volte; ed essi parteciparono alle disgrazie
ch'erano necessarie conseguenze del dispotismo orientale.
Non bastò sempre la nimicizia che portavano
a Roma per espiare il loro attaccamento al Vangelo;
ed una colonia di trecentomila Giacobiti fatti prigionieri
in Apamea e in Antiochia ebbe la permissione
d'innalzare i suoi altari nemici a veggente
del Cattolico, e sotto la protezione della Corte. Nell'ultimo
suo trattato inserì Giustiniano parecchi articoli
diretti ad estendere e a rafforzare la tolleranza
di cui godeva il Cristianesimo nella Persia. Mal informato
l'Imperatore dei diritti di coscienza, non sentiva

nè pietà, nè stima per gli eretici che rifiutavano
l'autorità dei santi Concilii; ma davasi a credere che
potrebbero a poco a poco osservare i vantaggi temporali
dell'unione coll'impero e colla chiesa di Roma;
e se non gli venia fatto d'ottenerne gratitudine,
sperava almeno di renderli al lor Sovrano sospetti.
In un'epoca più recente s'è veduta la superstizione
e la politica del Re cristianissimo condannare al
fuoco i Luterani in Parigi e proteggerli in Alemagna.



A. D. 500-1210



Il desiderio di guadagnare anime a Dio, e sudditi
alla Chiesa, ha in ogni tempo solleticato lo zelo dei
sacerdoti cristiani. Dopo il conquisto della Persia
portarono le lor armi spirituali nell'Oriente, nel
Settentrione, nel Mezzogiorno, e la semplicità dell'Evangelo
prese le tinte della teologia siriaca. Se
prestisi fede a un viaggiator nestoriano[137], si predicò

con frutto il Cristianesimo nel sesto secolo ai
Battriani, agli Unni, ai Persiani, agli Indiani, ai
Persameni, ai Medi e agli Elamiti; infinito era il numero
delle chiese che si vedeano nei paesi dei Barbari
dal golfo di Persia al mar Caspio, e diveniva
notabile la nuova fede di costoro per la moltitudine
e santità dei lor monaci e dei lor martiri. Venivan
moltiplicandosi di giorno in giorno i Cristiani sulla
costa del Malabar, sì fertile di pepe, e nelle isole
di Socotora e di Ceylan: i Vescovi e il clero di quelle
remote contrade ricevevano l'Ordinazione dal Cattolico
di Babilonia. Un secolo dopo, lo zelo de' Nestoriani
passò i confini, ove s'erano fermati l'ambizione
e la curiosità de' Greci e de' Persiani. I Missionari
di Balch e di Samarcanda vennero animosi
dietro i passi del Tartaro vagabondo, e s'introdussero
nelle vallate dell'Imaus e nelle spiagge del Selinga.
Andarono esponendo dommi metafisici a quei
pastori ignoranti, e a que' guerrieri sanguinari raccomandarono
l'umanità e la quiete. Vuolsi per altro,
che un Rhan, di cui si esagerò in guisa ridicola
la potenza, ricevesse dalle mani loro il Battesimo ed
anche gli Ordini sacri, e lungamente la fama del prete
Gianni ha divertito la credulità europea.[138] Fu

permesso a questo augusto Neofito di valersi d'un
altar portatile; ma egli fece chiedere al Patriarca per
mezzo d'ambasciatori come potrebbe mai nella quaresima
astenersi de' cibi animali, e come celebrar l'Eucaristia
in un deserto che non produceva nè grano nè
vino. I Nestoriani ne' loro viaggi per mare e per terra
penetrarono nella Cina pel porto di Canton e per
la città di Sigan, più settentrionale, residenza del
sovrano. Ben diversi dai Senatori romani, che faceano
ridendo la parte di sacerdoti e di auguri, i Mandarini
che affettano in pubblico la ragione dei Filosofi,
si abbandonano in secreto ad ogni sorta di
superstizion popolare. Confondevano essi nel proprio
culto gli Dei della Palestina con quei dell'India;
ma la propagazion del Cristianesimo destò inquietudine
al governo, e dopo una breve vicenda di favore
e di persecuzione smarrissi la Setta straniera nell'oscurità
e nella dimenticanza[139]. Sotto il regno
da' Califi la Chiesa de' Nestoriani si dilatò dalla
Cina a Gerusalemme, e a Cipro, e si calcolò, che
il numero delle Chiese nestoriane e giacobite superava

quello delle Chiese greche e latine[140]. Venticinque
Metropolitani o arcivescovi ne componevano
la gerarchia, ma per cagion della distanza e dei rischi
del viaggio furono dispensati parecchi dall'obbligo
di presentarsi in persona colla condizione, facile
da adempirsi, che ogni sei anni darebbero un
attestazione della lor fede ed obbedienza al Cattolico
o patriarca di Babilonia, denominazione indeterminata,
che successivamente si diede alle residenze reali
di Seleucia, di Ctesifone e di Bagdad. Queste palme
lontane son già disseccate da lungo tempo, e l'antico
trono patriarcale[141] oggi è diviso fra gli Elijah
di Mosul, i quali quasi in linea retta figurano
la discendenza dei Patriarchi della primitiva chiesa,
fra i Gioseffi d'Amida, riconciliatisi colla Chiesa di
Roma[142], e i Simeoni di Van o di Ormia, che in
numero di quarantamila famiglie nel sedicesimo secolo
si ribellarono, e favoreggiati furono dai Sofì
della Persia. Oggi si contano in tutto trecentomila
Nestoriani, che mal si confusero nella denominazione

di Caldei e di Assirii colla nazion la più istruita, e
la più poderosa dell'Orientale antichità.



A. D. 883



Stando alla leggenda dell'antichità, S. Tommaso
predicò l'Evangelo nell'India[143]. Sulla fine del nono
secolo, gli ambasciatori d'Alfredo fecero una devota
visita alla sua tomba, situata forse nei dintorni di
Madras, e il carico di perle e di spezie che ne riportarono
compensò lo zelo del Monarca inglese, che
aveva in mente i più vasti disegni di commercio e
di scoperte[144]. Quando fu dai Portoghesi aperta la

strada dell'India, già da due secoli aveano stanza i
Cristiani di S. Tommaso sulla costa del Malabar; e
la differenza di carattere e di colore, che li distingueva
dagli abitatori del paese, era una prova della
mescolanza d'una razza straniera. Essi superarono
gli originarii dell'Indostan nell'armi, nell'arti della
pace, e per avventura anche nelle virtù. Quelli che
arricchivano coll'agricoltura coltivavano le palme,
e il traffico del pepe facea doviziosi i mercadanti; i
soldati precedeano i Nair o nobili del Malabar, e il
re di Cochino, il Zamorino stesso, o per gratitudine,
o per timore ne rispettavano i privilegi ereditari;
obbedivano a un sovrano Gentù; ma il Vescovo di
Angamala anche pel temporale n'era il governatore.
Egli continuava a sostenere i diritti del suo antico
titolo di metropolitano dell'Indie; ma era ristretta
la sua giurisdizione di fatto a mille e quattrocento
chiese e a dugentomila anime. Costoro per la religione
che professavano, divenuti sarebbero i più
fermi e più amorevoli alleati dei Portoghesi; ma
ben presto scorsero gl'Inquisitori fra i Cristiani di
S. Tommaso lo scisma e l'eresia, delitti imperdonabili
per essi. Invece di sottomettersi al Pontefice di
Roma, sovrano temporale e spirituale di tutto il Globo,
i Cristiani dell'India, come i loro antenati, aderirono
alla comunione del Patriarca nestoriano; e
i Vescovi ch'egli ordinava a Mosul, si esponevano
per mare e per terra ad infiniti pericoli per giungere
alle loro diocesi sulla costa del Malabar. Nella lor
liturgia in lingua siriaca eran devotamente rammentati
i nomi di Teodoro e di Nestorio; univano nell'adorazione
le due Persone del Cristo: il titolo di
Madre di Dio feriva le loro orecchie, e con una scrupolosa

avarizia misuravano gli omaggi per la Vergine
Maria, dalla superstizione de' Latini elevata
quasi al grado d'una Dea.[145] Quando la prima volta
fu presentata la sua immagine ai Discepoli di S. Tommaso,
sdegnosamente[146] esclamarono: «Noi siam
Cristiani e non idolatri!» e la lor divozione più
semplice si tenne alla venerazion della Croce. Segregati
dall'Occidente, essi ignoravano, fra i miglioramenti,

ciò che la corruttela non avea potuto produrre
per uno spazio di mille anni; e la lor conformità
colla Fede e colle pratiche del quinto secolo
debbe imbrogliare del pari i papisti ed i protestanti.
Il primo pensiero dei ministri di Roma fu la cura
d'interdire ad essi ogni commercio col Patriarca nestoriano,
e parecchi di que' Vescovi morirono nelle
prigioni del S. Uffizio. La potenza dei Portoghesi, gli
artificii dei Gesuiti, e lo zelo di Alessio di Menezes,
Arcivescovo di Goa, andato a visitare la costa di Malabar,
assalirono questa greggia, privata de' suoi pastori.
Dal Sinodo di Diamper, al quale Menezes presedette,
fu adempiuta la santa opera dell'unione, e
fu imposta ai Cristiani di S. Tommaso la dottrina e
la disciplina della Chiesa romana, senza dimenticare
la confessione auricolare, stromento il più potente
della tirannide ecclesiastica.[147] Vi fu condannata la
dottrina di Teodoro e di Nestorio, e fu ridotto il
Malabar sotto il dominio del Papa, del Primate, e
dei Gesuiti, che usurparono la cattedra vescovile di
Angamala o Cranganor. Sostennero pazientemente i
Nestoriani dodici lustri di servitù e d'ipocrisia; ma
non così tosto l'industria e il coraggio delle Province

Unite ebbero dato il crollo all'impero de' Portoghesi,
difesero quelli con energia e con frutto la religion
dei lor padri. Divennero impotenti i Gesuiti a mantenere
l'autorità, di che aveano fatto abuso; quarantamila
Cristiani rivolsero l'armi contro oppressori
arrivati nel punto della caduta di quelli; e l'Arcidiacono
dell'India sostenne le incombenze episcopali
sino a tanto che dal Patriarca di Babilonia venne
mandata una nuova provvigione di Vescovi e di Missionari
siriaci. Da che furono espulsi i Portoghesi liberamente
si professa sulla costa di Malabar il Simbolo
nestoriano. Le compagnie mercantili dell'Olanda
e dell'Inghilterra amano la tolleranza; ma se l'oppressione
non offende tanto quanto il disprezzo, han
motivo i Cristiani di S. Tommaso di lagnarsi della
fredda indifferenza degli Europei[148].



II. La storia dei Monofisiti è meno lunga, e meno
importante di quella de' Nestoriani. Sotto i regni di
Zenone e d'Anastasio, i loro Capi sorpresero la fiducia
del principe, usurparono il trono ecclesiastico
dell'Oriente, atterrarono la scuola di Siria nella sua
terra natale. Severo, Patriarca d'Antiochia, colla più
arguta sottigliezza determinò i dommi dei Monofisiti;
nello stile dell'Ennotico, condannò le opposte eresie
di Nestorio, e d'Eutiche; contro l'ultimo sostenne

la realtà del corpo del Cristo, e forzò i Greci a considerarlo
come un bugiardo che parlava il vero[149].
Ma l'approssimazion delle idee non valeva a mitigar
la veemenza delle passioni: ogni Setta faceva le maggiori
meraviglie del Mondo per la cecità, con che la
contraria andava a disputare su differenze di sì poco
momento; il tiranno della Siria ricorse alla forza per
sostenere la sua credenza, e fu macchiato il suo regno
dal sangue di trecento cinquanta monaci svenati sotto
le mura di Apamea, i quali probabilmente aveano
provocato i nemici, o per lo meno fatta resistenza[150].
Il successor d'Anastasio piantò di nuovo in Oriente
il vessillo dell'Ortodossia; fuggì Severo in Egitto,
e l'eloquente Senaia,[151] suo amico, scampato di

mano ai Nestoriani della Persia, fu soffocato nel suo
esilio dai Melchiti della Paflagonia. Cinquantaquattro
Vescovi furono rovesciati dalle loro sedi, e imprigionati
ottocento ecclesiastici[152]; e, nonostante
l'equivoco favore di Teodora, dovettero le chiese
dell'Oriente orbate dei lor pastori perire a poco a
poco per difetto d'istruzione, o per l'alterazione dei
loro dommi. In mezzo a tanta angustia, ridestatasi
la fazione moribonda, si riunì, e si perpetuò per
opera d'un monaco; ed il nome di Giacomo Baradeo[153]
è rimasto nella denominazione comune di
Giacobita, tanto aspra ad un orecchio inglese. Dai santi
Vescovi incarcerati in Costantinopoli, ricevette l'autorità
di Vescovo d'Edessa, e di apostolo dell'Oriente,
e da quella fonte inesausta derivò l'Ordinazione di
più d'ottantamila di vescovi, preti o diaconi. I più
veloci dromedari d'un devoto Capo degli Arabi assecondavano
con rapido scorrerie l'ardore del missionario
zelante. La dottrina e la disciplina dei Giacobiti

ed era un dovere d'ogni Giacobita violarne
le leggi, e detestare il Legislatore. Appiattati dentro
i conventi, e ne' villaggi, costretti per salvare le
lor teste proscritte a cercar asilo nelle caverne dei
romiti, o nelle tende dei Saracini, sostenevano sempre,
come oggi tuttavia i successori di Severo, il lor
dritto al titolo, alla dignità, ed alle prerogative di
Patriarca d'Antiochia. Sotto il giogo più lieve degli
Infedeli risiedono, lungi una lega da Merdino, nel
delizioso monastero di Zafaran, ch'essi hanno ornato
di celle, d'acquedotti, e di piantagioni. Il Mafrian
che soggiorna a Mosul, dova insulta il Cattolico o primate
Nestoriano, a cui contende il primato dell'Oriente,
tiene il secondo posto considerato tuttavia
come assai decoroso. Ne' diversi tempi della Chiesa
giacobita si contarono sino a cencinquanta Arcivescovi
o Vescovi sotto il Patriarca ed il Mafrian; ma
l'ordine della gerarchia s'è guasto, o rotto, e i contorni
dell'Eufrate e del Tigri forman la più gran
parte delle loro diocesi. Si trovano ricchi mercadanti
e bravi operai nelle città d'Aleppo e d'Amida, spesso
visitate dal Patriarca; ma il popolo vive miserabilmente
del lavoro giornaliero, e ha potuto la
povertà non meno della superstizione contribuire
alla imposizione volontaria di digiuni eccessivi; osservano
ogni anno cinque quaresime, nel qual tempo
e il clero e i laici non solo s'astengono dalla carne
e dalle uova, ma ben anche dal vino, dall'olio e dal
pesce. Si calcola la lor popolazione presente da cinquanta
in ottantamila anime, misero avanzo d'una
Chiesa numerosissima, scemata gradatamente sotto
una tirannia di dodici secoli. Ma in sì lungo periodo

da parecchi stranieri, uomini di merito, fu
abbracciata la Setta dei Monofisiti, e Abulfaragio[154],
Primate dell'Oriente, tanto notabile per la vita e per
la morte sua, era figlio di un Giudeo. Scriveva elegantemente
il siriaco e l'arabo; fu poeta, medico, storico,
filosofo sagace, e teologo moderato. Ai suoi
funerali assistè il Patriarca nestoriano, suo rivale, con
gran seguito di Greci e d'Armeni, i quali poste in
non cale le dispute, vennero a mescer le loro lagrime
sulle ceneri d'un nemico. Sembrava per altro
che la Setta onorata dalle virtù d'Abulfaragio fosse
riguardata come inferiore d'un grado a quella dei
Nestoriani. È più abbietta la superstizione dei Giacobiti,
più rigidi ne sono i digiuni,[155] più molteplici
le divisioni intestine, e (per quanto si può
misurare la scala dell'assurdità) più lontani dalla
ragione dei loro dottori. A questa differenza contribuisce,
senza dubbio, la severità della teologia dei
Monofisiti; ma molto più probabilmente l'autorevole
direzione dei monaci. Nella Siria, in Egitto, in
Etiopia i Monaci giacobiti furono sempre singolari
per austerità di mortificazioni e per la stravaganza delle
loro leggende. In vita e in morte sono venerati

come uomini favoriti della Divinità: il Pastorale di
Vescovo e di Patriarca è riservato alla lor mano
reverenda, e infetti ancora delle consuetudini e dei
pregiudizi del chiostro, si prendono l'incarico di
governare gli uomini[156].



III. Nello stile de' Cristiani dell'Oriente furono i
Monoteliti in tutti i sensi dal nome contraddistinti
di Maroniti[157], nome che a poco a poco passò da
un eremita a un monastero, da un monastero ad
una nazione. La Siria fu il paese, ove Marone, santo
o selvaggio del quinto secolo, espose la religiosa stravaganza;
le città di Apamea e di Emesa se ne contesero
le reliquie; su la sua tomba s'innalzò una
magnifica Chiesa, e seicento de' suoi discepoli congiunsero
le loro celle sulle rive dell'Oronte. Nelle
controversie dell'Incarnazione si tennero scrupolosamente
sulla linea ortodossa tra le Sette di Nestorio
e d'Eutiche; ma i loro ozii produssero la malnata
quistione d'una volontà o d'una operazione nelle
due Nature di Cristo. L'Imperatore Eraclio, loro
proselita, respinto come Maronita dalle mura della

città di Emesa, trovò un ricovero ne' monasteri dei
suoi fratelli, e ne premiò le lezioni teologiche col
guiderdone di vasto e ricco demanio. Si propagò il
nome e la dottrina di questa ragguardevole scuola
fra i Greci ed i Sirii, e si può far giudizio del loro
zelo dalla risoluzion di Macario, Patriarca antiocheno,
il quale davanti il Concilio di Costantinopoli
dichiarò, che si lascerebbe tagliare a pezzi, e gettare
in mare, piuttosto che riconoscere due Volontà
in Cristo[158]. Persecuzione di tal fatta, o altra più
moderata, valse a convertire ben presto i sudditi
della pianura, mentre i robusti popolani del monte
Libano si gloriavano del titolo di Mardaiti o di ribelli[159].
Giovan Marone, di tutti i monaci il più
dotto e il più amato dal popolo, si arrogò le facoltà
del Patriarca d'Antiochia: Abramo, suo nipote,
fattosi Capo dei Maroniti, ne difese la libertà
civile e religiosa contro i tiranni dell'Oriente. Il figlio
dell'ortodosso Costantino con un santo rancore perseguitò
un popolo di soldati, che avrebbero potuto
essere il baluardo del suo impero contro i nemici
di Gesù Cristo e di Roma. Fu invasa la Siria da un

esercito di Greci; consunsero le fiamme il monastero
di San Marone; i più prodi capitani della Setta
furono traditi e assassinati, e dodicimila dei loro
partigiani furono tratti sulle frontiere dell'Armenia
e della Tracia. Ciò nonostante l'umile Setta dei
Maroniti ha sopravvissuto all'impero di Costantinopoli,
e la loro coscienza sotto i Turchi è libera,
moderata la servitù. Fra i loro Nobili antichi sono
scelti i lor governatori particolari; dal fondo del
suo monastero di Canobin, crede tuttavia il Patriarca
d'essere assiso sulla sede d'Antiochia; nove Vescovi
ne compongono il Sinodo, e centocinquanta sacerdoti,
che hanno la facoltà di maritarsi, son destinati
alla cura di centomil'anime. S'estende il lor paese
dalla catena del monte Libano sino alle coste di
Tripoli; e in questa angusta striscia di territorio,
con una degradazione insensibile si offrono al guardo
tutte le varietà del suolo e del clima, dai grandi
cedri che non curvano il capo sotto il peso delle
nevi[160], sino ai vigneti, ai gelsi e agli olivi della

fertile vallata. I Maroniti, dopo aver abiurato nel
duodicesimo secolo l'error de' Monoteliti si riconciliarono
colle Chiese latine d'Antiochia e di Roma[161],
e soventi volte l'ambizione dei Papi, non che la
miseria dei Cristiani della Siria rinnovellarono la
stessa alleanza; ma è lecito dubitare, se questa riunione
sia mai stata intera o leale, e indarno i dotti
Maroniti del Collegio di Roma fecero il potere per
assolvere i loro antenati dal delitto di scisma e di
eresia[162].



IV. Dal secolo di Costantino in poi si segnalarono
gli Armeni[163] nell'affetto per la religione e

l'impero dei Cristiani. Dai disordini del lor paese,
e dall'ignoranza della lingua greca fu impedito il
loro clero d'assistere al Concilio di Calcedonia, e
per ottantaquattr'anni[164] stettero fluttuanti nell'incertezza
o nell'indifferenza sino al giorno in cui la
lor Fede senza guida li diede in mano ai missionari
di Giuliano d'Alicarnasso[165], il quale in Egitto, dove
era esiliato, come i Monofisiti, era stato vinto dagli
argomenti e dalla riputazione di Severo, suo rivale,
Patriarca monofisita d'Antiochia. Gli Armeni soli
sono i puri discepoli d'Eutiche, padre infelice, rinnegato
dalla maggior parte de' suoi figli. Quei soli
stanno perseveranti nella opinione, che l'Umanità di
Gesù Cristo fosse creata, o formata senza creazione,
d'una sostanza divina ed incorruttibile. Sono rimproverati
i loro avversari d'adorare un fantasma, ed
essi ritorcono l'accusa, mettendo in ridicolo, o caricando
di maledizioni la bestemmia dei Giacobiti,
che attribuiscono a Dio le vili infermità della carne,
e fino gli effetti naturali del nutrimento e della digestione.
Non potea la religion dell'Armenia menar
gran vanto del sapere, o della potenza de' suoi abitanti.
Spirò il regno fra loro nel principio del loro
scisma, e quelli dei loro Re cristiani, che nel tredicesimo

secolo sulle frontiere della Cilicia fondarono
una Monarchia momentanea, erano i protetti de' Latini,
e i vassalli del Soldano turco che dava leggi
in Iconio. Non si permise lungamente a questa nazione
abbandonata di goder la quiete della servitù.
Dai primi tempi della sua storia sino al giorno d'oggi
è stata l'Armenia il teatro d'una guerra perpetua.
La crudele politica dei Sofì ha spopolate le terre
fra Tauride ed Erivan; e famiglie cristiane a migliaia
furono trapiantate nelle province più rimote della
Persia a perire o a moltiplicare colà. Sotto la verga
dell'oppressione sta imperterrito e fervido lo zelo
degli Armeni; sovente preferirono la corona del martirio
al turbante di Maometto: piamente detestano
l'errore e l'idolatria de' Greci, ed è tanto vera la
loro unione effimera coi Latini, quanto il computo
di mille Vescovi dal lor Patriarca condotti al piede
del Pontefice romano[166]. Il Cattolico o Patriarca
degli Armeni risede del monastero di Ekmiasin, tre
leghe lontano da Erivan. Son da lui ordinati quarantasette
Arcivescovi, ognuno de' quali ha quattro
o cinque suffraganei, ma per la maggior parte non
sono che prelati titolari, che colla presenza e col
servigio danno risalto alla semplice pompa della sua
Corte. Come hanno adempiuto agli uffici ecclesiastici
attendono a coltivare il giardino, e farà meraviglia
ai nostri Vescovi l'intendere, che in proporzione

della sublimità del grado cresce l'austerità della
loro vita. Nelle ottantamila città o villaggi di quel
governo spirituale riceve il Patriarca da ogni persona,
che abbia compiuti i quindici anni, una picciola
tassa volontaria; ma i seicentomila scudi, che ne
ricava ogni anno, non bastano ai continui bisogni
de' poveri, nè ai tributi che si esigono dai Bascià.
Dal principio dell'ultimo secolo ottennero gli Armeni
una porzion considerevole e lucrosa del traffico
dell'Oriente. Tornando d'Europa, sogliono le
lor caravane arrestarsi nei dintorni d'Erivan; tributano
agli altari i frutti della loro industriosa pazienza,
e la dottrina d'Eutiche vien predicata alle
congregazioni, che hanno formato da poco in qua
nella Barberia e nella Polonia[167].



V. Nelle altre parti dell'imperio poteva il principe
annichilare, o ridurre al silenzio i Settarii di
una dottrina creduta pericolosa; ma i testardi Egiziani
si opposero mai sempre al Concilio di Calcedonia,
e la politica di Giustiniano degnò adattarsi
ad aspettare il momento in cui potesse giovarsi della
lor discordia. La Chiesa monofisita d'Alessandria[168]

era lacerata dalla disputa dei corruttibili e degli incorruttibili,
e nella morte del Patriarca ognuna delle
due fazioni presentò un candidato[169]. Gaiano era
discepolo di Giuliano, e Teodosio avea ricevuto lezioni
da Severo: i monaci e i senatori, la capitale
e la provincia favorivano il primo; confidava il secondo
nell'anteriorità della sua Ordinazione, nella
grazia dell'Imperatrice Teodora, e nell'armi dell'eunuco
Narsete, che avrebbe potuto farne miglior uso
in una guerra più gloriosa. Il candidato del popolo
fu confinato in Cartagine ed in Sardegna, e questo
esilio crebbe il fermento degli animi, e cento settant'anni
dopo il cominciamento dello scisma veneravano
ancora i Gaianiti la memoria e la dottrina
del lor fondatore. In un furioso e sanguinolento conflitto
si vide la forza del numero cozzare con quella
della disciplina; i cadaveri de' cittadini e de' soldati
ingombrarono le strade della metropoli; le devote
salivano sul tetto delle case, e scagliavano sul capo
dal nemico tutto quello che di pesante o di tagliente
veniva loro alle mani; e in fine trionfò Narsete perchè
mise a fuoco e fiamme la terza capitale del
Mondo romano. Ma non piacque al luogotenente
di Giustiniano, che cogliesse un eretico i frutti della
sua vittoria; guari non andò che Teodosio fu deposto,
sebbene con modi umani, e Paolo di Tanis,
monaco ortodosso, fu innalzato alla sede di Sant'Atanasio.
Acciocchè potesse sostenersi, fu armato di tutte
le forze del governo; aveva la facoltà di nominare

o rimovere i duchi e i tribuni d'Egitto; soppresse
le distribuzioni di pane, ordinate da Diocleziano,
chiuse i templi de' suoi rivali, e una nazione scismatica
rimase ad un tratto senza alimento spirituale
e corporale. Dall'altra parte il popolo sospinto da
vendetta e da fanatismo scomunicò quel tiranno;
nessuno, eccettuati i servili Melchiti, non volle più
salutarlo nè per uomo, nè per cristiano, nè per Vescovo.
Ma tale è la cecità dell'ambizione; cacciato
per un'accusa d'omicidio, esibì mille e quattrocento
marchi d'oro per ricuperare il suo posto, ove non
raccolse che odio ed affronti. Apollinare, suo successore,
entrò in Alessandria con un corteggio militare,
parato e presto all'orazione ed alla battaglia. Distribuì
i suoi armati per tutta la strada; furon collocate
le guardie alle porte della cattedrale, e una
truppa eletta venne posta in mezzo al coro per difesa
della persona del suo Capo. Stavasi Apollinare
in piedi nella sua cattedra, e, levato l'abito guerresco,
comparve di repente agli occhi della moltitudine
colla veste di Patriarca d'Alessandria. Lo stupore
per un istante produsse un gran silenzio; ma
come tosto Apollinare ebbe cominciato a leggere il
tomo di San Leone, fu da imprecazioni, da invettive
e da sassi assalito quest'odioso ministro dell'Imperatore
e del Sinodo. Subitamente il successor degli
Apostoli diede l'ordine di combattere; vuolsi che i
soldati marciassero dentro il sangue sino al ginocchio,
e che vi rimanessero svenati dugentomila Cristiani;
calcolo incredibile, quand'anche si facesse
non per una giornata, ma per li diciott'anni del pontificato
d'Apollinare. I due Patriarchi che gli succedettero,

Eulogio[170] e Giovanni[171], s'adoperarono a
convertire gli eretici con armi ed argomenti più
degni del loro evangelico ministero. Eulogio pose
in mostra il suo sapere teologico in molti volumi,
che esageravano gli errori di Eutiche e di Severo, e
cercavano di conciliare le asserzioni equivoche di
San Cirillo, del Simbolo ortodosso di Papa Leone
e de' Padri del Concilio calcedonese. Mosso da superstizione,
da beneficenza, o da politica si segnalò
Giovanni il Limosiniere con una munificenza caritatevole;
manteneva a sue spese settemila e cinquecento
poveri; trovò, quando fu eletto, sedicimila
marchi d'oro nell'erario della Chiesa; n'ebbe
ventimila dalla generosità dei fedeli; eppure potè
vantarsi nel testamento di non lasciar più d'un terzo
della più picciola moneta d'argento. Le Chiese d'Alessandria
furon consegnate ai Cattolici; fu proscritta
la religion dei Monofisiti in Egitto, e fu pubblicata

una legge, che escludeva i nativi del paese dagli
onori, e dagli impieghi lucrosi dello Stato.




Rimaneva da farsi una conquista più rilevante,
quella del Patriarca, oracolo e Capo della Chiesa
egiziana. Aveva resistito Teodosio alle minacce e
alle promesse di Giustiniano col coraggio d'un Apostolo,
ovveramente d'un entusiasta. «Non furono
diverse, rispose il Patriarca, le offerte del tentatore
quando mostrava i reami della terra; a me sta più
a cuore l'anima che la vita o l'autorità. Stanno le
Chiese nelle mani d'un principe, che può uccidere
il corpo; ma la mia coscienza è mia, e nell'esilio,
nella povertà, nei ceppi resterò costantemente fedele
alla credenza de' miei santi predecessori Atanasio,
Cirillo e Dioscoro. Anatema al tomo di Leone, e al
Concilio di Calcedonia! anatema a chi ammette la
lor dottrina! e adesso e per sempre sieno caricati
d'anatemi! Io sono uscito nudo del seno di mia
madre, nudo discenderò nel sepolcro; mi seguano
coloro che amano Iddio e cercano la salute». Dopo
aver consolato e rincorato i suoi fratelli, salpò alla
volta di Costantinopoli; e in sei abboccamenti successivi
sostenne senza vacillare l'assalto quasi irresistibile
della presenza del sovrano. Le sue opinioni
eran favoreggiate nel palazzo e nella capitale; il credito
di Teodora lo francheggiava e gli promettea
un congedo decoroso; egli terminò la sua carriera,
non già sulla cattedra episcopale, ma nel suo paese
nativo. Alla nuova della sua morte, Apollinare spinse
l'indecenza sino a farne festa in un divertimento
dato alla Nobiltà ed al clero; ma fu turbata la sua
allegrezza dalle nuove che presto ricevette della dominazione
del successor di Teodosio; e mentre si

godea le ricchezze d'Alessandria, i suoi rivali davano
la legge entro i monasteri della Tebaide, ove campavano
di obblazioni spontanee del Popolo. Morto
Teodosio si vide nascere dalle sue ceneri una serie
non interrotta di Patriarchi, e le Chiese monofisite
di Siria e d'Egitto vennero collegate in una stessa
comunione, e nel nome di Giacobiti; ma la dottrina
che s'era concentrata in una picciola Setta dei Sirii,
si propagò nella nazione egiziana, o cofta, la quale
con voto quasi unanime rigettò i decreti del Concilio
calcedonese. Volgeano dieci secoli da che l'Egitto
non era più un regno, e i vincitori dell'Asia e dell'Europa
avevano assoggettato al giogo un popolo,
la sapienza e la potenza del quale sono anteriori ai
monumenti della Storia. La lotta del fanatismo e
della persecuzione vi ridestò qualche scintilla d'intrepidezza
nazionale. Nell'abiurare un'eresia straniera
repudiarono gli Egiziani i costumi e la favella dei
Greci; ogni Mulchita è riguardato come un forestiero,
ogni Giacobita come un cittadino. Dichiaravano peccato
mortale le alleanze di matrimonio coi lor nemici, e
l'esercizio dei doveri dell'umanità verso i medesimi;
spezzarono i vincoli della fedeltà giurata all'Imperatore,
il quale non potea, lontano da Alessandria, fare
colà eseguire i suoi ordini in altro modo che col
braccio militare. Con uno sforzo generoso si sarebbe
restaurata la religione e la libertà dell'Egitto, e i
suoi seicento monasteri avrebbero mandate migliaia
di santi guerrieri che tanto meno temevano la morte,
quanto che non avea la vita per essi nè consolazioni,
nè piaceri; ma l'esperienza ha provato la
distinzione che passa tra il coraggio attivo, e il coraggio
passivo; il fanatico che senza mandar un sospiro,

sostiene le più crudeli torture, sarebbe tutto
tremante, o si darebbe alla fuga in faccia a un nemico
armato. Gli Egiziani pusillanimi, siccome essi
erano, restrignean le speranze a quella di cangiar
padrone; l'armi di Cosroe disertarono il paese, ma
sotto il suo regno godettero i Giacobiti una tregua
precaria e che durò poco. Colla vittoria d'Eraclio
si rinnovellò e crebbe la persecuzione e il Patriarca
abbandonò di bel nuovo Alessandria per riparare
nel deserto. Mentre egli se ne fuggiva credette Beniamino
udir una voce, che gli comandava d'attendere
dopo dieci anni il soccorso d'una nazion forestiera,
soggetta come gli Egiziani, all'antica legge
della Circoncisione. Si vedrà in processo di tempo
chi fossero questi liberatori, e quale la liberazione,
e qui trapasso l'intervallo d'undici secoli per dare
un'occhiata alla miseria presente dei Giacobiti dell'Egitto.
La popolosa città del Cairo è la sede o
piuttosto l'asilo del loro indigente Patriarca, e dei
dieci Vescovi che hanno conservati: quaranta monasteri
hanno sopravvissuto alle scorribande degli Arabi;
e la sempre crescente schiavitù, non che l'apostasia
ha ridotto i Cofti al meschino numero di
venticinque o trentamila famiglie[172], genìa di paltoni

ignoranti, che non hanno altra consolazione
che la vista della miseria anche maggiore del Patriarca
greco, e del suo picciolo ovile[173].



VI. Il Patriarca cofto, ribelle ai Cesari, o schiavo
dei Califfi, poteva sempre insuperbirsi dell'ubbidienza
figliale dei Re della Nubia e dell'Etiopia; ne esagerava
egli la grandezza per pagarne l'omaggio; osavano
i suoi partigiani asserire che quei principi poteano
mettere in armi centomila cavalieri, e altrettanti
camelli[174]; ch'eran padroni di spandere, o di
fermare le acque del Nilo[175], e che dalla mediazione

del Patriarca dependevano la pace e l'abbondanza
dell'Egitto, anche trattandosi di perorare presso un
sovrano del Mondo. Mentre stava in esilio a Costantinopoli
raccomandò Teodosio alla sua protettrice,
la conversione del popolo nero della Nubia[176]. Dal
tropico del Cancro fino alle frontiere d'Abissinia,
potè l'Imperatore indovinare l'intenzion di sua moglie,
e più zelante di lei per la Fede ortodossa volle
partecipare a questa gloria. Due missionari rivali, un
Melchita e un Giacobita, partirono ad un tempo;
ma, fosse amore o timore, Teodora fu meglio obbedita,
e il presidente della Tebaide ritenne presso di
sè il sacerdote cattolico, mentre in gran fretta furono
battezzati nella comunion di Dioscoro il Re di
Nubia, e la sua Corte. Giunto troppo tardi l'Inviato
di Giustiniano, venne accolto e rimandato onorevolmente;
ma quando denunciò l'eresia, e il tradimento
degli Egiziani, il Neofito negro era già stato ammaestrato
a rispondere, che mai non abbandonerebbe i
suoi fratelli, i veri credenti, ai ministri persecutori
del Concilio di Calcedonia[177]. Pel corso di vari secoli
nominò il Patriarca d'Alessandria, ed ordinò i

Vescovi della Nubia; vi dominò il cristianesimo fino
al secolo duodecimo, e si scorgono ancora cerimonie
ed avanzi di questa religione nelle borgate di Sennaar
e di Dongola[178]. Ma i Nubii alla lunga mandarono
ad effetto le lor minacce di ritornare al culto
degli idoli; voleva il clima una religione che permettesse
la poligamia, e quindi preferirono il trionfo
del Korano all'umiliazion della Croce. Forse una religion
metafisica supera l'intendimento d'un Popolo
nero; si può per altro avvezzare un Nero non altrimenti
che un papagallo a ripetere le parole del Simbolo
di Calcedonia o di quello dei Monofisiti.



A. D. 550 ec.



Erasi già più profondamente radicato il cristianesimo
nell'Impero d'Abissinia, e quantunque sia stata
interrotta la corrispondenza per più di settanta o di
cento anni, quella Chiesa sta sempre sotto la tutela
della metropoli d'Alessandria. Di sette vescovi era
composto per l'addietro il Sinodo etiopico; se fossero
stati dieci costantemente, avrebbero potuto eleggersi
un primato independente; venne in capo ad uno dei
loro re di dare ad un suo fratello questo primato,
ma si previde la cosa, e fu ricusata la fondazione
di tre nuovi vescovadi; a poco le incumbenze episcopali

si sono concentrate nell'Abuna[179] o Capo
de' sacerdoti dell'Abissinia ordinati da lui: vacando
questo posto, il Patriarca d'Alessandria nomina ad
occuparlo un monaco egiziano, avvegnacchè un forestiero
investito di quella dignità sembra agli occhi
del volgo più rispettabile, e meno pericoloso a quei
del monarca. Quando nel sesto secolo si palesò apertamente
lo scisma d'Egitto, i Capi rivali, coll'assistenza
de' lor protettori Giustiniano e Teodora, fecero
ogni potere per rapire l'uno all'altro il conquisto di
quella provincia remota ed independente. Anche questa
volta la scaltrezza dell'Imperatrice vinse la pruova,
e la pia Teodora stabilì in quella Chiesa lontana
la fede e la disciplina de' Giacobiti[180]. Circondati
per ogni lato da' nemici della loro religione, sonnecchiarono
gli Etiopi quasi per dieci secoli, senza pensare
al rimanente del Mondo, che non pensava a
loro. Furono svegliati da' Portoghesi, che dopo avere
superato il promontorio meridionale dell'Affrica comparvero
nell'India, e sul mar Rosso come se discesi
fossero da un pianeta lontano. A prima giunta i

sudditi di Roma, e que' d'Alessandria rimasero sorpresi
più dalla conformità che dalle differenze della lor
fede, e ognuna delle due nazioni sperò grandissimi
vantaggi da un'alleanza con genti cristiane. Gli Etiopi
disgiunti dagli altri popoli della terra erano quasi
tornati alla vita selvaggia. I loro navili che un tempo
approdavano a Ceilan, appena osavano tentare le
riviere dell'Affrica: non più vedevansi abitatori in
Axum già rovinata, la nazione era dispersa ne' villaggi,
e il gran personaggio, pomposamente decorato
del titolo d'Imperatore, stava in pace ed in guerra
contento d'un campo renduto immobile. Sentendo la
lor miseria, avevano saggiamente avvisato gli Abissinii
d'introdurre le arti, e l'industria europea[181], e ordinarono
a' loro ambasciatori in Roma e in Lisbona
di spedire colà una colonia, di fabbri ferrai, di carpentieri,
di fornaciai, di muratori, di stampatori, di
chirurghi, di medici; ma dal pericolo pubblico furono
sollecitati a cercare un pronto soccorso d'armi e
soldati per difesa d'un popolo pacifico contro i Barbari
che portavano il guasto nel cuor del paese, e
contro i Turchi o gli Arabi, che con formidabile
apparecchio s'avanzavano dalle rive del mare. Fu
salva l'Etiopia mercè dell'aiuto di quattrocento cinquanta
Portoghesi i quali dimostrarono combattendo
quel valore che è proprio degli Europei, e la potenza
dell'archibugio e del cannone. In un accesso

di spavento avea promesso l'Imperatore di riunirsi
co' sudditi alla Fede cattolica; un Patriarca latino
rappresentò il Primato del Papa[182]: credevasi che
quell'Impero supposto dieci volte più grande di quello
che fosse, racchiudesse più oro che non le miniere
d'America, e la cupidigia non che lo zelo religioso
fondarono speranze stravaganti sopra la spontanea
sommessione de' Cristiani dell'Affrica.



A. D. 1557



Ma riavutosi dal timore, non si sovvenne più dei
giuramenti fatti coll'animo addolorato. Vietarono gli
Abissinii con una costanza invitta la dottrina de' Monofisiti:
coll'esercizio della disputa si riscaldò la lor
Fede alquanto intiepidita; infamarono co' nomi d'Ariani,
e di Nestoriani i Latini; e rimproverarono
come adoratori di quattro Iddii coloro, che separavano
le due Nature di Gesù Cristo. Fu assegnata a missionari
gesuiti la borgata di Fremona per gli ufficii del
loro culto, o piuttosto per un luogo d'esilio, nulla
giovando a farli stimabili l'abilità che avevano nell'arti
liberali e meccaniche, la loro dottrina nelle
materie teologiche, la decenza de' costumi: mancavano
del dono de' miracoli[183], e mai non venne lor

fatto d'ottenere un sussidio di soldatesche europee.
Dopo quarant'anni di pazienza e di destrezza furono
da tanto che trovarono chi prestò più facile orecchia,
e valsero a persuadere a due Imperatori d'Abissinia
che Roma poteva fare in questo Mondo e
nell'altro la felicità de' suoi aderenti. Il primo di
que' re neofiti perdè la corona e la vita, e fu santificato
l'esercito ribelle dall'Abuna, il quale fulminò
d'anatemi l'apostata, e sciolse i sudditi dal giuramento
di fedeltà. Zadengher fu vendicato dal coraggio e dalla
fortuna di Susneo, che salì al trono col nome di Segued,
e che proseguì più vigorosamente la devota impresa
del suo congiunto. L'Imperatore dopo essersi divertito
in una lotta d'argomentazioni fra i gesuiti e i
suoi sacerdoti inesperti, si dichiarò proselita del Concilio
di Calcedonia; credendo che il suo clero, e il
suo popolo avrebbero immediatamente abbracciata la
religione del principe. Ordinò poco dopo sotto pena
di morte che si credesse alle due Nature di Cristo:
ingiunse agli Abissinii di passare la giornata del Sabato
o in lavori, o in divertimenti; e Segued, al
cospetto dell'Europa e dell'Affrica, rinunciò ad ogni
vincolo che aveva colla Chiesa d'Alessandria. Un
gesuita, Alfonso Mendez, Patriarca cattolico dell'Etiopia,
ricevette in nome d'Urbano VIII l'omaggio e
l'abiura del suo penitente. «Io confesso, disse l'Imperator
ginocchione, confesso che il Papa è il vicario
di Gesù Cristo, il successore di San Pietro, il sovrano
del Mondo; gli giuro verace obbedienza, e

pongo a' suoi piedi la mia persona e il mio regno».
Suo figlio, suo fratello, il clero, i nobili, ed anche
le donne della Corte, ripeterono lo stesso giuramento;
vennero profusi al Patriarca latino onori e ricchezze,
e i suoi missionari piantarono le loro chiese,
o piuttosto cittadelle, nelle migliori situazioni dell'Impero.
Da que' gesuiti medesimi si deplora la funesta
imprudenza del loro Capo, il quale non curando
la mansuetudine Evangelica, e la politica del
suo Ordine, con troppa violenza osò introdurre colà
la liturgia di Roma, e l'inquisizione del Portogallo.
Condannò egli la vecchia pratica della Circoncisione,
instituita per motivi di salute piuttosto che di superstizione
nel clima d'Etiopia[184]. Obbligò i nativi
del paese ad un nuovo Battesimo ed a una nuova
Ordinazione: inorridirono questi vedendo un prete
estero che levava dalle tombe i più santi de' loro
morti, e scomunicava i più rispettabili de' lor viventi.
Diedero di piglio alle armi per difendere la propria
religione e la libertà, e si segnalarono con un valore

da disperati, ma senza pro. Cinque ribellioni
furono soffocate nel sangue de' ribelli; due Abuna
caddero morti in battaglia; intere legioni furono trucidate
nel campo, o sepolte nelle loro caverne, e il
merito, la dignità, il sesso non poterono sottrarre
i nemici di Roma da una morte ignominiosa; ma
finalmente il monarca vincitore si lasciò vincere dalla
costanza della sua nazione, di sua madre, del figlio,
degli amici più fedeli. Ascoltò Segued la voce della pietà,
della ragione, e forse del timore, e l'editto che concedeva
la libertà di coscienza svelò la tirannide a
un'ora e la debolezza de' Gesuiti. Basilide, morto che
fu suo padre, cacciò il Patriarca latino, e ridonò al
voto della nazione la Fede e la disciplina dell'Egitto.
Le chiese monofisite ripeterono trionfando, «che la
greggia d'Etiopia era finalmente ritolta alle iene
dell'Occidente»; e da quel giorno le porte di quel
Regno romito furono per sempre chiuse alle arti, alle
scienza, e al fanatismo dell'Europa[185].










CAPITOLO XLVIII.




Disegno del rimanente dell'Opera. Successione e carattere
degl'Imperatori greci di Costantinopoli, dal
tempo d'Eraclio a quello della conquista de' Latini.





Ho già data a conoscere la successione di tutti gl'Imperatori
romani da Trajano a Costantino, da Costantino
ad Eraclio, e fedelmente ho esposto le avventure o
i disastri del lor governo. Son passato a traverso i cinque
primi secoli del decadimento dell'Impero romano,
ma più d'otto secoli mi restano ancora da trascorrere
prima ch'io giunga al termine delle mie fatiche,
cioè alla presa di Costantinopoli fatta dai Turchi.
S'io tenessi la stessa regola, e l'andamento
medesimo, non farei che distendere prolissamente in
un gran, numero di volumi una materia di poca importanza,
la quale non darebbe ai lettori un compenso
con un'istruzione ed una ricreazione, che pareggiasse
la pazienza ch'esigerebbe da loro. Più che
procedessi avanti, nel raccontare il degradamento e
il tracollo dell'Impero d'Oriente, più ingrata e noiosa
sarebbe la mia opera, in segnare gli annali di
ogni regno. L'ultimo periodo dei quali mostrerebbe
per tutto la medesima debolezza, la medesima
miseria; transizioni rapide e frequenti interromperebbero
il legame naturale delle cagioni e degli avvenimenti,
e una massa di minute particolarità leverebbe
la chiarezza e l'effetto a quelle grandi dipinture che
danno gloria e pregio all'istoria d'un tempo remoto.
Da Eraclio in poi la scena di Bizanzio si fa più angusta

ed oscura; il nostr'occhio da tutti i lati vede
sparire i confini dell'Impero, fissati dalle leggi di
Giustiniano, e dalle armi di Belisario; il nome romano,
vero fine delle nostre ricerche, è ristretto in
un picciolo cantone dell'Europa, nei solinghi contorni
di Costantinopoli. Fu paragonato l'Impero greco
al fiume del Reno, che si disperde fra le sabbie,
prima di mescere le sue acque con quelle dell'Oceano.
La lontananza dei tempi e dei luoghi scema al
nostro occhio la pompa della dominazione, nè il difetto
di esterior maestà viene coperto da fregi più
nobili, quelli del senno o della virtù. Negli ultimi
giorni dell'Impero senza dubbio vantava Costantinopoli
più ricchezze e più popolazione che Atene ai
tempi più floridi de' suoi annali, quando una modica
somma di seimila talenti, o sia di un milione
e dugentomila lire sterline, formava la totalità degli
averi divisi fra ventunmila cittadini adulti; ma
ognuno di que' cittadini era un uom libero, e osava
far uso della sua libertà ne' suoi pensieri, nelle parole,
nelle azioni; leggi imparziali difendeano la sua
persona, le sue proprietà, ed egli avea un voto independente
nell'amministrazione della Repubblica.
Le varietà molte e assai appariscenti dei naturali,
parea che aumentassero il numero degl'individui; coperti
dall'egida della libertà, portati sull'ali dell'emulazione
e della vanagloria, tutti voleano elevarsi
alla cima della dignità nazionale: da quell'altezza
sapeano alcuni spiriti illustri sopra tutti gli altri slanciarsi
oltre i limiti cui può giungere l'occhio del
volgo, di modo che, stando al calcolo delle sorti
d'un gran merito, quali sono indicate dall'esperienza
per un vasto popolatissimo regno, si andrebbe a

credere, osservando il numero de' suoi grand'uomini,
che la Repubblica d'Atene contasse più milioni
d'abitanti. E pure il suo territorio, con quello di
Sparta e dei loro alleati, non eccede la grandezza
d'una provincia di Francia o d'Inghilterra, quantunque
di mediocre estensione; ma dopo le vittorie
di Salamina e Platea quelle picciole Repubbliche prendono
nella nostra fantasia l'ampiezza gigantesca dell'Asia
conculcata dai Greci con piede vittorioso. Per
converso i sudditi dell'Impero bizantino, che prendeano
e disonoravano i nomi di Greci e di Romani,
offrono una tetra uniformità di vizi abbietti, spogli
della scusa che meritano le dolci passioni dell'umanità,
e senza il vigore e la pompa dei delitti memorandi.
Poteano gli uomini liberi dell'antichità ripetere
con generoso entusiasmo la sentenza d'Omero,
che «uno schiavo nel primo giorno di schiavitù
perde la metà delle virtù umane». E sì che il
poeta non conosceva altra schiavitù che la civile e
domestica, nè poteva prevedere, che l'altra metà dei
pregi del genere umano verrebbe un giorno annichilita
da quel despotismo spirituale che inceppa le
azioni, ed anche i pensieri del devoto prostrato nella
polvere. I successori d'Eraclio fiaccarono i Greci con
questo doppio giogo; i vizi dei sudditi, secondo una
legge dell'eterna Giustizia, digradarono il tiranno,
e a gran pena colle più esatte indagini sul trono,
nei campi, e nelle scuole si giunge a dissotterrar
qualche nome degno d'esser tolto all'obblìo. Alla
povertà del subbietto non ripara l'abilità o la varietà
delle tinte, impiegata dai pittori storici. I quattro
primi secoli d'un intervallo di ottocento anni
sono rimasti per noi nelle tenebre di rado interrotte

da deboli barlumi di luce storica: da Maurizio
ad Alessio, Basilio il Macedone è l'unico principe
che colla sua vita abbia somministrato argomento
d'un'opera separata, nè giova l'autorità mal certa
di compilatori più moderni per supplire al difetto,
alla perdita, o all'imperfezione degli autori contemporanei.
Non possiamo lagnarci di penuria nei quattro
ultimi secoli; la musa dell'istoria rivisse a Costantinopoli
nella famiglia dei Comneni; ma si presenta
coperta di belletti, e cammina senza garbo e
senza disinvoltura. La folla di preti e di cortigiani
ci trascinano gli uni dietro agli altri per la via segnata
dalla servitù e dalla superstizione: sono di vista
corta, di scarso o depravato giudizio, e si finisce
un libro pieno d'un'abbondanza sterile senza
conoscere le cagioni dei fatti, il carattere degli attori,
o i costumi del secolo, che da loro è lodato,
o accusato. Si osservò che la penna d'un guerriero
pigliava vigore dalla sua spada, e questa riflessione
può benissimo applicarsi ad un popolo, poichè, come
vedremo, il trono dell'istoria s'alza o s'abbassa
a seconda del vigore del tempo in cui è scritta.



Per queste considerazioni avrei volentieri abbandonato
gli schiavi greci, e i loro scrittori servili, se
la sorte della monarchia di Bizanzio non fosse in
modo passivo legata colle rivoluzioni le più strepitose
e rilevanti, che abbiano mai cangiata la faccia
del Mondo. Mentre perdea qualche provincia vi si
piantavano nuove colonie, e nuovi reami: le nazioni
vittoriose vestivano quelle virtù efficaci di guerra
o di pace, delle quali i vinti s'erano spogliati; e
nell'origine appunto, e nelle conquiste, nella religione,
e nel governo di que' popoli nuovi investigar

noi dobbiamo le fonti e le conseguenze del digradamento
e della caduta dell'Impero Orientale. Nè già
questo disegno diverso, nè la ricchezza e varietà dei
materiali nuocono all'unità del pensiero, e della composizione;
come il Musulmano di Fez o di Delhi nelle
sue orazioni volge sempre la mente al tempio della
Mecca, così l'occhio dello storico non perderà mai
di vista Costantinopoli. La linea, ch'egli trascorrerà,
dee passar necessariamente pei deserti dell'Arabia
e della Tartaria; ma il circolo che farà da prima,
sarà definitivamente ristretto fra i confini sempre
decrescenti dell'Impero romano.



Ecco dunque in qual modo ho distribuito quest'opera
negli ultimi volumi. Nel primo dei capitoli seguenti
presenterò la serie regolare degl'Imperatori
che regnarono in Costantinopoli, in un periodo di
sei secoli, dai tempi d'Eraclio sino al conquisto dei
Latini; breve sarà la narrazione, ma dichiaro qui
in generale che non si scosterà nè dall'ordine, nè
dal testo degli storici originali. Mi contenterò in
questa introduzione a far un cenno delle rivoluzioni
del trono, della successione delle famiglie, dell'indole
personale dei principi greci, del lor modo di
vivere, e della lor morto, delle massime e dell'influenza
che aveva sulli spiriti la loro amministrazione,
e come e quanto abbia contribuito il loro regno
ad accelerare, o a sospendere il tracollo dell'Impero
d'Oriente. Questo quadro cronologico darà luce ai
capitoli che verranno da poi, e i particolari fatti
della grande storia dei Barbari si collocheranno da
sè stessi al sito che lor compete negli annali di Bizanzio.
Materia di due capitoli separati saranno gli
affari interni dell'Impero, e la pericolosa eresia dei

Pauliciani, che scosse l'Oriente, e illuminò l'Occidente;
ma differirò queste ricerche sino a tanto
che io non abbia esposto al lettore lo stato dei
vari popoli del Mondo nel nono e decimo secolo
dell'Era Cristiana. Poste che avrò le fondamenta
della Storia bizantina, farò passare in rassegna
parecchie nazioni, e trattando delle cose loro, regolerò
la lunghezza del mio racconto colla loro grandezza,
col loro merito, o i loro legami col Mondo
romano, e col secolo presente: questi sono i
nomi di quei popoli: 1. i Franchi, denominazion generale
che include tutti que' Barbari della Francia,
dell'Italia, e della Germania che furono uniti insieme
dalla spada e dallo scettro di Carlo Magno.
La persecuzion delle Immagini e dei loro adoratori
segregò Roma e Italia dal trono di Bizanzio, e agevolò
il nuovo Impero romano in Occidente. 2. Gli
Arabi o Saraceni, argomento importante e curioso;
occuperanno tre lunghi capitoli. Dopo avere descritto
l'Arabia, e i suoi abitanti verrò esaminando
nel primo capitolo l'indole, la religione, i trionfi
di Maometto: verrò seguitando nel secondo gli Arabi
al conquisto dell'Assiria, dell'Egitto e dell'Affrica,
province dell'Impero romano, e li accompagnerò
nella lor corsa trionfale sino a tanto che abbiano
gettato a terra il trono della Persia e della Spagna;
andrò investigando nel terzo il modo con cui furono
Costantinopoli e l'Europa salve mercè del lusso e delle
arti, non che della discordia e della debolezza dell'Impero
dei Califi. Un solo capitolo indicherà i
fatti che riguardano, 3. i Bulgari 4. gli Ungari e 5. i
Russi, i quali per mare o per terra assaliron le
province e la capitale; ma meriteranno la nostra curiosità

l'origine e l'infanzia di quest'ultimo popolo
cresciuto oggi a tanta potenza; 6. i Normani o più
veramente pochi avventurieri di quella gente bellicosa,
i quali un gran regno fondarono nella Gallia,
e nella Sicilia, crollarono il soglio di Costantinopoli,
e tutto il valore manifestarono dei Cavalieri, i
quali avverarono le maraviglie dei Romanzi; 7. i Latini,
o le nazioni d'Occidente, soggette al Papa,
che sotto il vessillo della Croce, si arrolarono per
ricuperare o liberare il Santo Sepolcro. Sulle prime
rimasero atterriti, poscia rassodati gl'Imperatori greci
sul trono da migliaia di pellegrini, che si trasferirono
a Gerusalemme con Goffredo di Buglione
e coi Paladini della Cristianità. La seconda e la terza
Crociata corsero la via dalla prima; l'Europa e l'Asia
furono miste in una guerra santa, che durò per
due secoli, e Saladino e i Mamelucchi d'Egitto,
dopo avere vigorosamente resistito ai Potentati cristiani,
finirono di cacciarli del tutto. In mezzo a queste
guerre memorabili, una squadra ed un esercito
di Francesi e di Veneziani deviarono dal lor viaggio
di Siria alla volta del Bosforo Tracio; presero
d'assalto la capitale dell'Imperio, capovolsero la
monarchia de' Greci, e per più di sessant'anni regnò
in Costantinopoli una dinastia di Principi latini.
Per tutta quell'epoca di cattività e d'esilio fa
d'uopo considerare i Greci stessi come forestieri,
come nemici, e poi sovrani di Costantinopoli. Le
loro disgrazie avevano ridestato in essi una scintilla
di valor nazionale, e dal punto che ripresero la corona
sino al conquisto de' Turchi, mostrarono gl'Imperatori
qualche dignità; 9. i Mogolli e i Tartari;
le armi di Gengis e i suoi discendenti diedero

una scossa al Mondo cominciando dalla Cina fino
alla Polonia e alla Grecia; furono i Soldani atterrati,
i Califi caddero dal soglio, tremarono i Cesari
nel lor palazzo, e le vittorie di Timur tennero in
sospeso per più di mezzo secolo l'ultima mina dell'Impero
bizantino. 10. Ho già fatta menzione della
prima comparsa de' Turchi; due dinastie successive
de' principi di quella nazione, che nell'undecimo secolo
sboccò dai deserti della Scizia son distinte dai
nomi dei loro Capi Seljuk e Othman. Fondò il primo
un insigne e poderoso reame, che si allargava
dalle rive dell'Oxo ad Antiochia e Nicea: ebbe origine
la prima Crociata dalla profanazione dei luoghi
santi ch'egli conquistò, e dal pericolo in che pose
Costantinopoli. Gli Ottomani, usciti da oscuro paese,
divennero lo spavento, il flagello della Cristianità.
Maometto II strinse d'assedio, e prese Costantinopoli,
e col suo trionfo annientò quel vano titolo,
che rimaneva ancora nell'Impero romano in Oriente.
La storia della scisma de' Greci sarà collegata a quella
dell'ultime loro disgrazie, e del risorgimento dell'arti
in Occidente. Dopo aver mostrata schiava la
nuova Roma, rifrusterò le ruine dell'antica, e con
un gran nome, con un rilevante soggetto spanderò
un raggio di gloria sull'ultime mie fatiche.





L'Imperatore Eraclio avea punito un tiranno, si
era impadronito del trono, e il suo regno era divenuto
memorabile pel conquisto momentaneo, e per
la perdita irreparabile delle province d'Oriente. Morta
Eudossia, sua prima moglie, non volle obbedire al
Patriarca, sposando sua nipote Martina; violò le leggi,
e la superstizion dei Greci credè vedere un giudizio

del cielo nelle malattie del padre e nella deformità
dei figli; ma potendo la fama d'una nascita
illegittima impedir l'elezione, o infievolire la docilità
del popolo, ne avvenne, che la materna tenerezza,
e forse anche la gelosia d'una suocera animassero
vie più l'operosa ambizion di Martina, mentre
a suo marito di già innoltrato negli anni, non
bastava l'animo a resistere alle seduzioni, ed alle
carezze d'una sposa. Costantino, suo figlio maggiore,
ottenne in età matura il titolo d'Augusto; ma col
suo meschino temperamento avea mestieri d'un collega,
e d'un tutore, e però acconsentì, non senza
una secreta ripugnanza, a dividere con altri l'Impero.
Fu radunato in Corte il senato per ratificare, o attestare
la successione di Eracleone, figlio di Martina:
si consacrò l'imposizion del diadema con le preghiere
e la benedizione del Patriarca; i senatori e i
patrizi adorarono la maestà dell'Imperatore, e quella
de' suoi colleghi, e come furono aperte le porte, la
voce tumultuosa, ma importante, de' soldati acclamò
i tre principi. Dopo uno spazio di cinque mesi si
celebrarono nella cattedrale, o nell'Ippodromo cerimonie,
che sole formavano, per quanto pareva, la
costituzion dello Stato per dimostrare la buona concordia
de' due fratelli, comparve il più giovine appoggiato
al braccio del maggiore, e le grida d'una
popolazione venduta, o sedotta dal timore, congiunsero
il nome di Martina a quelli di Costantino e
d'Eracleone. Non sopravvisse Eraclio più di due anni
a questa associazione: col suo testamento nominò i
suoi due figli eredi dell'Impero d'Oriente con un
potere uguale, e ordinò, che onorassero Martina come
la lor madre e sovrana.







A. D. 641



Non così tosto si mostrò Martina per la prima
volta sul trono, col titolo e co' privilegi di regnante,
che trovò una forte, benchè rispettosa opposizione; e
dai pregiudizi superstiziosi si videro risplendere le
ultime faville della libertà. «Noi veneriamo la madre
de' nostri principi, esclamò un cittadino; ma
questi principi sono i soli, cui dobbiamo obbedire,
e Costantino, il primogenito de' nostri due Imperatori
è in un'età da sostenere il peso della corona.
La natura ha escluso il tuo sesso dalle cure del governo.
Se i Barbari s'accostassero alla città reale,
sia in figura di nemici, sia con intenzioni pacifiche,
potresti tu combatterli, sapresti tu rispondere? I
Persiani stessi, che pur sono schiavi, non potrebbero
sofferire il governo d'una donna. Preservi il
cielo per sempre la Repubblica romana da un avvenimento
che sarebbe il disdoro della nazione»!
Martina, tutta sdegnata, discese dal trono, e si ritirò
nell'appartamento della Corte, abitato dalle donne.
Centotre giorni durò il regno di Costantino III.
Finì nell'età di trent'anni una vita che non era
stata che una malattia continua; la sua morte prematura
fu per altro attribuita alla suocera, la quale,
fu voce, impiegasse il veleno. Di fatto ella raccolse
i frutti di questa morte, e insignorissi del governo
in nome d'Eraclio; il popolo, che sospettava
di costei rivolse le sue sollecitudini alla conservazione
dei due orfani, lasciati da Costantino. Invano
il figlio di Martina, nell'età di quindici soli anni,
ammaestrato dalla madre dichiarò, che sarebbe il
tutore de' suoi nipoti, uno de' quali era stato da lui
tenuto al Sacro Fonte; in vano giurò sulla vera Croce,

che difesi li avrebbe da tutti i nemici. Poche ore
prima di morire avea l'ultimo Imperatore spedito
un servo fedele ad armare gli eserciti e le province
dell'Oriente, in favor degli orfani, ch'egli lasciava
in mani sospette; l'eloquenza e la liberalità di Valentino
gli aveano promesso buon esito, e dal suo
campo di Calcedonia osò questi richiedere, che fossero
puniti gli assassini, e rimesso in trono l'erede
legittimo. Dalla licenza dei soldati, che saccheggiarono
le viti, e ingollavano il vino dei demanii
asiatici, appartenenti agli abitatori di Costantinopoli,
furono questi ultimi mossi a vendetta contro gli
autori delle lor disgrazie, e s'intese risuonare la
chiesa di Santa Sofia, non già di cantici e di orazioni,
ma delle grida e delle imprecazioni d'una
plebe furiosa. Eracleone, chiamato da voci imperiose,
comparve in pulpito col primogenito dei due orfanelli;
Costanzo solo fu acclamato Imperator dei Romani,
e colla benedizione solenne del Patriarca, gli
fu posta in capo una corona d'oro, tolta dalla tomba
d'Eraclio. Ma fra i tumulti della gioia e dell'ira,
la chiesa fu messa a ruba; i Giudei e i Barbari profanarono
il santuario, e Pirro settario dell'eresia dei
Monoteliti, e creatura dell'Imperatrice, per sottrarsi
alla violenza de' cattolici, pigliò saviamente il partito
di fuggirsene, dopo aver lasciato la sua protesta
sull'altare. Il senato, che avea momentaneamente ricuperata
qualche autorità dall'assenso de' soldati e
del popolo, doveva adempiere uffici più seri e più
sanguinari. Caldo del fuoco della libertà romana, rinnovò
l'antico grandioso spettacolo d'un tiranno giudicato
dal popolo; Martina, e suo figlio furon deposti,
e condannati come autori della morte di Costantino;

ma la severa giustizia dei Padri Coscritti fu
contaminata da una crudeltà che confuse l'innocente
col reo. Martina ed Eracleone furono condannati ad
avere l'una la lingua tagliata, e l'altro il naso; e dopo
questa barbara esecuzione chiusero entrambi il rimanente
de' loro giorni nell'esilio e nell'obblivione;
e quei Greci, ch'erano capaci di qualche riflessione
dovettero in certo modo consolarsi della servitù, osservando
sin dove può trascorrere l'abuso del potere,
posto per un istante nelle mani dell'aristocrazia.



Quando si legge il discorso pronunciato da Costanzo
II in età di dodici anni davanti il Senato
bizantino, pare che siamo tornati indietro cinque
secoli ai tempi degli Antonini. Dopo avergli renduto
grazie della pena giustamente data agli assassini, che
rapite aveano alla nazione le belle speranze del regno
di suo padre, soggiunse il giovine principe: «La
divina provvidenza, e il vostro saggio decreto
hanno balzata dal soglio Martina, e la sua incestuosa
progenie. La vostra maestà, la vostra sapienza hanno
impedito che l'Impero romano degeneri in una tirannide,
che non conosca più leggi. Io vi domando
istantemente, e vi esorto di consacrare al ben pubblico
i consigli, e la prudenza vostra». Questo linguaggio
officioso, accompagnato da grandi liberalità
soddisfece molto i Senatori; ma non eran degni i
venali Greci d'una libertà, che non sapeano apprezzare
abbastanza, e i pregiudizi del tempo, l'abitudine
al dispotismo cancellaron ben presto dalla memoria
del nuovo Imperatore una lezione, che l'aveva
occupato per pochi momenti. Non gli rimase
che un timore, un'inquietudine, che mai qualche
giorno il senato o il popolo invadesse il diritto di

primogenitura, e collocasse il fratello Teodosio sul
trono con autorità uguale alla sua. Il nipote d'Eraclio,
promosso agli Ordini sacri, divenne inabile per
la porpora; ma questa cerimonia, che profanava i
Sacramenti della Chiesa, non bastò ad acquetare i sospetti
del tiranno; e solamente la morte del diacono
Teodosio valse ad espiare il delitto della sua regia
estrazione. Dalle imprecazioni del popolo fu vendicato
questo assassinio, e l'uccisore, che pur godeva
tutta la pienezza del potere, fu obbligato a condannarsi
da sè ad un esilio perpetuo. Costanzo s'imbarcò
per la Grecia; e quasi volesse rendere alla
patria quei sentimenti d'abbominazione, ch'egli
meritava da lei, è fama, che dalla sua galea imperiale
sputasse contro le mura di Costantinopoli. Dopo
avere svernato in Atene, si trasferì a Taranto in
Italia, visitò Roma, ed in Siracusa, ove fermò la residenza,
finì questo vergognoso viaggio marcato in
tutto il suo corso da rapine sacrileghe; ma se potè
involarsi agli sguardi del suo popolo, non poteva
fuggire sè stesso: i rimorsi della sua coscienza gli
crearono un fantasma che lo perseguitò per terra e
per mare, notte e giorno. Credea sempre vedersi in
faccia la figura di Teodosio, che presentandogli una
coppa piena di sangue, e appressandogliela alle labbra,
dicevagli, o parea che gli dicesse: «Bevi fratello,
bevi»; allusione alla circostanza che aggravava
il suo delitto, poichè avea ricevuto dalle mani
del Diacono la coppa misteriosa del Sangue di Cristo.
In odio a sè stesso, in odio al genere umano,
morì nella capitale della Sicilia per un tradimento
domestico, e forse per una cospirazione de' Vescovi.
Un servo che l'assisteva al bagno, dopo avergli versato

acqua calda sul capo, lo colpì violentemente
col vaso che teneva in mano; cadde il principe sbalordito
dal colpo, e soffocato dal calore dell'acqua;
il suo corteggio non vedendolo ricomparire, corse
colà, e riconobbe, senza commoversi, ch'egli era
morto. Le soldatesche della Sicilia vestirono della
porpora un giovinetto oscuro, ma d'una bellezza
inimitabile, che non poteva, come è facile a credersi,
essere ritratta dai pittori, nè dagli scultori
d'allora.



A. D. 668



Costanzo avea lasciato tre figli nel palazzo di Bizanzio;
il primogenito avea ricevuto la porpora sin
dall'infanzia. Quando ordinò che venissero a trovarlo
in Sicilia, i Greci che voleano custodire quelli
ostaggi preziosi, risposero, che quelli erano figli
dello Stato, e che non doveano partire. Giunse la
nuova della sua morte da Siracusa a Costantinopoli
con una rapidità straordinaria, e Costantino, il primogenito
de' suoi figli, fu l'erede del suo trono, senza
ereditare l'odio del Pubblico. Con grande zelo
ed ardenza concorsero i sudditi a punire quella provincia,
che aveva usurpato i diritti del Senato e del
Popolo: il giovane Imperatore salpò dall'Ellesponto
con una squadra numerosa, e raccolse sotto le sue
insegne, nel porto di Siracusa, le legioni di Roma e
di Cartagine. Agevole cosa era lo sconfiggere l'Imperatore
acclamato dai Siciliani, e giusta ne era la
morte; la sua bella testa fu esposta nell'Ippodromo;
ma non posso applaudire alla clemenza d'un Principe
che nel gran numero delle sue vittime comprese
il figlio d'un patrizio, che non avea altra colpa che
d'aver amaramente deplorato il supplizio d'un padre
virtuoso. Questo giovine, chiamato Germano, fu

condannato ad una mutilazione ignominiosa: ma
sopravvisse a questa crudele operazione, ed elevato
poscia alla dignità di Patriarca e di Santo, ha conservata
la memoria dell'indecente atrocità dell'Imperatore.
Dopo avere offerti all'ombra del padre sagrifici
così sanguinosi, ritornò Costantino alla sua
capitale, ed essendogli spuntata la barba nel suo
viaggio di Sicilia, questa circostanza fu divulgata all'Universo
col soprannome datogli di Pogonate. Il
suo regno, come quello del suo predecessore, fu
deturpato dalla discordia fraterna. Aveva egli conferito
il titolo d'Augusto ad Eraclio e a Tiberio, suoi
fratelli; ma non era per essi che un vano titolo, avvegnacchè
continuavano a languire nella solitudine
del palazzo senza poteri e senza occupazioni. Segretamente
istigate da loro le soldatesche del Tema o sia
della provincia d'Anatolia, s'appressarono dalla parte
dell'Asia a Costantinopoli; chiedendo a favor dei
due fratelli di Costantino la divisione o l'esercizio
della sovranità, e sostenendo con un argomento teologico
questa sediziosa domanda. Gridavano i soldati,
essere Cristiani, e Cattolici, e sinceri adoratori
della santa ed individua Trinità; e però se regnavano
tre persone uguali nel Cielo, era ben ragionevole,
che tre persone uguali fossero sulla Terra.
L'Imperatore invitò quei bravi dottori ad un'amichevole
conferenza, in cui proporre potevano al Senato
le loro ragioni: quelli vi andarono; e ben presto
lo spettacolo de' loro corpi impesi alle forche nel
sobborgo di Galata bastò a riconciliare i lor compagni
coll'unità del Regno di Costantino. Il quale perdonò
ai fratelli, e lasciò che fossero, come prima,
onorati nelle pubbliche acclamazioni; ma divenuti

nuovamente colpevoli, o avendone dato nuovamente
sospetto, perdettero il titolo d'Augusto, e fu tagliato
loro il naso al cospetto de' Vescovi cattolici, che
in Costantinopoli componevano il sesto Concilio generale.
Pogonate, sul termine della vita, si mostrò
sollecito di statuire il diritto di primogenitura. Le
capellature de' suoi due figli Giustiniano ed Eraclio
furono offerte sopra il deposito di S. Pietro, come
Simbolo della spirituale adozione, che ne facea il Papa;
ma solamente al primogenito fu conferito il grado
d'Augusto, e assicurata la corona.



A. D. 685



Giustiniano II, morto il padre, eredò l'Impero,
e il nome d'un legislatore trionfante fu infamato dai
vizi d'un giovinastro, che non imitò il riformator
delle leggi in altro, fuorchè nel lusso degli edifici.
Violente n'erano le passioni, ma debole l'intelletto;
esaltava coll'ebbrezza d'uno sciocco orgoglio il
diritto di nascita che gli sottometteva milioni d'uomini,
quando la più picciola Comunità non l'avrebbe
eletto per suo magistrato speciale. Erano i suoi
ministri favoriti un eunuco ed un frate, cioè due
Esseri, che per la loro condizione erano i meno capaci
d'umani affetti: all'uno lasciava in cura il palazzo;
all'altro l'erario; il primo castigava a frustate
la madre dell'Imperatore; il secondo faceva
impendere i debitori insolvibili colla testa abbasso
sopra un fuoco lento, che esalava una nube di fumo.
Dai giorni di Commodo o di Caracalla in poi
il timore era stato il movente ordinario della crudeltà
nei sovrani di Roma; ma Giustiniano, che
aveva qualche vigor di carattere si compiaceva a veder
tormentati i sudditi, e affrontò la loro vendetta
per dieci anni in circa sino al punto che fu colma

la misura de' suoi delitti, e quella della loro pazienza.
Leonzio, Generale di grido, avea per più di
tre anni languito in un carcere con vari patrizi delle
più nobili e degne famiglie; ad un tratto il sovrano
lo liberò per dargli il governo della Grecia: questa
grazia, conceduta ad un uomo offeso, annunziava
disprezzo più che fiducia; mentre i suoi amici l'accompagnavano
al porto, ove doveva imbarcarsi, disse
loro sospirando, che si ornava la vittima pel sagrifizio,
che sarebbe presto seguito dalla morte: ebbero
quelli coraggio a rispondergli che forse la gloria e
l'Impero sarebbero il guiderdone d'un tentativo generoso;
che tutte le classi dello Stato abborrivano il
regno d'un mostro, che dugentomila patriotti non
aspettavan altro che la voce d'un Capitano. Prescelsero
la notte per adempiere la loro liberazione; e
ne' primi sforzi de' cospiratori, fu svenato il prefetto
della capitale, e forzate le prigioni; per tutte le
strade gridavano gli emissari di Leonzio: «Cristiani,
a Santa Sofia». Il testo eletto dal Patriarca
«ecco il giorno del Signore» fu l'annunzio d'una
predica, che fini d'infiammare gli spiriti; il perchè
uscendo dalla Chiesa indicò al popolo un'altra adunanza
da tenersi nell'Ippodromo. Giustiniano, pel quale
non s'era sguainata una sola spada, fu trascinato
davanti a quei Giudici furibondi, i quali domandarono,
che fosse subitamente punito di morte. Leonzio,
già vestito della porpora, vide con occhio di
compassione il figlio del suo benefattore, il rampollo
di tanti Imperatori, boccone innanzi a sè. Perdonò
la vita a Giustiniano; ma gli fu tagliato, benchè imperfettamente,
il naso, e forse la lingua. La flessibilità
dell'idioma greco gli diede immediatamente

il nome di Rhinotmeta: così mutilato il tiranno fu
confinato a Cherson, borgo solitario della Tartaria-Crimea,
la quale traeva da' paesi vicini vino, biade
ed olio, come merci di lusso.



A. D. 695-705



Esule sulla frontiera dei deserti della Scizia, chiudeva
sempre in cuore Giustiniano, coll'orgoglio dei
natali, la speranza di risalire sul trono. Dopo tre
anni d'esilio, ebbe la gioia d'intendere, ch'era stato
vendicato da una seconda rivoluzione, e che Leonzio
era stato deposto, e mutilato anch'esso dal ribelle
Apsimaro, che avea preso il nome più rispettabile
di Tiberio. Ma le pretensioni della linea diretta dovean
esser temute da un usurpatore, uscito della
classe del volgo; e cresceano le sue inquietudini
dalle lagnanze di accuse degli abitanti di Cherson,
che trovavano i vizi del tiranno nelle azioni del
principe sbandito. Giustiniano, seguìto da una masnada
di gente, a lui attaccata per la stessa speranza,
o per la stessa disperazione, abbandonò quella terra
inospitale, e si rifuggì presso i Cozari che accampavano
al Tanai e al Boristene. Il Khan, mosso a compassione,
trattò con molto riguardo un supplichevole
di tal fatta: lo collocò in Fanagoria, città un tempo
opulenta, situata sulla riva della palude Meotide,
dalla parte dell'Asia. Posti allora in non cale tutti
i pregiudizi romani, sposò Giustiniano una sorella
del Barbaro, la quale per altro col nome di Teodora
dà luogo a credere che fosse battezzata; ma il
perfido Khan fu subornato ben presto dall'oro di
Costantinopoli, e se non era l'amor di sua moglie,
che gli svelò i disegni tramati a suo danno, Giustiniano
periva sotto il ferro degli assassini, od era
dato in balìa de' suoi nemici. Dopo avere strangolato

colle sue mani i due satelliti del Khan, rimandò
Teodora a suo fratello, ed egli s'imbarcò su l'Eusino
in traccia di più fedeli alleati. Una furiosa tempesta
assalì il suo vascello, ed un uomo del suo seguito lo
consigliò d'impetrare la misericordia del cielo facendo
voto di dare un perdono generale, se mai ricuperasse
l'Impero. «Perdonare? esclamò l'intrepido
tiranno; piuttosto morire in questo momento! l'Onnipotente
mi faccia inghiottire dal mare, s'io consento
a risparmiare la testa d'un solo de' miei nemici!»
Egli sopravvisse a quest'empia minaccia, entrò nella
foce del Danubio, osò arrischiare i passi nel villaggio
abitato dal Re de' Bulgari, Terbelis, principe bellicoso
e pagano, da cui ottenne soccorsi, promettendo
di dargli sua figlia, e di partir seco i tesori dell'Impero.
Estendevasi il regno dei Bulgari sino ai confini
della Tracia, e i due principi con quindicimila
cavalieri si spinsero sotto le mura di Costantinopoli.
Fu sbigottito Apsimaro da questa improvvisa comparsa
del suo rivale, quando glien'era stata promessa la
testa dal Cozaro, e ne ignorava la fuga. Dieci anni
d'assenza avean quasi abolita la ricordanza dei delitti
di Giustiniano; i suoi natali e le sue disgrazie
moveano a pietà la moltitudine sempre malcontenta
dei principi che la governano, e quindi per lo zelo,
e l'attività de' suoi partigiani fu introdotto nella città
e nel palazzo di Costantinopoli.



Nel premiare i suoi alleati, nel richiamare la moglie
al suo fianco, dimostrò Giustiniano non essere
al tutto scemo dei sentimenti d'onore e di gratitudine.
Terbelis si ritirò con un mucchio d'oro, che
fu misurato dalla lunghezza della sua frusta. Ma non
fu mai adempiuto sì religiosamente un voto, quanto

il giuramento di vendetta, pronunciato in mezzo alla
procella dell'Eusino. I due usurpatori (così dee dirsi,
poichè il nome di tiranno va riservato al vincitore)
furono condotti nell'Ippodromo, l'uno dalla sua prigione,
l'altro dal palazzo. Leonzio ed Apsimaro,
prima che fossero consegnati ai carnefici, incatenati
siccome erano, furon distesi sotto il trono dell'Imperatore,
e Giustiniano, ponendo un piede sul collo
di ciascheduno, guardò per più d'un'ora la corsa
dei carri, mentre il popolo, sempre volubile, ripetea
quel versetto del Salmista: «Camminerai sull'aspide
e sul basilisco, e conculcherai il leone ed il drago.»[186]
La diserzione universale da lui già provata,
potè fargli desiderare, come a Caligola, che il popolo
romano non fosse che una testa sola. Osserverò per
altro, che questa brama non si addiceva ad un
tiranno sagace, imperocchè in vece de' vari tormenti,
con cui straziava le vittime della sua collera, avrebbe
un colpo solo terminati i piaceri della sua vendetta
e crudeltà. E di questi piaceri fu in fatti insaziabile;
nè virtù private, nè pubblici servigi valsero ad espiare
il delitto d'una obbedienza attiva od anche passiva
ad un governo costituito; e ne' sei anni del suo novello
regno, la mannaia, la corda, la tortura gli parvero
i soli istromenti propri del regno. Ma singolarmente
contro gli abitanti di Cherson che l'aveano

insultato nell'esilio, e spregiati i doveri dell'ospitalità,
diresse egli tutti gli sforzi del suo odio implacabile.
Poichè per la rimota lor situazione rimaneva
loro qualche via per la difesa o per la fuga, impose
a Costantinopoli una tassa, che dovea pagar le spese
d'una squadra e d'un esercito da spedire contro essi:
«Tutti sono colpevoli, e tutti han da perire;» tale
fu l'ordine di Giustiniano, e ad eseguire questo sanguinario
decreto elesse Stefano, suo favorito, che gli
era caro pel soprannome di Selvaggio. Ma il selvaggio
Stefano adempiè imperfettamente alle intenzioni
del suo sovrano. La lentezza delle sue mosse diede
agio alla maggior parte degli abitanti di ritrarsi nell'interno
del paese, ed il ministro delle vendette
imperiali si contentò di ridurre in servitù i giovani
dei due sessi, di ardere vivi sette dei primarii cittadini,
di gettarne venti in mare, e di serbarne quarantadue
a ricever la condanna dalla bocca di Giustiniano.
Nel ritorno di Stefano la sua squadra si
arenò agli scogli delle coste dell'Anatolia; e Giustiniano
applaudì alla cortesia dell'Eusino, che aveva
in un medesimo naufragio ravvolte tante migliaia dei
suoi sudditi e dei suoi nemici; ma pure, sitibondo
di sangue, comandò il tiranno una seconda spedizione,
che annientasse gli avanzi della colonia da lui
proscritta. In quel breve intervallo, erano ritornati i
Chersoniti in città, e s'apparecchiavano a perire coll'armi
in mano; il Khan dei Cozari aveva abbandonata
la causa del suo detestabile cognato; i fuorusciti di
tutte le province si raccolsero in Tauride, e Bardane,
sotto nome di Filippico, ebbe la porpora. Le
milizie imperiali non volendo, nè potendo mandare
ad effetto i disegni vendicativi di Giustiniano si sottrassero

al suo furore, rinunciando all'obbedienza; l'armata
condotta da Filippico approdò felicemente ai
porti di Sinopo e di Costantinopoli; tutte le bocche
gridarono, morte al tiranno; e tutte le braccia si mossero
per darla. Privo d'amici fu abbandonato dai Barbari
che lo guardavano, e il colpo che troncò la sua
vita, fu celebrato come un atto di patriottismo, e impresa
degna di romana virtù. Suo figlio Tiberio s'era
ricoverato in una chiesa; ne difendeva la porta sua
avola, molto avanzata in età; quell'innocente giovinetto
si pose al collo le reliquie più venerate, s'appoggiò
con una mano all'altare, coll'altra sulla Croce;
ma la furia popolare, quando osa metter sotto i piedi
la superstizione, è sorda alle grida dell'umanità; e
la stirpe d'Eraclio s'estinse, dopo aver portata la corona
per un secolo.



A. D. 711



Fra la caduta della razza degli Eraclidi e l'avvenimento
della dinastia Isaurica passa un intervallo
di sei soli anni, diviso in tre regni. Bardane o Filippico
fu accolto in Costantinopoli come un eroe,
che avea liberato dal tiranno la patria, e i primi
trasporti d'un giubbilo sincero ed universale gli fecero
gustare qualche ora di felicità. Giustiniano avea lasciato
un tesoro, frutto delle sue crudeltà e rapine;
ma non tardò il successore a dissiparlo in vane prodigalità.
Nel giorno anniversario della sua nascita,
Filippico diede al popolo i giuochi dell'Ippodromo;
girò quindi per tutte le strade preceduto da mille
bandiere e da mille trombe. Andò a rinfrescarsi nei
bagni di Zeusippo e ritornato in palazzo trattò a sontuoso
convito la Nobiltà. Nel dopo pranzo si ritirò
nel suo appartamento ebbro d'orgoglio e di vino,
senza pensare che le sue fortune aveano fatti ambiziosi

tutti i suoi sudditi, e che ogni ambizioso secretamente
gli era nemico. In mezzo al rumor della
festa, alcuni arditi cospiratori penetrarono nelle sue
stanze, sorpresero nel sonno il monarca, lo legarono,
gli cavarono gli occhi, e gli tolsero la corona prima
ch'egli si accorgesse della grandezza del suo pericolo;
ma i traditori non approfittarono del lor delitto;
dalla scelta del senato e del popolo fu conferita la
porpora ad Artemio, che presso l'Imperatore deposto
avea l'impiego di segretario. Il quale prese il
nome d'Anastasio II, e nel breve suo regno, pieno di
turbolenze, dimostrò tanto in pace che in guerra le
virtù che convengono ad un sovrano. Ma coll'estinzione
della linea imperiale s'era già rotto il freno
dell'obbedienza, ed in ogni esaltazione al trono pullulavano
i semi d'un nuovo sconvolgimento politico.
In una sollevazione dell'armata navale, un abbietto
ufficiale del fisco fu vestito della porpora a suo malgrado.
Dopo alcuni mesi di guerra marittima, Anastasio
abdicò la corona, e Teodosio III, suo vincitore,
si sottomise ancor esso alla prevalenza di Leone,
Generale degli eserciti d'Oriente. Fu permesso ad
Anastasio e a Teodosio l'abbracciare lo stato ecclesiastico;
l'ardente veemenza del primo lo condusse
ad avventurare ed a perder la vita in una cospirazione;
onorati e tranquilli furon gli ultimi giorni
del secondo. Sulla sua tomba non fu scolpita che
questa parola «Salute», iscrizione d'una sublime
semplicità, che esprime la fiducia della filosofia, o
della religione, e il popolo d'Efeso conservò lungo
tempo la memoria de' suoi miracoli. Gli esempi offerti
dalla Chiesa poterono dare qualche volta utili
lezioni di clemenza ai Principi; ma non è poi certo,

che scemando i pericoli d'un'ambizione sfortunata,
siasi operato per l'interesse del pubblico.



A. D. 718



Dopo essermi fermato sul precipizio d'un tiranno,
indicherò in poche parole il fondatore d'una nuova
dinastia, noto alla posterità per l'invettive de' suoi
avversari, e la cui vita pubblica e privata van congiunte
all'istoria degli Iconoclasti. Ad onta dei clamori
della superstizione, l'oscurità della nascita e la
durata del regno di Leone l'Isaurico inspirano una
idea favorevole dell'indole di questo principe. In un
secolo maschio l'esca della dignità imperiale avrebbe
potuto avvivare tutta l'energia dello spirito umano,
e suscitare una folla di competitori tanto
degni del trono, quanto animosi ad occuparlo. Anche
in mezzo della corruttela e della debolezza dei
Greci in quel tempo, la fortuna d'un plebeo, che si
sollevò dall'ultimo al primo grado della società, suppone
prerogative in lui, superiori all'altezza delle
volgari. Vi è ragion di pensare, che questo plebeo
non conoscesse, e non curasse le scienze, e che nella
sua carriera ambiziosa si dispensasse dai doveri della
benevolenza e della giustizia; ma si può credere,
che possedesse le virtù più utili, come la prudenza
e la forza, e che avesse la cognizione degli uomini, e
dell'arte importante di cattivarsi la fiducia, e di dirigere
le passioni loro. È opinion generale che Leone
fosse nato nell'Isauria, e che portasse da prima il
nome di Conone. Certi scrittori, la cui satira inconsiderata
può tenergli luogo d'elogio, lo rappresentano
come un pezzente, che corresse a piedi da una
fiera all'altra d'un paese, menandosi dietro un asino
carico di qualche merce di poco prezzo. Narrano in
un modo ridicolo, che s'abbattesse per via in alcuni

Ebrei, che davano la buona ventura, i quali gli promisero
l'Impero romano, purchè abolisse il culto
degl'idoli[187]. Stando ad una versione più probabile,
suo padre abbandonò l'Asia Minore per domiciliarsi
nella Tracia, ove esercitò l'utile mestiere di mercante
di bestiami, nel quale avea certamente fatto gran
guadagno se è vero, che, colla somministrazione di
cinquecento agnelli, ottenesse che il figlio entrasse
al servigio dell'Imperatore. A prima giunta fu collocato
Leone nelle guardie di Giustiniano, e non
andò guari, che si attirò gli sguardi, poscia i sospetti
del tiranno. Si segnalò in valore e in destrezza
nella guerra della Colchide. Anastasio gli conferì il
comando delle legioni dell'Anatolia, e quando i soldati
gli posero in dosso la porpora, fece plauso l'Impero
romano a quella elezione. Leone III portato a
quella dignità pericolosa, vi si tenne fermo a dispetto
dell'invidia de' suoi uguali, del malumore di
una fazion terribile, e degli assalti dei nemici domestici
e forestieri. Anche i cattolici, benchè esclamino
contro le sue novità in materia di religione, son costretti
a convenire, che le incominciò con moderazione,
e le condusse a termine con fermezza, e nel
loro silenzio hanno rispettata la savia sua amministrazione,
e i suoi puri costumi. Dopo un regno di
ventiquattr'anni se ne morì tranquillo nel suo palazzo
di Costantinopoli, e i suoi discendenti redarono
sino alla terza generazione quella porpora, che
egli s'era acquistata.



A. D. 741



Il regno di Costantino quinto per soprannome
Copronimo, figlio e successor di Leone, durò trenta

quattr'anni: questi con minor moderazione perseguitò
il culto delle Immagini. L'odio religioso vomitò
tutto il suo fiele nella dipintura, che i partigiani
delle Immagini ci fecero della persona e del
regno di questo principe, di questa pantera macchiata,
di questo anticristo, di questo drago volante,
di questo germe del serpente, che sedusse la prima
donna. Al loro dire costui superò nei vizi Elagabalo
e Nerone; il suo regno fu un perpetuo macello
dei personaggi più nobili, più santi, o più innocenti
dell'Impero; assisteva al supplizio delle sue vittime,
considerava le convulsioni della loro agonia, ne ascoltava
con piacere i gemiti, nè mai potea saziarsi del
sangue, che godea di versare: spesse volte battea
colle verghe, o mutilava i familiari della sua Casa
reale: il soprannome di Copronimo ricordava ch'egli
avea lordato di escrementi il Fonte battesimale; veramente
l'età potea farne le scuse; ma i solazzi della
sua virilità lo fecero inferiore ai bruti; confuse nelle
sue dissolutezze tutti i sessi e tutte le spezie, e parve
che si compiacesse pur delle cose più ributtanti pei
sensi. Quest'Iconoclasta fu eretico, ebreo, maomettano,
pagano, ateo; e solamente le sue cerimonie
magiche, le vittime umane che immolava, i sagrifizi
notturni a Venere e ai demonii dell'antichità,
son le prove che abbiamo della sua credenza in Dio.
La sua vita fu lorda dei vizi i più contraddittorii, e
finalmente le ulceri che copersero il suo corpo gli
anticiparono i tormenti dell'inferno. Si confuta da
sè medesima l'assurdità d'una parte di queste accuse,
che ho avuto la pazienza di copiare; e in ordine
ai fatti privati della vita de' principi è troppo facile
la menzogna, troppo difficile il ribatterla. Io non

mi attengo alla perniciosa massima di credere, che
chi è incolpato di molte cose sia necessariamente
colpevole di qualcheduna; posso però travedere chiaramente,
che Costantino V fosse dissoluto e crudele.
È proprietà della calunnia l'esagerare piuttosto, che
l'inventare, e il suo linguaggio temerario è in parte
frenato dalla notorietà fondata nel secolo e nel paese,
da cui trae testimonianza. È indicato il numero
de' Vescovi, de' Monaci e de' Generali dalla sua atrocità
sagrificati. Erano illustri i lor nomi, pubblica
ne fu l'esecuzione, e la mutilazione fu visibile e permanente.
Detestavano i cattolici la persona e il governo
di Copronimo; ma la loro stessa avversione è
un indizio dell'oppressione che soffrivano. Tacciono
le colpe cogli insulti che poterono per avventura
scusarne o giustificarne il rigore; ma per questi insulti
dovette a poco a poco moversi a collera, e indurarsi
all'uso ed all'abuso del despotismo; tuttavolta
non era Costantino V spoglio di meriti, nè il
suo governo fu sempre degno dell'esecrazione o del
disprezzo de' Greci. Confessano i suoi nemici, che
restaurò un vecchio acquedotto, che riscattò duemila
e cinquecento prigionieri, che godettero i popoli sotto
il suo regno una insolita abbondanza, che con nuove
colonie ripopolò Costantinopoli e le città della Tracia;
e a malincuore son costretti a lodarne l'attività
ed il coraggio. In battaglia era sempre a cavallo
alla fronte delle sue legioni, e quantunque non
sieno state sempre fortunate le sue armi, trionfò per
terra e per mare, su l'Eufrate e sul Danubio, nella
guerra civile come nella barbarica; conviene inoltre,
per fare contrappeso alle invettive degli ortodossi,
mettere ancora nella bilancia le lodi dategli dagli

eretici. Gl'Iconoclasti onorarono le sue virtù, lo considerarono
per Santo, e quarant'anni dopo la sua morte
oravano sulla sua tomba. Il fanatismo e la soperchieria
divolgarono una visione miracolosa: si disse
che l'eroe cristiano era comparso sopra un cavallo
bianco, colla lancia imbrandita, contro i Pagani della
Bulgaria: «Favola assurda, dice uno scrittore cattolico,
perchè Copronimo è incatenato coi demonii negli
abissi dell'inferno».



A. D. 775



Leone IV, figlio di Costantino V, e padre di Costantino
VI, fu debole di corpo e di spirito; e in
tutto il suo regno non ebbe altro gran pensiero che
la scelta del suo successore. Dallo zelo officioso dei
suoi sudditi fu sollecitato perchè associasse all'Impero
il giovine Costantino; l'Imperatore, che lo
vedea deperire, s'arrese ai loro voti unanimi, dopo
avere esaminato quest'alto affare con tutta l'attenzione
che meritava. Costantino di soli cinque anni
fu coronato insieme con sua madre Irene; e il consentimento
nazionale fu consacrato con tutte le cerimonie
le più acconce, per pompa e per apparecchio,
ad abbacinare gli occhi dei Greci, o ad incatenarne
le coscienze. I vari ordini dello Stato prestarono
giuramento di fedeltà nel palazzo, nella chiesa, e
nell'Ippodromo; invocarono i santi nomi del Figlio e
della Madre di Dio: «Noi chiamiamo in testimonio
Gesù Cristo, esclamarono essi, noi veglieremo alla
sicurezza di Costantino, figlio di Leone; esporremo
la nostra vita in suo servigio, e resteremo fedeli alla
sua persona e alla sua posterità». Ripeterono quel
giuramento sopra il legno della vera Croce, e l'atto
della lor sommessione fu depositato sull'altare di
Santa Sofia. Primi a fare questo giuramento, e primi

a violarlo, furono i cinque figli avuti da Copronimo
nel secondo matrimonio, e n'è ben singolare quanto
tragica l'istoria. Per diritto di primogenitura erano
esclusi dal trono, e dall'ingiustizia del fratello maggiore
erano stati privati d'un legato di circa due
milioni sterlini; non credettero essi, che potessero
vani titoli essere un compenso di ricchezza e di potere,
e quindi in diverse riprese cospirarono contro
il nipote, sia avanti, sia dopo la morte del padre.
Ebbero il perdono la prima volta; nella seconda
furon condannati allo stato ecclesiastico; al terzo
tradimento, Niceforo, il più anziano e il più colpevole,
fu privato degli occhi, e con un gastigo riputato
più dolce, fu tagliata la lingua a Cristoforo, a
Niceta, ad Antimio, e ad Eudossio, suoi fratelli. Dopo
cinque anni di carcere fuggirono, e si ricoverarono
nella chiesa di Santa Sofia, ove offersero al popolo
uno spettacolo commovente. «O Cristiani, miei concittadini,
gridò Niceforo in nome proprio ed in quello
de' suoi fratelli che non poteano parlare, mirate i
figli del vostro Imperatore, se pur li potete riconoscere
in quest'orrido stato. La vita, e qual vita!
ecco tutto ciò che ne ha lasciato la crudeltà dei
nostri nemici: oggi è minacciata questa misera vita,
e noi veniamo ad implorare la vostra compassione».
Il fremito, che già si spandeva nell'assemblea, sarebbe
terminato in sollevazione, se quella prima
sommossa non fosse stata compressa dalla presenza
d'un ministro, che con promesse e carezze seppe ammansare
quei principi sventurati, e condurli dalla
chiesa al palazzo. Non fu posto tempo di mezzo ad
imbarcarli per la Grecia, e fu assegnata loro per
luogo d'esilio la città d'Atene. In quel ritiro, e nonostante

il loro stato, tormentati sempre dalla sete di
regno, Niceforo e i suoi fratelli si lasciaron sedurre
da un Capitano schiavone, che promise di rimetterli
in libertà, e di guidarli armati e adorni della porpora
alle porte di Costantinopoli; ma il popolo Ateniese,
sempre zelante per Irene, ne prevenne la giustizia
o la crudeltà, e seppellì finalmente nell'eterno
silenzio per sino la rimembranza dei cinque figli di
Copronimo.



A. D. 780



Quest'Imperatore si avea scelta per moglie una
Barbara, figlia del Khan dei Cozari; ma quando si
trattò di maritare il suo erede, avea preferita una
orfanella Ateniese dell'età di diciassett'anni, che pare
non avesse altra fortuna che la bellezza. Le nozze
di Leone e d'Irene furon celebrate con regia pompa:
non tardò la principessa a conciliarsi l'amore
e la fiducia d'uno sposo debole, il quale nel suo
testamento la dichiarò Imperatrice, e affidò al suo
governo il Mondo romano e il figlio Costantino VI,
che non contava allora più di dieci anni. Durante
la minorità del giovanetto, Irene si mostrò nella sua
amministrazione pubblica donna ingegnosa ed attenta,
fedele ed esatta ai doveri di madre; e lo zelo che
pose a ristabilire le Immagini le ha meritato gli onori
di Santa nei registri del calendario dei Greci; ma
come fu escito dell'adolescenza, l'Imperatore ebbe
a noia il giogo materno, porse orecchio a giovani
favoriti della sua età, i quali, dividendo con lui i
piaceri, avrebbero pur voluto partecipare alla sua
autorità. Vinto dai lor discorsi, e persuaso de' suoi
diritti all'Impero, e de' suoi talenti per sostenerlo,
assentì che Irene, in premio de' suoi servigi, fosse
confinata per tutta la vita nell'isola di Sicilia. La

vigilanza, e l'accortezza dell'Imperatrice scompigliarono
agevolmente i mal combinati disegni. Quei giovani,
e i loro instigatori ebbero quella pena d'esilio
che avean tentato di dare a lei, o fors'anche gastighi
più severi; ebbe il principe ingrato quella punizione
che ricevono per lo più i fanciulli. Da quel punto
la madre e il figlio formavano due fazioni domestiche,
ed ella invece di guidarlo colla dolcezza e di
sottometterlo all'obbedienza, senza che se n'accorgesse,
tenne incatenato un prigioniero e un nemico. Per
abuso di vittoria ella si perdè; il giuramento di fedeltà,
che volle per lei sola, fu pronunziato con ripugnanza
e con bisbigli; ed avendo le guardie armene
avuto il coraggio di negarlo, mosso il popolo da quest'esempio
ardito, liberamente e con voti unanimi,
dichiarò Costantino VI per legittimo Imperator dei
Romani. Con questo titolo prese egli lo scettro, e
condannò sua madre alla inazione ed alla solitudine.
Allora l'alterigia d'Irene s'abbassò a dissimulare;
piaggiò i Vescovi e gli eunuchi; ridestò nel cuore
del principe la tenerezza filiale, ne ricuperò la fiducia,
e ne deluse la credulità. Non mancava a Costantino
nè sentimento, nè coraggio, ma s'era trascurata
a bella posta la sua educazione, e l'ambiziosa madre
denunziava alla pubblica censura i vizi da lei fomentati,
e le azioni da lei consigliate secretamente. Col
suo divorzio e con un secondo matrimonio ferì Costantino
i pregiudizi degli ecclesiastici, e con un
rigore imprudente perdè l'affezione delle guardie
armene. Si formò una possente cospirazione per rimettere
in trono Irene, e questo segreto, benchè
confidato a gran numero di persone, fu per più di
otto mesi fedelmente custodito. Finalmente l'Imperatore,

entrato in sospetto del pericolo che gli sovrastava,
salpò da Costantinopoli con intenzione di
domandare aiuto alle province ed agli eserciti. Questa
pronta fuga pose Irene su l'orlo del precipizio;
tuttavolta prima d'implorar la clemenza del figlio,
diresse una lettera particolare agli amici, ch'ella aveva
collocati al fianco del principe, e li minacciò, se
mancavano alla parola datale, di svelare il lor tradimento
all'Imperatore. La paura li fece intrepidi;
arrestarono l'Imperatore sulla costa d'Asia, e lo condussero
al palazzo nell'appartamento porfirico, ove
era nato. L'ambizione avea soffocato nel cuore d'Irene
tutti i sentimenti dell'umanità e della natura;
nel suo sanguinario Consiglio si decise, che si ridurrebbe
Costantino ad uno stato da non poter più
regnare: gli emissari di lei s'avventarono sul principe
mentre dormiva; gli immersero i pugnali negli occhi,
con tal violenza e precipizio, che si sarebbe detto
che volessero dargli la morte. Da un passo equivoco
di Teofane argomentò l'autore degli Annali della
Chiesa, che di fatto l'Imperatore spirasse sotto
quei colpi. L'autorità di Baronio ha illuso, o vinto
i Cattolici, e in ordine a questo non ha voluto il
fanatismo de' Protestanti porre in dubbio l'asserzione
d'un cardinale, propenso per la protettrice delle
Immagini; ma il figlio d'Irene visse ancora molti
anni, oppresso dalla Corte, e dimenticato dal Mondo.
La dinastia Isaurica s'estinse in silenzio, e non fu
richiamata la memoria di Costantino, che pel matrimonio
di sua figlia Eufrosina coll'Imperatore Michele
II.



A. D. 792



I più fanatici dei cattolici han giustamente detestato
una madre sì snaturata, che nella storia dei misfatti

non ha forse l'uguale. La oscurità di diciassette
giorni, durante la quale molti vascelli smarrirono
la strada nel pieno meriggio, fu considerata
dalla superstizione per un effetto del suo delitto, come
se il Sole, quel globo di fuoco, sì remoto e sì
ampio, avesse ne' suoi movimenti qualche simpatia cogli
atomi d'un pianeta, che gira intorno a lui. L'atrocità
d'Irene rimase per cinque anni impunita;
luminoso era il suo regno; e se la sua coscienza tacea,
poteva essa ignorare, o non curare l'opinione
degli uomini. Il Mondo romano si sottomise al governo
d'una donna, e quando ella passava per le
strade di Costantinopoli, quattro patrizi a piedi, tenean
le redini di quattro cavalli bianchi, attaccati
al cocchio d'oro, su cui era portata la Regina; ma
quei patrizi comunemente erano eunuchi; e la lor
negra ingratitudine giustificò, in quest'occasione, l'odio
e il disprezzo che si avea per essi. Tratti dalla
polvere, arricchiti, ed elevati alle prime dignità dello
Stato cospirarono da vili contro la propria benefattrice:
il gran tesoriere per nome Niceforo fu segretamente
ornato della porpora; il successore d'Irene fu
collocato nel palazzo, e coronato in S. Sofia da un
Patriarca, che avevano subornato con doni. Nel primo
abboccamento col nuovo imperatore, Irene ricapitolò
dignitosamente i vari accidenti che aveano
agitata la sua vita; rimproverò dolcemente a Niceforo
la sua perfidia; lasciò trapelare, ch'egli dovea
la vita alla sua clemenza poco sospettosa; poi in
compenso del trono e dei tesori, ch'ella abbandonava,
domandò un ritiro decoroso. Niceforo gli negò
questo discreto compenso, e l'Imperatrice, confinata

nell'isola di Lesbo, non ebbe per sussistere che i
guadagni della sua conocchia.



A. D. 802-811



Non v'ha dubbio, che vi furono tiranni più rei
di Niceforo; ma niuno per avventura fu odiato più
generalmente dal suo popolo. Tre vizi vergognosi,
l'ipocrisia, l'ingratitudine e l'avarizia, lo deturparono;
non supplivano i talenti al difetto di virtù, e gli
mancavano qualità piacevoli, che coprissero il difetto
di talenti. Inetto e sfortunato in guerra, fu vinto dai
Saraceni, e ucciso dai Bulgari, e la sua morte si
ebbe in conto di fortuna, la quale, nell'opinion
pubblica, contrappesò la perdita d'un esercito romano.
Stauracio, suo figlio ed erede, scampò dalla battaglia
con una ferita mortale; ma sei mesi d'una vita,
che fu un'agonia continua, bastarono a smentire
la promessa aggradevole al popolo, ma indecente per sè
medesima, da lui fatta, dicendo, che avrebbe in tutto
evitato l'esempio del padre. Quando si conobbe che
gli restavan pochi giorni da vivere, tutti i voti e in
Corte e in città s'accordarono in favore di Michele,
gran maestro del palazzo, e marito di Procopia, sorella
del principe. Non mancò a Michele che il suffragio
del suo invidioso cognato. Il quale pertinacemente
fermo a ritenere uno scettro, che gli cadeva
di mano, cospirò contro la vita del successore designato,
e si lasciò sedurre dall'idea di fare dell'Impero
romano una democrazia; ma questi inconsiderati
disegni non valsero che ad attizzare il popolo, e
a dissipare gli scrupoli di Michele. Il quale accettò la
porpora, e il figlio di Niceforo, col piè sul sepolcro,
implorò clemenza dal nuovo sovrano. Se in un
tempo di pace fosse asceso Michele ad un trono ereditario,
avrebbe potuto essere amato e poi pianto

come padre del popolo; ma le sue virtù pacifiche si addiceano
piuttosto alla oscurità della vita privata, ed
egli non seppe mai reprimere l'ambizione degli uguali
a lui, nè resistere alle armi dei Bulgari vittoriosi. Mentre
per difetto di talenti e di trionfi era egli esposto
alle beffe dei soldati, il maschio coraggio di sua moglie
Procopia si concitò la loro indignazione. Anche
i Greci del nono secolo si adontarono dell'insolenza
d'una donna, che stando davanti agli stendardi,
volea dirigerne le mosse, e animarli a combattere;
le loro grida tumultuose avvertirono la nuova
Semiramide di rispettar la maestà d'un Campo romano.
Dopo una campagna infelice l'Imperatore lasciò
svernare in Tracia un esercito malcontento,
e comandato dai suoi nemici, i quali con artificiosa
eloquenza persuasero ai soldati esser tempo di togliersi
dal governo degli eunuchi, di degradare il marito di
Procopia, e di rinnovare il diritto della elezion militare.
Marciarono adunque verso la capitale; in questo
mezzo, il Clero, il Senato, il Popolo di Costantinopoli
stavano per Michele, e le milizie e i tesori
dell'Asia potevano aiutarlo a prolungar le calamità
d'una guerra civile; ma Michele per un sentimento
d'umanità, che gli ambiziosi chiameranno debolezza,
protestò, che non lascerebbe spargere per la sua
causa una sola goccia di sangue cristiano, e i suoi
deputati offersero alle soldatesche, giunte di Tracia,
le chiavi della città e del palazzo. Esse furono disarmate
dalla sua innocenza e sommessione; nulla si
osò contro la sua vita; non gli furono cavati gli occhi;
Michele entrò in un monastero, dove, dopo essere
stato spogliato della porpora, e separato dalla

moglie, godè per trentadue anni e più le consolazioni
della solitudine e della religione.



Abbiamo già detto, che ai tempi che regnava Niceforo,
un ribelle, il celebre e sciagurato Bardane,
ebbe vaghezza di consultare un Profeta asiatico, il
quale, dopo avergli annunciata la caduta del tiranno,
gli presagi la fortuna, che avrebbero un giorno
Leone l'Armeno, Michele di Frigia e Tommaso di
Cappadocia, tre suoi officiali primarii. La profezia lo
informò inoltre, per quel che si asserisce, che i due
primi regnerebbero un dopo l'altro, e che il terzo
farebbe un'impresa infruttuosa, che gli sarebbe funesta.
L'avvenimento avverò, o piuttosto originò questa
predizione. Dopo dieci anni, quando le milizie
della Tracia deposero il marito di Procopia, venne
offerta la corona a Leone, primo per grado nell'esercito,
e segreto autore della sommossa. Come fingeva
egli d'esitare, il suo collega Michele gli disse:
«Questa spada, che ti schiuderà le porte di Costantinopoli,
e che ti sottometterà la capitale, te
la immergerò nel seno, se tu ti opponi alle giuste
brame de' tuoi commilitoni». Assentì l'Armeno ad
accettare la porpora, e regnò sette anni e mezzo col
nome di Leon V. Educato nei campi, e ignaro
di leggi e di lettere, introdusse nel governo civile il
rigore, ed anche la crudezza della disciplina militare;
ma se la sua severità fu talvolta pericolosa per
gl'innocenti, almeno fu sempre terribile pei colpevoli.
Colla sua incostanza in ordine alla religione,
si meritò l'epiteto di Camaleonte, ma i Cattolici,
per bocca d'un santo confessore, hanno riconosciuto,
che la vita dell'Iconoclasta fu utile allo Stato.

Lo zelo di Michele ebbe in premio ricchezze, onori
e comandi militari, e l'Imperatore seppe impiegare
a beneficio del Pubblico i suoi talenti adatti soltanto
ad un posto secondario; ma non fu contento
il Frigio a ricevere come un favore una scarsa porzione
di quell'Impero, che egli avea procacciato ad un
uguale, e finalmente il suo malumore, dopo averlo
esalato per qualche tempo in parole imprudenti, fu
da lui manifestato in una guisa più minacciosa contro
un principe ch'egli dipingeva come un tiranno
crudele. Tuttavia questo tiranno scoperse, in più
volte, i disegni dell'antico suo collega; lo ammonì,
e gli perdonò sin a tanto che in fine il timore ed il
risentimento la vinsero a fronte della gratitudine. Dopo
un lungo esame delle azioni e delle intenzioni
di Michele, fu questo convinto del reato di lesa maestà,
e condannato ad essere arso vivo nella fornace
dei bagni privati. La pia umanità dell'Imperatrice
Teofane divenne funesta al marito suo ed alla sua
famiglia; era fissata l'esecuzione al venticinque dicembre;
ella rappresentò, che un sì inumano spettacolo
mal conveniva nell'anniversario della nascita
di Cristo, e Leone, sebbene con ripugnanza, concedette
una sospensione che pareva ragionevole; ma
nella vigilia di Natale, da un'interna inquietudine
fu condotto l'Imperatore a visitare, nel silenzio della
notte, la stanza ove era detenuto Michele, e lo trovò,
che sciolto dalle catene, dormiva profondamente
sul letto del suo custode: quest'indizio di sicurezza
e d'un accordo cogli uomini, che erano mallevadori
della persona del carcerato, sbigottì non poco Leone:
egli si ritirò senza fare strepito, ma uno schiavo
nascosto in un canto della prigione, lo vide entrare

ed uscire. Col pretesto di chiedere un confessore,
Michele avvisò i congiurati, che i loro giorni dipendevano
omai dalla sua discrezione, e che non avean
che poche ore per salvarsi, e per liberare il loro
amico e l'Impero. Nelle grandi feste ecclesiastiche
un drappello di sacerdoti e di musici andava a palazzo,
passando per una picciola porta, a cantare i
mattutini nella cappella, e Leone, che faceva osservar
nel suo coro una disciplina così esatta come nel campo,
quasi sempre assisteva a questo ufficio della mattina.
I congiurati, vestiti degli abiti ecclesiastici, e
armati di spada, nascosta sotto le vesti, entrarono
alla rinfusa con quelli che doveano ufficiare; s'appiattarono
negli angoli della cappella, aspettando che
l'Imperatore intuonasse il primo salmo, che appunto
era il segnale convenuto. Subito s'avventarono
ad uno sciagurato, ch'essi credeano Leone;
potea l'oscurità del giorno, e l'uniformità del vestimento
favorire la fuga del principe, ma quelli ben
tosto s'avvidero dello sbaglio, e accerchiarono da
tutti i lati la regia vittima. L'Imperatore senz'armi
e senza difensori, afferrata una croce pesante contenne
gli assassini per qualche istante; dimandò grazia,
ma gli fu risposto da una voce terribile «esser
quello il momento non della misericordia, ma della
vendetta». Un fendente di sciabola atterrò da prima
il suo braccio destro e la croce; e poscia fu egli
trucidato ai piè dell'altare.



A. D. 820



Il destino di Michele secondo, cognominato il Balbo,
per un difetto che avea nell'organo della parola,
diede occasione ad un cangiamento memorabile.
Campò egli dalla fornace cui era stato condannato
per salire al trono dell'Impero, e perchè in

mezzo al tumulto non si potè subito trovare un fabbro
ferraio, gli restarono le catene alle gambe per
molte ore, dopo che fu asceso sul soglio dei Cesari.
Senza vantaggio alcuno del popolo fu versato il sangue
reale, ch'era stato il prezzo dell'esaltazion di
Michele. Conservò egli sotto la porpora i vizi ignobili
della sua nascita, e perdè le province con grande
indifferenza, come se le avesse ricevute per eredità
dai suoi avi. Gli fu conteso l'Impero da Tommaso
di Cappadocia, l'ultimo dei tre officiali contemplati
dalla predizione fatta a Bardane. Dalle rive del
Tigri e dalle sponde del mar Caspio condusse Tommaso
in Europa ottantamila Barbari ad assediare Costantinopoli;
ma si impiegarono tutti i presidii temporali
e spirituali a difendere la capitale. Avendo un
Re bulgaro investito il campo degli Orientali, Tommaso
o per disgrazia, o per debolezza cadde vivo
in potere del vincitore. Gli furon tagliati i piedi
e le mani; fu messo sopra un asino, e in mezzo
alle villanie della plebaglia fu condotto in giro per
le vie, ch'egli irrigava col suo sangue. L'Imperatore
assistette a questo spettacolo, e da ciò si potrà giudicare
quanto feroci o depravati fossero i costumi di
allora. Michele, sordo ai lamenti del suo commilitone,
si ostinava a volere discoprire i complici della
ribellione; ma un ministro o virtuoso o reo lo trattenne,
chiedendogli: «se presterebbe fede alle deposizioni
d'un nemico contro i suoi amici più fedeli».
Perduta che ebbe l'Imperatore la moglie, fu
indotto dal Senato a sposare Eufrosina, figlia di
Costantino VI, che viveva in un monastero, ed egli
acconsentì alla preghiera. Per un riguardo probabilmente
all'augusta nascita d'Eufrosina, si dichiarò nel

contratto nuziale, che i figli suoi dividerebbero l'Impero
col loro fratello primogenito, ma questo secondo matrimonio
fu sterile, ed Eufrosina si contentò del titolo
di madre di Teofilo, figlio e successor di Michele.



A. D. 829



Teofilo ci dà l'esempio ben raro d'un eretico e
d'un persecutore, il cui zelo religioso ha dimostrato,
e forse esagerato le sue virtù. I suoi nemici fecero
prova sovente del suo valore, e i sudditi della
sua giustizia. Ma il valore fu temerario ed infruttuoso;
la giustizia arbitraria e crudele. Spiegò lo stendardo
della Croce contro i Saracini; ma le sue cinque
imprese terminarono con una tremenda sconfitta.
Amorio, patria de' suoi antenati, fu rasa, e dalle
sue fatiche militari non ricavò altro, che il soprannome
di Sfortunato. Un sovrano fa mostra della sua
sapienza nell'istituire leggi, e nell'eleggere magistrati;
e mentre sembra inerte, il governo civile fa la
sua rivoluzione intorno al suo centro col silenzio e
col buon ordine del sistema planetario. Teofilo fu
giusto, come lo sono i despoti dell'Oriente, i quali,
esercitando l'autorità da sè, seguono la ragione, o
la passione del momento, senza pensare alle leggi, o
senza misurare col delitto la pena. Una povera donnicciuola
venne a gettarsegli ai piedi e a dolersi del
fratello dell'Imperatrice, il quale aveva edificato il
suo palazzo a tale altezza, che privava d'aria e di
Sole la sua bassa abitazione. Provata la cosa, invece
di darle, come avrebbe fatto un giudice ordinario,
quel compenso che bastava nel caso, od anche di
più, le assegnò il palazzo e il terreno; non contento
di questo decreto stravagante, trasformò un affar
civile in azion criminale, e il misero patrizio
nella pubblica piazza di Costantinopoli fu battuto

colle verghe. Per falli leggieri, per un difetto d'equità
o di vigilanza, i suoi principali ministri, un
prefetto, un questore, un capitan delle guardie erano
cacciati in esilio, mutilati, immersi entro la pece
bollente, o abbruciati vivi nell'Ippodromo. Naturalmente
queste terribili condanne, dettate forse dall'errore
e dal capriccio alienarono da lui l'affetto dei
migliori e de' più saggi cittadini; ma l'orgoglioso monarca
si compiaceva di questi atti di potere, ch'egli
considerava come atti di virtù; tranquillo nella sua
oscurità facea plauso il popolo al pericolo ed alla
umiliazione dei Grandi. A dir vero, tanto rigore fu
in qualche parte giustificato da conseguenze salutari,
avvegnachè dopo esatte ricerche per diciassette
giorni non si trovò nè nella capitale, nè in Corte
un sol motivo di doglianza, nè abuso da denunziare;
si dee fors'anche concedere, che fosse mestieri
reggere i Greci con uno scettro di ferro, e che il ben
pubblico è il movente e la legge del magistrato supremo.
Nel giudicare del delitto di lesa maestà questo
giudice è credulo o parziale più d'un altro. Condannò
Teofilo a tarda pena gli assassini di Leone,
e i liberatori di suo padre, continuando egli a godere
il frutto del lor delitto; e la gelosa sua tirannia immolò
alla propria sua sicurezza il marito di sua sorella.
Un Persiano della razza de' Sassanidi era morto a
Costantinopoli nell'esilio, e nella povertà, lasciando
un figlio unico del suo matrimonio con una plebea.
Questo fanciullo, di nome Teofobo, era nell'età di
dodici anni, quando venne in cognizione del secreto
della sua nascita, e non era già indegno il suo merito
di tal origine. Fu educato nel palazzo di Bizanzio
da cristiano e da soldato, fece rapidi passi nella

strada della fortuna e della gloria; sposò la sorella
dell'Imperatore, ed ebbe il comando di trentamila
Persiani, che come suo padre aveano lasciato il lor
paese per iscampare dai Musulmani. Quei trentamila
guerrieri, accoppiando i vizi de' fanatici a quelli delle
milizie mercenarie, vollero rivoltarsi contro al lor
benefattore, e inalberare il vessillo del principe concittadino;
ma il fedele Teofobo ne ributtò la proferta,
scompigliò le trame, e si ricoverò nel campo,
o nel palazzo del cognato. Se l'Imperatore lo ammetteva
ad una generosa confidenza avrebbe procacciato
un bravo e fido tutore a sua moglie, e al figlio
ancor tenero, che Teofilo nel fior degli anni avea
lasciato erede dell'Impero. Le infermità corporali, e
l'indole invidiosa crebbero in lui le inquietudini;
ebbe timore di virtù, che poteano farsi pericolose
nel debole stato suo, e nel letto di morte domandò
la testa del Principe persiano. Dimostrò un piacere
barbaro, ravvisando le sembianze del fratello:
«Tu non sei più Teofobo» egli disse, e ricadendo
sull'origliere, soggiunse con voce agonizzante: «E
anch'io ben presto, troppo presto oimè, non sarò
più Teofilo». I Russi, che presero dai Greci il maggior
numero delle loro leggi civili ed ecclesiastiche,
han mantenuto sino all'ultimo secolo un'usanza
singolare in occasione del matrimonio del Czar: raunavano
le giovanette, non già di tutti i gradi e di
tutte le province, il che sarebbe stato ridicolo ed
impossibile, ma quelle della primaria Nobiltà, e le
obbligavano ad aspettare in palazzo l'elezion del sovrano.
Vuolsi, che si osservasse quest'uso per le nozze
di Teofilo. Egli passeggiò con un pomo d'oro in
mano in mezzo a quelle Belle schierate in due file:

le grazie di Icasia fissarono i suoi sguardi, e questo
principe, poco destro ad introdurre un discorso, non
trovò altro da dirle se non che le Donne avean fatto
gran male: «è vero, Sire, rispose la giovanetta
vivacemente, ma han fatto anche molto bene». Questa
affettazione di spirito fuor di tempo spiacque all'Imperatore;
che le voltò le spalle. Icasia andò a
nascondere la sua vergogna in un convento, e Teodora,
ch'era stata modestamente zitta ebbe il pomo
d'oro. Fu degna dell'amore del suo padrone; ma non
potè sottrarsi alla sua severità. Dal giardino del palazzo,
avendo veduto un vascello assai carico ch'entrava
in porto, e informato, ch'era pieno di merci
della Siria, appartenenti a sua moglie, condannò alle
fiamme la nave, e fece amaro rimbrotto a Teodora
perchè avviliva la dignità d'Imperatrice, facendo la
mercantessa: tuttavolta in punto di morte le affidò
la tutela dell'Impero, non che del figlio Michele,
che aveva allora cinque anni. Il nome di Teodora
divenne caro ai Greci pel ristabilimento delle Immagini,
e per la totale espulsione degli Iconoclasti; ma
nel suo fervor religioso ella non trascurò le premure
volute dalla gratitudine per la memoria e la salvezza
di suo marito. Dopo tredici anni d'un'amministrazione
saggia e temperata, s'avvide che la reputazione
di lei declinava; ma questa seconda Irene imitò
solamente le virtù della prima. Invece di tentar
nulla contro la vita e l'autorità del figlio, si consacrò
senza resistere, ma non senza dolersi, alla solitudine
della vita privata, compiangendo i vizi, l'ingratitudine
e la ruina inevitabile dell'indegno suo
figlio.



A. D. 842



Fra quelli, che successori di Nerone e d'Elagabalo

ne imitarono la malvagità, non s'era per anche
trovato un principe, che considerasse il piacere
come la cosa più importante della vita, e la virtù
come nemica del piacere. Per quanto grandi fossero
le cure di Teodora per l'educazione del figlio, la
disgrazia di questo principe fu d'essere sovrano prima
d'esser uomo; ma se si adoperò questa madre
ambiziosa ad impedire che la sua ragione si sviluppasse,
non potè calmarne il bollore delle passioni,
e il suo procedere, interessato per sè, fu giustamente
punito dal dispregio e dalla ingratitudine di quel
giovinastro caparbio. Di diciott'anni scosse il freno
di Teodora, senz'avvedersi che non era in caso da
governar l'Impero, nè da governar sè stesso. Alla
partenza di Teodora, abbandonarono la Corte la
sapienza e la gravità; non si videro più regnare che
il vizio o la follia alternativamente, e non fu possibile
acquistare, o conservare il favore del principe
senza perdere la pubblica estimazione. I milioni
accumulati pei bisogni dello Stato furono profusi
ai più vili degli uomini che lo adulavano, e
partecipavano ai suoi sollazzi; e in un regno di tredici
anni il più opulento monarca si ridusse a vendere
gli ornamenti preziosi del suo palazzo e delle
Chiese. Somigliante a Nerone, era pazzo pei divertimenti
teatrali, e al par di lui sentiva dispetto d'essere
superato in cose, per le quali doveva arrossire
della sua abilità. Ma lo studio che aveva fatto Nerone
della musica e della poesia indicava qualche
gusto per le arti liberali; e le inclinazioni più basse
del figlio di Teofilo eran tutte pel corso di carri
nell'Ippodromo. Non cessavano di ricreare gli oziosi
abitanti della capitale le quattro fazioni, ch'aveano

disturbata la pubblica quiete: l'Imperatore prese per
sè la divisa degli Azzurri; distribuì ai suoi favoriti
i tre colori rivali, e nell'ardenza sua per questi vili
esercizi, dimenticò la dignità della sua persona, e
la sicurezza degli Stati. Impose silenzio a un corriere,
che per informarlo che il nimico aveva invaso
una provincia dell'Impero, s'avvisò di fermarlo nel
momento più bello della corsa, e fece estinguere i
fuochi importuni, che, fatti segnali di pericolo, troppo
spesso metteano lo spavento nei paesi fra Tarso
e Costantinopoli. I più bravi aurighi avevano il primo
posto nella sua confidenza, e nella sua stima;
accettava banchetti da loro, e ne teneva i figli al
Sacro Fonte: allora si facea bello della sua popolarità,
e affettava di biasimare il freddo e maestoso contegno
de' suoi predecessori. Erano omai divenute ignote
all'Universo quelle dissolutezze contrarie alla natura,
che disonorarono anche l'età virile di Nerone;
ma Michele logorava le forze in braccio all'amore ed
alla intemperanza. Riscaldato dal vino, nelle sue orgìe
notturne, dava gli ordini i più sanguinari, e quando
col ritorno della ragione, si facea sentire l'umanità,
era poi costretto ad approvare l'utile disobbedienza
dei servi. Ma una delle prove più straordinarie
della cattiva indole di Michele è la profana licenza,
con che metteva in ridicolo la religion del
paese. Sia pure, che la superstizion dei Greci potesse
movere a riso un filosofo; ma il riso del saggio
sarebbe stato ragionevole e temperato, e avrebbe disapprovata
la sciocca ignoranza d'un giovine, che insultava
gli oggetti della pubblica venerazione. Un
buffone di corte si vestiva da Patriarca; i suoi dodici
Metropolitani, uno de' quali era l'Imperatore, si

coprivano di abiti ecclesiastici; maneggiavano e profanavano
i vasi sacri, e a rallegrare i lor baccanali
amministravano la Santa Comunione con un ributtante
miscuglio d'aceto e di senapa. Nè già si teneano
ascose queste empietà ai pubblici sguardi; in un
giorno di gran festa, l'Imperatore, i suoi vescovi e
i suoi buffoni correndo per le vie, montati sopra
giumenti, incontrarono il vero Patriarca, seguìto dal
suo Clero, e con grida licenziose, e lazzi osceni sconcertarono
la gravità di quella processione cristiana.
Non mai uniformossi Michele alle pratiche della devozione,
se non che per oltraggiare la ragione e la
verace pietà; raccogliea da una statua della Vergine
le corone teatrali, e violò la tomba imperiale di Costantino,
l'Iconoclasta, pel piacere di arderne le ossa.
Questo contegno stravagante lo rendette tanto spregevole,
quanto era odioso. Ogni cittadino desiderava
ardentemente la liberazione della patria, e i suoi favoriti
medesimi temevano, non un suo capriccio li
privasse di ciò, che dono era d'un capriccio. Nell'età
di trent'anni, e in grembo all'ebbrezza ed al
sonno, Michele III fu assassinato nel suo letto dal
fondatore d'una nuova dinastia, al quale egli aveva
conferito un grado e un potere uguale al suo proprio.




A. D. 867



La genealogia di Basilio il Macedone, se pure non
fu inventata dall'orgoglio e dall'adulazione, fa ben
palese a quali rivoluzioni sieno esposte le più illustri
famiglie. Gli Arsacidi, rivali di Roma, avevan data
la legge in Oriente quasi per quattro secoli; continuò
un ramo cadetto di quei Re Parti a regnare in Armenia,
e poi sopravvisse alla divisione ed alla servitù
di quell'antica monarchia. Due di que' principi, Artabano
e Cliene, si rifuggirono o si ritirarono alla

Corte di Leon I, che usò loro generosa accoglienza,
e onorevolmente li collocò nella provincia di
Macedonia; posero poi stanza in Andrinopoli. Colà
sostennero per più generazioni la dignità dei lor natali,
e zelanti per l'Impero romano rigettarono le
offerte seducenti dei Persiani e degli Arabi, che li
richiamavano in patria: ma a poco a poco il tempo
e la povertà ne oscurarono lo splendore, e il padre
di Basilio si ridusse a coltivare colle sue mani un
poderetto; non di meno troppo altero per avvilire
il sangue degli Arsacidi con un matrimonio plebeo,
sposò una vedova d'Andrinopoli, che vantava
Costantino fra i suoi avi, e potè il loro figlio millantare
qualche vincolo di parentela, o almen di
nazione con Alessandro il Macedone. Questo figlio,
per nome Basilio, appena aveva veduto il giorno,
quando colla sua famiglia e cogli abitanti della città
ov'era nato, fu rapito dai Bulgari, che vennero a
devastare Andrinopoli: fu allevato nella servitù in un
clima straniero, e quella disciplina severa gli procacciò
un vigore di corpo e una pieghevolezza di mente
che poi divennero la cagione del suo esaltamento.
Sin dalla prima gioventù, o quando appena toccava
l'età virile, fu del numero di quei prigionieri romani
che spezzarono i lor ferri coraggiosamente; dopo
avere attraversata la Bulgaria, afferrate le coste dell'Eusino,
e sconfitti due eserciti di Barbari, s'imbarcarono
su vascelli già apparecchiati pel loro arrivo,
e tornarono a Costantinopoli; quindi ciascheduno
si restituì alla sua famiglia. Basilio ricuperata
la libertà, era tuttavia miserabile. Dai guasti della
guerra era stato rovinato il suo podere: morto il padre,
non bastava più il lavoro delle sue mani, o quel

che guadagnava servendo a mantenere una famiglia
d'orfanelli; deliberò dunque di cercare un campo più
luminoso, ove le sue virtù, e i suoi vizi potessero
condurlo alla grandezza. Giunto a Costantinopoli,
senz'amici senza denari, oppresso dalla stanchezza,
passò la prima notte sui gradini della Chiesa di
S. Diomede; ottenne un po' di alimento dalla carità
di un monaco; indi si pose al servigio d'un parente
dell'Imperator Teofilo, che pure avea questo nome,
e quantunque picciolissimo della persona, si conducea
sempre dietro un seguito di servi di grande statura,
e di bell'aspetto. Basilio accompagnò questo
padrone, che andava a comandare nel Peloponeso;
col suo merito personale fece scomparire la nascita
e la dignità di Teofilo, e strinse una profittevole amicizia
con ricca e caritativa matrona di Patrasso. Fosse
amore o affezione spirituale, questa donna, nomata
Danielis, s'invaghì delle sue belle qualità, e lo adottò
per figlio; gli fece dono di trenta schiavi, con altre
liberalità, mercè delle quali potè fornire il bisognevole
ai fratelli, e comprare possedimenti nella Macedonia.
La gratitudine o l'ambizione lo riteneva ai
servigi di Teofilo, e per felice combinazione fu conosciuto
dalla Corte. Avvenne che un famoso lottatore,
ch'era cogli ambasciatori della Bulgaria, aveva sfidato
in tempo del convito reale il più coraggioso e
robusto che fosse tra i Greci. Fu vantata la forza
di Basilio, il quale accettò la disfida, e al primo
urto gettò il Barbaro a terra. Era stato deciso di tagliare
i garetti a un bellissimo cavallo indomabile ad
ogni prova; Basilio lo soggiogò coll'intrepidezza e
destrezza solita, ed ottenne quindi un impiego decoroso
nella scuderia imperiale; ma non era possibile

entrar nelle grazie del Re, senza adattarsi ai
suoi vizi. Il nuovo favorito divenne gran ciamberlano
del palazzo, e si tenne in posto con un matrimonio
vituperevole, sposando una concubina del principe,
col disonore della sorella, che succedette alla precedente.
Erano state abbandonate le cure amministrative
a Cesare Barda fratello e nimico di Teodora.
Le drude di Michele gli dipinsero lo zio come
uomo odioso, e da temersi; fu scritto a Barda, che
si abbisognava della sua persona per l'impresa di
Creta; questi uscì di Costantinopoli, e il ciamberlano
lo pugnalò sotto gli occhi dell'Imperatore nella
tenda stessa ove gli dava udienza. Un mese dopo
quest'azione ottenne Basilio il titolo d'Augusto, e il
governo dell'Impero; egli sopportò questa associazion
disuguale sino a tanto che si credette sicuro
della stima del popolo. Per un capriccio dell'Imperatore
ne fu posta a repentaglio la vita: Michele avvilì
la sua dignità, dandogli un secondo collega, che
aveva servito da remigante nelle Galee; tuttavolta
non può considerarsi l'assassinio del suo benefattore
che come un atto d'ingratitudine e di tradimento;
e le chiese, ch'egli dedicò a S. Michele, furono
una ben puerile e misera espiazione dal suo misfatto.



La vita di Basilio I può nelle sue epoche diverse
paragonarsi a quella d'Augusto. Per la sua condizione
non ebbe campo il Greco nella prima gioventù
d'invadere la patria con un esercito, nè di
proscrivere i più nobili de' suoi concittadini; ma
la sua indole ambiziosa si piegò a tutti gli artificii
d'uno schiavo; seppe celare l'ambizione medesima
ed anche le sue virtù, e con un assassinio s'insignorì
dell'Impero, cui poscia resse con prudenza
ed amore paterno. Ponno per avventura essere in contraddizione

gl'interessi d'un individuo co' suoi doveri;
ma un monarca assoluto mancherebbe di buon
senso o di coraggio, separando la sua felicità dalla
gloria, o la sua gloria dalla felicità pubblica. Sotto
la lunga dominazione de' suoi discendenti fu scritta
e pubblicata la vita, o sia il panegirico di Basilio;
ma la stabilità di quelli sul trono debbe attribuirsi
al sommo merito di lui. Suo nipote l'Imperator Costantino
ha voluto darci, nel descriverne il carattere,
il ritratto perfetto d'un vero monarca; e se questo
debole principe non avesse copiato un degno modello,
non si sarebbe di leggieri elevato cotanto al di sopra
delle sue proprie idee e della propria condotta;
ma il più sicuro elogio di Basilio è riposto nel paragone
del miserabile stato della monarchia, quale la
rapì egli a Michele, collo stato florido della medesima,
quale alla dinastia Macedone egli la trasmise.
Con mano prudente represse abusi consacrati dal
tempo e dall'esempio. Se non risvegliò il valor nazionale,
restituì per lo meno all'Impero romano qualche
ordine e maestà. Era instancabile la sua applicazione,
freddo il naturale, fermo il senno, rapide
le decisioni, ed osservava quella rara e salutevole moderazione
che tiene le virtù a un'uguale distanza
dai vizi contrari. Il servigio militare era tutto ristretto
nell'interno del palazzo: non ebbe nè il coraggio
nè i talenti d'un guerriero; nondimeno sotto il suo
regno furono ancora formidabili ai Barbari l'armi
romane. Come tosto col rimettere la disciplina e gli
esercizi militari ebbe creato un nuovo esercito, comparve
in persona sulle sponde dell'Eufrate; atterrò
l'orgoglio dei Saracini, e soffocò la pericolosa come
che giusta rivolta de' Manichei. Sdegnato contro un

ribelle che gli era sfuggito lungo tempo di mano,
chiese la grazia a Dio di conficcare tre dardi nel capo
di Crisochiro; così nomavasi il suo nemico. Quel capo
abbominato, ch'egli aveva ottenuto per tradimento più
che pel suo coraggio, fu impeso ad un albero, ed esposto
tre volte alla destrezza dell'arciere imperiale; vile
vendetta, più degna del secolo che dell'indole di Basilio;
ma la sua abilità principale si fece palese nell'amministrare
le pubbliche rendite, e le leggi. A riempire
l'erario esausto gli fu proposto di rivedere le
donazioni malfatte del suo predecessore; fu egli abbastanza
saggio per ripigliarne la sola metà, e così
si procacciò una somma d'un milione e dugentomila
lire sterline, con che provvide ai bisogni più urgenti,
e guadagnò tempo per eseguire le riforme economiche.
Tra i diversi divisamenti, diretti ad accrescere
la sua entrata, se gli propose una nuova maniera
di tributo, che avrebbe messo i contribuenti
sotto il soverchio arbitrio degli esattori. Gli presentò
subito il ministro una lista di agenti onesti, e capaci
per quell'impiego. Avendoli da sè stesso esaminati,
Basilio non ne trovò che due degni d'esercitare
sì pericoloso ufficio, e questi giustificarono la
stima ch'egli n'ebbe, ricusando questo contrassegno
di fiducia. Ma le assidue premure dell'Imperatore rimisero
a poco a poco l'equilibrio tra le proprietà e
le contribuzioni; tra l'entrata e l'uscita fu assegnata
una somma particolare per ogni ramo di spesa,
e con un metodo pubblico furono assestati gl'interessi
del principe, e quelli de' proprietari. Dopo avere
riformato il lusso della propria tavola, volle che due
demanii patrimoniali provvedessero a questa qualità
di spese; le imposizioni pagate dai sudditi servivano

per la lor difesa, e il restante ad abbellire la capitale
e le province. Quantunque dispendioso può il
gusto per le fabbriche avere scusa, e meritare elogi
qualche volta, avvegnachè alimenta l'industria, promove
le arti, e concorre all'utilità o ai piaceri del
Pubblico. Sensibili sono i vantaggi d'una strada, di
un acquedotto, d'uno spedale: le cento Chiese innalzate
da Basilio furono un tributo pagato alla divozione
del suo tempo. Egli si mostrò attivo ed imparziale,
come giudice; bramava salvare gli accusati,
ma non temeva di condannarli, e severamente puniva
gli angariatori del popolo: quanto poi ai nemici
personali, cui sarebbe stato imprudenza il perdonare,
dopo aver fatto cavar loro gli occhi, gli condannava
ad una vita di solitudine e di penitenza. I
cangiamenti sopravvenuti nel linguaggio e nei costumi
volevano una revisione della giurisprudenza di
Giustiniano; quindi fu compilato in quaranta titoli e
in lingua greca il voluminoso corpo dell'Istituta, delle
Pandette, del Codice e delle Novelle; e se le Basiliche
furono perfezionate e compiute dal figlio e dal
nipote, a Basilio per altro conviene originariamente
attribuirne il merito. Per un accidente di caccia ebbe
fine il suo regno glorioso. Un cervo furibondo intricò
le sue corna nel cinto di Basilio, e lo levò da
cavallo. L'Imperatore fu liberato da un uomo del seguito,
che tagliò il cinto, e uccise la bestia, ma per
la caduta, o per la febbre, che ne fu conseguenza,
rimase indebolito il vecchio monarca, e morì nel suo
palazzo, in mezzo ai pianti della famiglia e del popolo.
Se, come è fama, fece troncar la testa al fido
servo ch'ebbe il coraggio di far uso della spada sulla
persona del suo sovrano, convien credere, che l'orgoglio

del dispotismo, sopito finchè visse, si risvegliasse
ne' suoi ultimi giorni, quando omai perduta
avea la speranza di vivere.



A. D. 886



Dei quattro figli dell'Imperatore, uno morì prima
di lui, e fu Costantino; in quell'occasione il suo
dolore e la sua credulità si lasciarono illudere dalle
adulazioni d'un impostore, e da un'apparizione immaginaria.
Stefano il più giovane, stette contento
degli onori di Patriarca e di Santo; Leone ed Alessandro
ebbero entrambi la porpora; ma il solo primogenito
tenne le redini del Governo. Leone VI
conseguì il glorioso soprannome di filosofo; e senza
dubbio l'accoppiare le qualità di principe e di saggio,
le virtù operative e le speculative, giova molto
a perfezionare l'umana natura; ma molto mancò a
Leone per pretendere questa perfezione ideale. Di fatto
seppe egli per avventura sottomettere le passioni e
le brame sue all'impero della ragione? Passò la vita
in mezzo alla pompa della Corte, e nel consorzio delle
sue mogli e delle concubine; e non si può attribuire
che alla dolcezza e indolenza del suo naturale la clemenza
da lui dimostrata, e la pace che s'adoperò a
mantenere. Chi oserebbe asserire ch'egli vincesse i
proprii pregiudizi, e quelli dei sudditi? Dalla più puerile
superstizione era ottenebrato il suo spirito; sanzionò
colle leggi l'autorità del clero, e gli errori
del popolo; e gli oracoli, con cui rivelò in uno stile
profetico i destini dell'Impero, sono fondati su l'astrologia
e la divinazione. Chi ben guardi l'origine
di quel soprannome di filosofo, apparirà, che non fu
tanto ignorante quanto la maggior parte de' suoi contemporanei
o appartenessero all'Ordine ecclesiastico,

o al civile; che dal dotto Fozio fu diretta la sua educazione,
e ch'egli compose o pubblicò assai opere
sotto il suo nome in argomenti sacri e profani; ma
un suo torto domestico, la moltiplicità cioè de' suoi
matrimoni, pregiudicò la sua riputazione di filosofo,
e d'uomo religioso. Predicavansi sempre dai monaci
le massime antiche sui pregi e la santità del celibato,
ed erano pur professate dalla nazione. Era permesso
il matrimonio, come un mezzo necessario alla propagazione
del genere umano. Dopo la morte d'uno
de' conjugi, potea la debolezza, o il vigor della carne,
condurre il superstite a un secondo matrimonio, ma
un terzo era considerato quasi una specie di fornicazione,
e il celebrar le quarte nozze era un peccato,
ed uno scandolo ancora ignoto ai cristiani dell'Oriente.
L'Imperator Leone esso stesso nel principio
del suo regno aveva abolito lo stato civile delle concubine,
e condannati i terzi matrimoni, senza annullarli.
Ma guari non andò, che il patriottismo e l'amore
l'indussero a violare le proprie leggi, e ad incorrere
nella pena che in simil caso aveva ai sudditi
imposta. Non avendo figli dei tre primi letti avea
d'uopo l'Imperatore d'una compagna, e richiedeva
l'Impero un erede legittimo. La bella Zoe fa introdotta
nella Corte per concubina, e allorchè, partorendo,
a Costantino ebbe dato prove di fecondità, dichiarò
l'Imperatore le sue intenzioni di legittimare
la madre e il figlio, e di celebrare le quarte nozze.
Il Patriarca Nicola gli ricusò la benedizione, e Leone
non potè indurlo a battezzare il principino, che a
patto di congedare la sua amante; ma per l'opposito,
avendola sposata, fu escluso dalla comunione dei

Fedeli. Nè le minacce dell'esilio, nè la disfatta dei
confratelli, non l'autorità della Chiesa latina, non
il pericolo d'interrompere, o di lasciare incerta la
successione al trono, valsero a piegare l'inflessibile
monaco. Morto Leone fu egli richiamato dal luogo
della sua relegazione, e ricuperò le cariche tanto ecclesiastiche
che civili. Costantino, figlio di Leone, coll'editto
d'unione promulgato in suo nome, che condanna
in avvenire come scandalose le quarte nozze,
impresse tacitamente una macchia sul proprio
natale.



A. D. 911



Nella lingua greca porphyra vuol dir porpora, e
invariabili essendo i colori naturali, possiamo conchiudere,
che la porpora tiria degli antichi fosse
un rosso scuro e carico. Un appartamento del palazzo
di Bizanzio era addobbato di porfira, ed era abitato
dalle Imperatrici quando erano incinte; quindi per
indicare la qualità regia dei loro nati, chiamavansi
porfirogeniti, che vale nati nella porpora. Gran numero
d'Imperatori romani aveva avuto figli; ma Costantino
VII prese per la prima volta questo particolar
soprannome. Durò il suo regno di titolo
quanto la sua vita; sei per altro de' suoi cinquantaquattr'anni
precedettero la morte del padre: il figlio
di Leone fu sempre o di buon grado, o per forza
sottomesso a quelli che prendeano autorità sopra la
sua debolezza, o abusavano della sua fiducia. Alessandro,
suo zio, investito del titolo d'Augusto da lungo
tempo, fu il primo collega, e il primo padrone del principino;
ma rapidamente correndo le vie del vizio e
delle follìe, il fratello di Leone in breve s'acquistò la
riputazion dell'Imperatore Michele per questo riguardo:

e quando la morte lo colse, covava nell'animo
il pensiere di togliere al nipote la facoltà d'aver figli,
e di lasciare a un indegno favorito l'Impero.
Gli altri anni della minorità di Costantino furono
soggetti alla madre Zoe, consigliata successivamente da
sette reggenti, che solo curando i propri interessi, e
sbramando ogni lor passione, lasciavan la repubblica
abbandonata, si soppiantavano a vicenda, e finalmente
sparvero davanti a un guerriero, che si fece padrone
dello Stato. Romano Lecapeno, di nascita oscura, era
pervenuto al comando delle armate navali, e nell'anarchia
dell'Impero aveva saputo meritare o certamente
ottenere la stima della nazione. Uscì della foce
del Danubio con una squadra vittoriosa e devota a
lui; giunto al porto di Costantinopoli fu salutato coi
titoli di liberatore dei popolo e di tutore del principe.
Una nuova denominazione, cioè di padre dell'Imperatore,
spiegò il suo officio; ma presto ebbe
a sdegno Romano un'autorità inferiore e da ministro,
e quindi intitolatosi Cesare, prese tutta l'independenza
di Re, e dominò quasi per venticinque anni.
I suoi tre figli Cristoforo, Stefano e Costantino ebbero
l'un dopo l'altro gli stessi onori; per il che
discese dal primo al quinto grado il legittimo Imperatore
in quel collegio di principi. Dovè tuttavolta
esser pago della sua fortuna, e della bontà degli usurpatori,
giacchè conservò la vita e la corona. Gli
esempi della Storia antica e della moderna avrebbero
agevolmente scusata l'ambizion di Romano, il
quale avea nelle mani i poteri e la legislazion dell'Impero;
e la nascita illegittima di Costantino ne
avrebbe giustificata l'esclusione, nè costava gran fatica

l'aprire una tomba o un monastero alla figlia
di Costantino; ma Lecapeno non avea, per quanto
pare, nè i vizi, nè le virtù d'un tiranno. Svani nello
splendore del trono il valore e l'attività della sua
vita privata; tuffatosi nel fango delle voluttà, pose in
non cale la sicurezza della Repubblica, non che della
propria famiglia; ma religioso e mite di naturale, rispettò
la santità dei giuramenti, l'innocenza del giovine
Costantino, la memoria di Leone, e l'affetto del
popolo. Il genio che avea Costantino per gli studii e
pel ritiro potè disarmare la gelosia d'autorità; i libri
e la musica, la penna e il pennello erano le sue
continue ricreazioni; e se impinguò di fatto la scarsa
sua entrata colla vendita de' suoi quadri, senza che
se ne aumentasse il valore pel nome dell'artista, ebbe
bastevoli talenti coi quali pochi principi potrebbero,
come lui, formarsi un sussidio nelle avversità.



A. D. 945



I vizi condussero Romano e i suoi figli alla rovina.
Morto Cristoforo, il primogenito, gli altri due, discordi
fra loro, cospirarono alla vita del padre. Sull'ora
del mezzodì, ch'era il momento della giornata
nel quale si congedavano dal palazzo i forestieri,
entrarono quelli nel suo appartamento, accompagnati
da gente armata, e nel menarono vestito da monaco
nella isoletta della Propontide, dove stava una
Comunità religiosa. Allo strepito di questa rivoluzione
domestica fu piena di confusione la città; ma Porfirogenito,
legittimo Imperatore, fu il solo oggetto
delle cure del Pubblico; e da una tarda esperienza
impararono i figli di Lecapeno, che aveano mandato
ad effetto per un rivale il colpevole e pericoloso disegno.
Elena, lor sorella, e moglie di Costantino,

imputò loro l'intenzione, vera o falsa, d'assassinare
suo marito in un banchetto; ne sbigottirono i suoi
partigiani: e i due usurpatori prevenuti nelle lor mosse,
vennero presi, spogliati della porpora, e imbarcati
per l'isola ed il monastero, ove poco stante aveano
confinato il padre. Il vecchio Romano li ricevette alla
riva con un sorriso di beffa, e dopo averli giustamente
rimbrottati d'ingratitudine e di follìa, offerse
a ciascheduno de' suoi due colleghi all'Impero una
porzione dell'acqua e dei cibi vegetali, che formavano
i suoi pasti. Costantino VII contava i quarant'anni,
quando divenne possessore dell'Impero
d'Oriente, e vi regnò, o parve che regnasse, per
quindici anni in circa. Gli mancava quell'energia che
avrebbe potuto portarlo ad una vita attiva e gloriosa;
gli studii che aveano dilettato ed onorato i suoi
ozii, non erano più compatibili coi seri doveri di
sovrano. L'Imperatore invece di reggere i suoi Stati,
s'intertenne ad insegnare al figlio la teorica dell'arte
di governare: dedito all'intemperanza e alla
pigrizia, lasciò cadere le redini dell'amministrazione
in mano d'Elena, sua moglie, che coi capricci
del suo favore, facea sempre desiderare il ministro
ch'ella rimoveva, sostituendone un altro più indegno.
Nulla di meno per la sua nascita, e per le disgrazie,
Costantino era divenuto caro ai Greci; i quali
ne scusarono i difetti, ne rispettarono il sapere, l'innocenza,
la carità, l'amore per la giustizia, e onorarono
la pompa de' suoi funerali con lagrime sincere.
Secondo l'antica usanza fu esposto il suo corpo
con grande apparato nel vestibolo del palazzo, e gli
ufficiali dell'ordine civile e militare, i patrizi, il senato

ed il clero vennero ciascheduno la loro volta
a venerare e a baciare la spoglia esanime del loro sovrano.
Prima che la processione funebre partisse verso
il luogo che serviva di sepoltura agl'Imperatori, un
araldo pronunciava questo spaventevole avviso: «Alzati,
o Re della Terra, e obbedisci agli ordini del
Re dei Re».



A. D. 959



Fu voce che Costantino fosso morto avvelenato:
Romano, suo figlio, che aveva preso il nome dell'avo
materno, succedette nel trono di Costantinopoli.
Un principe, che di vent'anni era sospetto d'aver
accelerato il momento in cui doveva ereditar da suo
Padre, era, non v'ha dubbio, perduto nella pubblica
opinione; ma piuttosto che malvagio, era debole,
e s'imputava in gran parte questo delitto a
sua moglie Teofane, donna di bassa nascita, di spirito
ardito e di depravati costumi. Era ignoto al figlio
di Costantino il sentimento della gloria personale
e della pubblica felicità, veri diletti di chi
regna; e mentre i due fratelli, Niceforo e Leone,
trionfavano dei Saracini, egli logorava in un ozio
perpetuo i giorni dovuti al suo popolo. Nella mattina
andava al circo; a mezzodì riceveva al suo desco
i senatori; passava quasi tutto il dopo pranzo
nello Sferisterio, o sia giuoco della palla, unico teatro
del suo valore. Varcando poscia sulla riva asiatica
del Bosforo, cacciava e uccideva quattro cignali
de' più grandi e gagliardi; poi tornava al palazzo,
lieto e superbo delle sue fatiche del giorno. Era notabile
fra gli uomini della sua età per forza ed avvenenza;
era di statura diritta ed alta come un giovine
cipresso: di carnagione bianca e vivace; gli occhi
erano parlanti, larghe le spalle; il naso lungo

e aquilino. Tanti pregi per altro non valsero a fissare
l'amor di Teofane, la quale dopo un regno di
quattro anni, recò a suo marito un beveraggio pari
a quello ch'ella aveva apprestato a suo padre.



A. D. 963



Dal matrimonio con quest'empia femmina ebbe
Romano due figli, che ascesero il trono col nome
di Basilio II e di Costantino IX, e due figlie, chiamate
Anna e Teofane. L'ultima sposò Ottone II,
Imperator d'Occidente; Anna fu maritata a Volodimiro,
gran Duca e Apostolo di Russia, ed essendosi
congiunta sua nipote ad Arrigo I Re di Francia,
il sangue de' Macedoni, e quello forse degli Arsacidi,
scorre tuttavia per le vene della famiglia Borbonica.
Morto il marito, volle l'Imperatrice regnare
sotto il nome de' figli, l'un de' quali aveva cinque
anni, e l'altro due. E presto s'avvide, quanto instabile
fosse un trono che non aveva altra colonna
che una femmina, che non poteva essere stimata, e
due figli, che non poteano essere temuti. Allora volse
gli occhi intorno per rinvenire un protettore, e si
gittò nelle braccia del guerriero più prode: era essa
facile, e poco dilicata in amore; ma tanto era deforme
il nuovo amante, che diede a credere, essere
l'interesse per avventura il motivo e la scusa di questo
legame. Niceforo Foca avea in faccia al popolo
due meriti; quelli d'eroe e di santo. In quanto al
primo egli vantava belle e singolari prerogative: discendente
di lignaggio illustre, per imprese guerresche
s'era segnalato in tutti i gradi e in tutte le province
col valor d'un soldato, e coll'arte d'un Generale,
ed avea pocostante aggiunto alla sua gloria
la rilevante conquista dell'isola di Creta: era un poco
equivoca la sua religione, e il cilicio, i digiuni, il

palar devoto, l'intenzione che palesava di ritirarsi
dal Mondo, servivano di maschera ad una profonda e
pericolosa ambizione. Seppe per altro illudere un
santo Patriarca, per interposizione del quale ottenne
dal senato un decreto, che gli dava durante la minorità
dei giovani principi l'assoluto comando degli
eserciti dell'Oriente. Non così tosto ebbe in pugno
la fede dei Capi e dei soldati, marciò arditamente a
Costantinopoli; schiacciò i suoi nemici; pubblicò la
sua intelligenza coll'Imperatrice, e senza degradare
i figli di Teofane, prese col titolo d'Augusto la preminenza
della dignità, e la pienezza del potere; ma
il Patriarca, che l'aveva portato al soglio, non gli
permise di sposare Teofane. Per questo secondo matrimonio
fu quindi assoggettato ad una pena canonica
d'un anno: se gli opponeva un'affinità spirituale,
e fu d'uopo ricorrere a sutterfugii ed a spergiuri, per
attutire gli scrupoli del clero e del popolo. Perdè
l'Imperatore sotto la porpora l'amor della nazione,
e in un regno di sei anni si tirò addosso l'odio dei
forestieri, non che dei sudditi, i quali riscontrarono,
in lui l'ipocrisia e l'avarizia del primo Niceforo. Io
non mi proverò a discolpare od a palliare l'ipocrisia,
ma non mi periterò d'osservare, che l'avarizia è
quel vizio che più prestamente si crede, e che si
condanna con più severità. Se si tratta d'un cittadino,
rare volte abbiam cura d'esaminarne la fortuna
e le spese: nel depositario della sorte pubblica, l'economia
è sempre una virtù, e troppo spesso l'aumentare
le imposizioni è un dovere indispensabile. Niceforo,
che aveva mostrato il suo animo generoso nell'usare
del suo patrimonio, consacrò scrupolosamente le pubbliche
entrate a pro dello Stato. Col ritorno d'ogni

primavera osteggiava contro i Saracini in persona,
e poteano agevolmente i Romani calcolare le somme,
che provenienti dalle contribuzioni erano state
spese per trionfi, per conquisti, e per la sicurezza
della frontiera dell'Oriente.



A. D. 969



Fra i guerrieri che lo avevano condotto a regnare,
e che servivano sotto le sue bandiere, Giovanni Zimiscè,
prode Armeno e di nobile famiglia, era quello
che avea meritate ed ottenute le ricompense più segnalate.
Era di statura men che mediocre, ma in
così picciolo corpo, ove stavano accoppiate forza e
bellezza, s'annidava l'anima d'un eroe. Il fratello
dell'Imperatore portando invidia alla sua fortuna,
lo fece cadere dal grado di General dell'Oriente in
quello di direttor delle poste; e perchè quegli osò
dolersene, fu punito colla disgrazia e coll'esilio.
Ma Zimiscè era annoverato fra i moltissimi amanti
dell'Imperatrice, e per opera di lei ottenne di dimorare
in Calcedonia nei contorni della Capitale:
s'ingegnò nelle sue visite amorose e clandestine di
compensarla di questa prova della sua bontà, e quindi
Teofane consentì lietamente alla morte d'un marito
avaro e schifoso. Furono nascosti nelle stanze più secrete
del palazzo arditi e fedeli congiurati, e nelle
tenebre d'una notte d'inverno, Zimiscè e i Capi della
trama s'imbarcarono in una scialuppa, attraversarono
il Bosforo, approdarono nei dintorni del palazzo, e
salirono cheti cheti per una scala di corda, gettata
dalle donne dell'Imperatrice. Nè la diffidenza di Niceforo,
nè gli avvisi datigli dagli amici, nè il tardo
soccorso di suo fratello Leone, nè quella specie
di Fortezza, ch'egli avea formata nel suo palazzo,
valsero a difenderlo contro un nemico domestico,

alla voce del quale tutte le porte s'aprivano agli
assassini. Stava egli dormendo sopra una pelle d'orso
distesa per terra; riscosso dallo strepito dei congiurati,
vide trenta pugnali alzati sul suo petto. Non è
ben certo che Zimiscè bagnasse le mani nel sangue
del suo sovrano; ma per altro ebbe il barbaro piacere
di rimanersi spettatore della propria vendetta. L'insultante
atrocità dei sicarii ritardò per qualche istante
la morte dell'Imperatore: appena dalle finestre del
palazzo fu mostrata alla plebe la testa di Niceforo,
cessò il tumulto, e l'Armeno fu acclamato Imperatore
d'Oriente. Nel giorno prescelto per la sua incoronazione,
l'intrepido Patriarca, fermatolo sulla porta della
Chiesa di Santa Sofia, gli dichiarò, che reo siccome egli
era dei delitti d'assassinio e di tradimento, dovea almeno
in contrassegno di penitenza, separarsi da una
complice anche più colpevole di lui stesso. Forse
questo trasporto di zelo apostolico non dispiacque
molto al nuovo Imperatore, che non potea conservare
amore, nè fiducia per una donna, la quale avea
tante volte violato i più sacri doveri. Così adunque
invece d'essere a parte del trono, Teofane fu ignominiosamente
cacciata dal suo letto e dal suo palazzo.
Costei nel loro ultimo abboccamento si abbandonò
agl'impeti d'una rabbia forsennata ed inutile;
accusò l'amante d'ingratitudine, si sfogò in ingiurie,
sino a battere il figlio Basilio, il quale stava,
silenzioso e sommesso davanti un collega, suo superiore;
e confessando le sue prostituzioni osò ella
dichiarare, esser lui il frutto d'un adulterio. Coll'esilio
di questa donna sfacciata, e col gastigo di parecchi
de' suoi complici più oscuri, l'indignazione
pubblica fu soddisfatta. Si perdonò a Zimiscè la morte

d'un principe detestato dal popolo, ed egli collo
splendore delle sue virtù fece sparire la memoria del
suo delitto. Forse la sua prodigalità fu meno utile allo
Stato dell'avarizia di Niceforo; ma la dolcezza e la
generosità del suo animo incantarono tutti quelli
che lo corteggiavano, ed egli non calcò le pedate del
suo predecessore fuorchè nel sentiero della vittoria.
Passò nei campi la più gran parte della sua vita
monarchica; segnalò il suo valor personale, e la sua
attività sul Danubio e sul Tigri, confini un tempo
dell'Impero romano, e trionfando dei Russi e dei
Saracini, si meritò il titolo di salvator dell'Impero,
e di domator dell'Oriente. Quando tornò dalla
Siria per l'ultima volta osservò che gli eunuchi erano
possessori delle terre più fertili delle sue nuove
province, e con virtuoso sdegno esclamò. «Abbiam
dunque dato battaglie, e fatto conquisti per
giovare a costoro? Per costoro adunque versiamo il
sangue, e spendiamo i tesori del popolo?» Questi
rimbrotti sonarono sino in fondo al palazzo, e la
morte di Zimiscè diede forti indizi di veleno.



A. D. 976



Durante quest'usurpazione, o se vuolsi reggenza di
dodici anni, i due Imperatori legittimi, Basilio e Costantino,
erano arrivati senza fama all'età virile.
Per la giovinezza loro non s'era potuto lasciare ad
essi l'autorità; s'erano contenuti verso il tutore con
quella rispettosa modestia dovuta alla sua età, e al
suo merito, e questi, che non avea figli, non pensò
a privarli della corona: amministrò fedelmente e
saggiamente il lor patrimonio, e però la morte prematura
di Zimiscè fu pei figli di Romano una perdita
più che un vantaggio. Per difetto d'esperienza
dovettero vegetare ancora nella oscurità altri dodici

anni, sotto la tutela d'un ministro che prolungò il
suo dominio col persuaderli a darsi in braccio ai divertimenti
giovanili, e coll'ispirare in essi fastidio per
le occupazioni del Governo. Il debole Costantino si
rimase per sempre allacciato nelle reti di seduzione,
tese d'intorno a lui: ma il suo fratello maggiore, che
sentiva gl'impulsi d'un animo grande, e il bisogno
d'operare, aggrottò il ciglio, e il ministro disparve.
Basilio fu riconosciuto per sovrano di Costantinopoli,
e delle province d'Europa. Ma l'Asia era oppressa
da Foca e da Sclero, che ora amici ora nemici,
ora sudditi ed ora ribelli, si mantenevano independenti,
e si ingegnavano di procacciarsi la fortuna
di tanti usurpatori che li aveano preceduti. Contro
questi nemici domestici primieramente balenò la
spada del figlio di Romano, ed essi tremarono davanti
a un principe, armato di coraggio e della forza
delle leggi. Sul punto di combattere, Foca colto
da un dardo, se pure non fu per effetto di veleno,
cadde di cavallo nella fronte del suo esercito. Sclero,
che due volte era stato carico di catene, e due
volte vestito della porpora, bramava di terminar tranquillamente
i pochi giorni che gli restavano. Quando
questo vecchio, cogli occhi bagnati di lagrime, con
piè vacillanti, e appoggiato a due uomini del suo
seguito, s'appressò al trono, l'Imperatore con tutta
l'insolenza della gioventù e del potere, esclamò:
«È questi dunque l'uomo, che abbiam temuto per
tanto tempo?» Basilio s'era fatto forte sul trono,
ed aveva richiamata la quiete nell'Impero; ma pensando
alla gloria militare di Niceforo e di Zimiscè,
non potea dormire tranquillo nel suo palazzo. Le
lunghe e frequenti imprese da lui fatte contra i Saracini,

furono più gloriose che profittevoli allo Stato;
ma distrusse il reame dei Bulgari, e pare che questo
fosse il più gran trionfo dell'armi romane, dal
tempo di Belisario in poi. Pure i suoi sudditi, invece
di decantare un principe vittorioso, ne detestarono
l'avidità e l'avarizia; e nel racconto imperfetto
che ci rimase delle sue imprese, non si
vede che il coraggio, la pazienza e la ferocia d'un
soldato. Il suo spirito era stato guasto da un'educazione
viziosa; ma non avea per questo perduta la
sua energia; era ignaro d'ogni maniera di scienze,
e pareva, che la ricordanza del suo avolo, così dotto
e così debole a un tempo, scusasse il suo disprezzo,
o vero o finto, per le leggi e pei giureconsulti, per
le arti e per gli artisti. Con tal carattere, ed in quel
secolo, dovea prendere la superstizione un dominio
saldo e sicuro: dopo le prime sregolatezze della gioventù,
Basilio II si sottomise e in Corte e in campo
a tutto le mortificazioni d'un romito; portava una
cocolla sotto l'abito e sotto l'armatura; fece voto
di continenza, e l'osservò, e interdisse a sè stesso
per sempre l'uso del vino e della carne. Nell'età di
sessantott'anni, sospinto dal suo genio marziale, era
in procinto d'imbarcarsi per una santa spedizione
contro i Saracini della Sicilia; lo prevenne la morte,
e Basilio soprannominato il terrore dei Bulgari,
lasciò questo Mondo in mezzo alle benedizioni del
clero, e alle imprecazioni del popolo. Dopo lui, suo
fratello, Costantino, godette per tre anni circa il potere,
o piuttosto i piaceri del regno, e non si prese
per l'Impero altra cura che quella di scegliersi un
successore; aveva portato sessantasei anni il titolo di

Augusto, e il regno di questi due fratelli è il più
lungo e il più oscuro della monarchia di Bizanzio.



Per tal successione in retta linea di cinque Imperatori
della stessa famiglia, che aveano occupato il
trono in un periodo di cento sessant'anni, s'erano
affezionati i Greci alla dinastia Macedone, rispettata
tre volte dagli usurpatori del potere. Morto Costantino
IX, l'ultimo maschio di quella Casa apre una
nuova scena meno regolare, in cui la durata del regno
di dodici Imperatori non giunge a quella del
regno di Costantino IX. Il suo fratel maggiore avea
preposto all'interesse pubblico il merito particolare
della castità, e Costantino non avea avuto che tre
figlie; Eudossia che si fece religiosa, Zoe e Teodora:
erano già venute mature d'anni nell'ignoranza e nella
verginità, quando nel Consiglio del padre moribondo
si trattò di maritarle. Teodora, troppo devota, o di
troppo freddo temperamento, non volle dare un erede
all'Impero; ma Zoe consentì di presentarsi,
vittima volontaria, all'altare. Le fu destinato a marito
Romano Argiro, patrizio, leggiadro di persona,
e di nome accreditato; al ricusare ch'ei fece un tal
onore, gli si dichiarò, che non obbedendo, non gli
restava che la scelta fra la morte e la perdita della
vista. Era egli ammogliato, e il motivo della sua
resistenza era appunto l'amore, ch'avea per la moglie;
ma questa donna generosa sagrificò la propria
felicità alla sicurezza e grandezza del marito, e chiudendosi
in un monastero, tolse di mezzo l'unico
ostacolo, che gl'impedia di unirsi alla famiglia imperiale.
Dopo la morte di Costantino, passò lo scettro
nelle mani di Romano III; ma la sua amministrazione
interna, e le sue esterne imprese furono
parimenti deboli ed infruttifere; l'età di Zoe, giunta

in allora al quarantottesimo anno, la rendette poco
atta a dare grandi speranze di posterità; pure acconsentiva
ancora ai piaceri amorosi, e di fatto onorava
l'Imperatrice del suo favore uno de' suoi ciamberlani,
il bel Michele di Paflagonia, il cui primo
mestiere era stato quello di cambiator di monete.
Per gratitudine o per ispirito di giustizia secondava
Romano questo colpevole amore, o credeva di leggieri
alle prove della loro innocenza; ma non andò
guari, che Zoe verificò quella massima romana, che
una moglie adultera è capace d'avvelenare il marito;
la morte di Romano, a grande scandolo dell'Impero,
fu tosto seguita dal matrimonio di Zoe, e dall'avvenimento
del suo amante al trono sotto il nome di
Michele IV. Varie furono però le speranze di Zoe;
in vece d'un amante pieno di vigore e di gratitudine,
non aveva essa posto nel talamo che un miserabile
infermiccio, la salute e la ragione del quale erano
indebolite da accessi d'epilepsia, e lacerata la coscienza
dalla disperazione e dai rimorsi. Si chiamarono
in soccorso di Michele i medici i più famosi
del corpo e dell'anima; si cercava di divertirne la
inquietudine con frequenti viaggi alle acque, e sulle
tombe dei Santi i più rinomati. Applaudivano i monaci
alle sue mortificazioni, e, toltane la restituzione,
(ma a chi avrebb'egli restituito?) impiegò tutti i
modi, che allora credeva più opportuni ad espiare
la colpa. Mentr'egli andava gemendo e pregando sotto
il sacco e la cenere, suo fratello, l'eunuco Giovanni,
prendea diletto de' suoi rimorsi, e raccoglieva i frutti
d'un delitto, di cui era stato in secreto il più colpevole
autore. Non ebbe nella sua amministrazione
altro scopo che quello di contentare la propria avarizia;

e fu Zoe trattata da schiava nel palazzo dei
suoi padri, e da' suoi servi medesimi. Accorgendosi
l'eunuco, essere la malattia di suo fratello irremediabile,
pensò a far la sorte di suo nipote, che portava
anch'egli il nome di Michele, soprannominato
Calafate dal mestiere di suo padre, che lavorava alla
carena dei vascelli. Seguì Zoe le volontà dell'eunuco;
adottò per suo figlio il figlio d'un operaio, e
questo erede straniero venne, alla presenza del senato
e del clero, vestito del titolo e della porpora
dei Cesari. La debole Zoe fu oppressa dalla libertà
e dal potere ch'ella ricuperò alla morte del marito;
pose quattro giorni dopo la corona sul capo di Michele
V, il quale con lagrime e giuramenti le avea
promesso d'esser sempre il più pronto e il più obbediente
de' suoi sudditi. Il suo regno durò poco, ed
altro non offre che un esempio odioso d'ingratitudine
verso l'eunuco e l'Imperatrice, suoi benefattori.
Si vide con gioia la disgrazia dell'eunuco; ma
susurrò Costantinopoli, e lamentossi alla fine altamente
dell'esilio di Zoe, figlia di tanti e tanti Imperatori.
I vizi di lei vennero dimenticati, ed imparò
Michele, che matura un tempo, in cui la pazienza
degli schiavi più vili dà luogo al furore ed
alla vendetta. I cittadini d'ogni classe tumultuarono
in folla, e quella spaventevole sedizione durò pur tre
giorni; assediarono il palazzo, sforzarono le porte,
levarono di prigione la lor madre Zoe, Teodora di
Monastero, e dannarono il figlio di Calafate a perdere
gli occhi o la vita. Videro i Greci con maraviglia
sedere per la prima volta sul medesimo trono
due donne, presiedere al Senato, e dare udienza
agli Ambasciatori delle nazioni. Un governo così singolare

non durò che due mesi. Le due Imperatrici
si detestavano secretamente; avevano esse caratteri,
interessi, e partigiani opposti. Sempre contraria Teodora
al matrimonio, Zoe invece infaticabile, in età
di sessant'anni, consentì tuttavia, pel ben pubblico,
a soffrire le carezze d'un terzo marito, e ad incontrare
le censure della Chiesa greca. Questo terzo marito
prese il nome di Costantino X, e il soprannome
di Monomaco, solo combattente, parola ch'ebbe origine
certamente dal valore da lui manifestato o dalla
vittoria da lui riportata in qualche pubblica, o privata
quistione. Ma i dolori della gotta lo tormentavano
spesse volte, e un tal regno dissoluto non presentò
che un'alternativa d'infermità e di piaceri. La bella
vedova Sclerena di nobile famiglia, che aveva accompagnato
Costantino al suo esilio nell'isola di
Lesbo, andava superba del nome di sua favorita.
Dopo le nozze di Costantino, e l'innalzamento di
lui al soglio, fu dessa investita del titolo d'Augusta;
la magnificenza della sua casa fu proporzionata a
quella dignità, ed abitò nel palazzo un appartamento
contiguo a quello dell'Imperatore. Zoe (tanta fu la
sua delicatezza, ovvero corruzione) permise quello
scandaloso convivere, e presentossi Costantino in pubblico
fra la moglie e la concubina. Sopravvisse all'una
e all'altra; ma la vigilanza degli amici di Teodora,
giunse in tempo a sturbare i disegni di Costantino,
il quale, sul finir de' suoi giorni, volea
cangiare l'ordine della successione; dopo la sua
morte, rientrò essa, per consenso dei popoli, in possessione
del suo retaggio. Quattro eunuchi governarono
in pace, sotto il nome di lei, l'Impero d'Oriente;
e volendo prolungare il loro dominio, esortarono

l'Imperatrice, in età allora molta avanzata,
di nominare Michele VI, suo successore. Dal soprannome
di Stratiotico si conosce, aver esso abbracciata
la profession militare; ma quel veterano, infermo
e decrepito, non poteva vedere che cogli occhi dei
suoi ministri, e operare colle lor mani. Mentr'egli
andava innalzandosi al trono, Teodora, ultimo rampollo
della dinastia macedonica o basilica, scendeva
nel sepolcro. Trascorsi velocemente, e sono giunto con
piacere alla fine di questo vergognoso e distruttivo
periodo di ventott'anni, durante il quale oltrepassarono
i Greci il comun limite della servitù, e, quasi
vil gregge, furono trasportati da padrone in padrone
a capriccio di due femmine vecchie.



A. D. 1057



Rompe la notte di quella servitù un qualche lampo
di libertà, o una scintilla almeno di coraggio.
Avevano i Greci conservato o ristabilito l'uso dei
soprannomi, che perpetuano la memoria delle virtù
ereditarie; e possiamo oramai distinguere il principio,
la successione e le alleanze dell'ultime dinastie di
Costantinopoli e di Trebisonda. I Comneni, che sostennero
per qualche tempo l'Impero nel suo crollare,
si diceano nativi di Roma; ma era la loro famiglia
domiciliata da molto tempo in Asia. I loro retaggi
patrimoniali trovavansi nel distretto di Castamona,
nei dintorni dell'Eusino; ed uno de' loro Capi,
impelagato già nel mare dell'ambizione, rivedea
con tenerezza e forse con dispiacere il misero tugurio,
ma onorevole, de' suoi padri. Il primo personaggio
conosciuto di quella stirpe, fu l'illustro Manuele,
che, regnante Basilio II, colle sue battaglie,
e co' suoi negoziati giunse a calmare le turbolenze

dell'Oriente. Lasciò due figli in tenera età, Isacco
e Giovanni, che colla certezza del merito legò alla
gratitudine e al favore del sovrano. Furono que' nobili
giovani diligentemente ammaestrati in tutto ciò
che insegnavano i monaci, nelle arti del palazzo, e
negli esercizi della guerra; e dopo, aver servito nelle
guardie, giunsero ben tosto al comando degli eserciti
e delle province. La loro fraterna unione raddoppiò
la forza ed il credito dei Comneni. Crebbero lo
splendore della loro antica famiglia, unendosi l'uno
con una principessa di Bulgaria, ch'era cattiva, e
l'altro colla figlia d'un patrizio soprannomato Caronte,
a motivo dei moltissimi nemici da lui spediti
al fiume Stige. Aveano servito le schiere, loro
malgrado, ma sempre fedelmente, una caterva di effeminati
Imperatori. Era l'innalzamento di Michele
VI un oltraggio a' Generali più prodi di lui; la
parsimonia di questo principe, e l'insolenza degli eunuchi
aumentavano il disgusto di quelli. Si radunarono
di nascosto nella chiesa di Santa Sofia; e si sarebbero
raccolti i suffragi di quel Sinodo militare in favore
di Catacalone, vecchio e prode guerriero, se, per
un sentimento di patriottismo o di modestia, non avesse
loro quel rispettabile veterano ricordato, che la
nobiltà dei natali e il merito devono essere congiunti
in colui che si vuole incoronato. Isacco Comneno
unì tutti i voti. I congiurati si separarono senza
dilazione, e si condussero nelle pianure della Frigia,
capitanando le loro schiere, e i loro rispettivi distaccamenti.
Non potè Michele sostenere che una battaglia;
ei non avea sotto le sue bandiere che i mercenarii
della guardia imperiale, stranieri all'interesse
pubblico, ed animati soltanto da un principio d'onore

e di gratitudine. Dopo la loro sconfitta, pieno
di spavento chiese l'Imperatore un trattato, e tale
era la moderazione d'Isacco Comneno, che già vi acconsentiva;
ma venne Michele tradito da' suoi ambasciatori,
e Comneno avvertito da' suoi amici. Il primo,
abbandonato da tutti, si sottomise al voto del
popolo; il Patriarca sciolse la nazione dal giuramento
prestato di fedeltà; e nel punto ch'ei rase il capo
dell'Imperatore, che rilegavasi in un monastero, si
congratulò seco, ch'egli cangiasse una corona terrestre
col regno de' cieli; cambio però che quell'ecclesiastico
non avrebbe probabilmente accettato per
sè medesimo. Lo stesso Patriarca coronò solennemente
Isacco Comneno; potè la spada, ch'ei fece
incidere sulle monete, essere risguardata come un
simbolo insultante, se indicar volea il diritto di conquista,
ch'avea assicurato il trono a Comneno; ma
quella spada era stata sguainata contro i nemici dello
Stato, stranieri o domestici. Lo scadimento di salute
e di forze ne scemò l'attività; scorgendosi vicino a
morire, determinossi di porre qualche intervallo fra
il soglio e l'eternità. Ma in vece di lasciare l'Impero
in dote a sua figlia, cedeva egli alla ragione
ed alla inclinazione che l'eccitavano a consegnare lo
scettro nelle mani di suo fratello Giovanni, principe
guerriero e patriotta, e padre di cinque figli,
che mantener doveano la corona nella famiglia. Nei
modesti rifiuti di costui si potè da principio ravvisare
un naturale effetto della considerazione e dell'attaccamento
che avea pel fratello, e per la nipote;
ma, nella sua inflessibile ostinazione in ricusare
l'Impero, avvegnachè abbellita dai colori della
virtù, condannar si dee una colpevole dimenticanza

del proprio dovere, e una vera ingiuria, e non comune,
verso la famiglia e la patria. La porpora, che
ei non volle mai ricevere, fu accettata da Costantino
Ducas, amico della Casa dei Comneni, e che
univa a nobili natali l'abitudine delle funzioni civili,
e credito in sì fatto genere di cose. Isacco si
ritirò in un convento, dove ricuperò la salute, e sopravvisse
due anni all'abdicazione, obbediente agli
ordini del suo abate. Seguì la Regola di S. Basilio,
e fece gli uffizi i più servili del chiostro; ma l'avanzo
di vanità, che sotto l'abito monastico conservava
tuttavia, venne appagato dalle visite frequenti
e rispettose, ch'ei ricevè dall'Imperator regnante,
dal quale era venerato qual benefattore e qual Santo.



1067



Se fu in realtà Costantino XI l'uomo il più degno
dello scettro imperiale, bisogna compiangere la
degenerazione del suo secolo e del suo popolo. Datosi
egli a comporre puerili declamazioni, che non gli
poterono ottenere la corona dell'eloquenza, a' suoi
occhi più preziosa di quella di Roma, tutto intento
agli uffici subalterni di giudice, pose in non cale
i doveri di sovrano e di guerriero. Anzi che imitare
la patriottica indifferenza degli autori del suo innalzamento,
pareva non avere altro a cuore Ducas
che il potere e la fortuna dei figli, a danno anche
della Repubblica. Michele VII, Andronico I, e Costantino
XII, suoi tre figli, ebbero in tenera età il
titolo d'Augusti; la morte del padre, avvenuta non
guari dopo, lasciò loro l'Impero da dividere. Affidò,
morendo, l'amministrazione dello Stato ad Eudossia,
sua moglie; ma dall'esperienza aveva egli imparato
ch'ei dovea preservare la prole dai pericoli
d'un secondo matrimonio; promise Eudossia di non

rimaritarsi, e questa solenne protesta, sottoscritta
dai principali senatori, fu depositata nelle mani del
Patriarca. Non erano trascorsi per anche sette mesi,
quando le bisogne d'Eudossia, o quelle dello Stato,
parlarono altamente in favore delle maschie virtù di
un soldato; aveva il cuore di lei già prescelto Romano
Diogene, che dal palco di morte aveva condotto
al soglio. La scoperta d'una rea trama l'esponeva
a tutto il rigor delle leggi; la bellezza e il valore
lo giustificarono agli occhi dell'Imperatrice; lo
condannò primieramente ad un esilio poco doloroso,
e il secondo giorno lo richiamo per farlo capitano
degli eserciti dell'Oriente. Ignorava il Pubblico allora
ch'essa gli destinasse la corona, e uno de' suoi
mandatarii seppe giovarsi dell'ambizione del Patriarca
Sifilino per trargli di mano lo scritto, che avrebbe
svelato ad ognuno la mala fede, e la leggierezza dell'Imperatrice.
Invocò da principio Sifilino la santità
dei giuramenti, e la venerazione dovuta ai depositi;
ma gli si diede ad intendere ch'Eudossia far
volea Imperatore il fratello di lui; i scrupoli allora
si dissiparono, e confessò che la pubblica sicurezza
era la legge suprema; cedè lo scritto rilevante, e alla
nomina di Romano, perdendo ogni speranza, ei non
poteva nè ricuperare la carta che lo salvava, nè disdire
il detto, nè opporsi alle seconde nozze dell'Imperatrice.
Udivansi però nel palazzo alcuni susurri;
i Barbari che lo custodivano agitavano le loro accette
in favore della Casa di Ducas, nè si acquetarono
mai fino a tanto che furono i giovani principi calmati
dalle lagrime d'Eudossia, e dalle solenni proteste
che ricevettero della fedeltà del loro tutore,
che sostenne con gloria e dignità il titolo d'Imperatore.

Narrerò più innanzi l'infruttuoso valore, che
egli oppose ai progressi dei Turchi. La sconfitta e
prigionia di lui portarono una ferita mortale alla monarchia
di Bizanzio; e, posto dal Sultano in libertà,
non trovò nè la moglie, nè i sudditi. Era stata Eudossia
chiusa in un monastero, e aveano i sudditi di
Romano abbracciata quella rigida massima di legge
civile, che un uomo in poter del nimico è privo dei
diritti pubblici e particolari di cittadino, come colpito
da morte. In mezzo alla generale costernazione,
fece valere il Cesare Giovanni l'inviolabile diritto
de' suoi tre nipoti: Costantinopoli l'ascoltò, e Romano,
in potere allora dei Turchi, fu dichiarato nimico
della Repubblica, e ricevuto per tale alle frontiere.
Non fu più felice contra i suoi sudditi, di quel che
era stato contro gli stranieri: la perdita di due battaglie
il determinò a cedere il trono sulla promessa
d'un trattamento onorevole; ma privi di buona fede
e d'umanità, lo privarono i suoi nemici della vista,
e sdegnando perfino di stagnare il sangue che usciva
dalle sue piaghe, vel lasciarono corrompersi, di modo
che fu libero ben tosto dalle miserie della vita. Sotto
il triplice regno della Casa di Ducas, furono i due
fratelli cadetti ridotti ai vani onori della porpora;
era il maggiore, il pusillanime Michele, incapace di
reggere le redini del Governo; e il soprannome datogli
di Parapinace annunciò il rimprovero che gli
si facea, e che divideva con uno de' suoi avidi favoriti,
d'avere aumentato il prezzo del grano, e diminuitane
la misura. Fece il figlio d'Eudossia nella
scuola di Psello, e coll'esempio della madre, qualche
progresso nello studio della filosofia e della rettorica;
ma il carattere di lui fu piuttosto macchiato

che nobilitato dalle virtù d'un monaco, e dal sapere
d'un sofista. Incoraggiati dal disprezzo che loro inspirava
l'Imperatore, e dalla buona opinione che
aveano di sè medesimi, capitanando le legioni dell'Europa
e dell'Asia, vestirono due Generali la porpora
in Andrinopoli e in Nicea; si ribellarono lo stesso
mese; portavano l'ugual nome di Niceforo, ma veniano
distinti dal soprannome di Briennio e di Botoniate.
Era il primo in allora in tutta la maturità
della saggezza e del coraggio; non era il secondo
commendevole che per imprese già fatte. Mentre avanzavasi
Botoniate con circospezione e lentezza, il suo
competitore, più attivo, trovavasi in arme dinanzi
le mura di Costantinopoli. Godeva Briennio il credito
e il favore del popolo; ma non seppe impedire
a' suoi eserciti di saccheggiare ed ardere un sobborgo,
e il popolo, che avrebbe accolto il ribelle, rispinse
l'incendiario della patria. Questo cangiamento
nella pubblica opinione tornò a favore di Botoniate,
che s'avvicinò finalmente con un esercito di Turchi
alle spiagge di Calcedonia. Si pubblicò per ordine del
Patriarca, del Sinodo e del Senato, nelle contrade
di Costantinopoli, un invito a tutti i cittadini della
capitale, di raunarsi nella chiesa di Santa Sofia, e
si deliberò, in quel Concilio generale, tranquillamente
e senza disordine, intorno alla scelta d'un Imperatore.
Avrebbero potuto le guardie di Michele
disperdere quella moltitudine inerme; ma il debole
principe, compiacendosi della propria moderazione
e clemenza, si spogliò delle insegne reali, ed
accettò invece l'abito di monaco, e il titolo d'Arcivescovo
d'Efeso. Nacque Costantino suo figlio, e
venne allevato nella porpora, e una figlia della Casa

di Ducas illustrò il sangue, e consolidò il trono nella
famiglia dei Comneni.



A. D. 1078



Aveva Giovanni Comneno, fratello dell'Imperatore
Isacco, dopo il suo generoso rifiuto della corona, passato
il rimanente de' suoi giorni in un riposo onorevole.
Lasciava otto figli d'Anna, sua sposa, donna
d'un coraggio e d'una abilità superiori al suo sesso,
e moltiplicarono tre figlie le alleanze dei Comneni
coi più nobili tra i Greci. Una morte immatura tolse
dal Mondo il maggiore de' suoi cinque figli Manuele;
Isacco ed Alessio giunsero all'Impero, e restaurarono
la grandezza imperiale della lor Casa; Adriano e Niceforo,
i più giovani, ne godettero senza fatica e senza
pericolo. Alessio, il terzo e il più stimabile di tutti,
era stato dotato dalla natura delle qualità le più
preziose del corpo e dello spirito: sviluppate queste
da un'educazion liberale, erano state in processo di
tempo esercitate nella scuola dell'obbedienza e dell'avversità.
L'Imperatore romano, per affetto paterno,
non volle permettergli d'esporsi nella guerra
dei Turchi; ma la madre dei Comneni venne compresa
con tutta la sua ambiziosa famiglia, in un'accusa
di delitto di lesa maestà, e sbandita dai figli di
Ducas in un'isola della Propontide. Non andò guari
che i due fratelli ne uscirono per segnalarsi, e per
venire in favore. Combatterono, senza dividersi, i
ribelli e i Barbari, e rimasero affezionati all'Imperatore
Michele, fino a tanto che venne egli abbandonato
da tutti e da sè medesimo. Nel primo abboccamento
ch'egli ebbe con Botoniate «Principe,
gli disse Alessio con nobile candore, m'avea reso
il dovere vostro nimico, i decreti di Dio e quelli
del popolo m'han fatto vostro suddito; giudicate

della mia fedeltà futura dalla mia passata opposizione».
Onorato dalla stima e dalla confidenza del
successor di Michele fe' mostra del suo valore contro
tre ribelli che turbavano la pace dell'Impero, o quella
almeno degl'Imperatori. Ursello, Briennio e Basilacio,
formidabili pei loro numerosi eserciti e per la
lor fama di prodi guerrieri, furono vinti l'un dopo
l'altro, e, carichi di catene, condotti al piede del
trono; e sia qualsivoglia il modo con cui vennero
trattati da una Corte timida e crudele, magnificarono
essi la clemenza e il coraggio del loro vincitore.
Ma ben tosto alla fedeltà dei Comneni s'unirono
il timore e il sospetto, nè è facil cosa il bilanciare
tra un suddito e un despota il debito di gratitudine,
che il primo è pronto ad esigere con una
rivolta, e di cui è tentato il secondo di liberarsi per
la mano d'un carnefice. Avendo Alessio ricusato di
marciare contra un quarto ribelle, marito di sua sorella,
cancellò un tale rifiuto il merito od anche la
memoria de' suoi servigi. Provocarono i favoriti di
Botoniate colle loro accuse l'ambizion che temevano,
e la fuga dei due fratelli può avere per
iscusa la necessità di difendere la libertà e la vita.
Alle donne di quella famiglia venne assegnato
un asilo, rispettato dai tiranni; gli uomini uscirono
a cavallo dalla città, e inalberarono lo stendardo
della ribellione; i soldati, che a poco a poco
eransi raunati nella capitale e nei dintorni, erano
consegrati alla causa d'un Capo vittorioso e vilipeso:
interessi comuni ed alleanze congiunsero a lui
la Casa di Ducas. I due Comneni si rimandavano a
vicenda il trono, e questa disputa generosa non cessò
che colla risoluzione d'Isacco, il quale rivestì suo

fratello cadetto del nome e degli emblemi reali. Ritornarono
sotto le mura di Costantinopoli piuttosto
per minacciare che per assediare quella inespugnabile
città; ma corrupero essi la fedeltà delle guardie,
e sorpresero una porta, mentre stava difendendosi
la flotta contro l'attivo e coraggioso Giorgio Paleologo,
che in quella circostanza combattea suo padre,
senza riflettere ch'ei sudava pe' suoi discendenti.
Alessio venne incoronato, e il vecchio competitore
di lui sepolto sotto le tacite volte d'un monastero.
Un esercito composto di soldati di diverse nazioni
ottenne il saccheggio della città; ma quei disordini
pubblici furono espiati dalle lagrime e dai digiuni
dei Comneni, che si sottomisero a tutte le penitenze
compatibili colla possession dell'Impero.



A. D. 1081



La vita dell'Imperatore Alessio è stata scritta dalla
prediletta delle sue figlie. La principessa Anna Comnena,
inspirata dalla sua tenerezza e dal desiderio
lodevole di perpetuare le virtù del padre, s'avvide
benissimo che dubiterebbero i lettori della veracità
di lei. Protesta a più riprese che oltre i fatti giunti
a sua cognizione personale, andò ricercando i discorsi
e gli scritti di tutti coloro, che hanno vissuto
sotto il regno d'Alessio; che dopo uno spazio di
trent'anni, dimenticata dal Mondo, ch'essa medesima
ha dimenticato, la sua trista solitudine è inaccessibile
alla speranza e al timore, e che la verità, la semplice
e rispettabile verità, l'è più sacra che la gloria
del padre; ma in vece di quella semplicità di
scrivere e di narrare che persuade a credere, uno sfoggio
affettato di sapere e di falsa rettorica lascia ad
ogni pagina vedere la vanità d'un'autrice. Il vero
carattere d'Alessio è coperto sotto un bel cumulo di

virtù; un tuono perpetuo di panegirico e d'apologia
ci desta sospetto, e ci fa dubitare della veracità dello
scritto, e del merito dell'eroe. Non si può nondimeno
negare la verità di quest'importante osservazione:
che i disordini di quell'epoca furono la disgrazia
e la gloria d'Alessio; e che i vizi de' suoi predecessori,
e la giustizia del ciclo ammassarono sul
regno di lui tutte le calamità, che affligger possono un
Impero nella sua decadenza. Avevano i Turchi vittoriosi
fondato in Oriente, dalla Persia all'Ellesponto,
il regno del Koran e della Mezza Luna: il valore cavaleresco
de' popoli della Normandia invadea l'Occidente;
e negli intervalli di pace, recava il Danubio nuovi
sciami di guerrieri, che acquistato avevano nell'arte
militare quello che avevano perduto dal lato della
fierezza de' costumi. Non era il mare più tranquillo
del Continente, e mentre un nimico aperto assaliva
le frontiere, agitavano l'interno del palazzo traditori
e congiurati. Spiegarono i Latini improvvisamente lo
stendardo della Croce: precipitossi l'Europa sull'Asia,
e tale inondazione fu in procinto d'inghiottire
Costantinopoli. Durante la procella, governò Alessio
il naviglio dell'Impero con pari destrezza e coraggio.
Guidava gli eserciti, animoso, accorto, paziente,
infaticabile approfittava de' suoi vantaggi, e sapeva
risorgere da una rotta con tanto vigore, che niente
lo poteva abbattere. Ristabilì la disciplina tra le schiere;
e coi precetti e coll'esempio creò una nuova generazione
d'uomini e di soldati. Dimostrò ne' trattati
coi Latini tutta la sua pazienza e sagacità; l'occhio
suo penetrante comprese di volo il nuovo sistema
di que' popoli dell'Europa, ch'ei non conosceva;
e in un altro luogo verrò esponendo le mire superiori

colle quali bilanciò gl'interessi, e le passioni
dei capitani della prima Crociata. Durante i trent'anni
del suo regno, seppe frenare e compatire l'invidia,
ch'egli destava ne' suoi uguali; rimise in vigore le leggi
relative alla tranquillità tanto dello Stato che dei particolari;
si coltivarono l'arti e le scienze; i confini
dell'Impero, si estesero sì in Europa come in Asia;
e la famiglia dei Comneni conservò lo scettro fino
alla terza e alla quarta generazione. La difficoltà non
di meno de' tempi, in che visse, pose in chiaro alcuni
difetti del suo carattere, e ne espose la memoria
a rimproveri bene o mal fondati. Sorride il lettore
agl'infiniti elogi che Anna tributa sì spesso all'eroe
fuggiasco; si può, nella debolezza, o nella prudenza
a cui lo costrinsero le critiche circostanze,
sospettare un difetto di coraggio personale, e i Latini
trattano di perfidia e di dissimulazione l'arte
ch'egli usò nei negoziati. Il numero grande degli individui
d'ambo i sessi, che in allora contava la sua
famiglia, accresceva lo splendore del trono, e ne accertava
la successione; ma il loro lusso ed orgoglio
ributtarono i patrizi, esaurirono il regio erario e oltraggiarono
la miseria del popolo. Sappiamo dalla fedele
testimonianza d'Anna Comnena, che le fatiche
dell'amministrazione distrussero la felicità, e indebolirono
la salute d'Alessio: la lunghezza e severità
del suo Regno stancarono Costantinopoli, e quando
morì, aveva perduto l'amore e il rispetto de' suoi
sudditi. Non gli poteva il clero perdonare d'essersi
servito delle ricchezze della Chiesa in difesa dello Stato;
ma il medesimo clero ne lodò le cognizioni teologiche,
e l'ardente zelo per la Fede ortodossa, ch'egli
sostenne coi discorsi, colla penna e colla spada.

Il suo carattere venne impicciolito dall'animo superstizioso
de' Greci; e uno stesso principio, irregolare
ne' suoi effetti, lo condusse a fondare uno spedale
pei malati e pei poveri, e a comandare il supplicio
d'un eretico che fu arso vivo sulla piazza di Santa
Sofia. Coloro che avevano seco lui vissuto intimamente,
sospettarono perfino delle sue morali e religiose
virtù. Allorchè, giunto agli estremi, lo andava Irene,
sua moglie, sollecitando a cangiar l'ordine della successione,
alzò il capo, e rispose con un sospiro accompagnato
da una pia esclamazione sulla vanità di
questo Mondo. Sdegnata l'Imperatrice, gl'indirizzò
queste parole, che si sarebbero dovuto scolpire sulla
sua tomba: «Tu muori come vivesti, da IPOCRITA.»



Voleva Irene soppiantare il maggiore de' suoi figli
per favorire la principessa Anna, sua figlia, la quale
malgrado della sua filosofia, non avrebbe ricusato il diadema;
ma non patirono gli amici della patria, che uscisse
la successione fuor della linea maschile; il legittimo
erede levò il suggello reale di dito al padre, che non se
n'avvide, o che vi acconsentì; e l'Impero si sottomise
al signore del palazzo. L'ambizione e la vendetta spinsero
Anna Comnena a tramare la morte del fratello
regnante; ma pei timori e scrupoli di suo marito
essendo andato a voto il disegno, adirata esclamò,
avere la natura confuso i sessi, e dato a Briennio
l'anima d'una donna. Giovanni ed Isacco, figli d'Alessio,
conservarono a vicenda quella fraterna amicizia,
che era virtù ereditaria nella lor famiglia, e il
cadetto si contentò del titolo di Sebastocratore, cioè
d'una dignità per poco uguale a quella dell'Imperatore,
ma spoglia d'autorità. I diritti della primogenitura
fortunatamente erano accoppiati a quelli

del merito; per la carnagione bruna, per l'asprezza
dei lineamenti e la picciola statura al nuovo Imperatore
fu dato il soprannome ironico di Calo Giovanni
o sia Giovanni il Bello, che poi la gratitudine
dei sudditi applicò in una maniera più seria alla
sua bell'anima. Scoperta che fu la trama, doveva
Anna perdere la sua fortuna e la vita; ma fu risparmiata
dalla clemenza dell'Imperatore. Dopo avere coi
propri occhi esaminata la pompa e i tesori del palazzo
di lei, egli dispose di queste ricche spoglie in favor
del più degno amico che avesse. Era questo Axuc,
schiavo turco d'origine, il quale ebbe tanta generosità
da ricusare il donativo, e da intercedere per quella
che si volea punire. Il suo magnanimo padrone commosso
dalla virtù del suo favorito, ne seguì il bell'esempio;
e i rimproveri o le doglianze d'un fratello
offeso furono la sola punizione della principessa. Da
quel punto non vi fu più sotto il suo regno nè cospirazione,
nè rivolta: temuto dai Nobili, amato dal
popolo, non ebbe più Giovanni la dura necessità di
punire i nemici della sua persona, o di perdonare.
Durante la sua amministrazione, che fu di venticinque
anni, rimase abolita la pena di morte nell'Impero
romano; legge misericordiosa, cara all'umanità
del filosofo contemplatore, ma rade volte, in un Corpo
politico, vasto, e corrotto, consentanea alla pubblica
sicurezza. Severo per sè stesso, indulgente per gli altri,
era Giovanni casto, sobrio, frugale; nè il filosofo
Marc'Aurelio avrebbe sdegnato le semplici virtù,
che questo principe attingea dal cuore, senza averle
imparate nelle scuole. Spregiò e scemò il fasto della
Corte bizantina, vizio oppressivo pel popolo, e vituperevole
agli occhi della ragione. Regnando lui, nulla

ebbe l'innocenza a temere, e il merito potè sperare
tutti i vantaggi. Senza arrogarsi gli offici tirannici
d'un censore, riformò a poco a poco, ma in modo
sensibile, i pubblici e privati costumi di Costantinopoli.
Quel naturale perfetto, non ebbe che la taccia
dell'anime nobili, il genio delle armi e della gloria
militare; ma dalla necessità di cacciare i Turchi dall'Ellesponto
e dal Bosforo possono venir giustificate
almeno nei principii le frequenti spedizioni di Giovanni
il Bello. Il Soldano d'Iconio fu chiuso nella
sua capitale, e respinti i Barbari nelle montagne, le
province marittime dell'Asia furono liberate felicemente
dai nemici, almeno per qualche tempo. Marciò più
volte da Costantinopoli verso Antiochia ed Aleppo con
un esercito vittorioso, e negli assedii e nelle battaglie di
questa guerra santa i suoi alleati, i Latini, stupirono
del valore e dell'imprese d'un Greco. Già cominciava
a compiacersi dell'ambiziosa speranza di rinovare
gli antichi limiti dell'Impero; aveva calda la
mente dei pensieri dell'Eufrate e del Tigri, del conquisto
della Siria e di Gerusalemme, quando un caso
singolare troncò la sua vita e con essa la pubblica
felicità. Stava egli inseguendo un cignale nella valle
d'Anazarbo; mentre lottava contro l'animale furibondo,
già trafitto dalla sua chiaverina, gli cadde dal
turcasso un dardo avvelenato, che gli ferì leggiermente
la mano: sopravvenne la cancrena, la quale
terminò i giorni del migliore e del più grande dei principi
Comneni.



Una morte immatura avea rapito i due figli maggiori
di Giovanni il Bello e gli restavano Isacco e
Manuele; guidato da giustizia, o da predilezione,
preferì egli il più giovane, e dai soldati, che aveano

applaudito al valore di quel principino nella guerra
coi Turchi, fu ratificata la scelta. Il fedele Axuc partì
frettolosamente per Costantinopoli, si assicurò della
persona d'Isacco, e lo relegò in una prigione onorevole;
poi col donativo di quattrocento marchi d'argento,
comperò il voto di quelli ecclesiastici, che reggevano
il clero di Santa Sofia, e che erano assolutamente
autorevoli per la consecrazion dell'Imperatore.
Non tardò Manuele a giugnere nella capitale coll'esercito
composto di vecchi soldati fedeli; suo fratello
fu pago del titolo di Sebastocratore: i sudditi ammirarono
l'alta statura, e le maniere marziali del
nuovo sovrano, e s'abbandonarono alla speranza
che all'attività e al vigore giovanile congiungesse la
sapienza dell'età matura. Ma presto videro coll'esperienza,
che non aveva ereditato se non se il coraggio
e i talenti del padre, ma che le virtù sociali di questo
erano state con lui sepolte nella tomba; per tutto
il tempo ch'egli regnò, cioè por trentasett'anni,
fece sempre la guerra, con vario successo, ai Turchi,
ai Cristiani e alle popolazioni del deserto situato al
di là del Danubio. Combattè sul monte Tauro, nelle
pianure dell'Ungaria, sulla costa dell'Italia e dell'Egitto,
sui mari della Sicilia e della Grecia. Le conseguenze
de' suoi trattati furono sentite da Gerusalemme
sino a Roma, e nella Russia; e la monarchia
di Bizanzio divenne per qualche tempo oggetto di riverenza,
o di terrore, per le Potenze dell'Asia e dell'Europa.
Educato Manuele nella porpora e nel lusso
orientale, avea pur conservato il ferreo temperamento
guerresco, di cui non si trova di leggieri esempio da
paragonarsegli, fuorchè nelle vite di Riccardo I, Re
d'Inghilterra, e di Carlo XII, Re di Svezia. Tanta

era la forza e l'abilità sua nel maneggio dell'armi,
che Raimondo, nomato l'Ercole d'Antiochia, non
potè brandire la lancia, nè tenere lo scudo del greco
Imperatore. In un famoso torneo fu veduto sopra un
destriero focoso correre e rovesciare al primo passo
due Italiani, che avevan fama di robustissimi fra i
cavalieri più gagliardi. Primo sempre all'assalto, ed
ultimo a ritirarsi, facea tremare del pari amici e nemici,
quelli per la sua salute, gli altri per la propria.
In una delle sue guerre, dopo aver messa una
imboscata in fondo a una selva, era andato avanti
per trovare un'avventura pericolosa, non avendo con
sè che suo fratello, e il fido Axuc, che non avevano
voluto abbandonare il sovrano. Dopo breve zuffa,
mise in fuga diciotto cavalieri; ma cresceva il numero
de' nemici, e il rinforzo spedito in suo aiuto s'avanzava
con passo lento e dubbioso; quando Manuele, senza
ricevere ferita alcuna, s'aperse la via per mezzo a
uno squadrone di cinquecento Turchi. In una battaglia
cogli Ungaresi, impaziente della lentezza de' suoi
battaglioni, strappò la bandiera dalle mani dell'alfiere,
che precedea la colonna, e fu il primo e quasi
il solo a passare un ponte che lo dividea dal nimico.
Nel paese medesimo, dopo aver condotto l'esercito
al di là della Sava, rimandò i battelli con ordine al
Capo del navile, pena la vita, di lasciarlo vincere
o morire su quella terra straniera. All'assedio di Corfù,
rimorchiando una galera che avea presa, e stando
sulla parte più esposta del vascello, affrontò una grandine
incessante di sassi e di dardi, senz'altra difesa
che un largo scudo, ed una vela aperta; era inevitabile
la sua morte, se l'ammiraglio Siciliano non
avesse ingiunto ai suoi arcieri di avere rispetto ad

un eroe. Dicesi, che un giorno uccidesse colle sue
mani più di quaranta Barbari, e ritornasse nel campo
trascinando quattro prigionieri turchi attaccati
agli anelli della sua sella; sempre il primo qualvolta
si trattava di proporre, o d'accettare un duello, trafiggea
colla sua lancia, o fendea per mezzo colla sciabla
i campioni giganteschi che osavano resistere al
suo braccio. La storia delle sue geste, che può considerarsi
per modello o per copia de' romanzi di cavalleria,
dà sospetto della veracità dei Greci; nè io
per comprovare la credenza che si debbe averne, rinuncierò
a quella che posso meritare; osserverò tuttavolta,
che nella lunga serie dei loro annali, Manuele
è quel solo principe, che abbia data occasione
a così fatte esagerazioni. Ma al valor d'un soldato
non seppe congiungere l'abilità, o la prudenza d'un
Generale; dalle sue vittorie non risultò veruna conquista,
che utile fosse o durevole, e quegli allori, che
avea mietuti, combattendo coi Turchi, s'appassirono
nell'ultima campagna, in cui perdette l'esercito sulle
montagne della Pisidia, e fu debitor della vita alla
generosità del Soldano. Il carattere per altro più
singolare dell'indole di Manuele, si vede nel contrapposto,
e nell'alternativa d'una vita or laboriosa,
ora indolente nelle più dure fatiche, e nei
sollazzi più effeminati. In guerra parea che ignorasse
che si può vivere in pace; e nella pace sembrava
inetto a far guerra. In campagna dormiva al
sole o sulla neve; nè uomini, nè cavalli potean
resistere agli stenti ch'egli durava nelle sue lunghe
corse militari; egli dividea, ridendo, l'astinenza e
il regime frugale delle sue soldatesche; ma appena tornato
a Costantinopoli si dava tutto alle arti, ed ai
piaceri d'una vita voluttuosa: negli abiti, nella tavola

e nel suo palazzo spendeva più che non aveano
fatto i suoi predecessori, e passava i lunghi giorni
della state nell'isole deliziose della Propontide ozioso,
e in braccio agli amori incestuosi, di cui godeva colla
nipote Teodora. I dispendii d'un principe guerriero
e dissoluto sprecarono l'entrate pubbliche, e vennero
moltiplicando le gabelle; e nelle estremità a
cui fu ridotto il campo nella sua ultima impresa contro
i Turchi, dovè sopportare in bocca d'un soldato
posto alla disperazione un amarissimo rimbrotto. Lagnossi
il principe perchè l'acqua d'una fontana, alla
quale spegneva la sete, era lorda di sangue cristiano:
«Non è la prima volta, o Imperatore, gridò una
voce fra la soldatesca, che tu bevi il sangue de' tuoi
sudditi cristiani». Manuele Comneno si maritò due
volte: sposò primieramente la virtuosa Berta o Irene,
principessa d'Alemagna; indi la bella Maria,
principessa d'Antiochia, francese o latina d'origine.
Dalla prima moglie ebbe una figlia, da lui destinata
a Bela, principe d'Ungaria, ch'era educato a Costantinopoli
sotto il nome d'Alessio, e avrebbe potuto
questo matrimonio trasmettere lo scettro romano ad
una stirpe di Barbari guerrieri, o independenti; ma
come tosto Maria d'Antiochia ebbe dato un figlio all'Imperatore,
ed un erede all'Impero, rimasero aboliti
i diritti presuntivi di Bela, e gli fu negata la
moglie promessa: allora il principe ungarese ripigliò
il suo nome, rientrò nel reame de' suoi padri,
e manifestò tante virtù ch'ebbero ad eccitare la gelosia
dei Greci col rincrescimento d'averlo perduto.
Il figlio di Maria fu nominato Alessio, e in età di
dieci anni, salì al trono di Bizanzio, quando la morte
del padre ebbe posto termine alla gloria della razza
dei Comneni.







A. D. 1180



Qualche volta gl'interessi e le passioni contrarie
aveano disturbata l'amicizia fraterna dei due figli
d'Alessio il Grande. Dall'ambizione fu tratto Isacco
Sebastocratore a fuggire ed a ribellarsi. La fermezza
e la clemenza di Giovanni il Bello lo ricondussero a
sommessione. Leggieri e di poca durata furono gli
errori d'Isacco, padre degl'Imperatori di Trebisonda;
ma Giovanni, il maggiore de' suoi figli, abiurò la
sua religione per sempre. Irritato per un insulto ch'ei
credeva avere, a torto od a ragione, ricevuto dallo
zio, abbandonò il campo de' Romani, e rifuggissi a
quello de' Turchi. Venne premiata la sua apostasia
dal matrimonio colla figlia del Soldano, dal titolo di
Chelbi, o Nobile, e dal retaggio d'una sovranità: e nel
quindicesimo secolo si gloriava Maometto II di discendere
dalla famiglia de' Comneni. Andronico, fratello
cadetto di Giovanni, figlio d'Isacco, e nipote
d'Alessio Comneno è uno degli uomini più singolari del
suo secolo, e le avventure di lui formerebbero materia
di stranissimo romanzo. Fu amato da tre donne di
regia stirpe, e per giustificarne l'inclinazione debbo
notare, che questo amante fortunato aveva tutte le
proporzioni, in cui consiste la forza e la bellezza;
quello che gli mancava di grazia e d'amabilità era
compensato da un maschio contegno, da un'alta statura,
da muscoli atletici, dalla sembianza e dalle
maniere d'un soldato. Si mantenne sano e vigoroso
sino ad un'età molto matura, in grazia della temperanza
e degli esercizi che faceva. Un tozzo di pane
e un bicchiere d'acqua erano spesso la sua cena, o
se assaggiava d'un cignale o d'un capriolo cucinato
colle sue mani, era solamente quando se l'era guadagnato
con una caccia laboriosa. Abile a maneggiare

le armi, non conosceva paura; la sua persuasiva
eloquenza sapeva acconciarsi a tutti gli eventi e a
tutti gli stati della vita; aveva formato il suo stile,
ma non i costumi, sul modello di S. Paolo: in ogni
azion criminosa, non gli mancava mai coraggio a risolvere,
destrezza a regolarsi, forza ad eseguire. Morto
l'Imperator Giovanni, si ritirò coll'esercito romano.
Attraversando l'Asia Minore, mentre, per caso, o a
bella posta, girava per le montagne, fu accerchiato da
cacciatori turchi, e dimorò per qualche tempo, sia
volontario, sia a malgrado suo, in balìa del loro principe.
Colle sue virtù, non che co' suoi vizi acquistò
il favore di suo cugino; partecipò ai pericoli, ed ai
piaceri di Manuele; e mentre l'Imperatore vivea in
un commercio incestuoso con Teodora, godeva Andronico
le buone grazie d'Eudossia, sorella della mentovata
principessa, che avea ceduto alle sue seduzioni.
La quale senza riguardo al decoro del sesso,
e della condizione sua, si gloriava del nome di concubina
d'Andronico, e la Corte od il campo avrebbero
potuto ugualmente testificare, ch'ella dormiva
o vegliava in braccio al suo amante. Gli fu compagna
quand'egli andò nella Cilicia, che fu il primo
teatro del suo valore, come della sua imprudenza.
Stringeva egli fortemente d'assedio la piazza di Mopsuesta;
passava la giornata a dirigere i più temerari
assalti, e la notte a godere della musica e del
ballo, ed una truppa di commedianti greci era la
parte del suo seguito ch'egli pregiava di più. I suoi
nemici, più vigilanti di lui, lo sorpresero con una
sortita improvvisa; ma intanto che le sue milizie fuggivano
in gran disordine, Andronico trafiggea coll'invitta
sua lancia i più folti battaglioni degli Armeni.

Ritornando al campo imperiale, che stava in
Macedonia, fu accolto pubblicamente da Manuele con
sembiante di benevolenza, ma con qualche rimprovero
in privato. Nondimeno per ricompensare, o consolare
il Generale sventurato gli diede l'Imperatore
i Ducati di Naisso, Braniseba e Castoria. La sua amante
lo accompagnava da per tutto; un giorno, i fratelli
di questa, accesi di furore, e bramosi di lavar
nel sangue di lui la lor vergogna, piombarono improvvisi
sulla sua tenda; Eudossia lo consigliò di
vestirsi da donna, e di scampare in tal modo. Il prode
Andronico non volle seguirne l'avviso, e balzato dal
letto, si aperse colla spada in mano la via in mezzo
ai suoi numerosi assassini. In quell'occasione manifestò
per la prima volta e ingratitudine e perfidia.
Intavolò un indegno negoziato col Re d'Ungaria, e
coll'Imperator d'Alemagna; s'accostò alla tenda dell'Imperatore,
armato di spada in un'ora sospetta;
fingendosi un soldato latino, confessò che volea vendicarsi
d'un nemico mortale, e fu sì imprudente che
lodò la velocità del suo cavallo, mercè del quale,
egli dicea, sperava di escire sano e salvo di tutti i
rischii della sua vita. Manuele dissimulò i sospetti,
ma terminata che fu la campagna, fece arrestare Andronico,
e lo chiuse in una torre del palazzo di Costantinopoli.




Questa prigionia durò più di dodici anni, nel qual
tempo pel bisogno d'esercizio e per la smania di
divertirsi, non fece che cercar la via di fuggire a sì
penosa cattività. Finalmente, stando così solo e pensieroso,
scoperse un giorno in un angolo della sua camera
qualche mattone rotto; a poco a poco potè
aprire un passaggio, e trovò dietro del luogo uno

stanzino oscuro e dimenticato; egli vi si appiattò con
quel che gli restava di provvisioni; dopo avere accuratamente
rimessi al posto i mattoni, e tolto ogni
vestigio della sua ritirata. Le guardie, che all'ora solita
vennero a far la visita, rimasero maravigliate del
silenzio e della solitudine della prigione, e sparsero
voce che Andronico era fuggito senza che se ne sapesse
il come. Allora furon chiuse le porte del palazzo
e della città; andò l'ordine il più rigoroso alle
province di assicurarsi della persona del fuggiasco,
e sua moglie, pel sospetto che ne avesse favorita la
fuga, e alla quale se ne fece vilmente un delitto, fu
imprigionata nella torre medesima. Venuta la notte,
le parve di vedere uno spettro; riconobbe il marito;
si divisero fra loro i viveri, e da questi segreti intertenimenti,
che mitigavano le pene della lor prigionia,
ebbe origine un figlio. A poco a poco si rilassò
la vigilanza dei guardiani commessi alla custodia
d'una donna, e Andronico era in piena libertà
quando fu scoperto e ricondotto a Costantinopoli,
carico di doppia catena. Trovò egli il modo e il momento
di fuggire dalla sua prigione. Un giovanetto
che lo serviva seppe ubbriacare le guardie, e prendere
colla cera l'impronto della chiavi: gli amici di
Andronico gli mandarono in fondo ad un barile le
chiavi false con un mazzo di corde. Il prigioniere,
con gran coraggio e destrezza, se ne valse, aperse
le porte, calò giù dalla torre, stette una giornata intera
nascosto entro una siepe, e nella notte scalò
le mura del giardino del palazzo. Quivi lo aspettava
un battello; corse egli a casa sua, abbracciò i figli,
si liberò dei ferri, e montando un agile palafreno,
si diresse rapidamente verso le rive del Danubio. In

Anchiala, città della Tracia, da un amico coraggioso
fu provveduto di cavalli e di denaro. Passò il fiume,
attraversò in gran fretta il deserto della Moldavia e
i monti Carpazii, ed era già presso Haliz, città della
Russia polacca, quando fu arrestato da una banda
di Valacchi, i quali decisero di condurre questo ragguardevole
prigioniero a Costantinopoli. La sua accortezza
lo liberò da questo nuovo rischio; col pretesto
d'un incomodo, smontò nella notte da cavallo,
e ottenne il permesso di ritirarsi in qualche distanza
dalla soldatesca. Allora conficcato in terra il
suo lungo bastone, lo coperse col suo cappello e con
parte de' suoi abiti; si cacciò nel bosco, e ingannati
così con quel fantoccio i Valacchi, ebbe agio di rifuggirsi
in Haliz. Quivi fu ben ricevuto e guidato a
Chiovia, ove resedeva il Gran Duca. Il bravo Greco
non tardò a guadagnarsi la stima e la confidenza di
Jeroslao; sapeva uniformarsi alle usanze di tutti i
paesi, e fece stupire i Barbari colla forza e l'ardimento,
che usava in caccia d'orsi e d'alci della foresta.
Durante il suo soggiorno in quella contrada
settentrionale meritò il perdono dell'Imperatore, che
sollecitava il principe delle Russie a unir le sue armi
con quelle dell'Impero per far un'invasione nell'Ungaria.
I valevoli maneggi d'Andronico giovarono al
buon esito di questo rilevante negoziato, e l'Imperatore,
a cui promettea fedeltà, s'obbligò con un trattato
particolare a porre in dimenticanza il passato.
Andronico marciò condottiero della cavalleria russa
dal Boristene alle sponde del Danubio. Nonostante
il risentimento antico, Manuele avea sempre conservato
una certa inclinazione per l'indole marziale e
dissoluta d'Andronico; e l'assalto di Zemlin, ove quegli

comparve in valore il primo dopo il sovrano, divenne
occasione d'un libero ed intiero perdono.



Non così tosto fu ritornato Andronico in patria,
gli rinacque in petto la focosa sua ambizione per suo
gran danno, e per quello del popolo. Una figlia di
Manuele era debole ostacolo alle mire dei principi
della casa Comnena, i quali si sentiano più degni del
trono; dovea quella sposarsi al Re d'Ungheria, e questo
matrimonio offendeva le speranze e i pregiudizi
dei principi e dei nobili; ma quando si chiese loro
il giuramento di fedeltà per l'erede presuntivo, il solo
Andronico sostenne l'onore del nome romano; ricusò
di prestare questo giuramento illegittimo, e protestò
altamente contro l'adozione d'uno straniero. Il
suo patriottismo offese l'Imperatore, ma era d'accordo
coi sentimenti del popolo, e il monarca, allontanandolo
soltanto da sè con un esilio onorevole,
gli diede per la seconda volta il comando della
frontiera della Cilicia, colla libertà di disporre delle
rendite dell'isola di Cipro. Qui esercitarono gli Armeni
ancora il suo coraggio, ed ebbero occasione di
avvedersi della sua negligenza. Gittò di sella, e ferì
pericolosamente un ribelle, che gli sconcertava ogni
opera; ma scorse ben tosto una conquista più facile
e più piacevole da farsi, la bella Filippa, sorella dell'Imperatrice
Maria, e figlia di Raimondo di Poitou,
Principe latino, che regnava in Antiochia. Abbandonando
per essa il posto che dovea custodire, passò
la state in balli e in tornei: gli sacrificò Filippa
l'innocenza, la stima e un matrimonio vantaggioso. Furono
i piaceri d'Andronico interrotti dalla collera di
Manuele, irritato da quest'affronto domestico; lasciò
Andronico l'imprudente principessa in preda al pianto

e al pentimento, e seguito da una geldra d'avventurieri
intraprese il pellegrinaggio di Gerusalemme. La
sua nascita, la sua fama di gran guerriero, lo zelo
che manifestava per la religione, tutto lo dava a credere
per uno dei campioni della Croce; si affezionò
il Re, ed il clero, ed ottenne la signoria di Berito sulla
costa di Fenicia. Abitava nel suo vicinato una giovine
e bella Regina della sua nazione e famiglia, pronipote
dell'Imperatore Alessio e vedova di Baldovino III
Re di Gerusalemme. Vide essa il parente, e sentì amore
per lui; il suo nome era Teodora; fu questa Regina
la terza vittima delle seduzioni d'Andronico, e il
disonore di lei fu ancora più manifesto e più scandaloso
di quello delle altre due. L'Imperatore, non
respirando che vendetta, sollecitava caldamente i suoi
sudditi e gli alleati, che avea sulla frontiera di Cilicia,
ad arrestare Andronico, e a cavargli gli occhi.
Non era più sicuro in Palestina; ma la tenera Teodora
lo informava dei pericoli che incorreva, e l'accompagnò
nella sua fuga. La Regina di Gerusalemme
si mostrò a tutto l'Oriente per concubina
d'Andronico, e due figli illegittimi testificarono la
debolezza di lei. Si riparò primieramente in Damasco
ove, in compagnia del gran Nureddino, e del Saladino
suo servo, questo principe, educato nella superstizione
dei Greci, imparò a venerare le virtù dei
Musulmani. In qualità d'amico di Nureddino, visitò
probabilmente Bagdad e la Corte di Persia; e dopo
un lungo giro intorno al mar Caspio e alle montagne
della Georgia, fermò la sua sede fra i Turchi
dell'Asia Minore, nimici ereditari de' suoi concittadini.
Andronico, Teodora e la masnada di proscritti
ch'era con lui, trovarono un ricovero ospitale nei

possedimenti del Sultano di Colonia; gli provò la sua
gratitudine con frequenti scorrerie nella provincia romana
di Trebisonda; ritornava sempre con una preda
ragguardevole di spoglie, e con molti prigionieri cristiani.
Amava, nel racconto delle sue avventure, paragonarsi
a Davidde, che seppe mercè d'un lungo
esilio evitare le insidie dei maligni; ma il Re profeta,
osava egli aggiungere, altro non fece che vagare
sulla frontiera della Giudea, uccidere un Amalecita, e
minacciare nella sua misera situazione i giorni dell'avido
Nabal. Le scorrerie d'Andronico s'estesero
più oltre; aveva egli diffuso in tutto l'Oriente la gloria
del suo nome e della sua religione. Un decreto della
Chiesa greca, in pena della sua vita errante o della
sua condotta licenziosa, l'avea separato dalla Comunion
de' fedeli; prova questa stessa scomunica, ch'egli
non abiurò mai il cristianesimo.



Avea deluso o respinto ogni tentativo, fosse palese
o nascosto, fatto dall'Imperatore per impadronirsi
di lui. La prigionia dell'amante il trasse finalmente
nel laccio. Riuscì al governatore di Trebisonda di
sorprendere e rapire Teodora; la Regina di Gerusalemme,
e i suoi due figli, furono spediti a Gerusalemme,
e d'indi in poi trovò Andronico la sua vita
errante assai penosa. Implorò perdono e l'ottenne;
di più gli si permise di gettarsi ai piedi del suo
sovrano, che appagossi della sommissione di quell'animo
altero. Colla faccia a terra, deplorò le sue
ribellioni con lagrime e gemiti; dichiarò che non
si alzerebbe, finchè un suddito fedele venisse a prenderlo
per la catena, ch'erasi secretamente attaccato
al collo, e a trascinarlo sui gradini del soglio. Destò
un segno così straordinario di pentimento lo stupore

e la compassione dell'assemblea; la Chiesa e l'Imperatore
gli perdonarono i suoi mancamenti; ma
Manuele, che a giusto titolo diffidava sempre di lui,
l'allontanò dalla Corte e lo confinò ad Enoe, città
del Ponto, circondata di fertili vigneti, e situata sulla
costa dell'Eusino. La morte di Manuele, e i disordini
della minorità apersero bentosto alla sua ambizione
la carriera la più favorevole. Era l'Imperatore un
giovinetto di dodici in quattordici anni, e per conseguente
privo del pari di vigore, di saggezza, e di
esperienza. L'Imperatrice Maria, sua madre, abbandonava
sè stessa, e le cure dell'amministrazione a
un favorito nomato Comneno; e la sorella del principe,
chiamata Maria, moglie d'un Italiano onorato
del titolo di Cesare, suscitò una congiura e
finalmente una sedizione contro la sua odiosa matrigna.
Si dimenticarono le province, la capitale fu
in fuoco, i vizi e le debolezze di alcuni mesi rovesciarono
l'opera d'un secolo di pace e di buon ordine.
Ricominciò nelle mura di Costantinopoli la
guerra civile; vennero le due fazioni ad una battaglia
sanguinosa sulla piazza del palazzo, e i ribelli,
chiusi nella Chiesa di Santa Sofia, sostennero un assedio
regolare. Ingegnavasi il Patriarca con zelo sincero
a guarire i mali dello Stato; i più rispettabili
patriotti chiedevano ad alta voce un difensore ed un
vendicatore; ripeteano tutte le lingue l'elogio dei talenti,
e per fino delle virtù d'Andronico. Affettava egli
nel suo ritiro d'esaminare i doveri, che gl'imponeva il
suo giuramento: «Se la sicurezza o l'onore della famiglia
imperiale è minacciata, diceva egli, userò per lei
tutti i rimedii, che posso avere.» Inseriva a tempo,
nel suo carteggio col Patriarca e coi patrizi, alcune

citazioni tratte dai Salmi di Davide e dall'Epistole
di San Paolo; e aspettava con pazienza, che la voce
de' suoi concittadini lo chiamasse al soccorso della
patria. Quando si trasferì da Enoe a Costantinopoli,
il suo seguito, da principio poco numeroso, divenne
ben tosto una grossa banda, e poscia un esercito;
fu creduto sincero nelle sue professioni di religione
e di fedeltà; un abito straniero, che, colla sua semplicità,
dava risalto alla sua maestosa corporatura,
richiamava alla mente d'ognuno la sua povertà e il
suo esilio. Sparvero d'innanzi a lui tutti gli ostacoli;
giunse allo stretto del Bosforo dì Tracia; uscì
il navile di Bizanzio del porto a ricevere con applausi
il salvator dell'Impero. Era il torrente dell'opinione
romoreggiante e irresistibile; al primo
soffiare del vento tempestoso tutti gl'insetti, avvivati
prima da' raggi del favore del principe, si dileguarono.
Subita cura d'Andronico fu d'impadronirsi
del palazzo, di salutare l'Imperatore, d'imprigionare
l'Imperatrice Maria, di punirne il ministro,
e di ricondurre il buon ordine e la pubblica
tranquillità. Si condusse di poi al sepolcro di Manuele;
fu ingiunto agli astanti di rimanere a qualche
distanza; e fissandolo essi nell'atteggiamento della
preghiera, udirono, o credettero udire parole di
trionfo e di risentimento: «Più non ti temo, vecchio
nimico; tu m'inseguisti, qual vagabondo, in tutte le
contrade della terra. Eccoti deposto in sicurezza sotto
i sette ricinti d'una cupola, d'onde non uscirai che
al suono della tromba dell'ultimo giorno. Tocca ora
a me; calpesterò fra poco le tue ceneri e la tua
posterità». La tirannia, che in processo di tempo
esercitò, fa credere di fatto che siano stati quelli

i sensi che gli dovette inspirare un tal momento,
ma non è probabile che li abbia esternati. Nei primi
mesi del suo reggimento, coperse i suoi disegni con una
maschera d'ipocrisia, che poteva ingannare soltanto
la moltitudine. Fecesi l'incoronazione d'Alessio colla
solita pompa, e il perfido suo tutore, tenendo in
mano il Corpo e il Sangue di Gesù Cristo, dichiarò
che vivrebbe, e ch'era pronto a morire pel suo diletto
pupillo. Raccomandavasi intanto ai numerosi
partigiani di sostenere, che l'Impero che ruinava
non poteva che perire sotto il regime d'un fanciullo;
che soltanto un principe esperimentato, audace in
guerra, abile nella scienza del governo, e ammaestrato
dalle vicissitudini della fortuna, potea salvare
lo Stato, e che tutti i cittadini doveano costringere
il modesto Andronico a caricarsi del peso della corona.
Fu tenuto anche il giovine Imperatore d'unire
la sua voce alle acclamazioni generali, e di chiedere
un collega, che non tardò a deporlo dal grado supremo,
a imprigionarlo, e a provare alla fine la veracità
di quella imprudente asserzione del Patriarca,
che potevasi tenere Alessio come estinto dal momento
ch'ei verrebbe affidato al suo tutore. Con
tutto ciò la sua morte fu preceduta dalla prigionia,
e dalla condanna di sua madre. Dopo avere il tiranno
macchiata la fama dell'Imperatrice Maria, ed
eccitate contro lei le passioni della moltitudine, la
fece accusare e giudicare di una rea corrispondenza
col Re d'Ungaria. Lo stesso figlio d'Andronico, giovine
pieno d'onore e d'umanità, confessò l'orrore
che gl'inspirava quell'atto odioso, e tre dei giudici
ebbero il merito di preferire la loro coscienza alla
propria sicurezza; ma gli altri, sottomessi alle volontà

dell'Imperatore, senza dimandare nessuna prova,
e senz'ammettere alcuna difesa, condannarono la
vedova di Manuele, e lo sgraziato suo figlio ne segnò
la sentenza di morte. Maria fu strozzata; si gittò il
suo corpo in mare, e se ne bruttò la memoria nel
modo che offende più d'ogni altra cosa la vanità
delle donne, disfigurandone la bellezza in una caricatura
deforme. Il supplicio di suo figlio non fu lungo
tempo differito; fu strangolato colla corda d'un
arco. Sordo Andronico alla pietà e ai rimorsi, esaminato
il corpo di quell'innocente giovinetto, lo
calpestò villanamente, esclamando: «Tuo padre era
un birbante, tua madre una prostituta, e tu eri uno
stolido.»



Fu lo scettro di Bizanzio la ricompensa dei delitti
d'Andronico; lo tenne tre anni e mezzo in circa,
fosse in qualità di protettore, o di sovrano dell'Impero.
Fu il suo regime un miscuglio singolare di
vizi e di virtù. Quando seguiva le passioni, era il
flagello del popolo, quando consultava la ragione,
n'era il padre. Mostravasi giusto e rigoroso nell'esercizio
della giustizia privata: abolì una vergognosa e
funesta venalità, e siccome aveva abbastanza discernimento
per far buone scelte, e abbastanza fermezza
per punire i colpevoli, così innalzaronsi alle dignità
persone di merito; distrusse l'uso inumano di spogliare
gl'infelici naufraghi, e d'impadronirsi perfino
della loro persona: le province oppresse da tanto
tempo, o neglette, si ravvivarono in seno dell'abbondanza
e della prosperità; ma mentre milioni di
uomini, lontani dalla capitale, decantavano la felicità
del suo regno, i testimoni delle sue barbarie giornaliere
lo maledicevano. Mario e Tiberio hanno pur

troppo avverato quell'antico proverbio, che l'uomo
il quale dall'esilio passa all'autorità, è avido di sangue.
Andronico lo avverò per la terza volta. Esiliato
dalla patria, rammentavasi egli di tutti quelli de' suoi
nimici e rivali che avean parlato male di lui, gioito
delle sue miserie, o ch'eransi opposti alla sua fortuna;
unica sua consolazione era allora la speranza
della vendetta. La necessità, a cui si condusse, di condannare
il giovane Imperatore e la madre di lui,
lo trasse all'obbligo funesto di liberarsi de' loro amici,
che odiar doveano l'assassino, e lo poteano punire;
l'abitudine dell'omicidio gli tolse la volontà,
o il potere di perdonare. L'orribile descrizione del
numero delle vittime, ch'egli immolò col veleno o
col ferro, che fece gettare in mare, o tra le fiamme,
darebbe un'idea della sua crudeltà che farebbe più
impressione che il titolo de' giorni dell'Alcione (giorni
tranquilli) applicato all'intervallo, assai raro nel
suo regno, d'una settimana in cui cessò dal versar
il sangue dei popoli. Cercò di scolpare colle leggi
e pe' Giudici una parte de' suoi delitti; ma avea lasciata
cadere la maschera, e non poteano più i sudditi
ingannarsi circa l'autore delle loro calamità. I
più nobili de' Greci, e quelli precipuamente che per
loro nascita od alleanza poteano aspirare alla succession
de' Comneni, si salvarono dall'antro del mostro:
si ricovrarono a Nicea od a Prusa, in Sicilia
o nell'isola di Cipro; e la loro fuga passando già
per rea, aggravarono il delitto coll'inalberare il vessillo
della rivoluzione, e coll'assumersi il titolo d'Imperatori.
Con tutto ciò sfuggì Andronico al pugnale
e alla spada de' suoi più tremendi nemici; sottomise
e gastigò le città di Nicea e di Prusa; bastò il sacco

di Tessalonica a ricondurre all'obbedienza i Siciliani;
e se quei ribelli che ripararono nell'isola di Cipro,
si trovarono sicuri dai colpi dell'Imperatore, giovarono
non poco colla loro distanza anche ad Andronico.
Da un rivale senza merito, e da un popolo
inerme fu egli rovesciato dal trono. Avea la prudenza
o la superstizione d'Andronico pronunciata la
sentenza di morte d'Isacco l'Angelo, che discendeva
da Alessio il Grande dal lato di donne; fatto forte
dalla disperazione, difese Isacco la propria libertà e
la vita; dopo aver morto il carnefice, che veniva ad
eseguire l'ordine del tiranno, si ricovrò nella chiesa
di Santa Sofia. A poco a poco s'empiè il santuario
d'una moltitudine curiosa ed afflitta, che nella sorte
d'Isacco prevedeva quella della quale era essa minacciata.
Ma dai gemiti passando bentosto alle imprecazioni,
e dalle imprecazioni alle minacce, osarono
dimandarsi a vicenda: «Perchè mai temiamo? perchè
obbediamo? Noi siamo tanti, ed egli è solo; la
nostra pazienza è ciò che ci tiene in ischiavitù.» Allo
spuntare del dì, tutta la città era in tumulto; si
forzarono le prigioni; i meno ardenti cittadini, o
i più servili, animaronsi alla difesa della patria, e
Isacco, secondo di tal nome, fu dal santuario condotto
al soglio. Andronico, ignaro del proprio pericolo,
riposavasi allora delle cure dello Stato nelle
isole deliziose della Propontide. Avea contratto un
matrimonio poco decente con Alice o Agnese, figlia
di Luigi VII, Re di Francia, e vedova dell'infelice
Alessio; era la sua società, più conveniente a' suoi
gusti che a' suoi anni, composta della giovine moglie,
e di quelle concubine che gli erano più care. Al
primo avviso della rivolta corse a Costantinopoli,

impaziente di spargere il sangue de' rei; ma il silenzio
del palazzo, il tumulto della città, l'abbandono
generale in che vedeasi, gli recarono lo spavento
all'animo. Pubblicò un'amnistia generale; non vollero
i sudditi nè ricevere perdono, nè perdonare:
propose di abbandonare la corona a suo figlio Manuele;
ma non poteano le virtù del figlio espiare le
colpe del padre. Il mare eragli ancora aperto alla
fuga; ma la nuova della rivolta erasi diffusa lunghesso
la costa; cessato il timore, l'obbedienza era
pure cessata. Un brigantino armato inseguì, e prese
la galea imperiale. Andronico, carico di ferri, con
una lunga catena al collo, venne trascinato ai piedi
d'Isacco l'Angelo. Vane furono la sua eloquenza e
le lagrime delle donne che l'accompagnavano; non
potè sottrarsi alla morte; ma in vece di dare a tale
sentenza le forme decenti d'una punizione legale,
l'abbandonò il nuovo monarca alla folla numerosa
di quelli, che furono dalla sua crudeltà privi d'un
padre, d'un marito, d'un amico. Gli strapparono i
denti e i capelli, gli cavarono un occhio, e gli tagliarono
una mano; debole riparazione delle loro
perdite! per dargli morte più dolorosa lasciarono
qualche intervallo da una tortura all'altra. Fu posto
sopra un cammello, e senza temere non venisse alcuno
in sua difesa, venne condotto in trionfo per tutte
le vie della capitale, e la feccia del popolo rallegravasi
di calpestare la maestà d'un principe decaduto.
Oppresso da colpi e da oltraggi, fu Andronico
finalmente impeso pei piedi fra due colonne che
sosteneano una la figura d'un lupo, l'altra quella
d'una scrofa; quanti stender poterono il braccio su
quel nimico pubblico, esercitarono tutti con gioia

sul corpo di lui atti d'una crudeltà brutale o studiata,
sinchè alla fine due Italiani, mossi da pietà, o
spinti da rabbia, gl'immersero le spade nel petto, e
terminarono così il suo gastigo in questo Mondo.
Durante un'agonia sì lunga e penosa, non disse che
queste parole: «Signore, abbi pietà di me; perchè
vuoi tu sfracellare una canna spezzata?» In mezzo
a que' tormenti si dimentica il tiranno; l'uomo il
più reo inspira allora pietà, nè si può biasimare la
sua rassegnazione pusillanime, poichè un Greco soggetto
al cristianesimo non era più il padrone della
propria esistenza.



A. D. 1185



Ho parlato a lungo del carattere e delle avventure
straordinarie d'Andronico; ma troncherò qui la serie
de' principi, ch'ebbe l'Impero greco dal regno di
Eraclio in poi. I rami usciti dello stipite de' Comneni
a poco a poco disparvero; e la linea maschile non
continuò che nella posterità d'Andronico, la quale,
in mezzo alla pubblica confusione, usurpò la sovranità
di Trebisonda, così oscura nella storia, e tanto
famosa nei romanzi. Un cittadino privato di Filadelfia,
Costantino l'Angelo, era giunto alla fortuna
e agli onori coll'unirsi ad una figlia dell'Imperatore
Alessio. Andronico, suo figlio, non segnalossi che colla
viltà. Isacco, suo nipote, punì il tiranno, e gli succedette;
ma fu deposto da' suoi vizi e dall'ambizione
di suo fratello; la loro discordia agevolò ai Latini
il conquisto di Costantinopoli, la prima grand'epoca
della caduta dell'Impero d'Oriente.



Se si calcola il numero e la durata dei regni,
troverassi, che diede un periodo di sei secoli sessanta
Imperatori, contando insieme le donne che
possedettero il soglio, e levando dalla lista alcuni

usurpatori, che non furono mai riconosciuti nella
capitale, e alcuni principi che non vissero abbastanza
a godere del loro retaggio. In tal guisa il
termine di mezzo d'ogni regno sarebbe d'un decennio,
cioè molto al di sotto della proporzione cronologica
di Newton, il quale, secondo l'esempio delle
monarchie moderne più regolarmente costituite, portava
a diciotto o venti anni la durata d'un regno.
Non ebbe l'Impero di Bizanzio nè riposo, nè prosperità
che quando potè seguire l'ordine della successione
ereditaria. Cinque dinastie, cioè: la razza di
Eraclio, le dinastie d'Isauro, d'Amorio, i discendenti
di Basilio e i Comneni, ciascuna alla lor volta, si
perpetuarono sul trono durante cinque, quattro, tre,
sei e quattro generazioni. Molti di questi principi
contarono dalla loro infanzia gli anni del loro regno;
Costantino VII, e i suoi due nipoti occupano un
secolo intiero. Ma negli intervalli delle dinastie bizantine,
la successione è rapida ed interrotta; guari
non andava che le geste e il nome d'uno dei Candidati
erano offuscati dalle imprese d'un competitore
più felice. Più vie conduceano al soglio. Vedevasi
l'opera d'una ribellione rovesciata dai colpi dei cospiratori,
o corrosa dal tacito lavoro del raggiro. I
favoriti dei soldati o del popolo, del senato o del
clero, delle donne o degli eunuchi, vestivano successivamente
la porpora. Vili erano i modi co' quali
salivano alla dignità suprema, spregevole e tragico
era sovente il lor fine. Un Essere della natura dell'uomo,
dotato delle medesime facoltà, ma d'una vita
più lunga, darebbe un'occhiata di compassione e di
disprezzo ai delitti e alle follìe dell'ambizione umana,
che, entro termini sì brevi, ambisce tanti godimenti

precari e di sì curta durata. Ond'è che l'istoria
sublima e dilata l'orizzonte delle nostre idee.
L'opera di alcuni giorni, la lettura di alcune ore ci
schierarono d'innanzi sei secoli intieri, e la durata di
un regno, d'una vita non abbracciò che un momento.
Sta sempre la tomba di dietro al soglio; l'atto colpevole
d'un ambizioso non precede che d'un istante quello per
cui vedesi quindi spogliato della preda, e l'immortale
ragione, superstite alla loro esistenza, sdegna li
sessanta simulacri de' Re che ci passarono davanti
lasciando appena una debole immagine nella nostra
mente. Riflettendo però che in tutti i secoli e in
tutte le contrade ha l'ambizione sottomesso del pari
gli uomini alla sua irresistibile potenza, cessa il filosofo
di maravigliare; ma non si limita solo a condannare
sì fatta vanità, indaga pure il motivo d'una
bramosìa tanto universale dello scettro. In quella
successione di principi, che tennero l'un dopo l'altro
il trono di Bizanzio, non puossi a ragione attribuirla
all'amor della gloria, o della umanità. La sola virtù
di Giovanni Comneno si mostrò benefica e pura. I
più illustri de' sovrani, che precedono o seguono
quel rispettabile Imperatore, marciarono, con certa
destrezza e vigore, pei sentieri tortuosi e sanguinolenti
d'una politica d'amor proprio. Chi esamina
attentamente i caratteri imperfetti di Leone l'Isauro,
di Basilio I, d'Alessio Comneno, di Teofilo, di
Basilio II, e di Manuele Comneno, bilanciansi la
stima e la censura in modo quasi uguale; il rimanente
della folla degli Imperatori non potè fondare
speranze che sull'obblivione della posterità. È stata
forse la felicità personale il fine e l'oggetto della
loro ambizione? Non rammenterò le massime vulgari

sull'infelicità dei Re; ma noterò senza timore, che
la lor condizione è di tutte la più terribile, e la
meno suscettiva di speranza. Davano le rivoluzioni
dell'antichità a queste passioni opposte molto maggior
latitudine, che non ponno avere nel Mondo
moderno, dove la ferma e regolare costituzion degli
Imperi non lascia punto credere che noi possiamo
veder facilmente rinovarsi lo spettacolo dei trionfi
d'Alessandro, e della caduta di Dario. Con tutto
ciò, per una particolare sciagura de' principi di Bizanzio,
furono essi esposti a pericoli domestici, senza
mai sperare conquisti stranieri. Una morte più barbara
e più vergognosa di quella dell'ultimo dei colpevoli,
precipitò Andronico dall'apice delle grandezze;
ma i più illustri de' suoi predecessori aveano
avuto assai più da temere dai sudditi che da sperare
dai nemici. Era l'esercito sfrenato senza coraggio,
turbolenta la nazione senza libertà. Premeano i Barbari
dell'Oriente e dell'Occidente le frontiere della
monarchia, e la perdita delle province fu seguita
dalla servitù della capitale.



La succession degl'Imperatori romani, dal primo
dei Cesari fino all'ultimo dei Costantini, abbraccia
più di quindici secoli; non v'ha monarchia antica,
come quelle degli Assirii e de' Medii, dei successori
di Ciro e d'Alessandro, che offra esempio d'un Impero
il quale abbia sì lungamente durato, senza soggiacere
al giogo d'uno straniero conquisto.




L'Autore (V. p. 165) disegnando coll'espressione dicitori
di buona ventura gli Ebrei, che si erano fatti cristiani e seguivano
l'Evangelo (giacchè questo greco vocabolo altro non
significa che buon'annuncio), vuol mostrare che questi
cristiani volevano l'abolizione dell'introdottosi culto delle

Immagini; giacchè nelle province dell'Impero romano d'Oriente
non v'era più a quell'epoca, cioè nell'ottavo secolo
il culto degli Idoli del Politeismo che i cristiani avevano
detestato; ma egli dà a gran torto il nome di Idoli alle
Immagini cui prestavano e prestano culto i cattolici; v'è
qui non picciolo errore, e perciò ci crediamo in dovere
di dar la vera idea, e notizia del culto delle Immagini, e
dell'Iconoclastia, intendendo, che questa nota serva d'istruzione
storica positiva a' lettori per tutti quei luoghi
dove l'Autore scrive di questa materia.



Premettiamo, che veramente (Petavius Theolog. Dogmatum
de Incarnatione lib. 15, e Pagi Critica T. I, p. 42)
le Immagini non appartengono alla sostanza della religione;
la Chiesa poteva ammetterle, e non ammetterle. Nei
primi tempi del cristianesimo, per le persecuzioni, e perchè
agli occhi ed alle menti de' Cristiani era presente il culto
degli Idoli dal qual dovevano star lontani, non furono in
uso Immagini, e templi, di che anzi erano rimproverati da
Gentili, siccome quelli che non avevano nè luoghi di culto,
nè segni di lor religione; e ce lo dice Minucio Felice
scrittore del terzo secolo: cur nullas aras habent, templa
nulla, nulla nota simulacra? a ciò i cristiani rispondevano:
pensate voi che noi occultiamo ciò che veneriamo, per non
aver nè templi nè altari? a che far simulacri a Dio, mentre
l'uom stesso n'è l'immagine? a che fabbricar templi a
Dio mentre il Mondo tutto non può contenerlo? non è meglio
far che sia suo tempio il nostro animo? Il Concilio
Illiberitano nel principio del quinto secolo proibì l'uso
delle Immagini col canone 37. Placuit picturas in ecclesia esse
non debere, ne quod colitur, et adoratur in parietibus depingatur.
Alcuni credono doversi riferire cotal proibizione alle
Immagini soltanto della Divinità, e della Trinità; il decreto
è veramente generale.



Poscia a poco a poco si fabbricarono chiese, e nel quinto
e sesto secolo, divenuto dominante il cristianesimo, s'introdusse
il culto delle Immagini; ma non in tutti i luoghi, e
non nel medesimo tempo si andò introducendo perchè, per
una parte non v'era più pericolo d'idolatria, e che fossero

le Immagini, dagli uomini rozzi, considerate per la
loro rassomiglianza come Idoli del politeismo, e per l'altra
esse servirono a propagare la memoria di Cristo, di
Maria, e de' Santi, e ad animare coll'esempio i Fedeli. Si
estese molto cotal culto nelle Chiese Orientali, ed Occidentali,
ma molti fra i Vescovi, preti e secolari, non n'erano
persuasi, attenendosi all'antica massima, e consuetudine.
Le cose erano in questo stato quando l'Imperatore
Leone Isaurico l'anno 726 (imitando il suo predecessore
Filippico, cui aveva resistito il Papa Costantino che lo
aveva nel suo Concilio di Roma dichiarato apostata) si
mosse con rigorosi editti, e con maggior forza contro il
culto delle Immagini; ei lo considerava a torto come un'idolatria,
e credeva purificare la religione. Mandò i suoi
uffiziali, e soldati nelle Chiese di Costantinopoli, e della
Grecia, e indi anche in Italia a toglier via le Immagini.
Il Papa Gregorio II scrisse all'Imperatore spiegandogli
il senso del culto delle Immagini, e giustificandolo: Et dicis
nos parietes et lapides, et tabellas adorare: non ita est ut
dicis Imperator; sed ut memoria nostra excitetur et ut stolida,
imperita, crassaque mens nostra erigatur, et in altum
provehatur per eos, quorum haec nomina et quorum appellationes,
et quorum eae sunt imagines, et non tanquam Deos,
ut tu dicis, absit. Gregorii II Epist. in Collect. magna Conc.
Labbe. Gregorio disse dunque a Leone che non intendeva
che i credenti venerassero o adorassero quelle Immagini
per se stesse, ma come degne di culto a cagione delle cose
rappresentate, onde la debole mente umana sia per mezzo
di cotali rappresentazioni aiutata ad innalzarsi all'intuizioni
degli archetipi, che non cadevano più sotto i sensi.
Nella stessa lettera poi gli racconta le sollevazioni ch'egli
si era procacciate col togliere la Immagini al culto del
popolo. Leone convocò un Concilio di Vescovi da dirsi
Conciliabolo, che decretò contro il culto delle Immagini,
e depose S. Germano Patriarca, che n'era sostenitore, e
pose in suo luogo Anastasio. Gregorio III sostenne pure
con zelo il culto delle Immagini: ovunque vi furono sollevazioni,
incendi, e massacri per la formazione di due patiti,

opposti e ferocissimi. Costantino Copronimo figlio di
Leone Isaurico fu più fiero del padre; convocò un altro
Concilio da dirsi pure Conciliabolo, l'anno 754, ove fu
condannato il culto delle Immagini. L'Imperatrice Irene
vedova di Leone IV nella minorità del figlio Costantino,
di consenso del Papa Adriano I, convocò il Concilio generale
VII, di Nicea II l'anno 787; (Divalis sacra directa
a Costantino et Irene augustis ad Sanctissimum Hadrianum
Papam senioris Rome etc. Labbe T. 8. p. 645); in
esso fu spiegato, e ristabilito il culto delle Immagini, e
molti Vescovi iconoclasti, vale a dire avversi al culto delle.
Immagini, e che lo avevano condannato negli anzidetti Concilii,
si ritrattarono, furono ammessi alla loro sedi, e fu
condannato tutto ciò ch'era stato decretato, e fatto nei
due anteriori Concilii. Ma tuttavia il partito Iconoclasta
continuò a mantenersi forte specialmente in Germania, in
Francia, in Inghilterra; i Vescovi per altro di queste
province sembravano tener il mezzo fra questi due partiti.
Carlomagno che inclinava all'Iconoclastia fece comporre
quattro libri contro il culto della Immagini, e li mandò
al Papa Adriano, che vi rispose vigorosamente sostenendo
il Concilio generale di Nicea II; ad onta di ciò Carlomagno
convocò un Concilio nazionale di trecento Vescovi
a Francfort l'anno 794, il quale sosteneva la dottrina dei
quattro libri, e condannò il culto delle Immagini. Finalmente
il greco prete Teofane ci narra gli Atti del Concilio
di Costantinopoli nell'anno 842: Postquam defuncto
Teophilo Imperium ad ejus uxorem Thedoram, et filium eorum
Michaelem, admodum adolescentem, deletum esset, in pietatis
studium curamque maxime incubuit foemina veri Dei munere
(ut nomen eius indica) data etc. (Labbe Sac. Conc.
Magna Collect.) Adunò Teodora nel suo palazzo un
numeroso Concilio di Vescovi, di Monaci e di Grandi;
vi fu approvato il Concilio generale VII, di Nicea II,
già convocato da Irene, che aveva ristabilito il culto
delle Immagini; fu cacciato dalla sede Giovanni Patriarca
di Costantinopoli Iconoclasta, ed eletto Metodio
stato sostenitore delle Immagini: e di Giovanni sbalordito,

segue a dirci Teofane, qua quidem celeri et imperata rerum
mutatione Joannes, qui tunc impie munus Pontificium administrabat,
stupore, ac mentis caligine captus parum abfuit quin
ipse sibi manus inferret, mortemque conscisceret. Così fu definitivamente
ristabilito il culto delle immagini dopo 120
anni di tumulti, di ribellioni, e di massacri. L'autorità del
Concilio Generale VII, di Nicea II, è superiore di gran
lunga e per ragione, e per regola della Chiesa a quella
degli altri Concilii, o Conciliaboli contrarii, e tanto più
lo è perchè giudicò conformemente ai Papi Costantino,
Gregorio II, Gregorio III, Adriano I, ed a tutti gli altri
Papi contemporanei, e perchè fu per giunta confermata
dal Concilio di Costantinopoli dell'anno 842: quindi ogni
buon cattolico deve seguir la massima di doversi prestar
culto alle Immagini, determinata per tal modo definitivamente
dalla Chiesa nei secoli VIII, IX. (Nota di N. N.)












CAPITOLO XLIX.




Introduzione, culto e persecuzione delle Immagini. Ribellione
dell'Italia e di Roma. Patrimonio temporale
dei Papi. Conquisto dell'Italia fatto dai Francesi.
Istituzione delle Immagini. Carattere e incoronazione
di Carlomagno. Ristabilimento e decadenza
dell'Impero romano in Occidente. Independenza
dell'Italia. Costituzione del Corpo germanico.





Non considerai la Chiesa che ne' suoi legami collo
Stato, e ne' vantaggi che procura ai Corpi politici; maniera
di considerare, a cui era desiderabile che ognuno
si fosse attenuto inviolabilmente nei fatti, come nel mio
racconto. Ebbi cura di lasciare alla curiosità dei teologi
speculativi[188] la filosofia orientale dei Gnostici, l'abisso
tenebroso della Predestinazione e della Grazia, e la
singolare trasformazione che si opera nell'Eucarestia,
quando la rappresentazione del Corpo di Gesù Cristo
convertesi nella sua vera sostanza[189]; ma esposi con

diligenza e piacere que' fatti dell'Istoria ecclesiastica
i quali hanno contribuito al decadimento e alla ruina
dell'Impero romano, come sarebbe la propagazione
del cristianesimo, la costituzione della Chiesa cattolica,
la ruina del paganesimo, e le Sette che escirono
dalle controversie misteriose e sublimi, relative alla
Trinità ed alla Incarnazione. Tra i fatti principali
di questa specie devesi contare il culto delle Immagini,
che ai secoli ottavo e nono cagionò dispute
accanite, poichè questa lite d'una superstizione popolare[190]
produsse la ribellion dell'Italia, il patrimonio
temporale dei Papi ed il ristabilimento dell'Impero
romano in Occidente.



Erano i primi cristiani dominati da un'invincibile
ripugnanza per le Immagini; si può attribuire quest'avversione
alla loro origine giudaica e alla loro
antipatia pei Greci. Aveva la legge di Mosè vietato
severamente tutti i simulacri della Divinità; ed avea
un tale precetto messo profonde radici nella dottrina
e nei costumi del popolo eletto. Impiegavano gli
Apologisti della religion cristiana tutto il loro ingegno
contro gl'Idolatri che si prostravano d'innanzi
all'opera delle lor mani, d'innanzi a quelle Immagini

di rame o di marmo[191], le quali, se fossero state
dotate di moto e di vita, avrebbero piuttosto dovuto
balzare dai loro piedestalli, ed adorare la potenza
creatrice dall'artista. Alcuni Gnostici, che aveano
appena abbracciata la religion cristiana, rendettero
forse alle statue di Gesù Cristo e di San Paolo,
ne' primi momenti d'una mal ferma conversione, i
profani onori, che offerti aveano a quelle d'Aristotele
e di Pitagora[192]; ma la religion pubblica dei
cattolici fu sempre uniformemente semplice e spirituale,
e parlasi delle Immagini per la prima volta
nella censura del Concilio d'Illeberis, trecento unni
dopo l'Era cristiana. Sotto i successori di Costantino,
nella pace e nell'abbondanza di cui godeva la
Chiesa trionfante, credettero i più saggi de' Vescovi
dover autorizzare, in favore della moltitudine, una
specie di culto atto a colpire i sensi; dalla ruina
del paganesimo in poi, essi non temeano più un
paralello odioso. Cogli omaggi renduti alla Croce e
alle reliquie ebbe cominciamento quel culto simbolico.
Collocavansi alla destra di Dio i Santi, e i
Martiri, de' quali s'implorava l'aiuto; e la credenza

del popolo ai favori benefici, e spesse volte miracolosi,
che si spargeano intorno alla lor tomba, era
fortificata da quella folla di devoti pellegrini, che
andavano a vedere, toccare e baciare la spoglia inanime,
che ricordava il loro merito e i loro patimenti;[193]
ma una copia fedele della persona e delle
fattezze del Santo, fatta col soccorso della pittura o
scultura, era una memoria più grata che non il suo
cranio o i suoi sandali. Furono tali copie, così analoghe
alle affezioni umane, carissime in ogni età
alla privata tenerezza o alla pubblica stima. Si prodigalizzavano
onori civili e quasi religiosi alle immagini
degl'Imperatori romani; riceveano le statue dei
sapienti e dei patriotti omaggi meno fastosi, ma più
sinceri; e queste profane virtù, questi bei peccati
scomparivano alla presenza dei santi personaggi,
che avean data la vita per la celeste ed eterna lor
patria. Fecesi da principio l'esperimento del culto
delle Immagini con precauzione e scrupolo; erano
permesse per istruire gl'ignoranti, per infervorare
gli animi, e per conformarsi ai pregiudizi dei pagani
che aveano abbracciato, o che desideravano d'abbracciare
il cristianesimo. Per una progressione insensibile,
ma inevitabile, gli onori conceduti all'originale,
si rendettero alla copia: pregava il devoto d'innanzi all'immagine
d'un Santo; e s'introdussero nella Chiesa
cattolica i riti pagani della genuflessione, dei cerei
accesi e dell'incenso. Tacquero gli scrupoli della ragione
e della pietà davanti al possente testimonio
delle visioni e dei miracoli. Si pensò, che Immagini le
quali parlavano, si moveano e spargevano sangue,

aver doveano una forza divina, e poteano esser l'oggetto
d'una adorazion religiosa. Doveva il più ardito
pennello tremare dell'audace tentativo di dar forma,
con linee e colori, allo spirito infinito, al Dio onnipossente,
che penetra e regge l'Universo;[194] ma uno
spirito superstizioso si facea con minore difficoltà a
dipingere, ad adorare gli Angeli, e soprattutto il Figlio
di Dio sotto la forma umana, ch'erasi degnato prendere
durante la sua dimora in questo Mondo. Avea
la seconda Persona della Trinità assunto un corpo
reale e mortale; ma era quel corpo salito al cielo,
e ove non se ne avesse presentato qualche simulacro
agli occhi de' suoi discepoli, avrebbero le reliquie o le
Immagini de' Santi cancellato dalla memoria il culto
spirituale di Gesù Cristo[195]. Si dovette, per lo stesso

motivo, concedere le Immagini della Santa Vergine,
ignoravasi il luogo di sua sepoltura; e la credulità
dei Greci e dei Latini fu pronta ad approvare l'idea
della sua assunzione in corpo e in anima nelle regioni
del cielo[196]. Era l'uso ed anche il culto delle
Immagini avanti la fine del secolo sesto fermamente
stabilito. Talentava alla fervida immaginazione dei
Greci e degli Asiatici: ornarono nuovi emblemi il
Panteon e il Vaticano; ma i Barbari più rozzi, e i
Sacerdoti ariani dell'Occidente si diedero più freddamente
a quest'apparenza d'idolatria. Le forme
ardite delle statue di rame o di marmo, ch'empievano
i templi dell'antichità, ferivano l'immaginazione
o la coscienza dei cristiani Greci; e i simulacri,
che solo offerivano una superficie colorita e
senza rilievo, parvero sempre più decenti e meno
pericolosi[197].



Dalla simiglianza dell'originale proviene il merito
e l'effetto d'una copia; ma i primi cristiani non
conosceano le vere fattezze del Figlio di Dio, della
Madre di lui, e de' suoi Apostoli. La statua di Paneade
in Palestina,[198], ch'era tenuta per quella di

Gesù Cristo, era probabilmente quella d'un Salvatore
riverito per soli servigi temporali. Si riprovano i
Gnostici e i loro profani monumenti; e non potea
l'immaginazione degli artisti cristiani essere guidata
che da una secreta imitazione di qualche modello
del paganesimo. Si ebbe in tale frangente ricorso
ad un'invenzione ardita ed ingegnosa, la quale ad
un tempo stabiliva la perfetta simiglianza dell'Immagine,
e l'innocenza del culto che le si prestava.
Una Leggenda siriaca sopra il carteggio di Gesù Cristo
e del Re Abgaro[199], famosa ai giorni d'Eusebio,
la quale hanno alcuni moderni scrittori a malincuore
abbandonata; servì di fondamento ad una nuova

favola. Il Vescovo di Cesarea[200] registra la lettera
di Abgaro a Gesù Cristo[201]; ma fa stupore ch'egli
non parli di quella esatta impronta[202] del volto di
Gesù sul panno lino, con cui rimunerò il Salvatore
del Mondo la Fede di quel Principe, che aveva invocato
il suo potere in una malattia, e gli aveva offerto

la città fortissima d'Edessa, perchè la proteggesse
contro la persecuzione de' Giudei. Si scusa la
ignoranza della Chiesa primitiva col supporre, che
era stato quel panno lino racchiuso lungamente in
una nicchia d'un muro, d'onde fu tratto, dopo una
obblivione di cinque secoli, da un Vescovo prudente,
e offerto a tempo debito alla divozione de' suoi contemporanei.
Il primo grandioso miracolo, che gli si
attribuì, fu la liberazione della città assalita dalle
armi di Cosroè Nushirvan: si riverì ben tosto come
un pegno che, secondo la promessa di Dio, guarentiva
Edessa da qualunque nimico straniero. È bensì vero
che il testo di Procopio attribuisce la liberazione
d'Edessa alla ricchezza e al valore de' Cittadini che
comperarono l'assenza del monarca persiano, e ne respinsero
gli assalti. Non sospettava quel profano istorico
del testimonio che è costretto rendere nell'opera
ecclesiastica d'Evagrio, dove Procopio assicura, che
venne il Palladio esposto sulle mura della città, e che
l'acqua lanciata contro il Santo volto, invece d'estinguere
accendea maggiormente le fiamme, che andavano
gli assediati gittando. Conservossi dopo un tanto servigio
l'immagine d'Edessa con rispetto e gratitudine; e
se punto non vollero gli Armeni ammettere la Leggenda,
i Greci più creduli adoravano quella copia del volto
del Salvatore del Mondo, non già come opera d'un
uomo, ma produzione immediata del Divino originale.
Dimostreranno lo stile, e i pensieri d'un Inno cantato
dai sudditi di Bizanzio in che differisse il culto per
loro renduto alle Immagini dal rozzo sistema degli
Idolatri. «Come potremo noi, con occhi mortali, contemplar
quest'Immagine, il cui celeste splendore non
ardiscono i Santi in Cielo di fissare? Degnasi oggi
colui che abita i Cieli onorarci d'una sua visita con

un'impronta degna della nostra venerazione; oggi,
colui che siede al di sopra dei Cherubini viene a
noi in un simulacro, che fece il nostro Padre onnipossente
colle sue mani immacolate, che formò in
guisa ineffabile, e che noi dobbiamo santificare,
adorandolo con timore ed amore.» Prima della fine
del sesto secolo, erano quelle Immagini fatte senza
mani (usavano i Greci una sola parola[203]) comuni
negli eserciti e nelle città dell'Impero d'Oriente[204].
Erano esse oggetto di culto, ed istrumenti di miracoli.
Nell'ora del pericolo, o in mezzo al tumulto,
la loro veneranda presenza rendea la speranza, ravvivava
il coraggio, o reprimea il furore delle legioni
romane. Non essendo la maggior parte di quelle
Immagini che imitazioni fatte dalla mano dell'uomo,
non poteano aspirare che ad un'imperfetta rassomiglianza;

e davasi loro a torto il medesimo titolo,
che si applicava alla prima Immagine; ma ve n'erano
altre più autorevoli, prodotte da un contatto immediato
coll'originale, dotato per ciò d'una virtù
miracolosa e prolifica. Pretendeano le più ambiziose
non già di discendere dall'Immagine d'Edessa, ma
di avere secolei affinità filiali e fraterne; tal'è la
Veronica di Roma, di Spagna o di Gerusalemme,
fazzoletto ch'erasi Gesù Cristo nel punto di sua
agonia, e del sudore di sangue, applicato al volto, e
consegnato ad una delle sante Donne. Vi furono ben
tosto Veroniche della Vergine Maria, dei Santi e dei
Martiri. Mostravansi nella Chiesa di Diospoli, città
della Palestina, le fattezze della Madre di Dio[205]
impresse assai profondamente sopra una colonna di
marmo. Correa voce che il pennello di San Luca
avesse ornate le Chiese d'Oriente e d'Occidente; e
si suppose avere quest'Evangelista, che sembra essere
stato un medico, esercitato l'arte del pittore, arte
tanto profana ed odiosa agli occhi de' primi cristiani.
Poteva il Giove Olimpico creato dal genio di
Omero, e dallo scalpello di Fidia, inspirare ad un filosofo
una divozion momentanea; ma le Immagini cattoliche,
produzioni senza forza e senza rilievo, escite
dalla mano dei monaci, attestavano l'estrema degenerazione
dell'arte e del genio[206].




Erasi a poco a poco introdotto il culto delle Immagini
nella Chiesa, ed erano tutti i progressi di
questa innovazione accolti favorevolmente dagli animi
superstiziosi, come quelli che aumentavano i mezzi
di consolazione, che si poteano usare senza peccato.
Ma sul principiare del secolo ottavo, cominciarono
alcuni Greci scrupolosi a temere d'avere ristabilito,
sotto l'apparenza del cristianesimo, la religione dei
loro antenati; non poteano tollerare senza dolore ed
impazienza il nome d'Idolatri, che davan loro incessantemente
gli Ebrei e i Musulmani[207], ai quali
inspirava la legge di Mosè e del Korano un odio immortale
contro le Immagini incise, ed ogni specie
di culto relativo ad esse. Fiaccava la servitù degli
Ebrei il loro zelo, e dava poca importanza alle loro
accuse; ma i rimproveri dei Musulmani, che regnavano
a Damasco, e minacciavano Costantinopoli, aveano
tutto il peso che dar poteano la verità e la vittoria.
Erano le città della Siria, della Palestina e
dell'Egitto fornite d'Immagini di Gesù Cristo, della
Vergine Maria, e dei Santi, ed avea ciascheduna la
speranza od aspettava la promessa d'essere difesa
in guisa miracolosa. Soggiogarono gli Arabi in dieci
anni quelle città e le loro Immagini; e il Dio degli
eserciti, secondo la loro opinione, pronunciò un giudizio

decisivo sul disprezzo che ispirar doveano quegl'Idoli
muti e inanimati[208]. Aveva fatta Edessa
lunga resistenza agli assalti del Re di Persia; ma
quella città prediletta, la sposa di Gesù Cristo, videsi
involta nella comune ruina, e l'Immagine del Salvator
del Mondo divenne un trofeo della vittoria
degli Infedeli. Dopo tre secoli di servitù, fu renduto
il Palladio alla divozione di Costantinopoli, che pagò,
per averlo, dodicimila lire d'argento, rimise in libertà
duecento Musulmani, e promise di non mover guerra
giammai contra il territorio d'Edessa[209].



In que' tempi di calamità e di abbattimento usarono
i monaci tutta la forza dell'eloquenza in difesa
delle Immagini; vollero provare che i peccati e
lo Scisma della maggior parte degli Orientali aveano
alienato il favore, e annichilata la virtù di que' Simboli
preziosi; ma si ebbero contro i susurri d'una
folla di cristiani che invocavano i testi, i fatti e
l'esempio dei tempi primitivi, e che bramavano secretamente
la riforma della Chiesa. Siccome non era
stato il culto delle Immagini stabilito da veruna
legge generale o positiva, nell'Impero d'Oriente, furono

i suoi progressi ritardati o accelerati, secondo
la qualità degli uomini e le combinazioni del tempo,
secondo i vari gradi delle cognizioni sparse nelle varie
contrade, e secondo il carattere particolare dei
Vescovi. Lo spirito incostante della capitale e il
genio inventivo del clero di Bizanzio s'affezionarono
appassionatamente ad un culto tutto splendore, mentre
le rimote regioni dell'Asia, di costumi più rozzi,
non amavano punto quella specie di fasto religioso.
Mantennero numerose congregazioni di Gnostici e di
Ariani, dopo la loro conversione, quel semplice culto
che aveano osservato prima d'abiurare, e non erano
gli Armeni, i più bellicosi dei sudditi di Roma,
riconciliati al duodecimo secolo colla vista delle
Immagini[210]. Tutti questi nomi diversi produssero
prevenzioni ed odii che furono di poco effetto nei
villaggi dell'Anatolia e della Tracia, ma che sovente
influirono sulla condotta del guerriero, del prelato
o dell'eunuco, giunto alle primarie dignità della
Chiesa o dello Stato.



A. D. 726-840



Di tutti questi avventurieri il più fortunato fu
l'Imperatore Leone III[211], che passò dalle montagne

dell'Isauria sul trono dell'Oriente. Non sapea nè di
letteratura sacra nè di profana; ma la sua educazione
zotica e guerriera, la sua ragione, e forse la comunicazione
che avea cogli Ebrei e gli Arabi, gli aveano inspirato
antipatia alle Immagini, e risguardavasi allora
come dovere d'un principe la cura d'obbligare i
suoi sudditi a regolare la loro coscienza secondo la
sua. Con tutto ciò, nei primordii d'un regno vacillante,
si sottomise Leone, pel corso di dieci anni
di fatiche e pericoli, alle bassezze dell'ipocrisia; si
prostrò davanti Idoli, che disprezzava nell'intimo
del cuore, e soddisfece ogni anno il Papa con una
solenne dichiarazione del suo zelo per l'Ortodossia.
Quando volle riformare la religione furono i suoi
primi passi circospetti e moderati: adunò un gran
Concilio di Senatori e di Vescovi, e, col loro consenso,
ordinò di togliere dal Santuario e dall'altare
tutte le Immagini, e di collocarle nelle navate a tale
altezza che si potessero scorgere, ed essere inaccessibili
alla superstizione del popolo; ma invano tentò
reprimere dall'una parte e dall'altra il rapido impulso
della venerazione e dell'orrore: le sante Immagini
poste a quell'altezza edificavano di continuo
i devoti ed accusavano il tiranno. La resistenza e

le invettive irritarono lo stesso Leone. Fu accusato
da' suoi medesimi partigiani di non adempiere i
propri doveri; gli proposero essi a modello il Re
giudeo che aveva infranto il serpente di rame. Comandò
con un secondo editto non solo l'abolizione, ma
la distruzione dei quadri religiosi. Furono Costantinopoli
e le province purificate d'ogni sorta d'idolatria:
furono distrutte le Immagini di Gesù Cristo,
della Madre di Dio e dei Santi, e si copersero le
mura degli edificii con un semplice strato di gesso.
Venne la Setta degl'Iconoclasti spalleggiata dallo
zelo e dal potere dispotico di sei Imperatori, e per
cento vent'anni risuonarono l'Oriente e l'Occidente
di quella disputa strepitosa. Voleva Leone l'Isaurico
fare della proscrizion delle Immagini un articolo di Fede
sancito dall'autorità d'un Concilio generale; ma
questo Concilio non fu convocato che sotto il regno
di Costantino, suo figlio, e benchè l'abbia il fanatismo
della Setta trionfante rappresentato come un'adunanza
d'imbecilli e d'atei,[212] ciò che abbiamo de' suoi
Atti in vari frammenti mutilati palesa alcuni sintomi
di ragione e di pietà. Aveano le discussioni e
i decreti di più Sinodi provinciali cagionato quel

Concilio generale, tenuto ne' sobborghi di Costantinopoli,
e composto di trecento trentotto Vescovi
dell'Europa e dell'Anatolia; che allora erano i Patriarchi
d'Antiochia e d'Alessandria schiavi del Califfo,
e i Pontefici di Roma aveano separato dalla
comunion dei Greci le Chiese d'Italia e d'Occidente.
Arrogossi il Concilio bizantino il titolo e il potere di
settimo Concilio generale; riconosceva però in tal guisa
i sei Concilii generali anteriori, che aveano gittate
con tanta fatica le fondamenta dell'edificio
della Fede cattolica. Dopo una deliberazione di sei
mesi dichiararono i trecento trentotto Vescovi, e sottoscrissero
d'unanime consenso, che tutti i Simboli
visibili di Gesù Cristo, fuorchè nell'Eucarestia, erano
blasfematorii od eretici; che il culto delle Immagini
corrompea la purezza della Fede cristiana e rinnovava
il paganesimo; ch'era giuocoforza cancellare od atterrare
simili monumenti; che coloro i quali ricuserebbero
di consegnare alla Chiesa gli oggetti delle loro
particolari superstizioni, si renderebbero colpevoli di
disobbedienza all'autorità della Chiesa istessa e dell'Imperatore.
Celebrarono essi con sincere e forti
acclamazioni i meriti del loro Redentore temporale,
a affidarono allo zelo e alla giustizia di lui l'esecuzione
delle loro spirituali censure. Come ne' precedenti
Concilii, fu anche a Costantinopoli la volontà
del principe la regola della Fede episcopale;[213] ma

io sarei quasi per credere, che un gran numero di
Prelati sagrificò in tale occasione, a idee di speranza
o di timore, le opinioni della loro coscienza. Durante
questa lunga notte di superstizione, eransi i cristiani
allontanati dalla semplicità dell'Evangelo, e non era
agevole per essi il seguire il filo, e discernere gli
andirivieni del labirinto. Era il culto delle Immagini,
nella mente d'un devoto, indivisibilmente unito
alla Croce, alla Vergine, ai Santi e alle loro reliquie.
I miracoli e le visioni stendevano una caligine sopra
la base di quel sacro edificio, e le abitudini della
obbedienza e della Fede aveano sopite le due potenze
dello spirito, la curiosità e lo scetticismo. Costantino
istesso è accusato di dubbio, di miscredenza od anche
di alcune regie facezie sopra i Misteri dei cattolici[214];
ma erano questi Misteri ben fondati nel
Simbolo pubblico e privato de' suoi Vescovi; e il più
audace Iconoclasta non avrà potuto, che con interno
orrore, assalire i monumenti della superstizion popolare
consegrati alla gloria dei Santi, ch'ei teneva

ancora per suoi protettori presso Dio. Ai tempi della
riforma del sedicesimo secolo, aveano la libertà, e i
lumi aumentate tutte le facoltà dell'uomo; il rispetto
per l'antichità fu vinto dal bisogno delle innovazioni,
e ardì l'Europa, nel suo vigore, sdegnare i fantasmi,
d'innanzi ai quali tremava la debolezza effeminata
dei Greci avviliti.



A. D. 726-775



Non s'avvede il popolo dello scandolo d'una eresia,
sopra quistioni astratte, che allo squillo della
tromba ecclesiastica; ma i più ignoranti possono scorgere,
devono i più agghiaccati risentire la profanazione
e la caduta delle loro Divinità visibili. Si volsero
le prime ostilità di Leone contro un Crocifisso,
situato nel vestibolo, e al di sopra della porta
del palazzo. Già già s'abbattea; ma la scala innalzata
a tal fine, fu rovesciata con furore da una folla
di fanatici e di donne. Vide la moltitudine con pio
trasporto piombare i ministri del sacrilegio dall'alto
della scala; e giacere in terra sfracellati; essendo stati
i rei di quest'azione giustamente puniti come omicidi
e ribelli, prostituì la loro fazione in lor onore
gli omaggi conceduti agli antichi martiri[215]. L'esecuzione
degli editti dell'Imperatore cagionò frequenti
tumulti in Costantinopoli e nelle province: la vita
di Leone fu in pericolo; si trucidarono sei officiali,
e bisognò impiegare tutta la forza dell'autorità civile,
e della potenza militare ad estinguere l'entusiasmo

del popolo. Le numerose isole dell'Arcipelago,
detto allora il mar Santo, erano piene d'Immagini e di
monaci; abiurarono gli abitanti senza scrupolo la loro
fedeltà verso un nimico di Gesù Cristo, della Vergine
e dei Santi; allestirono un'armata di battelli
e di galee, spiegarono i loro sacri vessilli, e arditamente
corsero verso il porto di Costantinopoli,
per collocare sul trono un uomo più grato a Dio e al
popolo. Aveano fiducia di miracoli; ma questi miracoli
non poterono resistere al fuoco greco[216]; e
dopo la rotta e l'incendio dei loro vascelli, le loro
isole senza difesa furono abbandonate alla clemenza
o alla giustizia del vincitore. Aveva il figlio di Leone,
nel primo anno del suo regno, intrapresa una spedizione
contro i Saracini; e durante la sua assenza,
erasi il parente di lui, Artavasdes, ambizioso difensore
della Fede ortodossa, impadronito della capitale,
del palazzo e della porpora. Si restaurò pomposamente
il culto delle Immagini, rinunciò il Patriarca
alla dissimulazione ch'erasi imposta[217], ovvero dissimulò

i sentimenti che avea adottati; e i diritti dell'usurpatore
furono riconosciuti nella nuova e nella
vecchia Roma. Riparò Costantino sulle montagne,
ov'eran nati i suoi avi; ma con que' prodi e fedeli
Isauri discese da esse, e in una vittoria decisiva
trionfò delle armi e delle predizioni dei fanatici; il
lungo suo regno fu continuamente agitato da clamori,
sedizioni, congiure, da un odio vicendevole, e da
vendette sanguinolenti. La persecuzion delle Immagini
fu il motivo o il pretesto de' suoi avversari, e se non
ebbero un diadema temporale, ricevettero dai Greci
la corona del martirio. In tutte le trame che gli si
ordirono contro, in palese, o in secreto, provò l'Imperatore
l'implacabile inimicizia dei monaci, fedeli
schiavi della superstizione, dalla quale ripetono le
ricchezze e il potere[218]. Pregavano e predicavano,
assolvevano e infiammavano il popolo, congiuravano
contro il sovrano: sboccò dalla solitudine della Palestina
un torrente d'invettive: e la penna di S. Giovanni
Damasceno[219], l'ultimo dei Padri greci, proscrisse
la testa dell'Imperatore in questo Mondo e

nell'altro[220]. Non ho tempo d'esaminare fino a qual segno
eransi i monaci tirato addosso i mali veri o supposti
dei quali dolevansi, nè qual sia il numero di
coloro che perdettero la vita, o qualche membro, gli
occhi o la barba, per la crudeltà dell'Imperatore.
Gastigati gl'individui, passò all'abolizione dei loro
Ordini; essendo questi ricchi ed inutili, avrà potuto
il risentimento di lui essere aizzato dall'avarizia, e
scusato dal patriottismo. La missione e il nome formidabile
di Dragone[221], suo Visitator generale,
sparsero l'orrore e lo spavento in tutta la nazione
incappucciata. Furono disfatte le Comunità religiose,
gli edifici convertiti in magazzeni od in baracche,
confiscate le terre, le masserizie e le gregge; vari
moderni esempi ci autorizzano a pensare, che non
solo le reliquie, ma le biblioteche sieno divenute preda
di quella rapina, ch'eccitò la licenza o il piacere

di nuocere. Oltre l'abito e lo stato monastico si proscrisse
col medesimo rigore anche il culto pubblico
e privato delle Immagini; e parrebbe che si esigesse
dai sudditi, od almeno dal clero dell'Impero d'Oriente,
una solenne abiurazione dell'idolatria[222].



Rinunziò con ripugnanza il sottomesso Oriente alle
sue sacre Immagini; lo zelo independente degli Italiani
le difese con vigore, e raddoppiò la divozione
per esse. Era il Patriarca di Costantinopoli pel grado
e per l'ampiezza della sua giurisdizione quasi
uguale al Pontefice di Roma; ma il Prelato greco era
uno schiavo sotto gli occhi del padrone che ad un
cenno, ora da un convento il facea passare sul trono,
ora dal trono nel fondo d'un convento. Il Vescovo
di Roma, lontano dalla Corte, e sempre in pericolo,
in mezzo ai Barbari dell'Occidente, traeva
dalla sua condizione, coraggio e libertà; scelto dal
popolo, gli era caro; bastavano le sue rendite ragguardevoli
ai bisogni pubblici e a quelli dei poveri.
La debolezza o la negligenza degli Imperatori lo determinò
a consultare, in pace e in guerra, la sicurezza
temporale della città. Nella scuola dell'avversità, s'andava
egli a poco a poco arricchendo delle virtù di un
principe, e ne sentia l'ambizione: l'Italiano, il Greco
o il Siro, che arrivava alla Cattedra di S. Pietro, tutti

procedeano del pari, e seguivano la medesima politica;
e Roma, perdute e legioni e province, vedea
di nuovo ristabilita la sua supremazia dal genio
e dalla fortuna dei Papi. Tutti gli autori convengono,
che nel secolo ottavo essi hanno fondato il dominio
sulla ribellione[223]; che questa fu cagionata

e giustificata dall'eresia degl'Iconoclasti; ma la condotta
di Gregorio II e di Gregorio III, durante quella
lotta memoranda, s'interpreta in varia guisa dai loro
amici e nemici. Dichiarano gli Scrittori bizantini
unitamente, che dopo un'utile ammonizione, pronunciarono
i Papi la separazion dell'Oriente e dell'Occidente,
e privarono il sacrilego Imperatore della
rendita e della sovranità dell'Italia. I Greci, testimoni
del trionfo dei Papi, parlano di questa scomunica
in modo ancora più chiaro; ed essendo affezionati
maggiormente alla loro religione che al loro paese,
invece di biasimare, lodano essi lo zelo o l'ortodossia
di quegli uomini apostolici[224]. Gli autori che
ne' tempi moderni difesero la Corte di Roma, mostrano
gran premura ad avvalorare l'elogio ed il fatto;
i cardinali Baronio e Bellarmino decantano quel grand'esempio
del deponimento dei Re eretici[225]; e se
loro dimandasi, perchè non si scagliarono le medesime
folgori contro i Neroni e i Giuliani dell'antichità.

rispondono, che la debolezza della Chiesa primitiva
fu la sola cagione della sua paziente fedeltà[226].
In tale occasione l'odio e l'amore produssero
i medesimi effetti, e i protestanti pieni di zelo, che
vogliono eccitare l'indignazione, e spaventare il potere
dei principi e dei magistrati, ragionano alla distesa
sull'innocenza e sul delitto dei due Gregorii
verso il loro legittimo sovrano[227]. Questi Papi non
sono difesi che dai cattolici moderati, i più della
Chiesa gallicana[228], che rispettano il Santo senz'approvarne
il delitto. Que' difensori della corona e della
tiara giudicano della verità dei fatti dalla regola dell'equità,
dalle opere che ci rimangono, e dalla tradizione;

ricorrono al testimonio[229] dei Latini, alle
Vite[230] ed all'Epistole dei Papi istessi.



A. D. 727



Abbiamo due Epistole originali di Gregorio II all'Imperatore
Leone[231]; e se non si può citarle come
modelli d'eloquenza e di logica, offrono il ritratto
o almeno la maschera d'un fondatore della
monarchia pontificale. «Pel corso di dieci anni di
vera felicità, gli dice, abbiamo avuto la consolazione

di ricever vostri fogli regii, sottoscritti con inchiostro
di porpora, e di vostra propria mano: erano
questi fogli per noi sacri pegni del vostro attaccamento
alla Fede ortodossa dei nostri avi. Che cangiamento
deplorabile! che orribile scandolo! Voi accusate
ora i cattolici d'idolatria, e con tale accusa
non fate che smascherare la vostra empietà ed ignoranza.
Siamo costretti a proporzionare a siffatta ignoranza
la rozzezza del nostro stile, e la materialità degli
argomenti. Bastano a confondervi i primi elementi
delle sante lettere; e se entrando in una scuola
di grammatica, vi dichiaraste nimico del nostro culto,
irritereste la semplicità e la pietà degli scolari
a tale, che vi gitterebbero in faccia il loro alfabeto».
Dopo quest'esordio decente, tenta il Papa di stabilire
l'ordinaria distinzione tra gl'Idoli dell'antichità, e
le Immagini del cristianesimo. «Sono gli Idoli, dic'egli,
figure immaginarie di fantasmi o diavoli, in
un tempo che il vero Dio non avea manifestata la
sua persona sotto forma visibile; le Immagini sono
le vere forme di Gesù Cristo, di sua Madre, e dei
suoi Santi, che con tanti miracoli provarono l'innocenza
e il merito di questo culto relativo». Bisogna
veramente ch'egli siasi fidato nell'ignoranza di Leone
per sostenere, che dai tempi degli Apostoli furono
le Immagini sempre in onore, e che colla loro
presenza santificarono i sei Concilii della Chiesa cattolica.
Deduce dal possedimento momentaneo e dalla
pratica attuale un argomento più specioso; pretende,
che l'armonia del Mondo cristiano renda inutile
un Concilio generale; ed ha la franchezza di confessare
che non possono quelle assemblee esser utili che
regnante un principe ortodosso. Volgendosi quindi

all'impudente ed inumano Leone, molto più reo di un
eretico, gli raccomanda la pace, il silenzio, ed una
sommissione implicita, alle sue guide spirituali di Costantinopoli
e di Roma. Fissa i limiti della potenza civile
e della potenza ecclesiastica; sottomette il corpo
alla prima, l'anima alla seconda; stabilisce, che la spada
della giustizia è nelle mani del magistrato; che una
spada più formidabile, quella della scomunica, appartiene
al clero; che, nell'esercizio di questa divina commissione,
non risparmierà un figlio zelante il padre
colpevole; che il successore di San Pietro ha il diritto
di gastigare i Re del Mondo. «O tiranno, soggiunse,
tu ci assali con mano voluttuosa ed armata:
noi, inermi ed ignudi, non possiamo ricorrere che a
Gesù Cristo; principe dell'esercito celeste, e supplicarlo
che ti mandi un demonio per la distruzion
del tuo corpo e la salvezza dell'anima: spedirò i
miei ordini a Roma, tu osi dichiarare con folle arroganza;
farò in pezzi le Immagini di S. Pietro; e
Gregorio, come Martino suo predecessore, sarà condotto,
carico di catene, al piè del trono imperiale a
ricevere la condanna dell'esilio. Ah! Dio volesse che
mi fosse lecito camminare sull'orme di San Martino!
Ma serva d'esempio il fatto di Costanzo ai persecutori
della Chiesa. Condannato questo tiranno giustamente
dai Vescovi della Sicilia, tutto coperto di peccati,
morì dalla mano d'uno de' suoi servi: questo
sant'uomo è ancora adorato dai popoli della Scizia,
fra i quali terminò l'esilio e la vita. Ma noi dobbiamo
vivere per l'edificazione e il sostegno dei Fedeli;
nè siamo ridotti ad avventurare la nostra sicurezza
in una battaglia. Per quanto sii incapace di
difendere la tua città di Roma, la situazione di lei

sulla spiaggia del mare, può farle temere i tuoi saccheggiamenti;
noi possiamo però ritirarci alla distanza
di ventiquattro stadii[232], nella prima Fortezza
dei Lombardi, e allora perseguiterai i venti. Non sai
tu che i Papi sono i legami dell'unione, e i mediatori
della pace fra l'Oriente e l'Occidente? Stan fissi gli
sguardi delle nazioni sulla nostra umiltà; adorano esse
qua giù come un Dio l'Apostolo S. Pietro, di cui
minacci d'annichilare l'Immagine[233]. I regni più remoti
dell'Occidente offrono i loro omaggi a Gesù
Cristo e al suo Vicario, e già noi ci apparecchiamo
a visitare uno de' più possenti monarchi di quella
parte del Mondo, che desidera ricevere dalle nostre
mani il Sacramento del Battesimo[234]. Si sottomisero

i Barbari al giogo dell'Evangelo, tu solo sei
sordo alla voce del pastore. Questi pii Barbari sono
pieni di furore; ardono di desiderio di vendicare la
persecuzione che soffre la Chiesa in Oriente. Cessa
dalla tua audace e funesta impresa; rifletti, trema e
pentiti. Se ti ostini, noi non saremo rei del sangue
che si verserà in questa disputa; possa egli cadere
sul tuo medesimo capo»!



A. D. 728



Le prime ostilità di Leone contro le Immagini di
Costantinopoli aveano avuto a testimonio una folla
di stranieri, venuti dall'Italia e da vari paesi dell'Occidente;
vi raccontarono essi con isdegno e dolore
il sacrilegio del monarca; ma al ricevere l'editto
che proscrivea quel culto, tremarono pei loro Dei
penati; si tolsero da tutte le Chiese dell'Italia le Immagini
di Gesù Cristo, della Vergine, dei Martiri
e dei Santi, e si propose al Pontefice di Roma questa
scelta; il favore imperiale per premio della sua condiscendenza,
la degradazione e l'esilio per gastigo della
sua disobbedienza. Lo zelo religioso e la politica non
gli permetteano d'esitare, e l'alterigia con cui trattò
l'Imperatore, annunciava una gran fiducia nella verità
della sua dottrina, o nelle forze di resistenza.
Senza far conto delle preghiere o dei miracoli, armossi
contro il nimico pubblico, e le sue lettere pastorali
avvertirono gl'Italiani dei loro pericoli, e
doveri[235]. A questo segnale, Ravenna, Venezia, e

le città dell'Esarcato e della Pentapoli, aderirono alla
causa della religione; erano quasi tutti indigeni i soldati
di terra e di mare; e infusero ai mercenarii
stranieri lo spirito di patriottismo e di zelo, da cui
essi stessi erano animati. Giurarono gli Italiani di
vivere o morire per la difesa del Papa e delle sante
Immagini; era il popolo romano consegrato al suo
padre spirituale, ed anche i Lombardi bramavano
di dividere il merito e i vantaggi di quella sacrosanta
battaglia. La distruzione delle statue di Leone
fu l'atto di ribellione il più apparente, il più audace
e quello che veniva in capo più naturalmente: il più
efficace e il più vantaggioso fu di ritenere il tributo
che pagava l'Italia a Costantinopoli, e di spogliare
in tal guisa il principe d'un potere, del quale poco
prima aveva abusato coll'esigere una nuova capitazione[236].
Si elessero magistrati e governatori, e si
conservò così una forma di governo; tant'era la pubblica
indignazione, che i Romani si disponeano a creare
un Imperatore ortodosso, e a condurlo con una squadra
navale ed un esercito nel palazzo di Costantinopoli.

Furono nel tempo istesso Gregorio II e Gregorio III
dichiarati dal monarca autori della ribellione, e condannati
per tali: si fece il potere per impadronirsi
della loro persona colla frode o colla violenza, o per
toglier loro la vita. S'introdussero in Roma, o vennero
più volte ad assalirla, capitani, guardie, duchi e vescovi,
investiti d'una dignità pubblica, o deputati
con una secreta commissione; approdarono con bande
straniere; trovarono nel paese qualche soccorso,
e dee la città superstiziosa di Napoli arrossire, che
i suoi antenati difendessero allora la causa dell'eresia:
il valore però e la vigilanza dei Romani rispinsero
quegli assalti palesi o clandestini; i Greci furono
sconfitti e trucidati, morti i Capi d'una morte
ignominiosa, e per quanto fossero i Papi inclinati
alla clemenza, ricusarono d'intercedere in favore di
quelle colpevoli vittime. Risse sanguinose, prodotte
da un odio ereditario, divideano da lungo tempo i
diversi rioni della città di Ravenna[237]; trovarono
quelle fazioni un nuovo alimento nella controversia
religiosa che sorgeva allora; ma aveano i partigiani
delle Immagini la superiorità del numero o del valore,

e l'Esarca, che volle arrestar il torrente, perdè
la vita in una sedizion popolare. Per punire quel
misfatto, e ristabilire il suo dominio in Italia, mandò
l'Imperatore una squadra ed un esercito nel golfo
Adriatico. Ritardati lunga pezza dai venti e dall'onde,
che loro cagionarono gran danno, sbarcarono i
Greci alla fine nei dintorni di Ravenna; minacciarono
di spopolare quella rea città, e d'imitare, forse
di superare, Giustiniano II, il quale dovendo, già un
tempo, punire una ribellione, avea consegnato al
carnefice cinquanta dei primarii abitanti. Vestiti del
sacco e coperti di cenere, pregavano le donne e il
clero; gli uomini erano armati alla difesa della patria;
aveva il comun pericolo riunite le fazioni, e
vollero piuttosto avventurare una battaglia ch'esporsi
alle lunghe miserie d'un assedio. Si combattè di fatto
con accanimento. I due eserciti indietreggiarono e si
avanzarono a vicenda; videsi un fantasma, s'udì una
voce, e la certezza della vittoria rendè Ravenna vittoriosa.
I soldati dell'Imperatore si ritirarono sopra
i vascelli; ma la spiaggia del mare assai popolata
mandò contro il nimico una gran quantità di schifi;
si mescolò tanto sangue alle acque del Po, che per
sei anni non volle il popolo cibarsi del pesce di quel
fiume; l'instituzione d'una festa annuale consecrò
il culto delle Immagini, e l'odio del tiranno greco.
In mezzo al trionfo delle armi cattoliche, volendo il
Pontefice di Roma, condannare l'eresia degl'Iconoclasti,
convocò un Concilio di novantatre Vescovi.
Coll'approvazione di questi, pronunciò una scomunica
generale contro quelli che assalirebbero la tradizion
de' Padri, e le Immagini dei Santi sia con parole
o con fatti; comprendeva questo decreto tacitamente

l'Imperatore[238]; con tutto ciò sembra che la
risoluzione presa di fargli per l'ultima volta un'ammonizione,
senza speranza di buon esito, provi che
l'anatema non era allora che sospeso sopra il suo
reo capo. Sembra di più, che i Papi, dopo avere ben
fondato le basi della propria sicurezza, del culto delle
Immagini, e della libertà di Roma e dell'Italia, abbiano
mitigato il rigore, e risparmiato il rimanente
del dominio Bizantino. Differirono con moderati consigli
ed impedirono l'elezione d'un nuovo Imperatore;
esortarono gl'Italiani a non separarsi dal corpo
della Monarchia romana. Si concedette all'Esarca
di risedere nelle mura di Ravenna, dove fece la parte
piuttosto di schiavo che di padrone; e fino all'incoronazione
di Carlomagno, il governo di Roma e dell'Italia
fu sempre tenuto in nome dei successori di
Costantino[239].




La libertà di Roma oppressa dalle armi e dall'arte
d'Augusto, dopo settecento cinquant'anni di servitù
fu campata dalla tirannia di Leone l'Isaurico. Aveano
i Cesari annichilati i trionfi dei Consoli; nella
decadenza e ruina dell'Impero romano, erasi il Dio
Termine, quel sacro limite, ritirato a poco a poco
dalle rive dell'Oceano, del Reno, del Danubio e
dell'Eufrate, e Roma era ridotta al suo antico territorio,
contando i paesi che da Viterbo si stendono
a Terracina, e da Narni all'imboccatura del Tevere[240].
Espulsi i Re, riposò la Repubblica sopra la
solida base fondata dalla loro saggezza e virtù. La
loro perpetua giurisdizione si divise a due magistrati,
che si eleggeano ogni anno; continuò il senato ad
essere investito del potere amministrativo e deliberativo;
le assemblee del popolo esercitarono l'autorità
legislativa distribuita tra le classi diverse in proporzione
delle sostanze, o dei servigi di ciascun individuo.
Aveano i primi Romani, ignari delle arti
del lusso, perfezionata la scienza del governo e della
guerra: erano sacri i diritti personali; il volere della
Comunità era assoluto; erano armati cento trentamila
cittadini a difendere il loro paese, o ad ampliarlo
per via di conquisti; una geldra di ladri e
di proscritti era divenuta una nazione, degna di libertà
e ardente di gloria[241]. Allorchè si estinse la

sovranità degl'Imperatori greci, Roma spopolata più non
era che il tristo scheletro della miseria; era la schiavitù
divenuta per lei un'abitudine, e la sua libertà fu un
accidente prodotto dalla[242] superstizione, ch'essa medesima
non potè mirare che con sorpresa e terrore.
Non trovavasi nelle instituzioni o nella memoria dei Romani
il menomo vestigio della sostanza, od anche delle
forme della costituzione; nè aveano abbastanza lumi
e virtù a rifabbricare l'edificio d'una Repubblica. Il
debole avanzo degli abitanti di Roma, nati tutti da
schiavi o da stranieri, era l'oggetto dello scherno
dei Barbari trionfanti. Per esprimere il maggior disprezzo
che aveano per un nimico, lo chiamavano
i Franchi e Lombardi Romano; «e questo nome, dice
il Vescovo Luitprando, abbraccia tutto ciò che è vile,
infame e perfido; i due estremi dell'avarizia e del
lusso, e tutti i vizi infine che possono prostituire la
dignità della natura umana[243].» La situazione dei

Romani li gettò necessariamente in un governo repubblicano
grossolanamente concepito. Furono obbligati
a scegliere Giudici in tempo di pace, e Capi
durante la guerra; si adunavano i Nobili per deliberare,
e non poteansi eseguire le loro risoluzioni,
senza il consenso della moltitudine. Si videro rinnovarsi
le forme antiche del Senato e del Popolo romano[244];
ma non erano animate dall'istesso spirito,
e quella nuova independenza fu disonorata dalla
tempestosa lotta della licenza e dell'oppressione. La
mancanza di leggi non poteva essere supplita che dal
potere della religione, e l'autorità del Vescovo dirigeva
l'amministrazione interna, e la politica esterna.
Le sue limosine, i suoi discorsi, la sua corrispondenza
coi re e prelati dell'Occidente, i servigi, che
non guari prima avea renduto alla città, i giuramenti
statigli prestati, e la gratitudine che gli si dovea,
assuefarono i Romani a risguardarlo come il primo
magistrato, o il principe di Roma. Il nome di dominus
o di Signore non isgomentò l'umiltà cristiana
dei Papi, e se ne scorge la figura e l'iscrizione
sulle più antiche monete[245]. Il loro dominio temporale

è oggigiorno assodato da dieci secoli di rispetto,
e il loro più bel titolo e la libera scelta di
un popolo, ch'essi aveano sottratto dalla schiavitù.



A. D. 730-752



In mezzo alle dispute dell'antica Grecia godeva
il popol santo dell'Elide una pace continua sotto la
protezione di Giove, e nell'esercizio de' Giuochi Olimpici[246].
Sarebbe stato una fortuna pei Romani che
un simile privilegio difendesse il patrimonio della
Chiesa dalle calamità della guerra, e che i cristiani,
i quali andavano a vedere la tomba di San Pietro,
si credessero tenuti, alla presenza dell'apostolo e
del suo successore, di riporre le spade nel fodero;
ma questo mistico cerchio non potea essere delineato
che dalla verga d'un legislatore e d'un saggio: questo
pacifico sistema non s'uniformava collo zelo e
coll'ambizione dei Papi; non erano i Romani, come
gli abitanti dell'Elide, dediti agl'innocenti e placidi
lavori dell'agricoltura, e le instituzioni pubbliche
e private dei Barbari dell'Italia, malgrado dell'effetto
che aveva il clima prodotto sui loro costumi,
erano assai inferiori a quelle degli Stati della Grecia.
Luitprando, Re dei Lombardi, diede un esempio
memorando di pentimento e di divozione. Ascoltò
questo vincitore, in mezzo alle armi, alla porta del

Vaticano, la voce di Gregorio II[247], ritirò le schiere,
abbandonò i conquisti, si condusse alla Chiesa di
S. Pietro, e, dopo avere orato, depose sulla tomba
dell'Apostolo la spada e il pugnale, la corazza e il
mantello, la croce d'argento e la corona d'oro; ma
tale fervor religioso fu un'illusione e forse un artificio
del momento; il sentimento dell'interesse è possente
e durevole. Era l'amore delle armi e della rapina
inerente al carattere dei Lombardi, e i disordini
dell'Italia, la debolezza di Roma, e la profession
pacifica del suo nuovo Capo, furono per essi e
pel loro Re un oggetto di tentazione irresistibile. Alla
pubblicazione dei primi editti del monarca si dichiararono
difensori delle Immagini. Invase Luitprando la
provincia di Romagna, chiamata così fin da quei
tempi; i cattolici dell'Esarcato si sottomisero senza
ripugnanza al suo potere civile e militare, e per
la prima volta venne introdotto un nimico straniero
nell'inespugnabile Fortezza di Ravenna. Furono la città
e la fortezza ricuperate bentosto dall'attività dei Veneziani
valenti e poderosi in mare, e questi fedeli sudditi
s'arresero alle esortazioni di Gregorio, che li indusse
a separare il fallo personale di Leone dalla causa generale
dell'Impero romano[248]. Dimenticarono i Greci

un tale servigio, e i Lombardi si ricordarono di tale ingiuria.
Formarono le due nazioni, nimiche per la lor
Fede, un'alleanza pericolosa e poco naturale; marciarono
il Re e l'Esarca al conquisto di Spoleti e di Roma:
si dissipò la tempesta senz'alcun effetto; ma il politico
Luitprando continuò a tenere l'Italia agitata
da perpetue alternative di tregue e d'ostilità. Astolfo,
successore di lui, si dichiarò ad un tempo nimico
dell'Imperatore e del Papa. Fu soggiogata Ravenna
dalla forza o dal tradimento[249], e questa
conquista troncò la serie degli Esarchi, i quali, dall'epoca
di Giustiniano e dalla ruina del regno dei
Goti in poi, aveano esercitato in quel paese una specie
di potere dependente. Fu ingiunto a Roma di
riconoscere per suo legittimo sovrano il Lombardo
vittorioso; si fissò la taglia di ciascun cittadino ad
un annuo tributo d'un pezzo d'oro; la spada sospesa
sul loro capo era pronta a punire le disobbedienze.
Esitarono i Romani; supplicarono, si
dolsero, e l'effetto delle minacce dei Barbari fu impedito
dalle lagrime e dai negoziati, fino a tanto
che il Papa seppe procurarsi al di là delle Alpi un
alleato e un vendicatore[250].







A. D. 754



Aveva Gregorio I, nelle sue calamità, implorato i
soccorsi dell'eroe del suo secolo, di Carlo Martello,
che governava la Francia col titolo modesto di Prefetto
del Palazzo o di Duca, e che colla sua vittoria segnalata
sopra i Saracini avea salvata la patria, e forse l'Europa,
dal giogo dei Musulmani. Ricevè Carlo col dovuto
rispetto gli ambasciatori del Papa; ma l'importanza
delle sue occupazioni e la brevità della sua
vita non gli permisero d'immischiarsi negli affari dell'Italia
che per via d'una mediazione amichevole ed
infruttuosa. Suo figlio Pipino, erede del suo potere
e delle sue virtù, si dichiarò difensore della Chiesa
romana, e sembra che lo zelo di questo principe
fosse eccitato dall'amor della gloria e dalla religione;
ma era il pericolo sulle sponde del Tevere, i soccorsi
su quelle della Senna, e debole è la nostra
compassione per miserie lontane da noi. Mentre abbandonavasi
la città di Roma al dolore, Stefano III
prese la generosa risoluzione di condursi in persona
alla Corte di Lombardia e a quella di Francia, di
piegare l'ingiustizia del suo nimico, o di destare la
pietà e l'indignazione del suo amico. Mitigata la
pubblica disperazione con preghiere e litanie, intraprese
quel faticoso viaggio cogli ambasciatori del
Monarca francese, e con quelli dell'Imperator greco.
Il Re dei Lombardi fu inesorabile; ma non poterono
le sue minacce frenare i lamenti, o ritardare la diligenza
del Pontefice di Roma, che traversò le Alpi
pennine, si riposò nell'abbazia di S. Maurizio, e

andò poscia in tutta fretta a stringere quella mano
del suo protettore, che mai non alzavasi in vano tra
l'armi e per l'amicizia. Fu Stefano accolto come il
successore visibile dell'Apostolo. Nella prima assemblea
del Campo di Marzo o di Maggio, espose il Re
di Francia a una nazione divota e guerriera le varie
doglianze del Papa, e il Pontefice ripassò le Alpi
non da supplichevole ma da conquistatore, con un
esercito di Francesi guidati dal Re medesimo. Dopo
una debole resistenza ottennero i Lombardi una pace
ignominiosa; giurarono di restituire le possessioni,
e di rispettare la santità della Chiesa romana; ma
non appena fu liberato dalla presenza delle schiere
francesi, dimenticò Astolfo la sua promessa, e non
sentì che l'affronto ricevuto. Videsi Roma di nuovo
investita dai soldati, e Stefano, temendo di stancare
lo zelo degli alleati che si avea procurato al di là delle
Alpi, immaginò di fortificare la sua doglianza, e la
supplica, con una lettera eloquente scritta da S. Pietro
istesso[251]. L'Apostolo accerta i suoi figli adottivi,
il Re, il Clero e i Nobili di Francia, che morto
corporalmente vive tuttavia in ispirito; che la voce
ch'essi ascoltano e che devono obbedire, è quella del
fondatore e del guardiano della Chiesa di Roma; che
la Vergine, gli Angeli, i Santi, i Martiri e tutto

l'esercito celeste, sollecitano la supplica del Papa,
e impongon loro di marciare immediatamente; che
in ricompensa della loro pia impresa avranno la fortuna,
la vittoria e il paradiso, e che la perdizione
eterna sarà la pena della loro negligenza, se lascieranno
cadere nelle mani dei perfidi Lombardi la sua
tomba, la sua Chiesa, il suo popolo. Non men rapida
e felice della prima fu la seconda spedizione
di Pipino; ottenne S. Pietro quanto bramava; Roma
fu salva per la seconda volta, e sotto la sferza d'un padrone
straniero imparò finalmente Astolfo a rispettare
la giustizia e la buona fede. Dopo quel doppio gastigo,
non fecero i Lombardi che languire, e decadere per lo
spazio di circa vent'anni. Non erasi per altro il loro
carattere conformato all'avvilimento della loro condizione;
e in vece d'aspirare alle pacifiche virtù dei
deboli, stancarono i Romani con una quantità di
pretensioni, sutterfugii e scorrerie, che cominciarono
senza riflessione, e terminarono senza gloria. Era la
loro spirante monarchia angustiata, da un lato, dallo
zelo e dalla prudenza del Papa Adriano I, dall'altro,
dal genio, dalla fortuna e dalla grandezza di
Carlomagno, figlio di Pipino: quegli eroi della Chiesa
e dello Stato si unirono con un'alleanza e coll'amicizia;
e quando calpestarono i deboli, seppero dare
al loro procedere i più bei colori dell'equità e della
moderazione[252]. Unica difesa dei Lombardi erano

le gole delle Alpi e le mura di Pavia. Sorprese il
figlio di Pipino quelle gole, e investì quelle mura, e
dopo un assedio di due anni, l'ultimo dei loro principi
naturali, Desiderio, consegnò al vincitore lo scettro e la
capitale. I Lombardi, sottomessi a un Re straniero,
serbando però le loro leggi nazionali, divennero piuttosto
concittadini che sudditi dei Franchi, i quali,
com'essi traevano l'origine, i costumi e la lingua
dalla Germania[253].



751, 753-768



Le obbligazioni reciproche dei Papi e della famiglia
Carlovingia, formano l'importante anello che
unisce l'istoria antica e moderna, la civile ed ecclesiastica.
Erano stati i difensori della Chiesa incoraggiati
al conquisto dell'Italia da una fausta occasione,
da un titolo specioso, dai voti del popolo,
dalle preghiere e dai raggiri del clero. La dignità di
Re di Francia[254] e quella di Patrizio di Roma furono

i doni i più preziosi, che ricevè dai Papi la
dinastia Carlovingia. I. Sotto la monarchia sacerdotale
di S. Pietro, cominciarono le nazioni a ripigliare
l'abitudine di cercare sulle sponde del Tevere il loro
monarca, le loro leggi e gli oracoli del loro destino.
Erano i Franchi imbarazzati tra due sovrani, l'uno
di fatto, l'altro di nome; Pipino, semplice Prefetto
del Palazzo, esercitava l'assoluto potere d'un Re;
non mancava che questo titolo alla sua ambizione.
Il suo valore abbatteva gl'inimici; la sua liberalità
gli moltiplicava il numero degli amici. Era stato suo
padre il salvatore del cristianesimo, e quattro illustri
generazioni assodavano, e faceano risaltare i diritti
del suo merito personale. L'ultimo discendente
di Clodoveo, il debole Childerico, conservava tuttavia
il nome e le apparenze della regia dignità, ma
il suo diritto disusato non potea servire ad altro che
d'istrumento a sediziosi; desiderava la nazione di
restaurare la semplicità della sua costituzione, e Pipino,
suddito e principe, voleva assicurare il proprio
grado e la fortuna della sua famiglia. Legava un giuramento
di fedeltà il Prefetto e i Nobili al fantasma
reale; era il puro sangue di Clodoveo, sempre sacro
ad essi: chiesero i loro ambasciatori al Pontefice
romano di dissipare i loro scrupoli, o di assolverli
dalle loro promesse. L'interesse determinò prontamente
il Papa Zaccaria, successore dei due Gregorii,
di pronunciare in loro favore; decise che la
nazione aveva il diritto di unire sul medesimo capo
il titolo e l'autorità di re; che lo sfortunato Childerico
dovea essere immolato alla pubblica sicurezza;
ch'era d'uopo deporlo dal trono, raderlo e chiuderlo
in un convento pel resto de' suoi giorni. Una

risposta sì conforme al desiderio dei Franchi fu ricevuta
da essi come l'opinione d'un casuista, la sentenza
d'un Giudice, o l'oracolo d'un Profeta[255]: sparve
la razza Merovingia; e fu innalzato Pipino sopra lo
scudo da un popolo libero, assuefatto ad obbedire
alle sue leggi ed a marciare sotto il suo vessillo. Fu
incoronato due volte colla confermazione della Corte
di Roma; la prima dal servo fedele dei Papi, S. Bonifazio,
apostolo della Germania, e la seconda dalle
mani riconoscenti di Stefano III, che nel monastero
di S. Dionigi pose il diadema in capo al proprio
benefattore. Alle altre cerimonie si aggiunse allora
destramente l'unzione dei Re d'Israele[256]: il successore
di S. Pietro assunse il carattere d'un messaggero
di Dio; divenne un Capo germanico agli occhi
dei popoli, l'unto del Signore, e tanto la vanità

che la superstizione[257] contribuirono a diffondere
questa cerimonia giudaica per tutta l'Europa
moderna. Si dispensarono i Franchi dal loro primo
giuramento di fedeltà, ma furono minacciati dei più
tremendi anatemi, i quali piomberebbero anche sulla
loro posterità, se ardivano in avvenire di fare un
nuovo uso della libertà d'elezione, o di scegliere un
re, che non fosse della santa e degna stirpe dei principi
Carlovingi. Godettero questi principi tranquillamente
la loro gloria senz'inquietarsi dell'avvenire;
afferma il secretario di Carlomagno, che lo scettro
di Francia era stato trasferito dall'autorità dei Papi[258],
e in processo di tempo, nelle loro più ardite
imprese, non lasciarono d'insistere con fiducia su
quest'atto notabile, e approvato dalla loro giurisdizion
temporale.



II. Aveano i costumi e la lingua cangiato a tale,
che i patrizi di Roma[259] erano ben lontani dal rammentare

il Senato di Romolo, e gli officiali del
palazzo di Costantino rassomigliavano poco ai Nobili
della repubblica, od ai patrizi distinti dal titolo fittizio
di padri dell'Imperatore. Allorchè ebbe Giuliano
riconquistato l'Italia e l'Affrica, l'importanza
di quelle province rimote, e i pericoli ai quali erano
esposte, obbligarono a stabilire un magistrato supremo
che risedesse colà; chiamavasi indifferentemente
Esarca o patrizio, e que' governatori di Ravenna, che
stanno registrati nella cronologia dei principi, stendevano
la loro giurisdizione sulla città di Roma. Dalla
ribellion dell'Italia e dalla perdita dell'Esarcato in
poi, aveva la miseria dei Romani, per certi riguardi,
dimandato il sacrificio della loro independenza;
ma in quest'atto esercitavano ancora il diritto di
disporre d'essi medesimi, e i decreti del senato e
del popolo investirono successivamente Carlo Martello
e la sua posterità degli onori di patrizio di Roma.
Avrebbero i Capi d'una potente nazione sdegnati titoli
servili, e uffici dependenti; ma il regno degli
Imperatori greci era sospeso, e durante la vacanza
dell'Impero, ottennero essi dal Papa e dalla repubblica
una missione più gloriosa. Presentarono gli ambasciatori
romani a questi patrizi le chiavi della
Chiesa di S. Pietro in prova e per simbolo di sovranità;
ricevettero nel tempo stesso un santo vessillo
che poteano e doveano spiegare a difendere la Chiesa

e la città[260]. Ai giorni di Carlo Martello e di Pipino,
l'interposizione del regno dei Lombardi minacciava
la sicurezza di Roma, ma ne proteggea la
libertà, e la parola patriziato rappresentava soltanto
il titolo, i servigi e l'alleanza di que' protettori lontani.
La potenza e politica di Carlomagno annichilarono
i Lombardi, e lo fecero signore di Roma.
Quando per la prima volta entrò in quella città, vi
fu ricevuto con tutti gli onori, renduti in altri tempi
all'Esarca, cioè al rappresentante dell'Imperatore;
la gioja e la gratitudine del Papa Adriano I[261] aggiunsero
maggior lustro a quegli onori. Non così tosto
ei seppe l'improvviso avvicinamento del monarca,
che gli mandò incontro i magistrati e i Nobili colla
bandiera, trenta miglia in circa dalla città. Le Scuole
o le Comunità nazionali dei Greci, dei Lombardi,
dei Sassoni etc. si affilarono lunghesso i due lati della
via flaminia, per lo spazio d'un miglio; era la gioventù
di Roma sotto le armi, e fanciullini, con palme
e rami d'olivo in mano, cantavano le lodi dell'illustre

liberatore. Allorchè vide le croci e i vessilli,
discese Carlo da cavallo; condusse al Vaticano
la processione di que' Nobili, e nel salire la scala
baciò devotamente tutti i gradini, che metteano nel
santuario degli Apostoli. Lo stava Adriano aspettando
col clero sotto il portico. S'abbracciarono come
amici ed uguali; ma andando verso l'altare prese il
Re, o patrizio, la diritta del Papa, nè fu pago Carlomagno
di queste vane dimostrazioni di rispetto. Durante
i ventisei anni, che passarono fra il conquisto
della Lombardia e la sua incoronazione in qualità
d'Imperatore, governò da padrone la città di
Roma che avea liberata colle sue armi. Giurò il popolo
fedeltà alla sua persona e alla sua famiglia; si
coniarono le monete; si amministrò la giustizia in
suo nome; egli esaminò e confermò l'elezione dei
Papi. Toltone il diritto di richiamare la sovranità del
suo proprio capo, non poteva il titolo d'Imperatore
aggiungere alcuna prerogativa a quelle delle quali
era il patrizio di Roma già investito[262].



Fu la gratitudine dei Carlovingi proporzionata a
queste obbligazioni, e i loro nomi sono stati consegrati
col titolo di salvatori e benefattori della Chiesa
romana. Il suo antico patrimonio consistente in case

e poderi affittati, fu trasformato dalla loro munificenza
in un dominio temporale di città e province.
Primo frutto delle vittorie di Pipino fu la concessione
dell'Esarcato[263]. Abbandonò Astolfo sospirando
la sua preda. Si consegnarono le chiavi e
gli ostaggi delle primarie città all'ambasciatore di
Francia, che li presentò, in nome del suo Re, sulla
tomba di S. Pietro. Abbracciava l'Esarcato, secondo
il più ampio significato di questo vocabolo[264], tutte
le province dell'Italia che aveano obbedito all'Imperatore
e a' suoi ministri; ma a tutto rigore non
comprendea che i territori di Ravenna, di Bologna
e di Ferrara; deesi aggiungere la Pentapoli, che estendevasi
lunghesso il mare Adriatico, da Rimini fino
ad Ancona, e che avanzavasi nell'interno del paese
fino alla giogaia dell'Apennino. Si biasimarono molto
l'ambizione e l'avarizia dei Papi in quel maneggio.
Avrebbe forse dovuto l'umiltà d'un prete cristiano
ricusare un regno terrestre, che non potea di leggieri
governare senza rinunciare alle virtù del suo stato.
Avrebbe forse dovuto un suddito fedele od anche un

nimico generoso mostrar meno ardore a dividere le
spoglie del principe Barbaro; e se aveva l'Imperatore
commesso a Stefano di sollecitare in suo nome
la restituzione dell'Esarcato, non assolverei il Papa dal
rimprovero di perfidia o di falsità; ma stando esattamente
alle leggi, può chiunque accettare senza offesa,
ciò che senza ingiustizia gli può dare un benefattore.
Aveva l'Imperator greco abbandonato o
perduto i diritti all'Esarcato, e la spada d'Astolfo
era rotta dalla spada più forte del Carlovingio. Non
per difendere la causa dell'Iconoclasta, aveva Pipino
esposto la sua persona e l'esercito ai pericoli di
due spedizioni al di là della Alpi; possedea legalmente
i suoi conquisti, e li potea legalmente alienare:
rispose piamente alle importunità dei Greci,
che niuna considerazione umana non lo determinerebbe
a ripigliare un dono, che avea fatto al Pontefice
di Roma per la remission de' suoi peccati e la
salute dell'anima. Aveva egli dato l'Esarcato con
tutti i diritti di sovranità; e vide il Mondo per la
prima volta un Vescovo cristiano investito delle prerogative
d'un principe temporale, del diritto di nominare
magistrati, di far esercitare la giustizia, di
impor tasse, e di disporre delle ricchezza del palazzo
di Ravenna. Al disciogliersi del reame Lombardo,
cercarono gli abitanti del Ducato di Spoleti[265] un
rifugio dalla procella; si tagliarono i capelli all'uso
dei Romani, si dichiararono servitori e sudditi di

S. Pietro, e compierono, con questa volontaria confessione,
il circondario odierno dello Stato ecclesiastico.
Divenne questo circolo misterioso d'un'ampiezza
indefinita mercè la donazione verbale o scritta
di Carlomagno[266], il quale ne' primi trasporti della
sua vittoria spogliò sè stesso e l'Imperatore greco
delle città e delle isole dipendenti altre volte dall'Esarcato.
Ma riflettendo, lontano dall'Italia, a mente
più fredda a quanto avea fatto, guardò con occhio
di invidia e di diffidenza la nuova grandezza del suo
alleato ecclesiastico. Eluse in guisa rispettosa l'esecuzione
nelle sue promesse e di quelle di suo padre;
sostenne il Re dei Francesi e dei Lombardi i diritti
inalienabili dell'Impero, e finch'ei visse, e nel punto
di sua morte, Ravenna[267] e Roma furono sempre
contate nel numero delle sue città metropolitane. Svanì
la sovranità dell'Esarcato tra le mani dei Papi.
Trovarono questi nell'Arcivescovo di Ravenna un rivale

pericoloso[268]: sdegnarono i Nobili e il popolo
il giogo d'un prete; e in mezzo ai disordini di quei
tempi non poterono i Pontefici di Roma ritenere
che la memoria d'un'antica pretensione, che in una
epoca più favorevole rinnovarono con prospero evento.



La frode è l'arme della debolezza e dell'astuzia,
e Barbari possenti, ma ignoranti, caddero ben spesso
nei lacci della politica sacerdotale. Erano il Vaticano
e il palazzo[269] di Laterano un arsenale ed
una manifattura, che secondo le occasioni produceano

o celavano una copiosa raccolta d'Atti veri o
falsi, corrotti o sospetti, favorevoli agl'interessi della
Chiesa romana. Prima della fine del secolo ottavo,
qualche scriba della Santa Sede, forse il famoso Isidoro,
fabbricò le Decretali e la donazione di Costantino,
quelle due colonne della monarchia spirituale
e temporale dei Papi. Fu mentovata quella memoranda
donazione, per la prima volta, in una lettera
d'Adriano I, il quale esortava Carlomagno ad imitare
la liberalità del Gran Costantino, ed a farne rivivere
il nome[270]. Secondo la leggenda, aveva San

Silvestro, Vescovo di Roma, guarito dalla lebbra, e purificato
nell'acque battesimali il primo degl'Imperatori
cristiani, nè medico alcuno fu mai tanto ricompensato.
Erasi il neofito reale allontanato dalla residenza
e dal patrimonio di San Pietro: aveva dichiarato la
sua risoluzione di fondare una nuova capitale in Oriente,
e aveva abbandonata ai Papi l'intiera e perpetua
sovranità di Roma, dell'Italia e delle province
dell'Occidente.[271] Produsse una tale finzione gli effetti
i più vantaggiosi. Furono i principi Greci convinti
d'usurpazione, e la ribellione di Gregorio[272]
non fu più considerata che come l'atto, mercè del
quale rientrava ne' suoi diritti ad una eredità, che

gli apparteneva legittimamente: si sciolsero i Papi
dal dovere di gratitudine, poichè l'apparente donazione
non era che la giusta restituzione d'una picciola
parte dello Stato ecclesiastico. La sovranità di Roma
non dipendeva più dalla scelta d'un popolo volubile,
e si videro i successori di San Pietro, e di Costantino
investiti della porpora e dei diritti dei Cesari.
Tanta era l'ignoranza e la credulità di quel secolo, che
in Grecia e in Francia si accolse con rispetto la più
assurda delle favole, e che trovasi tuttavia fra i decreti
della legge canonica[273]. Nè gl'Imperatori, nè i Romani
non furono capaci di discernere una trufferia, che distruggea
i diritti degli uni e la libertà degli altri: il
solo ostacolo venne da un monastero della Sabinia,
che sul principio del duodecimo secolo contrastò l'autenticità
e la validità della donazione di Costantino[274].

Al risorgere delle lettere e della libertà fu quel falso
atto trafitto dalla penna di Lorenzo Valla, critico
eloquente, e Romano pieno di patriottismo[275]. Stupirono
i suoi contemporanei del suo audace sacrilegio;
ma tal'è il tacito ed irresistibile progresso della
ragione, che avanti la fine del secolo vegnente, era
quella favola rigettata con disprezzo dagli Storici[276],
dai Poeti[277], e dalla censura tacita e moderata dei
difensori della Chiesa di Roma[278]. I Papi sorrisero

anch'essi alla pubblica credulità[279]: ma questo titolo,
supposto e disusato, continuò a santificare il loro
regno; e per un accidente felice al pari di quello
che preservò le decretali e gli oracoli della Sibilla,
distrutte le fondamenta, l'edificio non ruinò.




Mentre fondavano i Papi in Italia la loro independenza
e il loro dominio, le Immagini, ch'erano
state la primaria cagione della loro rivolta, si restauravano
nell'Impero d'Oriente[280]. Sotto il segno di
Costantino V aveva l'unione del poter civile e del
potere ecclesiastico[281] rovesciato l'albero della superstizione

senza sbarbicarne la radice. Quella classe di
uomini e quel sesso che sono più dediti alla divozione,
amavano nel lor segreto il culto degli idoli,
così nomandosi allora le Immagini,[282] e l'alleanza dei
monaci e delle donne[283] vinse decisamente la prova
contro la ragione e l'autorità. Leone IV sostenne, ma
con minor rigore la religion del padre e dell'avo mentre
sua moglie, la bella e ambiziosa Irene, era imbevuta
del fanatismo degli Ateniesi, eredi dell'idolatria
assai più che della filosofia dei loro antenati.
Vivente il marito, le sue inclinazioni non fecero che
invigorirsi vie più pei rischi a cui l'esponevano, e
per la dissimulazione che ne fu la conseguenza; solamente
potè ella adoperarsi nel proteggere, e promovere
alcuni monaci favoriti, che trasse dalle loro
spelonche per collocarli sulle Sedi metropolitane dell'Oriente;
ma non così tosto cominciò a regnare in
nome proprio, e in quello del figlio, ella intese più
seriamente alla ruina degl'Iconoclasti, e con un editto
generale a favor della libertà di coscienza aperse la
via alla persecuzione. Richiamando i monaci, espose
delle Immagini a migliaia alla pubblica venerazione, e
da quel punto s'inventarono mille leggende di martirii
e di miracoli. Ad un Vescovo morto o scacciato, erano
immantinente sostituiti uomini animati dalle sue passioni.







A. D. 787



Coloro che più ardentemente cercavano i favori
temporali e celesti, prevenivano l'elezione che
farebbe la sovrana, e non mancavano d'approvarla.
La promozion di Tarasio, suo segretario, alla dignità
di Patriarca di Costantinopoli, la fece arbitra della
Chiesa d'Oriente: ma i decreti d'un Concilio generale
non si poteano rivocare, che da un'assemblea
della stessa qualità[284]; gl'Iconoclasti da lei radunati,
fatti forti dal possesso attuale, pareano poco inclinati
alle discussioni, e la debole voce dei loro Vescovi
era avvalorata dalle grida assai più formidabili dei
soldati e della plebe di Costantinopoli. Fu differito
per un anno il Concilio; e in quest'intervallo si ordirono
maneggi, si separarono le squadre mal affezionate,
e finalmente, per toglier di mezzo tutti gli
ostacoli, fu deciso che si congregherebbe il Concilio in
Nicea; così secondo l'uso della Grecia fu un'altra
volta la coscienza dei Vescovi in mano dei principi.
Non si assegnarono che diciotto giorni pur l'esecuzione
di sì grande affare; comparvero gl'Iconoclasti nell'Assemblea
non come giudici, ma come rei o penitenti;
la presenza dei Legati del Papa Adriano e
dei Patriarchi dell'Oriente crebbero la pompa di quella
scena[285]. Tarasio, che presedeva al Concilio, stese

il decreto, che fu confermato e ratificato dalle acclamazioni
e dalla sottoscrizione di trecentocinquanta
Vescovi. I quali con voce unanime dichiararono, che
il culto delle Immagini è conforme ai dettami della
Scrittura e della ragione, dei Padri e dei Concilii; ma
stettero in forse quando si volle determinare, se questo
culto sia relativo, o diretto, se la Divinità e la
figura di Gesù Cristo ponno ammettere la stessa forma
d'adorazione. Abbiamo già gli Atti di questo secondo
Concilio di Nicea; monumento singolare di superstizione
e d'ignoranza, di menzogna e di follia. Solamente
riferirò il giudizio dato dai Vescovi sul merito
comparativo del culto che si rende alle Immagini, e
della moralità nelle azioni della vita. Aveva convenuto
un monaco[286] una tregua col demonio della fornicazione,
a patto che cesserebbe di fare le solite
orazioni quotidiane davanti un'Immagine sospesa al
muro della sua cella. Fu dagli scrupoli indotto a consultare
il suo abate. «È meglio, gli rispose il casuista,
entrare in tutti i lupanari; e visitare tutte le prostitute
della città, che astenerti dall'adorar Gesù Cristo
e sua Madre nelle lor sante Immagini[287]».







A. D. 841



È gran disgrazia per l'onor dell'ortodossia o per
lo meno di quello della Chiesa romana, che i due
principi i quali convocarono i due Concilii di Nicea
si sieno macchiati del sangue del loro figlio[288]. Irene approvò
e mandò despoticamente ad effetto i decreti

della seconda di queste Assemblee, e ricusò ai suoi
avversari quella tolleranza che da prima aveva conceduta
a' suoi amici. La lite fra gli Iconoclasti e
i difensori del culto delle Immagini durò trentott'anni,
o sia per cinque regni consecutivi, collo
stesso furore, benchè con diversi successi; ma non
è mio intendimento di rivangare minutamente fatti
simili ai già narrati. Diede Niceforo su questa materia
una libertà generale di discorsi e di contegno;
e i monaci indicarono questa sola virtù del suo regno
come origine delle sue disgrazie in questo Mondo,
e della sua dannazione eterna. Superstizione e debolezza
fecero il carattere di Michele I; ma non valsero
nè i Santi nè le Immagini, a cui offeriva omaggio continuamente,
a sostenerle sul trono. Quando Leone ottenne
la porpora, col nome d'Armeno, ne prese pure
la religione, e le Immagini coi lor sediziosi aderenti
furono di bel nuovo sbandite. Avrebbero i partigiani
delle Immagini santificato cogli elogi l'assassinio di
un empio tiranno; ma Michele II suo assassino, e successore,
era sin dalla nascita affetto dell'eresie frigie
volle interporre la sua mediazione fra le due Sette, e
l'intrattabile contegno dei cattolici fece pendere la bilancia
a poco a poco dall'altra parte. Per timidezza si
mantenne nella moderazione; ma Teofilo, suo figlio,
incapace del pari di timore e di compassione, fu l'ultimo
e il più crudele degl'Iconoclasti. Allora erano sfavorevoli
ad essi le disposizioni generali, e gl'Imperatori
che vollero fermare il torrente, non conseguirono
altro che l'odio pubblico. Morto Teofilo, una
seconda moglie, Teodora sua vedova, a cui lasciò la
tutela dell'Impero, finì il trionfo compiuto delle Immagini.

I suoi provvedimenti furono arditi e decisivi.
Per rimettere in onore la riputazione e salvar l'anima
di suo marito, ebbe ricorso alla supposizione di
un tardo pentimento. La punizion degl'Iconoclasti,
che li condannava a perdere gli occhi, fu commutata
in una flagellazione di duecento colpi di sferza;
tremarono i Vescovi, mandarono grida di gioia i monaci,
e la Chiesa cattolica celebra annualmente la festa
del trionfo delle Immagini. Non rimaneva più da
discutere che una quistione, cioè, se abbiano esse
una santità loro propria ed inerente: se ne trattò dai
Greci dell'undecimo secolo[289], e quest'opinione è
tanto assurda, che mi fa maraviglia il vedere che
non sia stata ammessa in modo più positivo. Approvò
Papa Adriano e pubblicò in Occidente i decreti
del Concilio Niceno, rispettato oggi dai cattolici come
il settimo dei Concilii ecumenici. Roma e l'Italia
furono docili alla voce del lor Padre spirituale; ma
la maggior parte dei cristiani della Chiesa latina rimasero
in questo proposto molto addietro nella carriera
della superstizione. Le Chiese di Francia, di
Germania, d'Inghilterra, di Spagna s'apersero una
strada fra l'adorazione e la distruzione delle Immagini,
le quali da quei popoli sono ammirate ne' lor
templi, non come oggetti di culto, ma come cose
atte a richiamare e conservar la memoria di qualche
fatto che concerne la Fede. Comparve sotto il nome
di Carlomagno un libro di controversia scritto collo

stile della collera[290][291]. Si adunò a Francoforte sotto
l'autorità di questo principe un Concilio di trecento
Vescovi[292]. Questi biasimarono il furore degl'Iconoclasti,
ma furon più severi nel censurare la superstizione
dei Greci e i decreti del preteso loro Concilio,
il quale fu lunga pezza vilipeso dai Barbari dell'Occidente[293].
Non fece il culto delle Immagini presso

di loro che progressi taciti ed impercettibili; ma
la loro esitazione e i loro indugi furono bene espiati
dalla grossolana idolatria dei secoli che precedettero
la riforma, e da quella che regna in diverse contrade
tanto dell'Europa che dell'America, tuttavia ottenebrate
dalla caligine della superstizione.



Dopo il secondo Concilio di Nicea, e nel regno della
pia Irene, avvenne che i Papi dando l'Impero a Carlomagno,
assai meno ortodosso di lei, distaccarono
dall'Impero d'Oriente Roma e l'Italia. Era mestieri
scegliere fra due nazioni rivali; non fu la religione
il solo motivo che prevalse: dissimulando i falli dei
loro amici, vedeano con inquietudine e con ripugnanza
le virtù cattoliche dei nimici; di già per la differenza
di lingua e di costumi s'era perpetuata la
nimistà delle due capitali, e settant'anni di scisma
le avevano totalmente alienate una dall'altra. In questo
spazio aveano i Romani assaporata la libertà, e
i Papi la signorìa; se si fossero sottomessi si sarebbero
esposti alla vendetta d'un despota geloso, e la
rivoluzion dell'Italia avea già svelata l'impotenza ad
un tempo e la tirannide della Corte bizantina. Aveano
gl'Imperatori greci rimesse le Immagini, ma non
restituiti i demanii della Calabria[294], nè le diocesi

dell'Illiria[295], usurpati dagl'Iconoclasti ai successori di
San Pietro; e Papa Adriano li minacciò di scomunica
se non abiuravano questa eresia pratica[296]. I
Greci allora erano ortodossi, ma potea il monarca
regnante infettar col suo soffio la lor religione; i Franchi
comparivano restii; ma da un occhio acuto si potea
facilmente scorgere che presto passerebbero dall'uso
al culto delle Immagini. Il nome di Carlomagno
avea la taccia del fiele polemico versato da' suoi
scrittori: ma quanto alle opinioni sue proprie s'uniformava
il vincitore, con la pieghevolezza d'un uomo
accorto, alle varie idee della Francia e dall'Italia. Nei
quattro pellegrinaggi, o visite ch'egli fece al Vaticano,

era sembrato e per affetto e per credenza unito
coi Papi; s'era inginocchiato davanti alla tomba, e
per conseguente davanti l'immagine di S. Pietro, e
senza scrupolo avea partecipato alle orazioni e alle
processioni della liturgia romana. Ma la prudenza e
la gratitudine doveano forse impedire ai Pontefici di
Roma lo scostarsi dal lor benefattore? Avean essi il
diritto di vendere l'Esarcato ricevuto da lui? avean
essi l'autorità d'abolirne a Roma il governo? Troppo
inferiore al merito e alla grandezza di Carlomagno
era il titolo di patrizio, e non avean essi altro modo
di sdebitarsi con lui, o di raffermare il proprio Stato,
fuor quello di rinnovare l'Impero d'Occidente.
Quest'atto decisivo avrebbe per sempre annichilite
le pretensioni dei Greci, e Roma si sarebbe sollevata
dall'umiliante condizione di città provinciale per riprendere
l'antica sua maestà; i cristiani della Chiesa
latina sarebbero stati riuniti sotto un Capo supremo
nella prisca metropoli, e avrebbero i vincitori dell'Occidente
ricevuta la corona dalle mani dei successori
di S. Pietro. Si procacciava la Chiesa romana
un difensore zelante e formidabile, e sotto la protezione
potente dei Carlovingi avrebbe da indi in poi
potuto il Vescovo di Roma governare quella capitale
con onore e con sicurezza[297].







A. D. 800



Prima della caduta del paganesimo, dalla concorrenza
pel Vescovado di Roma, erano sovente nate turbolenze
ed uccisioni. Nel tempo di cui parliamo
era meno numerosa la popolazione, ma erano più rozzi
i costumi, più rilevante il conquisto, e però dagli ecclesiastici
ambiziosi, che aspiravano al grado di sovrani,
era con furore disputata la Cattedra di S. Pietro.
Il lungo regno d'Adriano I[298] fu anche più lungo di
quello de' suoi predecessori, e dei Papi che vennero
di poi[299]; trofei della sua gloria furono l'erezione
delle mura della città di Roma, il Patrimonio della
Chiesa, la distruzion dei Lombardi, l'amicizia di Carlomagno;
innalzò segretamente il trono dei suoi successori,
e in un picciolo teatro spiegò le virtù d'un gran
principe. Fu rispettata la sua memoria; ma quando
fu d'uopo sostituirgli un altro, fu preferito un sacerdote
della Chiesa di Laterano, Leone III, al suo
nipote ed al suo favorito, da lui investiti delle prime

dignità ecclesiastiche. Costoro, sotto la maschera
della sommessione o della penitenza, dissimularono per
quattr'anni gli orrendi loro disegni di vendetta; finalmente
in una processione, un drappello di cospiratori
furibondi, dopo aver dispersa una moltitudine
inerme, si avventò alla sacra persona del Papa; che
fu oppresso da colpi e da ferite. Voleano torgli la
vita o la libertà; ma, fosse confusione o rimorso, non
conseguirono l'intento. Leone, lasciato come morto
sulla piazza, riavutosi dallo svenimento sofferto nel
perdere il sangue, ricuperò la parola e la vista: e su
questo accidente naturale fu poi fabbricata la storia
miracolosa aver lui ricuperati gli occhi e la lingua,
di cui l'avea privato due volte il ferro degli assassini[300].
Scampò dalla prigione, e si riparò nel Vaticano;
volò il duca di Spoleto in suo soccorso; Carlomagno
fu irritato da tanto misfatto, e il Pontefice
di Roma, invitato da lui, o spontaneamente, andò
a visitarlo nel campo di Paderborna in Vestfalia.
Ripassò Leone le alpi, scortato da conti e da vescovi,
che dovean difendere la sua persona, e sentenziare
ch'egli era innocente; e non senza rincrescimento
indugiò il vincitor dei Sassoni fino all'anno

seguente d'andare esso stesso a compiere questo
pio dovere in Roma. Vi si trasferì di fatto Carlomagno
per la quarta ed ultima volta, e fu accolto cogli
onori dovuti al re de' Franchi, e al patrizio di quella
capitale. Fu permesso a Leone di scolparsi col giuramento
dai delitti imputatigli; i suoi nimici furon ridotti
al silenzio, e troppo umanamente puniti furono
coll'esilio i sacrileghi assassini che aveano cospirato
contro la sua vita. Nel giorno di Natale dell'ultimo
anno del secolo ottavo, si trasferì Carlomagno alla
Basilica di S. Pietro: per satisfare alla vanità dei Romani
avea cangiato l'abito semplice della sua nazione,
in quello di patrizio di Roma[301]. Dopo la celebrazione
dei Santi Misteri improvvisamente Leone
pose sul capo del principe una corona preziosa[302],
e risonò la Chiesa di questa acclamazione «Lunga
vita e vittoria a Carlo, piissimo Augusto, coronato
dalla mano di Dio, grande e pacifico Imperator dei
Romani». Gli fu versato l'olio reale sulla testa e sul
corpo. Secondo l'esempio de' Cesari fu salutato e adorato
dal Pontefice; nel giuramento della sua incoronazione

era inchiusa la promessa di mantener la Fede
e i privilegi della Chiesa, e ne furono il primo frutto
le ricche offerte che depose sulla tomba del Sant'Apostolo.
Protestò per altro l'Imperatore, ne' suoi colloqui
famigliari, di avere ignorata l'intenzione del
Papa; che se ne fosse stato consapevole, l'avrebbe
delusa colla sua assenza; ma per altro gli apparecchi
della cerimonia doveano averne palesato il secreto,
e prova il viaggio di Carlomagno ch'egli s'aspettava
questa incoronazione; egli avea confessato d'ambire
il titolo d'Imperatore, e da un Sinodo tenuto in
Roma era stato detto quello essere il solo guiderdone
proporzionato al suo merito e a' suoi servigi[303].



A. D. 768-814



Soventi volte fu dato il soprannome di Grande, e
talora giustamente; ma non v'ha che Carlomagno
per cui questo nobile epiteto sia stato indissolubilmente
accoppiato al nome proprio. Questo nome è
stato collocato nel calendario di Roma fra quello dei
Santi; e, per una sorte ben rara, questo Santo ottenne
gli elogi degli storici e dei filosofi d'un secolo illuminato[304].
È fuor di dubbio per altro, che il suo merito

reale risalta di più per la barbarie del secolo e
della nazione sulla quale egli si sollevò; ma gli oggetti
acquistano pure una grandezza apparente dal
confronto della picciolezza di quelli che stan loro
d'intorno, e alla nudità del deserto son debitrici le
rovine di Palmira di gran parte della loro maestà.
Io posso senz'ingiustizia notare alcune macchie sulla
santità e la grandezza del restauratore dell'Impero
occidentale. La continenza non è tra le sue virtù morali
quella che risplenda di più[305]: per altro nove
mogli o concubine, altri amorazzi meno osservati e
meno durevoli, i tanti bastardi, che tutti furon da lui
collocati nell'Ordine ecclesiastico, il lungo celibato e
i licenziosi costumi delle sue figlie[306], le quali, per
quanto sembra, erano da lui amate più del dovere,

non avranno forse avuto conseguenze realmente funeste
alla pubblica felicità. Appena si vorrà permettermi
d'accusare l'ambizione d'un conquistatore; ma
in un giorno di ricompense, i figli di Carlomano suo
fratello, i principi Merovingi d'Aquitania, e i quattromila
cinquecento Sassoni decapitati nel luogo medesimo,
avrebbero qualche rimprovero da fare alla
giustizia e all'umanità di Carlomagno. Il trattamento
che soffersero i Sassoni[307] fu un abuso del dritto
della vittoria. Le sue leggi non furono men sanguinarie
delle sue armi, e nell'esame de' suoi motivi
tutto quello che non si attribuisce alla superstizione
debbe essere imputato al suo naturale. Il lettor sedentario
stupisce dell'instancabile attività dello spirito
e del corpo di quel gran principe; e i suoi sudditi erano
sorpresi del pari che i suoi nemici delle subitanee
comparse, con cui veniva lor sopra, quando lo
credeano nelle contrade più lontane dell'Impero. Non
riposava nè in tempo di pace, nè in tempo di guerra;
non nel verno, non nella state; e la nostra immaginazione
non sa facilmente conciliare gli annali del suo regno
colle particolarità geografiche delle sue spedizioni.
Ma quella prontezza era una virtù nazionale piuttosto

che personale: a que' giorni il Francese passava
la sua vita vagabonda alla caccia, in pellegrinaggi,
o in avventura militari; nè differivano i viaggi
di Carlomagno se non per una serie più numerosa
di corse, e per un oggetto più rilevante. A ben giudicare
della fama, che ottenne nel mestiere dell'armi,
è d'uopo considerare quali fossero le sue soldatesche,
i suoi nemici e le azioni sue. Alessandro fece
i suoi conquisti coi soldati di Filippo; ma i due eroi,
che avean preceduto Carlomagno, gli lasciarono in
eredità col nome gli esempli loro, ed i compagni
delle lor vittorie. Con queste vecchie milizie,
di gran lunga più numerose, sconfisse egli nazioni
selvagge o tralignate, inette a riunirsi per la sicurezza
comune; e giammai non ebbe a combattere un
esercito ugualmente copioso, o paragonabile al suo per
armi o per disciplina. La scienza della guerra s'è
perduta e ravvivata colle arti della pace; ma le campagne
non sono state illustrate da verun assedio o
da veruna battaglia molto difficile, o di successo molto
strepitoso; e dovette con occhio d'invidia vedere i
trionfi del suo avo sui Saracini. Dopo la sua corsa
di Spagna, il suo retroguardo fu sbaragliato nei Pirenei;
e i suoi soldati, che vedeansi in un cimento
irreparabile e dove il valore era inutile, poterono
morendo accusare il lor Generale di poca abilità
o circospezione[308]. Con tutto il rispetto farò un cenno

delle leggi di Carlomagno, tanto lodate da un
giudice sì rispettabile. Le quali non formano già un
sistema, ma una serie d'editti minuziosi pubblicati
secondo i bisogni del momento per la correzion degli
abusi, la riforma dei costumi, l'economia dei suoi
possedimenti, la cura del suo pollame, ed anche la
vendita delle sue uova. Volea migliorare la legislazione,
e l'indole dei Francesi, e meritano elogio i
suoi tentativi comecchè deboli ed imperfetti: sospese
o alleviò colla sua amministrazione i mali inveterati
che gravitavano sul suo secolo[309]; ma nelle sue instituzioni
non so scorgere che di rado le mire generali
e lo spirito immortale d'un legislatore, che sopravvive
a sè stesso pel bene della posterità. L'unione e
la fermezza del suo Impero dipendevano dalla sua
vita unicamente: egli seguì l'usanza pericolosa di dividere
il regno tra i figli, e dopo le tante Diete che
tenne lasciò tutti i punti della Costituzione incerti,
fra i disordini dell'anarchia e quei del dispotismo.
Fu sedotto da' suoi riguardi per la pietà e pei lumi
del clero a porre fra le mani di questo Ordine ambizioso
i demanii temporali, e una giurisdizione civile;
e quando Luigi suo figlio fu accusato e deposto
dal trono per opera de' Vescovi, potea aver qualche
dritto di accagionarne l'imprudenza del padre.
Ingiunse colle sue leggi il pagamento della decima
perchè i demonii avevano gridato per aria, che una
penuria di grani era succeduta per motivo che non

s'era pagata la decima[310]. Il suo gusto per le lettere
è provato dalle scuole che fondò, dalle arti che
introdusse ne' suoi Stati, dalle Opere pubblicate col
suo nome, e dal suo commercio familiare con quei
sudditi e forestieri che chiamò alla sua Corte, affinchè
attendessero alla sua educazione e a quella del
suo popolo. Tardivi furono i suoi studii, laboriosi ed
imperfetti: se parlava il latino, e se intendeva il
greco, aveva apparato più nel conversare che sui libri
ciò che ne sapea di queste due lingue; e solo in
età matura s'ingegnò il sovrano dell'Impero Occidentale
di familiarizzarsi coll'arte dello scrivere, che
oggi sin dall'infanzia è conosciuta da tutti i paesani[311].
Allora non si studiava la grammatica, la logica,
l'astronomia, la musica che per farne uso in
servigio della superstizione; ma la curiosità dello spirito
umano debbe finalmente perfezionarlo, e gl'incoraggiamenti
dati alle scienze sono i più puri e i

più bei raggi della gloria di cui si cinse il carattere
di Carlomagno[312]. La sua figura maestosa[313], il lungo
suo regno, la prosperità delle sue armi, la forza
della sua amministrazione, gli omaggi che gli tributarono
le nazioni lontane lo sollevano sopra la turba
dei Re; e la rinnovazione dell'Impero d'Occidente,
ristabilito da lui, incominciò una nuova epoca
per l'Europa.



Ben era degno quest'Impero del suo titolo[314]; ed
il principe che per diritto d'eredità o di conquista
regnava ad un'ora sulla Francia, sulla Spagna, sull'Italia,
sulla Germania, sull'Ungheria, potea considerarsi
come possessore della maggior parte de' più bei
reami d'Europa[315]. I. La provincia romana della Gallia

era divenuta la monarchia di Francia; ma nel
decadere della linea dei Merovingi ne furono ristretti
i limiti dall'independenza de' Bretoni e dalla rivolta
dell'Aquitania. Carlomagno incalzò i Bretoni sino alle
rive dell'Oceano, confinò sulle coste quella feroce
tribù, per l'origine e pel dialetto tanto rimota dai
Francesi, e per gastigo le impose tributi, ne trasse
ostaggi, e obbligolla alla pace. Dopo lungo contrasto,
la provincia d'Aquitania fu confiscata, e i suoi
Duchi perdettero libertà e vita. Sarebbe stata questa
una punizione troppo rigorosa per governatori ambiziosi,
rei soltanto d'aver voluto troppo imitare i Prefetti
del Palazzo; ma una carta non guari scoperta[316]
prova che quelli erano gli ultimi discendenti di Clodoveo,
e i legittimi eredi della sua corona per parte
d'un ramo cadetto proveniente da un fratello di Dagoberto.
Era ridotto l'antico loro regno al Ducato
di Guascogna, colle contee di Fesenzac e d'Armagnac,
situate alle falde de' Pirenei; se ne propagò la
razza fino al cominciamento del sesto secolo; e sopravvissero
ai Carlovingi, loro oppressori, per provare

l'ingiustizia o il favore d'una terza dinastia. Unendo
a sè l'Aquitania acquistò la Francia quell'estensione,
che oggi conserva, aggiugnendovi i Paesi Bassi
sino al Reno; II. I Saracini erano stati cacciati di
Francia dal padre e dall'avo di Carlomagno; ma rimanevano
padroni della maggior parte della Spagna,
dalla rupe di Gibilterra fino ai Pirenei. Nel tempo
delle lor dissensioni civiche, un Arabo, l'Emir di Saragossa,
andò alla Dieta di Paderborna a implorar la
protezione dell'Imperatore. Carlomagno si trasferì
in Ispagna, ripose in carica l'Emir, e senza far distinzione,
tra le varie credenze, oppresse i cristiani
che vollero resistere, e premiò l'obbedienza e i servigi
de' Musulmani. Indi partendo, statuì la Marca
spagnuola[317] che si prolungava dai Pirenei sino alla
riviera dell'Ebro: il governator francese presedeva in
Barcellona e reggeva le contee di Rossiglione e di Catalogna,
e i piccioli regni d'Aragona e di Navarra
soggiacevano alla sua giurisdizione; III. come Re dei
Lombardi, e patrizio di Roma, Carlomagno governava
la maggior parte dell'Italia[318], la quale dalle Alpi fino
alle frontiere della Calabria aveva un'estensione di mille
miglia. Il Ducato di Benevento, feudo lombardo, erasi

a spese dei Greci allargato su tutto il paese che forma
oggi il regno di Napoli. Ma il Duca allora regnante,
Arrechis, non volle partecipare alla servitù
del suo paese; si dichiarò principe independente, e
oppose la sua spada alla monarchia Carlovingia. Si
difese egli con fermezza, nè fu senza gloria la sua
sommessione; l'Imperatore si contentò ad esigerne
un tributo modico, la demolizion delle Fortezze, e
l'obbligo di riconoscere nelle sue monete la superiorità
d'un Signore. Grimoaldo, figlio d'Arrechis,
lusingando Carlomagno, e scaltramente onorandolo
col nome di padre, sostenne del pari la propria dignità
con prudenza, e a poco a poco Benevento si
sottrasse al giogo francese[319]. IV. Carlomagno è il
primo che sotto lo stesso scettro tenesse la Germania.
Il nome di Francia orientale sussiste nel Circolo
di Franconia; e per la conformità di religione
e di governo s'erano recentemente incorporati gli
abitanti dell'Assia e della Turingia alla nazion dei
vincitori. Gli Alemanni, sì formidabili a Roma, eran
divenuti i fidi vassalli e gli alleati dei Franchi, e il
lor paese abbracciava il territorio dell'Alsazia, della
Svevia e della Svizzera. I Bavaresi, a cui pure si lasciavano
le leggi e i costumi patrii, erano più intolleranti
di dominio estero; le continue tradigioni del
lor Duca Tasillo giustificarono l'abolizione della sovranità
ereditaria, e fu divisa l'autorità dei Duchi fra i
conti che doveano custodire ad un tempo quella rilevante
frontiera francese, ed esercitarvi l'officio di giudici.
Ma la parte settentrionale dell'Alemagna, che dal

Reno s'estende oltre l'Elba, era sempre nemica e pagana,
e solo dopo una guerra di trentatre anni abbracciarono
i Sassoni il cristianesimo, e furono soggetti
a Carlomagno. Si discussero gl'idoli e i loro
adoratori: la fondazione dei vescovadi di Munster,
di Osnabruck, di Paderborna, di Minden, di Brema,
di Verden, d'Hildesheim e d'Halberstadt, segnò
dalle due rive del Veser i confini della Sassonia
antica: formarono quei vescovadi le prime scuole
e le prime città di quella terra selvaggia, e così la
religione e l'umanità instillate ai fanciulli espiarono
in qualche modo la strage dei padri. Al di là dell'Elba,
gli Slavi, o Schiavoni, popoli di conforme
costume, benchè diversi di nome, occupavano il territorio,
che oggi forma la Prussia, la Polonia, la
Boemia; e da qualche indizio di temporaria obbedienza
furon condotti gli Storici francesi a prolungare
l'Impero di Carlomagno fino al Baltico ed alla Vistola.
È più recente il conquisto o la conversion di
quel paese; ma si può riferire alle armi di quel principe
la prima congiunzione della Boemia al Corpo
Germanico. V. Agli Avari o Unni della Pannonia
rendette le calamità, onde avean essi aggravate le
nazioni, e dal triplice sforzo d'un esercito francese,
che penetrò nella loro contrada per terra e pei fiumi,
attraversando i monti Carpazii che ingombrano per
lo lungo la pianura del Danubio, furono atterrate le
fortificazioni dei boschi che ne cingeano i distretti
e i villaggi. Dopo una lotta sanguinosa di otto anni,
fu colla strage dei loro Nobili primarii vendicato
l'eccidio d'alcuni Generali francesi: il resto della nazione
si sottomise. Fu devastata e al tutto distrutta
la reggia dal Chagan, e i tesori accumulati in due

secoli a mezzo di rapine arricchirono le milizie vittoriose,
o andarono ad ornare le Chiese dell'Italia e
della Gallia[320]. Dopo l'assoggettamento della Pannonia,
non ebbe l'Impero di Carlomagno altri confini
che il confluente del Danubio, della Teyss e della
Sava: acquistò senza fatica, ma con poco profitto, le
province d'Istria, di Liburnia e di Dalmazia; e per
un effetto della sua moderazione soltanto, rimasero i
Greci possessori, veri o titolari, delle città marittime;
ma l'acquisto di que' paesi rimoti giovò più alla sua
fama che alla sua potenza, e non ebbe il coraggio di
avventurare qualche fondazione ecclesiastica per togliere
i Barbari alla lor vita vagabonda, ed all'idolatria.
Non fece che pochi tentativi per aprire qualche
canale di comunicazione tra la Saona e la Mosa, il
Reno e il Danubio[321]. Questo divisamento se fosse
stato compiuto avrebbe dato vita all'Impero; e in
vece Carlomagno sprecò spesse volte, nel costruire una
cattedrale, più denari e lavori di quelli che avrebbe
costato sì fatta impresa.




Raffrontando i grandi tratti di questa dipintura
geografica si vedrà, che l'Impero dei Francesi si
estendeva fra l'Oriente e l'Occidente dall'Ebro all'Elba,
o alla Vistola; fra il Settentrione e il Mezzodì,
dal Ducato di Benevento alla riviera d'Eyder,
che ha sempre separata la Germania e la Danimarca.
Lo stato di miseria e la divisione del rimanente dell'Europa
davan maggiore risalto personale e politico
a Carlomagno. Gran numero di principi, d'origine
Sassone o Scozzese, si contendeano fra loro le isole
della Gran Brettagna e dell'Irlanda; e dopo la perdita
della Spagna il regno dei Goti cristiani, governati
da Alfonso il Casto, fu limitato da un'angusta
catena dei monti delle Asturie. Riverivano quei regoli
la potenza o la virtù del monarca Carlovingio;
imploravano l'onore e la protezione della sua alleanza,
lo nomavano padre comune, sommo e supremo
Imperatore dell'Occidente[322]. Trattò più da
pari a pari col Califfo Harun al Rascid[323], i cui Stati
andavano dall'Affrica fino all'India, e dagli ambasciatori
di questo principe ricevette una tenda, un orologio

da acqua, un elefante e le chiavi del Santo
Sepolcro. Non è agevol cosa a comprendere la personale
amicizia d'un Francese e d'un Arabo che non si
eran veduti giammai, e che aveano sì diverso il linguaggio
e la religione; ma quanto al loro carteggio
pubblico era fondato sulla vanità; e la lontananza
dell'uno dall'altro non permetteva che i loro interessi
potessero trovarsi in concorrenza. Furono soggetti
a Carlomagno i due terzi dell'Impero posseduto
da Roma nell'Occidente, ed egli era ben compensato
della parte che gliene mancava col dominio di
nazioni inaccessibili e indomabili della Germania; ma
nello scegliere i suoi amici fa maraviglia ch'egli preferisse
sì spesso la povertà del Settentrione alle ricchezze
del Mezzodì. Le trentatre campagne che fece
con tante fatiche nelle foreste e nei paduli della Germania,
avrebbero bastato a cacciare d'Italia i Greci, di
Spagna i Saracini, e a procacciargli così tutto l'Impero
di Roma. La debolezza dei Greci gli prometteva sicura
e facile vittoria; la gloria e la vendetta avrebbero mosso
i sudditi ad una Crociata contro i Saracini, la quale
avrebbe avuto i suffragi della religione e della politica.
È probabile che nelle sue imprese al di là
del Reno e dell'Elba avesse in mira di sottrarre la
sua monarchia al destino dell'Impero romano, di
disarmare i nemici delle culte nazioni, e di sterpare
i germi delle trasmigrazioni future. Ma fu saggiamente
osservato dover le conquiste di precauzione essere
universali per conseguire l'intento, avvegnachè allargando
la sfera delle conquiste, non si fa che ingrandire
il circolo de' nemici intorno alle proprie frontiere[324].
Coll'assoggettar la Germania s'aperse il

velo che sì lungamente aveva celato all'Europa il
Continente o sia le isole della Scandinavia; si risvegliò
allora in que' barbari abitanti il sopito valore.
Gl'idolatri della Sassonia che aveano più energia,
scamparono dalle mani dell'oppressore cristiano, e
cercarono un asilo nel Settentrione; ingombrarono di
corsari l'Oceano e il Mediterraneo, ed ebbe Carlomagno
il dolore di scorgere i funesti progressi dei
Normanni, che in meno di settant'anni di poi accelerarono
la ruina della sua razza, non che della
sua monarchia.



A. D. 814-887



Se il Papa e i Romani avessero rinnovata la primitiva
costituzione, non avrebbe Carlomagno goduto
che in vita i titoli d'Imperatore e d'Augusto, e sarebbe
stato necessario, ad ogni vacanza, che con una
elezione formale o tacita fosse collocato sul trono
ogni successore; ma nell'associare all'Impero suo
figlio, Luigi il Buono, statuì i suoi diritti d'independenza,
come monarca e come conquistatore; e pare
che in quella occasione scorgesse e prevenisse le occulte
pretensioni del clero. Ordinò al giovine principe
di pigliar la corona sull'altare, e di porsela in
capo da sè, come un dono che gli veniva da Dio,
da suo padre e dalla nazione[325]. Di poi, quando
furono associati all'Imperio Lotario e Luigi II, si

ripetè la stessa cerimonia, ma con minore pubblicità;
passò lo scettro de' Carlovingi di padre in figlio per
quattro generazioni, e l'ambizione dei Papi fu ridotta
alla sterile onorificenza di dar la corona e l'unzione
reale a quei principi ereditari di già investiti del potere,
e possessori dei loro Stati. Luigi il Buono sopravvisse
ai fratelli, e unì sotto il suo scettro tutto l'Impero
di Carlomagno; ma presto i popoli e i Nobili, i
Vescovi e i suoi figli s'avvidero, che quel gran Corpo
non era avvivato dalla stessa anima di prima, e che
i fondamenti erano scassinati nel centro, mentre la
esterna superficie sembrava tuttavia bella e intatta.
Dopo una guerra o una battaglia in cui perirono
centomila Francesi, fu da un trattato di divisione
partito l'Impero fra i suoi tre figli, che aveano mancato
a tutti i doveri figliali e fraterni. I reami della
Germania e della Francia furono per sempre separati;
Lotario, a cui fu dato il titolo d'Imperatore,
s'ebbe le province della Gallia fra il Rodano, le
Alpi, la Mosa e il Reno. Quando poscia fu divisa la
sua porzione tra i suoi figli, la Lorena e Arles, due
piccioli regni fondati poco prima, e che poco durarono,
furono il retaggio de' suoi due figli più giovani.
Luigi II il maggiore fu contento del regno d'Italia,
patrimonio naturale e bastante ad un Imperatore di
Roma. Morì senza figli maschi, ed allora i suoi zii
e i cugini si contesero il trono: i Papi afferrarono
destramente questa occasione per farsi giudici delle

pretensioni o del merito de' candidati, e per dare
al più docile o al più liberale l'imperial dignità di
avvocato della Chiesa romana. Non s'incontra più
nei miserabili avanzi della grande stirpe Carlovingia
la menoma apparenza di virtù o di potere, e solo
dai ridicoli soprannomi di Calvo, di Balbo, di Grosso,
di Semplice sono caratterizzati i tratti nobili ed
uniformi di questa folla di Re, tutti ugualmente degni
dell'obblivione. L'estinzione dei rami materni
trasmise l'intera eredità a Carlo il Grosso, ultimo
Imperatore della sua famiglia: dalla debolezza del
suo ingegno derivò la diffalta della Germania, dell'Italia
e della Francia: fu deposto in una Dieta e
ridotto a mendicare il pane giornaliero da' ribelli,
il disprezzo de' quali gli avea lasciata la libertà e la
vita. I Governatori, i Vescovi ed i Signori, ciascheduno
secondo le sue forze, usurparono qualche frammento
dell'Impero che andava in ruina; si usò qualche
preferenza a coloro, che per parte di donne o di bastardi
discendeano da Carlomagno. Erano ugualmente
incerti il titolo e il possesso della maggior parte di
questi competitori, e il loro merito pareva adeguato
alla poca estensione de' loro dominii. Quelli che poterono
comparire con un esercito davanti alle porte
di Roma furono coronati Imperatori nel Vaticano;
ma fu paga il più delle volte la loro modestia del
solo titolo di Re d'Italia; e si può considerare come
un interregno lo spazio di settantaquattr'anni trascorsi
dall'abdicazione di Carlo il Grosso, sino all'esaltamento
di Ottone I.



896



Ottone[326] apparteneva al nobile lignaggio dei

Duchi di Sassonia, e se è vero che discendesse da
Vitichindo, già nemico e poi proselito di Carlomagno,
la posterità del popolo vinto giunse in fine a regnare
sui vincitori. Enrico l'Uccellatore, suo padre, eletto dal
suffragio della sua nazione avea salvato, e su salde
basi fondato il regno della Germania. Il figlio d'Enrico,
il primo e il più grande degli Ottoni, allargò
d'ogni lato i confini di quel reame[327]. Fu aggiunta
alla Germania quella porzion della Gallia che all'Occidente
del Reno costeggia le sponde della Mosa e
della Mosella, i cui popoli, fin dai tempi di Cesare
e di Tacito, avean co' Germani molta somiglianza di
linguaggio e di temperamento. I successori d'Ottone
acquistarono tra il Reno, il Rodano e le Alpi una
vana supremità sopra i regni di Parigi, di Borgogna
e d'Arles. Dalla parte del Settentrione, il cristianesimo
fu propagato dalle armi d'Ottone, vincitore ed
apostolo delle nazioni Schiavone dell'Elba e dell'Oder;
con varie colonie d'Alemanni fortificò le
Marche di Brandeburgo e di Schleswik; il Re di

Danimarca, ed i duchi di Polonia e di Boemia si
dichiararono suoi vassalli e tributari. Valicò egli le
Alpi con un esercito vittorioso, soggiogò il regno
d'Italia, liberò il Papa e congiunse per sempre la
corona imperiale al nome ed alla nazione dei Germani.
Da quell'epoca memoranda s'introdussero due
massime di giurisprudenza pubblica fondate dalla
forza, e ratificate dal tempo; I che il principe eletto
in una Dieta di Alemagna acquistava ad un tempo
i regni subordinati dell'Italia e di Roma; II ma che
non poteva legalmente qualificarsi per Imperatore
ed Augusto prima di ricevere la corona dalle mani
del romano Pontefice[328].



Il nuovo titolo di Carlomagno fu annunziato in
Oriente dal cangiamento di stile nello scrivere; fu
sostituito il titolo di padre che gli davano gl'Imperatori
greci a quello di fratello, simbolo d'uguaglianza
e di famigliarità[329]. Forse ne' suoi carteggi
con Irene aspirava al titolo di sposo: i suoi ambasciatori
a Costantinopoli parlarono il linguaggio della
pace e dell'amicizia; e il fine segreto della lor missione
fu quello per avventura di trattar un matrimonio

con quell'ambiziosa principessa, che aveva abiurato
tutti i doveri di madre. Non è possibile il
congetturare quale sarebbe stata la qualità, la durata
e le conseguenze di tal unione fra due Imperi così
lontani ed estranei l'uno all'altro; ma dal silenzio
concorde dei Latini si debbe argomentare che la
nuova di questo trattato di matrimonio fosse inventata
dai nimici d'Irene, per porle addosso il delitto
d'aver voluto dar la Chiesa e lo Stato in balìa dei
popoli dell'Occidente[330]. Gli ambasciatori di Francia
furon testimoni della cospirazion di Niceforo e
dell'odio nazionale, e per poco ebbero a divenirne
le vittime. Fu irritata Costantinopoli dal tradimento
e sacrilegio dell'antica Roma; e ogni bocca ripetea
quel proverbio «che i Francesi eran buoni amici, e
cattivi vicini»; ma doveasi temere di provocar un
vicino che poteva esser tentato a rinnovare nella
Chiesa di Santa Sofia la cerimonia della sua incoronazione.
Dopo un viaggio disastroso, lunghi andirivieni,
e molti indugi gli ambasciatori di Niceforo
trovarono Carlomagno nel suo campo sulle sponde
della Saal; il quale per confondere la lor vanità
dispiegò in un villaggio di Franconia tutta la pompa,
o per lo meno tutto il fasto della reggia Bizantina[331].
Passarono i Greci per quattro sale d'udienza;

nella prima stavan già per prostrarsi davanti un
personaggio magnificamente vestito, seduto sopra un
alto seggio, quando egli avvisolli, esser lui soltanto
il Contestabile o maestro de' cavalli, cioè un servo
del principe. Fecero uno sbaglio simile, ed ebbero
la stessa risposta, nelle tre stanze successive ove stavano
il Conte del palazzo, l'Intendente e il gran
Ciamberlano. Essendosi così raddoppiata in essi la
impazienza, finalmente fu aperta la porta della camera
ove era Carlomagno, e videro il monarca
attorniato da tutto lo sfarzo di quel lusso straniero
ch'egli spregiava, e dall'amore, e dal rispetto de' suoi
capitani vittoriosi. Conchiusero i due Imperi un
trattato di pace e d'alleanza, e fu deciso che ciascuno
serberebbe i dominii che possedeva; ma i
Greci[332] dimenticaron ben presto quest'umiliante
uguaglianza, o non se ne ricordarono che per detestare
i Barbari che li aveano obbligati a riconoscerla.
Fino a tanto che furono congiunti in un uomo il
potere e le virtù, salutarono ossequiosamente l'augusto
Carlomagno, dandogli i titoli di Basileus, e
d'Imperatore de' Romani. Come tosto coll'esaltamento
di Luigi il Pio, queste due qualità furono disgiunte,
si videro nella soprascritta delle lettere della
Corte di Bizanzio queste parole «Al Re, o come

egli stesso si qualifica, all'Imperatore dei Francesi
e dei Lombardi». Quando più non videro nè potere,
nè virtù, tolsero a Luigi II il suo titolo ereditario,
e dandogli la barbara denominazione di rex
o rega, lo relegarono nella turba dei Principi latini.
La sua risposta[333] ne dimostra la debolezza; provando
con molta erudizione, che nella storia sagra
e profana il nome di Re è sinonimo della parola
greca Basileus; e soggiungendo, che se a Costantinopoli
viene preso in un significato più esclusivo e più
augusto, egli ricevè da' suoi antenati e dal Papa il
giusto diritto di partecipare agli onori della porpora
romana. Ricominciò la stessa disputa nel regno degli
Ottoni, l'ambasciatore dei quali dipinge con vivi
colori l'insolenza della Corte di Costantinopoli[334].
Affettavano i Greci molto disprezzo per la povertà
e l'ignoranza de' Francesi e de' Sassoni; e, ridotti
all'estremo avvilimento, ricusavano ancora di prostituire
il titolo d'Imperatori romani ai Re della Germania.



Gl'Imperatori d'Occidente continuavano ad ingerirsi

nell'elezione dei Papi, come già facevano prima arbitrariamente
i principi Goti e gl'Imperatori greci; e
il valore di questa prerogativa crebbe coi dominii
temporali, e colla giurisdizione spirituale della Chiesa
romana. Secondo la costituzione aristocratica del
clero, i suoi membri primari formavano un Senato
che cooperava all'amministrazione de' suoi Consigli e
nominava al vescovado, quand'era vacante. Ventotto
erano le parrocchie in Roma, ed ognuna era governata
da un Cardinale prete o presbitero, titolo modesto
nella sua origine, ma che poi volle uguagliarsi alla
porpora dei Re. Il numero dei membri di questo
Consiglio venne crescendo coll'associazione dei sette
Diaconi degli spedali più considerevoli, dei sette giudici
del palazzo di Laterano, e di alcuni dignitari della
Chiesa. Questo Senato era diretto da sette Cardinali
vescovi della Provincia romana, i quali non attendeano
tanto alle lor diocesi d'Ostia, di Porto, di
Velletri, di Tuscolo, di Preneste, di Tivoli, e del paese
de' Sabini, situati, può dirsi, ne' sobborghi di Roma,
quanto al servigio settimanale nella Corte del Papa,
e alla premura d'ottenere una maggior parte degli
onori e dell'autorità della Sede apostolica. Morto il
Papa, questi Vescovi indicavano al Collegio de' Cardinali
quello che doveano eleggere per successore[335];

e dagli applausi o dagli schiamazzi del popolo romano
era approvata o rigettata la scelta. Ma dopo
il suffragio del popolo era ancor imperfetta l'elezione;
e per consecrar legalmente il Pontefice era d'uopo
che l'Imperatore, come avvocato della Chiesa, avesse
data l'approvazione e l'assenso. Il Commissario imperiale
esaminava sul luogo la forma e la libertà
dell'elezione, e solamente dopo aver ben disaminate
le qualificazioni degli Elettori, ricevea il giuramento
di fedeltà, e confermava le donazioni che aveano
successivamente arricchito il Patrimonio di San Pietro.
Se sopravveniva uno Scisma, e di frequente ne
accadevano, si sottometteva il tutto al giudizio dell'Imperatore,
il quale in mezzo a un Sinodo di Vescovi
osò giudicare, condannare e punire un Pontefice
delinquente. Si obbligarono il senato ed il popolo,
in un trattato con Ottone I, di eleggere quel
candidato che più a sua maestà fosse aggradevole[336]:
i suoi successori anticiparono o prevennero i loro
suffragi: diedero al proprio Cancelliere il Vescovado
di Roma, non che quelli di Colonia e di Bamberga;
e qualunque pur fosse il merito d'un Francese o
d'un Sassone, prova il suo nome abbastanza l'intromissione

d'una Potenza straniera. I disordini d'un'elezion
popolare erano per questi atti autorevoli una
scusa assai speciosa. Il competitore, escluso dai Cardinali,
si appellava alle passioni o alle venalità della
plebe: il Vaticano e il Palazzo di Laterano furono
imbrattati d'assassinii, e i senatori più potenti, i
Marchesi di Toscana e i conti di Tuscolo tennero
in lungo servaggio la Sede apostolica. I Papi del
nono e decimo secolo, furono insultati, incarcerati,
assassinati dai lor tiranni; e quando erano spogliati
dei demanii dipendenti dalla loro Chiesa, tant'era
la lor indigenza, che non potevano sostenere la condizione
d'un principe non solo, ma neppure esercitare
la carità d'un sacerdote[337]. La riputazione
ch'ebbero allora due sorelle prostitute, Marozia e
Teodora, era fondata su le ricchezze e l'avvenenza
loro, sui loro raggiri amorosi o politici; la mitra
romana era il guiderdone dei più instancabili dei
loro amanti, e il loro regno[338] ha potuto[339] nei

secoli d'ignoranza dar origine alla favola[340] d'una
Papessa[341]. Un bastardo di Marozia, un suo nipote
e un pronipote, discendenti dal bastardo (genealogia

veramente singolare!) salirono la Cattedra di
San Pietro, ed aveva l'età di diciannov'anni il secondo
degli anzidetti, quando divenne Capo della Chiesa
latina. Giunto alla maturità degli anni corrispose
all'aspettazione che avea dovuto dare di sè in gioventù;
e la folla de' pellegrini che concorrevano a
Roma poteva attestar la verità delle accuse fattegli
in un Sinodo romano, e alla presenza d'Ottone il
Grande. Dopo avere rinunciato all'abito e al decoro
della sua dignità, potea Papa Giovanni XI, nella sua
qualità di soldato, non avere taccia per gli eccessi
nel bere, per gli omicidii, per gl'incendii, per la
smodata passione del giuoco e della caccia: poteano
i suoi Atti pubblici di simonìa essere una conseguenza
della sua ristrettezza; e supposto che abbia
invocato, come è fama, Giove e Venere, potea essere
questa una facezia; ma noi veggiamo con istupore
questo degno nipote di Marozia vivere pubblicamente
in adulterio colle Matrone romane; il palazzo Lateranense
trasformato in un postribolo, e lo svergognato
Papa, tiranno del pudore delle vergini e
delle vedove, il quale impediva così alle donne di
andare in pellegrinaggio al sepolcro di San Pietro,
ov'elle avrebbero corso rischio, in quell'atto di divozione,
d'essere violate[342] da quel successor

dell'apostolo[343]. Hanno insistito con maligno diletto i protestanti
su questi segni di somiglianza coll'anticristo; ma agli
occhi d'un filosofo son men pericolosi i vizi del clero
che le virtù del medesimo. Dopo lunghi scandoli fu
purificata e rialzata la Sede apostolica dall'austerità e
dallo zelo di Gregorio VII. Questo frate ambizioso[344]
passò tutta la sua vita meditando, e regolando l'esecuzione
de' suoi gran disegni, il primo de' quali era

fissare nel Collegio de' Cardinali la libertà e l'independenza
della elezione del Papa, e per sempre togliervi
l'intervento, o legittimo o usurpato, degl'Imperatori,
e del popolo romano; il secondo di dare
e riprendere l'Impero d'Occidente come un feudo,
o benefizio[345] della Chiesa, e a stendere il suo
dominio temporale sopra i re, e sopra i reami della
terra. Dopo cinquant'anni di combattimenti, la prima
di queste operazioni fu condotta ad effetto mercè
dell'Ordine ecclesiastico, la libertà del quale andava
congiunta a quella del Capo; ma la seconda, non
ostante qualche buon esito apparente o parziale,
trovò nella potestà civile una gran resistenza, e fu
impedita da' progressi dell'umana ragione.



Quando risorse l'Impero di Roma, nè il suo Vescovo
nè il popolo poteano dare a Carlomagno o ad
Ottone le province, perdute per la sorte dell'armi come
erano state acquistate; ma i Romani aveano la facoltà
d'eleggersi un padrone, e l'autorità delegata al
patrizio fu irrevocabilmente conferita agl'Imperatori
francesi e sassoni. Gli annali imperfetti di que'

tempi[346] ci serbarono qualche memoria del palazzo,
della moneta, del tribunale, degli editti di que' principi,
e della giustizia esecutiva, che sin al decimo-terzo
secolo era dal Prefetto di Roma esercitata in
virtù de' poteri conferitigli da' Cesari[347]; ma infine
per gli artificii de' Papi e per la violenza del popolo,
questa sovranità degl'Imperatori fu soppressa. I successori
di Carlomagno, paghi de' titoli d'Imperatore
e d'Augusto, non posero cura nel mantenere quella
giurisdizione locale; ne' tempi prosperi, era l'ambizione
loro pasciuta d'idee più lusinghiere, e nella
decadenza e division dell'Impero i lor pensieri furono
del tutto assorti da quello di difendere le province
ereditarie. In mezzo a' disordini dell'Italia, la
famosa Marozia indusse uno degli usurpatori a sposarla,
e la sua fazione guidò Ugo, re di Borgogna,
entro la Mole d'Adriano, ossia Castello Sant'Angelo,
che domina il ponte principale, ed uno degli
ingressi di Roma. Suo figlio Alberico, ch'ella ebbe
da uno de' suoi primi mariti, fu astretto a servire al
banchetto nuziale; il suo suocero sdegnato della ripugnanza
manifesta con cui quegli adempieva tale
ufficio gli diede una percossa. Questa originò una
rivoluzione. «Romani, gridò il giovanetto, voi eravate
un tempo i signori del Mondo, e questi Borgognoni

erano allora i più abietti fra i vostri schiavi.
Ed oggi regnano, que' selvaggi voraci e brutali, e
l'oltraggio ch'io ricevetti è il principio della vostra
servitù[348]». Sonarono le campane a stormo; corse
il popolo all'armi da tutti i quartieri della città, e
i Borgognoni fuggirono a precipizio svergognati e
atterriti. Il vincitore Alberico cacciò in un carcere
sua madre Marozia, e ridusse suo fratello, Papa Giovanni
XI, all'esercizio del suo ministero spirituale.
Governò Roma per più di vent'anni col titolo di
principe, e dicesi che per assecondare i pregiudizi del
popolo, rinnovò l'officio, o almeno il nome de' Consoli,
e de' Tribuni. Ottaviano, suo figlio ed erede, prese
col Pontificato il nome di Giovanni XII: tribolato
come il suo predecessore da' principi Lombardi cercò
un difensore che potesse liberare la Chiesa e la Repubblica,
e quindi la dignità imperiale divenne il guiderdone
de' servigi d'Ottone; ma il Sassone era prepotente,
e intolleranti i Romani. La festa dell'incoronazione
fu turbata dalle secrete dispute suscitate
per una parte dalla gelosia del potere, per l'altra
dal desiderio di libertà. Temendo Ottone d'essere
assalito, e assassinato al piè dell'altare, ordinò al
suo Porta-spada di non iscostarsi dalla sua persona[349].
Prima di ripassare le Alpi, l'Imperatore punì

la rivolta del popolo, e l'ingratitudine di Giovanni
XII. Il Papa fu deposto dalla Sede in un Sinodo;
il Prefetto a cavallo d'un asino fu frustato per tutti
i quartieri della città, poi cacciato nel fondo d'un
carcere; tredici cittadini de' più colpevoli spirarono
su le forche, altri furono mutilati e sbanditi, e servirono
le antiche leggi di Teodosio e di Giustiniano a
giustificare tanta severità di gastighi. Ottone II dalla
voce pubblica fu accusato d'avere con una atrocità
pari alla perfidia fatto trucidare alcuni Senatori, da
lui invitati a pranzo, sotto le sembianze d'ospitalità
e d'amicizia[350]. Durante la minorità di Ottone III,
suo figlio, Roma tentò con vigoroso sforzo di scuotere
il giogo de' Sassoni, e il console Crescenzio fu
il Bruto della repubblica. Dalla condizione di suddito
e d'esule giunse due volte al comando della città; perseguitò,
cacciò, creò i Papi, e tramò una cospirazione
per ristabilire l'autorità degl'Imperatori greci. Sostenne
un assedio ostinato in castel Sant'Angelo; ma sedotto
da una promessa d'impunità, fu appiccato, e s'espose
il suo capo su i merli della Fortezza. Per un rovescio
di sorte avvenne poi che Ottone, avendo diviso
qua e là il suo esercito, fu assediato per tre giorni
nel suo palazzo, ove difettava di vittovaglie; e solamente
con una vergognosa fuga potè sottrarsi alla
giustizia o al furor de' Romani. Il senatore Tolomeo

guidava il popolo, e la vedova del console Crescenzio
ebbe la consolazione di vendicare il marito dando
il veleno all'Imperatore divenuto suo amante: almeno
se ne dà il vanto a lei. Era intendimento di
Ottone III abbandonare le aspre contrade del Settentrione
per collocare il suo trono in Italia, e far rivivere
le instituzioni della monarchia romana; ma i
successori di lui non comparvero che una volta in
tutta la lor vita sulle sponde del Tevere per ricevere
la corona nel Vaticano[351]. La loro assenza li esponea
al disprezzo, e la loro presenza era odiosa e formidabile.
Discendeano dalle Alpi co' loro Barbari,
stranieri all'Italia, ove giungevano coll'armi in mano,
e le loro passaggere comparse non offerivano che scene
di tumulto e di strage[352]. I Romani, sempre tormentati
da una debole memoria dei loro antenati,
vedeano con pio sdegno quella serie di Sassoni, di
Francesi, di principi di Svevia e di Boemia usurpare
la porpora e le prerogative de' Cesari.



A. D. 774-1250



Non v'ha forse nulla di più contrario alla natura
e alla ragione, che il tenere sotto il giogo paesi lontani
e straniere nazioni contro lor voglia, e contro

il loro interesse. Può un torrente di Barbari passare
sopra la terra; ma per mantenere un vasto Impero,
si richiede un sistema profondo di politica e d'oppressione.
Vi dev'essere al centro un potere assoluto
pronto all'atto e ricco di espedienti; è necessario poter
comunicare facilmente e rapidamente dall'una estremità
all'altra; fan d'uopo Fortezze per reprimere i primi
assalti dei ribelli; un'amministrazione regolare atta
a proteggere e a punire, e un esercito ben disciplinato
che possa infondere timore senz'eccitare l'odio
e la disperazione. Ben diversa era la situazione
de' Cesari della Germania, allorchè divisarono d'assoggettare
a sè il regno d'Italia. Le loro terre patrimoniali
s'estendevano lunghesso il Reno, od erano
sparse qua e là nelle loro varie province; ma l'imprudenza
o la miseria di molti principi aveva alienato
questo ricco retaggio, e la rendita, che traevano da
un esercizio minuto e gravoso delle loro prerogative,
bastava appena alle spese della lor casa. Erano i loro
eserciti fondati soltanto sopra il servizio, legale o
volontario, dei loro diversi feudatarii che valicavano
le Alpi con ripugnanza, si permetteano ogni sorta
di rapine e di eccessi, e sovente disertavano avanti
la fine della campagna. Il clima dell'Italia ne distruggeva
eserciti intieri; quelli che sfuggivano alla sua
mortifera influenza riportavano in patria le ossa dei
principi e Nobili loro[353]; imputavano talvolta l'effetto

della loro intemperanza alla perfidia e malizia
degl'Italiani, che rallegravansi almeno dei mali dei
Barbari. Questa tirannia irregolare combattea con armi
uguali contro la potenza de' piccioli tiranni del
paese: l'esito della disputa non interessava molto
il popolo, e dee oggi interessar poco il lettore.
Ma ne' secoli undecimo e duodecimo riaccesero i
Lombardi la fiaccola dell'industria e della libertà,
e le repubbliche della Toscana imitarono finalmente
quel generoso esempio. Avevano le città d'Italia conservata
mai sempre una specie di governo municipale;
e i loro primi privilegi furono un dono della politica
degl'Imperatori, che voleano fare servire i plebei
a raffrenare l'independenza della Nobiltà. Ma i
rapidi progressi di queste Comunità, e l'estensione
ch'esse davano ogni giorno al loro potere, non ebbero
altra cagione che il numero e l'energia dei loro
Membri[354]. La giurisdizione di ciascuna città abbracciava
tutta l'ampiezza d'una diocesi o d'un distretto;
quella de' Vescovi, de' marchesi e dei conti fu annichilata,
e i più orgogliosi de' Nobili si lasciarono persuadere,
o furono costretti, d'abbandonare i loro castelli solitari
e d'assumere la qualità più onorevole di cittadini
e di magistrati. L'autorità legislativa apparteneva all'Assemblea
generale; ma il potere esecutivo era nelle
mani de' tre consoli che s'estraevano annualmente

dar tre Ordini de' quali componevasi la repubblica,
cioè: i capitani, i valvassori[355] e i comuni sotto la
protezione d'una legislazion uguale per tutti. L'agricoltura
e il commercio si ravvivarono a poco a poco; la
presenza del pericolo sosteneva il carattere guerriero
de' Lombardi, ed al suono della campana, o al ventilare
del vessillo[356], sboccava dalle porte della città
una schiera numerosa ed intrepida, il cui zelo patriottico
si lasciò ben tosto guidare dalla scienza della
guerra, e dalle regole della disciplina. L'orgoglio
de' Cesari ruppe contro questi baluardi popolari, e
l'invincibile Genio della libertà trionfò dei due Federici,
i due più gran principi del medio evo: il primo
forse più grande per le geste militari, ma il secondo
dotato senza dubbio di maggiori lumi e di
virtù più grandi che convengono alla pace.



Vago di ravvivare tutto lo sfarzo della porpora,
invase Federico I le repubbliche della Lombardia coll'arte
d'un politico, col valore d'un soldato, e colla
crudeltà d'un tiranno. Aveva la recente scoperta delle
Pandette rinnovata una scienza molto favorevole al
dispotismo; e alcuni giureconsulti venali dichiararono
che l'Imperatore era assoluto padrone della
vita e delle proprietà dei sudditi. La Dieta di
Roncaglia riconobbe la regia prerogativa in un senso

meno odioso; a sessantamila marchi d'argento[357] fu
portata la rendita dell'Italia, ma ad infinita ampiezza
la estesero colle estorsioni gli officiali del fisco. Col
terrore e colla forza dell'armi furono ridotte al dovere
le città più pertinaci; i prigioni furono consegnati
al carnefice, o fatti perire sotto i dardi scagliati
dalle macchine guerresche: dopo l'assedio e la
resa di Milano, Federico fece radere gli edifici di quella
magnifica capitale; ne levò trecento statici cui spedì
in Alemagna, e disperse in quattro villaggi gli abitanti
messi sotto il giogo dall'inflessibile vincitore[358].
Non tardò Milano a risorgere dalle sue ceneri: la
sventura formò la lega di Lombardia; Venezia, il Papa,
Alessandro III, e l'Imperator greco ne difesero gl'interessi;
l'edificio del dispotismo fu atterrato in un
giorno, e nel trattato di Costanza Federico sottoscrisse,
con qualche riserva, la libertà di ventiquattro
città. Aveano queste acquistato tutto il vigore e
la maturità, quando entrarono in lotta contro il suo
nipote; ma questi, Federico II, era dotato di qualità
personali, e singolari che lo segnalavano[359]. Per
la nascita e per la educazione era raccomandato agli
Italiani, e durante l'implacabil discordia della fazione

de' Ghibellini e de' Guelfi, aderirono i primi all'Imperatore,
mentre i secondi inalberarono il vessillo della
libertà e della Chiesa. La Corte romana, in un momento
di sonno, avea permesso ad Enrico VI di congiungere
all'Impero i regni di Napoli e di Sicilia; e Federico
II, suo figlio, ricavò da quegli Stati ereditarii
grandi sussidii in soldati e in denari. Fu non di meno
oppresso in fine dalle armi lombarde e dai fulmini
del Vaticano; ne fu dato il reame ad uno straniero,
e l'ultimo della sua razza fu pubblicamente decapitato
sul palco nella città di Napoli. Per uno spazio
di sessant'anni non si vide più un Imperator in Italia,
e appena fu ricordato questo nome per la vendita
ignominiosa degli ultimi rimasugli della sovranità.



814-1250 ec.



Piaceva ai Barbari, vincitori dell'Occidente, il dare
al lor Capo il titolo d'Imperatore, senz'aver però l'intenzione
di conferirgli il dispotismo di Costantino e
di Giustiniano. La persona dei Germani era libera,
come loro proprii i conquisti, e l'energia del loro
carattere nazionale aveva a schifo la servil giurisprudenza
dell'antica e della nuova Roma. Sarebbe stata
impresa di gran rischio ed inutile il voler imporre il
giogo monarchico a cittadini armati, che mal poteano
sopportare in pace un magistrato, ad uomini ardimentosi
che non voleano obbedire, e ad uomini potenti
che voleano comandare. I duchi delle nazioni o delle
province, i conti dei piccioli distretti, i margravii
delle Marche, o frontiere, si partirono fra loro l'Impero
di Carlomagno e d'Ottone, e riunirono l'autorità
civile e militare tal quale era stata delegata
ai luogotenenti dei primi Cesari. I governatori romani,
per lo più soldati di ventura, sedussero le loro
legioni mercenarie, e preser la porpora imperiale, con

buono o cattivo successo, nella lor rivolta senza nuocere
al potere e all'unità del governo. Se meno audaci furono
nelle pretensioni i duchi, i margravii e i conti dell'Alemagna,
più durevoli furono, e più funesti allo Stato
gli effetti dei loro vantaggi. Invece d'aspirare alla
dignità suprema, attesero in segreto a fermare l'independenza
sul territorio che occupavano. I lor disegni
ambiziosi furon favoreggiati dal numero dei dominii
loro e dei vassalli, dall'esempio e dal soccorso
che si prestavano vicendevolmente; dall'interesse comune
dei Nobili subordinati, dal cangiamento dei
principi e delle famiglie, dalla minorità d'Ottone III
e da quella d'Enrico IV, dall'ambizione dei Papi, e
dalla vana perseveranza con cui gl'Imperatori correan
dietro alle fuggiasche corone dell'Italia e di Roma.
A poco a poco i comandanti delle province usurparono
tutti gli attributi della giurisdizione regia e
territoriale; i dritti di pace e di guerra, di vita e
di morte, quello di batter moneta, di mettere imposizioni,
di contrar alleanze coll'estero, e d'amministrare
l'interno. Tutte le usurpazioni della violenza
furono dall'Imperatore ratificate sia che il facesse
di buona voglia, sia per forza di necessità, e questa
conferma divenne il prezzo d'un suffragio dubbio, o
d'un servigio volontario; quel che avea conceduto
all'uno non potea da lui ricusarsi senz'ingiustizia al
successore o all'eguale di quello; così da questi differenti
atti di dominio passaggero o locale s'è formato
a grado a grado la costituzione del Corpo germanico.
Il duca o conte d'ogni provincia era il Capo
visibile collocato fra il trono e la Nobiltà; i sudditi
della legge diveniano i vassalli d'un Capo particolare,
che spesso levava contro il sovrano lo stendardo che

ne avea ricevuto. La potenza temporale del clero fu
secondata ed accresciuta dalla superstizione, o dai fini
politici delle dinastie Carlovingia e Sassone, le quali
ciecamente confidavano nella sua moderazione e fedeltà:
i vescovadi d'Alemagna acquistarono l'estensione
e i privilegi dei più vasti demanii dell'Ordine
militare, e in ricchezze e in popolazione li superarono.
Per quanto tempo poterono gl'Imperatori conservare
la prerogativa di nominare i benefici ecclesiastici
e laici, la gratitudine o l'ambizione dei loro
amici e favoriti seguì le parti della Corte; ma nata
la disputa delle investiture, perdettero ogni ingerenza
sui Capitoli episcopali; le elezioni tornarono
libere, e per una specie di beffa solenne, fu ridotto
il sovrano alle sue prime preghiere, cioè al diritto
di raccomandare una volta sola, durante il suo regno,
un soggetto per una prebenda di ogni Chiesa. Anzi
che obbedire ad un superiore, non poterono i governatori
secolari essere dimessi dalla carica che per
sentenza dei lor pari. Nella prima età della monarchia,
la nomina d'un figlio al ducato o alla contea
del padre era domandata come un favore; a poco a
poco divenne un'usanza, e in fine fu pretesa come
un diritto. Sovente la successione in retta linea si
estese ai rami collaterali o femminili; gli Stati dell'Impero,
denominazione popolare da principio, poi divenuta
legale, furono divisi e alienati con testamenti
e con trattati di vendita; ed ogn'idea d'un deposito
pubblico si confuse in quella d'una eredità particolare
e trasmissibile in perpetuo. Non potea nemmeno
l'Imperatore arricchirsi colle confische e colla
estinzione di qualche linea; non avea che un anno
per disporre del feudo vacante, e nell'eleggere il candidato

dovea consultare la Dieta generale o quella
della provincia.



A. D. 1250



Morto Federico II parea l'Alemagna un mostro di
cento teste. Una moltitudine di principi e di prelati
si contendeano i frantumi dell'Impero: innumerabili
castella aveano padroni più inclinati ad imitare i lor
superiori che ad obbedirli, e, secondo la misura delle
forze di ciascheduno, alle continue loro ostilità si dava
il nome di conquisto o di ladroneccio. Cotale anarchia
era conseguenza inevitabile delle leggi e de' costumi
europei, e lo stesso turbine aveva messo in brani
i regni della Francia e dell'Italia; ma le città italiche
e i vassalli francesi, discordi fra loro, si lasciarono
distruggere, mentre l'unione degli Alemanni ha
prodotto sotto nome d'Impero un gran sistema di confederazione.
Le Diete, da prima frequenti e poi perpetue,
hanno serbato vivo lo spirito nazionale, e la
legislazione generale dello Stato è rimasa nei tre rami,
o Collegi, degli Elettori, de' principi e delle città libere
ed imperiali. I. A sette dei più potenti feudatarii fu
permesso d'esercitare con un nome e un grado speciale
il privilegio esclusivo di eleggere un Imperatore
romano, e questi elettori furono il re di Boemia,
il duca di Sassonia, il margravio di Brandeburgo, il
conte palatino del Reno e i tre arcivescovi di Magonza,
di Treveri e di Colonia. II. Il Collegio dei
principi e de' prelati si liberò da una moltitudine accozzata
confusamente; ridussero a quattro voti rappresentativi
la lunga lista dei Nobili independenti,
ed esclusero i Nobili, o membri dell'ordine equestre,
che nel campo dell'elezione, del pari che in Polonia,
s'erano veduti in numero di sessantamila a cavallo.
III. Non ostante l'orgoglio della nascita o del potere,

non ostante quello che inspirano la spada o la
mitra, si ebbe la prudenza di porre nei Comuni il
terzo ramo del poter legislativo, e i progressi della
civiltà, quasi nell'istess'epoca, fecero altrettanto nelle
assemblee nazionali della Francia, d'Inghilterra e dell'Alemagna.
La lega anseatica padroneggiava il commercio
e la navigazione del Settentrione; i confederati
del Reno manteneano la pace e la comunicazione
interna nell'Alemagna: le città han conservato
una certa influenza proporzionata alle ricchezze
e alla politica loro, e la lor negativa annulla ancora
le risoluzioni dei due Collegi superiori, cioè di
quello degli Elettori e dell'altro dei principi[360].




A. D. 1347-1378



Nel quattordicesimo secolo precipuamente fa stupore

la contraddizione che si trova fra il nome e lo
Stato dell'Impero romano di Alemagna, il quale, eccetto
sulle rive del Reno e del Danubio, non possedeva
una sola provincia di quelle di Traiano e di
Costantino. Questi principi aveano per indegni successori[361]
i conti d'Absburgo, di Nassau, di Lussemburgo
e di Schwartzenburgo: l'Imperator Enrico VII ottenne
pel figlio la corona di Boemia, e suo nipote,
Carlo IV, ebbe la culla presso un popolo che gli stessi
Alemanni trattavano da forestiero, da Barbaro[362].

Dopo avere scomunicato Luigi di Baviera, i Papi
che, quantunque esuli o prigionieri nella contea di
Avignone, affettavano di disporre dei reami della Terra,
gli diedero o gli promisero l'Impero allora vacante.
La morte dei competitori gli procurò i voti del Collegio
elettorale, e fu dagli unanimi suffragi riconosciuto
Re de' romani e futuro Imperatore, titolo che
veniva prostituito ai Cesari della Germania e a quei
della Grecia. Altro non era l'Imperator d'Alemagna che
il magistrato elettivo, e senza autorità, d'un'aristocrazia
di principi che non gli aveano lasciato un solo villaggio
di cui potesse dirsi padrone. La sua più bella
prerogativa era il diritto di presedere il senato della
nazione, convocato per le sue lettere, e di proporvi
le cose su cui deliberare; e il suo regno di Boemia,
meno opulento della città di Norimberga posta in
quel dintorno, era il fondamento più saldo del suo
potere e la fonte più ricca delle sue rendite. Non
più di trecento guerrieri componeano l'esercito con
cui varcò le Alpi. Fu coronato nella cattedrale di
S. Ambrogio colla corona di ferro attribuita dalla
tradizione alla monarchia Lombarda; ma non se gli
permise che un picciol seguito; gli furon chiuse alle
spalle le porte della città, e le armi de' Visconti tennero
prigioniero il re d'Italia, che fu obbligato di
confermarli nel possesso di Milano. Una seconda volta,
fu coronato nel Vaticano colla corona d'oro dell'Impero;

ma per adattarsi ad un articolo d'un trattato
segreto, l'Imperatore romano si ritirò senza passare
neppure una notte nel ricinto di Roma. L'eloquente
Petrarca[363], il quale trasportato dalla sua immaginazione
vedea di già risorgere la gloria del Campidoglio,
deplora ed accusa la fuga ignominiosa del principe
Boemo; e gli autori contemporanei osservano,
che la vendita lucrosa de' privilegi e de' titoli fu il
solo atto d'autorità che esercitò l'Imperatore nel suo
passaggio. L'oro dell'Italia assicurò l'elezion di suo
figlio; ma tanta era la vergognosa povertà di questo
Imperator romano, che fu fermato sulla strada di
Worms da un beccaio, e ritenuto in un'osteria per
cauzione, o per ostaggio delle spese che avea fatto.



A. D. 1356



Da questo spettacolo d'avvilimento volgiamo lo
sguardo all'apparente maestà che Carlo IV portò nelle
Diete dell'Impero. La Bolla d'oro che fissò la costituzione
germanica è scritta in tuono di sovrano e
di legislatore. Cento principi s'incurvavano ai piedi del
suo soglio, e sublimavano la propria dignità cogli omaggi
volontarii, che concedeano al lor Capo o al lor
ministro. I sette Elettori suoi grandi officiali ereditari,
che per grado e per titoli pareggiavano i re,
servivano alla tavola imperiale. Gli Arcivescovi di
Magonza, di Treveri e di Colonia, arcicancellieri perpetui
dell'Alemagna, dell'Italia e della provincia di

Arles portavano in gran pompa i suggelli del triplice
reame. Il gran Maresciallo, montato sur un palafreno,
per segno di sue incombenze, tenea in mano un moggio
d'argento pieno d'avena, ch'egli spandea per
terra, indi scendea da cavallo per regolare l'ordinanza
de' convitati. Il gran Siniscalco, il conte palatino del
Reno, recava i piatti in tavola. Dopo il banchetto il
margravio di Brandeburgo, gran Ciamberlano, si presentava
colla brocca e il bacino d'oro, e gli dava
da lavar le mani; il re di Boemia era raffigurato,
come gran Coppiere dal fratello dell'Imperatore duca
di Lussemburgo e del Brabante; e la cerimonia era
terminata dai grandi officiali della caccia, i quali
con un frastuono di corni e di cani introduceano
un cervo ed un cignale[364]. Nè alla sola Alemagna era
ristretta la supremazia dell'Imperatore; i monarchi
ereditari dell'altre contrade dell'Europa confessavano
la preeminenza sua di grado e di dignità: era egli il
primo dei principi cristiani, e il Capo temporale della
gran repubblica d'Occidente[365]: già da gran tempo
assumeva il titolo di maestà, e contrastava al Papa
l'eminente diritto di creare i re, e di convocare i Concilii.
L'oracolo delle leggi civili, il dotto Bartolo, riceveva
una pensione da Carlo IV, e la sua scuola risonava
di questa sentenza, che il romano Imperatore
era il sovrano legittimo della Terra, cominciando
dai luoghi ove si leva il Sole sino a quelli dove tramonta.

La contraria opinione fu condannata non come
un errore, ma come eresia, in vigor di quelle parole
dell'Evangelo: «E un decreto di Cesare Augusto dichiarò
che tutto il Mondo dovesse pagare l'imposizione»[366].



Se attraverso lo spazio dei tempi o de' luoghi, noi raffrontiamo
Augusto con Carlo, i due Cesari ci presenteranno
un contrapposto ben forte. Carlo nascondea la sua
debolezza sotto la maschera dell'ostentazione, e il primo
velava la sua forza coi colori della modestia. Augusto,
capitanando le sue vittoriose legioni, dando leggi alla
terra e al mare, dal Nilo e dall'Eufrate sino all'Oceano
Atlantico, si dicea servitor dello Stato e l'uguale
a' suoi concittadini. Il trionfator di Roma e delle province
si sottomettea alle formalità volute dagli offici
legali e popolari di censore, di console e di tribuno.
La sua volontà era la legge del Mondo; ma per pubblicar
questa legge prendeva in prestito la voce del
senato e del popolo; da essi il padrone riceveva le
nomine rinnovate delle cariche temporanee già conferitegli
per amministrar la repubblica. Negli abiti, nell'interno
della casa[367], nei titoli, in tutte le azioni

della vita sociale serbò Augusto le maniere d'un semplice
privato, e da' suoi scaltri adulatori fu rispettato
il segreto della sua assoluta e perpetua monarchia.



FINE DEL VOLUME NONO.










INDICE



DEI CAPITOLI E DELLE MATERIE

CHE SI CONTENGONO

NEL NONO VOLUME




	CAPITOLO XLVII. Storia Teologica della dottrina dell'Incarnazione. Natura umana e divina di Gesù Cristo. Inimicizia dei Patriarchi d'Alessandria e di Costantinopoli, S. Cirillo e Nestorio. Terzo Concilio generale tenuto in Efeso. Eresia d'Eutiche. Quarto Concilio generale tenuto in Calcedonia. Discordia civile ed ecclesiastica. Intolleranza di Giustiniano. I tre Capitoli. Controversia dei Monoteliti. Sette dell'Oriente: prima i Nestoriani, seconda i Giacobiti, terza i Maroniti, quarta gli Arminiani, quinta i Cofti e gli Abissinii.



	 



	A. D.



	  	Incarnazione di G. C. 	pag. 5



	  	Gesù Cristo nato solamente uomo secondo gli Ebioniti 	8



	  	Sua nascita e suoi effetti 	11



	  	Gesù Cristo un Dio in tutta la sua purità secondo i Doceti 	15



	



	  	Il suo corpo incorruttibile 	17



	  	La doppia Natura di Cerinto 	20



	  	La divina Incarnazione d'Apollinare 	22



	  	Assenso degli ortodossi al decreto della Chiesa cattolica, e disputa sulle parole con cui si esprimerebbe questo domma 	26



	412-444 	San Cirillo, Patriarca d'Alessandria 	28



	413-415 	Suo dispotismo tirannico 	30



	428 	Nestorio, Patriarca di Costantinopoli 	35



	429-431 	Sua eresia 	37



	431 	Primo Concilio d'Efeso 	43



	  	Condanna di Nestorio 	46



	  	Opposizione dei Vescovi d'Oriente 	47



	431-435 	Vittoria di San Cirillo 	49



	435 	Esilio di Nestorio 	53



	448 	Eresia d'Eutiche 	56



	449 	Secondo Concilio d'Efeso 	57



	451 	Concilio di Calcedonia 	60



	  	Decreti del Concilio di Calcedonia 	64



	451-482 	Discordia dell'Oriente 	67



	482 	L'Ennotico di Zenone 	69



	508-518 	Il Trisagion, e la guerra di religione fino alla morte d'Anastasio 	73



	514 	Prima guerra religiosa 	77



	519-565 	Carattere teologico di Giustiniano: particolarità sulla sua amministrazione nelle materie della Chiesa 	77



	



	  	Sue persecuzioni 	79



	  	Contro gli Eretici 	80



	  	I Pagani 	81



	  	Gli Ebrei 	82



	  	Sua ortodossia 	84



	532-698 	I tre Capitoli 	85



	553 	Quinto Concilio generale 	87



	564 	Eresia di Giustiniano 	88



	629 	La controversia monotelita 	90



	639 	L'Ectesi d'Eraclio 	91



	648 	Il Tipo di Costanzo 	91



	680-681 	Sesto Concilio generale, il secondo di Costantinopoli 	93



	  	Unione delle Chiese greca e latina 	97



	  	Separazione perpetua delle Sette dell'Oriente 	99



	  	I Nestoriani 	101



	500, ec. 	Soli padroni della Persia 	104



	500-1200 	Loro missioni in Tartaria, nell'India e nella China 	106



	883 	I Cristiani di S. Tommaso nell'India 	110



	518 	I Giacobiti 	114



	  	I Maroniti 	119



	  	Gli Armeni 	122



	  	I Cofti o gli Egiziani 	125



	537-568 	Il Patriarca Teodosio 	126



	538 	Paolo 	126



	



	  	Separazione e decadenza degli Egiziani 	129



	625-661 	Beniamino, Patriarca giacobita 	131



	  	Gli Abissinii e i Nubii 	132



	530 	ec. Chiesa d'Abissinia 	134



	1525-1550 	I Portoghesi in Abissinia 	135



	1557 	Missione dei Gesuiti 	137



	1626 	Conversione dell'Imperatore 	138



	1632 	Espulsione finale de' Gesuiti 	140



	 



	CAPITOLO XLVIII. Disegno del rimanente dell'Opera. Successione e carattere degl'Imperatori greci di Costantinopoli dal tempo d'Eraclio a quello della conquista dei Latini.



	 



	  	Difetti della Storia bizantina 	141



	  	Sua unione colle rivoluzioni del Mondo politico 	143



	  	Disegno del rimanente dell'Opera 	144



	638-641 	Secondo matrimonio e morte d'Eraclio 	148



	641 	Costantino III 	150



	641 	Eracleone 	150



	641 	Punizione di Martina e d'Eracleone 	152



	641 	Costanzo II 	152



	



	668 	Costanzo IV, soprannominato Pogonate 	154



	685 	Giustiniano II 	156



	695-705 	Suo esilio 	158



	705-711 	Suo ritorno al trono e sua morte 	159



	711 	Filippico 	162



	713 	Anastasio II 	163



	716 	Teodosio III 	163



	718 	Leone III, l'Isaurico 	164



	741 	Costantino V, Copronimo 	165



	775 	Leone IV 	168



	780 	Costantino VI ed Irene 	170



	792 	Irene 	172



	802 	Niceforo I 	174



	811 	Stauracio 	174



	811 	Michele II, Rangabo 	174



	813 	Leone V, l'Armeno 	176



	820 	Michele II, soprannominato il Balbo 	178



	829 	Teofilo 	180



	842 	Michele III 	183



	867 	Basilio I, o il Macedone 	186



	886 	Leone VI, il Filosofo 	193



	911 	Alessandro, Costantino VII, Porfirogenito 	195



	919 	Romano I, Lecapeno 	196



	  	Cristoforo, Stefano, Costantino VIII 	196



	945 	Costantino VII 	197



	959 	Romano VI, il Giovane 	199



	963 	Niceforo II, Foca 	200



	



	  	Giovanni Zimiscé, Basilio II e Costantino IX 	202



	976 	Basilio II e Costantino IX 	204



	1025 	Costantino IX 	206



	1028 	Romano III, Argiro 	207



	1034 	Michele IV, il Paflagonio 	208



	1041 	Michele V, o Calafate 	209



	1042 	Zoe e Teodora 	209



	1042 	Costantino X, o Monomaco 	210



	1054 	Teodora 	210



	1056 	Michele VI, o Stratiotico 	211



	1057 	Isacco I, Comneno 	211



	1059 	Costantino XI, Ducas 	214



	1067 	Eudossia 	214



	1067 	Romano III, Diogene 	215



	1071 	Michele VII, Parapinace, Andronico I, Costantino XII 	216



	1078 	Niceforo III, Botoniate 	218



	1081 	Alessio I, Comneno 	220



	1118 	Giovanni, o Calo Giovanni 	223



	1143 	Manuele 	225



	1180 	Alessio II 	230



	  	Carattere, e prime avventure d'Andronico 	230



	1183 	Andronico I, Comneno II 	241



	1185 	Isacco II, soprannominato l'Angelo 	245



	



	 



	CAPITOLO XLIX. Introduzione, culto e persecuzione delle Immagini. Ribellione dell'Italia e di Roma. Patrimonio temporale dei Papi. Conquisto dell'Italia fatto dai Francesi. Istituzione delle Immagini. Carattere e incoronazione di Carlomagno. Ristabilimento e decadenza dell'Impero romano in Occidente. Independenza dell'Italia. Costituzione del Corpo germanico.



	 



	  	Introduzione delle Immagini nella Chiesa cristiana 	253



	  	Loro Culto 	256



	  	L'Immagine d'Edessa 	258



	  	Copie dell'Immagine d'Edessa 	262



	  	Opposizione al culto delle Immagini 	264



	726-840 	Leone l'Iconoclasta e suoi successori 	266



	754 	Il Concilio di Costantinopoli 	268



	  	Loro professione di Fede 	270



	726-775 	Persecuzione delle Immagini e dei monaci 	271



	  	Stato dell'Italia 	275



	727 	Epistole di Gregorio II all'Imperatore 	279



	728, ec. 	Rivoluzione dell'Italia 	283



	  	Repubblica di Roma 	288



	730-752 	Roma assalita dai Lombardi 	291



	754 	Sua liberazione per opera di Pipino 	294



	



	774 	Conquisto della Lombardia fatto da Carlomagno 	297



	751-768 	Pipino e Carlomagno re di Francia 	297



	  	Patrizi di Roma 	300



	  	Donazioni di Pipino e di Carlomagno ai Papi 	303



	  	Donazione di Costantino inventata 	307



	780 	ec. Immagini in Oriente rimesse in onore dall'Imperatrice Irene 	312



	787 	Settimo Concilio generale o sia secondo Niceno 	314



	841 	Definitivo stabilimento delle Immagini sotto l'Imperatrice Teodora 	316



	794 	Ripugnanza de' Franchi e di Carlomagno 	318



	774-800 	I Papi si separano dall'Impero d'Oriente 	320



	800 	Incoronazione di Carlomagno come Imperatore di Roma e dell'Occidente 	323



	768-814 	Regno e carattere di Carlomagno 	326



	  	Ampiezza del suo Impero in Francia 	332



	  	Spagna 	334



	  	Italia 	334



	  	Alemagna 	335



	  	Ungheria 	336



	  	Suoi vicini e suoi nemici 	338



	  	Suoi successori 	340



	



	814-840 	Luigi il Pio 	341



	840-856 	Lotario I 	341



	888 	Divisione dell'Impero 	342



	962 	Ottone Re di Germania rinnova e s'appropria l'Impero d'Occidente 	342



	  	Transazione dell'Impero d'Oriente e di quello d'Occidente 	344



	800-1060 	Autorità degl'Imperatori nell'elezione dei Papi 	347



	  	Disordini 	350



	1073 ec. 	Riforma e pretensioni della Chiesa 	353



	  	Autorità che godeano gl'Imperatori in Roma 	354



	992 	Ribellione d'Alberico 	355



	967 	Del Papa Giovanni XII 	356



	998 	Del console Crescenzio 	357



	774-1250 	Il regno d'Italia 	359



	1152-1190 	Federico I 	361



	1198-1250 	Federico II 	362



	814-1250 	Independenza dei principi d'Alemagna 	363



	1250 	Costituzione germanica 	366



	1347-1378 	Debolezza e povertà dell'Imperator Carlo IV 	367



	1356 	Sua pompa 	370



	  	Potere e modestia d'Augusto in contrapposto a lui 	372





FINE DELL'INDICE.






NOTE:



1. S'introdusse fra seguaci di Cristo la discordia perchè
molti fra loro, cioè i primi eretici, s'allontanarono
dalla retta credenza, contenuta nel Nuovo Testamento, onde
vennero appunto le denominazioni, Ortodossi ed Eterodossi,
Cattolici ed Eretici. Le decisioni de' Concilii generali
determinanti l'Ortodossia, vale a dire il sistema dei
retti giudizii, intorno la divinità di Gesù Cristo, non discordarono
fra loro, e spiegando rettamente e di pien diritto
l'Evangelo fissarono le cose dogmatiche, che il popolo
doveva credere al sorgere che facevano le torte opinioni
particolari, vale a dire, le eresie di alcuni Vescovi,
e preti, adunati anche in Concilii detti Conciliaboli per distinguerli
dai Concilii legittimi ed Ortodossi. (Nota di N. N.)



2. Era naturale, che i seguaci d'una religione, fondata
da Gesù Cristo, dal Verbo incarnato, vale a dire
dalla divina Intelligenza fatta Uomo, facessero intorno la
natura del loro Fondatore ricerche, e ragionamenti, dei
quali l'autorità de' Concilii generali, definitivamente decise.
Ma se i Cristiani occupavansi da una parte de' dogmi
(greco vocabolo che sebbene significhi opinationes, placita,
i teologi prendono quali cose rivelate, e dai Concilii definite)
fondamentali della religione, non trasandavano mai
le leggi, ed i precetti del Fondatore intorno la morale,
poichè sappiamo dalla storia che lo stesso Imperatore Giuliano,
il quale circa la metà del quarto secolo nel brevissimo
suo regno si studiò molto di abbattere il Cristianesimo,
cui era avverso, siccome ad una innovazione religiosa,
proponeva tuttavia i Vescovi siccome modelli di
buona morale a' Sacerdoti del Politeismo. (Nota di N. N.)



3. D'onde comincierò io per dimostrare la giustezza e l'esattezza
di queste ricerche preliminari che mi sono ingegnato
di circoscrivere ed abbreviare per quanto si potea? Se proseguo
a citare dopo ciascun fatto, e dopo ogni riflessione, quel
documento che me ne attesta la verità, sarà d'uopo che ad
ogni linea io riporti una lista di testimonianze, ed ogni nota
diventerà una dissertazione; ma Petavio, Le Clerc, Beausobre
e Mosemio compilarono, esposero, schiarirono quei passi innumerabili
degli antichi autori, che io pure ho letto in originale.
Mi contenterò a fortificare la mia narrazione col nome
e col credito di scorte sì rispettabili, e qualora si tratterà di
cosa che difficilmente si possa diciferare, o che sia troppo rimota
da noi, non avrò rossore di chiamare in aiuto altri occhi
più penetranti de' miei: 1. i Dogmata Theologica di Petavio
stordiscono la mente nostra per l'immensità del disegno
dell'opera non che della fatica che gli costò. Solamente i volumi
che trattano dell'Incarnazione (due in foglio, il quinto
ed il sesto, di 837 pagine) son divisi in sedici libri; il primo
è storico, gli altri espongono la controversia e la dottrina.
Vastissima e sicura è l'erudizione, pura la latinità, chiaro
il metodo, gli argomenti trattati con profondità e connessione
di ragionamento; ma l'autore è ligio ai Padri della Chiesa,
è il persecutore degli Eretici, il nimico della verità e del candore
ogni qual volta queste qualità nuocono agli interessi
della parte cattolica. 2. L'Arminiano Le Clerc, che ha pubblicato
un volume in quarto (Amsterdam 1716) sull'istoria
ecclesiastica dei due primi secoli, pel suo carattere e per la
condizione è scevero d'ogni servitù; il suo ingegno è limpido,
ma poco estese ne sono le forze; egli riduce la ragione,
o la stoltezza dei secoli ai confini del proprio giudizio; qualche
volta ha potuto la sua opposizione ai sentimenti dei Padri
sostenere, ma spesso ancora traviare la sua imparzialità.
Veggasi quello che dice dei Cerintii (LXXX), degli Ebioniti
(CIII), dei Basilidiani (CXXIII), dei Marcioniti (CXLI), etc.
L'Istoria critica del Manicheismo (Amsterdam, 1734-1739,
in due volumi in quarto con una dissertazione postuma
sopra i Nazarei; Losanna 1745) contiene cose preziosissime
intorno alla filosofia e alla teologia degli antichi. Con
un'arte mirabile viene svolgendo quel dotto Storico il filo sistematico
della opinione, e veste a quando a quando le sembianze
d'un Santo, d'un saggio o d'un eretico, ma sovente
eccessive ne sono le acutezze, e pare trascinato da un sentimento
di generosità a favorire la parte più debole: mentre
si premunisce con tanta cura contro la calunnia, non valuta
abbastanza gli effetti della superstizione e del fanatismo. Coll'indice
curiosissimo di quel libro potranno i lettori investigare
quegli articoli che loro piaccia d'esaminare. 4. Lo storico
Mosemio, meno profondo di Petavio, meno independente
di Le Clerc, meno ingegnoso di Beausobre, non manca
di nulla, è ragionevole, preciso e moderato. Veggasi nella sua
dotta opera (De rebus Christianis ante Constantinum; Helmstadt,
1753, in quarto) come parli dei Nazarei, e degli
Ebioniti (p. 172-179, 328-332), dei Gnostici in generale
(p. 179, etc.), di Cirinto (p. 196-202), di Basilide (p. 552-361),
di Carpocrate (p. 363-367), di Valentino (p. 371-389),
di Marcione (p. 404-410), de' Manichei (pag. 829-837,
etc.).



4. Il nome Nazareni fu dato sulle prime a' seguaci di
Cristo, e divenne poco dopo quello di una Setta particolare
di Ebrei, la quale voleva, che si osservasse la legge
di Mosè, e nello stesso tempo si onorasse Gesù Cristo come
Uomo giusto, e come il maggiore di tutti i Profeti,
nato secondo alcuni di loro da una Vergine, e secondo altri
da Giuseppe nello stesso modo onde nascono gli altri
uomini; erano seguaci di Cristo in un modo ereticale, e
questi conciliatori furono condannati dai veri credenti cristiani
per la loro falsa opinione, e poi anche dagli Ebrei
perchè muovevano dubbii sulla autenticità dei libri di Mosè,
di cui per altro riconoscevano la divina missione. Il
nome Ebioniti in ebraico significa poveri, e fu dato ad una
specie di primitivi cristiani eretici, che adottavano i sentimenti
de' Nazareni aggiungendo alcuni errori, ed alcune
pratiche. Origene, scrittore antico ecclesiastico, distinse due
specie di Ebioniti. La pura, e vera divinità di Gesù Cristo
era stata riconosciuta da S. Pietro alla presenza dei
discepoli. Gesù Cristo li interrogò per sapere che dicessero
gli uomini di lui; ed i discepoli gli risposero, che alcuni
lo stimavano Giovanni Battista, alcuni Elia, altri Geremia,
o alcun altro de' Profeti: al che soggiunse Gesù Cristo:
chi poi mi credete voi? Allora Simon Pietro rispose:
tu sei Cristo figlio di Dio vivo: e allora Cristo gli disse:
sei fortunato assai, o Simone, poichè il sangue e la carne
non ti rivelarono ciò, ma mio Padre ch'è ne' Cieli (S. Matteo
c. 16). Questa credenza espressa da S. Pietro, e confermata
dalla sanzione dell'Uomo-Dio, rimase, e si conservò sempre
nei discepoli, che ne vedevano nuove prove ne' miracoli: essi
la sparsero, e ne venne il dogma principale de' veri credenti;
quindi tanto i Nazareni che gli Ebioniti furono
condannati; ciò forma una prova, che anche in quel tempo
primitivo la vera società cristiana credeva la Divinità
del suo Fondatore, e riguardava questo dogma come un
articolo fondamentale della sua religione. (Nota di N. N.)



5. Και γαρ παντες ημεις τον χριστον ανθρωπον εξ ανθρωπων προσδοκωμεν γενησεσθαι, imperocchè tutti noi speriamo che
il Cristo nascerà mortale da mortali, dice Trifone Ebreo
(Giustino, Dialog., p. 207) in nome de' suoi concittadini;
e quegli Ebrei moderni, che rinunciano ai pensieri di ricchezza
per attendere alle cose della religione, serban tuttavia lo
stesso linguaggio, e allegano il senso letterale dei Profeti.



6. S. Grisostomo (Basnagio, Hist. des Juifs t. V, c. 9,
p. 183) e S. Atanasio (Petavio, Dogm. Teolog. t. V, l. I,
c. 2, p. 3) son ridotti a confessare che Cristo esso stesso
o i suoi Apostoli rare volte parlano della sua Divinità.



7. La divina natura di Gesù Cristo era appunto nella
persona di un Uomo, che perciò era un Uomo-Dio: tale
è il modo ammirabile che forma un mistero venerando,
onde Dio volle operare la redenzione de' credenti: ma d'altra
parte Gesù Cristo co' miracoli mostrava, lui esser Dio,
e gli Ebrei dovevano convincersene. (Nota di N. N.)



8. In Socrate si vede un grande Filosofo, che, quasi
quattro secoli prima di Gesù Cristo, conosceva e mostrava
alla greca gioventù gli errori della religione del suo
tempo, e del suo Paese, e ad un'ora l'esistenza di un
solo Essere Supremo colla sola ragione, senza rivelazione,
onde fu da sacerdoti politeisti accusato, e messo a morte,
malgrado la buona morale che insegnava: ma in Gesù Cristo
forz'è riconoscere a chiari caratteri un Uomo-Dio. (Nota
di N. N.)



9. Non esistevano negli esemplari degli Ebioniti i due primi
capitoli di S. Matteo (Sant'Epifanio, Haeres., XXX, 13);
e la concezion miracolosa è uno degli ultimi articoli che il
Dottor Priestley ha esclusi dalla sua profession di fede già
senz'altro assai breve.



10. È molto verosimile, che fosse in ebraico e in siriaco il
primo degli Evangeli fatto per gli Ebrei che abbracciavano il
cristianesimo. Papia, Ireneo, Origene, S. Girolamo e altri
Padri attestano questa cosa. I Cattolici non osano dubitarne,
e fra i Protestanti Casaubono, Grozio, ed Isacco Vossio opinano
così. Ma è certo altrettanto che questo Evangelo ebraico
di S. Matteo non sussiste più,[*] e si può darne colpa allo zelo
e alla fedeltà delle primitive Chiese, che preferirono la versione,
quantunque non autorevolmente approvata, d'un greco
anonimo. Erasmo e i suoi discepoli, che s'attengono al testo
greco che ne rimane, come ad Evangelo originale, si privano
da se stessi della testimonianza che lo dichiara opera d'un
Apostolo. Vedasi Simon (Hist. critique, t. III, c. 5-9, p. 47-101)
e i Prolegomeni di Mill e di Werstein sul Nuovo Testamento.



* L'autenticità dei libri che abbiamo del Nuovo Testamento,
riconosciuta dalla Chiesa, che li distinse dagli apocrifi,
è sostenuta, contro le infondate, e vane critiche degli
Increduli, dei Deisti e dei Scettici, dagli Apologisti
della religione, e rimandiamo ad essi il lettore che volesse
conoscere questa materia. I Nazareni avevano il loro Evangelo
scritto in ebraico volgare, denominato ora l'Evangelo
de' dodici Apostoli, ora degli Ebrei, ed ora di
S. Matteo; ciò è notissimo; e S. Girolamo dice (catalogus
script. eccl. c. 2) d'aver tradotto quest'Evangelo in
lingua greca ed in lingua latina; non è dunque anonimo
il traduttore. (Nota di N. N.)



11. Certamente l'Uomo-Dio, Gesù Cristo, venuto al mondo
per salvar gli uomini, era un Essere da non potersi
paragonare con nessun altro, e dava un'idea sublime. Gli
Ebrei ed i loro dottori leggevano, ed intendevano materialmente
l'Antico Testamento, stavano attaccati al senso
letterale, non si elevavano al senso figurato; ecco il loro
errore, per cui non potevano riconoscere, nelle divine antiche
scritture, le predizioni intorno il futuro divin Redentore,
ed i misteri dell'Incarnazione, e dalla Redenzione.
Questa ostinazione loro impedì di ravvisare a chiari caratteri
il divin Salvatore già predetto da quei libri dei
quali erano i depositari, e da quei stessi Profeti ch'essi
veneravano; non vollero ciecamente intendere ciò che disse
S. Agostino, e dichiararono i Concilii, ed i Teologi, che
Novum Testamentum in vetere est figuratum; massima ch'è il
fondamento del Cristianesimo. (Nota di N. N.)



12. Cicerone (Tuscul., l. 1) e Massimo Tirio (Dissert. 16)
hanno distrigata la metafisica dell'anima dal guazzabuglio del
dialogo talvolta dilettevole, ma spesso imbrogliato, del Fedro
del Fedone, e delle leggi di Platone.



13. I discepoli di Gesù credevano che un uomo avesse peccato
prima che venisse al Mondo (San Giovanni, IX, 2).
Dagli Ebrei si ammetteva la trasmigrazion dell'anime virtuose
(Gioseffo De bell. judaic. l. II, c. 7 ): e da un Rabbino moderno
si asserisce modestamente, aver Ermete, Pitagora, Platone,
ecc. ricavata la lor metafisica dagli scritti, o da' sistemi
de'  suoi illustri concittadini.



14. Si sostennero quattro diverse opinioni sull'origine delle
anime; 1. furono considerate come eterne e divine; 2. come
create separatamente prima della loro unione col corpo; 3. si
pensò che traessero origine dallo stipite primitivo d'Adamo,
ove stava racchiuso il germe spirituale e corporale della sua
posterità; 4. che nel punto del concepimento Iddio creasse
l'anima d'ogn'individuo, e la destinasse al corpo di cui si
era formato l'embrione. Pare che sia prevalsa l'ultima sentenza
presso i moderni, e n'è divenuta meno sublime, ma
non per questo più intelligibile, la nostra storia spirituale.



15. Οτι η του Σωτηροε ψυχη η του Αδαμ ην, poichè l'anima
del Salvatore era quella d'Adamo, è una delle quindici
eresie imputate ad Origene, e contestate dal suo Apologista
(Photius, Biblioth. Cod. 117, p. 296). Alcuni Rabbini assegnano
la stessa anima ad Adamo, a David, e al Messia.



16. Apostolis adhuc in seculo superstitibus, apud Judaeam
Christi sanguina recente, phantasma Domini, corpus
asserebatur, etc. (S. Girolamo Advers. Lucifer., c. 8). L'epistola
di S. Ignazio agli abitanti di Smirne ed anche l'Evangelo
secondo S. Giovanni ebbero la mira di distruggere l'errore
dei Doceti, che s'andava propagando, e s'era già troppo
accreditato nel Mondo (1. Giovanni, IV, 1, 5).



17. Verso l'anno dugento dell'Era cristiana S. Ireneo ed
Ippolito confutarono le trentadue Sette της ψενδωνομου γνοσεως
della falsa dottrina, già moltiplicatesi nel tempo di S. Epifanio
sino al numero di ottanta (Phot. Bibl. Cod. 120, 121,
122). I cinque libri d'Ireneo non sussiston più che in latino
barbaro, ma forse si troverebbe l'originale in qualche monastero
della Grecia.



18. Il pellegrino Cassiano che girò l'Egitto al principio
del quinto secolo osserva e deplora il regno dell'antropomorfismo
tra i Monaci che non sapevano di seguire il sistema
d'Epicuro (Cicerone De nat. deorum, l. I, c. 18-34). Ab
universo prope modum genere monachorum, qui per totam
provinciam Aegyptum morabantur per simplicitatis errorem
susceptum est, ut a contrario memoratum pontificem (Theophilum)
velut haeresi gravissima depravatum, pars maxima
seniorum ab universo fraternitatis corpore deceraeret
detestandum. (Cassiano, Collation., X, 2). Finchè S. Agostino
aderì al Manicheismo manifestò lo scandalo che gli dava
l'antropomorfismo dei Cattolici vulgari.



19. Ita est in oratione senex mente confusus eo quod
illam ανθρωπομορφον imaginem deitatis, quam proponere sibi
in oratione consuerat aboleri, de suo corde sentiret, ut in
amarissimos fletus, crebrosque singultus repente prorumpens,
in terram prostratus cum ejulatu validissimo proclamaret
«heu me miserum! tulerunt a me Deum meum, et
quem nunc teneam non habeo, vel quem adorem, aut interpellem
jam nescio». (Cassiano, Collation. X, 2).



20. S. Giovanni e Cerinto (A. D. 80, Le Clerc, Hist. eccl.
p. 493) s'incontrarono a caso nei bagni pubblici d'Efeso; ma
l'Apostolo si scostò dall'eretico per tema che gli cadesse in
capo l'edificio. Questa goffa storiella, rigettata dal dottor Middleton
(Miscellaneous Works, vol. 2), è narrata per altro da
S. Ireneo (III, 3) sulla testimonianza di Policarpo, e probabilmente
s'accordava colla notizia che avevasi dell'epoca
in che visse Cerinto, e del luogo da lui abitato. La versione
di S. Giovanni (IV, 3) ο λυει τον Іησουν, caduta in disuso,
benchè sembri la vera, allude alla doppia Natura insegnata
dall'eretico Cerinto.



21. Il sistema dei Valentiniani era assai complicato e quasi
incoerente, 1. Il Cristo e Gesù erano Eoni, ma la virtù non
era in essi allo stesso grado; uno agiva come l'anima ragionevole,
e l'altro come lo spirito divino del Salvatore. 2. Nel
momento della passione si ritirarono amendue, e non lasciarono
che un'anima sensitiva e un corpo umano. 3. Questo
corpo medesimo era etereo, e forse soltanto apparente. Queste
sono le conseguenze che deduce Mosemio dopo molto studio;
ma dubito assai, che il traduttore latino non abbia inteso
S. Ireneo, o che S. Ireneo e i Valentiniani non si capissero
bene fra loro.



22. Gli eretici abusarono di quella esclamazione dolorosa di
Gesù Cristo «Dio mio! Dio mio! perchè m'hai tu abbandonato?»
Rousseau che ha fatto un paragone eloquente, ma
sconvenevole, tra Gesù Cristo e Socrate, si dimentica, che il
filosofo moribondo non si lascia fuggir di bocca parola d'impazienza,
e di disperazione. Questo sentimento può non essere
apparente che nel Messia; e si è detto a ragione, che
queste parole mal sonanti altro non erano che l'applicazione
d'un salmo o d'una profezia.



23. L'Autore doveva ommettere il termine improprio inconvenienti,
e porne un altro che esprimesse la fiacchezza
della mente umana, che non può giungere a comprendere
il Mistero, che ha tutti i motivi di credibilità, presentatici
dalla teologia, per essere creduto.



L'incomprensibile Mistero dell'Incarnazione copre d'un
velo i così detti inconvenienti dell'Autore, e non presenta
al vero credente che l'opera dell'amore misericordioso di
Dio per salvare gli Uomini, la quale è sì grande, e sì
maravigliosa da essere da teologi considerata maggiore di
quella della stessa Creazione. Ciò che dopo dice il dotto Autore
non è che l'esposizione esatta, e ragionata delle eresie,
ossia opinioni condannate successivamente dai quattro primi
Concilii generali di Nicea, di Costantinopoli, d'Efeso,
e di Calcedonia, nel quarto e quinto secolo, i quali interpretando
rettamente le espressioni degli Evangelici, e combinandole,
(Vedi Acta Conc. Nic. I, Conc. Constan. I,
Ephes. et Chalc., I in Labbè Collectio Magna, et amplissima
Conciliorum etc.) determinarono, distendendo il
Credo, o condannando le eresie, quella credenza, che dovevasi
avere contro le torte opinioni, e partiti furiosi, che
scompigliarono, e continuarono lungo tempo a trambustare,
anche dopo le decisioni, la Chiesa, e lo Stato perfino
con grandi massacri: il tempo la cui azione non cessa,
mai, i decreti, e la forza degli Imperatori cattolici vennero
in soccorso della pronunciata ortodossia, e posero fine
a' mali delle controversie teologiche, che laceravano le
province del romano Impero. (Nota di N.N.)



24. Questa frase energica può giustificarsi con un passo di
S, Paolo (I Tim. III, 16); ma le Bibbie moderne c'ingannano[*]. La
parola ὄ (il quale) fu cangiata in Costantinopoli,
sul cominciar del secolo decimosesto, in θεος (Dio). La
verace ed evidente versione secondo i testi latino e siriaco sussiste
tuttavia nei raziocini dei Padri greci e de' Padri latini;
ed Isacco Newton ha benissimo scoperto questa frode non che
quella dei tre testimoni di S. Giovanni (Vedi le sue due lettere,
tradotte dal Signor di Missy, nel Giornale Britannico
tom. XV, p. 148-190; 35-390). Esaminai le ragioni allegate
dall'una parte e dall'altra, e mi sono sottoscritto all'autorità
del primo tra i filosofi, versatissimo nelle discussioni teologiche
e critiche.



* Se l'Autore dice d'essere persuaso di ciò che scrisse
il Newton, che non ha nelle materie ecclesiastiche autorità,
ciò non prova che la frode sia vera: è vero che non
sarebbe facile il provare non esservi mai state le così dette
pie frodi in cose per altro di non grande momento, e non
intrinseche alla religione; ma bisognava in particolare provare
questa. (Nota di N. N.)



25. Vedi intorno Apolinare e la sua Setta, Socrate (l. II,
c. 46: l. III, c. 16), Sozomeno (l. V, c. 18; l. VI, c. 25-27),
Teodoreto (l. V, 3, 10, 11 ), Tillemont (Mém. eccl.
tom. VII, p. 602-638, not. p. 789-794, in 4. Venise 1732).
I Santi che vissero ai suoi giorni parlavano sempre del vescovo
di Laodicea come di un amico e d'un fratello; lo stile
degli storici più recenti ha l'impronta dell'acrimonia e dell'inimicizia.
Filostorgio lo paragona (l. VIII, c. 11-15) a
S. Basilio e a S. Gregorio.



26. Due prelati dell'Oriente, Gregorio Abulfaragio, primo
Giacobita di quella parte del Mondo, ed Elia, metropolitano
di Damasco, addetto alla Setta di Nestorio (Vedi Asseman,
Bibl. orient., t. II, p. 291; t. III, p. 514, ec.) confessano,
che i Melchiti, i Giacobiti, i Nestoriani ec. andavan
d'accordo sulla dottrina, e non differivan che sull'espressione.
Basnagio, Le Clerc, Beausobre, La Croze, Mosemio
e Jablonski sono inclinati a questa caritatevole opinione, ma
lo zelo di Petavio è veemente ed adiroso, e appena Dupin
lascia traspirare la sua moderazione.



27. La Croze (Hist. du Christianisme des Indes, t. I.
p. 24) confessa la poca stima che fa dell'ingegno e degli scritti
di S. Cirillo. «Fra tutte l'opere degli antichi, egli dice, poche
se ne leggono di meno profittevoli». E Dupin (Bibl. eccl.,
t. IV, p. 42-52) c'insegna a sprezzarle, quantunque ne parli
con rispetto.



28. Chi gli fa questo rimbrotto è Isidoro di Pelusio (l. I,
epist. 25, p. 8). Non essendo troppo autentica la lettera,
Tillemont, men sincero dei Bollandisti, affetta il dubbio, se
questo Cirillo fosse il nipote di Teofilo (Mémoires ecclés.,
t. XIV, p. 268).



29. Socrate (lib. VII, 13) chiama un grammatico διαπυρος δε ακρατης του επισκοπου κυριλλου καθεστως, και περι το ακροτους εν ταις διοδασκαλιαις αυτου εγειρειν ην σπουδαιοτατος, un uditore
del vescovo Cirillo che assisteva con fervore alle sue prediche,
ed era tutto intento a suscitargli applausi.



30. Socrate (l. VII, c. 7) e Renaudot (Hist. patriarch.
Alexand., p. 106-108) parlano della gioventù di S. Cirillo
e della sua nomina alla sede d'Alessandria. L'abate Renaudot
trasse i suoi materiali dalla Storia araba di Severo, vescovo
di Ermopoli Magna od Ashmunein, nel secolo decimo, autore
cui non si può mai prestar fede, quando non abbiano i fatti
in se stessi il carattere dell'evidenza.



31. I Parabolani d'Alessandria erano una Compagnia di
carità, fondata nel tempo della peste sotto Gallieno, per visitare
i malati e sotterrare i morti. A poco a poco si moltiplicarono;
fecero abuso e traffico dei loro privilegi. L'insolenza
da essi manifestata sotto il pontificato di S. Cirillo determinò
l'imperatore a privare il patriarca del diritto di eleggerli,
e a restringerne il numero a cinque o seicento; ma sì
fatte restrizioni furono passaggere ed inefficaci (Vedi il Cod.
Teodos., l. XVI, t. II; e Tillemont, Mém. ecclés., t. XIV,
p. 276-278.)



32. S. Cirillo non può dirsi esente de' difetti come scrittore,
e come Patriarca d'Alessandria; aveva uno spirito
così sottile nelle controversie, ed era tanto facondo, che
spesse volte non s'intende ciò ch'egli scrisse. Non può negarsi
essere egli stato altiero, ed impetuoso specialmente
nella sua controversia con Nestorio Patriarca eretico di
Costantinopoli, e Capo dei Vescovi, preti, e secolari detti
da lui Nestoriani, de' quali un picciolo resto trovasi ancora
in qualche provincia d'Europa, ed in qualche borgata
della Persia, e dell'Armenia, malgrado le persecuzioni
de' Cattolici; ma S. Cirillo sosteneva la retta dottrina
intorno a Gesù Cristo; perciò il suo procedere per giungere
al suo fine, che il Concilio d'Efeso I condannasse
Nestorio, che negava la Divinità di Cristo colla distinzione
delle persone divina ed umana, asserendo che Maria aveva
partorito Cristo Uomo, e non Cristo Dio, cioè la persona
umana, e non la persona divina, devesi chiamare non
ambizioso, ed impetuoso, ma zelante dell'Ortodossia, secondo
il sano linguaggio de' teologi; altrimenti la maggior
parte dei sostenitori di essa diventano uomini impetuosi,
ed ambiziosi. Non può negarsi aver S. Cirillo posto mano
francamente nelle cose civili, e governative d'Alessandria,
onde ne vennero i forti risentimenti di Oreste governatore
per l'Imperatore romano, ed avvenne il fatto terribile dei
Monaci di Nitria; ma non consta che la morte lagrimevole,
d'Ipazia, tanto celebrata dagli storici per il suo sapere,
ed accusata di avere attraversato la riconciliazione fra Oreste,
e Cirillo, possa a questo essere attribuita: quel fatto
orribile, che tolse dalla cattedra una dottissima donna, è
avvenuto per la furia dei due partiti di Oreste, e di Cirillo,
che non avrà neppur esso potuto impedire il male.
Bisogna dimenticarsi quei difetti, che poteva avere Cirillo
a cagione della sua animosa difesa della Ortodossia, e devesi
considerare da ogni buon credente, per essere stato
fatto Santo dalla chiesa, pienamente da ogni colpa giustificato.
(Nota di N. N.)



33. Vedi intorno a Teone, e sua figlia Ipazia, il Fabricio
(Bibl., t. VIII, p. 210, 211). Il suo articolo nel Lessico di
Suida è assai curioso e originale. Esichio (Meursii opera,
t. VII. p. 295, 296) nota che quella figlia fu perseguitata
δια την υπερβαλλουσαν σοφιαν, per l'eminente sapienza: ed
un epigramma dell'antologia greca (l. I, c. 76, p. 159, edit.
Brodaei) ne vanta il sapere e l'eloquenza. Il vescovo filosofo
Sinesio, suo amico e discepolo, ne parla in modo onorevole
(Epist. 10, 15, 16, 33, 80, 124, 135, 153).



34. Οςρακοις ανειλον, και μεληδον διασωπασαντες, etc. ne straziarono
le carni con cocci d'ostriche, e scerpandone a brani
le membra, ec. Le scaglie d'ostriche erano sparse abbondevolmente
sulle rive del mare rimpetto a Cesarea. Piacemi
adunque di attenermi qui al senso letterale, senza rifiutar la
version metaforica di tegolae, tegole, seguìta dal Sig. de Valois;
non so, se Ipazia fosse ancor viva, ed è probabile che
gli assassini non si pigliassero pensiero di questo.



35. Da Socrate (l. VII, c. 13, 14, 15) son raccontate sì
belle geste di S. Cirillo, ed è obbligato il fanatismo, tuttochè
con ripugnanza, a copiare le parole d'uno storico, il
quale chiama freddamente i sicari d'Ipazia ανδρες το φρονημα ενθερμοι uomini caldi di testa. Noto con piacere, che quel
nome tanto vilipeso fa arrossire lo stesso Baronio (A. D. 415,
n. 48).



36. Quand'anche per supposizione avesse avuto colpa
S. Cirillo della morte orribile della povera Ipazia, non
essendo la religione cristiana per sua essenza sanguinaria,
come evidentemente consta dall'Evangelo, non le verrebbe
alcuna macchia per la colpa di S. Cirillo, e se non è
provato, che questi ne abbia avuto, e quindi fu egli fatto
Santo, molto meno può dirsi, che la religione sia macchiata
pel massacro d'Ipazia. (Nota di N. N.)



37. Non volle ascoltare le preghiere d'Attico di Costantinopoli,
e d'Isidoro di Pelusio; e se si crede a Niceforo (l. XIV
c. 18) cedette soltanto all'interposizion della Vergine. Negli
ultimi anni per altro andava pur susurrando che Gian Grisostomo
era stato giustamente condannato (Tillemont, Mém.
ecclés. t. XIV, p. 278-282; Baronio, Annal. eccles. A. D.
412, n. 46-64).



38. Vedi le particolarità intorno ai loro caratteri nella Storia
di Socrate (l. VII, c. 25-28), e intorno alla loro autorità
e alle pretensioni, nella voluminosa compilazione del Tomassino
(Discipl. de l'Eglise, t. I, p. 80-91)



39. Racconta Socrate la Storia del suo avvenimento alla sede
episcopale di Costantinopoli, e ne descrive le azioni (l. VII,
c. 29-31), e sembra  che Marcellino gli adatti le parole di
Sallustio, loquentiae satis, sapientiae parum.



40. Cod. Theod., l. XVI, tit. 5, leg. 65, cogli schiarimenti
del Baronio (A. D. 428, n. 25, etc.); Gotofredo (ad
locum), e Pagi (Critica, t. II, p. 208).



41. S. Isidoro di Pelusio (l. IV, epist. 57). Le sue espressioni
sono energiche o scandalose: τι θανμαζεις ει και νυν περι πραγμα θειον και λογου κρειττον διαφωνειν προσποιουντ αι υπο φιλαρχιας εκβαυχευομενοι, perchè ti maravigli se anche adesso
preferiscono di disputare sulle cose divine e sul miglior
senso delle parole, accesi dalla smania di dominare. Isidoro
è un Santo, ma non fu mai vescovo; e sono tentato a
credere che l'orgoglio di Diogene si ponesse sotto i piedi l'orgoglio
di Platone.



42. La Croze (Christianisme des Indes, t. I, pag. 44-53,
Thesaur. epist. t. III, p. 276-480) ha scoperto l'uso
delle parole ὁ δεσποτης e ὁ κυριας Іησους, il padrone e il Signore
Gesù, le quali nel quarto, quinto e sesto secolo distinsero
la scuola di Diodoro di Tarso da quella dei suoi discepoli
Nestoriani.



43. Θεοτοκος, Deipara, come, nella zoologia si dice degli
animali ovipari o vivipari. Non è facile il decidere in quale
epoca s'inventasse quella parola che La Croze (Christian.
des Indes, t. I, p. 16 ) attribuisce ad Eusebio di Cesarea,
ed agli Ariani. S. Cirillo e Petavio arrecano testimonianze ortodosse
(Dogmat. theolog. t. V, c. 15, p. 254 etc.); ma
si può contrastare sulla veracità di S. Cirillo; e l'epiteto
θεοτοκος facilmente ha potuto dal margine passar nel testo d'un
manuscritto cattolico.



44. Basnagio nella sua storia della Chiesa, opera di controversia.
(t. I, p. 505) giustifica la Madre di Dio pel sangue
(Atti, XX, 28, colle varie lezioni di Mill); ma i manoscritti
greci son ben altro che concordi; e l'espression primitiva
del sangue del Cristo si è conservata nella version siriaca,
anche nelle copie di cui si valgono, i Cristiani di S. Tommaso
sulla costa del Malabar (La Croze, Christian. des Indes,
t. 1, p. 347). La gelosia fra i Nestoriani e Monofisiti ha
mantenuta la purezza del loro testo.



45. Il Credo, disteso nel Concilio generale II di Costantinopoli
l'anno 381 ha l'espressione natus ex Maria Virgine,
e ciò è lo stesso, che Deipara cioè partoriente Dio, o Madre
di Dio; ed avendo prima il Concilio generale I di Nicea
l'anno 325 fissato definitivamente contro gli Ariani
essere Gesù Cristo della stessa sostanza del Padre, consubstantialem,
cioè essere Dio, ne viene che al tempo, cioè
l'anno 429-431, del Patriarca di Costantinopoli Nestorio,
che negò fermamente essere Maria Madre di Dio, ed affermò
essere essa soltanto Madre di Gesù Cristo uomo, era
già stata sanzionata e autorizzata dalla Chiesa, cioè dal
Concilio ortodosso generale II di Costantinopoli, l'espressione
Madre di Dio. Nestorio poi fu condannato, deposto,
ed esiliato dal Concilio generale III, e d'Efeso I l'anno
431, la quale condanna, deposizione, ed esilio con zelo
promosse, e sollecitò l'altro Patriarca d'Alessandria S. Cirillo
mentovato di sopra. (Nota di N. N.)



46. Se, come abbiamo veduto in altra nota, S. Pietro
riconobbe la divinità di Gesù Cristo affermandolo figlio
di Dio, e se l'Evangelo dice che Gesù Cristo è nato
da Maria non per opera d'uomo, ma dello Spirito Santo,
ne viene la chiara conseguenza, che S. Pietro, e gli
altri Apostoli con lui, abbiano riconosciuto Maria per Madre
di Dio, essendo seguita l'incarnazione della divina Natura,
sebben l'identiche parole Madre di Dio, non sian nell'Evangelo.
(Nota di N. N.)



47. Di già i Pagani dell'Egitto si facean beffe della nuova
Cibele[*] dei Cristiani (Isidoro, l. I, epist. 54). Si formò
in nome d'Ipazia una lettera che volgeva in ridicolo la teologia
del suo assassino (Synodicon, c. 216, nel quarto t. concil.
p. 484). All'articolo Nestorio, Bayle espone sul culto della Vergine
Maria qualche massima d'una filosofia alquanto rilassata.



* Sarà vero che i Pagani si burlassero di Maria Vergine
Madre di Dio; erano Pagani, cioè Politeisti, e perciò
non è maraviglia; ma che ha a fare Cibele, di cui vedesi
la leggenda in tutti i Dizionari di Mitologia, Deità
dei Politeisti e dei poeti, con Maria Vergine Madre di
Dio? Queste due idee sono affatto incompatibili,
ed il farne l'associazione è un assurdo del pari indegno, che insussistente.
(Nota di N. N.)



48. L'αντιδοσις dei Greci, vale a dire un prestito, od una
traslazione reciproca degli idiomi, o delle proprietà d'una natura
all'altra, dell'infedeltà all'uomo, della passibilità a
Dio ec. Petavio pone dodici regole su questa materia sommamente
delicata (Dogmat. theolog., t. V, l. IV, c. 14, 15,
p. 209, etc.).



49. Vedi Ducange, C. P. Christiana, l. I, p. 30 etc.



50. Il decreto del Papa Celestino non fu illegale, perchè
poteva assumere il giudizio intorno a un domma (che se
non rimanesse fermo, non esisterebbe più rivelazione, nè
religione cristiana, nella parte dommatica), e poi giudicò
unitamente al suo Concilio provinciale de' Vescovi; e cotale
giudizio non fece che combinare con quello che poco dopo
diede il Concilio generale III, e d'Efeso I; non fu neppure
precipitato, perchè Celestino esaminò la materia, e nel
giudicare concorse il suo Concilio provinciale di cui era
particolarmente il Capo. (Nota di N. N.)



51. Concil., t. III, p. 943. Mai non furono approvati direttamente
dalla Chiesa; (Tillemont, Mém. ecclés., XIV,
368-372) e quasi mi fan compassione le convulsioni di rabbia
e di sofisma, da cui sembra agitato Petavio nel sesto libro
dei suoi Dogmata theologica.



52. Posso citare il giudizioso Basnagio (ad. t. I, Variar.
Lection. Canisii in praefat., c. 2, p. 11-23) e La Croze,
dotto universale (Christianisme des Indes, t. I, p. 16-20,
de l'Ethiopie, p. 26, 27; Thesaur. epist. p. 176, ec., 283-285).
Il suo libero parere su questo punto è confermato da
quello de' suoi amici, Iablonski (Thesaur. epist. t. I, p. 193-201),
Mosemio (id. p. 304, Nestorium crimine caruisse est
et mea sententia); e non sarebbe agevol cosa trovare tre giudici
più rispettabili. Assemani, pieno di sapere, ma ligio modestamente
alle autorità, a gran pena può scoprire (Bibliot.
orient. t. IV, p. 190-224) il delitto e l'errore dei Nestoriani.



53. Sull'origine, e sui progressi della controversia di Nestorio
fino al Concilio d'Efeso si trovano alcune particolarità
in Socrate (l. VII. c. 32), in Evagrio (l. I, c. 1, 2), in
Liberato (Brev., c. 1-4), negli Atti originali (Concil., t. III,
p. 551-591, ediz. di Venezia, 1728), negli Annali di Baronio
e di Pagi, e nelle fedeli Raccolte di Tillemont (Mém.
eccles., t. XIV, p. 280-577).



54. I Cristiani de' quattro primi secoli ignoravano come il
luogo della morte, così quello della Sepoltura di Maria. Il
Concilio, di cui qui favelliamo conferma la tradizione d'Efeso,
che si credea posseditrice del suo corpo. (Ενθα ὅ θεολογος Іωαννης, και η θεοτοκος παρθενος η αγια Μαρια, quivi
giace il teologo Giovanni, e la Vergine Deipara Santa
Maria. Concil. t. III, p. 1102). Avendo però Gerusalemme
le stesse pretensioni, ha mandate in dimenticanza quelle di
Efeso; colà si mostrava ai pellegrini la vota sepoltura della
Vergine; e di là è venuta la storia della sua risurrezione, e
della sua assunzione, piamente credute dalle Chiese greche
e latine[*]. Vedi Baronio (Annal. ecclés. A. D. 48,
n. 6, ec.) e Tillemont (Mém. ecclés. t. I, p. 467-477).



* Non è meraviglia che l'Autore così si esprima intorno
l'assunzione di Maria: egli era cristiano-protestante.
La credenza, poi de' cattolici intorno a ciò è assai ben fondata
sullo storico Eusebio, Vescovo di Cesarea del quarto
secolo: Maria Virgo Christi Mater ad filium in Coelum assumitur,
ita quidam fuisse sibi revelatum scribunt. Eusebio in
Chronico. Vedi Baronio, Annali an. 48 n. 6, e Tillemont,
T. I, p. 467. (Nota di N. N.)



55. Gli Atti del Concilio di Calcedonia (Concil. t. IV,
pag. 1405-1408) ne mostrano abbastanza quanto cieca fosse
e pertinace l'adesione dei Vescovi d'Egitto ai lor patriarchi.



56. Diversi affari civili od ecclesiastici ritennero i vescovi
in Antiochia fino al 18 maggio. Da Antiochia ad Efeso si calcolavano
trenta giornate; e non è troppo il supporre che per
accidenti, o per riposare dovessero perdere dieci giorni. Senofonte,
che fece la stessa strada, numera più di ducento sessanta
parasanghe, o leghe; io potrei determinare questa misura
consultando gli itinerari antichi e moderni, se conoscessi abbastanza
la proporzion di velocità di un esercito, d'un Concilio,
e d'una caravana. Tillemont medesimo, con qualche ripugnanza
però, giustifica Giovanni d'Antiochia (Mém. ecclés.
t. XIV, p. 386-389).



57. Μεμφομενον μη κατα το δεοντα εν Εφεσω συντεθηναι υπομνηματα πανουργια δε και τινι αθεσμω καινοτομια κυριλλιου τεχναζοντος, accusato mentre Cirillo inonestamente, con fraudolenza
e con certe illegali mutilazioni s'ingegnava a falsificare
in Efeso gli Atti. (Evagrio l. I, c. 7). La medesima
imputazione gli era data dal conte Ireneo; (t. III, p. 1249),
e li critici ortodossi fanno un po' di fatica a difendere la purità
delle copie greche e latine di quel Concilio.



58. Fu questo un Conciliabolo, e non un Concilio che non
fu approvato dal Papa; colla distinzione di Concilio da Conciliabolo
cessa ogni scandalo, ed ogni meraviglia; bisogna
usare le distinzioni, il che sanno fare assai bene i
teologi. (Nota di N. N.)



59. Ο δε επ’ ολεθρω των εηκλεσιων τοχθεις και τραφεις,
nato e cresciuto per la rovina delle Chiese. Dopo la coalizione
di S. Giovanni e di S. Cirillo, furono le invettive reciprocamente
dimenticate. Per vane declamazioni non conviene
illudersi intorno all'opinione, che da rispettabili nemici può
essere inspirata per riguardo al loro merito scambievole (Con.
t. III, p. 1244).



60. Vedi gli Atti del Sinodo d'Efeso nell'originale greco,
e in una versione latina, che pubblicossi quasi nel medesimo
tempo (Conc., t. III, p. 991-1339) col Synodicon adversus
tragoediam Irenaei, t. IV, p. 235-497. Vedi anche l'Ist.
eccl. di Socrate (l. VII, c. 34), Evagrio (l. I, c. 3, 4, 5),
il Breviario di Liberato (in Concil., t. VI, p. 419-459, c. 5,
6), e les Mém. ecclés. di Tillemont (t. XIV, p. 377-487).



61. Ταραχλν (dice Teodosio in frasi interrotte) το γε επι σαυτω, και χωρισμον ταις εκκλησιαις εμβεβληκας .... ως θρασυτερας ορμης πρέπουης μαλλον η ακριβειας .... και ποικιλιας μαλλον τουτων ημιν αρκουσης ηπερ απλοτητος .... παντος μαλλον η ιερεως .... τα τε των εκκλησιων, τα τε των βασιλεων μελλειν χωριζειν βουλεσθαι, ως ουκ ουσης αφορμης ετερας ευδοκιμησεως,
così ti sei cacciato in cuore la discordia, e fra le chiese
la dissensione.... con un impeto temerario, piuttosto che
con zelo.... e con un procedere versatile, che ci ributta più
in tali cose, in vece della schiettezza.... in modo più conveniente
a tutt'altri, che ad un vescovo.... voler mettere a soqquadro
gli affari della chiesa e dei re, quasi non ci fosse
altra maniera d'acquistar gloria. Vorrei sapere quanto abbia
pagato Nestorio espressioni tanto pel suo rivale ingiuriose.



62. S. Cirillo comparte ad Eutiche, a quell'eresiarca d'Eutiche,
gli onorevoli nomi d'amico, di Santo e di zelante difensor
della Fede. Suo fratello, Dalmazio, è parimenti impiegato
a circonvenire l'Imperatore e tutti coloro che servivano
la sua persona, terribili conjuratione. Synodicon (c. 203 in
Concil. t. IV, p. 467).



63. Clerici qui hic sunt contristantur, quod ecclesia Alexandrina
nudata sit hujus causa turbelae: et debet praeter
illa quae hinc transmissa sint auri libras mille quingentas.
Et nunc ei scriptum est ut proestet; sed de tua
ecclesia proesta avaritiae quorum nostri etc. Per qual caso
non si sa, questa lettera originale e curiosa dell'arcidiacono
S. Cirillo al nuovo vescovo di Costantinopoli, sua creatura,
si è conservata in un'antica version latina (Synodicon, c. 203
Concil. t. IV, p. 465-468). Qui è quasi caduta la maschera,
e i Santi parlano il linguaggio dell'interesse e del raggiro.



64. I noiosi negoziati che succedettero al Sinodo d'Efeso
sono raccontati alla lunga negli Atti originali (Concil. t. III,
p. 1339-1771 ad fin. vol. e nel Synodicon, in t. IV), in
Socrate (l. VII, c. 28, 35, 40, 41), in Evagrio (l. I. c. 6,
7, 8-12), in Liberato (c. 7-10), in Tillemont (Mém. ecclés.
t. XIV, pag. 487-676). Il lettore il più paziente mi saprà
grado se ho ristretto in poche linee tante cose false e poco
ragionevoli.



65. Αυτου τε αυδεηθεντος, επετραπν κατα το οικειον επαναζευσαι μοναστηριον, dopo ch'ebbe parlato, gli fu permesso di
tornarsene al suo monastero. Evagrio (l. I, c. 7). Dalle
lettere originali che si scontrano nel Synodicon (c. 15-24,
25, 26) si raccoglie, che la sua abdicazione, almeno in apparenza,
fu volontaria, come Ebed-Gesù, scrittore Nestoriano,
afferma che lo fosse difatto. (Ap. Assemani, Bibl.
orient. t. III, p. 299-302).



66. Vedi le lettere dell'Imperatore negli Atti del Sinodo
d'Efeso. (Concil. t. III, p. 1730-1735). L'odioso nome di
Simoniani dato ai discepoli di questa τερατωδους διδασκαλιας,
prodigiosa scuola era indicato ως αν ονειδεσι προβλεθεντες σιωνιον υπομενοιεν τιμ ωριαν αμαρτηματων, και μητε ζωντας τιμωριας μητε θανοντας ατιμιας εκτοι υπαρχειν, acciocchè colpiti
dalle maledizioni sempre soffrano la pena degli errori, e
non possano nè vivi sfuggire il gastigo, nè morti l'infamia.
E così si trattavano a vicenda i Cristiani, e Cristiani
che non eran differenti fra loro che per alcune parole e picciole
distinzioni.



67. I gravi giureconsulti (Pandette l. XLVIII, tit. 22 leg. 7),
diedero questo nome metaforico d'isole a quelle picciole porzioni
dei deserti della Libia, nelle quali si trova acqua e verdura;
tre se ne distinguono sotto la denominazione comune di
Oasi o d'Alvahat. 1. Il tempio di Giove Ammone. 2. L'Oasi
del mezzo, distante tre giornate all'occidente da Licopoli.
3. L'Oasi meridionale, dove fu esiliato Nestorio, tre sole
giornate lontano dai confini della Nubia. Vedi una nota giudiziosa
di Michaelis (ad Descr. Aegypt. Abulfedae, p. 21-54).



68. L'invito che chiamava Nestorio al Sinodo di Calcedonia,
è riportato da Zaccaria, vescovo di Malta ( Evagr. l. II,
c. 2. Assemani, Bibl. orient. t. II, p. 55), e dal famoso Senaia
o Filosseno, vescovo di Ieropoli (Asseman, Bibl. orient.
t. II, p. 40 ec.), negato poi da Evagrio ed Assemani, o fortemente
sostenuto da La Croze (Thesaur. Epist. tom. III,
p. 181, ec.). Il fatto non è inverosimile; ma importava ai
Monofisiti a spargere questa voce ingiuriosa. Eutichio (t. II,
pag. 12) ne assicura, che Nestorio morì dopo un esilio di
sett'anni, e per conseguente dieci anni prima del Concilio
di Calcedonia.



69. Si consulti d'Anville (Mém. sur l'Egypte, p. 191),
Pocock (Description de l'Orient, vol. I, p. 76), Abulfeda
(Descriptio Aegypt., p. 14). Vedasi pure Michaelis, suo commentatore
(Not. p. 78-83), e il Geografo di Nubia (p. 42),
il quale cita nel dodicesimo secolo le ruine e le canne da zucchero
di Akmim.



70. Eutichio (Annal. t. II. p. 12), e Gregorio Bar-Ebreo,
o Abulfaragio (Assemano t. II, p. 316), ci danno un sentore
della credulità del decimo o tredicesimo secolo.



71. Siam debitori ad Evagrio (l. I, c. 7) di alcuni estratti
di lettere di Nestorio; ma questo fanatico duro, e stupido non
fa che ingiuriare i patimenti, di cui fanno una dipintura sì
compassionevole.



72. Dixi Cyrillum dum viveret, auctoritate sua effecisse,
ne eutychianismus et monophysitarum error in nervum erumperet:
idaque verum puto... alique... honesto modo παλινωδιαν
(la ritrattazione) cecinerat. Il dotto ma circospetto Jablonski
non sempre ha detta tutta intera la verità. Cum Cyrillo lenius
omnino egi, quam si tecum aut cum aliis rei hujus
probe gnaris et aequis rerum aestimatoribus sermones privatos
conferrem. (Thesaurus epist., La Croze t. I, p. 197,
198). Da questo passo ricevono molta luce le sue dissertazioni
sopra la controversia suscitata da Nestorio.



73. Η αγια συυοδος ειπεν, αρον, καυσον Ευσεβιον, ουτος ζων καη, ουτος εις δυο γενηται, ω εμερισε μερισθη.... ει τις λεγει δυο, αναθεμα, disse il santo Sinodo: si scacci, si abbruci Eusebio,
sia arso vivo, sia fatto in due, sia diviso come egli
ha diviso.... a chi dice due Nature, anatema. Alla domanda
di Dioscoro quelli che non poterono gridare (βοςσαι) alzaron
le mani. Nel Concilio di Calcedonia sursero gli Orientali contro
queste esclamazioni, ma gli Egiziani dichiararono in un modo più
conseguente ταυτα και τοτε ειπομεν και νον λεγομεν, questo e
allora dicemmo, ed ora ripetiamo (Con. t. IV, p. 1012).



74. Questo Concilio II d'Efeso fu pure un Conciliabolo,
e non è da meravigliarsi, che in cotale assemblea, e nelle
simili, i Vescovi, e specialmente Dioscoro Patriarca d'Alessandria
succeduto a S. Cirillo, si sieno dati ad eccessi,
che la ragione, e l'Evangelo disapprovano altamente. Il
Papa Leone I nel suo Concilio provinciale di Roma condannò
questo Conciliabolo, e disapprovò il suo procedere.
I disordini ed eccessi avvenuti ne' Conciliaboli altro non
provano se non che i Vescovi sono uomini come tutti sanno.
Il Cattolico deve badare alle decisioni, ed al procedere
dei Concilii regolari, ed approvati dal Papa o direttamente
o per mezzo de' suoi Legati, o Procuratori.



75. Ελεγε δε (Eusebio, vescovo di Dorilea) τον φλαβιανον και
αναιρεθηναι προς Διοσκορω αθουμενον τε και λακτιξομενον,
disse che Flaviano fu maltrattato da Dioscoro,
percosso e respinto a calci, e questa relazione d'Evagrio
(l. II, c. 2) viene rafforzata dallo storico Zonara (t. II,
l. XIII, p. 44), che afferma, esser uso Dioscoro a dar calci
come un mulo. Ma il linguaggio di Liberato è più circospetto
(Brev. c. 12, in Concil. t. VI, p. 438), e gli Atti del
Concilio di Calcedonia, prodighi dei titoli d'omicida, di Caino
ec., non giustificano un'accusa tanto speciale. Il monaco
Barsuma è incolpato in particolare, εσφαξε τον μακαριον φλαυιανον αυτος εστηκε και ελεγε σφαξον, d'avere straziato il beato
Flaviano il quale, senza moversi, dicea, strazia pure.
(Concil. t. IV, p. 1413).



76. Gli Atti del Concilio di Calcedonia (Conc. t. IV, p. 761-2071),
comprendono quelli d'Efeso, (pag. 890-1189), nei
quali è pure inserito il Sinodo di Costantinopoli sotto Flaviano
(pag. 930-1072): fa d'uopo qualche attenzione per
discernere questo doppio inesto. Tutto ciò che si riferisce ad
Eutiche, a Flaviano, a Dioscoro vien raccontato da Evagrio
(l. I, c. 9-12, e l. II, c. 1, 2, 3, 4), e da Liberato
(Prev. c. 11, 12, 13, 14). Io rimando ancora questa volta,
e forse per l'ultima alle esatte ricerche di Tillemont (Mém.
ecclés. t. XV, p. 479-719). Gli annali del Baronio e del Pagi
m'accompagneranno anco più in là nel lungo e penoso viaggio
da me intrapreso.



77. Μαλιςα η περιβοντος Πανσοφια η καλουμενη Ορεινη (forse
Ειρηνη), περι ησ και ο πολυανθροποσ τησ Αλεξανδρεων δημος αφηκε φωνην αυτης τε και του εραςου μεμνημενος, soprattutto
la famosa Pansofia denominata Orine (forse Irene) per la
quale anche il numeroso popolo d'Alessandria abiurò la
memoria di lei e del drudo (Concil. t. IV, p. 1276). Si
trova un saggio dello spirito e della malizia del popolo nell'antologia
greca (l. II, c. 5, p. 188 ed. Wechel); l'editor Brodeo
non conobbe a chi fosse applicato. L'autor anonimo dell'epigramma
forma un giuoco di parole assai frizzante sulla
frase del saluto episcopale «La pace sia con tutti voi»
pari al nome vero o corrotto della concubina del vescovo,
detta Irene (che in greco vuol dir pace).




Ειρηνη παντεσσιν επισκοπος ειπεν επελθων

Πως δυναται πασιν ην μονοσ ενδος εχει;




Comparando il vescovo disse: pace (Irene) a tutti; ma
come a tutti, se l'ha in casa egli solo!



Non so, se il Patriarca, che sembra essere stato un amante
geloso sia il Cimone dell'epigramma precedente, di cui Priapo
medesimo vedea con istupore ed invidia πεος εστεκος.



78. Non v'era bisogno di manifestare cose così dispiacevoli
a' credenti: si sa che vi furono, e vi saranno Vescovi
peccatori; il tribunale della Penitenza è fatto anche
per essi.



79. Quelli che rispettano l'infallibilità dei Concilii dovrebbero
provarsi a determinare il senso di quella decisione. I Vescovi
che colla loro opinione dieder legge all'assemblea erano attorniati
da scrivani infedeli o negligenti, che disseminarono le
copie pel Mondo. Nei nostri MS. greci si trova quella versione
falsa e proscritta di εκ τον φυσεων, dalle nature (Concil.
t. III, p. 1460). Non pare che siasi mai avuta una traduzione
autentica dello scritto di Papa Leone; e le antiche versioni
latine sono essenzialmente differenti dalla vulgata attuale,
secondo i migliori MS. degli Ακοιμητοι, Vigilanti, a Costantinopoli,
(Ducange, C. P. Cristiana, l. IV, p. 151),
che così era chiamato un celebre monastero di Latini, di
Greci e di Sirii. (Vedi Concil. t. IV, p. 1959-2049, e Pagi,
Critica, t. II, p. 326 ec.).



80. Non si devono trattare con figure rettoriche, che
racchiudono uno scherzo, materie per se stesse gravissime,
e rispettabili; bisogna maneggiarle colla ragione teologica.
(Nota di N. N.)



81. Il microscopio di Petavio non rappresenta che oscuramente
questa particella (t. V, l. III, c. 5); eppure quel
sottil Teologo esso stesso n'è sbigottito, ne quis fortasse
supervacaneam, et nimis anxiam putet hujusmodi vocularum
inquisitionem, et ab instituti theologi gravitate alienam
(p. 124).



82. Εβοησαν η ο ορος κρατειτω η απερχομεθα.... οι αντιλεγοντες φανεροι γενωνται, οι αντιλεγοντες Νεςοριανοι εισιν, οι αντελεγοντες εις Ρωμην απελτοσιν, gridarono, o si assegni il termine, o
andiamcene.... si palesino gli avversari, gli avversari sono
Nestoriani, vadano gli avversari a Roma (Concil. t. IV,
p. 1449). Evagrio e Liberato non mostrano questo Concilio
che in un aspetto pacifico, e scorrono prudentemente su queste
brage suppositos cineri doloso.



83. I Cristiani de' nostri giorni prudentemente alieni da
controversie, e da turbolenze, credano ciecamente alle parole
del Credo, e della buona dottrina teologica, le quali
esprimano misterii, ch'essi riveriscono senza correre il pericolo
dei ragionamenti. (Nota di N. N.)



84. Vedi nell'Appendice agli Atti di Calcedonia, la conferma
di questo Sinodo fatta da Marciano, (Concil. t. IV,
pag. 1781, 1783), le sue lettere ai monaci d'Alessandria
(p. 1791), a quei del monte Sinai, (p. 1793), a quei di Gerusalemme
e di Palestina (pag. 1798), le sue leggi contro
gli Eutichiani (p. 1809, 1811, 1831), il carteggio di Leone
coi Sinodi provinciali intorno la rivoluzion d'Alessandria.
(p. 1835-1930).



85. Fozio (o più veramente Eulogio d'Alessandria) in un
bel passo della sua opera confessa, che par ben fondata questa
doppia accusa contro Papa Leone e il suo Concilio di Calcedonia
(Bibl. cod. CCXXV, p. 768). Facea egli una doppia
guerra ai nemici della Chiesa e feriva l'uno o l'altro di costoro
cogli strali del suo avversario κατ’αλληλοις βελεσι τους αντιπαλους επετροσκε. Parea che stabilisse contro Nestorio συγχυσις,
la confusione delle Nature dei Monofisiti; contro Eutiche
confermasse υποσασεων διαφορα, la diversità di sostanze
dei Nestoriani. Dice l'apologista, che bisogna interpretare con
carità le azioni dei Santi: se si fosse proceduto così riguardo
agli eretici le controversie si sarebbero terminate in vani schiamazzi
esalati per l'aria.



86. Era soprannominato Αιλουρος, il gatto, in grazia delle
sue corse notturne. In mezzo all'oscurità, e mascherato girava
attorno alle celle del monastero, e dirigeva ai suoi confratelli
addormentati parole ch'erano credute rivelazioni (Theo.
Lector. l. I).



87. Φονους τε τολμηναι μυριους, αιματων πληθει μολυνθηναι μη μονον
την γην αλλακαι αυτον αερα, essersi sofferte stragi
a migliaia, dalla piena di sangue essere stata contaminata,
non la sola terra, ma l'aria stessa. Tal'è il linguaggio iperbolico
dell'Ennotico.



88. Vedi la Cronica di Vittore Tunninense, nelle Lezioni
antiche di Canisio, ristampate da Basnagio (t. 1, p. 326.)



89. L'Ennotico è stato trascritto da Evagrio, (l. III, c. 13)
e tradotto da Liberato (Brev. c. 18). Pagi (Critica, t. II,
p. 411), ed Assemani (Bibl. orient. t. I, p. 343), non ci
vedeano eresia di sorta; ma Petavio (Dogm. Theolog. t. V,
l. I, c. 13, p. 40) si è fatta lecita una assai strana asserzione,
dicendo, Calcedonensem ascivit. Un suo nemico potrebbe
dargli l'accusa di non aver mai letto l'Ennotico.



90. Vedi Renaudot (Hist. Patriarch. Alex. p. 123, 131,
145, 195, 247). Furono riconciliati da Marco I (A. D. 799-819)
il quale promosse i Capi ai vescovadi di Atribis e di
Talba, forse Tava, (Vedi d'Anville p. 87) e supplì alla mancanza
dei Sacramenti che non erano stati conferiti in una Ordinazione
episcopale.



91. De his quos baptisavit, quos ordinavit Acacius, maiorum
traditione confectam et veram, praecipue religiosae
sollicitudini congruam praebemus sine difficultate medicinam.
(Gelasio in epist. 1 ad Euphemium. Conc. t. V, p. 286).
La proferta d'una medicina prova la malattia, e molti saran
periti, prima che arrivasse il medico Romano. Tillemont medesimo
(Mém. ecclés. t. XVI, p. 372, 642, etc.) è nauseato
dal naturale orgoglio e poco caritatevole dei Papi; presentemente
son contenti, egli dice, d'invocar S. Flaviano d'Antiochia
e S. Elia di Gerusalemme ec. a cui quando eran viventi
ricusavan la comunione. Ma il cardinal Baronio sta saldo e
duro come la rupe di S. Pietro.



92. Se ne cancellarono i nomi dal dittico della Chiesa: ex
venerabili diptycho, in quo piae memoriae transitum ad
coelum habentium episcoporum vocabula continentur. (Concil.
t. IV, p. 1846). Questo registro ecclesiastico equivaleva
dunque al libro della vita.



93. Petavio (Dogmat. Theolog. t. V, l. V, c. 2, 3, 4,
p. 217-225), e Tillemont (Mém. ecclés. t. XIV, p. 713, etc.
799), ci danno la storia e la dottrina del Trisagion; nei dodici
secoli che passarono fra Isaia e il giovanetto S. Proculo,
che fu rapito in Cielo alla presenza del vescovo e del popolo
di Costantinopoli, era stato ben perfezionato questo Inno.
Intese il giovanetto queste parole dalla bocca degli angeli.
«Santo Dio! Santo forte! Santo immortale!»



94. Pietro Gnafeo, il Gualchieraio, (mestiere ch'egli facea
nel suo monastero) patriarca d'Antiochia. La sua noiosa storia
si discute lungamente negli annali di Pagi (A. D. 477-490),
e in una dissertazione del signor di Valois sulla fine
del suo Evagrio.



95. I cenni che si riferiscono alle turbolenze accadute sotto
il regno d'Anastasio si trovano sparsi qua e là nelle Croniche
di Vittore, di Marcellino e di Teofane. L'ultima non era
pubblicata al tempo di Baronio; il Pagi, suo censore, è più
copioso e più esatto nelle citazioni.



96. Tali erano i gridi di una truppa di Monaci tumultuanti,
e sediziosi, disapprovati dai veri Cristiani, che amano
la pace, e che sono obbedienti ai loro Sovrani.
(Nota di N. N.)



97. I veri seguaci di Cristo, Dio di Pace, disapprovano
queste guerre, queste ribellioni, e questi massacri promossi
da monaci, e da preti, che si scostarono intieramente dalle
massime cristiane le quali insegnano doversi usare la persuasione,
e non la forza, ed aver sempre tolleranza ed
amore. (Nota di N. N.)



98. I fatti generali della storia dal Concilio di Calcedonia
sino alla morte d'Anastasio sono registrati nel Breviario di Liberato
(c. 14-19), nel secondo e terzo libro di Evagrio, nell'estratto
dei due libri di Teodoro Lettore, negli Atti dei Sinodi
e nella Epistole de' Papi (Concil. t. V). Le particolarità
successive si trovano con qualche confusione nei tomi
decimoquinto e decimosesto delle Mém. ecclés. del Tillemont.
Io debbo qui prender commiato da questa guida impareggiabile,
la quale fa dimenticare la sua cieca divozione coi pregi
eruditi, colla cura che pone nelle sue ricerche, colla veracità
ed esattezza scrupolosa che osserva. Gl'impedì la morte di
terminare come aveva intenzione il sesto secolo della Chiesa
e dell'Impero.



99. Le accuse degli aneddotti di Procopio (c. 11, 13, 18, 27,
28), colle dotte annotazioni d'Alemanno son confermate, anzi
che contraddette dagli Atti dei Concilii, dal quarto libro d'Evagrio,
e dalle lagnanze dell'Africano Facondo in un duodecimo
libro de tribus capitalis; cum videri doctus appetit importune....
spontaneis quaestionibus ecclesiam turbat. (Vedi
Procopio de Bell. Goth. l. III, c. 35).



100. Procopio, De Aedific. l. I, c. 6, 7, etc., passim.



101. ’Ος δε καθηται αφυλακτος ες επι λεσχης τινος αωρι νυκτον ομου τοις των ιερεον γερουσιν ασχετον ανακυκλειν τα Χριστιανον λογια σπουδην εχων. (Procopio, De bell. goth. l. III,
c. 32). L'autore della vita di S. Eutichio (apud. Alleman.
ad Procop., Arcan. c. 18) fa la stessa pittura di Giustiniano,
ma coll'intenzione di lodarlo.



102. Procopio che espone questi sensi saggi e moderati (De
Bell. goth. l. I, c. 3), è trattato per ciò duramente nella
Prefazione di Alemanno, che lo mette nella lista de' cristiani
politici; sed longe verius haeresium omnium sentinas, prorsusque
atheos: Atei abbominevoli, che raccomandavano d'imitare
la bontà di Dio verso gli uomini (Ad. Hist. Arcan.
c. 13).



103. Quest'alternativa che merita attenzione è stata conservata
da Giovanni Malala (t. II, p. 63, edit. di Ven. 1733), il
quale è sempre più degno di fede verso la fine della sua opera:
dopo aver fatto l'enumerazione dei Nestoriani e degli
Eutichiani ec., ne expectent, dice Giustiniano, ut digni venia
judicentur; jubemus enim ut... convicti et aperti haeretici
justae et idoneae animadversioni subjiciantur. Questo
editto del codice è riferito con elogio da Baronio (A. D. 527,
n. 39-40).



104. Vedi il carattere e le massime dei Montanisti in Mosemio,
(De rebus Christ. ante Costantinum, p. 410-424).



105. Sono nati i Cristiani eretici detti Montanisti da Montano
loro Capo, cui si unirono Priscilla, e Massimilla che
abbandonarono i loro mariti; i Montanisti erano visionarii,
e fanatici oltre modo. (Nota di N. N.)



106. Teofane (Chronique p. 153). Da Giovanni il Monofisita,
Vescovo asiatico, ci è data una delle più autentiche testimonianze
che aver si possano in questo proposito, poichè impiegato
all'uopo dall'Imperatore (Assemani, Bibl. orient. t. II,
pag. 85).



107. Si confronti Procopio (Hist. Arcan. c. 28 e le note d'Alemanno),
con Teofane (Chron. p. 190). Il Concilio di Nicea
aveva commessa al Patriarca, o piuttosto agli astronomi d'Alessandria,
l'annua pubblicazione della Pasqua; ed ancora oggi
noi leggiamo, o piuttosto non leggiamo mai, le lettere Pasquali
di S. Cirillo, di cui ne rimane un buon numero. Dopo
il regno del Monofisismo in Egitto, furono i Cattolici assai impacciati
da un pregiudizio tanto irragionevole, quanto quello
per cui i Protestanti non han voluto per lungo tempo accettare
lo stile Gregoriano.



108. Vedi su la Religione e la storia dei Samaritani, l'Histoire
des Juifs, del Basnagio, opera dotta e imparziale.



109. Sichem, Neapoli, Naplous, ch'è la residenza antica e
moderna dei Samaritani, giace in una valle fra lo sterile Ebal,
il monte delle Maledizioni al Nort, e il fertile Garizim, o sia
monte delle Maledizioni al Sud, distante da Gerusalemme dieci
od undici ore di viaggio. Vedi Maundrel, (Journey from
Aleppo etc. p. 59-63).



110. Procopio (Anecdot. c. II); Teofane, (Chron. pag. 152),
Giovanni Malala, (t. II, pag. 62). Mi ricordo d'aver letto
questa osservazione mezzo filosofica, e mezzo superstiziosa,
cioè che la provincia devastata dal fanatismo di Giustiniano
fu quella stessa, per cui i Musulmani entrarono nell'impero.



111. Le espressioni di Procopio sono notabili: ου γαρ οι εδοκει φονος ανθρωπον εινακ, ην γε μη τηςαυτου δοξην οι τελευτωντες τυχοιεν οντες, imperocchè non gli pareva che fosse
un fare strage degli uomini, se gli uccisi non erano della
sua fede (Anecdot. c. 13).



112. Vedi la Cronaca di Vittore p. 328, e la testimonianza
originale delle leggi di Giustiniano. Pei primi anni del regno
di costui Baronio è molto di buon umore con esso, poichè
accarezzò i Papi sino a tanto che li tenne soggetti alla sua
volontà.



113. Procopio Anecdot. c. 13. Evagrio l. IV, c. 10. Se l'Istorico
ecclesiastico non ha letto l'Istorico secreto, provano
almeno i lor sospetti comuni, che l'odio del Pubblico era
generale.



114. Vedi sui tre Capitoli gli Atti originali del quinto Concilio
generale tenuto a Costantinopoli; vi si trovano molti
fatti autentici, ma inutili (Concil. t. VI, p. 1-419). Evagrio
autor greco, è meno minuzioso e meno esatto (l. IV, c. 38)
dei tre zelanti Affricani, Facondo (ne' suoi dodici libri De
tribus capitulis, pubblicati da Sirmond in modo correttissimo),
Liberato (nel suo Breviarum, c. 22, 23, 24), e Vittorio
Tunnunense (nella sua Chron. in t. I, antiq. Lect.
Canisii, pag. 330-334). Il Liber pontificalis od Anastasio
(in Vigilio, Pelagio, etc.), è una prova originale, ma tutta
in favore degli Italiani. Potrà il lettor moderno ricavar qualche
notizia dal Dupin (Bibl. ecclésiast. t. V, p. 189-207),
e dal Basnagio (Hist. de l'Eglise, t. I, p. 519-541); ma
il secondo disprezza troppo l'autorità e il carattere de' Papi.



115. Origene era di fatto assai propenso ad imitare la πλανη
l'errore, e la δυσσεβεια l'empietà degli antichi Filosofi (Giustiniano
ad Mennam, in Concil. t. VI, p. 356); mal s'accordavano
collo zelo ecclesiastico le sue opinioni moderate, e
fu trovato reo dell'eresia della ragione.



116. Basnagio (Praefect. p. 11-14 ad tom I; Antiq. Lect.
Canis.) ha benissimo pesato la colpa e l'innocenza di Teodoro
di Mopsuesta: se compose diecimila volumi, vuole la carità
che se gli perdonino diecimila errori. Egli è registrato,
ma senza i suoi due confratelli nei cataloghi degli Eresiarchi,
formati dopo di lui; ed Assemani (Bibl. orient. t. IV p. 203-207),
manca al suo impegno di giustificare quel decreto.



117. Vedi le doglianze di Liberato e di Vittore, e le esortazioni
di Papa Pelagio al conquistatore ed all'Esarca d'Italia.
Schisma.... per potestates pubblicas opprimatur. etc. (Concil.
t. VI, p. 467, etc.). Si teneva un esercito a reprimere la sedizione
in una città dell'Illiria. Vedi Procopio (De Bell.
Goth. l. IV, c. 25) ων περ ενεκα σφισιν αυτοις οι Χριςιανοι διαμαχονται, per queste cagioni i Cristiani si facean guerra
fra loro. Par che prometta una storia della Chiesa: sarebbe
stata curiosa e imparziale.



118. Papa Onorio riconciliò colla Chiesa, (A. D. 638), i
Vescovi del patriarcato d'Aquileia; (Muratori, Annal. d'Ital.
t. V, p. 376); ma ricaddero nello scisma, il quale non s'estinse
al tutto che nel 698. Quattordici anni prima tacitamente
non avea voluto la chiesa di Spagna sottomettersi al quinto
Concilio generale (XIII Concil. Toletan. in Concil. t. VII,
p. 487-494).



119. Nicezio, vescovo di Treveri. (Concil., t. IV, pag. 511-513)
pel suo rifiuto di condannare i tre Capitoli, fu separato
dalla comunione dei quattro Patriarchi, non che la maggior
parte dei prelati della Chiesa gallicana (San Gregor.
epist. l. VII; epist. 5 in Concil. t. VI, p. 1007). Baronio
quasi quasi pronuncia la dannazione di Giustiniano (A. D.
565, n. 6).



120. Dopo avere Evagrio narrata l'ultima eresia di Giustiniano
(l. IV, c. 39, 40, 41), e l'editto del suo successore,
(l. V, c. 3), non mette più nella sua storia fatti ecclesiastici,
ma solamente civili.



121. La Croze (Christian. des Indes, t. I, p. 19, 20) ha
notato questa straordinaria e forse inconseguente dottrina dei
Nestoriani; vien'essa esposta più minutamente da Abulfaragio
(Bibl. orient. t. II, 292; Hist. dynast., pag. 91, vers.
lat., Pocock), e dall'istesso Assemani (t. IV, p. 218); pare
che ignorino, ch'essi poteano allegare l'autorità positiva dell'Ectesi.
Ο μιαρος Νεςοριος καιπερδιαιρων ιην θειαν του Κυριου ενανθρωπησιν, και δυο εισαγων υιους δυο θελεματα τουτων ειπειν ουν ετολμησε, τουναντιον δε ταυτο βουλιαν των... δωο προσωπων εδοξασε, l'iniquo Nestorio, benchè col dividere la divina
Umanità del Signore e introdurre due Nature, (rimprovero
ordinario dei Monofisiti) non ebbe coraggio di asserire due
volontà in esse, e per l'opposito opinò esser una la volontà
delle due Persone. (Concil. t. VII, p. 205).



122. Vedi la dottrina ortodossa in Petavio: (Dogmata
Theolog. t. V, l. IX, c. 6-10, p. 433-447). Tutte le profondità
di queste controversie si scontrano nel dialogo greco
tra Massimo e Pirro (ad calcem, tom. VIII Annal. Baron.
pag. 755-794); e di fatto questo dialogo era stato tenuto in
una conferenza che originò una conversione di poca durata.



123. Impiissimam Ecthesim... scelerosum typum (Concil.
t. VII, pag. 366), diabolicae operationis genimina (forse
germina, o altrimenti secondo la greca parola γενεματα, frutti,
produzioni, dell'originale), Concil. pag. 363-364. Parole
son queste del XVIII anatema. L'epistola di Martino ad Amando,
un de' Vescovi della Gallia, maltratta con pari acerbità
i Monoteliti, e la loro eresia. (p. 392).



124. I mali di Martino e di Massimo son descritti con una
semplicità patetica nelle lor lettere, e ne' loro Atti originali.
(Concil. t. VII, p. 63-68. Baron. Annal. eccles. A. D. 656
n. 2 et annos subsequent.) Il gastigo per altro della lor disubbidienza,
εξορια e σωματος αικιςμος, l'esilio e i tormenti
corporali, era minacciato nel tipo di Costanzo (Concil. t. VII,
pag. 240).



125. Eutichio (Annal. t. II, p. 368), malamente suppone,
che i cento ventiquattro Vescovi del Sinodo romano si trasportassero
a Costantinopoli; e aggiuntili ai cento sessant'otto
Greci, viene così componendo di duecentonovantadue Padri il
sesto Concilio ecumenico.



126. Costanzo, attaccato alla dottrina dei Monoteliti, era
odiato da tutti, δια τοι καυτα, (dice Teofane, Chron. p. 292),
εμισισθη σφαδρα παρα παντων. Quando il monaco monotelita
non riuscì a fare il miracolo che aveva promesso, il Popolo
fece alto schiamazzo, ο λαος ανεβοησε il popolo esclamò (Concil.
t. VII, p. 1022). Ma questa fu un'emozion naturale e
momentanea, e temo assai non sia stata quest'ultima un'anticipazione
d'ortodossia nel buon popolo di Costantinopoli.



127. È disapprovabile la franchezza dell'Autore nel dar
torto (senza presentare lo stato della questione, e senza
addurre le ragioni teologiche) ai Concilii di Roma, ed anche
al Concilio generale VI tenuto in Costantinopoli contro
i Monoteliti, ossia contro i sostenitori di una sola volontà
in Gesù Cristo: questi Concilii hanno decretato, contro
molti Vescovi ed ecclesiastici, essere in Gesù Cristo
due volontà, concordanti per altro fra loro, e questo è ciò
che si deve credere. Questa fede poi ha anche il motivo
di credibilità. Era stato deciso prima dal Concilio generale
III e d'Efeso I, anno 431, non essere in Gesù Cristo
che una persona contro Nestorio Patriarca di Costantinopoli,
e contra i Vescovi, e preti d'Oriente suoi compagni.
Sosteneva egli l'Eretico, essere il Verbo (che vuol
dire l'Intelligenza, o parola di Dio) e l'Uomo due persone,
e quindi non poter dirsi che Maria fosse Madre di
Dio, ma bensì soltanto Madre di Cristo: asseriva, che la
Natura divina si è unita colla umana come un uomo
che fa un'opera, è unito all'istromento di cui si serve per
farla; che l'uomo a cui si unì il Verbo è un tempio nel
quale abita il Verbo, il quale lo dirige, e lo anima, e non
fa che un tutto con lui, e che questa era la sola unione
possibile tra la Natura umana e la divina; non ammetteva
che un'unione morale fra il Verbo, e la natura umana;
asseriva non potersi ammettere tra la natura umana e la
divina unione tale, che rendendo la Divinità soggetta alle
passioni, e alle debolezze dell'umanità formi in Gesù Cristo
una sola persona; negava in somma l'unione ipostatica
del Verbo colla umana natura ossia l'Incarnazione, e diceva
essere due persone in Gesù Cristo: soggiungeva che
la frase Madre di Dio era un ostacolo alla conversione dei
Gentili: imperciocchè, diceva, come si potranno impugnare
le loro Divinità quando si ammetta un Dio ch'è nato, un
Dio che ha sofferto, un Dio ch'è morto? L'errore di Nestorio,
il quale non supponeva, che un'unione morale tra
la Natura divina ed umana, asserendo essere due persone
in Gesù Cristo, distruggeva tutta l'economia dalla religione
cristiana, poichè egli è evidente, che in tal caso ne
seguirebbe, che Gesù Cristo nostro Mediatore, e Redentore,
non fosse che un semplice uomo, lo che distrugge il
fondamento della religione cristiana. Il dogma dell'unione
ipostatica vale a dire dell'Incarnazione, fu spiegato, e
determinato dal Concilio generale III e d'Efeso I presieduto
da S. Cirillo Patriarca d'Alessandria: cotal dogma
non è una speculazione inutile come pretendono i liberi
pensatori; serve a darci l'esempio di tutte le virtù, ad
istruirci con autorità, ed a prevenire infiniti abusi, ne' quali
sarebbero caduti gli uomini, quando non avessero avuto
per modello, e per mediatore, fra Dio ed essi, che un
semplice uomo. In questa vista i S. S. Padri hanno mirato il
dogma dell'Incarnazione: ma non è questo il luogo di trattare
a lungo di ciò (Vedi S. Agostino De Doctr. Christ.
S. Greg. Moral. l. 6, 7). Era stato deciso, secondo gli scritti
de' S. S. Padri, dal Concilio generale IV di Calcedonia l'anno
451, che in Gesù Cristo figlio di Dio perfetto nella sua
Divinità, e perfetto nella sua Umanità, consustanziale al
Padre secondo la Divinità, ed a noi secondo l'umanità, vi
furono due Nature unite senza cangiamento, senza separazione,
di modo, che le proprietà delle due Nature sussistono,
e convengono ad una medesima sola persona, che
non è in niun modo divisa in due, ma che è un solo Gesù
Cristo figlio di Dio come era stato espresso nel Credo scritto
nel Concilio generale I di Nicea, l'anno 325, e ciò
contro il Monaco eretico Eutiche, Capo degli Eutichiani, il
quale per fuggire l'errore del Nestorianismo delle due persone
in Gesù Cristo figlio di Dio, perchè vi sono due Nature,
sosteneva che le due Nature fossero talmente unite da
non formarne che una sola, e confuse le due Nature in una
sola spiegando ciò col dire, che la Natura umana era stata
assorbita dalla divina, come una gocciola dal Mare; e
così spogliava Gesù Cristo della qualità di Mediatore, e
distruggeva i patimenti, la morte e la resurrezione, mentre
tutte queste cose s'appartengono alla natura umana,
ed alla esistenza di un'anima umana, e di un corpo umano
uniti alla Persona del Verbo, e non appartengono in
niun modo al solo Verbo. Se dunque era stato prima deciso
dal Concilio generale IV di Calcedonia, nell'anno 451,
esservi in Gesù Cristo due Nature unite, ma non confuse,
ne veniva di conseguenza ch'egli dovesse avere due volontà
siccome appunto decise il Concilio generale IV contro
i Monoteliti, che sostenevano aver Cristo una sola volontà.
Serva questa nota d'istruzione dogmatica a' lettori
per que' luoghi tutti ove l'Autore fa parola della Natura,
e della persona di Gesù Cristo. (Nota di N. N.)



128. L'istoria del Monotelismo sta negli Atti dei Concilii di
Roma (t. VII, pag. 77-395, 601-608), e di Costantinopoli
(p. 609-1429). Baronio ha tratto alcuni documenti originali
dalla Biblioteca vaticana, e le accurate ricerche del Pagi
hanno retificata la sua cronologia. Dupin istesso (Bibliot. ecclés.,
t. VI, pag. 57-71), e Basnagio (Hist. de l'Eglise,
t. I, p. 541-555) ne danno un compendio assai pregevole.



129. Nel Concilio Lateranense nel 679, Wilfrido vescovo
Anglo-sassone sottoscrisse pro omni Aquilonati parte Britanniae
et Hiberniae, quae ab Anglorum et Brittonum, necnon
Scotorum et Pictorum gentibus colebantur (Eddio, in vita
S. Wifrido, c. 31 apud Pagi, Critica, t. III, p. 88). Teodoro
(magnae insulae Britanniae archiepiscopus et philosophus)
fu aspettato a Roma lungamente (Concil. tom. VII,
p. 714); ma si contentò di tenere (A. D. 680) il suo Sinodo
provinciale in Hatfield, ove ricevè i decreti di Papa Martino
e del primo Concilio di Laterano contro i Monoteliti (Concil.
t. VII, pag. 597 etc.), Teodoro, monaco di Tarso in Cilicia,
era stato nominato da Papa Vitaliano primate della Brettagna
(A. D. 668); Vedi Baronio e Pagi che ne lodano il suo
sapere e la pietà, ma diffidano del suo carattere nazionale;
ne quid contrarium veritatis fidei, graecorum more in Ecclesiam
cui praeesset, introduceret. Il monaco di Cilicia fu
mandato da Roma a Cantorbery accompagnato da una guida
affricana (Beda, Hist. eccles. Anglorum, l. IV, c. 1). Egli
aderì alla Dottrina romana; e lo stesso domma dell'Incarnazione
si è trasmesso senza cangiamento da Teodoro ai primati
dei tempi moderni, che dottati di più sodo giudizio, s'imbarazzano,
cred'io, rare volte dei labirinti di quel astratto
Mistero.



130. Pare che questo nome ignoto, sino al decimo secolo, sia
di origine siriaca. Fu inventato dai Giacobiti, e con ardore
accolto dai Nestoriani e dai Musulmani; ma i Cattolici lo
accettarono senza rossore, e sovente si trova negli Annali di
Eutichio (Assemani, Biblioth. orient. t. II, p. 507, etc. t. III,
pag. 355; Renaudot Hist. patriar. Alexan. pag. 119). Ημεις δουλοι του βασιλεως, noi siam sudditi del re, fu l'acclamazion
dei Padri di Costantinopoli (Concil. t. VII, p. 765).



131. Il siriaco tenuto per lingua primitiva dagli originarii della
Siria avea tre dialetti: 1. l'arameo, che si parlava in Edessa,
e nelle città della Mesopotamia; 2. il palestino, usato in
Gerusalemme, in Damasco, e nel resto della Siria; 3. il nabateo,
idioma rustico delle montagne dell'Assiria e de' villaggi
dell'Irak (Gregor. Abulfarag. Hist. dynast., pag. 11). Vedi
sul siriaco, Ebed-Gesù (Assemani, t. III, pag. 326, etc.), il
quale solamente per animo preoccupato ha potuto preferirlo
all'arabo.



132. Io non velerò la mia ignoranza sotto i manti di Simone,
di Walton, di Mill, di Wetstein, d'Assemani, di Lodolfo,
o di La Croze da me diligentemente consultati. Pare
1. non esser certo, che noi ogni abbiamo nella primiera integrità
versione veruna di quelle decantate dai Padri della Chiesa;
2. la version siriaca esser quella, che sembra aver più
titoli d'autenticità, e che per confession delle Sette d'Oriente
è più antica del loro scisma.



133. In ciò, che riguarda i Monofisiti e i Nestoriani io debbo
moltissimo alla Bibliotheca orientalis Clementino-Vaticana
di Giuseppe Simone Assemani. Questo dotto Maronita andò
nel 1715, per ordine di Papa Clemente XI, a visitare i monasteri
dell'Egitto e della Siria in cerca di MS. I quattro volumi
in foglio da lui pubblicati a Roma nel 1719 non contengono
che una parte dell'esecuzione del suo vasto disegno;
ma forse è la più preziosa. Nato egli in Siria conosceva benissimo
la letteratura siriaca, e si vede, che quantunque dependesse
dalla Corte romana s'ingegna d'essere moderato e
sincero.



134. Vedi i Canoni arabi del Concilio di Nicea nella traduzione
d'Abramo Ecchelense, n. 37, 38, 39, 40. Concil. t. II,
p. 335, 336, ediz. di Venezia. Que' titoli, conosciuti di Canoni
di Nicea e di Canoni arabi sono ambedue apocrifi. Il
Concilio di Nicea non fece più di venti Canoni (Theod. Hist.
eccles. l. I, c. 8); i settanta o ottanta che vi si aggiunsero,
furono estratti dai Sinodi della Chiesa greca. L'edizione siriaca
di Maruta non sussiste più (Assemani, Bibl. orient. t. I, p. 195,
t. III, p. 74); e nella version araba havvi diverse alterazioni
recenti. Questo codice per altro racchiude preziosi avanzi
della disciplina ecclesiastica; ed essendo stimato da tutte
le comunioni dell'Oriente, è probabile ch'ei sia stato finito
prima dello scisma dei Nestoriani e dei Giacobiti (Fabric.,
Bibliot. graec. t. XI, p. 363-367).



135. Teodoro il Lettore (l. II, c. 5-49, ad calcem. Hist.
ecclesiast.) ha fatto menzione di questa scuola persiana d'Edessa.
Assemani (Bibliot. orient., t. II, p. 402, t. III, p. 376-378,
t. IV, p. 70-924), discute con molta chiarezza ciò che
riguarda il suo antico splendore, e le due epoche della sua
caduta.



136. Una dissertazione sullo stato dei Nestoriani è divenuta
in mano d'Assemani un volume in foglio di 950 facciate, ove
egli ha disposto in ordine chiarissimo le sue dotte ricerche.
Oltre a questo quarto volume della Bibliotheca orientalis,
gioverà consultare gli estratti che stanno nei tre primi tomi
(t. I. p. 203, t. II, p. 321-463, t. III, p. 64-70, 378-395, ec.
403-408, 580-589).



137. Vedi la Topographia christiana di Cosma, soprannominato
Indicopleuste, ossia navigatore indiano l. III, p. 178, 179,
l. XI, p. 337. L'intiera opera, della quale si trovano degli estratti
curiosi in Fozio (cod. XXXVI, p. 6, 10; ediz. Hoeschel),
in Thevenot, (prima parte delle sue Relations des voyages
ec.), e in Fabrizio (Biblioth. graec., l. III, c. 25; t. II,
p. 603-617), fu pubblicata dal padre Montfaucon, Parigi 1707,
nella Nova collectio Patrum, (t. II, p. 113-346). Era intenzione
dell'autore di confutar l'eresia di coloro, i quali sostengono
che la Terra è un globo, e non una superficie piatta
e bislunga, come è rappresentata dalla Scrittura (l. II, p. 138).
Ma l'assurdità del monaco si trova mescolata colle cognizioni
pratiche del viaggiatore, che partì, A. D. 522, e pubblicò un
libro in Alessandria A. D. 547. (l. II, p. 140, 141; Montfaucon,
Praefat. c. 2). Il Nestorianismo di Cosma, di cui non
s'accorse il suo dotto editore, è stato scoperto dal La Croze
(Christianisme des Indes, t. I, pag. 40-55), e questa cosa
è confermata da Assemani (Bibl. orient., t. IV, p. 605, 606).



138. L'Istoria del prete Gianni nel suo lungo cammino per
Mosul, Gerusalemme, Roma, ec. divenne una mostruosa favola,
alcuni passi della quale son tolti dal Lama del Thibet,
(Hist. généalogique des Tartares, par. II, 42. Hist. de
Gengis-Khan, p. 31 ec.), e che poi con un error madornale
fu dai Portoghesi applicata all'imperator d'Abissinia.
(Ludolfo Hist. Aethiop. Comment., l. II, c. 1). È per altro
probabile, che nell'undecimo e duodecimo secolo la orda
dei Cheraiti professasse il Cristianesimo secondo i dommi dei
Nestoriani (D'Herbelot, p. 256, 915, 959. Assemani t. IV,
p. 468-504).



139. Il Cristianesimo della Cina fra il settimo e tredicesimo
secolo, è provato in una maniera incontrastabile da documenti
cinesi, arabi, siriaci e latini (Assemani Bibl. orient.,
t. IV, p. 502-552. Mem. da l'Accad. des inscript., t. XXX,
p. 802-819). La Croze, Voltaire ec., sono stati ingannati
dalla propria furberia, quando, per guardarsi da una frode
gesuitica, han voluto considerar per supposta l'iscrizione del
Sigan-Fu, la quale manifesta la gloria della Chiesa nestoriana
dopo la prima missione (A. D. 636), sino all'anno 781, che
è quello dell'iscrizione.



140. Jacobitae et nestorianae plures quam graeci et latini.
Giacomo di Vitry, Stor. Geros. l. II, c. 76 pag. 1093,
nelle Gesta Dei per Francos. Ne segna il numero il Tomassino,
Discipline de l'Eglise, t. I, p. 172.



141. Si può tener dietro alla division del patriarcato nella
Bibl. orient., d'Assemani, t. I, p. 523-549, t. II, p. 457 ec.,
t. III, pag. 603, 621-623, t. IV, pag. 164-169, 423, 622,
629, ec.



142. Fra Paolo nel settimo libro elegantemente presenta il pomposo
linguaggio, che dalla Corte di Roma si adopera, quando
se le sottomette un Patriarca nestoriano. Ebbe cura il Papa
di usare le grandi parole di Babilonia, di Ninive, d'Arbela,
i trofei d'Alessandro, Tauride ed Ecbatana, il Tigri e l'Indo.



143. S. Tommaso, che predicò nell'India, di cui parlano alcuni
come d'un semplice missionario, altri come d'un manicheo,
ed altri finalmente come d'un mercadante armeno
(La Croze, Christian. des Indes, t. I, p. 57-70), era per
altro celebre anche ai tempi di S. Girolamo (ad Marcellam,
epist. 148). Marco Polo seppe colà, che S. Tommaso avea
sofferto il martirio nella città di Maabar, ovvero di Meliapour,
lontana una sola lega da Madras (D'Anville, Eclaircissemens
sur l'Inde, p. 125), là dove i Portoghesi fondarono
un vescovado sotto il nome di S. Thomé, e dove il Santo ha
fatto ogni anno un miracolo, sino a tanto che non fu interrotto
dalla profana vicinanza degl'Inglesi (La Croze, t. II,
p. 7-16).



144. Nè l'autor della cronaca sassone (A. D. 883), nè Guglielmo
di Malmsbury (De gestis regum Angliae, l. II,
c. 4, p. 44), non poteano inventare nel dodicesimo secolo
questo fatto straordinario. Non seppero nemmeno spiegare i
motivi e il procedere d'Alfredo, e quel che ne dicono di fuga
non serve che a stuzzicar la nostra curiosità. Guglielmo di
Malmsbury sente la difficoltà dell'impresa, quod quivis in
hoc saeculo miretur; e son tentato a credere, che in Egitto
prendessero gli ambasciatori inglesi quelle mercanzie e quella
leggenda. Alfredo che nel suo Orosio narra un viaggio nella
Scandinavia (Vedi Barrington's Miscellanies), non fa menzione
d'un altro nell'India.



145. Essendo stato deciso dai Concilii interpreti legittimi
dell'Antico, e del Nuovo Testamento, che (come abbiamo
veduto) Gesù Cristo Verbo umanizzato dalla stessa sostanza
di Dio Padre, era nato dalla Vergine Maria per opera
non d'uomo, ma dello Spirito Santo, terza persona della
Santissima Trinità, e venendo da ciò chiaramente, che
Maria era Madre di Dio, non furono superstiziosi i Latini,
ossia i Cristiani d'Occidente, siccome non lo sono
oggidì tutti i Cattolici, se prestarono, e prestano un Culto
distinto a questa Vergine maravigliosa, che essendo stata
il mezzo misterioso onde comparve in questa Terra la seconda
Persona della Santissima Trinità, il Verbo fatto
uomo, il Salvatore de' credenti, era da considerarsi, siccome
esclama con santo metaforico entusiasmo la Chiesa,
felix Coeli porta. Il Culto dalla Vergine Maria non è
dunque un atto superstizioso; è superstizioso quell'atto che
non è stabilito ed approvato dai Concilii, cioè dalla Chiesa.
È poi inconvenientissima, per lo meno, l'espressione dell'Autore,
elevata quasi al grado di una Dea: questo nome
Dea è proprio dalla religione politeistica, e non della Cristiana,
e l'usarlo può far correre nel pericolo di avvicinare
le due idee disgiuntissime di una Dea, e di Maria:
bisogna usare molta circospezione nell'adoperar termini
non determinati, o ricevuti dai Concilii, e da' S. S. Padri,
cioè dalla Chiesa. (Nota di N. N.)



146. Non è idolatria il culto che i Cattolici prestano alle
immagini di Cristo, di Maria, e dei Santi: vedi la nostra
lunga nota, di sopra. (Nota di N. N.)



147. Il Sacramento della Penitenza, della remissione dei
peccati, fu stabilito da Gesù Cristo col noto fatto della
Maddalena: la Chiesa andò riducendolo a forma, a discipline
prudenziali, e prescrivendolo ad un certo tempo.
L'istromento della riconciliazione degli uomini con Dio,
come può essere l'istromento della tirannia ecclesiastica?
ciò non può essere. Se poi alcuni preti ne hanno abusato,
e ne abusano, ciò altro non vuol dire se non che gli uomini
abusano perfino delle cose più reverende. (Nota di N. N.)



148. Vedi intorno ai Cristiani di S. Tommaso, l'Assemani
Bibl. orient. t. IV, p. 391-407, 435-451. Geddes's Church
History of Malabar, e specialmente La Croze, Histoire du
Christian. des Indes, in due volumi in 12. La Haye, 1758,
opera dotta e piacevole. Questi attinsero alla medesima fonte,
cioè dalle relazioni dei Portoghesi e degli Italiani; e i pregiudizi
dei Gesuiti sono bastevolmente contrappesati da quelli
dei Protestanti.



149. Οιον ειπειν ψευδαληθης, come s'esprime Teodoro nel
suo Trattato dell'Incarnazione, p. 245-247, e tale è la citazione
che ne fa La Croze (Hist. du Christianisme d'Ethiopie
et d'Arménie, p. 35), il quale forse un po' sconsideratamente,
esclama, «Che raziocinio miserabile!» Renaudot
(Hist. patriarch. Alexand., pag. 127-138), accenna le opinioni
espresse da Severo nelle controversie dell'Oriente, e si
può vedere la sua vera profession di Fede nell'Epistola da Giovanni
il Giacobita, patriarca Antiochia, scriveva nel decimo
secolo a Menna d'Alessandria, suo fratello (Assemani Bibl.
orient., t. II, p. 132-141).



150. Epistol. archimandritarum et monachorum Syriae secundae
ad papam Hormisdam, Concil., t. V, p. 598-602.
Il coraggio di S. Saba, ut leo animosus, darebbe a credere
che non fossero poi sempre spirituali o difensive l'armi di
quei monaci (Baronio A. D. 513, n. 7, ec.).



151. Assemani (Biblioth. orient., t. II, p. 10-46), e La Croze
(Christian. d'Ethiop., p. 36-40), ci danno l'istoria di
Senaia o Filosseno, vescovo di Mabug, o Hierapoli, nella Siria.
Egli possedea perfettamente la lingua siriaca, e fu l'autore,
e l'editore d'una versione del Nuovo Testamento.



152. Nella cronaca di Dionigi (ap. Assem., t. II, p. 54), si
hanno i nomi ed i titoli di cinquantaquattro Vescovi esiliati da
Giustino. Fu chiamato Severo a Costantinopoli per esservi
sentenziato, dice Liberato (Brev. c. 19), per aver mozza la
lingua, dice Evagrio (l. IV, c. 4); il prudente Patriarca non
si fermò ad esaminare la differenza di queste due cose. Questa
rivoluzione ecclesiastica è dal Pagi assegnata al mese di
settembre 518 (Critica, t. II, p. 506).



153. I particolari dell'oscura storia di Giacomo Baradeo, o
Zanzalo, si leggono qua e là in Eutichio (Annal., t. II, p. 144,
147), in Renaudot (Hist. patriarch. Alex. p. 133), in Assemani
(Bibl. orient., t. I, p. 424; t. II, p. 62-66, 324-222,
414; t. III, p. 385-388). Non pare che fosse noto ai Greci:
i Giacobiti stessi volean piuttosto derivare il nome, e la genealogia
loro dall'Apostolo S. Giacomo.



154. Le particolarità relative alla sua persona e a' suoi scritti
formano per avventura l'articolo più curioso della Biblioteca
d'Assemani (t. II, p. 244-321; ivi porta il nome di Gregorio
Bar-Ebreo). La Croze (Christian. d'Ethiopie, p. 53-63),
si fa beffe dal pregiudizio che hanno gli Spagnuoli contro il
sangue giudaico, il quale secretamente macchia la loro chiesa
e la loro nazione.



155. La Croze (p. 352), e lo stesso Sirio Assemani (t. I,
p. 226, t. II, p. 304, 305), fanno la critica di quella astinenza
eccessiva.



156. Una dissertazione di centoquarantadue pagine, che sta
in principio del secondo volume d'Assemani, spiega perfettamente
le circostanze dei Monofisiti. La Cronaca siriaca di
Gregorio Bar-Ebreo o Abulfaragio (Bibliot. orient. tom. II,
p. 321-463), ci dà la lista dei Cattolici o patriarchi Nestoriani,
e quella dei Mafriani dei Giacobiti.



157. Eutichio (Annal., t. II, pag. 191, 267, 332), e altri
passi della Tavola metodica di Pocock provano, che fu indifferentemente
usato il nome di Monoteliti e di Maroniti. Non
aveva Eutichio alcun pregiudizio contro i Maroniti del secolo
decimo; e possiam credere ad un Melchita, la cui testimonianza
è confermata dai Giacobiti e dai Latini.



158. Concil., t. VII, p. 780. Costantino, prete sirio d'Apamea,
con intrepidezza e sottilmente difese la causa de' Monoteliti
(1040 ec.).



159. Teofane (Chron. pag. 295, 296, 300, 306), e
Cedreno (p. 437-440), narrano le glorie dei Mardaiti; il nome
mard, che in siriaco significa rebellavit è spiegato da
La Roque; (Voyage de la Syrie, t. II, p. 53); il Pagi ne
fissa le date (A. D. 676, n. 4-14. A. D. 685 n. 3, 4), ed
anche l'oscura istoria del patriarca Giovanni Marone (Assemani
Biblioth. orient. t. I, p. 496-520), rischiara le turbolenze
del monte Libano dall'anno 686 al 707.



160. Nell'ultimo secolo si vedeano tuttavia sul monte Libano
venti di quei cedri cotanto vantati dalla Storia sacra (Voyage
de la Roque, t. I, p. 68-76); oggi non ve ne ha più
di quattro o cinque (Viaggio di Volney t. I, pag. 264). La
scomunica proteggeva quegli alberi così celebri nella Scrittura;
se ne levava, ma con circospezione, qualche pezzo per
farne crocette, ec: ogni anno sotto la lor ombra si cantava una
Messa, e i Sirii supponevano in essi la facoltà di rialzare i
loro rami contro la neve, alla quale non sembra che il Libano
sia tanto fedele quanto dice Tacito: inter ardores opacum
fidumque nivibus: ardita metafora (Hist. v. 6).



(Dicasi piuttosto che fedele alle nevi, significa fedele ossia
sicuro, difeso ec. per le nevi, nel senso anche di Plinio.
V. Forcellini. N. del Trad.)



161. La testimonianza di Guglielmo di Tiro (Hist. in gestis
Dei per Francos, l. XXII, c. 8, p. 1022), è copiata, o confermata,
da Giacomo di Vitry (Hist. Hierosolym., l. II, c. 77,
p. 1093, 1094); ma col potere dei Franchi mancò questa lega
poco naturale, e Abulfaragio morto nel 1286, considera i Maroniti
come una Setta di Monoteliti (Bibl. orient. t. II, p. 292).



162. Trovo una descrizione e una storia de' Maroniti nel Viaggio
in Siria e nel monte Libano, del La Roque, due volumi in
12 Amsterd., 1723; particolarmente nel t. I, p. 42-47, 174-84,
t. II, p. 10-120; in ciò che si riferisce ai tempi antichi
aderisce alle opinioni pregiudicate di Nairon e d'altri Maroniti
di Roma, alle quali non sa rinunziare Assemani, ed ha
poi vergogna di sostenerle. Si consulti Jablonski (Instit. Hist.
Christ. t. III, p. 186), Niebur (Voyage de l'Arabie, etc. t. II,
p. 346, 370-381), e soprattutto il giudizioso Volney (Voyage
en Egypte et en Syrie, t. II, p. 8-31, Paris, 1787).



163. La Croze (Hist. du Christianisme de l'Ethiopie et
de l'Arménie, p. 269-402), descrive in pochi tratti la religion
degli Armeni. Ci rimanda alla grand'istoria d'Armenia
pubblicata da Galano, (tre volumi in foglio, Roma 1650-1661),
e raccomanda l'esposizione che dello stato dell'Armenia
si fa nel terzo volume delle Nouveaux Mémoires des
Missions du Levant. Convien dire, che sia assai pregevole l'opera
d'un Gesuita, quando è lodata da La Croze.



164. Si pone l'epoca dello scisma degli Armeni ottantaquattr'anni
dopo il Concilio di Calcedonia (Pagi, Critica, A.
D. 535); terminò in uno spazio di anni diciassette; e coll'anno
552 si fissa la data dell'Era degli Armeni (l'Art de
vérifier les dates, p. XXXV).



165. Si ponno vedere i sentimenti e le azioni di Giuliano di
Alicarnasso in Liberato (Brev. c. 19), in Renaudot, (Hist.
patriarch. Alex. p. 132-303), e in Assemani (Bibl. orien.
t. II, Dissert. de monophysitis, P. VIII, p. 286).



166. Vedi un fatto notabile del dodicesimo secolo nell'istoria
di Niceta Coniate (p. 258). Nonostante, tre secoli prima
Fozio (epist. II, p. 49 edit. Montacul) s'era fatto una
gloria della conversion degli Armeni λατρυει σημερον αρθοδοξως,
oggi il culto è ortodosso.



167. Tutti i viaggiatori s'incontrano in Armeni, che han la
metropoli sulla strada maestra fra Costantinopoli ed Ispahan;
Vedi sul loro stato odierno il Fabricio (Lux Evangelii, etc.
c. XXXVIII, p. 40-51), l'Oleario (l. IV, c. 40), il Chardin
(vol. II, p. 232), Tournefort, (Letter. XX), e principalmente
Tavernier (t. I, p. 28-37, 510-518), quel gioielliere
vagabondo, che non avea letto alcun libro, ma che avea
veduto tante cose, e bene.



168. L'istoria dei Patriarchi d'Alessandria da Dioscoro fino
a Beniamino è tratta da Renaudot (p. 114-164), e dal secondo
volume degli Annali di Eutichio.



169. Liberato (Brev. c. 20, 23, Victor, Chron. p. 329, 330).
Procopio (Anecd. c. 26, 27).



170. Eulogio, ch'era stato monaco in Antiochia, valeva più
nelle sottigliezze che nell'eloquenza. Egli vuol provare, che non
si dee porre opera a riconciliare i nemici della Fede i Gaianiti
e i Teodosiani; che la stessa proposizione può essere ortodossa
in bocca di S. Cirillo ed ereticale in quella di Severo;
che sono ugualmente vere le asserzioni contraddittorie di Leone.
Non sussistono più i suoi scritti, se non se negli estratti
di Fozio, che li avea letti attentamente, e con piacere. Cod.
CCVIII, CCXXV, CCXXVI, CCXXVII, CCXXX, CCLXXX.



171. Vedi la vita di Giovanni il Limosiniere scritta da Leonzio,
vescovo di Napoli in Cipro, suo contemporaneo, il testo
greco del quale, o perduto, o nascosto, si trova in parte nella
version latina di Baronio (A. D. 610 n. 9, A. D. 620 n. 8).
Il Pagi (Critica t. II, p. 763), e il Fabricio (l. V, c. 11,
t. VII, p. 454), han fatto varie osservazioni critiche.



172. Io ricavo questa notizia dalle Recherches sur les Egyptiens
et les Chinois (t. II, p. 192, 193), più verisimile di
quella che ne dà Gemelli Carreri, di seicentomila Cofti antichi,
e di quindicimila moderni. Cirillo Lucar, Patriarca protestante
di Costantinopoli si dolse perchè questi eretici erano
dieci volte più numerosi dei Greci ortodossi, adattando loro
ingegnosamente il verso πολλαι κεν δεκαδες δευοιατο οινοχοιο,
a molte decine mancherebbe per avventura il coppiere,
(Iliade II, 128), parole di gran disprezzo. (Fabric. lux
Evangelii 740).



173. Le cose relative all'istoria, alla religione, ai costumi ec.
dei Cofti, si raccolgono dall'opera bizzarra dell'abate Renaudot,
che non è nè traduzione, nè originale, dalla Chronicon
orientale di Pietro il Giacobita dalle due versioni d'Abramo
Ecchellense, Parigi 1651, e da Gian Simone Assemani,
Venezia 1729. Questi annali non giungono che al decimoterzo
secolo. Convien cercare notizie più recenti negli autori che
hanno scritto i loro viaggi in Egitto, e nelle nuove Memorie
delle missioni del Levante. Nel secolo passato (1600) Giuseppe
Abudneno, nato al Cairo, pubblicò in Oxford una breve
Historia Jacobitarum, in trenta pagine.



174. Verso l'anno 737. Vedi Renaudot, Hist. patriarch.
Alex., p. 221, 222; Elmacin Hist. Saracen. p. 99.



175. Ludolfo Hist. Aetiop. et Comment., l. I, c. 8; Renaudot,
Hist. patriarch. Alex., p. 480 etc. Quest'opinione introdotta
in Egitto e in Europa dall'artifizio dei Cofti, dall'orgoglio
degli Abissinii, dal timore, e dall'ignoranza dei Turchi e degli
Arabi, non ha la menoma sembianza di verità. Sicuramente
le piogge dell'Etiopia non consultano la volontà del
monarca per ingrossar le acque del Nilo. Se il fiume s'accosta
a Napata, distante tre giornate dal Mar Rosso (vedi le
carte di D'Danville) la bocca d'un canale, capace a svolgerne
il corso, esigerebbe tutta la potenza dei Cesari, e forse questa
non sarebbe bastevole.



176. Gli Abissinii che conservano ancora i delineamenti e il
color olivastro degli Arabi, provano troppo che non bastan
venti secoli a cangiare le tinte della razza umana. I Nubii,
che son d'origine affricana non sono che veri Negri, e tanto
neri quanto quelli del Senegal o del Congo; hanno egualmente
il naso schiacciato, labbra grosse, e testa lanuta (Buff. Hist.
Naturelle, t. V, p. 117, 143, 144, 166, 219, edit. in 12,
Parigi 1769). Guardavano gli antichi con poca attenzione questo
fenomeno straordinario, che ha tanto occupato i filosofi
e teologi moderni.



177. Assemani, Bibl. orient. t. I, p. 329.



178. Il cristianesimo dei popoli della Nubia, (A. D. 1153),
è attestato dal sceriffo Al-Edrisi, ed è stato in maniera falsa
esposto sotto il nome del geografo di Nubia (p. 18), che li
rappresenta come un popolo di Giacobiti. La luce istorica, che
s'incontra nell'opera di Renaudot (p. 178, 220-224, 281-286,
405, 434, 451, 464), proviene da nozioni di fatti anteriori
a quell'epoca. Vedi lo stato moderno di quel paese
nelle Lettres Edifiantes (Raccolta IV), e in Busching (t. IX,
p. 152-159, del Berenger).



179. I Latini danno impropriamente all'Abuna, il titolo di
patriarca: non riconoscono gli Abissinii che i quattro Patriarchi,
e il lor Capo non è che un metropolitano, o un primato
nazionale (Ludolfo, Hist. Aeth. et Comment. l. III, c. 7).
Questo Storico non sapea nulla de' sette vescovi di Renaudot
(p. 511) esistenti A. D. 1131.



180. Non capisco il perchè l'Assemani revochi in dubbio
(Bibl. orient. t. II, p. 384) queste spedizioni tanto probabili
fatte da Teodora alla Nubia e all'Etiopia. Renaudot
(p. 336-341, 381, 382, 405-443, ec. 452, 456, 463, 475-480,
511-525, 559-564), attinse dagli scrittori cofti quel poco
che potè sapere su l'Abissinia sino al 1500. Ludolfo è assolutamente
ignaro di quel paese.



181. Ludolfo, Hist. Aetiop., lib. IV, c. 5. Presentemente i
Giudei vi esercitano le arti di prima necessità, e gli Armeni
fanno il traffico esterno. L'industria europea (artes et opificia)
era per Gregorio la cosa ch'egli ammirava ed invidiava
più d'ogni altra.



182. Giovanni Bermudez; la sua relazione stampata a Lisbona
nel 1569 è stata tradotta in Inglese dal Purchas (Pilgrims,
l. VII, c. 7, pag. 1149 ec.), e d'inglese in francese
da La Croze (Christian. d'Etiop. p. 92-265); questo scritto
è curioso, ma si può sospettare che l'autore abbia abbindolate
l'Abissinia, Roma, e il Portogallo. È molto oscuro ed
incerto il suo diritto al grado di patriarca (Ludolfo, Comment.
n. 101, p. 473).



183. Religio Romana.... nec precibus patrum, nec miraculis
ab ipsis editis sufficiebatur, è l'asserzione non contraddetta
dal devoto Imperatore Susneo a Mendez suo Patriarca
(Ludolfo, Comment. n. 126; p. 529), e queste asserzioni
debbono conservarsi come preziosi antidoti a tutte le leggende
maravigliose.



184. So quanto cautela sia necessaria nel trattare l'articolo
della Circoncisione: affermerò tuttavolta, 1. che gli Etiopi aveano
una ragione fisica per circoncidere i maschi ed anche le
femmine (Recherches philosophiques sur les Americains,
t. II); 2. che la Circoncisione era usitata in Etiopia gran tempo
prima della introduzione del giudaismo o del cristianesimo
(Erodoto; l. II, c. 104; Marsham, Canon. chron., pag. 72,
73), «Infantes circumcidunt ob consuetudinem, non ob
judaismum,» dice Gregorio, prete abissinio (apud Fabric.
lux christiana, p. 720). Nonostante, nel calor della disputa,
si dà talvolta a' Portoghesi il nome ingiurioso d'incirconcisi,
(La Croze, pag. 80; Ludolfo, Hist. ad Comment.,
l. III, c. 1).



185. I tre storici protestanti, Ludolfo (Hist. Aethiop. Francfort,
1681; Commentarius, 1691; Relatio nova, etc. 1693
in fol.), Geddes (Church History of Aetiopia, Londra, 1698,
in 8º), e la Croze (Hist. du Christian. d'Ethiopie et d'Arménie,
Aia, 1739, in 12), hanno ricavato le principali notizie
da' gesuiti, e specialmente dall'istoria generale di Tellez,
pubblicata in portoghese a Coimbra, 1660. Può far maraviglia
la lor franchezza, ma il peggiore de' lor vizi, lo spirito
di persecuzione, era per essi una virtù meritoria. Ludolfo
ha tratto qualche vantaggio ma scarso assai dalla lingua etiopica,
ch'egli intendeva, oppure dalle sue conversazioni con
Gregorio, prete abissinio, uomo d'animo coraggioso, ch'egli
chiamò da Roma, ove si trovava, alla Corte, di Saxe-Gotha.
Vedi la Theologia Aetiopica di Gregorio, in Fabricio, lux
Evangelii, p. 716-734.



186. L'Autore poteva ommettere di riferire una sì cattiva
applicazione del Salmo, fatta dal popolo ignorante diretto
dai monaci, siccome poteva tacere più sopra quella
simile fatta dal Patriarca di Costantinopoli, che doveva
tenersi al suo ministero, e non mescolarsi nella cose civili,
e politiche. (Nota di N. N.)



187. Vedi la Nota di N. N. alla pag. 248.



188. In vece di curiosità dovevasi dire (trattandosi della
Transustanziazione) seria considerazione de' teologi rivolta
sempre a spiegare i passi misteriosi dell'Evangelo, a togliere
gli apparenti obbietti, che potrebbero per avventura
presentarsi, ed a mostrare a credenti i motivi di credibilità,
onde tener ferma la fede. (Nota di N. N.)



189. Il dotto Selden ci dà, in una parola molto energica, e
d'un significato estesissimo, tutta l'istoria della Transustanziazione:
«Quest'opinione è una figura di retore[*], della
quale si fece una proposizione di logica». Vedi le sue opere,
vol. III, p. 2073, nel suo Seldeniana o i suoi Propos de
table.



* Non è maraviglia che Selden, protestante, abbia ciò
asserito; e non ha alcuna autorità per un cattolico il detto
di un protestante in questo proposito, siccome in tutti gli
altri intorno le cose di religione. (Nota di N. N.)



190. Il culto delle Immagini non può chiamarsi superstizione
popolare, perchè fu spiegato, sanzionato, e stabilito
dai Concilii generali, e dai Papi, che condannarono l'opinione
eretica degli Iconoclasti, che invano vi si opposero
per tanti anni per abolirlo. Vedi la nostra Nota a p. 248.
(Nota di N. N.)



191. Nec intelligunt homines ineptissimi, quod si sentire
simulacra et moveri possent, adoratura hominem fuissent a
quo sunt expolita. (Div. Instit., lib. 11, c. 2). Lattanzio è
l'ultimo e il più eloquente degli apologisti del cristianesimo;
i loro motteggi sugli idoli intaccano non solo l'oggetto, ma
anche la forma e la materia.



192. Vedi Sant'Ireneo, Sant'Epifanio e S. Agostino (Basnagio
Hist. des Eglises réformées, t. II, p. 1313). Questa
pratica dei Gnostici ha una singolare relazione col culto
secreto usato da Alessandro Severo (Lampridio, cap. 29;
Lardner Heathen Testimonies, vol. III, p. 34).



193. Vedi i capitoli XXIII e XXVIII di quest'opera.



194. Ου γαρ το Θειον απλουν υπαρχον και αληπτον μορφαις τισι και σχημασιν απεικαζομεν. Ουτε κηρω και ξυλοις την υπερουσιον και προαναρχον ουσιαν τιμαν ημεισ διεγνωκαμεν. Imperciocchè
noi non rappresentiamo con figure od immagini la Divinità,
sostanza semplice ed incomprensibile: nè in cera o
in legno intendiamo d'onorare una Essenza suprema ed eterna.
(Concilium Nicenum, II, in Collect. Labbe, t. VIII,
p. 1025, edizione di Venezia). «Il serait peut-être à propos,
dice il signor Dupin, de ne point souffrir d'images
de la Trinité ou de la Divinité; les défenseurs les plus zélés
des images ayant condamné celles-ci, et le Concile de
Trente ne parlant que des images de Jésus-Christ et des
Saints». (Bibliot. ecclés. t. VI, p. 154).



195. Il culto del divin Fondatore della religione, Gesù
Cristo, era sì spiritualmente impresso ne' Cristiani che non
ne avrebbero giammai perduta l'idea, quand'anche non
avessero avuto il soccorso de' sensi per mezzo dell'immagine
di lui; e ciò sarebbe anche avvenuto, perchè la fede
in lui non poteva mancare. (Nota di N. N.)



196. I Greci, ed i Latini adottarono l'idea della assunzione
per un motivo già di sopra esposto, nella nostra
Nota a pag. 44. (Nota di N. N.)



197. Questo compendio della Storia delle Immagini è tratto
dal ventesimosecondo libro dell'Histoire des Eglises reformées
di Basnagio, t. II, p. 1310-1337. Era protestante, ma
d'uno spirito maschio; e non temono i riformati la taccia di
imparziali in una cosa intorno alla quale hanno così evidentemente
ragione. Vedi la perplessità del povero monaco Pagi,
Critica, t. I, p. 42.



198. Quando si studiano gli annalisti, messi da un lato i miracoli
e le contraddizioni, si giudica che dall'anno 300 avea la
città di Paneade, in Palestina, un gruppo di bronzo, rappresentante
un gran personaggio, avviluppato in un mantello, ed
una donna a' suoi piedi che gli attestava la propria gratitudine,
o gl'indirizzava suppliche; e leggevasi per avventura sul
piedestallo τω Σωτηρι, τω ευεργετη, al salvatore, al benefattore.
Supponevano i cristiani pazzamente, che un tal gruppo
rappresentasse Gesù Cristo, e la povera donna ch'egli
avesse guarito d'un flusso di sangue. (Eusebio, VII, 18; Filostorgio
VII, 3, ec.). Il Signor di Beausobre con più ragione
congettura, che quella statua rappresentava il filosofo
Apollonio o l'Imperatore Vespasiano: in quest'ultima supposizione
la donna è una città, una provincia, o forse la regina
Berenice. Biblioth. germ. XIII, p. 192.



199. Gli storici, e gli eruditi ecclesiastici del pari che i
Teologi hanno rifiutato con tutte le ragioni la corrispondenza
fra il re Abgaro, e Gesù Cristo, e qualificata falsa
ed inventata la lettera di quel re a Cristo, sebbene sia
questa riferita dal Vescovo Eusebio nella sua storia ecclesiastica.
La di lui autorità unita a quella di S. Efrem,
e di Giacomo Vescovo di Sarug accreditò cotal favola:
non si sa precisamente quando, e da chi sia stata inventata.
La mancanza di buone istorie ed ancor più quella di
buona critica, ne' primi secoli del cristianesimo, cagionarono
tale ignoranza. Il cattolico saggio, ed istruito, deve tener
certe e ferme le cose narrate ne' libri rivelati del Nuovo
Testamento e quelle definite dalla Chiesa, e lasciare le altre
alla critica giudiziosa de' dotti. (Nota di N. N.)



200. Eusebio, Hist. ecclesiast., l. I, c. 13. Il dotto Assemani
vi aggiugne il testimonio di tre Sirii, di S. Efremo, di
Giosuè Stilite, e di Giacomo, vescovo di Sarug; ma non so che
s'abbia prodotto l'originale di quella lettera, o indicati gli
archivi d'Edessa. (Bibl. orient. t. I, p. 318, 420, 554). Si
fatta tradizione così incerta venia loro probabilmente dai Greci.



201. Lardner discute e rigetta colla sua solita ingenuità i
testimonii citati in favore di quel carteggio (Heathen Testimonies,
vol. I, p. 297-309). Arrossisco di vedere tra la folla
degli scrittori superstiziosi, ch'egli scaccia da questo posto
ragguardevole insieme ai Grabe, Cave e Tillemont, anche il
signor Addison (Vedi le sue opere, vol. I, p. 528 ediz. di
Baskerville); ma il trattato superficiale da lui composto sulla
religion cristiana ha acquistato credito dal nome dell'autore,
dal suo stile, e dagli elogi troppo sospetti del clero.



202. Dal silenzio di Giacomo di Sarug (Assemani Bibliot.
orient. p. 289-318), e dalla testimonianza d'Evagrio (Hist. eccl.
l. IV, c. 27) giudicai, essere stata quella favola inventata tra
gli anni 521 e 594, probabilmente dopo l'assedio di Edessa,
nel 540 (Assemani t. I, p. 4167. Procopio De bello persico,
l. II). È la spada e lo scudo di Gregorio II (in epist. 1,
ad Leon. Isaur. Concil.; t. VIII, p. 656, 657), di S. Giovanni
Damasceno (Opera, t. I, p. 281, ediz. di Lequien),
e del secondo Concilio di Nicea (Actio V, p. 1030). La più
perfetta edizione si trova in Cedreno (Compend. p. 175-178).




203. Αχειροποιητος, senza mani. Vedi Ducange, in Gloss. graec.
et latin. Questo soggetto è trattato con erudizione non meno
che con pregiudizii dal Gesuita Gretser (Syntagma de imaginibus
non manu factis, ad calcem codicis de officiis,
p. 289-330), l'asino o piuttosto la volpe d'Ingolstadt (Vedi
la Scaligeriana); con pari senno e ragione dal protestante
Beausobre nella controversia ironica da lui inserita in
differenti volumi della Bibliothèque germanique (t. XVIII,
pag. 1-50; t. XX, p. 27-68; t. XXV, p. 1-36; t. XXVII,
pag. 85-118; t. XXVIII, pag. 1-33; t. XXXI, p. 111-148;
l. XXXII, p. 75-107; t. XXXIV, p. 67-96).



204. Teofilato Simocatta (l. II, c. 3, p. 34; l. III, cap. I,
p. 63), celebra θεανδρικον εικασμα, l'immagine dell'Uomo
Dio, ch'egli chiama αχειροποιητον, senza mano; ma non era
che una copia, poichè soggiugne αρχετυπον οι Ρωμαιοι (d'Edessa)
θρεσκευουσι τι αρρητον, che i Romani (di Edessa) venerano
quell'originale con un culto singolare. (Vedi Pagi,
t. II, A. D. 596, n. II).



205. Vedi nelle opere autentiche o supposte di S. Giovanni Damasceno,
due passi sulla Vergine Maria e sopra S. Luca, dimenticati
da Gretser, e per conseguente non rammentati da
Beausobre (Opera Johan. Damascen. t. I, p. 618-631).



206. «Escono le vostre scandalose figure fuor della tela; sono
esse cattive come le statue in grupo». Lodavano in tal guisa
l'ignoranza e il fanatismo d'un prete greco alcuni quadri di
Tiziano, ch'egli avea comandati, e che non volea più ricevere.



207. Secondo Cedreno, Zonara, Glycas e Manasse, gli autori
della Setta degli Iconoclasti furono il Califfo Iezid e due
Ebrei che aveano promesso l'Impero a Leone. I rimproveri
che l'odio suggerisce a que' Settarii vengono interpretati come
un'assurda cospirazione pel ristabilimento della purità
del culto cristiano. (Vedi Spanheim, Hist. Imag., c. 2).



208. Jezid, nono Califfo della razza degli Omniadi, distrusse
tutte le Immagini della Siria verso l'anno 719: onde gli ortodossi
rimproverarono ai Settarii di seguire l'esempio dei Saracini
e degli Ebrei (Fragm. mon. Johan. Jerosolymit. script.
Byz., t. XVI, p. 235. Hist. des Répub. ital., par Sismondi
t. I, p. 126). (Nota dell'Editore francese).



209. Vedi Elmacin (Hist. Saracen., pag. 267), Abulfaragio
(Dynast., p. 201), Abulfeda (Annal. Moslem., p. 264),
e le Critiche del Pagi (t. III, A. D. 944). Non ardisce questo
prudente Francescano di determinare, se a Roma o a Genova
riposi l'immagine d'Edessa; ma essa riposa senza gloria;
non è più alla moda, ed ha perduta la sua antica celebrità.



210. Αρμενιοις και Αλαμανοις επισης η αγιων εικονων προσκυνησις απηγορευται, agli Armeni del pari che agli Alemanni è proibita
l'adorazione delle sante Immagini. (Niceta, lib. II,
p. 258). Le Chiese d'Armenia non fan ancor uso che della
Croce (Missions du Levant, t. III, p. 148); ma il Greco
superstizioso è senza dubbio ingiusto verso la superstizione
degli Alemanni del duodecimo secolo.



211. Negli Atti dei Concilii (tom. VIII e IX Collect. de Labbe
ediz. di Venezia), e negli scritti istorici di Teofane, di Niceforo,
di Manasse, di Cedreno, di Zonara ec. si devono cercare
i monumenti originali di tutto ciò che è relativo agl'Iconoclasti;
non si troveranno però affatto imparziali. Fra i moderni
cattolici, Baronio, Pagi, Natalis Alessandro (Hist. eccl.,
secul., 8 e 9) e Maimbourg (Hist. des Iconoclastes) mostrarono
a questo riguardo pari erudizione, passione e credulità.
Le indagini del protestante Federico Spanheim (Hist. imaginum
restituta), e di Giacomo Basnagio (Hist. des Eglises réformées,
t. II, 1. XXIII, p. 1339-1385), inclinano dal lato degli
Iconoclasti. Pei soccorsi che ci offrono le due parti, e per la
loro opposta disposizione, ci è facile il giudicare questa lite
con una imparzialità filosofica.



212. Come si raccoglie da questi fiori di rettorica Συνοδον παραμον και αθεον Sinodo empio ed ateo, si trattarono i Vescovi
da τοις ματαιοφροσιν. Damasceno chiama
questo Concilio ακυρος και αδεκτος, non autorevole e non ammesso.
(Opera, t. I, p. 623) Fece Spanheim con pari ingegno
e sincerità l'apologia del Concilio di Costantinopoli (p. 171,
ee.); ne trasse i materiali dagli Atti del Concilio di Nicea
(p. 1046, etc.) L'arguto Giovanni di Damasco, dice επισκωτους
tenebrosi in vece di επισκοπους Vescovi, e dà ai Vescovi il
nome di κοιλιοδουλους schiavi del loro ventre, ec. (Opera,
t. 1, p. 306.).



213. Tutto al più poteva dirsi, che la credenza, e la protezione
de' sovrani hanno influito a dar coraggio ai Vescovi
ortodossi nel sostenere e fissare le buone dottrine contro
le false opinioni dei Vescovi eretici, e dei Conciliaboli;
ma i Vescovi nei Concilii ortodossi, e generali, che appunto
spiegavano, e fissavano i dogmi, furono liberi nelle
loro decisioni. Se, per esempio nei quattro primi Concilii
generali, che spiegarono, e fissarono i fondamenti dogmatici,
vi assistettero gli Imperatori, o i loro ministri, e consiglieri,
se vi furono ufficiali di Polizia e soldatesche, ciò
fu solamente per tener il buon'ordine ed impedire i disordini
delle contese. (Nota di N. N.)



214. Si accusa Costantino d'avere proscritto il titolo di Santo,
d'aver chiamata la Vergine Maria madre di Gesù Cristo,
d'averla paragonata, dopo il parto, ad una borsa vuota; si
accusa di più d'arianismo, di nestorianismo, ec. Spanheim,
che lo difende (c. 4, p. 207), è alquanto imbrogliato tra
gl'interessi d'un protestante, e i doveri d'un teologo ortodosso.



215. Il santo confessore Teofane approva il principio della
loro ribellione θειω κινουμενοι ξηλο, mossi da zelo divino.
(p. 339). Gregorio II (in epist. 1, ad imp. Leon, Concil.,
t. VIII, p. 661-664) applaudisce allo zelo delle donne
di Bizanzio, che uccisero gli officiali dell'Imperatore.



216. I Greci ortodossi, cultori delle Immagini, avranno sperato
d'ottenere qualche miracolo a loro favore nella battaglia
contro l'armata dell'Imperatore Leone Iconoclasta;
ma, i miracoli stanno nella mano di Dio, e se i Greci sostenitori
delle Immagini non ne ottennero, il fuoco greco doveva
avere il suo effetto di distruggere la loro flotta; e
questo effetto non avrebbe avuto luogo se avessero ottenuto
un miracolo. (Nota di N. N.)



217. La violenza di Costantino Copronimo ha indotto la
prudenza del Patriarca a preferire per il momento la dissimulazione
ad uno zelo pericoloso, sperando di poter in
circostanze più favorevoli spiegare il vero suo sentimento;
e questo accorgimento politico non è da biasimarsi.
(Nota di N. N.)



218. Dovevasi dire fedeli al culto delle Immagini il quale,
per la nota nostra alla pag. 248, nel vero senso non è superstizione;
se poi i monaci ammassarono ricchezze, abusarono
della loro influenza sugli animi, delle circostanze,
e dell'ignoranza de' tempi, ciò è da disapprovarsi.
(Nota di N. N.)



219. Giovanni o Mansur era nobile cristiano di Damasco,
che avea una carica ragguardevole al servizio del Califfo. Il
suo zelo nella causa delle Immagini l'espose al risentimento
e alla perfidia dell'Imperatore greco; pel sospetto d'una rea
corrispondenza, gli fu tagliata la mano destra restituitagli miracolosamente
dalla Vergine. Cedette quindi la carica, distribuì
le sue ricchezze, e andò a nascondersi nel monastero di
San Saba, tra Gerusalemme e il mar Morto. Famosa è la
Leggenda; ma il padre Lequien, dotto editore di lei, sgraziatamente
provò, che S. Giovanni Damasceno era già monaco
prima della controversia iconoclastica. (Opera, t. I, vita
S. Johannis Damascen., p. 10-13. et Notas ad loc.)



220. Dopo aver mandato al diavolo Leone, fa parlare il suo
erede το μιαρον αυτου γεννημα, και της κακιας αυτου κληρονος εν διπλω γενομενος, scellerato germe di lui, divenuto erede
doppiamente della sua malvagità. (Opera Damascen. t. I,
p. 625.) Se l'autenticità di questo pezzo è sospetta, siamo
certi, che in altre opere, che non esistono più, Giovanni dà
a Costantino i titoli di νεον Μωαμεθ, Χριστμαχον, μιςαγιον, nuovo
Maometto, avversario di Cristo, nimico dei Santi. (t. I. p. 306).



221. Spanheim (p. 235-238), che narra questa persecuzione
secondo Teofane e Cedreno, dilettasi a paragonare il draco
di Leone coi dragoni (dracones) di Luigi XIV, e si ricrea
grandemente con questo scherzo di parole.



222. Προγραμμα γαρ εξεπεμψε κατα πασαν εξαρχιαν ιων υπο της χειρος αυτος; παντας υπογραψαι και ομνυναι του αθετησαι την προσκουησιν των σεπτων εικονων. Imperocchè mandò un avviso
per tutto l'Esarcato che da lui dipendeva di dover tutti
sottoscrivere e giurare che abiuravano l'adorazione delle
occidentali Immagini. (Damascen., Op., t. I, p. 625.) Non
mi ricordo d'aver letto questo giuramento nè questa sottoscrizione
in niuna raccolta moderna.



223. Se la sollevazione d'Italia contro il suo legittimo sovrano,
cagionata dall'Iconoclastia, diede occasione, agli
abitanti di Roma e delle vicine terre di darsi volontariamente
a Gregorio II, e di considerarlo suo principe, onde
quest'atto può riguardarsi il primo dei molti avvenimenti
che determinarono ne' Papi potestà, e indi sovranità temporale,
bisogna per altro aggiungere, e confessare, che lo
stesso Gregorio II s'adoperò scrivendo ad Orso, Doge di
Venezia, acciocchè l'Esarcato di Ravenna invaso dai Longobardi
nel tempo della ribellione pel decreto dell'Imperatore
Leone contro il culto delle Immagini rimanesse sotto
il dominio dell'Imperatore stesso; Quia peccato faciente
Ravennatum civitas quae caput est omnium a nec dicenda gente
longobardorum capta est, et filius noster eximius D. Exarchus
apud Venetias moratur (ut cognovimus) debeat Nobilitas tua
ei adhaerere, et cum eo nostra vice pariter decertare, ut ad
pristinum statum sanctae reipubblicae in Imperiali servitio ipsa
revocetur Ravennatum civitas etc. Epistola Gregorj II. Labbe
T. 8. p. 177 ad Ursum Ducem Venetiarum. E la Repubblica
di Venezia obbedendo al papa, potente in que' giorni anche
nelle cose politiche, e civili, rimise con un'armata Paolo
Esarca, per l'Imperatore, nel governo di Ravenna siccome
ci documenta il Sigonio, Lectis litteris Veneti autoritatem
Pontificis secuti Paulum summa ope adjuvandum decreverunt
Sigonius de Regno Italiae, l. 3.



Ed è vero ancora, che lo stesso Gregorio indi impedì,
che gli Italiani eleggessero un nuovo Imperatore; omnis Italia
consilium iniit ut eligeret Imperatorem, sed compescuit tale
judicium Pontifex sperans conversionem Principis. Anes. Bibl.
Vita Gregorii II. (Nota di N. N.)



224. Και την Γωμην σ υν Ιταλια της βασιλειας αυτου απεστησε,
e separò dal suo regno con tutta l'Italia, dice Teofane (Chronograph.
p. 343). Gregorio è chiamato perciò da Cedreno
ανηρ αποςολικος, uomo apostolico, (p. 550). Zonara specifica
questo fulgore di αναθηματι συνοδικω, scomunica Sinodico
(t. II. l. XV, p. 104, 105). È da notare essere i Greci disposti
a confondere i regni e le azioni dei due Gregorii.



225. Vedi Baronio (Annal. ecclés., A. D. 730, num. 4, 5):
dignum exemplum! (Bellarmin., De rom. Pontifice, l. V,
c. 8.): mulctavit eum parte imperii. (Sigonius, De regno
Italiae, l. III, opera, t. II, pag. 169.) Ma le opinioni in
Italia sono cangiate a tale, che l'editore di Milano, Filippo
Argelati, Bolognese e suddito del Papa, corregge Sigonio.



226. Quod si Christiani olim non deposuerunt Neronem
aut Julianum; id fuit quia deerant vires temporales Christianis
(così parla il virtuoso Bellarmino, De rom. Pont.,
l. V, c. 7.) Il Cardinale du Perron fa una distinzione che
è più onorevole ai primi cristiani, ma che non dee piacere
di più ai principi moderni. Distingue il tradimento degli eretici
e degli apostati, che mancano ai loro giuramenti, falsificano
il marchio ricevuto, e rinunciano alla fedeltà che devono
a Gesù Cristo e al suo Vicario (Perroniana, p. 89).



227. Si può citare per esempio il circospetto Basnagio (Hist.
de l'Eglise, p. 1350, 1351), e il veemente Spanheim (Hist.
imaginum), che calcano con cent'altri le vestigia dei centuriatori
di Magdeburgo.



228. Vedi Launoy (Op., t. V, part. II, ep. VII, 7, p. 456-474),
Natalis Alexander (Hist. novi Testam., secul. 8,
Dissert. 1, p. 92, 96), Pagi (Critica, t. III, p. 215, 216),
e Giannone (Istoria civ. di Napoli, t. I, p. 317-320),
discepolo della Chiesa gallicana. Nel campo delle controversie
io compiango sempre la fazion moderata, che sta in mezzo
ai combattenti, esposta al fuoco d'ambe le parti.



229. Ricorrono a Paolo Warnefrido, o il Diacono (De gestis
Langobard., l. VI, c. 49, p. 506, 507) in script. Ital.,
(Muratori, t. 1, part. 1), e all'Anastasio supposto (De vit.
pont., in Muratori, t. III, part. I), a Gregorio II (p. 154),
a Gregorio III (p. 158), a Zaccaria (p. 161), a Stefano II
(p. 165), a Paolo (p. 172), a Stefano IV (p. 174), ad Adriano
(p. 179), a Leone III (p. 175). Ma io noterò che il
vero Anastasio (Hist. eccles., p. 134 edit. Reg.) e l'autore
dell'Historia miscella (l. XXI, p. 151, in t. I. script. Ital.),
amendue scrittori del quinto secolo, traducono e approvano
il testo greco di Teofane.



230. Con qualche picciola differenza, i critici i più dotti,
Luca Olstenio, Schelestrate, Ciampini, Bianchini, Muratori
(Prolegomena, ad t. III, parte I.), convengono, essere
stato il Liber pontificalis principiato e quindi continuato dai
bibliotecarii e notai apostolici dei secoli ottavo e nono, e non
essere che l'ultima parte (la meno ragguardevole) opera di
Anastasio, il cui nome sta in fronte al libro. N'è barbaro lo
stile, piena di parzialità la narrativa; son minutissimi i ragguagli;
si dee però leggerla come un monumento curioso ed
autentico del secolo di cui parliamo in questo luogo. L'Epistole
dei Papi si trovano sparse nei volumi dei Concilii.



231. Le due Epistole di Gregorio II furono conservate negli
Atti del Concilio di Nicea (t. VIII, p. 651-674); van senza
data: Baronio dà loro quella del 726; Muratori (Annali d'Italia,
t. VI, p. 120) dice che furono scritte nel 729, e Pagi
nel 730. Tal'è la forza delle prevenzioni che alcuni Papi scrittori
lodarono il buon senso e la moderazione di queste lettere.



232. Εικοσι τεσσαρα σταδια υποχωρησει ο Αρχιερευς Ρομης εις την χωραν της καμπανιας, και υπαγε διωξων. Il
Pontefice di Roma si ritrarrà per ventiquattro stadii nella
provincia della Campania, e tu perseguiterai i venti. (Epist.
I, p. 664). Questa vicinanza dei Lombardi è molto indigesta.
Camillo Pellegrini (Dissert. 4, De ducatu Beneventi,
nelle Script. Ital. t. V, p. 172, 173) conta con qualche apparenza
di ragione i ventiquattro stadii, non da Roma, ma
dai confini del ducato Romano, fino alla prima Fortezza dei
Lombardi, ch'era forse Sora. Credo piuttosto, che Gregorio,
secondo la pedanteria del suo secolo, impiegò il termine di
stadio in vece di quello di miglio, senza badare al vero valore
della parola che usa.



233. Ον αι πασαι βαριλειαι της δυρεως ως Θεον επιγειον εχουσι.
Cui tutti i regni d'Occidente risguardano come un Dio
terreno.



234. Απο ιης εσωτερου δυσεως του λεγομενου Σεπτετου. Dall'Occidente
estremo, denominato Septeto. Sembra che il Papa facesse
impressione sull'animo de' Greci ignoranti: visse, e morì nel
palazzo di Laterano, e all'epoca del suo regno tutto l'Occidente
aveva abbracciato il cristianesimo. Questo Septeto ignoto
non potrebbe per avventura avere qualche conformità col Capo
dell'Eptarchia sassone, come quell'Inn, re di Wessex, che
nel pontificato di Gregorio II andò a Roma non per ricevere
il Battesimo, ma come pellegrino? (Pagi, A. D. 689, num. 2;
A. D. 726, num. 15).



235. Trascriverò qui il passaggio ragguardevole e decisivo del
Liber pontificalis. Respiciens ergo pius vir profanam principis
jussionem, jam contra imperatorem quasi contra HOSTEM
se armavit, renuens haeresim ejus, scribens ubique se
cavere christianos eo quod orta fuisset, impietas talis.
IGITUR permoti omnes Pentapolenses, atque Venetiarum exercitus
contra imperatoris jussionem restituerunt: dicentes se
nunquam in ejusdem pontificis condescendere necem, sed
pro ejus magis defensione viriliter decertare (p. 156).



236. Un census o capitazione, dice Anastasio (p. 156),
tassa crudele e ignota agli stessi Saracini, esclama lo zelante
Maimbourg (Histoire des Iconoclastes, l. I), e Teofane
(p. 344), che ricorda l'enumerazione dei maschi d'Israele,
ordinata da Faraone. Questa forma di gabella era famigliare
ai Saracini, e sgraziatamente per Maimbourg, Luigi XIV suo
protettore la introdusse in Francia pochi anni dopo.



237. V. il Liber pontificalis d'Agnellus (nei Scriptores rerum
italicarum di Muratori, t. II part. I). Scorgesi in questo
scrittore un color più carico di barbarismo, d'onde risulta,
ch'erano i costumi di Ravenna un pò differenti da quelli
di Roma. Gli siamo però debitori di alcuni fatti curiosi e particolari
di quella città. Egli ci dà a conoscere i quartieri e le
fazioni di Ravenna (p. 154), la vendetta di Giustiniano II
(p. 160, 161) e la sconfitta dei Greci (p. 170, 171), etc.



238. È chiaro, che i termini del decreto comprendeano Leone
si quis.... imaginum sacrarum.... destructor.... extiterit, sit
extorris a corpore D. N. Jesu-Christi, vel totius Ecclesiae
unitate. Tocca ai Canonisti a decidere se basti il delitto per
avere la scomunica, o se bisogna essere nominato nel decreto.
E questa decisione interessa estremamente la sicurezza degli
scomunicati, poichè l'oracolo (Gratien, Caus., 23, q. 5,
c. 47, apud Spanheim, Hist. immag. p. 112) dice: homicidas
non esse qui excommunicatos trucidant.



239. Compescuit tale consilium pontifex, sperans conversionem
principis (Anastasio, p. 156). Sed ne desisterent
ab amore et fide R. J. admonebat. (p. 157) Danno i Papi
a Leone e a Costantino Copronimo i titoli d'imperatores e
di domini, accompagnati dallo strano epiteto di piissimi. Un
celebre mosaico del palazzo di Laterano (A. D. 798) rappresenta
Gesù Cristo che consegna le chiavi di San Pietro e
lo stendardo a Costantino V. (Muratori, Annali d'Italia,
t. VI; p. 337.)



240. Indicai l'estensione del Ducato di Roma secondo le
carte geografiche, e mi servii di queste carte secondo l'eccellente
dissertazione del padre Beretti (Chorographia Italiae
medii aevi, sect. 20, p. 216-232). Devo per altro notare,
essere stato Viterbo fondato dai Lombardi (p. 211), e Terracina
presa dai Greci.



241. Si leggeranno con piacere nel Discorso preliminare della
République romaine, opera del Signor di Beaufort, (t. I.)
le particolarità concernenti all'estensione, alla popolazione
etc. del Regno romano: non si accuserà quest'autore di troppa
credenza pei primi secoli di Roma.



242. Non è superstizione, come dice sempre l'Autore, il culto
delle Immagini bene inteso, e prestato secondo il sentimento
della Chiesa. È poi vero che le controversie, le sollevazioni per
cotal contrattato culto, produssero un nuovo governo in Roma,
e diedero occasione alla sovranità dei Papi. (N. di N. N.)



243. Quos (Romanos) non Langobardi scilicet, Saxones,
Franci, Lotharingi, Bajoarii, Suevii, Burgundiones, tanto
dedignamur ut inimicos nostros commoti, nihil aliud contumeliarum
nisi Romani, dicamus: hoc solo, id est Romanorum
nomine, quicquid ignobilitatis, quicquid timiditatis,
quicquid avaritiae, quicquid luxuriae, quicquid mendacii,
immo quicquid vitiorum est comprehendentes. (Luitprando,
in legat. script. Ital., t. II, p. 481). Minosse avrebbe potuto
imporre a Catone o a Cicerone, in penitenza dei loro
peccati, l'obbligo di leggere ogni giorno questo passaggio
d'un Barbaro.



244. Pipino, Regi Francorum, omni senatus, atque universa
populi generalitas a Deo servatae romanae urbis. (Codex
Carolin. epist. 36, in script. Ital., t. III, part. II,
p. 160). I nomi di senatus e di senator non furono mai al
tutto annichilati (Dissert. chorograph., p. 216, 217). Ma
nell'età media essi non significarono nient'altro che nobiles,
optimates, ec. (Ducange, Gloss. latin.)



245. Vedi Muratori, Antiq. Ital. medii aevi, t. II. Dissert.
27, p. 548. Sopra una di quelle monete leggesi Hadrianus
Papa (A. D. 772), sul rovescio, Vict. DDNN, colla
parola CONOB, che il padre Ioubert (Science des médailles,
t. II, p. 42) spiega per CONstantinopoli Officina B,
(secunda).



246. Vedi la dissertazione di West sui Giuochi Olimpici
(Pindaro, vol. 2, p. 32-36: ediz. in 12), e le giudiziose
riflessioni di Polibio (t. I., l. IV, p. 466, ediz. di Gronov.)



247. Sigonio (De regno Ital. l. III, opera, t. II, p. 173)
mette in bocca a Gregorio un discorso al Re dei Lombardi,
in cui v'ha l'audacia e il coraggio di quelli di Salustio e di
Tito Livio.



248. Due storici veneziani, Giovanni Sagorino (Chron. Venet.
p. 13) e il doge Andrea Dandolo (Script. rer. Ital., t. XII,
p. 135) conservarono quest'Epistola di Gregorio. Paolo Diacono
(De gest. Langobard., l. VI, c. 49-54, in script. Ital.
t. I, part. I, p. 506-508) fa menzione della perdita e della
ripresa di Ravenna; ma non possono i nostri cronologisti Pagi
e Muratori ec., accertare nè l'epoca di questo avvenimento,
nè le circostanze che l'accompagnarono.



249. Quest'incertezza è fondata sulle varie lezioni del manoscritto
d'Anastasio: leggesi nell'una deceperat e nell'altra
decerpserat (Scriptor. Ital., tom. III, part. I, p. 167).



250. Il Codex Carolinus è una raccolta di lettere dei Papi
a Carlo Martello (ch'essi chiamarono Subregulus), a Pipino e
a Carlomagno; giungono fino all'anno 791, epoca in cui l'ultimo
di que' principi le unì insieme. Il manoscritto originale
e autentico (Bibliothecae Cubicularis) è oggigiorno nella
Biblioteca imperiale di Vienna, e fu pubblicato da Lambecio
e da Muratori (Script. rer. Ital., t. III, part. II, 75. ec.)



251. Vedi questa lettera straordinaria nel Codex Carolinus,
epist. 3, p. 92. I nemici dei Papi accusarono Stefano di superchieria
e di bestemmia; era però intenzione di quel Pontefice
più di persuadere che d'ingannare. Era questo metodo
di far parlare i morti o gl'immortali familiare agli antichi oratori;
ma bisogna confessare ch'esso fu impiegato in tale occasione
colla rozzezza dell'epoca di cui parliamo.



252. Trascurarono per altro questa precauzione quando si
trattò del divorzio della figlia di Desiderio, ripudiata da Carlomagno,
sine aliquo crimine. Il Papa Stefano IV erasi opposto
con furore al matrimonio d'un nobile Franco, cum perfida,
horrida, nec dicenda, faetentissima natione Langobardorum,
alla quale attribuisce l'origine della lebbra (Cod.
Carol. epist. 45, p. 178, 179). Un'altra ragione contro quel
matrimonio era l'esistenza d'una prima moglie. (Muratori,
Ann. d'Ital., t. VI, p. 232, 233-236, 237.) Ma Carlomagno
si facea lecito la poligamia o il concubinato.



253. Vedi gli Annali d'Italia del Muratori, t. VI, e le
tre prime Dissertazioni delle  sue Antiquitat. Italiae medii
aevi, t. I.



254. Oltre gli storici ordinarii, tre critici francesi, Launoy
(Opera, t. V. part. II, l. VII, epist. 9. p. 477-487), Pagi
(Critica, A. D. 751; num. 1-6; A. D. 752, num. 1-10)
e Natalis Alexander (Hist. Novi Testamenti, Dissertat. 2;
p. 96-107) trattarono dottamente, e con accuratezza questo
soggetto del discacciamento di Childerico, ma dando un contorno
ai fatti per salvare l'independenza della corona. Si trovarono
però terribilmente angustiati dai passaggi che traggono
da Eginardo, da Teofane e dagli antichi Annali Laureshamenses,
Fuldenses, Loisielani.



255. Non è maraviglia che in quei tempi d'ignoranza di
tutte le cose, e di confusione di tutte le idee, un vasto campo
si sia presentato ad alcuni Papi per estendere grandemente
con molti disordini ed abusi il loro potere, e per
trasformarlo a danno dei diritti dei re e dei governi, e tacendo
le affievolite leggi, e le volontà, sieno in Europa,
divenuti gli oracoli in ogni argomento civile, e politico;
ma gli abusi non somministrano ragioni di offendere la
religione. (Nota di N. N.)



256. Non fu assolutamente allora la prima volta che si usò
l'unzione dei re d'Israele; se ne fece uso sopra un teatro
meno cospicuo nel sesto e settimo secolo dai Vescovi della
Brettagna e della Spagna. L'unzione reale di Costantinopoli
fu presa ad imprestito dai Latini nell'ultima epoca dell'Impero.
Costantino Manasse parla di quella di Carlomagno come
d'una cerimonia straniera, giudaica e incomprensibile. Vedi
i Titoli d'onore di Selden nelle sue opere, vol. 3, part. 1.
p. 234-249.



257. Quantunque, a dir vero, gli Imperatori romani cristiani
e cattolici del quarto, e quinto secolo, non sieno
stati unti, non può chiamarsi superstiziosa la cerimonia
dell'unzione, che, sebbene in origine ebraica, non fu o condannata,
o tolta via dal cristianesimo, che riformando il
giudaismo su d'esso essenzialmente si fondò; e poi cotal
cerimonia serviva e serve a rendere specialmente per il
volgo più rispettabili i sovrani, i quali lo sono grandemente
per gli uomini ragionevoli, e fedeli, anche senza la cerimonia
anzidetta. (Nota di N. N.)



258. Vedi Eginardo, in vita Caroli Magni, c. 1, p. 9, ec.
c. 3, p. 24. Childerico fu deposto, jussu, e la razza Carlovingia
ristabilita sul trono, auctoritate pontificis romani.
Launoy ed altri scrittori pretendono che quest'energiche parole
sono suscettive d'un'interpretazione assai mite; sia pure;
ma Eginardo conosceva bene il Mondo, la Corte e la lingua
latina.



259. Vedi sul titolo e sui poteri di patrizio di Roma, Ducange
(Gloss. lat., t. V, p. 148-151), Pagi (Crit., A. D.
740; num. 6-11), Muratori (Annali d'Italia, tom. VI,
308-329) e Saint-Marc (Abrégé chronologique de l'Italie,
t. I, p. 379-382). Di tutti questi scrittori il Francescano Pagi
è più disposto a ravvisare nel patrizio un luogotenente della
Chiesa, anzi che dell'Impero.



260. Possono i difensori del Papa rattemperare il significato
simbolico della bandiera e delle chiavi; ma sembra che le parole
ad regnum dimisimus o direximus (Codex Carol.
epist. I, t. III, part. II, p. 76) non ammettino nè palliativi
nè sutterfugii. Nel manoscritto della Biblioteca di Vienna leggesi
rogum, preghiera o supplica, in vece di regnum (Vedi
Ducange), e questa rilevante correzione distrugge il titolo regio
di Carlo Martello. (Catalani, nelle sue Prefazioni critiche degli
Annali d'Italia, t. XVII, p. 95-99.)



261. Leggesi nel Liber pontificalis, che contiene relazioni
autentiche intorno a quel ricevimento: Obviam illi ejus sanctitas
dirigens venerabiles cruces, id est signa; sicut mos
est ad exarchum aut patricium suscipiendum, eum cum ingenti
honore suscipi fecit (t. III, part. I., p. 185).



262. Paolo Diacono, che scrisse prima dell'epoca in cui assunse
Carlomagno il titolo d'Imperatore, parla di Roma
come d'una città suddita di questo principe. Vestrae civitates
(ad Pompeium Festum) suis addidit sceptris (De Metensis
Ecclesiae episcopis). Alcune medaglie carlovingie coniate
a Roma, guidarono Le Blanc in una dissertazione elaborata,
ma molto parziale, risguardante l'autorità che aveano
i Re di Francia su Roma, in qualità di patrizii e d'Imperatori.
(Amsterdam, 1692, in 4.)



263. Mosheim (Instit. Hist. eccl., p. 263) esamina questa
donazione con pari saggezza e buona fede. L'Atto originale non
è mai stato prodotto; ma il Liber pontificalis descrive questo
bel presente (p. 171), e il Codex Carolinus lo suppone.
Sono queste due Opere monumenti contemporanei, ed è
l'ultimo ancor più autentico, perchè fu conservato nella Biblioteca
dell'Imperatore, e non in quella del Papa.



264. Tra le pretensioni esorbitanti e le concessioni assai limitate
dell'interesse e del pregiudizio, di cui non è esente
lo stesso Muratori (Antiquitat., t. I, p. 65-68), nel determinare
i confini dell'Esarcato e della Pentapoli presi a guida
la Dissert. chorograph. Italiae medii aevi, t. X, p. 160-180.



265. Spoletini deprecati sunt, ut eos in servitio B. Petri
reciperet et more Romanorum tonsurari faceret (Anastasio
p. 185); ma si può domandare, se essi diedero sè stessi o il
loro paese.



266. Saint-Marc (Abrégé, t. 1, p. 390-408) che ha bene
studiato il Codex Carolinus, esamina accuratamente qual fu
la politica e quale la donazione di Carlomagno. Credo con lui
che quella donazione non fu che verbale. L'Atto il più antico
di donazione che si produce è quello dell'Imperatore Luigi
il Pio (Sigonio, De regno Italiae, l. IV, Opera, t. II,
p. 267-270). Si dubita assai della sua autenticità, o almeno
della sua integrità (Pagi, A. D. 817, num. 7, ec; Muratori,
Annali, t. VI, p. 432, ec; Dissertat. chorographica, p. 33,
34); ma non trovo negli autori alcuna ragionevole obiezione
fondata sul modo con cui disponeano que' principi liberamente
di ciò che loro non apparteneva.



267. Domandò Carlomagno i mosaici del palazzo di Ravenna
ad Adriano I, cui apparteneano; li ottenne; voleva abbellire
con essi Aquisgrana (Codex Carol., epist. 67, p. 223).



268. I Papi si lamentavano spesso delle usurpazioni di Leone
di Ravenna (Codex Carol., epist. 51, 52, 53, p. 200-205).
Si corpus S. Andreae, fratris Germani S. Petri, hic humasset,
nequequam nos romani pontifices sic subjugassent
(Agnellus, Liber pontificalis, in Script. rerum ital., t. II,
part. I, p. 107).



269. La occultazione, o fabbricazione di documenti si fece
per altro per promuovere ed aggrandire la signoria temporale
de' Papi, e non nelle cose intrinseche alla religione;
e poi anche non consta ch'essi espressamente abbiano dato
cotal ordine; ciò avvenne per opera dei loro ministri,
zelanti di promuoverne la potestà temporale, e la sovranità.
Non può negarsi la falsità della donazione di Costantino:
se ne ignora l'autore: tutti gli eruditi anche cattolici lo
confessano; (Vedi anche Petrus de Marca Archiep. Paris,
De ficta donatione Constantini.) La falsità delle lettere decretali
de' primi Papi fino a Siricio comparve verso la metà
del secolo nono, fu riconosciuta per ragioni evidenti da tutti
i critici ed eruditi non molto dopo il Concilio di Trento:
lo stesso Cardinal Baronio (annali an. 865) e lo stesso
Cardinal Bellarmino (de Rom. Pontifice l. 2.) non la negano.
Quello che la distese fu un certo Vescovo Isidoro
Mercatore (Hincmaro Opuu) aiutato da un monaco: vennero
di Spagna, e per opera di Riculfo, Vescovo di Magonza,
divotissimo de' Papi, furono divulgate ed acquistarono
credito. Nicolò I, ed i suoi successori, nel secolo nono
e decimo, vennero a capo di farle ricevere da' Vescovi, e
da tutti furono presentate a' Sovrani di que' dì, ed inserite
nelle Collezioni di Diritto canonico; finalmente anche
il monaco Graziano le pose nella sua autorevole, ed amplissima
Collezione, e divennero testo in tutte le scuole degli
ecclesiastici, ed in tutte le Università nelle cattedre di
Diritto. Furono citate in alcuni Concilii, e riputate autentiche.
I Vescovi di Francia per altro furono gli ultimi ad
accettarle: tandem eo adventum est ut tantis nominibus veterum
Pontificum cesserint una cum reliquis episcopis etiam
Gallicanae ecclesiae rectores. (De Marca l. 3. c. 5) Accrebbero
grandemente l'autorità dei Papi nelle cose ecclesiastiche,
civili, e politiche. Di esse dice il dotto Benedettino
Padre Coustan nella sua prefazione: Porro hac fraude quam
sit perniciose de ecclesia meritus (Isidorus) vix dici potest: hinc
debilitati penitus fraetique disciplinae nervi, perturbata episcoporum
jura, sublatae judiciorum leges ex probrata catholicis
nimia credulitas, fuco fasi ec. Diedero grande motivo a' protestanti
di far accuse a' cattolici. (Nota di N. N.)



270. Piissimo Constantino magno, per ejus largitatem S.
R. Ecclesia elevata et exaltata est, et potestatem in his
Hesperiae partibus largiri dignatus est.... Quia ecce novus
Constantinus his temporibus ec.  (Cod. Carol. epist. 49, in
t. III, part. II, p. 195). Pagi (Critica, A. D. 324, num. 16)
li attribuisce ad un impostore dell'ottavo secolo, che prese
il nome di Sant'Isidoro. Il suo umile titolo di peccator fu
cangiato per ignoranza, ma acconciamente, in quello di mercator.
Ebbero in fatti quegli scritti supposti uno spaccio felice,
e pochi fogli di carta furono pagati con tante ricchezze
e tanto potere.



271. Fabricio (Bibl. graec., t. VI, p. 4-7) ha accennato
le varie edizioni di quest'Atto in greco e in latino. Sembra
che la copia riferita da Lorenzo Valla, e da lui medesimo rigettata,
sia stata fatta sugli Atti supposti di San Silvestro, o
sul decreto di Graziano, al quale, secondo lui ed altri scrittori,
fu aggiunta di soppiatto.



272. Non può chiamarsi ribellione la forte opposizione di
Gregorio II in Italia all'Iconoclastia dell'Imperatore Leone;
se poi per questa i popoli d'Italia, avvertiti da Gregorio
dell'errore, si sollevarono, si ribellarono, ciò fu un
effetto di quella, giacchè quei popoli volevano le Immagini,
e non una ribellione di Gregorio, che fu invano anche
accusato da' malevoli d'aver impedito l'esazione di una gravezza.
Gregorio, ch'era allora suddito dell'Imperatore, conosceva
i doveri della suddittanza. (Nota di N. N.)



273. Nel 1059, secondo l'opinione del Papa Leone IX e del
cardinale Pietro Damiano, (veramente loro opinione?) colloca
Muratori (Annali d'Italia, tom. IX, pag. 23, 24) le
pretese donazioni di Luigi il Pio, d'Ottone, ec. (De Donatione
Constantini. Vedi una Dissertazione di Natalis Alexander,
seculum 4, Dissert. 25, p. 335-350).



274. Vedi un racconto circostanziato di questa controversia
(A. D. 1105) che si levò in occasione d'un processo nel
Chronicon Farsense (Script. rer. ital., t. II, part. II,
p. 637, ec.), e un copioso estratto degli archivi di quell'abbazia
di Benedettini. Erano altre volte quegli archivi accessibili
alla curiosità degli stranieri (Le Blanc e Mabillon), e
quello ch'essi contengono avrebbero arricchito il primo volume
dell'Historia monastica Italiae di Quirini; ma la timida
politica della Corte di Roma li tiene oggigiorno chiusi
(Muratori, Script. rerum ital., t. II, part. II, p. 269);
e Quirini, che pensava al cappello di Cardinale, cedette alla
voce dell'autorità, ed alle insinuazioni dell'ambizione. (Quirini,
Comment., part. II, p. 123-136.)



275. Lessi nella raccolta di Scardio (De potestate imperiali
ecclesiastica, p. 734-780) questo discorso animato, composto
da Valla (A. D. 1440) sei anni dopo la fuga del Papa
Eugenio IV. È un'operetta assai veemente, e dettata dallo
spirito di parte. L'autore giustifica ed eccita la ribellione
dei Romani, e vedesi ch'egli avrebbe approvato l'uso del
pugnale contro il loro tiranno sacerdotale. Sì fatta critica dovea
aspettarsi la persecuzione del clero; pure Valla si riconciliò
e fu sepolto nel Laterano (Bayle, Diction. critique, art.
Valla; Vossio, De Histor. latin. p. 580.)



276. Vedi Guicciardini, servo dei Papi, in quella lunga e
preziosa digressione, che ripigliò il suo luogo nell'ultima edizione
correttissima, fatta sul manoscritto dell'autore, e stampata
in quattro volumi in 4, sotto il nome di Friburgo 1775
(Istoria d'Italia, t. I, p. 385-395).



277. Il Paladino Astolfo trovò quell'Atto nella luna fra le
cose perdute nel nostro Mondo (Orlando Furioso XXXIV, 80).



Di varii fiori ad un gran monte passa,

Ch'ebbe già buono odore, or putia forte.

Questo era il dono (se però dir lece)

Che Constantino al buon Silvestro fece.




E pure questo poema incomparabile fu approvato da una Bolla
del Papa Leone X.



278. Vedi Baronio, A. D. 324 num. 117-123; A. D. 1191,
num. 51 etc. Vorrebbe supporre, che Costantino offerì Roma
a Silvestro, e che questo Papa la ricusò. Ha un'idea stravagantissima
dell'Atto di donazione; la crede opera dei Greci.



279. «Baronius n'en dit guère contre; encore en a t-il
trop dit, et l'on voulait sans moi (cardinal du Perron) qui
l'empêchai, censurer cette partie de son histoire. J'en devisai
un jour avec le pape, et il ne me répondit autre chose:
Che volete? i canonici la leggono; il le disait en riant.»
(Perroniana p. 77.)



280. Il rimanente dell'istoria delle Immagini de Irene fino
a Teodora, è stata fatta, per parte dei cattolici, da Baronio
e Pagi (A. D. 780-840), da Natalis Alexander (Hist. N. T.
seculum 8, Panoplia adversus haereticos, p. 118-178), e da
Dupin ( Bibl. ecclés., t. VI. p. 136-154); per parte de' protestanti
da Spanheim (Hist. Imag. p. 305-639), da Basnagio
(Hist de l'Eglise, t. I. p. 566-572, t. II. p. 1362-1385),
e da Mosheim (Institut. Hist. eccles. secul. VIII. IX). I
protestanti, trattone Mosheim, sono inaspriti dalla controversia,
ma i cattolici, eccetto Dupin, si danno a divedere ardenti
di tutto il furore e di tutta la superstizione monastica; nè da
questo odioso contagio sa preservarsi lo stesso Le Beau (Hist.
du Bas-Empire) il quale era pure un uom di mondo e un
letterato.



281. Non è maraviglia, che Costantino V Copronimo iconoclasta,
ed anche generalmente incredulo, abbia unito inconvenientemente
in lui il potere civile all'ecclesiastico. Gli
illuminati governi conoscono i limiti d'ambedue.
(Nota di N. N.)



282. Le Immagini non erano considerate idoli dai cattolici
istruiti come non lo sono neppure oggidì, e come abbiamo
già mostrato; gli Iconoclasti poi le consideravano tali, e
perciò per uno zelo che diveniva male inteso le proscrivevano.
(Nota di N. N.)



283. Rimandiamo il lettore alla nostra nota in proposito.
Vedi a pag. 248. (Nota di N. N.)



284. Vedi gli Atti in greco e in latino del secondo Concilio
Niceno, coi documenti relativi, nel volume ottavo dei Concilii
(p. 645-1600 ). Una version fedele, corredata d'annotazioni
critiche, moverebbe i lettori, secondo che fossero disposti nell'animo,
o al riso o al pianto.



285. I Legati del Papa che intervennero al Concilio erano
messaggeri inviati a caso, sacerdoti senza missione speciale,
che furon disapprovati nel lor ritorno. I cattolici persuasero
alcuni monaci vagabondi a rappresentare i Patriarchi d'Oriente.
Questo curioso aneddoto ci vien rivelato da Teodoro Studita,
uno dei più Iconoclasti del suo secolo (Epist. 1, 38 in
Sirmond, Opp. t. V, p. 1319.)



286. Che ha a fare una estrinseca particolarità degli Atti
del cattolico, e generale Concilio di Nicea II, la quale
partecipava delle idee di que' tempi, colla decisione di lui
che ristabilì il culto delle Immagini? quella particolarità
nulla toglie all'autorità del Concilio. (Nota di N. N.)



287. Συμφερει δε σοι μη καταλιπειν εν τη πολει ταυτη πορνειον εις ο μη εισελθης, η ινα αρνηση το προσκυνειν τον κυριον ημον και θεον Ιησουν Χριςον μετα της ιδιας αυτου μητρος εν εικονι.
Queste visite non poteano essere innocenti poichè il Δαιμων πορνειας (il demonio della fornicazione) επολεμει δε αυτον.... εν μια ουνως επεκειτο αυτω σφοδρα, Actio IV, pag. 109;
Actio V, p. 1031.



288. Se Costantino che convocò il primo Concilio generale di
Nicea, presieduto dai Legati di Silvestro Papa, l'anno 325,
che vi fu presente con gran pompa imperiale, e con soldatesche,
e dove contro i Vescovi, e contro tutti gli altri
numerosissimi seguaci d'Ario, per cui furon detti Ariani,
fu determinato secondo l'Evangelo, che Gesù Cristo era
consustanziale al Padre, espressione che fu posta nel Credo,
si lasciò trasportare da furiosa gelosia, e fece uccidere Crispo
suo figlio, e indi conosciuta la calunnia della moglia Fausta,
matrigna di Crispo, perchè questi non aveva voluto condiscendere
alla sua brama, mise a morte anch'essa, ciò
nulla pregiudica l'ortodossia, cioè la retta opinione dei
cattolici, a' quali Costantino non solo diede pace ma protezione
validissima, e pubblica, mettendo la religione cattolica
in trono, perseguitando da una parte la religione
politeistica nella quale era nato, e cresciuto, e dall'altra,
gli Ariani, e colmando di ricchezze e d'autorità il Papa,
i Vescovi cattolici, e tutto il Clero cattolico, onde venne
accrescimento e splendore a tutto il Corpo ecclesiastico,
ed alla religione. Se l'Imperatrice Irene fece cavar gli
occhi a suo figlio, Costantino VI, per feroce avidità di
regnare, ciò neppure pregiudica l'autorità, ed il retto
giudizio del Concilio generale VI, di Nicea II, da lei
convocato per far decretare il culto delle Immagini, e
la cui decisione osservano i cattolici anche oggidì.
(Nota di N. N.)



289. Vedi alcune particolarità su questa controversia nell'Alessio
d'Anna Comnena (lib. V. p. 129), e in Mosheim
(Instit. Hist. ecclés. p. 371, 372.)



290. Noi intendiamo di parlare del Libri Carolini (Spanheim,
p. 443-529) composti nella Reggia o nei quartieri d'inverno
di Carlomagno a Worms, (A. D. 790), e mandati da
Engeberto al Papa Adriano I, che ricevutili, scrisse una grandis
et verbosa epistola. (Concil., t. VIII, p. 1553.) Quei
Carolini propongono cento venti obiezioni contro il Concilio
Niceno; ecco qualche saggio dei fiori rettorici che vi si incontrano:
Dementiam priscae gentilitatis... obsoletum errorem...
argumenta insanissima et absurdissima.... derisione
dignas naenias, etc.



291. Crediamo che il lettore sia già munito abbastanza, dalle
cose dette, contro questi scherzi inconvenienti, e queste ironie.
Quanto poi ai libri detti Carolini, mandati dall'Imperatore
Carlomagno al Papa Adriano I, contro il generale
Concilio VI, di Nicea II, furono essi condannati da questo
Pontefice colla sua lettera; e quanto al Concilio di Francoforte
di 360 Vescovi, che decretò contro il culto dalle Immagini
e condannò il Concilio generale VI suddetto, essendo provinciale,
o nazionale, come si voglia, non ha alcuna autorità
contro il Concilio generale di Nicea convocato da
Irene, avvalorato, e legittimato dalla presenza dei Legati, o
procuratori del Papa. (Nota di N. N.)



292. Le assemblee convocate da Carlomagno concernevano
l'amministrazione ad un tempo e la Chiesa; e i trecento Membri
(Nat. Alexander, sec. VIII. p. 53.) che sedettero e diedero
voto nell'Adunanza di Francoforte, dovean comprendere
non solo i Vescovi, ma gli abati e i laici ragguardevoli.



293. Qui supra sanctissima patres nostri (episcopi et sacerdotes)
omnimodis servitium et adorationem imaginum renuentes,
contempserunt, atque consentientes condemnaverunt.
(Concil. t. IX p. 101. canon. 2. Francoforte.) Sarebbe necessario
un cuor ben duro per non sentir compassione delle fatiche
del Baronio, del Pagi, d'Alexander e di Maimburgo ec.
impiegate ad eludere questa sciagurata sentenza.



294.  Teofane (p. 343) indica i demanii della Sicilia e della
Calabria che davano una rendita annua di tre talenti e mezzo
d'oro, forse settemila lire sterline. Luitprando fa una numerazione
più pomposa dei patrimonii della Chiesa romana,
nella Grecia, nella Giudea, nella Persia, nella Mesopotamia,
in Babilonia, nella Libia, ingiustamente ritenuti dall'Imperator
greco (Legat. ad Nicephorum, in Script. rerum Ital.,
t. II. part. I. p. 481.)



295. Qui si parla della gran diocesi dell'Illiria orientale con
l'Apulia, la Calabria e la Sicilia: Thomassin (Discip. de l'Eg.,
t. 1. p. 145). Per confessione dei Greci, aveva il Patriarca
di Costantinopoli distaccati da Roma i Metropolitani di Tessalonica,
d'Atene, di Corinto, di Nicopoli e di Patrasso (Luc.
Holsten. Geograph. sacra, p. 22) e i suoi conquisti spirituali
andavano fino a Napoli ed Amalfi, (Giannone, Istoria
civile di Napoli., t. I, p. 517-524. Pagi A. D. 730 num. 11.)



296. In hoc ostenditur, quia ex uno capitulo ab arrota
reversis, in aliis duobus, in eodem (era forse lo stesso?)
permaneant errore.... de diocesi S. R. E. seu de patrimoniis
iterum increpantes commonemus, ut si ea restituere noluerit,
haereticum eum pro hujusmodi errore perserverantia
decernemus. (Epist. Adriani papae ad Carolum Magnum,
in Concil. t. VIII, p. 1598.) Aggiunge una ragione che direttamente
si opponeva al suo procedere, dicendo, di preferire
ai beni di questo Mondo corruttibile la salute dell'anime
e la regola della Fede.



297. Fontanini non vede negl'Imperatori se non se gli avvocati
della Chiesa advocatus, et defensor S. R. E (Vedi Ducange,
Gloss. lat. t. I, p. 97). Muratori, suo avversario, considera
il Papa come l'Esarca dell'Imperatore. Giusta l'opinione
più imparziale di Mosheim (Instit. Hist. ecclés., p. 264,
265), i Papi reggeano Roma come vassalli dell'Impero, e
come possessori della più onorevole specie di feudo o di beneficio:
queste particolarità, per altro premuntur nocte caliginosa!



298. Un epitafio di trentotto versi, di cui si dichiara autore
Carlomagno (Concil. t. VIII, p. 520), ne ragguaglia del suo
merito e delle sue speranze.




Post patrem lacrymans Carolus haec carmina scripsi.

Tu mihi dulcis amor, te modo plango pater....

Nomina jungo simul titulis, clarissima, nostra

Adrianus, Carolus, rex ego, tuque pater.




Può credersi che Alcuino facesse questi versi, ma che poi
questo glorioso tributo di lagrime venisse da Carlomagno.



299. Ad ogni nuovo Papa si fa quest'annuncio «Sancte
pater, non videbis annos Petri», i venticinque anni. Esaminando
la lista dei Papi si osserva che il termine medio del
loro regno è di ott'anni circa; termine assai breve per un
Cardinale ambizioso.



300. Anastasio (t. III, part. 1. p. 197, 198) lo afferma positivamente,
e lo credono pure alcuni Annalisti francesi; ma sono
più ragionevoli o più sinceri Eginardo ed altri scrittori dello
stesso secolo. «Unus ei oculus paululum est laesus», dice
Giovanni, Diacono di Napoli (Vit. episcop. Napol., in Scriptores,
Muratori, t. 1, part. 11. p. 312). Un contemporaneo,
cioè Teodolfo, vescovo d'Orleans, osserva prudentemente
(l. 11. carm. 3 ):



Reddito sunt? mirum est: mirum est auferre nequisse.

Est tamen in dubio, hinc mirer an inde magis.




301. Si fece veder due volte in Roma ad istanza d'Adriano
e di Leone, longa tunica et chlamide amictus, et calceamentis
quoque romano more formatis. Eginardo (c. 23, p. 109-113)
descrive, alla maniera di Svetonio, la semplicità del suo abito,
talmente usitato in Francia, che quando Carlo il Calvo ritornò
colà con un vestito forestiero, i cani patriotti gli abbaiavano
dietro (Gaillard, Vie de Charlemagne, t. IV, p. 109).



302. V. Anastasio (p. 199) ed Eginardo (c. 28; p. 124-128).
L'unzione è riferita da Teofane (p. 399); il giuramento da
Sigonio, (giusta l'Ordo romanus); e dagli Annali Bertiniani
(Script. Muratori t. 11, part. II, p. 505) l'adorazione del
Papa, more antiquorum principum.



303. Questo gran fatto della traslazione o restaurazione dell'Impero
Occidentale è narrato e discusso da Natalis Alexander
(seculum, 9, Dissert. 1 p. 390-397), dal Pagi (t. III,
p. 418), dal Muratori (Annali d'Italia, t. VI. p. 339-352),
dal Sigonio (De regno Italiae, l. IV, Opp. t. 2. p. 247-251),
dallo Spanheim (De ficta translatione imperii), dal Giannone
(t. 1. p. 395-405), da Saint Marc (Abrégé chronologique,
t. 1. p. 438-450), dal Gaillard (Hist. de Charlemagne. t. II,
p. 386-446). Questi moderni quasi tutti van soggetti a qualche
pregiudizio religioso o nazionale.



304. Mably (Observ. sur l'Hist. de Franc.), Voltaire
(Hist. générale), Robertson (Hist. de Charles V.) e Montesquieu
(Esprit. des Lois, l. XXXI. c. 28) hanno profuso
a Carlomagno gli elogi. Il Signor Gaillard pubblicò nel 1782
la storia di questo monarca (4. Vol. in 12), la quale mi fu
assai profittevole, e ne ho usato liberamente. L'autore è giudizioso
ed umano; la sua opera elegante ed accurata. Ho per
altro esaminato anche i monumenti originali dei regni di Pipino
e di Carlomagno nel quinto volume degli Storici di
Francia.



305. La visione di Veltin, composta da un monaco, undici anni
dopo la morte di Carlomagno, lo mostra in purgatorio, ove
un avvoltoio gli sta lacerando l'organo de' suoi peccaminosi
piaceri, senza toccare le altre parti del suo corpo, emblemi
delle sue virtù (V. Gaillard, t. II, p. 317-360.)



306. Il matrimonio d'Eginardo con Emma, figlia di Carlomagno,
è abbastanza confutato, per mio avviso, dal probrum
e dalla suspicio rovesciate da lui su queste belle fanciulle,
senza eccettuarne quella che se gli assegna per moglie (c. XIX,
p. 98-100 cum notis Schmincke); un marito avrebbe avuto
un animo troppo forte se avesse adempiuto così esattamente i
doveri d'uno storico.



307. Oltre le strage e le trasmigrazioni, a cui furono assoggettati
i popoli della Sassonia, decretò Carlomagno la pena
di morte ai delitti seguenti: 1. Per chi ricusava il Battesimo;
2. per chi si dicesse battezzato col fine d'evitare il Battesimo;
3. per chi ricadeva nell'idolatria; 4. per chi uccideva un sacerdote
o un vescovo; 5. per chi sagrificasse vittime umane;
6. per chi mangiasse carne in quaresima; ma tutti i delitti si
espiavano col Battesimo o con una penitenza (Gaillard t. II,
p. 241-247); e i Cristiani sassoni diveniano gli eguali e gli
amici dei Francesi. (Struv., Corpus Hist. germanicae, p. 133).



308. Il famoso Rutlando, Rolando, Orlando fu ucciso in
quel fatto cum compluribus aliis. La verità s'incontra in Eginardo
(c. 9. Hist. de Charlemagne p. 51-56), e la favola
in un supplimento ingegnoso del Signor Gaillard (t. III, p. 474).
Van troppo superbi gli Spagnuoli d'una vittoria attribuita dai
Monumenti storici ai Guasconi, e dai Romani ai Saracini.



309. Schmidt, seguendo le migliori autorità, accenna i disordini
interni e la tirannia del suo regno (Hist. des Allemands.
t. II, p. 45-49).



310. Omnis homo ex sua proprietate legitimam decimam
ad Ecclesiam conferat. Experimento enim didicimus, in
anno, quo valida illa fames irrepsit, ebullire vacuas annonas
a daemonibus devoratas, in voces exprobationis auditas.
Tal'è il decreto e l'asserzione del gran Concilio di Francoforte.
(Canon. XXV. t. IX, p. 105) Selden (Hist. of Tythes;
Works, vol. III, part. 2. p. 1146) e Montesquieu (Esprit
des Lois, l. XXXI, c. 12) risguardano Carlomagno come il
primo autore legale della decima. Da vero i proprietarii gliene
hanno grandi obbligazioni!...



311. Eginardo (c. 25, p. 119) asserisce a chiare note: tentabat
et scribere.... sed parum prospere successit labor
praeposterus et sero inchoatus. I moderni hanno pervertito
e corretto il senso naturale di queste parole, e dal titolo solo
della dissertazione del Signor Gaillard (t. III, p. 247-260)
trapela la sua parzialità.



312. V. Gaillard, t. III, p. 138-176, e Schmidt, t. II,
p. 121-129.



313. Il Signor Gaillard (t. III, p. 572) determina la statura
di Carlomagno (V. la Dissertazione di Marquard Freher,
ad calcem Eginhard. p. 220 etc.) a cinque piedi, nove pollici
di Francia, cioè a circa sei piedi, un pollice e un quarto, misura
d'Inghilterra. I Romanzieri gli danno otto piedi, e a
questo gigante attribuiscono un vigore e un appetito straordinario:
con un sol colpo la sua buona spada, la Giojosa, divideva
per mezzo un cavaliere col cavallo; mangiava in un sol
pasto un'oca, due polli, un quarto d'agnello etc.



314. V. un'opera concisa ma esatta ed originale del Signor
d'Anville (Etats formés en Europe après la chute de l'Empire
rom. en Occident, Paris, 1771, in-4.), con una carta
che contiene tutto l'Impero di Carlomagno. Le varie parti sono
illustrate, per la Francia dal Valois (Notitia Galliarum),
per l'Italia dal Beretti (Dissertatio chorographica), e per
la Spagna dal Marca (Marca Hispanica). Confesso di avere pochi
materiali per la geografia del medio evo della Germania.



315. Eginardo, dopo avere rapidamente narrato le guerre e
i conquisti di Carlomagno (Vit. Carol. c. 5-14) ricapitola
in poche parole (c. 15) le varie contrade sottomesse al suo
Imperio. Struvio (Corpus Hist. german. p. 118-149), ha inserito
nelle sue note i testi delle cronache antiche.



316. Un diploma conceduto al monastero di Alaon (A. D.
845) da Carlo il Calvo ne dà questa genealogia. Non so se
in quella catena tutti gli anelli del nono e decimo secolo
sian tanto saldi quanto gli altri. Nulla di meno la genealogia
è approvata e difesa tutta intera dal Signor Gaillard, (t. II.
p. 60-81. 203-206), il quale afferma, che la famiglia di
Montesquieu (non già quella del presidente di Montesquieu),
discende, per donne, da Clotario e da Clodoveo. Pretensione
innocente.



317. I governatori o Conti della Marca spagnuola, verso l'anno
novecento, alzarono lo stendardo della rivolta contro Carlo il
Semplice; e i Re di Francia non ne han ricuperata che una
picciola parte (il Rossiglione) nel 1642 (Longuerne Description
de la France; t. I. p. 220-222). Il Rossiglione per altro
contiene 188,900 abitanti, e paga 2,600,000 lire d'imposizione
(Necker, Administration des Finances, t. I. p. 278,
279); vale a dire che forse contiene più abitanti, e sicuramente
paga più che tutta la Marca di Carlomagno.



318. Schmidt. Hist. des Allemands, t. II. pag. 200 etc.



319. Vedi Giannone, t. I. p. 374, 375, e gli Annali del
Muratori.



320. Quot praelia in eo gesta! quantum sanguinis effusum
sit! testatur vacua omni habitatione Pannonia, et locus
in quo regia Cagani fuit ita desertus, ut ne vestigium
quidem humanae habitationis appareat. Tota in hoc bello
Hunnorum nobilitas periit, tota gloria decidit, omnis pecunia
et congesti ex longo tempore thesauri direpti sunt.



321. Non intraprese la congiunzione del Reno e del Danubio
che per agevolare le operazioni della guerra di Pannonia
(Gaillard, Vie de Charlemagne, t. II, p. 312-315).
Pioggie esorbitanti, fatiche militari e terrori superstiziosi interruppero
questo canale, che sarebbe stato lungo soltanto due
leghe; se ne vedono ancora alcune vestigia nella Svevia (Schaepflin,
Hist. de l'Accad. des inscript. t. XVIII. p. 256. Molimina
fluviorum, etc. jungendorum, p. 59-62).



322. Vedi Eginardo (c. 16), e il Signor Gaillard (t. II,
p. 361-385), che riportano, senza spiegarsi troppo sull'autorità
a cui s'appoggiano, il carteggio di Carlomagno e di
Egiberto, il dono della sua spada fatto dall'Imperatore al
principe Sassone, e la modesta risposta di questo. Se tale anneddoto
è vero, sarebbe stato un ornamento di più per le nostre
storie d'Inghilterra.



323. Solamente gli Annali francesi parlano di questa corrispondenza
di Carlomagno con Harun al Raschid; e gli Orientali
hanno ignorato l'amicizia del Califfo per un cane di Cristiano;
gentile espressione usata da Harun parlando dell'Imperatore
dei Greci.



324. Gaillard, t. II, p. 331-365, 471-476, 492. Io ho preso
da lui le sue giudiziose osservazioni sul disegno di conquiste
di Carlomagno, e la distinzione non men giudiziosa ch'egli
fa de' suoi nemici del primo e del secondo circondario (t. II.
p. 184-509 ec.).



325. Thegan, il biografo di Luigi, ci narra quest'incoronazione;
e Baronio da buon uomo la trascrisse (A. D. 1813,
num. 13, ec. Vedi Gaillard, t. II. p. 506, 507, 508) sebbene
sia tanto contrario alle pretensioni dei Papi. Vedi
sulla successione dei principi Carlovingi, gl'istorici di Francia,
d'Italia e d'Alemagna, Pfeffel, Schmidt, Velly, Muratori,
ed anche Voltaire, il quale dipinge sovente con esattezza
e sempre con eloquenza le cose che narra.



326. Era figlio d'Ottone, figlio di Lodolfo, a favore del
quale era stato istituito il Ducato di Sassonia. A. D. 858.
Ruotgero il biografo di S. Brunone, (Bibl. Bunavianae Catalog.,
t. III. vol. II. p. 679) dipinge nella più bella sembianza
la famiglia di questo principe. Atavorum atavi usque ad hominum
memoriam omnes nobilissimi; nullus in eorum stirpe
ignotus, nullus degener facile reperitur. (Apud Struvium,
Corp. Hist. german. p. 216). Per altro Gundling (in Henrico
Aucupe) non crede che discendesse da Vitichindo.



327. Vedi il trattato di Conringio (De finibus imperii germanici,
Francfort, 1680, in 4.). Confuta le idee stravaganti
che alcuni han voluto darci dell'estensione dell'Impero di Roma
e dei Carlovingi; discute con moderazione i diritti della
Germania, quelli de' suoi vassalli e dei vicini.



328. La forza dell'uso mi costringe a porre Corrado I ed
Enrico I l'Uccellatore nel novero degl'Imperatori, titoli che
quei Re della Germania non presero mai. Gl'Italiani, per esempio
Muratori, sono più scrupolosi e più esatti, e non contano
che i principi coronati a Roma.



329. Invidiam tamen suscepti nominis C. P. imperatoribus
super hoc indignantibus magna tulit patientia, vicitque eorum
contumaciam.... Mittendo ad eos crebras legationes,
et in epistolis fratres eos appellando. (Eginardo c. 28. p.
128). E forse per cagion loro affettò egli qualche ripugnanza
coll'esempio d'Augusto a ricevere l'Impero.



330. Teofane parla dell'incoronazione e dell'unzione di Carlo
Καρουλλος (Chronograph. p. 399), e del suo trattato di matrimonio
con Irene (p. 102) ignoto ai Latini. Il Signor
Gaillard riporta i negoziati di questo principe coll'Impero greco
(t. II, p. 446-468).



331. Osserva benissimo il Signor Gaillard, che quest'apparato
non era che una specie di farsa da fanciulli, ma che per
altro era fatta al cospetto e in grazia di fanciulli grandi.



332. Si raffronti nei testi originali raccolti dal Pagi (t. III.
A. D. 812. num. 7. A. D. 824, num. 10 ec.) la figura che
fa Carlomagno e quella del figlio. Quando gli ambasciatori
di Michele, i quali per altro furono riprovati, si volsero al
primo, more suo, id est lingua graeca laudes dixerunt,
imperatorem eum et βασιλεα appellantes, e all'ultimo applicarono
quest'espressione: vocato Imperatori Francorum,
etc.



333. Vedi questa lettera nei Paralipomena dell'anonimo autore
Salernitano (Script. Ital. t. II par. II. p. 243 254 c. 93-107)
che fu scambiato da Baronio (A. D. 871. num. 51-71) per
Erchemperto, quando lo copiò negli Annali.



334. Ipse enim vos, non imperatorem id est βασιλεα sua
lingua, sed ob indignationem Ρηγα, id est regem nostra
vocabat. (Luitprando, in Legat. in script. Ital., t. II. part. I
p. 479). Il Papa esortò Niceforo, Imperator dei Greci, a pacificarsi
con Ottone, Augusto Imperator de' Romani. Quae
inscriptio secundum Graecos peccatoria et temeraria.... Imperatorem
inquiunt, universalem, Romanorum, Augustum,
magnum, solum, Nicephorum, (p. 486).



335. Si trova l'origine e i progressi del titolo di Cardinale
nel Tomassino (Discipline de l'Eglise, t. I. p. 1261-1298),
nel Muratori (Antiquitat. Italiae medii aevi, t. VI, Dissert.
61, p. 159-182) e nel Mosheim (Instit. Hist. eccles.,
p. 345-347), il quale indica esattamente le forme della elezione
e i cangiamenti successivi. I Cardinali vescovi, tanto rispettati
da Pier Damiano, sono caduti a livello degli altri Membri
del Sagro Collegio.



336. Firmiter jurantes, numquam se papam electuros aut
ordinaturos, praeter consensum et electionem Othonis et
filii sui. (Luitprando, l. VI, c. 6. p. 472). Questa rilevante
concessione può valere per supplimento o per conferma al decreto
del clero e del popolo romano con tanta alterezza rigettato
dal Baronio, dal Pagi e dal Muratori (A. D. 964),
e sì bene propugnato e spiegato dal Saint Marc (Abrégé,
t. II. p. 808-816, t. IV, p. 1167-1185). Convien consultare
questo storico critico e gli Annali del Muratori sulla elezione
o conferma d'ogni Papa.



337. La storia e la legazion di Luitprando (Vedi p. 440,
450, 471-476, 479, ec.) dipingono con forza l'oppressione ed
i vizi del clero di Roma nel decimo secolo; è cosa assai strana
vedere il Muratori inteso a mitigare le invettive del Baronio
contro i Papi; ma giova osservare che quei Papi non erano
stati eletti da Cardinali, ma da Laici.



338. L'epoca a cui si riporta la papessa Giovanna (papissa
Johanna) è un po' anteriore a quella di Teodora e di Marozia;
e i due anni del suo papato immaginario sono notati
fra Leon IV e Benedetto III; ma Anastasio loro contemporaneo
pone come indubitata cosa che l'elezion di Benedetto succedesse
immediatamente alla morte di Leone (illico, mox.,
p. 247). Dall'esatta cronologia del Pagi, del Muratori e del
Leibnitz son collocati questi due avvenimenti nell'anno 857.



339. Gli autori che sostengono esservi stata una papessa
Giovanna citano centocinquanta testimoni, o piuttosto centocinquanta
eco del quattordicesimo, del quindicesimo e del sedicesimo
secolo. Moltiplicando così le testimonianze somministrano
una prova contro di sè e contro la Leggenda; imperocchè
ci dimostrano quanto sarebbe stato impossibile che una
storia sì stravagante non fosse ripetuta dagli scrittori d'ogni
fatta, dai quali doveva essere pienamente conosciuta. Un caso
tanto recente avrebbe fatto doppia impressione sull'animo di
quelli del nono e decimo secolo. Avrebbe mai Fozio trascurata
una tale accusa? e Luitprando avrebbe mai dimenticato
uno scandolo simile? È inutile discutere le varie lezioni di
Martin Polonus, di Sigisberto di Gemblours ed anche di Mariano
Scotto; ma il passo della papessa Giovanna inserito per
sorpresa in qualche manoscritto od edizione del romano Anastasio
è d'una falsità palpabile.



340. Questa storia debbe aversi per falsa, ma non però incredibile.
Supponiamo che il famoso cavalier Francese (La D'Eon),
che ai nostri giorni fece tanto rumore, fosse nata in Italia e
fosse stata allevata per la professione ecclesiastica; avrebbe
potuto il merito e la fortuna portarla sul trono di S. Pietro,
ed ella avrebbe potuto darsi all'amore, e sarebbe stata una
disgrazia, ma non una cosa impossibile, che avesse partorito in
mezzo alla strada.



341. Sino alla riforma fu ripetuta e creduta questa novella
senza che facesse ribrezzo a veruno; e la statua della papessa
Giovanna stette lungo tempo fra quelle dei Papi nella
cattedrale di Siena (Pagi, Critica t. III. p. 624-626). Bensì
questo romanzo è stato distrutto da due dottissimi protestanti
Blondel e Bayle (Dictionnaire critique Art. Papesse, Polonus,
Blondel); ma la lor Setta rimase scandalezzata di questa giusta
e ragionevole critica. Spanheim e Lenfant si studiano di
mantenere questo miserabile soggetto di controversia, e lo stesso
Mosheim vuol pure conservarne qualche dubbio (p. 289).



342. Si poteva, omettere questo sarcasmo intorno per altro
a' fatti veri, e riferire in vece semplicemente le parole dell'ingenuo
storico Cardinal Baronio, che senza negare i fatti,
il che non poteva farsi, toglie e leva ogni macchia, che
per essi apparentemente sembra venire alla Santa Sede romana.
Quam foedissima ecclesiae romanae facies, cum Romae
dominarentur potentissimae aeque ac sordidissime meretrices,
cujus arbitrio mutarentur sedes, darentur Episcopi, e intruderentur
in sedem Petri earum, amatores Pseudo-Pontifices,
qui non sunt nisi ad conservanda tantum tempora in Cathalogo
Romanorum Pontificum scripti. Baronio Annali anno 962.
(Nota di N. N.)



343. Lateranense palatium.... prostibulum meretricum....
Testis omnium gentium, præter quam Romanorum, absentia
mulierum, quæ sanctorum apostolorum limina orandi gratia
timent visere, cum nonnullas ante dies paucos, hunc audierint
conjugatas viduas, virgines vi oppressisse. (Luitprando,
Hist., l. VI. c. 6. p. 471. Vedi pure per ciò che riguarda al
libertinaggio di Giovanni XII. p. 471-476.)



344. Bisognava dire questo monaco zelante. È necessario
per altro convenire, in mezzo al conflitto di tanti scrittori
partigiani, o avversarii, del troppo famoso Papa Gregorio
VII, che il primo de' suoi due progetti, rettamente definito
dall'autore dottissimo, è giustificabile pienamente se
si riguardi in ispeciale modo a tumulti, a mali, a guerre
che dall'influenza, e potere dagli Imperatori Germanici,
e dai partiti de' preti, e del popolo venivano quasi ad ogni
elezione all'eccelsa Sede papale; e che il secondo, il quale
pur troppo le molte volte ebbe luogo ne' tempi posteriori
a Gregorio, secondo l'ardimento, l'indole dei Papi, le circostanze,
la timidità, le prevenzioni di principi, e l'ignoranza
in genere, e sempre recando terribili turbolenze sanguinose,
e disastri, e lunghe guerre in tutta Europa, a
danno dei diritti dei re, delle nazioni, e delle leggi degli
Stati, è da condannarsi grandemente, siccome hanno pensato
e pensano oggidì tutti i saggi illuminati monarchi, ed
i prudenti governi, principiando da S. Luigi IX re di Francia,
che ricusò l'Impero d'Alemagna offertogli dal Papa
Gregorio IX che ne aveva spogliato Federico II.
(Nota di N. N.)



345. Si può citare per un nuovo esempio de' mali originati
dall'equivoco, il beneficium (Ducange, t. 1, p. 617, etc.) che
il Papa concedette all'Imperatore Federico I, poichè il vocabolo
latino potea significare tanto un feudo legale quanto un
favore o beneficio. V. Schmidt, Hist. des Allemands t. III,
p. 393-408; Pfeffel, Abrégé chronologique, t. I, p. 229, 296,
317, 324, 420, 430, 500, 506, 509, etc.



346. Vedi su la Storia degl'Imperatori, in ciò che concerne Roma
e l'Italia, il Sigonio (de Regno Italiae Opp. t. II, colle
note del Saxius) e gli Annali del Muratori, il quale per altro
poteva con più precisione citare gli Autori nella sua gran Raccolta.



347. Vedi la dissertazione del Le Blanc in fine del suo trattato
delle Monete di Francia, ove dà contezza di alcune monete
romane d'Imperatori francesi.



348. Romanorum aliquando servi, scilicet Burgundiones,
Romanis imperent?..... Romanæ urbis dignitas ad tantam
est stultitiam ducta, ut meretricum etiam imperio pareat?
(Luitprand. l. III, c. 12, p. 450.) Sigonio (l. VI, p. 400)
afferma positivamente che fu rimesso il consolato; ma dai
vecchi autori, Alberico è chiamato più spesso princeps Romanorum.



349. Vedi Ditmar, pag. 354; apud Schmidt, t. III, p. 439.



350. Questo sanguinario banchetto è descritto in versi leonini
nel Panteon di Goffredo da Viterbo (Scriptor. Ital.,
t. VII, p. 436, 437) che visse su la fine del secolo dodicesimo
(Fabricio, Bibl. lat. Med. et infimi aevi, t. III. p. 69,
edit. Mausi); ma il Muratori (Annali, t. VIII, p. 177) diffida
a ragione di tal testimonianza, che illuse il Sigonio.



351. Si trovano alcune particolarità dell'incoronazione dell'Imperatore,
e di qualche cerimonia del decimo secolo nel
Panegirico di Berenger (Script. Ital. t. II, part. 1, p. 405-414),
illustrato dalle note d'Adriano di Valois e di Leibnitz. Sigonio
narrò in buon latino, ma con alcuni sbagli di data e di fatto,
(l. VII, p. 441-446) tutto ciò che risguarda i viaggi di quegli
Imperatori a Roma.



352. In occasione d'una controversia sorta quando fu incoronato
Corrado II, Muratori prende la libertà di notare che:
Dovevano ben essere allora indisciplinati Barbari, e bestiali
i Tedeschi. (Annal., t. VIII, p. 368.)



353. Dopo averli fatti bollire. I vasi destinati a tal effetto
erano compresi nel numero degli utensili indispensabili al viaggio;
e un Germano che facea bollire le ossa di suo fratello in uno
di questi vasi, lo promettea al suo amico, dopo che se ne fosse
servito (Schmidt, t. III, p. 423, 424). Il medesimo autore
osserva che tutto il lignaggio sassone s'estinse in Italia (t. II,
p. 440).



354. Ottone, vescovo di Freysingen, ci lasciò un passo rilevante
sopra le città d'Italia (l. 1, c. 13, in Script. Ital., t. VI,
p. 707-710), e Muratori (Antiquit. Ital. medii aevi, t. IV,
Dissert. 45-52, p. 1-675; Annal., t. VIII, IX, X) spiega
perfettamente la nascita, il progresso e il governo di queste
repubbliche.



355. Vedi sopra questi titoli, Selden (Titles of Honour, vol. III,
part. I, p. 488), Ducange (Glossar. latin., t. II, p. 140;
t. VI, p. 776) e Saint-Marc (Abrégé chronologique, t. II,
p. 179).



356. I Lombardi inventarono il carocium, stendardo sopra
un carro tirato da buoi. (Ducange, t. II, p. 194, 195; Muratori,
Antiquit., t. II, Dissertat. 26, p. 489-493.)



357. Guntero Ligurino, l. VIII, p. 584 e segu; apud Schmidt,
t. III, p. 399.



358. Solus imperator faciem suam firmavit ut petram.
(Burcard., De excidio Mediolani, Script. Ital., t. VI,
p. 917). Questo tomo di Muratori contiene i monumenti originali
dell'istoria di Federico I, da confrontarsi fra loro, senza
dimenticare la condizione e i pregiudizii di quegli scrittori,
sieno essi Germani o Lombardi.



359. Vedi, sull'istoria di Federico II e sulla Casa di Svevia a
Napoli, Giannone, Istoria civile, t. II, l. XIV-XIX.



360. Nell'immenso labirinto del Diritto pubblico d'Alemagna,
debbo citare un autor solo, o citarne mille; ed io amo piuttosto
attenermi a una sola scorta fedele, che trascrivere sulla
parola una farragine di nomi e di passi. Questa guida è il
Signor Pfeffel, autore del nouvel Abrégé chronologique de
l'Histoire et du Droit public d'Allemagne, Paris, 1776, 2
vol. in 4. Questa, a parer mio, è la migliore istoria legale e
costituzionale, che in alcun luogo siasi mai pubblicata. Egli
ha afferrate le cose più importanti con molta esattezza e sapere;
semplice e conciso, egli le ristringe in piccolo spazio;
coll'ordine cronologico che ha seguìto, ciascun fatto è posto
sotto la sua vera data, e un indice accurato li raccoglie sotto
aspetti generali. Quest'opera, sebbene forse meno perfetta
quando venne alla luce la prima volta, giovò molto al Dottore
Robertson per formar quell'abbozzo di man maestra, ove
segna anche i cangiamenti che nei tempi moderni accaddero
nel Corpo germanico. Ho pur consultato il Corpus Historiae germanicae dello Struvio con tanto maggior profitto, poichè
questa voluminosa compilazione riporta ad ogni pagina i testi
originali.



361. Qui poi l'Autore è in errore preciso quanto alla
Casa de' Conti d'Absbourg autori della regnante eccelsa
Casa d'Austria; poichè Rodolfo I d'Absbourg Capo-stipite
della Casa d'Absburgo-Austria, eletto Imperatore Romano
Germanico, specialmente per la sua pietà l'anno 1273,
si segnalò col terminar vittoriosamente la guerra da lui
giustamente incontrata contro Ottocaro Re di Boemia; fu
notato dagli storici per le azioni, per le sue gesta qual
principe valoroso, prudente, politico, conoscitore delle
cose governative, e premuroso che fosse resa giustizia.
Non volle andare a Roma per farsi coronare Imperatore
dicendo che nessuno de' suoi predecessori vi era andato
senza aver perduto de' suoi diritti, e della sua autorità;
prese tutte le città che attaccò, e guadagnò quattordici
battaglie ordinate. Alberto I suo figlio simile a lui pel vigore
e per la mente, per l'intrepidezza e pel coraggio
fu eletto pure Imperatore, e seppe uscir vincitore da ogni
contesa venutagli dagli inquieti abitanti di Vienna, di Salisburgo,
dagli Ungari, e dai Boemi. Sarebbe assai lungo
il noverare i meriti de' sovrani dell'eccelsa Casa d'Absbourg-Austria.
Sono piene le Storie dell'Imperatore Carlo
V, e Ferdinando II, e di Ferdinando III, specialmente
nella guerra de' trent'anni: vegga il lettore il Plutarco
Austriaco. (Nota di N. N.)



362. Carlo IV per altro non dee, per la sua persona, essere
considerato come un Barbaro. Dopo aver avuto l'educazione
in Parigi, ripigliò l'uso della lingua boema, ch'era la sua naturale,
e parlava e scriveva con pari facilità il francese, il latino,
l'italiano e il tedesco (Struvio p. 615, 616). Petrarca
ne parla sempre come d'un principe pulito e dotto.



363. Oltre le particolarità che sulla spedizion di Carlo IV si
trovano negli storici d'Alemagna e d'Italia, vien essa dipinta in
una foggia vivace ed esatta nelle memorie sulla vita del Petrarca
(t. V. p. 376-430) dell'Abate de Sade, opera curiosa, la
cui prolissità non sarà di leggieri biasimata da chi accoppii
il gusto e l'amore dell'erudizione.



364. Vedi la descrizione di questa cerimonia nello Struvio p. 629.



365. La repubblica dell'Europa col Papa e coll'Imperatore
per Capi non fu mai rappresentata con più dignità, quanto
nel Concilio di Costanza. Vedi l'Istoria di quest'assemblea
scritta dal Lenfant.



366. Gravina, Origines Juris Civilis p. 108.



367. Furon trovate seimila urne che servivano per gli schiavi
e pei liberti d'Augusto e di Livia. Tanta era la moltiplicità
degl'impieghi, che uno schiavo per esempio non aveva altra
incumbenza che di pesare la lana filata dalle fantesche di Livia,
un altro d'aver cura del cane ec. (Camere sepolcrali ec.
del Bianchini. Vedi pure l'estratto della sua opera nella Biblioteca
Italica, t. IV, p. 175, e l'elogio fattone da Fontanelle,
t. VI. p. 356). Ma quei servi avean tutti lo stesso
grado, e forse non erano più numerosi di quelli di Pollione
o di Lentulo. Provano solamente quanta fosse in generale la
ricchezza della città di Roma.






Nota del Trascrittore



Ortografia e punteggiatura originali sono state mantenute, così come
le grafie alternative (agonia/agonìa e simili), correggendo senza annotazione
minimi errori tipografici. Le citazioni
in greco sono state trascritte integralmente, senza apportare alcuna
correzione per eventuali inesattezze ortografiche o grammaticali.
Nell'elenco di popoli a pag. 147 (Capitolo XLVIII) manca il numero 8 nell'originale.



Copertina creata dal trascrittore e posta nel pubblico dominio.







*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK STORIA DELLA DECADENZA E ROVINA DELL'IMPERO ROMANO, VOLUME 09 ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/8547349054074017238_cover.jpg
STORIA

DELLA DECADENZA
E ROVINA

DELLIMPERO ROMANO

DI
EDOARDO GIBBON

— VOLUME NONO —

M.DCCC.XXIIT





