
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Mémoires de Luther écrits par lui-même, Tome I

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Mémoires de Luther écrits par lui-même, Tome I


Author: Jules Michelet

        Martin Luther



Release date: June 13, 2014 [eBook #45953]

                Most recently updated: October 24, 2024


Language: French


Credits: Produced by Laurent Vogel, Pierre Timmermans, Hans Pieterse

        and the Online Distributed Proofreading Team at

        http://www.pgdp.net (This file was produced from images

        generously made available by the Bibliothèque nationale

        de France (BnF/Gallica) at http://gallica.bnf.fr)




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK MÉMOIRES DE LUTHER ÉCRITS PAR LUI-MÊME, TOME I ***






Au lecteur

Table

MÉMOIRES

DE LUTHER

IMPRIMERIE DE DUCESSOIS,

Quai des Augustins, 55.


MÉMOIRES

DE LUTHER

ÉCRITS PAR LUI-MÊME,

TRADUITS ET MIS EN ORDRE

PAR M. MICHELET,

PROFESSEUR A L'ÉCOLE NORMALE, CHEF DE LA SECTION HISTORIQUE
AUX ARCHIVES DU ROYAUME,

suivis d'un

Essai sur l'Histoire de la Religion,

ET DES BIOGRAPHIES

DE WICLEFF, JEAN HUSS, ÉRASME, MÉLANCHTON, HUTTEN,

ET AUTRES

PRÉDÉCESSEURS ET CONTEMPORAINS

DE LUTHER.



TOME PREMIER.



PARIS.

CHEZ L. HACHETTE,

Libraire de l'Université de France,

RUE PIERRE-SARRAZIN, 12.



1837





Ce qu'on va lire n'est point un roman historique
sur la vie de Luther, pas davantage une
histoire de la fondation du luthéranisme. C'est
une biographie, composée d'une suite de traductions.
Sauf les premières années, que Luther
ne pouvait raconter lui-même, le traducteur a eu
rarement besoin de prendre la parole. Il n'a guère
fait autre chose que choisir, dater, ordonner
les textes épars. C'est constamment Luther qui
parle, toujours Luther raconté par Luther. Qui
serait assez hardi pour mêler ses paroles à celles
d'un tel homme? Il fallait se taire, et le laisser
dire. C'est ce que l'on a fait, autant qu'il était
possible.




Ce travail, publié en 1835, a été fait presque
entièrement dans les années 1828 et 1829. Le
traducteur de la Scienza nuova sentait vivement
à cette époque le besoin de redescendre des théories
aux applications, d'étudier le général dans
l'individuel, l'histoire dans la biographie, l'humanité
dans un homme. Il lui fallait un homme
qui eût été homme à la plus haute puissance, un
individu qui fût à la fois une personne réelle et
une idée; de plus, un homme complet, de
pensée et d'action; un homme enfin dont la vie
fût connue tout entière, et dans le plus grand
détail, dont tous les actes, toutes les paroles,
eussent été notés et recueillis.

Si Luther n'a pas fait lui-même ses mémoires, il
les a du moins admirablement préparés[1]. Sa correspondance
n'est guère moins volumineuse que

celle de Voltaire. De plus il n'est aucun de ses
ouvrages dogmatiques ou polémiques où il n'ait,
sans y songer, déposé quelque détail dont le biographe
peut faire son profit. Ajoutez que toutes
ses paroles ont été avidement recueillies par ses
disciples. Le bon, le mauvais, l'insignifiant, ils
ont tout pris; ce que Luther laissait échapper dans
la conversation la plus familière, au coin du feu,
au jardin, à table, après souper, la moindre
chose qu'il disait à sa femme, à ses enfans, à
lui-même, vite ils l'écrivaient. Un homme, observé
et suivi de si près, a dû à chaque instant
laisser tomber des mots qu'il eût voulu ravoir.
Plus tard les luthériens y ont eu regret. Ils auraient
bien voulu rayer telle ligne, arracher telle
page. Quod scriptum est, scriptum est.


C'est donc ici le vrai livre des Confessions de
Luther, confessions négligées, éparses, involontaires,
et d'autant plus vraies. Celles de Rousseau
sont à coup sûr moins naïves, celles de saint
Augustin moins complètes et moins variées.

Comme biographie, celle-ci se placerait, s'il
l'eût écrite lui-même en entier, entre les deux
autres dont nous venons de faire mention. Elle
présente réunies les deux faces qu'elles offrent
séparées. Dans saint Augustin, la passion, la
nature, l'individualité humaine, n'apparaissent
que pour être immolées à la grâce divine. C'est
l'histoire d'une crise de l'âme, d'une renaissance,
d'une Vita nuova; le saint eût rougi de nous faire
mieux connaître l'autre vie qu'il avait quittée.
Dans Rousseau, c'est tout le contraire; il ne
s'agit plus de la grâce; la nature règne sans partage,
elle triomphe, elle s'étale; cela va quelquefois
jusqu'au dégoût. Luther a présenté, non pas
l'équilibre de la grâce et de la nature, mais leur
plus douloureux combat. Les luttes de la sensibilité,
les tentations plus hautes du doute, bien
d'autres hommes en ont souffert; Pascal les eut

évidemment, il les étouffa et il en mourut. Luther
n'a rien caché, il ne s'est pu contenir. Il a
donné à voir en lui, à sonder, la plaie profonde
de notre nature. C'est le seul homme peut-être
où l'on puisse étudier à plaisir cette terrible
anatomie.

Jusqu'ici on n'a montré de Luther que son
duel contre Rome. Nous, nous donnons sa vie
entière, ses combats, ses doutes, ses tentations,
ses consolations. L'homme nous occupe ici autant
et plus que l'homme de parti. Nous le montrons,
ce violent et terrible réformateur du nord,
non pas seulement dans son nid d'aigle à la
Wartbourg, ou bravant l'Empereur et l'Empire à
la diète de Worms, mais dans sa maison de Wittemberg,
au milieu de ses graves amis, de ses
enfans qui entourent la table, se promenant avec
eux dans son jardin, sur les bords du petit étang,
dans ce cloître mélancolique qui est devenu la
demeure d'une famille; nous l'entendons rêvant
tout haut, trouvant dans tout ce qui l'entoure,
dans la fleur, dans le fruit, dans l'oiseau qui

passe, de graves et pieuses pensées. (Voy. t. II,
p. 78, etc.)

Quelque sympathie que puisse inspirer cette
aimable et puissante personnalité de Luther, elle
ne doit pas influencer notre jugement sur la doctrine
qu'il a enseignée, sur les conséquences qui
en sortent nécessairement. Cet homme qui fit
de la liberté un si énergique usage, a ressuscité
la théorie augustinienne de l'anéantissement de
la liberté. Il a immolé le libre arbitre à la grâce,
l'homme à Dieu, la morale à une sorte de fatalité
providentielle.

De nos jours les amis de la liberté se recommandent
volontiers du fataliste Luther. Cela
semble bizarre au premier coup-d'œil. Luther
lui-même croyait se retrouver dans Jean Huss,
dans les Vaudois, partisans du libre arbitre. C'est
que ces doctrines spéculatives, quelque opposées
qu'elles paraissent, se rencontrent toutefois dans
leur principe d'action, la souveraineté de la raison
individuelle, la résistance au principe traditionnel,
à l'autorité.


Il n'est donc pas inexact de dire que Luther a
été le restaurateur de la liberté pour les derniers
siècles. S'il l'a niée en théorie, il l'a fondée en
pratique. Il a, sinon fait, au moins courageusement
signé de son nom la grande révolution
qui légalisa en Europe le droit d'examen. Ce
premier droit de l'intelligence humaine, auquel
tous les autres sont rattachés, si nous l'exerçons
aujourd'hui dans sa plénitude, c'est à
lui en grande partie que nous le devons. Nous
ne pouvons penser, parler, écrire, que cet immense
bienfait de l'affranchissement intellectuel
ne se renouvelle à chaque instant. Les lignes
mêmes que je trace ici, à qui dois-je de pouvoir
les publier, sinon au libérateur de la pensée
moderne?

Cette dette payée à Luther, nous ne craindrons
pas d'avouer que nos sympathies les plus fortes
ne sont pas de ce côté. On ne trouvera point
ici l'énumération des causes qui rendirent la
victoire du protestantisme inévitable. Nous ne
montrerons pas, après tant d'autres, les plaies
d'une église où nous sommes nés, et qui nous est

chère. Pauvre vieille mère du monde moderne,
reniée, battue par son fils, certes, ce n'est pas
nous qui voudrions la blesser encore. Nous aurons
occasion de dire ailleurs combien la doctrine
catholique nous semble, sinon plus logique,
au moins plus judicieuse, plus féconde et plus
complète que celle d'aucune des sectes qui se sont
élevées contre elle. Sa faiblesse, sa grandeur
aussi, c'est de n'avoir rien exclus qui fût de
l'homme, d'avoir voulu satisfaire à la fois les
principes contradictoires de l'esprit humain. Cela
seul donnait sur elle des succès faciles à ceux qui
réduisaient l'homme à tel ou tel principe, en
niant les autres. L'universel, en quelque sens
qu'on prenne le mot, est faible contre le spécial.
L'hérésie est un choix, une spécialité. Spécialité
d'opinion, spécialité de pays. Wicleff, Jean
Huss, étaient d'ardens patriotes; le saxon Luther
fut l'Arminius de la moderne Allemagne.
Universelle dans le temps, dans l'espace, dans la
doctrine, l'Église avait contre chacun l'infériorité
d'une moyenne commune. Il lui fallait lutter pour
l'unité du monde contre les forces diverses du
monde. Comme grand nombre, elle contenait,

elle traînait le mauvais bagage des tièdes et des
timides. Comme gouvernement, elle rencontrait
toutes les tentations mondaines. Comme centre
des traditions religieuses, elle recevait de toutes
parts une foule de croyances locales contre lesquelles
elle avait peine à défendre son unité, sa
perpétuité. Elle se présentait au monde telle que
le monde et le temps l'avaient faite. Elle lui apparaissait
sous la robe bigarrée de l'histoire. Ayant
subi, embrassé l'humanité tout entière, elle en
avait aussi les misères, les contradictions. Les
petites sociétés hérétiques, ferventes par le péril
et la liberté, isolées, et partant plus pures, plus
à l'abri des tentations, méconnaissaient l'église
cosmopolite, et se comparaient avec orgueil. Le
pieux et profond mystique du Rhin et des Pays-Bas,
l'agreste et simple Vaudois, pur comme
l'herbe des Alpes, avaient beau jeu pour accuser
d'adultère et de prostitution Celle qui avait tout
reçu, tout adopté. Chaque ruisseau pourrait
dire à l'Océan, sans doute: Moi, je viens de ma
montagne, je ne connais d'eaux que les miennes.
Toi, tu reçois les souillures du monde.—Oui,
mais je suis l'Océan.


Voilà ce qu'il faudrait pouvoir dire et développer.
Aucun livre plus que celui-ci, n'aurait
besoin d'une introduction. Pour savoir comment
Luther fut obligé de faire et subir ce qu'il appelle
lui-même la plus extrême des misères; pour
comprendre ce grand et malheureux homme qui
remit en marche l'esprit humain à l'instant même
où il croyait le reposer sur l'oreiller de la grâce;
pour apprécier cette tentative impuissante d'union
entre Dieu et l'homme, il faudrait connaître
les essais plus conséquens que firent, avant et
après, les mystiques, les rationalistes, c'est-à-dire
esquisser toute l'histoire de la religion chrétienne.
Cette introduction si nécessaire, peut-être
dans quelque temps me déciderai-je à la
donner.

Pourquoi donc ajourner encore ceci? pourquoi
commencer tant de choses et s'arrêter toujours
en chemin? Si l'on tient à le savoir, je le
dirai volontiers.

A moitié de l'histoire Romaine, j'ai rencontré
le christianisme naissant. A moitié de l'histoire
de France je l'ai rencontré, vieillissant et affaissé;

ici, je le retrouve encore. Quelque part que
j'aille, il est devant moi, il barre ma route et
m'empêche de passer.

Toucher au christianisme! ceux-là seuls n'hésiteraient
point qui ne le connaissent pas.....
Pour moi, je me rappelle les nuits où je veillais
une mère malade; elle souffrait d'être immobile,
elle demandait qu'on l'aidât à changer de place,
et voulait se retourner. Les mains filiales hésitaient;
comment remuer ses membres endoloris?...

Voilà bien des années que ces idées me travaillent.
Elles font toujours dans cette saison d'orages
le trouble, la rêverie de ma solitude. Cette
conversation intérieure qui devrait améliorer,
elle m'est douce au moins, je ne suis pas pressé
de la finir, ni de me séparer encore de ces vieilles
et chères pensées.

Août 1835.


[image: ]



MÉMOIRES

DE LUTHER



LIVRE PREMIER.

1483-1521.



CHAPITRE PREMIER.

1483-1517.

Naissance[a1], éducation de Luther, son ordination, ses tentations,
son voyage à Rome.


[image: ]


«J'ai souvent conversé avec Mélanchton, et lui
ai raconté toute ma vie de point en point. Je suis
fils d'un paysan; mon père, mon grand-père,
mon aïeul, étaient de vrais paysans. Mon père
est allé à Mansfeld, et y est devenu mineur. Moi,
j'y suis né. Que je dusse être ensuite bachelier,

docteur, etc., cela n'était point dans les étoiles.
N'ai-je pas étonné les gens en me faisant moine?
puis en quittant le bonnet brun pour un autre?
Cela vraiment a bien chagriné mon père, et lui
a fait mal. Ensuite je me suis pris aux cheveux
avec le pape, j'ai épousé une nonne échappée,
et j'en ai eu des enfans. Qui a vu cela dans les
étoiles? Qui m'aurait annoncé d'avance qu'il
en dût arriver ainsi?»[r1]



Jean Luther, père de celui qui est devenu si
célèbre, était de Mœra ou Mœrke, petit village de
Saxe, près d'Eisenach. Sa mère était fille d'un
bourgeois de cette ville, ou, selon une tradition
que j'adopterais plus volontiers, de Neustadt en
Franconie. Si l'on en croyait un auteur moderne
qui ne cite point ses autorités, Jean Luther
aurait eu le malheur de tuer dans une prairie, un
paysan qui y faisait paître ses troupeaux, et eût
été forcé de se retirer à Eisleben, plus tard dans
la vallée de Mansfeld. Sa femme l'avait suivi enceinte;
elle accoucha en arrivant à Eisleben
de Martin Luther. Le père, qui n'était qu'un
pauvre mineur, avait bien de la peine à soutenir
sa famille, et l'on verra tout-à-l'heure que ses
enfans furent obligés quelquefois de vivre d'aumône.
Cependant, au lieu de les faire travailler
avec lui, il voulut qu'ils allassent aux écoles. Jean
Luther paraît avoir été un homme plein de simplicité

et de foi. Lorsque son pasteur le consolait
dans ses derniers momens: «Pour ne pas croire
cela, dit-il, il faudrait être un homme bien tiède.»
Sa femme ne lui survécut pas d'une année (1531).
Ils avaient alors une petite fortune, qu'ils devaient
sans doute à leur fils. Jean Luther laissa une maison,
deux fourneaux à forge, et environ mille
thalers en argent comptant.

Les armes du père de Luther, car les paysans en
prenaient à l'imitation des armoiries des nobles,
étaient tout simplement un marteau. Luther ne
rougit point de ses parens. Il a consacré leur nom
dans sa formule de bénédiction nuptiale: «Hans,
veux-tu prendre Grethe (Jean, Marguerite).»

«C'est pour moi un devoir de piété, dit-il à
Mélanchton, dans la lettre où il lui annonce la
mort de Jean Luther, de pleurer celui duquel
le Père de miséricorde m'a fait naître, celui par
les travaux et les sueurs duquel Dieu m'a nourri
et m'a formé tel que je suis, quelque peu que je
sois. Certes, je me réjouis qu'il ait vécu jusqu'aujourd'hui
pour voir la lumière de la vérité.
Béni soit Dieu pour l'éternité dans tous ses
conseils et ses décrets! amen!»

Martin Luther ou Luder, ou Lother (car il
signe quelquefois ainsi)[a2], naquit à Eisleben, le
10 novembre 1483, à onze heures du soir. Envoyé
de bonne heure à l'école d'Eisenach (1489),

il chantait devant les maisons pour gagner son
pain, comme faisaient alors beaucoup de pauvres
étudians en Allemagne. C'est de lui que nous
tenons cette particularité. «Que personne ne
s'avise de mépriser devant moi, les pauvres compagnons
qui vont chantant et disant de porte en
porte: panem propter Deum! vous savez comme
dit le psaume: les princes et les rois ont chanté.
Et moi aussi, j'ai été un pauvre mendiant, j'ai
reçu du pain aux portes des maisons, particulièrement
à Eisenach, dans ma chère ville!»

Il trouva enfin une subsistance plus assurée
et un asile dans la maison de la dame Ursula,
femme ou veuve de Jean Schweickard, qui eut
pitié de voir errer ce jeune enfant. Les secours
de cette femme charitable le mirent à même
d'étudier quatre ans à Eisenach. En 1501, il
entra à l'université d'Erfurth, où il fut soutenu
par son père. Luther rappelle quelque part sa
bienfaitrice par des mots pleins d'émotion, et il
en a gardé reconnaissance aux femmes toute
sa vie.

Après avoir essayé de la théologie, il fut décidé,
par les conseils de ses amis, à embrasser
l'étude du droit, qui conduisait alors aux postes
les plus lucratifs de l'État et de l'Église. Mais il ne
semble pas s'y être jamais livré avec goût. Il aimait
bien mieux la belle littérature, et surtout

la musique. C'était son art de prédilection. Il la
cultiva toute sa vie, et l'enseigna à ses enfans. Il
n'hésite pas à déclarer que la musique lui semble
le premier des arts après la théologie. «La musique
est l'art des prophètes; c'est le seul qui,
comme la théologie, puisse calmer les troubles
de l'âme et mettre le diable en fuite.» Il touchait
du luth, jouait de la flûte. Peut-être eût-il réussi
encore dans d'autres arts. Il fut l'ami du grand
peintre, Lucas Cranach. Il était, ce semble, adroit
de ses mains, il apprit à tourner.

Ce goût pour la musique et la littérature, la
lecture assidue des poètes qu'il mêlait aux études
de la dialectique et du droit, tout cela n'annonçait
point qu'il dût bientôt jouer un rôle si sérieux
dans l'histoire de la religion. Diverses traditions
porteraient à croire que, malgré son
application, il partageait la vie des étudians allemands
de cette époque: cette gaîté dans l'indigence,
ces habitudes bruyantes, cet extérieur
belliqueux avec une âme douce et un esprit pacifique,
l'ostentation du désordre avec des mœurs
pures. Certes, si quelqu'un avait rencontré Martin
Luther, voyageant à pied sur la route d'Erfurth
à Mansfeld, dans la troisième fête de Pâques
de l'an 1503, l'épée et le couteau de chasse au
côté, et se blessant lui-même de ses propres armes,
il ne se serait point avisé que le maladroit

étudiant dût sous peu renverser la domination de
l'église catholique dans la moitié de l'Europe.

En 1505, un accident donna à la vie du jeune
homme une direction toute nouvelle. Il vit un de
ses amis tué d'un coup de foudre à ses côtés. Il
poussa un cri, et ce cri fut un vœu à sainte Anne
de se faire moine, s'il échappait. Le danger passé,
il ne chercha pas à éluder un engagement arraché
par la terreur. Il ne sollicita point de dispense.
Il regardait le coup dont il s'était vu presque
atteint, comme une menace et un ordre du ciel.
Il ne différa que de quatorze jours l'accomplissement
de son vœu.

Le 17 juillet 1505, après avoir passé gaîment
la soirée avec ses amis à faire de la musique, il
entra la nuit dans le cloître des Augustins, à Erfurth.
Il n'avait apporté avec lui que son Plaute
et son Virgile.

Le lendemain, il écrivit un mot d'adieu à diverses
personnes, informa son père de sa résolution,
et resta un mois sans se laisser voir. Il
sentait combien il tenait encore au monde; il
craignait le visage respecté de son père, et ses
ordres et ses prières. Ce ne fut, en effet, qu'au
bout de deux ans que Jean Luther le laissa faire
et consentit à assister à son ordination. On avait
choisi pour la cérémonie le jour où le mineur
pouvait quitter ses travaux. Il vint à Erfurth avec

plusieurs de ses amis, et donna au fils qu'il perdait,
ce qu'il avait pu mettre de côté, vingt
florins.

Il ne faut pas croire qu'en prenant ces engagemens
redoutables, le nouveau prêtre fût poussé
par une ferveur singulière. Nous avons vu avec
quel bagage de littérature mondaine il était
entré dans le cloître. Écoutons-le lui-même sur
les dispositions qu'il y apportait: «Lorsque je
dis ma première messe à Erfurth, j'étais presque
mort: car je n'avais aucune foi. Je voyais seulement
que j'étais très digne. Je ne me regardais
point comme un pécheur. La première
messe était chose fort célébrée et dont il revenait
beaucoup d'argent. On apportait les horas
canonicas avec des flambeaux. Le cher jeune seigneur,
comme les paysans appelaient leur nouveau
curé, devait alors danser avec sa mère, si
elle vivait encore, et les assistans en pleuraient
de joie. Si elle était morte, il la mettait, disait-on,
sous le calice, et la sauvait du purgatoire[r2].»

Luther ayant obtenu ce qu'il voulait, étant
devenu prêtre, moine, tout étant consommé,
et la porte close, alors commencèrent, je ne dis
pas les regrets, mais les tristesses, les perplexités,
les tentations de la chair, les mauvaises
subtilités de l'esprit. Nous ne savons guère aujourd'hui
ce que c'est que cette rude gymnastique

de l'âme solitaire. Nous donnons bon ordre à nos
passions. Nous les tuons à leur naissance. Dans
cette énervante distraction d'affaires, d'études,
de jouissances faciles, dans cette satiété précoce
des sens et de l'esprit, comment se représenter
les guerres spirituelles que se livrait en
lui-même l'homme du moyen-âge, les douloureux
mystères d'une vie abstinente et fantastique,
tant de combats terribles qui ont passé
sans bruit et sans mémoire entre le mur et les
sombres vitraux de la pauvre cellule du moine?
«Un archevêque de Mayence disait souvent:
Le cœur humain est comme la meule d'un moulin.
Si l'on y met du blé, elle l'écrase et en fait
de la farine; si l'on n'en met point, elle tourne
toujours, mais s'use elle-même[r3].»

«... Lorsque j'étais moine, dit Luther, j'écrivais
souvent au docteur Staupitz[r4]. Je lui écrivais
une fois: Oh! mes péchés! mes péchés! mes péchés!
A quoi il me répondit: «Tu veux être sans péché,
et tu n'en as pourtant aucun véritable. Christ a
été le pardon des péchés.»

«... Je me confessais souvent au docteur Staupitz,
non d'affaires de femmes, mais de ce qui fait
le nœud de la question. Il me répondait ainsi que
tous les autres confesseurs: Je ne comprends pas.
Enfin il vint me trouver à table et me dit: Comment
donc êtes-vous si triste, frater Martine?—Ah!

oui, je le suis, répondis-je.—Vous ne savez
pas, dit-il, qu'une telle tentation vous est bonne
et nécessaire, mais ne serait bonne qu'à vous. Il
voulait dire seulement que j'étais savant, et que
sans ces tentations, je deviendrais fier et orgueilleux;
mais j'ai compris plus tard que c'était une
voix et une parole du Saint-Esprit.»

Luther raconte ailleurs que ces tentations
l'avaient réduit à un tel état, que pendant quatorze
jours il n'avait ni bu, ni mangé, ni dormi[a3].

«Ah! si saint Paul vivait aujourd'hui, que je
voudrais savoir de lui-même quel genre de tentation
il a éprouvé. Ce n'était point l'aiguillon de
la chair, ce n'était point la bonne Técla, comme
le rêvent les papistes. Oh! non, ce n'était point
là un péché qui lui eût déchiré la conscience.
C'est quelque chose de plus haut que le désespoir
causé par les péchés; c'est plutôt la tentation
dont il est parlé dans le psaume: Mon Dieu,
mon Dieu, pourquoi m'as-tu délaissé? Comme
s'il voulait dire: Tu m'es ennemi sans cause;
et comme dans Job: Je suis pourtant juste et
innocent. Je suis sûr que le livre de Job est une
histoire véritable dont on a fait ensuite un
poème.... Jérôme et autres pères n'ont pas senti
de telles tentations. Ils n'en ont connu que de
puériles, celles de la chair, qui ont pourtant
bien aussi leurs ennuis. Augustin et Ambroise

ont eu aussi des tentations et ont tremblé devant
le glaive; mais ce n'est rien en comparaison
de l'ange de Satan qui frappe des poings.... Si
je vis encore un peu, je veux écrire un livre sur
les tentations, sans lesquelles un homme ne peut
ni comprendre la sainte Écriture, ni connaître
la crainte et l'amour de Dieu.»

«... J'étais malade à l'infirmerie. Les tentations
les plus cruelles épuisaient mon corps et le
martyrisaient, de sorte que je pouvais à peine
respirer et haleter. Aucun homme ne me consolait:
tous ceux auxquels je me plaignais, répondaient:
Je ne sais pas. Alors je me disais: Suis-je
donc le seul qui doive être si triste en esprit?...
Oh! que je voyais des spectres et des figures horribles!...
Mais il y a dix ans, Dieu me donna une
consolation par ses chers anges, celle de combattre
et d'écrire.»

Il nous explique lui-même long-temps après,
l'année même qui précéda celle de sa mort, de
quelle nature étaient ces tentations si terribles.
«Dès les écoles, en étudiant les épîtres de saint
Paul, j'avais été saisi du plus violent désir de savoir
ce que saint Paul voulait dire dans l'épître
aux Romains. Un seul mot m'arrêtait: Justitia Dei
revelatur in illo. Je haïssais ce mot, justitia Dei,
parce que, selon l'usage des docteurs, j'avais appris
à l'entendre de la justice active, par laquelle

Dieu est juste, et punit les injustes et les pécheurs.
Moi qui menais la vie d'un moine irrépréhensible,
et qui pourtant sentais en moi la conscience inquiète
du pécheur, sans parvenir à me rassurer
sur la satisfaction que je pouvais faire à Dieu, je
n'aimais point, non, il faut le dire, je haïssais ce
Dieu juste, vengeur du péché. Je m'indignais
contre lui. C'était en moi un grand murmure, si
ce n'était blasphème. Je disais: «N'est-ce donc
pas assez que les malheureux pécheurs, déjà perdus
éternellement par le péché originel, aient été
accablés de tant de calamités par la loi du décalogue;
il faut encore que Dieu ajoute la douleur
à la douleur par son Évangile, et que dans l'Évangile
même il nous menace de sa justice et de sa
colère?...» Je m'emportais ainsi dans le trouble
de ma conscience, et je revenais toujours frapper
au même endroit de saint Paul, brûlant de pénétrer
ce qu'il voulait dire.

»Comme je méditais nuit et jour sur ces paroles
(La justice de Dieu se révèle en lui, comme il est
écrit: le juste vit de la foi), Dieu eut enfin pitié
de moi; je compris que la justice de Dieu, c'est
celle dont vit le juste, par le bienfait de Dieu,
c'est-à-dire la Foi; et que le passage signifiait:
l'Évangile révèle la justice de Dieu, justice passive,
par laquelle le Dieu miséricordieux nous
justifie par la foi. Alors je me sentis comme

rené, et il me sembla que j'entrais, à portes
ouvertes, dans le paradis... Je lus plus tard le
livre de saint Augustin, De la lettre et de l'esprit,
et je trouvai, contre mon attente, qu'il entend
aussi par justice de Dieu, celle de laquelle Dieu
nous revêt en nous justifiant. Je m'en réjouis,
quoique la chose soit dite encore imparfaitement
dans ce livre, et que ce Père ne s'explique
pas complètement ni avec clarté sur la doctrine
de l'imputation...»[r5]

Il ne manquait à Luther pour se confirmer
dans la doctrine de la grâce, que de visiter le
peuple chez lequel la grâce avait défailli. C'est
de l'Italie que nous parlons. On nous dispense
de peindre cette Italie des Borgia. Il y avait certainement
à cette époque quelque chose qui s'est
vu rarement ou jamais dans l'histoire: une perversité
raisonnée et scientifique, une magnifique
ostentation de scélératesse, disons tout d'un mot:
le prêtre athée, se croyant roi du monde. Cela
était du temps. Ce qui était du pays, ce qui ne
peut changer, c'est cet invincible paganisme
qui a toujours subsisté en Italie. Là, quoi qu'on
fasse, la nature est païenne. Telle nature, tel
art. C'est une glorieuse comédie, drapée par
Raphaël, chantée par l'Arioste. Ce qu'il y a de
grave, d'élevé, de divin dans l'art italien, les

hommes du Nord le sentaient peu. Ils n'y reconnaissaient
que sensualité, que tentations charnelles.
Leur meilleure défense, c'était de fermer
les yeux, de passer vite, de maudire en passant.

Le côté austère de l'Italie, la politique et la
jurisprudence, ne les choquaient pas moins. Les
nations germaniques ont toujours instinctivement
repoussé, maudit le droit romain. Tacite raconte
qu'à la défaite de Varus, les Germains se vengèrent
des formes juridiques auxquelles il avait
essayé de les soumettre. L'un de ces barbares
clouant à un arbre la tête d'un légiste romain, lui
perça la langue, et il lui disait: Siffle, vipère, siffle
maintenant. Cette haine des légistes, perpétuée
dans tout le moyen-âge, a été, comme on verra,
vivement exprimée par Luther; et il en devait
être ainsi. Le légiste et le théologien sont les
deux pôles; l'un croit à la liberté, l'autre à la
grâce; l'un à l'homme, l'autre à Dieu. La première
croyance fut toujours celle de l'Italie. Son
réformateur, Savonarole, qui parut peu avant
Luther, ne proposait rien autre qu'un changement
dans les œuvres, dans les mœurs, et non
dans la foi.

Voilà Luther en Italie. C'est un moment de
joie, d'immense espoir, que celui où l'on descend
les Alpes pour entrer dans cette glorieuse
contrée. Il espérait certainement raffermir sa foi

dans la ville sainte, laisser ses doutes aux tombeaux
des saints apôtres. La vieille Rome aussi,
la Rome classique l'attirait, ce sanctuaire des lettres,
qu'il avait cultivées avec tant d'ardeur dans
sa pauvre ville de Wittemberg.

D'abord il est reçu à Milan dans un couvent
de marbre. Il continue de couvent en couvent,
c'est-à-dire de palais en palais. Partout grande
chère, tables somptueuses. Le candide Allemand
s'étonnait un peu de ces magnificences de l'humilité,
de ces splendeurs royales de la pénitence.
Il se hasarda une fois à dire aux moines
italiens qu'ils feraient mieux de ne pas manger de
viande le vendredi. Cette parole faillit lui coûter
la vie; il n'échappa qu'avec peine à leurs embûches.

Il continue, triste, désabusé, à pied dans les
plaines brûlantes de la Lombardie. Il arrive malade
à Padoue; il persiste, il entre mourant à
Bologne. La pauvre tête du voyageur avait été
trop rudement frappée du soleil d'Italie, et de
tant d'étranges choses, et de telles mœurs, et de
telles paroles. Il resta alité à Bologne, dans la
ville du droit romain et des légistes, croyant sa
mort prochaine. Il répétait tout bas, pour se
raffermir, les paroles du prophète et de l'apôtre:
Le juste vit de la foi.

Il exprime naïvement dans une conversation

combien l'Italie faisait peur aux bons Allemands.
«Il suffit aux Italiens que vous regardiez
dans un miroir pour qu'ils puissent vous
tuer. Ils peuvent vous ôter tous les sens par de
secrets poisons. En Italie, l'air est pestilentiel.
La nuit on ferme exactement les fenêtres, et
l'on bouche les fentes[r6].» Luther assure qu'il fut
malade, ainsi que le frère qui l'accompagnait,
pour avoir dormi les croisées ouvertes, mais ils
mangèrent deux grenades par lesquelles Dieu leur
sauva la vie.

Il continua son voyage, traversa seulement
Florence, et entra enfin dans Rome. Il descendit
au couvent de son ordre près la porte du Peuple[r7].
«Lorsque j'arrivai, je tombai à genoux, levai
les mains au ciel, et je m'écriai: Salut, sainte
Rome, sanctifiée par les saints martyrs, et par
leur sang qui y a été versé!...» Dans sa ferveur,
dit-il, il courut les saints lieux, vit tout, crut
tout. Il s'aperçut bientôt qu'il croyait seul. Le
christianisme semblait oublié dans cette capitale
du monde chrétien. Le pape n'était plus le
scandaleux Alexandre VI; c'était le belliqueux
et colérique Jules II. Ce père des fidèles ne respirait
que sang et ruine. On sait que son grand
artiste Michel-Ange, le représenta foudroyant
Bologne de sa bénédiction. Le pape venait de lui
commander pour lui-même un tombeau grand

comme un temple; c'est le monument dont il
nous reste le Moïse, entre autres statues.

L'unique pensée du pape et de Rome, c'était
alors la guerre contre les Français. Luther eût
été bien reçu à parler de la grâce et de l'impuissance
des œuvres, à ce singulier prêtre qui assiégeait
les villes en personne, qui récemment
encore n'avait voulu entrer à la Mirandole que
par la brèche. Ses cardinaux, apprentis officiers,
étaient des politiques, des diplomates, ou bien
des gens de lettres, des savans parvenus, qui ne
lisaient que Cicéron, qui auraient craint de
compromettre leur latinité en ouvrant la Bible.
S'ils nommaient le pape, c'était le grand pontife;
un saint canonisé était dans leur langage relatus
inter Divos, et s'ils parlaient encore de la grâce,
ils disaient: Deorum immortalium beneficiis.

Si notre Allemand se réfugiait aux églises, il
n'avait pas même la consolation d'une bonne
messe. Le prêtre romain expédiait le divin sacrifice
de telle vitesse, que Luther était encore à
l'évangile quand l'officiant lui disait: Ite, missa
est[r8]. Ces prêtres italiens faisaient souvent parade
d'une scandaleuse audace d'esprit fort. Il leur
arrivait en consacrant l'hostie de dire: panis es,
et panis manebis. Il ne restait plus qu'à fuir en
se voilant la tête. Luther quitta Rome au bout
de quatorze jours.


Il emportait en Allemagne la condamnation de
l'Italie, celle de l'Église. Dans ce rapide et triste
voyage, le Saxon en avait vu assez pour condamner,
trop peu pour comprendre. Certes, pour un
esprit préoccupé du côté moral du christianisme,
il eût fallu un singulier effort de philosophie, un
sens historique bien précoce pour retrouver la religion
dans ce monde d'art, de droit, de politique,
qui constituait l'Italie.

«Je ne voudrais pas, dit-il quelque part[r9], je
ne voudrais pas pour cent mille florins ne pas
avoir vu Rome (et il répète ces mots trois fois).
Je serais resté dans l'inquiétude de faire peut-être
injustice au pape.»


[image: ]




CHAPITRE II.

1517-1521.

Luther attaque les indulgences. Il brûle la bulle du pape.—Érasme,
Hutten, Franz de Sickingen.—Luther comparaît
à la diète de Worms.—Son enlèvement.


[image: ]


La papauté était loin de soupçonner son danger.
Depuis le treizième siècle on disputait, on
aboyait contre elle. Le monde lui paraissait définitivement
endormi au bruit uniforme des criailleries
de l'École. Il semblait qu'il n'y eût plus grand'chose
de nouveau à dire. Tout le monde avait
parlé à perdre haleine. Wicleff, Jean Huss, Jérôme
de Prague, persécutés, condamnés, brûlés, n'en
avaient pas moins eu le temps de dire tout ce qu'ils

avaient en pensée. Les docteurs de la très catholique
université de Paris, les Pierre d'Ailly, les Clémengis,
le doux Gerson lui-même, avaient respectueusement
souffleté la papauté. Elle durait
pourtant, elle vivotait, patiente et tenace. Le
quinzième siècle s'écoula ainsi. Les conciles de
Constance et de Bâle eurent moins d'effet que de
bruit. Les papes les laissèrent dire, firent révoquer
les Pragmatiques, rétablirent tout doucement
leur domination en Europe et fondèrent
une grande souveraineté en Italie.



Jules II conquit pour l'Église; Léon X pour sa
famille. Ce jeune pape, mondain, homme de
lettres, homme de plaisir et d'affaires, comme
les autres Médicis, avait les passions de son
âge, et celles des vieux papes, et celles de son
temps. Il voulait faire rois les Médicis. Lui-même
jouait le rôle du premier roi de la chrétienté.
Indépendamment de cette coûteuse diplomatie
qui s'étendait à tous les états de l'Europe, il
entretenait de lointaines relations scientifiques.
Il s'informait du Nord même, et faisait recueillir
jusqu'aux monumens de l'histoire scandinave.
A Rome, il bâtissait Saint-Pierre, dont Jules II
lui avait légué la construction. L'héroïque Jules
II n'avait pas calculé ses ressources. Quand
Michel-Ange apportait un tel plan, qui pouvait
marchander? Il avait dit, comme on sait, du Panthéon:

Je mettrai ce temple à trois cents pieds
dans les airs. Le pauvre état romain n'était pas
de force à lutter contre le génie magnifique de
ces artistes, dont l'ancien Empire, maître du
monde, aurait à peine été capable de réaliser les
conceptions.

Léon X avait commencé son pontificat par
vendre à François Ier ce qui n'était pas à lui,
les droits de l'église de France. Plus tard, il avait
fait pour finance trente cardinaux en une fois[a4]. C'étaient
là de petites ressources. Il n'avait pas, lui,
les mines du Mexique. Ses mines, c'étaient la
vieille foi des peuples, leur crédule débonnaireté.
Il en avait donné l'exploitation en Allemagne
aux Dominicains. Ils avaient succédé aux Augustins
dans la vente des indulgences. Le dominicain
Tetzel, effronté saltimbanque, allait à
grand bruit, grand appareil, grande dépense,
débitant cette denrée dans les églises, dans les
places, dans les cabarets[a5]. Il rendait le moins
qu'il pouvait, et empochait l'argent; le légat du
pape l'en convainquit plus tard. La foi des acheteurs
diminuant, il fallait bien enfler le mérite
du spécifique; il y avait long-temps qu'on
en vendait; le commerce baissait. L'intrépide
Tetzel avait poussé la rhétorique aux dernières
limites de l'amplification. Entassant hardiment
les pieuses menteries, il énumérait tous les maux

dont guérissait cette panacée. Il ne se contentait
pas des péchés connus, il inventait des crimes,
imaginait des infamies, étranges, inouïes, auxquelles
personne ne songea jamais; et quand il
voyait l'auditoire frappé d'horreur, il ajoutait
froidement: «Eh bien, tout cela est expié, dès
que l'argent sonne dans la caisse du pape!»

Luther assure qu'alors il ne savait pas trop ce
que c'était que les indulgences. Lorsqu'il en vit
le prospectus fièrement décoré du nom et de la
protection de l'archevêque de Mayence, que le
pape avait chargé de surveiller la vente des indulgences
en Allemagne, il fut saisi d'indignation[a6].
Jamais un problème de pure spéculation ne l'eût
mis en contradiction avec ses supérieurs ecclésiastiques.
Mais ceci était une question de bon
sens, de moralité. Docteur en théologie, professeur
influent à l'université de Wittemberg que
l'Électeur venait de fonder, vicaire provincial des
Augustins, et chargé de remplacer le vicaire général
dans les visites pastorales de la Misnie et de
la Thuringe, il se croyait sans doute plus responsable
qu'un autre du dépôt de la foi saxonne.
Sa conscience fut frappée, il risquait beaucoup
en parlant; s'il se taisait, il se croyait damné.

Il commença dans la forme légale, s'adressa à
son évêque, celui de Brandebourg, pour le prier
de faire taire Tetzel[a7]. L'évêque répondit que c'était

attaquer la puissance de l'Église, qu'il allait
se faire bien des affaires, qu'il valait mieux se
tenir tranquille. Alors Luther s'adressa au primat,
archevêque de Mayence et de Magdebourg.
Ce prélat était un prince de la maison de Brandebourg,
ennemie de l'électeur de Saxe; Luther lui
envoyait des propositions qu'il offrait de soutenir
contre la doctrine des indulgences. Nous abrégeons
sa lettre, extrêmement longue dans l'original
(31 octobre 1517):

«Père vénérable en Dieu, prince très illustre,
veuille votre grâce jeter un œil favorable sur moi
qui ne suis que terre et cendre, et recevoir favorablement
ma demande avec la douceur épiscopale.
On porte par tout le pays, au nom de
votre grâce et seigneurie, l'indulgence papale
pour la construction de la cathédrale de Saint-Pierre
de Rome. Je ne blâme pas tant les grandes
clameurs des prédicateurs de l'indulgence,
lesquels je n'ai point entendus, que le faux sens
adopté par le pauvre, simple et grossier peuple,
qui publie partout hautement les imaginations
qu'il a conçues à ce sujet. Cela me fait mal et me
rend malade.... Ils croient que les âmes seront
tirées du purgatoire, dès qu'ils auront mis l'argent
dans les coffres. Ils croient que l'indulgence
est assez puissante pour sauver le plus grand pécheur,
celui (tel est leur blasphème) qui aurait

violé la sainte mère de notre Sauveur!... Grand
Dieu! les pauvres âmes seront donc sous le sceau
de votre autorité, enseignées pour la mort et
non pour la vie! Vous en rendrez un compte
terrible, dont la gravité va toujours croissant...

»Qu'il vous plaise, noble et vénérable père,
de lire et de considérer les propositions suivantes,
où l'on montre la vanité des indulgences que
les prédicateurs proclament comme chose tout-à-fait
certaine.»

L'archevêque ne répondit pas. Luther, qui s'en
doutait, avait le même jour, 31 octobre 1517,
veille de la Toussaint, à midi, affiché ses propositions
à l'église du château de Wittemberg, qui
subsiste encore.

«Les thèses indiquées ci-dessous, seront soutenues
à Wittemberg, sous la présidence du révérend
Martin Luther, etc. 1517[r10]:

»Le pape ne veut ni ne peut remettre aucune
peine, si ce n'est celles qu'il a imposées de
son chef ou d'après les canons.

—Les canons pénitentiaux sont pour les vivans;
ils ne peuvent charger d'aucune peine
l'âme des morts.

—Le changement de la peine canonique en
peine du purgatoire, est une ivraie, une zizanie;
évidemment les évêques dormaient quand
on a semé cette mauvaise herbe.


—Le pouvoir de soulager les âmes du purgatoire
que le pape peut exercer par toute la
chrétienté, chaque évêque, chaque curé le
possède dans son diocèse, dans sa paroisse....
Qui sait si toutes les âmes en purgatoire voudraient
être rachetées? on l'a dit de saint Séverin.

—Il faut enseigner aux chrétiens qu'à moins
d'avoir le superflu, ils doivent garder pour leur
famille le nécessaire, et ne rien dépenser pour
leurs péchés.

—Il faut enseigner aux chrétiens que le pape,
quand il donne des pardons, a moins besoin
d'argent que de bonne prière pour lui, et que
c'est là ce qu'il demande.

—Il faut enseigner aux chrétiens que si le pape
connaissait les exactions des prêcheurs de pardons,
il aimerait mieux que la basilique de Saint-Pierre
tombât en cendres, plutôt que de la construire
avec la chair, la peau et les os de ses
brebis.

—Le pape doit vouloir que si les pardons,
chose petite, sont célébrés avec une cloche, une
cérémonie, une solennité, l'Évangile, chose si
grande, soit prêché avec cent cloches, cent cérémonies,
cent solennités.

—Le vrai trésor de l'Église, c'est le sacro-saint
Évangile de la gloire et de la grâce de Dieu.


—On a sujet de haïr ce trésor de l'Évangile,
par qui les premiers deviennent les derniers;

—On a sujet d'aimer le trésor des indulgences,
par qui les derniers deviennent les premiers.

—Les trésors de l'Évangile sont les filets avec
lesquels on pêchait les hommes de richesses;

—Les trésors des indulgences sont les filets
avec lesquels on pêche les richesses des hommes.

—Dire que la croix, mise dans les armes du
pape, équivaut à la croix du Christ, c'est un
blasphème.

—Pourquoi le pape, dans sa très sainte charité,
ne vide-t-il pas le purgatoire où tant d'âmes
sont en peine? Ce serait là exercer plus dignement
son pouvoir, que de délivrer des âmes à prix
d'argent (cet argent porte malheur); et pourquoi
encore? pour élever une église?

—Quelle est cette étrange compassion de Dieu
et du pape, qui, pour de l'argent, changent l'âme
d'un impie, d'un ennemi de Dieu, en une âme
pieuse et agréable au Seigneur?

—Le pape, dont les trésors surpassent aujourd'hui
les plus énormes trésors, ne peut-il
donc, avec son argent plutôt qu'avec celui des
pauvres fidèles, élever une seule église, la basilique
de Saint-Pierre?

—Que remet, que donne le pape à ceux qui,

par la contrition parfaite, ont droit à la rémission
plénière?

—Loin de nous tous ces prophètes, qui disent
au peuple de Christ: La paix, la paix; et ne
donnent point la paix.

—Loin, bien loin, tous ces prophètes qui
disent au peuple de Christ: La croix, la croix;
et ne montrent point la croix.

—Il faut exhorter les chrétiens à suivre Christ,
leur chef, à travers les peines, les supplices et
l'enfer même; de sorte qu'ils soient assurés que
c'est par les tribulations qu'on entre dans le ciel,
et non par la sécurité et la paix, etc.»

Ces propositions, négatives et polémiques,
trouvaient leur complément dans les thèses dogmatiques
que Luther publia presque en même
temps[r11]:

«L'homme ne peut pas naturellement vouloir
que Dieu soit Dieu. Il aimerait mieux être Dieu
lui-même, et que Dieu ne fût pas Dieu.

—Il est faux que l'appétit soit libre d'aller dans
les deux sens; il n'est pas libre, mais captif.

—Il n'y a en la nature, par devant Dieu, rien
que concupiscence.

—Il est faux que cette concupiscence puisse
être réglée par la vertu de l'espérance. Car l'espérance
est contraire à la charité qui cherche et
désire seulement ce qui est de Dieu. L'espérance

ne vient pas de nos mérites, mais de nos passions
qui effacent nos mérites.

—La meilleure, l'infaillible préparation et
l'unique disposition à recevoir la grâce, c'est le
choix et la prédestination arrêtés par Dieu de
toute éternité.

—Du côté de l'homme, rien ne précède la
grâce, que la non-disposition à la grâce, ou plutôt
la rébellion.

—Il est faux qu'on puisse trouver excuse dans
une ignorance invincible. L'ignorance de Dieu,
de soi, des bonnes œuvres, c'est la nature invincible
de l'homme, etc.»

La publication de ces thèses et le sermon en
langue vulgaire que Luther prononça à l'appui,
furent comme un coup de tonnerre dans l'Allemagne[a8].
Cette immolation de la liberté à la grâce,
de l'homme à Dieu, du fini à l'infini, fut reconnue
par le peuple allemand, comme la vraie
religion nationale, la foi que Gottschalk avait
professée dès le temps de Charlemagne, au berceau
même du christianisme allemand, la foi de
Tauler, et de tous les mystiques des Pays-Bas.
Le peuple se jeta avec la plus âpre avidité sur
cette pâture religieuse dont on l'avait sevré depuis
le quatorzième siècle. Les propositions furent
imprimées à je ne sais combien de mille,
dévorées, répandues, colportées. Luther fut lui-même

alarmé de son succès. «Je suis fâché,
dit-il, de les voir tant imprimées, tant répandues;
ce n'est pas là une bonne manière d'instruire
le peuple. Il me reste moi-même quelques
doutes. J'aurais mieux prouvé certaines choses,
j'en aurais omis d'autres, si j'avais prévu cela.»

Il semblait alors fort disposé à laisser tout, et
à se soumettre. «Je veux obéir, disait-il; j'aimerais
mieux obéir que faire des miracles, quand
même j'aurais le don des miracles.»

Tetzel ébranla ces résolutions pacifiques, en
brûlant les propositions de Luther. Les étudians
de Wittemberg usèrent de représailles pour celles
de Tetzel, et Luther en exprime quelque regret.
Mais lui-même fit paraître ses Résolutions,
à l'appui des premières propositions. «Vous verrez,
écrit-il à un ami, mes Resolutiones et responsiones.
Peut-être en certains passages les trouverez-vous
plus libres qu'il ne faudrait; à plus
forte raison, doivent-elles paraître intolérables
aux flatteurs de Rome. Elles étaient déjà publiées;
autrement, j'y aurais mis quelque adoucissement.»

Le bruit de cette controverse se répandit hors
de l'Allemagne et parvint à Rome. On prétend que
Léon X crut qu'il ne s'agissait que de jalousie
de métier entre les Augustins et les Dominicains[a9],
et qu'il aurait dit: «Rivalités de moines! Fra

Luther est un beau génie!»[a10] De son côté, Luther
protestait de son respect pour le pape même.
Il écrivit en même temps deux lettres, l'une à
Léon X, par laquelle il s'abandonnait à lui sans
réserve, et se soumettait à sa décision. «Très
saint Père, disait-il en finissant, je m'offre et
me jette à vos pieds, moi et tout ce qui est en
moi. Donnez la vie ou la mort; appelez, rappelez,
approuvez, désapprouvez, je reconnais votre voix
pour la voix du Christ qui règne et parle en vous.
Si j'ai mérité la mort, je ne refuserai point de
mourir; car la terre et la plénitude de la terre
sont au Seigneur qui est béni dans les siècles:
puisse-t-il vous sauver éternellement! Amen.»
(Jour de la Trinité, 1518.)

L'autre lettre était adressée au vicaire général
Staupitz, qu'il priait de l'envoyer au pape. Dans
celle-ci, Luther indiquait que sa doctrine n'était
autre que celle qu'il avait reçue de Staupitz lui-même.
«Je me souviens, mon révérend Père, que
parmi vos doux et salutaires discours, d'où mon
Seigneur Jésus fait découler pour moi de si merveilleuses
consolations, il y eut aussi mention du
sujet de la pénitence: et qu'alors émus de pitié pour
tant de consciences, que l'on torture par d'innombrables
et insupportables prescriptions sur
la manière de se confesser, nous reçûmes de vous,
comme une voix du ciel, cette parole: Qu'il n'y

a de vraie pénitence que celle qui commence par
l'amour de la justice et de Dieu; et que ce qu'ils
donnent pour la fin de la pénitence en doit être
plutôt le principe.—Cette parole de vous resta
en moi comme la flèche aiguë du chasseur. J'osai
engager la lutte avec les écritures qui enseignent
la pénitence; joûte pleine de charme, où
les paroles saintes jaillissaient de toutes parts et
voltigeaient autour de moi en saluant et applaudissant
cette sentence. Autrefois il n'y avait rien
de plus amer pour moi dans toute l'écriture que
ce mot de pénitence, bien que je fisse mes efforts
pour dissimuler devant Dieu, et exprimer
un amour de commande. Aujourd'hui rien
comme ce mot, ne sonne délicieusement à mon
oreille. Tant les préceptes de Dieu deviennent
suaves et doux, lorsqu'on apprend à les lire,
non dans les livres seulement, mais dans les
blessures mêmes du doux Sauveur!»

Ces deux lettres du 30 mai 1518, sont datées
d'Heidelberg, où les Augustins tenaient alors un
synode provincial, et où Luther s'était rendu
pour soutenir ses doctrines et combattre à tout
venant. Cette fameuse université à deux pas du
Rhin, et par conséquent sur la route la plus fréquentée
de l'Allemagne, était certainement le
théâtre le plus éclatant où l'on pût présenter la
nouvelle doctrine.


Rome commençait à s'émouvoir. Le maître du
sacré palais, le vieux dominicain Sylvestre de
Prierio, écrivit contre le moine augustin en faveur
de la doctrine de saint Thomas, et s'attira
une foudroyante réponse (fin d'août 1518). Luther
reçut immédiatement l'ordre de comparaître
à Rome dans soixante jours. L'empereur Maximilien
avait inutilement demandé qu'on ne précipitât
pas les choses, promettant de faire tout ce
que le pape ordonnerait au sujet de Luther. Mais
à Rome on n'était pas sans quelque méfiance sur
le zèle de Maximilien. Il arrivait de lui certains
mots qui sonnaient mal aux oreilles du pape: «Ce
que fait votre moine n'est pas à mépriser, avait dit
l'empereur à Pfeffinger, conseiller de l'électeur de
Saxe; le jeu va commencer avec les prêtres. Prenez
soin de lui, il pourrait arriver que nous en
eussions besoin.» Plus d'une fois il s'était plaint
amèrement des prêtres et des clercs. «Ce pape,
disait-il en parlant de Léon X, s'est conduit
avec moi comme un misérable. Je puis dire que
je n'ai trouvé dans aucun pape ni sincérité ni
bonne foi; mais j'espère bien, s'il plaît à Dieu,
que celui-ci sera le dernier[r12].» Ces paroles étaient
menaçantes. L'on se rappelait d'ailleurs que Maximilien,
pour réconcilier définitivement l'Empire
et le Saint-Siége, avait songé à se faire pape lui-même.
Aussi Léon X se garda bien de lui remettre

la décision de cette querelle, qui prenait
chaque jour une nouvelle importance.

Luther n'avait d'espérance que dans la protection
de l'Électeur. Ce prince, soit par intérêt
pour sa nouvelle université[a11], soit par goût
pour la personne de Luther, l'avait toujours
protégé spécialement[a12]. Il avait voulu faire les
frais de son doctorat. En 1517, Luther le remercie
dans une lettre de lui avoir envoyé, à
l'entrée de l'hiver, du drap pour lui faire une
robe. Il se doutait bien aussi que l'Électeur ne
lui savait pas mauvais gré d'un éclat qui faisait
tort à l'archevêque de Mayence et Magdebourg,
prince issu de la maison de Brandebourg,
et par conséquent ennemi de celle de
Saxe. Enfin, et c'était un puissant motif de se
rassurer, l'Électeur avait annoncé qu'il ne connaissait
de règle de foi que les propres paroles
de l'Écriture. Luther le lui rappelle dans le
passage suivant (27 mars 1519): «Le docteur
J. Staupitz, mon véritable père en Christ, m'a
rapporté que causant un jour avec votre altesse
électorale sur ces prédicateurs qui, au
lieu d'annoncer la pure parole de Dieu, ne prêchent
au peuple que de misérables arguties ou
des traditions humaines, vous lui dîtes que la
sainte Écriture parle avec une telle majesté et
une si complète évidence[a13], qu'elle n'a pas besoin

de tous ces instrumens de disputes, et qu'elle
force de dire: «Jamais homme n'a ainsi parlé;
là est le doigt de Dieu; Celui-ci n'enseigne
point comme les scribes et les pharisiens,
mais comme ayant la toute-puissance.» Staupitz
approuvant ces paroles, vous lui dîtes:
«Donnez-moi donc la main, et promettez-moi,
je vous prie, qu'à l'avenir vous suivrez cette
nouvelle doctrine.» La continuation naturelle de
ce passage se trouve dans une vie manuscrite de
l'Électeur, par Spalatin. «Avec quel plaisir il
écoutait les prédications, et lisait la parole de
Dieu, surtout les évangélistes dont il avait sans
cesse à la bouche de belles et consolantes sentences!
Mais celle qu'il répétait sans cesse, c'était
cette parole de Christ dans saint Jean: Sans
moi vous ne pouvez rien[r13]. Il se servait de cette parole
pour combattre la doctrine du libre arbitre,
avant même qu'Érasme de Rotterdam eût
osé soutenir dans plusieurs écrits contre la parole
de Dieu cette misérable liberté. Il me disait
souvent, comment pouvons-nous avoir le libre
arbitre, puisque Christ lui-même a dit: Sans
moi vous ne pouvez rien, Sine me nihil potestis
facere.»

Toutefois on se tromperait si l'on croyait, d'après
ceci, que Staupitz et son disciple ne furent
que l'instrument de l'Électeur. La Réforme de

Luther fut évidemment spontanée. Le prince,
comme nous le verrons ailleurs, s'effraya plutôt
de l'audace de Luther. Il aima, il embrassa la
Réforme, il en profita; jamais il ne l'eût commencée.

Luther écrit le 15 février 1518 à son prudent
ami, Spalatin, le chapelain, le secrétaire et le
confident de l'électeur: «Voilà ces criailleurs
qui vont disant, à mon grand chagrin, que tout
ceci est l'ouvrage de notre très illustre Prince; à
les en croire, c'est lui qui me pousserait pour
faire dépit à l'archevêque de Magdebourg et de
Mayence. Examinez, je vous prie, s'il est à propos
d'en avertir le Prince. Je suis vraiment désolé
de voir son altesse soupçonnée à cause de
moi. Devenir une cause de discorde entre de si
grands princes, il y a de quoi trembler et frémir.»
Il tient le même langage à l'Électeur lui-même
dans sa relation de la conférence d'Augsbourg
(novembre).

21 mars, à J. Lange (depuis archevêque de
Saltzbourg): «Notre Prince nous a pris sous
sa protection, moi et Carlostad, et cela sans en
avoir été prié. Il ne souffrira pas qu'ils me traînent
à Rome. Ils le savent, et c'est leur chagrin.»
Ceci ferait croire qu'alors Luther avait reçu de
l'Électeur des assurances positives. Cependant,
le 21 août 1518, dans une lettre plus confidentielle,

à Spalatin, il dit: «Je ne vois pas encore
comment éviter les censures dont je suis menacé,
si le Prince ne vient à mon secours. Et pourtant,
j'aimerais mieux toutes les censures du monde
plutôt que de voir son altesse blâmée à cause de
moi... Voici ce qui a paru le mieux à nos doctes
et prudens amis, c'est que je demande au Prince
un sauf-conduit (salvum, ut vocant, conductum per
suum dominium). Il me le refusera, j'en suis sûr,
et j'aurai, disent-ils, une bonne excuse pour ne
pas comparaître à Rome. Veuillez donc faire en
sorte d'obtenir de notre très illustre Prince un
rescript portant qu'il me refuse le sauf-conduit,
et m'abandonne, si je me mets en route, à mes
risques et périls. En cela vous me rendrez un
important service. Mais il faut que la chose se
fasse promptement; le temps presse, le jour fixé
approche.»

Luther eût pu s'épargner cette lettre. Le
prince, sans l'en avertir, le protégeait activement.
Il avait obtenu que Luther serait examiné
par un légat en Allemagne, dans la ville libre
d'Augsbourg; et à ce moment il était de sa personne
à Augsbourg, où sans doute il s'entendait
avec les magistrats pour garantir la sûreté de
Luther dans cette dangereuse entrevue. C'est
sans doute à cette providence invisible de Luther
qu'on doit attribuer les soins inquiets de ces

magistrats, pour le préserver des embûches que
pouvaient lui dresser les Italiens. Pour lui, il
allait droit devant lui dans son courage et sa simplicité,
sans bien savoir ce que le prince ferait
ou ne ferait pas, en sa faveur (2 sept.).

«Je l'ai dit, et, je le répète, je ne veux pas
que dans cette affaire notre Prince, qui est innocent
de tout cela, fasse la moindre chose pour
défendre mes propositions... Qu'il tienne la main
à ce que je ne sois exposé à aucune violence, s'il
peut le faire sans compromettre ses intérêts. S'il
ne le peut, j'accepte mon péril tout entier.»

Le légat, Caietano de Vio, était certainement
un juge peu suspect[a14]. Il avait écrit lui-même
qu'il était permis d'interpréter l'Écriture, sans
suivre le torrent des Pères (contrà torrentem
SS. Patrum). Ces hardiesses l'avaient rendu quelque
peu suspect d'hérésie. Homme du pape dans
cette affaire que le pape le chargeait d'arranger,
il prit la chose en politique, n'attaqua dans la
doctrine de Luther que ce qui ébranlait la domination
politique et fiscale de la cour de Rome.
Il s'en tint à la question pratique du trésor des
indulgences, sans remonter au principe spéculatif
de la grâce.

«Lorsque je fus cité à Augsbourg, j'y vins et
comparus, mais avec une forte garde et sous la
garantie de l'électeur de Saxe, Frédéric, qui m'avait

adressé à ceux d'Augsbourg et m'avait recommandé
à eux[r14]. Ils eurent grande attention à
moi, et m'avertirent de ne point aller avec les
Italiens, de ne faire aucune société avec eux, de
ne point me fier à eux, car je ne savais pas, disaient-ils,
ce que c'était qu'un Welche. Pendant
trois jours entiers, je fus à Augsbourg sans sauf-conduit
de l'Empereur. Dans cet intervalle, un
Italien venait souvent m'inviter à aller chez le cardinal.
Il insistait sans se décourager. Tu dois te
rétracter, disait-il; tu n'as qu'un mot à dire:
revoco. Le cardinal te recommandera au pape,
et tu retourneras avec honneur après de ton
prince.»

Il lui citait entre autres exemples, celui du fameux
Joachim de Flores, qui, s'étant soumis,
n'avait pas été hérétique, quoiqu'il eût avancé
des propositions hérétiques.

«Au bout de trois jours, arriva l'évêque de
Trente, qui montra au cardinal le sauf-conduit
de l'Empereur. Alors j'allai le trouver en toute
humilité. Je tombai d'abord à genoux, puis je
m'abaissai jusqu'à terre et je restai à ses pieds.
Je ne me relevai que quand il me l'eut ordonné
trois fois. Cela lui plut fort, et il espéra que je
prendrais une meilleure pensée.

»Lorsque je revins le lendemain et que je refusai

absolument de rien rétracter, il me dit:
Penses-tu que le pape s'embarrasse beaucoup de
l'Allemagne? Crois-tu que les princes te défendront
avec des armes et des gens de guerre? Oh!
non! Où veux-tu rester?...—Sous le ciel, répondis-je.

»Plus tard le pape baissa le ton et écrivit à
l'Église, même à maître Spalatin, et à Pfeffinger,
afin qu'ils me fissent livrer à lui, et insistassent
pour l'exécution de son décret.

»Cependant mes petits livres et mes Resolutiones
allèrent, ou plutôt volèrent en peu de
jours par toute l'Europe. Ainsi, l'électeur de Saxe
fut confirmé et fortifié; il ne voulut point exécuter
les ordres du pape et se soumit à la connaissance
de l'Écriture.

»Si le cardinal eût agi à mon égard avec plus
de raison et de discrétion, s'il m'eût reçu lorsque
je tombai à ses pieds, les choses n'en seraient
jamais venues où elles sont. Car, dans ce temps
je ne voyais encore que bien peu les erreurs du
pape; s'il s'était tu, je me serais tu aisément.
C'était alors le style et l'usage de la cour de
Rome, que le pape dît dans les affaires obscures
et embrouillées: Nous rappelons la chose à nous,
en vertu de notre puissance papale, annulons le
tout et le mettons à néant. Alors il ne restait
plus aux deux parties qu'à pleurer. Je tiens que

le pape donnerait trois cardinaux pour que la
chose fût encore dans le sac.»

Ajoutons quelques détails tirés d'une lettre
qu'écrivit Luther à Spalatin (c'est-à-dire à l'Électeur),
lorsqu'il était à Augsbourg, et pendant
les conférences (14 octobre): «Voilà quatre
jours que le légat confère avec moi, disons
mieux, contre moi....... Il refuse de disputer en
public ou même en particulier, répétant sans
cesse: Rétracte-toi, reconnais ton erreur, que
tu le croies ou non; le pape le veut ainsi... Enfin
on a obtenu de lui que je pourrais m'expliquer
par écrit, et je l'ai fait en présence du seigneur de
Feilitsch, représentant de l'Électeur. Alors le
légat n'a plus voulu de ce que j'avais écrit, il s'est
remis à crier rétractation. Il est allé chercher je ne
sais quel long discours dans les romans de saint
Thomas, croyant alors m'avoir vaincu et réduit
au silence. Dix fois je voulus parler, autant de
fois il m'arrêtait, il tonnait, il régnait tyranniquement
dans la dispute.

»Je me mis enfin à crier à mon tour: Si vous
pouvez me montrer que votre décret de Clément
VI dit expressément que les mérites du
Christ sont le trésor des indulgences, je me rétracte.—Dieu
sait alors comme ils ont tous éclaté
de rire. Lui il a arraché le livre et l'a feuilleté

hors d'haleine (fervens et anhelans) jusqu'à l'endroit
où il est écrit, que Christ par sa Passion
a acquis les trésors, etc. Je l'arrêtais sur ce mot
a acquis...—Après le dîner, il fit venir le révérend
père Staupitz, et par ses caresses l'engagea
de m'amener à une rétractation, ajoutant que je
trouverais difficilement quelqu'un qui me voulût
plus de bien que lui-même.»

Les disputans suivaient une méthode différente;
la conciliation était impossible. Les amis
de Luther craignaient un guet-à-pens de la part
des Italiens. Il quitta Augsbourg en laissant un appel
au pape mieux informé, et il adressa une longue
relation de la conférence à l'Électeur. Nous y
apprenons que dans la discussion, il avait appuyé
ses opinions relatives à l'autorité du pape,
sur le concile de Bâle, sur l'université de Paris et
sur Gerson. Il prie l'Électeur de ne point le livrer
au pape: «Veuille votre très illustre Altesse faire
ce qui est de son honneur, de sa conscience, et
ne pas m'envoyer au pape. L'homme (il parle
du légat) n'a certainement pas dans ses instructions,
une garantie pour ma sûreté à Rome. Parler
en ce sens à votre très illustre Altesse, ce
serait lui dire de livrer le sang chrétien, de devenir
homicide. A Rome! le pape lui-même n'y
vit pas en sûreté. Ils ont là-bas assez de papier
et d'encre; ils ont des notaires et des scribes

sans nombre. Ils peuvent aisément écrire en
quoi j'ai erré. Il en coûtera moins d'argent pour
m'instruire absent par écrit, que pour me perdre
présent par trahison.»

Ces craintes étaient fondées. La cour de Rome
allait s'adresser directement à l'électeur de Saxe.
Il lui fallait Luther à tout prix. Le légat s'était
déjà plaint amèrement à Frédéric de l'audace de
Luther, le suppliant de le renvoyer à Augsbourg
ou de le chasser, s'il ne voulait souiller sa gloire
et celle de ses ancêtres en protégeant ce misérable
moine. «J'ai appris hier de Nüremberg
que Charles de Miltitz est en route, qu'il a trois
brefs du pape (au dire d'un témoin oculaire et
digne de foi), pour me prendre au corps et me
livrer au pontife. Mais j'en ai appelé au futur
concile.» Il était nécessaire qu'il se hâtât de
récuser le pape, car, comme le légat l'avait
écrit à Frédéric, Luther était déjà condamné à
Rome. Il fit cette nouvelle protestation en observant
toutes les formes juridiques, déclara qu'il se
soumettrait volontiers au jugement du pape bien
informé; mais que le pape pouvant faillir, comme
saint Pierre lui-même a failli, il en appelait au
concile général, supérieur au pape, de tout ce
que le pape décrèterait contre lui. Cependant il
craignait quelque violence subite; on pouvait
l'enlever de Wittemberg. «L'on t'a trompé,

écrit-il à Spalatin, je n'ai point fait mes adieux
au peuple de Wittemberg; il est vrai que j'ai parlé
à peu près comme il suit: Vous le savez tous, je
suis un prédicateur variable et peu fixe. Combien
de fois ne vous ai-je pas quittés sans vous saluer!
Si la même chose arrivait encore et que je ne
dusse point revenir, prenez que je vous ai fait
mes adieux d'avance.»

(2 décembre.) «On me conseille de demander
au prince qu'il m'enferme, comme prisonnier,
dans quelque château, et qu'il écrive au
légat qu'il me tient en lieu sûr, où je serai forcé
de répondre.»

«Il est hors de doute que le prince et l'université
sont pour moi. L'on me rapporte une
conversation tenue sur mon compte à la cour
de l'évêque de Brandebourg. Quelqu'un dit:
Érasme, Fabricius et autres doctes personnages
le soutiennent. Le pape ne s'en soucierait
guère, répondit l'évêque, si l'université de Wittemberg
et l'Électeur n'étaient aussi de son
côté.» Cependant Luther passa dans de vives
craintes la fin de cette année 1518. Il songeait à
quitter l'Allemagne. «Pour n'attirer aucun danger
sur votre Altesse, voici que j'abandonne vos
terres; j'irai où me conduira la miséricorde de
Dieu, me confiant à tout événement dans sa
divine volonté. C'est pourquoi, je salue respectueusement

votre Altesse; chez quelque peuple
que j'aille, je conserverai une éternelle reconnaissance
de vos bienfaits.» (19 novembre.)
La Saxe pouvait en effet lui paraître alors une
retraite peu sûre. Le pape cherchait à gagner
l'Électeur. Charles de Miltitz fut chargé de lui offrir
la rose d'or, haute distinction que la cour
de Rome n'accordait guère qu'à des rois, comme
récompense de leur piété filiale envers l'Église.
C'était pour l'Électeur une épreuve difficile. Il
fallait s'expliquer nettement, et peut-être attirer
sur soi un grand péril. Cette hésitation
de l'Électeur paraît dans une lettre de Luther.
«Le prince m'a tout-à-fait détourné de publier
les Actes de la conférence d'Augsbourg,
puis il me l'a permis, et on les imprime... Dans
son inquiétude pour moi, il aimerait mieux que
je fusse partout ailleurs. Il ma fait venir à Lichtenberg,
où j'ai conféré long-temps avec Spalatin
sur ce sujet. Si les censures viennent, ai-je dit,
je ne resterai point. Il m'a pourtant dit de ne
pas tant me hâter de partir pour la France.»

Ceci était écrit le 13 décembre. Le 20, Luther
était rassuré. L'Électeur avait répondu, avec
une froideur toute diplomatique, qu'il se reconnaissait
pour fils très obéissant de la très
sainte mère Église, qu'il professait un grand respect
pour la sainteté pontificale, mais demandait

qu'on fît examiner l'affaire par des juges non
suspects[a15]. C'était un moyen de la faire traîner en
longueur; pendant ce temps il pouvait survenir
tel incident qui diminuerait, qui ajournerait le
danger. C'était tout de gagner du temps. En effet,
au mois de janvier 1519, l'Empereur mourut,
l'interrègne commença, et Frédéric se trouva,
par le choix de Maximilien, vicaire de l'Empire
dans la vacance.

Le 3 mars 1519, Luther rassuré écrivit au
pape une lettre altière, sous forme respectueuse.
«Je ne puis supporter, très saint Père, le poids
de votre courroux; mais je ne sais comment m'y
soustraire. Grâce aux résistances et aux attaques
de mes ennemis, mes paroles se sont répandues
plus que je n'espérais, et elles ont descendu
trop profondément dans les cœurs pour que je
puisse les rétracter. L'Allemagne fleurit de nos
jours en érudition, en raison, en génie. Si je
veux honorer Rome par-devant elle, je dois me
garder de rien révoquer. Ce serait souiller encore
plus l'église romaine, la livrer aux accusations,
au mépris des hommes.

»Ceux-là ont fait injure et déshonneur à l'église
romaine en Allemagne, qui, abusant du
nom de votre Sainteté, n'ont servi par leurs
absurdes prédications qu'une infâme avarice, et
qui ont souillé les choses saintes de l'abomination

et de l'opprobre d'Égypte. Et comme si
ce n'était assez de tant de maux, moi qui ai
voulu combattre ces monstres, c'est moi qu'ils
accusent.

»Maintenant, très saint Père, j'en atteste Dieu
et les hommes, je n'ai jamais voulu, je ne veux
pas davantage aujourd'hui toucher à l'église romaine
ni à votre sainte autorité. Je reconnais
pleinement que cette église est au-dessus de tout,
qu'on ne lui peut rien préférer, de ce qui est au
ciel et sur la terre, si ce n'est Jésus-Christ,
notre seigneur.»

Luther avait dès-lors pris son parti. Déjà un
mois ou deux auparavant il avait écrit: «Le pape
n'a pas voulu souffrir un juge, et moi je n'ai
pas voulu du jugement du pape. Il sera donc le
texte, et moi la glose.» Ailleurs il dit à Spalatin
(13 mars): «Je suis en travail pour l'épître
de saint Paul aux Galates. J'ai en pensée
un sermon sur la Passion; outre mes leçons ordinaires,
j'enseigne le soir les petits enfans, et
je leur explique l'oraison dominicale. Cependant,
je retourne les décrétales pour ma nouvelle dispute,
et j'y trouve Christ tellement altéré et
crucifié, que je ne sais trop (je vous le dis à l'oreille)
si le pape n'est pas l'Antichrist lui-même,
ou l'apôtre de l'Antichrist.»

Quels que fussent les progrès de Luther dans

la violence, le pape avait désormais peu de chance
d'arracher à un prince puissant, à qui la plupart
des électeurs déféraient l'empire, son théologien
favori. Miltitz changea de ton[a16]. Il déclara que le
pape voudrait bien encore se contenter d'une rétractation.
Il vit familièrement Luther. Il le flatta,
il lui avoua qu'il avait enlevé le monde à soi, et
l'avait soustrait au pape[a17]. Il assurait que dans sa
route, il avait à peine trouvé sur cinq hommes,
deux ou trois partisans de la papauté. Il voulait
lui persuader d'aller s'expliquer devant l'archevêque
de Trèves. Il ne justifiait pas autrement
qu'il fût autorisé à faire cette proposition ni par
le pape, ni par l'archevêque. Le conseil était suspect.
Luther savait qu'il avait été brûlé en effigie
à Rome [papyraceus Martinus in campo Floræ
publicè combustus, execratus, devotus]. Il répondit
durement à Miltitz, et l'avertit qu'un
de ses envoyés avait inspiré de tels soupçons à
Wittemberg, qu'on avait failli le faire sauter
dans l'Elbe. «Si, comme vous le dites, vous êtes
obligé par mon refus, de venir vous-même, Dieu
vous accorde un heureux voyage. Moi, je suis
fort occupé; je n'ai ni le temps, ni l'argent nécessaire
pour me promener ainsi. Adieu, homme
excellent.» [17 mai.]

A l'arrivée de Miltitz en Allemagne, Luther
avait dit qu'il se tairait, pourvu que ses adversaires

se tussent aussi. Ils le dégagèrent de sa parole.
Le docteur Eck le défia solennellement de
venir disputer avec lui à Leipzig. Les facultés de
Paris, de Louvain, de Cologne, condamnèrent
ses propositions.

Pour se rendre décemment à Leipzig, Luther
fut obligé de demander une robe au parcimonieux
Électeur, qui, depuis deux ou trois ans, avait oublié
de l'habiller. La lettre est curieuse:

«Je prie votre Grâce électorale de vouloir bien
m'acheter une chape blanche et une chape
noire. La blanche, je la demande humblement.
Pour la noire, votre altesse me la doit; car il y
a deux ou trois ans qu'elle me l'a promise, et
Pfeffinger délie si difficilement les cordons de sa
bourse, que j'ai été obligé de m'en procurer une
moi-même. Je prie humblement votre Altesse,
qui a pensé que le Psautier méritait une chape
noire, de vouloir bien ne pas juger le saint
Paul indigne d'une chape blanche.»

Luther était alors si complètement rassuré,
que non content d'aller se défendre à Leipzig,
il prit l'offensive à Wittemberg[a18]. «Il osa, dit son
biographe catholique, Cochlæus, il osa, avec
l'autorisation du prince qui le protégeait[a19], citer
solennellement les inquisiteurs les plus habiles,
ceux qui ce croiraient capables d'avaler le fer et
de fendre le caillou, pour qu'ils vinssent disputer

avec lui[a20]; on leur offrait le sauf-conduit du
prince, qui de plus se chargeait de les héberger
et de les défrayer.»

Cependant, le principal adversaire de Luther,
le docteur Eck, s'était rendu à Rome pour solliciter
sa condamnation. Luther était jugé d'avance.
Il ne lui restait qu'à juger son juge, à
condamner lui-même l'autorité par-devant le
peuple. C'est ce qu'il fit dans son terrible livre
de la Captivité de Babylone. Il avançait que l'Église
était captive, que Jésus-Christ, constamment
profané dans l'idolâtrie de la messe, méconnu
dans le dogme de la transsubstantiation,
se trouvait prisonnier du pape.

Il explique dans la préface, avec une audacieuse
franchise, comment il s'est trouvé poussé
de proche en proche par ses adversaires: «Que
je le veuille ou non, je deviens chaque jour plus
habile, poussé comme je suis, et tenu en haleine
par tant de maîtres à la fois[r15]. J'ai écrit sur les indulgences,
il y a deux ans, mais d'une façon qui
me fait regretter vivement d'avoir donné mes
feuilles au public. J'étais encore prodigieusement
engoué à cette époque de la puissance papale;
je n'osai rejeter les indulgences entièrement.
Je les voyais d'ailleurs approuvées par
tant de personnes; moi, j'étais seul à rouler ce
rocher (hoc volvere saxum). Mais depuis, grâce

à Silvestre et autres frères qui les défendirent
vaillamment, j'ai compris que ce n'était rien
autre chose que des impostures inventées par
les flatteurs de Rome, pour faire perdre la foi
aux hommes et s'emparer de leur bourse. Plaise
à Dieu que je puisse porter les libraires et tous
ceux qui ont lu mes écrits sur les indulgences à
les brûler sans en laisser trace, en mettant à la
place de tout ce que j'ai dit, cette unique proposition:
Les indulgences sont des billevesées inventées
par les flagorneurs de Rome.

»Après cela, Eck, Emser et leur bande vinrent
m'entreprendre sur la question de la suprématie
du pape. Je dois reconnaître, pour ne pas
me montrer ingrat envers ces doctes personnages,
que la peine qu'ils se sont donnée n'a pas
été perdue pour mon avancement. Auparavant,
je niais que la papauté fût de droit divin, mais
j'accordais encore qu'elle était de droit humain.
Après avoir entendu et lu les subtilités ultra-subtiles
sur lesquelles ces pauvres gens fondent
les droits de leur idole, j'ai fini par mieux comprendre,
et je me suis trouvé convaincu, que
le règne du pape est celui de Babylone et de
Nemrod, le fort chasseur. C'est pourquoi je prie
instamment les libraires et les lecteurs (pour que
rien ne manque aux succès de mes bons amis),
de brûler également ce que j'ai écrit jusqu'ici sur

ce point, et de s'en tenir à cette proposition:
Le pape est le fort chasseur, le Nemrod de l'épiscopat
romain.»

En même temps, pour qu'on sût bien qu'il
s'attaquait à la papauté plus qu'au pape, il
écrivit dans les deux langues une longue lettre à
Léon X, où il s'excusait de lui en vouloir personnellement.
«Au milieu des monstres de ce
siècle, contre lesquels je combats depuis trois
ans, il faut bien qu'une fois pourtant, très honorable
Père, je me souvienne de toi. Ta renommée
tant célébrée des gens de lettres, ta
vie irréprochable te mettrait au-dessus de toute
attaque. Je ne suis pas si sot que de m'en
prendre à toi, lorsqu'il n'est personne qui ne
te loue. Je t'ai appelé un Daniel dans Babylone,
j'ai protesté de ton innocence... Oui, cher Léon,
tu me fais l'effet de Daniel dans la fosse, d'Ézéchiel
parmi les scorpions. Que pourrais-tu, seul
contre ces monstres? Ajoutons encore trois ou
quatre cardinaux savans et vertueux. Vous seriez
empoisonnés infailliblement si vous osiez entreprendre
de remédier à tant de maux... C'en est
fait de la cour de Rome. La colère de Dieu est
venue pour elle à son terme; elle hait les conciles,
elle a horreur de toute réforme. Elle remplit l'éloge
de sa mère, dont il est dit: Nous avons
soigné Babylone; elle n'est pas guérie; laissons

Babylone. O infortuné Léon, qui siéges sur ce
trône maudit! Moi je te dis la vérité parce que
je te veux du bien. Si saint Bernard avait pitié
de son pape Eugène, quelles seront nos plaintes,
lorsque la corruption a augmenté trois cents ans
de plus... Oui, tu me remercierais de ton salut
éternel, si je venais à bout de briser ce cachot,
cet enfer, où tu te trouves retenu.»

Lorsque la bulle de condamnation arriva en
Allemagne, elle trouva tout un peuple soulevé[a21].
A Erfurth, les étudians l'arrachèrent aux libraires,
la mirent en pièces, et la jetèrent à l'eau
en faisant cette mauvaise pointe: «Bulle elle est,
disaient-ils, comme bulle d'eau elle doit nager.»
Luther écrivit à l'instant: Contre la bulle exécrable
de l'Antichrist. Le 10 décembre 1520, il
la brûla aux portes de la ville, et le même jour il
écrivit à Spalatin, son intermédiaire ordinaire auprès
de l'Électeur. «Aujourd'hui 10 décembre
de l'année 1520, la neuvième heure du jour,
ont été brûlés à Wittemberg, à la porte de l'Est,
près la sainte croix, tous les livres du pape, le
Décret, les Décrétales, l'Extravagante de Clément
VI, la dernière bulle de Léon X, la Somme
angélique, le Chrysoprasus d'Eck et quelques autres
ouvrages d'Eck et d'Emser. Voilà des choses
nouvelles!» Il dit, dans l'acte même qu'il fit
dresser à ce sujet: «Si quelqu'un me demande

pourquoi j'en agis ainsi, je lui répondrai que
c'est une vieille coutume de brûler les mauvais
livres. Les apôtres en ont brûlé pour cinq mille
deniers.»

Selon la tradition, il aurait dit, en jetant
dans les flammes le livre des Décrétales: «Tu as
affligé le saint du Seigneur, que le feu éternel
t'afflige toi-même et te consume.»

C'étaient bien là, en effet, des choses nouvelles,
comme le disait Luther. Jusqu'alors la
plupart des sectes et des hérésies s'étaient formées
dans l'ombre, et se seraient tenues heureuses
d'être ignorées; mais voici qu'un moine
traite d'égal à égal avec le pape, et se constitue
le juge du chef de l'Église. La chaîne de la tradition
vient d'être rompue, l'unité brisée, la
robe sans couture déchirée. Qu'on ne croie pas
que Luther lui-même, avec toute sa violence,
ait franchi sans douleur ce dernier pas. C'était
d'un coup arracher de son cœur tout un passé
vénérable dans lequel on avait été nourri. Il
croyait, il est vrai, garder pour soi l'Écriture.
Mais enfin c'était l'Écriture autrement interprétée
qu'on ne faisait depuis mille ans. Ses ennemis
ont dit souvent tout cela; aucun d'eux plus éloquemment
que lui[a22].

«Sans doute, écrit-il à Érasme au commencement
de son triste livre De servo arbitrio,

sans doute, tu te sens quelque peu arrêté en
présence d'une suite si nombreuse d'érudits,
devant le consentement de tant de siècles où
brillèrent des hommes si habiles dans les lettres
sacrées, où parurent de si grands martyrs, glorifiés
par de nombreux miracles. Ajoute encore les
théologiens plus récens, tant d'académies, de conciles,
d'évêques, de pontifes. De ce côté se trouvent
l'érudition, le génie, le nombre, la grandeur,
la hauteur, la force, la sainteté, les miracles;
et que n'y a-t-il pas? Du mien, Wiclef et Laurent
Valla (et aussi Augustin, quoique tu l'oublies),
puis Luther, un pauvre homme, né
d'hier, seul avec quelques amis qui n'ont ni tant
d'érudition, ni tant de génie, ni le nombre, ni
la grandeur, ni la sainteté, ni les miracles. A eux
tous, ils ne pourraient guérir un cheval boiteux...
Et alia quæ tu plurima fanda enumerare
vales. Que sommes-nous, nous autres? Ce que
le loup disait de Philomèle: Tu n'es qu'une
voix; Vox est, prætereàque nihil...

»Je l'avoue, mon cher Érasme, c'est avec raison
que tu hésites devant toutes ces choses; moi
aussi, il y a dix ans, j'ai hésité... Pouvais-je
croire que cette Troie, qui depuis si long-temps
avait victorieusement résisté à tant d'assauts,
pût tomber un jour? J'en atteste Dieu dans mon
âme, j'eusse persévéré dans ma crainte, j'hésiterais

encore aujourd'hui, si ma conscience, si la
vérité, ne m'avaient contraint de parler. Je n'ai
pas, tu le penses bien, un cœur de roche; et
quand je l'aurais, battu par tant de flots et d'orages,
il se serait brisé, ce cœur, lorsque toute
cette autorité venait fondre sur ma tête, comme
un déluge prêt à m'accabler.»

Il dit ailleurs[r16]: «... J'ai appris par la sainte Écriture
que c'est chose pleine de péril et de terreur
d'élever la voix dans l'église de Dieu, de parler au
milieu de ceux que vous aurez pour juges, lorsqu'arrivés
au dernier jour du jugement, vous vous
trouverez sous le regard de Dieu, sous l'œil des
anges, toute créature voyant, écoutant, et dressant
l'oreille au Verbe divin. Certes, quand j'y
songe, je ne désirerais rien plus que le silence,
et l'éponge pour mes écrits... Avoir à rendre
compte à Dieu de toute parole oiseuse, cela est
dur, cela est effroyable![2]»

(27 mars 1519) «J'étais seul, et jeté dans
cette affaire sans prévoyance; j'accordais au

pape beaucoup d'articles essentiels; qu'étais-je,
pauvre, misérable moine, pour tenir contre la
majesté du pape, devant lequel les rois de la
terre (que dis-je? la terre même, l'enfer et le
ciel) tremblaient?... Ce que j'ai souffert la première
et la seconde année; dans quel abattement,
non pas feint et supposé, mais bien véritable,
ou plutôt dans quel désespoir je me trouvais,
ah! ils ne le savent point ces esprits confians
qui, depuis, ont attaqué le pape avec tant de
fierté et de présomption... Ne pouvant trouver
de lumière auprès des maîtres morts ou muets
(je parle des livres des théologiens et des juristes),
je souhaitai de consulter le conseil vivant des
églises de Dieu, afin que, s'il existait des gens
pieux qu'éclairât le Saint-Esprit, ils prissent compassion
de moi, et voulussent bien donner un
avis bon et sûr, pour mon bien et pour celui de
toute la chrétienté. Mais il était impossible que
je les reconnusse. Je ne regardais que le pape,
les cardinaux, évêques, théologiens, canonistes,
moines, prêtres; c'est de là que j'attendais l'esprit.
Car je m'étais si avidement abreuvé et
repu de leur doctrine, que je ne sentais plus
si je veillais ou si je dormais... Si j'avais alors
bravé le pape, comme je le fais aujourd'hui,
je me serais imaginé que la terre se fût, à
l'heure même, ouverte pour m'engloutir vivant,

ainsi que Coré et Abiron... Lorsque
j'entendais le nom de l'Église, je frémissais et
offrais de céder. En 1518, je dis au cardinal
Caietano à Augsbourg, que je voulais désormais
me taire; seulement je le priais, en toute humilité,
d'imposer même silence à mes adversaires,
et d'arrêter leurs clameurs. Loin de me l'accorder,
il me menaça, si je ne me rétractais, de
condamner tout ce que j'avais enseigné. J'avais
déjà donné le Catéchisme, par lequel beaucoup
de gens s'étaient améliorés; je ne devais pas
souffrir qu'il fût condamné...

»Je fus ainsi forcé de tenter ce que je regardais
comme le dernier des maux... Mais je ne songe
pas pour cette fois à conter mon histoire. Je veux
seulement confesser ma sottise, mon ignorance
et ma faiblesse. Je veux faire trembler, par mon
exemple, ces présomptueux criailleurs ou écrivailleurs,
qui n'ont point porté la croix, ni connu
les tentations de Satan...»

Contre la tradition du moyen-âge, contre
l'autorité de l'Église, Luther cherchait un refuge
dans l'Écriture, antérieure à la tradition, supérieure
à l'Église elle-même. Il traduisait les
psaumes, il écrivait ses postilles des évangiles
et des épîtres. A nulle autre époque de sa vie, il
n'approcha plus près du mysticisme. Il se fondait
alors sur saint Jean[a23], non moins que sur saint

Paul, et semblait prêt à parcourir tous les degrés
de la doctrine de l'amour, sans s'effrayer des
conséquences funestes qui en découlaient pour
la liberté et la moralité de l'homme. Il y a, dit-il,
dans son livre de la Liberté chrétienne, il y a
deux hommes dans l'homme. L'homme intérieur,
l'âme, l'homme extérieur, le corps; aucun rapport
entre eux. Comme les œuvres viennent de
l'homme extérieur, leurs effets ne peuvent affecter
l'âme; que le corps hante des lieux profanes,
qu'il mange, boive, qu'il ne prie point de bouche
et néglige tout ce que font les hypocrites,
l'âme n'en souffrira pas. Par la foi, l'âme s'unit
au Christ comme l'épouse à son époux. Alors
tout leur est commun, le bien comme le mal...
Nous tous, qui croyons en Christ, nous sommes
rois et pontifes.—Le chrétien élevé par sa foi
au-dessus de tout, devient, par cette puissance
spirituelle, seigneur de toutes choses, de sorte
que rien ne peut lui nuire, imò omnia ei subjecta
coguntur servire ad salutem... Si je crois, toutes
choses bonnes ou mauvaises tournent en bien
pour moi. C'est là cette inestimable puissance et
liberté du chrétien[r17].

«Si tu sens ton cœur hésiter et douter, il est
grand temps que tu ailles au prêtre, et que tu
demandes l'absolution de tes péchés. Tu dois
mourir mille fois plutôt que de douter du jugement

du prêtre, qui est le jugement de Dieu. Si
tu peux croire à ce jugement, ton cœur doit rire
de joie et louer Dieu, qui, par l'intermédiaire de
l'homme, a consolé ta conscience.—Si tu ne
penses pas être digne du pardon, c'est que tu
n'as pas encore fait assez, c'est que tu es trop peu
instruit dans la foi, et plus qu'il ne faut dans les
œuvres. Il est mille fois plus important de croire
fermement à l'absolution que d'en être digne, et
de faire satisfaction. Cette foi vous rend digne,
et constitue la véritable satisfaction. L'homme
peut alors servir avec joie son Dieu, lui qui, sans
cela, par suite de l'inquiétude de son cœur, ne
fait jamais aucune bonne œuvre. C'est là ce qui
s'appelle le doux fardeau de notre Seigneur Jésus-Christ.»
Sermon prêché à Leipzig, en 1519,
sur la justification.

Cette dangereuse doctrine fut accueillie par le
peuple et par la plus grande partie des lettrés.
Érasme, le plus célèbre d'entre eux, paraît seul
en avoir senti la portée. Esprit critique et négatif,
émule du bel esprit italien Laurent Valla,
qui avait écrit au quinzième siècle un livre De
libero arbitrio, il écrivit lui-même contre Luther,
sous ce même titre. Dès l'année 1519, il reçut
avec froideur les avances du moine de Wittemberg.
Celui-ci, qui sentait alors combien il avait
besoin de l'appui des gens de lettres, avait écrit

des lettres louangeuses à Reuchlin et à Érasme
(1518, 1519). La réponse de ce dernier est
froide et significative (1519). «Je me réserve tout
entier pour mieux aider à la renaissance des
belles-lettres; et il me semble que l'on avance
plus par une modération politique (modestiâ civili)
que par l'emportement. C'est ainsi que le
Christ a amené le monde sous son obéissance;
c'est ainsi que Paul a aboli la loi judaïque en tirant
tout à l'interprétation. Il vaut mieux crier
contre ceux qui abusent de l'autorité des prêtres
que contre les prêtres eux-mêmes. Il en faut faire
autant à l'égard des rois. Au lieu de jeter le mépris
sur les écoles, il faut les ramener à de plus
saines études. Lorsqu'il s'agit de choses trop enfoncées
dans les esprits pour qu'on puisse les en
arracher d'un seul coup, il faut procéder par la
discussion et par une argumentation serrée et
puissante, plutôt que par affirmations... Il faut
toujours prendre garde de ne rien dire, de ne
rien faire d'un air d'arrogance ou de révolte;
telle est, selon moi, la méthode qui convient à
l'esprit du Christ. Ce que j'en dis n'est pas pour
vous enseigner ce que vous devez faire, mais
pour que vous fassiez toujours comme vous
faites[r18].»

Ces timides ménagemens n'étaient point à
l'usage d'un tel homme ni d'un tel moment.

L'entraînement était immense. Les nobles et le
peuple, les châteaux et les villes libres, rivalisaient
de zèle et d'enthousiasme pour Luther. A
Nuremberg, à Strasbourg, à Mayence même, on
s'arrachait ses moindres pamphlets[a24]. La feuille,
toute humide, était apportée sous le manteau,
et passée de boutique en boutique. Les prétentieux
littérateurs du compagnonnage allemand,
les ferblantiers poètes, les cordonniers hommes
de lettres, dévoraient la bonne nouvelle. Le bon
Hans-Sachs sortait de sa vulgarité ordinaire, il
laissait son soulier commencé, il écrivait ses
meilleurs vers, sa meilleure pièce. Il chantait à
demi-voix, le rossignol de Wittemberg, dont la
voix retentit partout...

Rien ne seconda plus puissamment Luther que
le zèle des imprimeurs et des libraires pour les
idées nouvelles. «Les livres qui lui étaient favorables,
dit un contemporain, étaient imprimés
par les typographes avec un soin minutieux,
souvent à leurs frais, et à un grand nombre
d'exemplaires. Il y avait une foule d'anciens
moines qui, rentrés dans le siècle, vivaient des
livres de Luther, et les colportaient par toute
l'Allemagne. Ce n'était qu'à force d'argent que
les catholiques pouvaient faire imprimer leurs
ouvrages, et l'on y laissait tant de fautes, qu'ils
semblaient écrits par des ignorans et des barbares.

Si quelque imprimeur plus consciencieux y apportait
plus de soin, on le tourmentait, on se
riait de lui dans les marchés publics et aux foires
de Francfort, comme d'un papiste, d'un esclave
des prêtres[r19][a25].»

Quel que fût le zèle des villes, c'était surtout à
la noblesse que Luther avait fait appel[a26], et elle y
répondait avec un zèle qu'il était souvent contraint
de modérer lui-même. En 1519, il écrivit
en latin une Défense des articles condamnés
par la bulle de Léon X, et il la dédie dans ces termes
au seigneur Fabien de Feilitzsch: «Il nous
a paru convenable de vous écrire désormais à vous
autres laïques, nouvel ordre de clercs, et de débuter
heureusement, s'il plaît à Dieu, sous les
favorables auspices de ton nom. Que cet écrit
me recommande donc, ou plutôt qu'il recommande
la doctrine chrétienne à toi et à toute
votre noblesse.» Il avait envie de dédier la traduction
de cet ouvrage à Franz de Sickingen, et
quelque autre aux comtes de Mansfeld; il s'en
abstint, dit-il, «de crainte d'éveiller la jalousie
de beaucoup d'autres, et surtout de la noblesse
franconienne.» La même année il publiait son
violent pamphlet: A la noblesse chrétienne d'Allemagne
sur l'amélioration de la chrétienté. Quatre
mille exemplaires furent enlevés en un instant.

Les principaux des nobles, amis de Luther,

étaient Silvestre de Schauenberg, Franz de
Sickingen, Taubenheim et Ulrich de Hutten.
Schauenberg avait confié son jeune fils aux soins
de Mélanchton, et offrait de prêter main forte à
l'électeur de Saxe, en cas qu'il vînt en péril pour
la cause de la réforme. Taubenheim et d'autres
envoyaient de l'argent à Luther. «J'ai reçu cent
pièces d'or que m'envoie Taubenheim; Schart
m'en a aussi donné cinquante, et je commence
à craindre que Dieu ne me paie ici-bas; mais j'ai
protesté que je ne voulais pas être ainsi gorgé,
ou que j'allais tout rendre.» Le margrave de
Brandebourg avait sollicité la faveur de le voir;
Sickingen et Hutten lui promettaient leur appui
envers et contre tous. «Hutten, dit-il, en septembre
1520, m'a adressé une lettre brûlante de
colère contre le pontife romain; il écrit qu'il va
tomber de la plume et de l'épée sur la tyrannie
sacerdotale; il est outré de ce que le pape a essayé
contre lui le poignard et le poison, et a
mandé à l'évêque de Mayence de le lui envoyer à
Rome, pieds et poings liés.» «Tu vois, dit-il
encore, ce que demande Hutten; mais je ne voudrais
pas qu'on fît servir à la cause de l'Évangile
la violence et le meurtre[a27]. Je lui ai écrit dans ce
sens.»

Cependant l'Empereur venait de sommer Luther
de comparaître à Worms devant la diète impériale;

les deux partis allaient se trouver en
présence, amis et ennemis.

Plût à Dieu, disait Hutten, que je pusse assister
à la diète; je mettrais les choses en mouvement,
j'exciterais bien vite quelque tumulte[r20].»
Le 20 avril, il écrit à Luther: «Quelles atrocités
ai-je apprises! Il n'y a point de furie comparable
à la fureur de ces gens. Il faut en venir,
je le vois, aux glaives, aux arcs, aux flèches, aux
canons. Toi, père, fortifie ton courage, moque-toi
de ces bêtes sauvages. Je vois s'accroître
chaque jour le nombre de tes partisans; tu ne
manqueras pas de défenseurs. Un grand nombre
sont venus vers moi, disant: Plaise à Dieu qu'il
ne faiblisse pas, qu'il réponde avec courage,
qu'il ne se laisse abattre par aucune terreur!»[r21] En
même temps Hutten envoyait partout des lettres
aux magistrats des villes pour former une ligue
entre elles et les nobles du Rhin, c'est-à-dire pour
les armer contre les princes ecclésiastiques[3][a28].
Il écrivait à Pirkeimer, l'un des principaux magistrats
de Nuremberg:

«Excite le courage des tiens; j'ai quelque espérance
que vous trouverez des partisans dans

les villes qu'anime l'amour de la liberté. Franz
de Sickingen est pour nous; il brûle de zèle. Il
s'est pénétré de Luther. Je lui fais lire à table ses
opuscules. Il a juré de ne point manquer à la
cause de la liberté; et ce qu'il a dit, il le fera.
Prêche pour lui près de tes concitoyens. Il n'y a
point d'âme plus grande en Allemagne[r22].»

Jusque dans l'assemblée de Worms il y avait des
partisans de Luther. «Quelqu'un, en pleine
diète, a montré un écrit portant que quatre cents
nobles ont juré de le défendre; et il a ajouté Buntschuh,
Buntschuh (c'était, comme on verra, le
mot de ralliement des paysans insurgés)[r23][a29]. Les catholiques
n'étaient même pas très sûrs de l'Empereur.
Hutten écrit, durant la diète: «César, dit-on,
a résolu de prendre le parti du pape[r24].» Dans
la ville, parmi le peuple, les luthériens étaient
nombreux. Hermann Busch écrit à Hutten qu'un
prêtre, sorti du palais impérial avec deux soldats
espagnols, voulut, aux portes mêmes du palais,
enlever de force quatre-vingts exemplaires de la
Captivité de Babylone, mais qu'il fut bientôt obligé
de se réfugier dans l'intérieur du palais. Cependant,
pour le décider à prendre les armes, il lui
montre les Espagnols se promenant tout fiers sur
leurs mules dans les places de Worms, et la foule
intimidée qui se retire[r25][a30].

Le biographe hostile de Luther, Cochlæus, raconte

d'une manière satirique le voyage du réformateur.

«On lui prépara, dit-il, un chariot, en forme
de litière bien fermée, où il était parfaitement à
l'abri des injures de l'air. Autour de lui étaient
de doctes personnes, le prévôt Jonas, le docteur
Schurff, le théologien Amsdorf, etc. Partout où
il passait il y avait un grand concours de peuple.
Dans les hôtelleries, bonne chère, de joyeuses
libations, même de la musique. Luther lui-même,
pour attirer les yeux, jouait de la harpe comme
un autre Orphée, un Orphée tondu et encapuchonné.
Bien que le sauf-conduit de l'Empereur
portât qu'il ne prêcherait point sur sa route[a31], il
prêcha cependant à Erfurth, le jour de la Quasimodo,
et fit imprimer son sermon[r26].» Ce portrait
de Luther ne s'accorde pas trop avec celui qu'en
a fait un contemporain quelque temps avant la
diète de Worms.

«Martin est d'une taille moyenne; les soucis
et les études l'ont maigri au point que l'on pourrait
compter tous les os de son corps. Cependant
il est encore dans la force et la verdeur de l'âge.
Sa voix est claire et perçante. Puissant dans la
doctrine, admirable dans la connaissance de
l'Écriture, dont il pourrait presque citer tous les
versets les uns après les autres, il a appris le
grec et l'hébreu pour comparer et juger les traductions

de la Bible. Jamais il ne reste court;
il a à sa disposition un monde de choses et de
paroles (sylva ingens verborum et rerum). Il
est d'un commerce agréable et facile; il n'a jamais
dans son air rien de dur, de sourcilleux;
il sait même se prêter aux plaisirs de la vie.
Dans les réunions il est gai, plaisant, montrant
partout une parfaite sécurité et faisant toujours
bon visage, malgré les atroces menaces
de ses adversaires. Aussi est-il difficile de
croire que cet homme entreprenne de si grandes
choses sans la protection divine. Le seul
reproche que presque tout le monde lui fait,
c'est d'être trop mordant dans ses réponses,
de ne reculer devant aucune expression outrageante[r27].»

Nous devons à Luther lui-même un beau récit
de ce qui eut lieu à la diète, et ce récit est généralement
conforme à ceux qu'en ont faits ses
ennemis.

«Lorsque le héraut m'eut cité le mardi de la
semaine sainte, et m'eut apporté le sauf-conduit
de l'Empereur et de plusieurs princes, le même
sauf-conduit fut, le lendemain mercredi, violé à
Worms, où ils me condamnèrent et brûlèrent mes
livres. La nouvelle m'en vint lorsque j'étais à
Erfurth. Dans toutes les villes la condamnation
était déjà publiquement affichée, de sorte que le

héraut lui-même me demandait si je songeais
encore à me rendre à Worms?

»Quoique je fusse effrayé et tremblant, je lui
répondis: Je veux m'y rendre, quand même il
devrait s'y trouver autant de diables que de tuiles
sur les toits! Lors donc que j'arrivai à Oppenheim
près de Worms, maître Bucer vint me
trouver, et me détourna d'entrer dans la ville.
Sglapian, confesseur de l'Empereur, était venu
le trouver et le prier de m'avertir que je n'entrasse
point à Worms; car je devais y être brûlé!
Je ferais mieux, disait-il, de m'arrêter dans le
voisinage chez Franz de Sickingen, qui me recevrait
volontiers.

»Les misérables faisaient tout cela pour m'empêcher
de comparaître; car, si j'avais tardé trois
jours, mon sauf-conduit n'eût plus été valable,
ils m'auraient fermé les portes, ne m'auraient
point écouté, mais condamné tyranniquement.
J'avançai donc dans la simplicité de mon cœur,
et lorsque je fus en vue de la ville, j'écrivis sur
l'heure à Spalatin que j'étais arrivé, en lui demandant
où je devais loger. Ils s'étonnèrent tous
de mon arrivée imprévue; car ils pensaient que
je serais resté dehors, arrêté par la ruse et par la
terreur.

»Deux de la noblesse, le seigneur de Hirsfeld
et Jean Schott, vinrent me prendre par ordre de

l'électeur de Saxe et me conduisirent chez eux.
Mais aucun prince ne vint me voir, seulement
des comtes et des nobles qui me regardaient
beaucoup. C'étaient ceux qui avaient présenté à
Sa Majesté Impériale les quatre cents articles
contre les ecclésiastiques, en priant qu'on réformât
les abus; sinon qu'ils le feraient eux-mêmes.
Ils en ont tous été délivrés par mon
évangile.

»Le pape avait écrit à l'Empereur de ne point
observer le sauf-conduit. Les évêques y poussaient;
mais les princes et les états n'y voulurent
point consentir; car il en fût résulté bien du bruit.
J'avais tiré un grand éclat de tout cela[a32]; ils devaient
avoir peur de moi plus que je n'avais
d'eux. En effet le landgrave de Hesse qui était
encore un jeune seigneur, demanda à m'entendre,
vint me trouver, causa avec moi, et me dit
à la fin: Cher docteur, si vous avez raison, que
notre Seigneur Dieu vous soit en aide!

»J'avais écrit, dès mon arrivée, à Sglapian, confesseur
de l'Empereur, en le priant de vouloir
bien venir me trouver, selon sa volonté et sa
commodité; mais il ne voulut pas: il disait que
la chose serait inutile.

»Je fus ensuite cité et je comparus devant tout
le conseil de la diète impériale dans la maison de
ville, où l'Empereur, les électeurs et les princes

étaient rassemblés[4]. Le docteur Eck, official de
l'évêque de Trèves, commença, et me dit: Martin,
tu es appelé ici pour dire si tu reconnais pour tiens
les livres qui sont placés sur la table. Et il me les
montrait.—Je le crois, répondis-je. Mais le
docteur Jérôme Schurff ajouta sur-le-champ:
Qu'on lise les titres. Lorsqu'on les eut lus, je
dis: Oui, ces livres sont les miens.

»Il me demanda encore: Veux-tu les désavouer?
Je répondis: Très gracieux seigneur Empereur,
quelques-uns de mes écrits sont des livres
de controverse, dans lesquels j'attaque mes adversaires.
D'autres sont des livres d'enseignement
et de doctrine. Dans ceux-ci je ne puis, ni ne
veux rien rétracter, car c'est parole de Dieu.
Mais pour mes livres de controverse, si j'ai été
trop violent contre quelqu'un, si j'ai été trop
loin, je veux bien me laisser instruire, pourvu
qu'on me donne le temps d'y penser. On me
donna un jour et une nuit.

»Le jour d'après, je fus appelé par les évêques
et d'autres qui devaient traiter avec moi pour
que je me rétractasse. Je leur dis: La parole de

Dieu n'est point ma parole; c'est pourquoi je
ne puis l'abandonner. Mais, dans ce qui est au-delà,
je veux être obéissant et docile. Le margrave
Joachim prit alors la parole, et dit: Seigneur
docteur, autant que je puis comprendre,
votre pensée est de vous laisser conseiller et
instruire, hors les seuls points qui touchent
l'Écriture?—Oui, répondis-je, c'est ce que je
veux.

»Ils me dirent alors que je devais m'en remettre
à la majesté impériale; mais je n'y consentis
point. Ils me demandaient s'ils n'étaient pas eux-mêmes
des chrétiens qui pussent décider de telles
choses? A quoi je répliquai: Oui, pourvu que ce
soit sans faire tort ni offense à l'Écriture, que
je veux maintenir. Je ne puis abandonner ce
qui n'est pas mien.—Ils insistaient: Vous devez
vous reposer sur nous et croire que nous déciderons
bien.—Je ne suis pas fort porté à croire
que ceux-là décideront pour moi contre eux-mêmes,
qui viennent de me condamner déjà,
lorsque j'étais sous le sauf-conduit. Mais voyez
ce que je veux faire; agissez avec moi comme
vous voudrez; je consens à renoncer à mon sauf-conduit,
et à vous l'abandonner. Alors le seigneur
Frédéric de Feilitsch se mit à dire: En voilà
véritablement assez, si ce n'est trop.

»Ils dirent ensuite: Abandonnez-nous au moins

quelques articles. Je répondis: Au nom de Dieu,
je ne veux point défendre les articles qui sont
étrangers à l'Écriture. Aussitôt deux évêques allèrent
dire à l'Empereur que je me rétractais.
Alors l'évêque*** envoya vers moi, et me fit demander
si j'avais consenti à m'en remettre à
l'Empereur et à l'Empire? Je répondis que je ne
le voulais pas, et que je n'y avais jamais consenti.
Ainsi, je résistais seul contre tous. Mon docteur
et les autres étaient mécontens de ma ténacité.
Quelques-uns me disaient que si je voulais m'en
remettre à eux, ils abandonneraient et cèderaient
en retour les articles qui avaient été condamnés
au concile de Constance. A tout cela je répondais:
Voici mon corps et ma vie.

»Cochlæus vint alors, et me dit: Martin, si
tu veux renoncer au sauf-conduit, je disputerai
avec toi. Je l'aurais fait dans ma simplicité,
mais le docteur Jérôme Schurff répondit en riant
et avec ironie: Oui, vraiment, c'est cela qu'il
faudrait. Ce n'est pas une offre inégale; qui serait
si sot!... Ainsi je restai sous le sauf-conduit.
Quelques bons compagnons s'étaient déjà élancés
en disant: Comment? vous l'emmèneriez prisonnier?
Cela ne saurait être.

»Sur ces entrefaites, vint un docteur du margrave
de Bade, qui essaya de m'émouvoir avec
de grands mots: Je devais, disait-il, beaucoup

faire, beaucoup céder pour l'amour de la charité,
afin que la paix et l'union subsistassent, et qu'il
n'y eût pas de soulèvement. On était obligé d'obéir
à la majesté impériale, comme à la plus
haute autorité; on devait soigneusement éviter
de faire du scandale dans le monde; par conséquent,
je devais me rétracter.—Je veux de tout
mon cœur, répondis-je, au nom de la charité,
obéir et tout faire, en ce qui n'est point contre
la foi et l'honneur de Christ.

»Alors le chancelier de Trèves me dit: Martin,
tu es désobéissant à la majesté impériale; c'est
pourquoi il t'est permis de partir, sous le sauf-conduit
qui t'a été donné. Je répondis: Il s'est
fait comme il a plu au Seigneur. Et vous, à votre
tour, considérez où vous restez. Ainsi, je partis
dans ma simplicité, sans remarquer ni comprendre
toutes leurs finesses.

»Ensuite ils exécutèrent le cruel édit du ban,
qui donnait à chacun occasion de se venger de
ses ennemis, sous prétexte et apparence d'hérésie
luthérienne, et cependant il a bien fallu à
la fin que les tyrans révoquassent ce qu'ils avaient
fait.

»C'est ainsi qu'il m'advint à Worms, où je n'avais
pourtant de soutien que le Saint-Esprit.»

Nous trouvons d'autres détails curieux dans un
récit plus étendu de la conférence de Worms, écrit

immédiatement après, et qui peut-être est de Luther;
cependant il y parle à la troisième personne.

«Le lendemain de l'arrivée de Luther à Worms,
à quatre heures de l'après-midi, le maître des
cérémonies de l'Empire, et le héraut qui l'avait
accompagné depuis Wittemberg, vinrent le
prendre dans son hôtellerie dite la Cour Allemande,
et le conduisirent à la maison de ville
par des passages secrets, pour le soustraire à la
foule qui s'était rassemblée sur le chemin. Il y en
eut beaucoup, malgré cette précaution, qui accouraient
aux portes de la maison de ville, et
voulaient y pénétrer avec Luther; mais les gardes
les repoussaient. Beaucoup étaient montés sur
les toits pour voir le docteur Martin. Lorsqu'il
fut entré dans la salle, plusieurs seigneurs vinrent
successivement lui adresser des paroles d'encouragement:
«Soyez intrépide, lui disaient-ils,
parlez en homme, et ne craignez pas ceux qui
peuvent tuer les corps, mais qui sont impuissans
contre les âmes.» «Moine, dit le fameux capitaine
Georges Frundsberg, en lui mettant la main
sur l'épaule, prends-y garde, tu vas faire un pas
plus périlleux que nous autres n'en avons jamais
fait. Mais si tu es dans le bon chemin, Dieu ne
t'abandonnera pas[r29].» Le duc Jean de Weimar lui
avait donné l'argent nécessaire à son voyage[r30].

»Luther fit ses réponses en latin et en allemand.

Il rappela d'abord que dans ses ouvrages il y avait
des choses approuvées même de ses adversaires,
et que sans doute ce n'était pas cette partie qu'il
s'agissait de révoquer; puis il continua ainsi:
«La seconde partie de mes livres comprend
ceux dans lesquels j'ai attaqué la papauté et les
papistes, comme ayant, par une fausse doctrine,
par une vie et des exemples pervers, désolé la
chrétienté dans les choses du corps et dans celles
de l'âme. Or, personne ne peut nier, etc.....
Cependant les papes ont enseigné eux-mêmes
dans leurs décrétales que les constitutions du
pape, qui seraient contraires à l'Évangile ou aux
Pères, devaient être regardées comme fausses
et non valables. Si donc je révoquais cette
partie, je ne ferais que fortifier les papistes dans
leur tyrannie et leur oppression, et ouvrir portes
et fenêtres à leurs horribles impiétés.....
On dirait que j'ai révoqué mes accusations contre
eux sur l'ordre de Sa Majesté Impériale et
de l'Empire. Dieu! quel manteau ignominieux
je deviendrais pour leur perversité et leur tyrannie!

»La troisième et dernière partie de mes livres
est de nature polémique. J'avoue que j'y ai
souvent été plus violent et plus âpre que la religion
et ma robe ne le veulent. Je ne me donne
pas pour un saint. Ce n'est pas non plus ma vie

que je discute devant vous, mais la doctrine de
Jésus-Christ. Néanmoins, je ne crois pas qu'il
me convienne de rétracter ceci plus que le reste,
car ici encore, je ne ferais qu'approuver la tyrannie
et l'impiété qui ravagent le peuple de
Dieu.

»Je ne suis qu'un homme. Je ne puis défendre
ma doctrine autrement que n'a fait mon divin
Sauveur; quand il fut frappé par l'officier du
grand-prêtre, il lui dit: «Si j'ai mal parlé,
faites voir ce que j'ai dit de mal.»

»Si donc le Seigneur lui-même a demandé à
être interrogé, et même par un méchant esclave,
à combien plus forte raison moi, qui ne
suis que terre et cendre, et qui puis me tromper
facilement, ne devrais-je pas demander à me justifier
sur ma doctrine?..... Si les témoignages
de l'Écriture sont contre moi, je me rétracterai
de grand cœur, et je serai le premier à jeter mes
livres au feu..... Craignez que le règne de notre
jeune et tant louable empereur Charles (lequel
est maintenant, avec Dieu, un grand espoir
pour nous), ne commence ainsi d'une manière
funeste, et n'ait une suite et une fin également
déplorables!... Je supplie donc en toute humilité
Votre Majesté Impériale et Vos Altesses Électorales
et Seigneuriales, de ne pas vouloir se
laisser indisposer contre ma doctrine sans que

mes adversaires aient produit de justes raisons
contre moi.....»

»Après ce discours, l'orateur de l'Empereur se
leva vivement et dit que Luther était resté à
côté de la question, qu'on ne pouvait remettre
en doute ce qui avait été une fois décidé par les
conciles, et qu'on lui demandait en conséquence
de dire tout simplement et uniment s'il se rétractait
ou non.

»Alors Luther reprit la parole en ces termes:

«Puis donc que Votre Majesté Impériale et Vos
Altesses demandent de moi une brève et simple
réponse, j'en vais donner une qui n'aura ni dents
ni cornes: Si l'on ne peut me convaincre par la
sainte Écriture ou par d'autres raisons claires
et incontestables (car je ne puis m'en rapporter
uniquement ni au pape ni aux conciles qui ont
si souvent failli), je ne puis, je ne veux rien
révoquer. Les témoignages que j'ai cités n'ont
pu être réfutés, ma conscience est prisonnière
dans la parole de Dieu; l'on ne peut conseiller à
personne d'agir contre sa conscience. Me voici
donc; je ne puis faire autrement. Que Dieu me
soit en aide, Amen.»

»Les électeurs et états de l'Empire allèrent
se consulter sur cette réponse de Luther. Après
une longue délibération de leur part, l'official
de Trèves fut chargé de la réfuter. «Martin, dit-il,

tu n'as point répondu avec la modestie qui
convient à ta condition. Ton discours ne se
rapporte pas à la question qui t'a été posée....
A quoi bon discuter de nouveau des points que
l'Église et les conciles ont condamnés depuis
tant de siècles?.... Si ceux qui se mettent en
opposition avec les conciles voulaient forcer
l'Église à les convaincre avec des livres, il n'y
aurait plus rien de certain et de définitif dans la
chrétienté. C'est pourquoi Sa Majesté demande
que tu répondes tout simplement par oui ou
par non si tu veux révoquer.»

»Alors Luther pria l'Empereur de ne point
souffrir qu'on le contraignît à se rétracter contrairement
à sa conscience, et sans qu'on lui eût fait
voir qu'il était dans l'erreur. Il ajouta que sa
réponse n'était point sophistique, que les conciles
avaient souvent pris des décisions contradictoires,
et qu'il était prêt à le prouver. L'official
répondit brièvement qu'on ne pouvait
prouver ces contradictions, mais Luther persista
et offrit d'en donner les preuves.

»Cependant comme le jour tombait et qu'il
commençait à faire sombre, l'assemblée se sépara.
Les Espagnols se moquèrent de l'homme de Dieu
et l'injurièrent quand il sortit de la maison de
ville pour retourner à son hôtellerie.

»Le lendemain l'Empereur envoya aux électeurs

et états, pour en délibérer, l'acte du ban
impérial contre Luther et ses adhérens. Le sauf-conduit
néanmoins était maintenu dans cet acte.

»Dans la dernière conférence, l'archevêque
de Trèves demanda à Luther quel conseil il
donnerait lui-même pour terminer cette affaire[a33].
Luther répondit: «Il n'y a ici d'autre conseil à
donner que celui de Gamaliel dans les Actes des
Apôtres: Si cette œuvre vient des hommes, elle
périra; si, de Dieu, vous n'y pouvez rien.»

»Peu après, l'official de Trèves vint porter à
Luther dans son hôtellerie le sauf-conduit impérial
pour son retour. Il avait vingt jours pour se
rendre en lieu de sûreté, et il lui était enjoint
de ne point prêcher, ni autrement exciter le
peuple sur sa route. Il partit le lendemain,
26 avril. Le héraut l'escorta sur un ordre verbal
de l'Empereur.

»Arrivé à Friedbourg, Luther écrivit deux
lettres, l'une à l'Empereur, l'autre aux électeurs
et états assemblés à Worms. Dans la première,
il exprime son regret d'avoir été dans la nécessité
de désobéir à l'Empereur. «Mais, dit-il, Dieu et
sa parole sont au-dessus de tous les hommes.»
Il regrette aussi de n'avoir pu obtenir qu'on discutât
les témoignages qu'il avait tirés de l'Écriture,
ajoutant qu'il est prêt à se présenter de
nouveau devant toute autre assemblée que l'on

désignera, et à se soumettre en toutes choses
sans exception, pourvu que la parole de Dieu ne
reçoive aucune atteinte. La lettre aux électeurs
et états est écrite dans le même sens[r31].

»(A Spalatin.) «Tu ne saurais croire avec quelle
civilité m'a reçu l'abbé de Hirsfeld. Il a envoyé au-devant
de nous, à la distance d'un grand mille, son
chancelier et son trésorier, et lui-même il est
venu nous recevoir près de son château avec une
troupe de cavaliers, pour nous conduire dans la
ville. Le sénat nous a reçus à la porte. L'abbé nous
a splendidement traités dans son monastère, et
m'a couché dans son lit. Le cinquième jour, au
matin, ils me forcèrent de faire un sermon. J'eus
beau représenter qu'ils perdraient leurs régales,
si les Impériaux allaient traiter cela de violation
de la foi jurée, parce qu'ils m'avaient enjoint de
ne pas prêcher sur ma route. Je disais pourtant
que je n'avais jamais consenti à lier la parole de
Dieu; ce qui est vrai.

«Je prêchai également à Eisenach, devant un
curé tout tremblant, et un notaire et des témoins
qui protestaient, en s'excusant sur la crainte
de leurs tyrans. Ainsi, tu entendras peut-être
dire à Worms que j'ai violé ma foi; mais je ne
l'ai pas violée. Lier la parole de Dieu, c'est une
condition qui m'est pas en mon pouvoir.

«Enfin, on vint à pied d'Eisenach à notre rencontre,

et nous entrâmes le soir dans la ville;
tous nos compagnons étaient partis le matin avec
Jérôme.

«Pour moi, j'allais rejoindre ma chair (ses parens)
en traversant la forêt, et je venais de les quitter
pour me diriger sur Walterhausen, lorsque,
peu d'instans après, près du fort d'Altenstein, je fus
fait prisonnier. Amsdorf savait sans doute qu'on
me prendrait, mais il ignore où l'on me garde.

«Mon frère, ayant vu à temps les cavaliers,
sauta à bas de la voiture, et sans demander congé,
il arriva à pied, sur le soir, m'a-t-on dit, à
Walterhausen. Moi, on m'ôta mes vêtemens pour
me faire mettre un habit de chevalier, et je me
laissai croître les cheveux et la barbe. Tu ne m'aurais
pas reconnu sans peine, car depuis long-temps
je ne me reconnais pas moi-même. Me voilà
maintenant vivant dans la liberté chrétienne, affranchi
de toutes les lois du tyran.» (14 mai.)

Conduit au château de Wartbourg, Luther ne
savait trop à qui il devait attribuer la douce et
honorable captivité dans laquelle il se voyait retenu.
Il avait renvoyé le héraut qui l'escortait à
quelques lieues de Worms, et ses ennemis en
ont conclu qu'il s'attendait à son enlèvement.
Le contraire ressort de sa correspondance. Cependant
un cri de douleur s'élevait par toute
l'Allemagne. On croyait qu'il avait péri; on accusait

l'Empereur et le pape. Dans la réalité,
c'était l'électeur de Saxe, le protecteur de Luther,
qui, s'effrayant de la sentence portée contre
lui, et ne pouvant ni le soutenir, ni l'abandonner,
avait imaginé ce moyen de le sauver de
sa propre audace, de gagner du temps, tout en
fortifiant son parti. Cacher Luther, c'était le sûr
moyen de porter au comble l'exaltation de l'Allemagne
et ses craintes pour le champion de la foi.


[image: ]




LIVRE II.

1521-1528.



CHAPITRE PREMIER.

1521-1524.

Séjour de Luther au château de Wartbourg.—Il revient à
Wittemberg sans l'autorisation de l'Électeur.—Ses écrits
contre le roi d'Angleterre, et contre les princes en général.


[image: ]


Pendant qu'à Worms on s'indigne, on s'irrite
d'avoir laissé échapper l'audacieux, il n'est plus
temps, il plane invisible sur ses ennemis du haut
du château de Wartbourg. Bel et bien clos dans

son donjon, il peut à son aise reprendre sa flûte,
chanter ses psaumes allemands, traduire sa Bible,
foudroyer le diable et le pape.

«Le bruit se répand, écrit Luther, que des
amis envoyés de Franconie m'ont fait prisonnier.»—Et
ailleurs: «On a pensé, à ce que je soupçonne,
que Luther avait été tué ou condamné à
un éternel silence, afin que la chose publique
retombât sous la tyrannie sophistique, dont
on me sait si mauvais gré d'avoir commencé
la ruine.» Luther eut soin cependant de laisser
voir qu'il existait encore. Il écrit à Spalatin: «Je
voudrais que la lettre que je t'envoie se perdît
par quelque adroite négligence de toi ou des
tiens, pour qu'elle tombât entre les mains de nos
ennemis.... Tu feras copier l'évangile que je
t'envoie; il ne faut pas qu'on reconnaisse ma
main.»—«J'avais résolu dans mon désert de
dédier à mon hôte un livre sur les Traditions des
hommes, car il me demandait que je l'instruisisse
sur cette matière; mais j'ai craint de révéler
par là le lieu de ma captivité.»—«Je n'ai obtenu
qu'avec peine de t'envoyer cette lettre, tant
on a peur qu'ils ne viennent à découvrir en quel
lieu je suis...» (Juin 1521.)

«Les prêtres et les moines, qui ont fait leurs
folies pendant que j'étais libre, ont tellement
peur depuis que je suis captif, qu'ils commencent

à adoucir les extravagances qu'ils ont débitées
contre moi. Ils ne peuvent plus soutenir l'effort
de la foule qui grossit, et ne savent par où
s'échapper. Voyez-vous le bras du Puissant de
Jacob, tout ce qu'il fait pendant que nous nous
taisons, que nous patientons, que nous prions!
Ne se vérifie-t-elle pas cette parole de Moïse:
Vos tacebitis, et Dominus pugnabit pro vobis?
Un de ceux de Rome a écrit à une huppe[5] de
Mayence: «Luther est perdu comme nous le
voulions; mais le peuple est tellement soulevé,
que je crains bien que nous ayons peine à sauver
nos vies, si nous n'allons à sa recherche,
chandelles allumées, et que nous ne le fassions
revenir.»

Luther date ses lettres: De la région de l'air,
de la région des oiseaux; ou bien: Du milieu
des oiseaux qui chantent doucement sur le branchage
et louent Dieu jour et nuit de toutes leurs
forces; ou encore: De la montagne, de l'île de
Pathmos.

C'est de là qu'il répand dans des lettres tristes
et éloquentes les pensées qui viennent remplir sa
solitude (ex eremo meâ). «Que fais-tu maintenant
mon Philippe, dit-il à Mélanchton? est-ce

que tu ne pries point pour moi?...... Quant
à moi, assis tout le jour, je me mets devant les
yeux la figure de l'Église, et je vois cette parole
du psaume LXXXVIII: «Numquid vanè constituisti
omnes filios hominum? Dieu! quel horrible
spectre de la colère de Dieu, que ce règne abominable
de l'Antichrist de Rome! Je prends en
haine la dureté de mon cœur, qui ne se résout
pas en torrens de larmes pour pleurer les fils de
mon peuple égorgé. Il ne s'en trouve pas un qui
se lève et qui tienne pour Dieu, ou qui fasse de
soi un rempart à la maison d'Israël, dans ce jour
suprême de la colère. O règne du pape, digne
de la lie des siècles! Dieu aie pitié de nous!»
(12 mai.)

«Quand je considère ces temps horribles de
colère, je ne demande rien que de trouver dans
mes yeux des fleuves de larmes pour pleurer la
désolation des âmes, que produit ce royaume de
péché et de perdition. Le monstre siége à Rome,
au milieu de l'Église, et il se proclame Dieu; les
pontifes l'adulent, les sophistes l'encensent, et
il n'est rien que ne fassent pour lui les hypocrites.
Cependant l'enfer épanouit son cœur, et
ouvre sa gueule immense: Satan se joue dans la
perdition des âmes. Moi, je suis assis tout le jour,
à boire et à ne rien faire. Je lis la Bible en grec et
en hébreu. J'écrirai quelque chose en allemand

sur la liberté de la confession auriculaire. Je continuerai
aussi le psautier et les commentaires
(postillas), dès que j'aurai reçu de Wittemberg
ce dont j'ai besoin; entre autres choses le Magnificat
que j'ai commencé.» (24 mai.) Cette
solitude mélancolique était pour Luther pleine
de tentations et de troubles. Il écrit à Mélanchton:
«Ta lettre m'a déplu à double titre;
d'abord parce que je vois que tu portes ta croix
avec impatience, que tu cèdes trop aux affections,
que tu es tendre selon ta coutume; ensuite,
parce que tu m'élèves trop haut, et que tu tombes
dans une grande erreur en m'attribuant tant de
choses, comme si je prenais tant de souci de la
cause de Dieu. Cette haute opinion que tu as de
moi me confond et me déchire, quand je me
vois insensible et endurci, assis dans l'oisiveté,
ô douleur! rarement en prières, ne poussant pas
un gémissement pour l'Église de Dieu. Que dis-je!
ma chair indomptée me brûle d'un feu dévorant.
En somme, moi qui devais être consumé
par l'esprit, je me consume par la chair, la
luxure, la paresse, l'oisiveté, la somnolence;
est-ce donc parce que vous ne priez plus pour
moi, que Dieu s'est détourné de moi? C'est à toi
de prendre ma place, toi mieux doué de Dieu,
et qui lui es plus agréable.

»Voilà déjà huit jours que je n'écris pas, que je

ne prie pas, que je n'étudie pas, soit tentations
de la chair, soit autres ennuis qui me tourmentent.
Si les choses ne vont pas mieux, j'entrerai
publiquement à Erfurth: tu m'y verras ou
je t'y verrai; car je consulterai les médecins ou
les chirurgiens.» Il était malade alors, et souffrait
cruellement; il décrit son mal dans des
termes trop naïfs, et on peut dire trop grossiers,
pour que nous puissions les traduire. Mais ses
souffrances spirituelles étaient plus vives encore
et plus profondes. (13 juillet.)

«Lorsque je partis de Worms, en 1521, que je
fus pris près d'Eisenach, et que j'habitai mon
pathmos, le château de Wartbourg, j'étais loin
du monde dans une chambre, et personne ne
pouvait venir à moi que deux jeunes garçons
nobles qui m'apportaient à manger et à boire
deux fois le jour. Ils m'avaient acheté un sac de
noisettes que j'avais mis dans une caisse. Le soir,
lorsque je fus passé dans l'autre chambre, que
j'eus éteint la lumière, et que je me fus couché,
il me sembla que les noisettes se mettaient
en mouvement, se heurtaient bien fort l'une
contre l'autre, et venaient cliqueter contre mon
lit. Je ne m'en inquiétai point. Plus tard, je me
réveillai; il se faisait sur l'escalier un grand bruit
comme si l'on eût jeté du haut en bas une
centaine de tonneaux. Je savais bien cependant

que l'escalier était fermé avec des chaînes et
une porte de fer, de sorte que personne ne pouvait
monter. Je me levai pour voir ce que c'était,
et je dis: Est-ce toi?... Eh bien! soit... Et je me
recommandai au Seigneur Christ dont il est
écrit, Omnia subjecisti pedibus ejus, comme dit le
VIIIe psaume, et je me remis au lit.—Alors vint à
Eisenach la femme de Jean de Berblibs. Elle avait
soupçonné que j'étais au château, et elle aurait
voulu me voir; mais la chose était impossible. Ils
me mirent alors dans une autre partie du château,
et placèrent la dame de Berblibs dans la
chambre que j'occupais, et elle entendit la nuit
tant de vacarme, qu'elle crut qu'il y avait mille
diables[r32].»

Luther trouvait peu de livres à Wartbourg. Il
se mit avec ardeur à l'étude du grec et de l'hébreu[a34];
il s'occupa de répondre au livre de Latomus,
si prolixe, dit-il, et si mal écrit. Il traduisit
en allemand l'apologie de Mélanchton contre
les théologiens de Paris, en y ajoutant un commentaire
(tuam in asinos parisienses apologiam
cum illorum insaniâ statui vernaculè dare adjectis
annotationibus.) (13 juillet.) Il déployait alors
une activité extraordinaire, et du haut de sa montagne
inondait l'Allemagne d'écrits: «J'ai publié
un petit livre contre celui de Catharinus sur
l'Antichrist, un traité en allemand sur la confession,

le psaume LXVII expliqué en allemand,
le cantique de Marie expliqué en allemand, le
psaume XXXVII de même, et une consolation
à l'église de Wittemberg.

»J'ai sous presse un commentaire en allemand
des épîtres et évangiles de l'année; j'ai également
terminé une réprimande publique au cardinal de
Mayence sur l'idole des indulgences qu'il vient
de relever à Halle, et une explication de l'évangile
des dix lépreux; le tout en allemand[a35]. Je suis
né pour mes Allemands, et je veux les servir.
J'avais commencé en chaire, à Wittemberg, une
amplification populaire sur les deux Testamens,
et j'étais parvenu, dans la Genèse, au XXXIIe chapitre,
et dans l'Évangile, à saint Jean-Baptiste.
Je me suis arrêté là.» (1er novembre.)

«Je suis dans le tremblement, et ma conscience
me trouble, parce qu'à Worms, cédant à ton
conseil et à celui de tes amis, j'ai laissé faiblir
l'esprit en moi, au lieu de montrer un Élie à ces
idoles. Ils en entendraient bien d'autres, si je
me trouvais encore une fois devant eux[a36].» (9 septembre.)

L'affaire de l'archevêque de Mayence, à laquelle
il est fait allusion dans la lettre que nous
venons de citer, mérite que nous y insistions. Il
est curieux de voir l'énergie qu'y déploie Luther,
et comme il y traite en maître les puissances, le

cardinal archevêque, et l'Électeur lui-même.
Spalatin lui avait écrit pour l'engager à supprimer
sa réprimande publique à l'archevêque. Luther lui
répond: «Je ne sais si jamais lettre m'a été plus
désagréable que ta dernière; non-seulement j'ai
différé ma réponse, mais j'avais résolu de n'en
pas faire. D'abord je ne supporterai pas ce que
tu me dis, que le Prince ne souffrira point qu'on
écrive contre le Mayençais, et qu'on trouble la paix
publique: je vous anéantirais plutôt (perdam) toi
et l'archevêque et toute créature. Tu dis fort bien
qu'il ne faut pas troubler la paix publique; et tu
souffriras qu'on trouble la paix éternelle de Dieu
par ces œuvres impies et sacriléges de perdition?
Non pas, Spalatin, non pas, Prince; je résisterai
de toutes mes forces pour les brebis du Christ à
ce loup dévorant, comme j'ai résisté aux autres.
Je t'envoie donc un livre contre lui, qui était
déjà prêt quand ta lettre est venue: elle ne m'y
a pas fait changer un mot. Je devais toutefois le
soumettre à l'examen de Philippe (Mélanchton);
c'était à lui d'y changer ce qu'il eût jugé à propos.
Garde-toi de ne pas le transmettre à Philippe,
ou de chercher à dissuader; la chose est
décidée, on ne t'écoutera point.» (11 novembre.)
Quelques jours après, il écrit à l'évêque lui-même:

«... Cette première et fidèle exhortation que

j'avais faite à votre Grâce électorale, ne m'ayant
valu de sa part que raillerie et ingratitude, je lui
ai écrit une seconde fois, lui offrant d'accepter
ses instructions et ses conseils. Quelle a été la
réponse de votre Grâce? dure, malhonnête, indigne
d'un évêque et d'un chrétien.

»Or, quoique mes deux lettres n'aient servi à
rien, je ne me laisse point rebuter, et, conformément
à l'Évangile, je vais faire parvenir à
votre Grâce un troisième avertissement. Vous
venez de rétablir à Halle l'idole qui fait perdre
aux bons et simples chrétiens leur argent et leur
âme, et vous avez publiquement reconnu par là
que tout ce qu'avait fait Tetzel, il l'avait fait de
concert avec l'archevêque de Mayence...

»Ce même Dieu vit encore, n'en doutez
pas; il sait encore l'art de résister à un cardinal
de Mayence, celui-ci eût-il quatre empereurs
de son côté. C'est son plaisir de briser les
cèdres, et d'abaisser les Pharaons superbes et
endurcis. Je prie votre Grâce de ne point tenter
ce Dieu.

»Penseriez-vous que Luther fût mort? Ne le
croyez pas. Il est sous la protection de ce Dieu
qui déjà a humilié le pape, et tout prêt à commencer
avec l'archevêque de Mayence un jeu
dont peu de gens se douteront....[r33] Donné en
mon désert, le dimanche, après Sainte-Catherine

(25 novembre 1521). Votre bienveillant et
soumis, Martin Luther.»

Le cardinal répondit humblement, et de sa
propre main:

«Cher docteur, j'ai reçu votre lettre datée du
dimanche d'après la Sainte-Catherine, et je l'ai
lue avec toute bienveillance et amitié. Cependant
je m'étonne de son contenu, car on a remédié
depuis long-temps à la chose qui vous a fait
écrire.

»Je me conduirai dorénavant, Dieu aidant, de
telle sorte qu'il convient à un prince pieux, chrétien
et ecclésiastique. Je reconnais que j'ai besoin
de la grâce de Dieu, et que je suis un pauvre
homme, pécheur et faillible, qui pèche et se
trompe tous les jours. Je sais qu'il n'est rien de
bon en moi sans la grâce de Dieu, et que je ne
suis par moi-même qu'un vil fumier.

»Voilà ce que je voulais répondre à votre
bienveillante exhortation, car je suis aussi disposé
qu'il est possible à vous faire toute sorte
de grâce et de bien. Je souffre volontiers une réprimande
fraternelle et chrétienne, et j'espère
que le Dieu miséricordieux m'accordera sa grâce
et sa force, pour vivre selon sa volonté en ceci
comme dans les autres choses[r34]. Donné à Halle, le
jour de Saint-Thomas (21 décembre 1521).
Albertus manu propriâ.»


Le prédicateur et conseiller de l'archevêque,
Fabricius Capiton, dans une réponse à la lettre de
Luther, avait blâmé son âpreté, et dit qu'il fallait
garder des ménagemens avec les puissans, les excuser,
quelquefois même fermer les yeux sur leurs
actes, etc... Luther réplique: ... «Vous demandez
de la douceur et des ménagemens; je vous
entends. Mais y a-t-il quelque communauté
entre le chrétien et l'hypocrite? La foi chrétienne
est une foi publique et sincère; elle voit les
choses, elle les proclame telles qu'elles sont...
Mon opinion est qu'on doit démasquer tout, ne
rien ménager, n'excuser rien, ne fermer les yeux
sur rien, de sorte que la vérité reste pure et à
découvert, et comme placée sur un champ libre...
Jérémie, 48: Maudit soit celui qui est tiède dans
l'œuvre du Seigneur! Autre chose est, mon cher
Fabricius, de louer le vice ou l'amoindrir, autre
chose de le guérir avec bonté et douceur. Avant
tout, il faut déclarer hautement ce qui est juste
et injuste, et ensuite, quand l'auditeur s'est pénétré
de notre enseignement, il faut l'accueillir
et l'aider malgré les imperfections dans lesquelles
il pourra encore retomber. Ne repoussez pas
celui qui est faible dans la foi, dit saint Paul...
J'espère qu'on ne pourra me reprocher d'avoir,
pour ma part, manqué de charité et de patience
envers les faibles... Si votre cardinal avait écrit

sa lettre dans la sincérité de son cœur, ô mon
Dieu, avec quelle joie, quelle humilité je tomberais
à ses pieds! comme je m'estimerais indigne
d'en baiser la poussière! car moi-même suis-je
autre chose que poussière et ordure? Qu'il accepte
la parole de Dieu, et nous serons à lui comme des
serviteurs fidèles et soumis... A l'égard de ceux
qui persécutent et condamnent cette parole, la
charité suprême consiste précisément à résister à
leurs fureurs sacriléges de toutes manières.

»Croyez-vous trouver en Luther un homme qui
consente à fermer les yeux, pourvu qu'on l'amuse
par quelques cajoleries?..... Cher Fabricius, je
devrais vous répondre plus durement que je ne
fais..... mon amour est prêt à mourir pour vous;
mais qui touche à la foi, touche à la prunelle de
notre œil. Raillez ou honorez l'amour comme
vous le voudrez; mais la foi, la parole, vous
devez l'adorer et la regarder comme le saint des
saints: c'est ce que nous exigeons de vous. Attendez
tout de notre amour, mais craignez, redoutez
notre foi.....

»Je ne réponds point au cardinal même, ne sachant
comment lui écrire, sans approuver ou
reprendre sa sincérité ou son hypocrisie. C'est
par vous qu'il saura la pensée de Luther.....[r35] De
mon désert, le jour de Saint-Antoine (17 janvier
1522).»


Citons encore la préface qu'il mit en tête de
son explication de l'évangile des Lépreux, et qu'il
adressa à plusieurs de ses amis:

«Pauvre frère que je suis! voilà que j'ai encore
allumé un grand feu; j'ai de nouveau mordu
un bon trou dans la poche des papistes; j'ai attaqué
la confession! Que vais-je devenir désormais?
Où trouveront-ils assez de soufre, de bitume,
de fer et de bois, pour mettre en cendres
cet hérétique empoisonné? Il faudra pour le moins
enlever les fenêtres des églises, de peur que l'espace
ne manque aux prédications des saints prêtres
sur l'Évangile, id est, à leurs injures et à leurs
vociférations furibondes contre Luther. Quelle
autre chose prêcheraient-ils au pauvre peuple?
Il faut que chacun prêche ce qu'il peut et ce qu'il
sait.

«... Tuez, tuez, s'écrient-ils, tuez cet hérésiarque
qui veut renverser tout l'état ecclésiastique,
qui veut soulever la chrétienté entière!»
J'espère que, si j'en suis digne, ils en viendront
là, et qu'ils combleront en moi la mesure de
leurs pères. Mais il n'est pas encore temps,
mon heure n'est pas venue; il faut qu'auparavant
je rende encore plus furieuse cette race de
vipères, et que je mérite loyalement de mourir
par eux....»[r36]

Du fond de sa retraite, ne pouvant plus se

jeter dans la mêlée, il exhorte Mélanchton:

«Lors même que je périrais, rien ne serait perdu
pour l'Évangile, car tu m'y surpasses aujourd'hui;
tu es l'Élysée qui succède à Élie, enveloppé
d'un double esprit.

»Ne vous laissez pas abattre, mais chantez la
nuit le cantique du Seigneur que je vous ai
donné: je le chanterai aussi, moi, n'ayant de
souci que pour la parole. Que celui qui ignore,
ignore: que celui qui périt, périsse, pourvu
qu'ils ne puissent pas se plaindre que notre office
leur ait manqué.» (26 mai 1521.)

On le pressait alors de donner la solution
d'une question qu'il avait soulevée, et dont la
décision ne pouvait sortir des controverses théologiques,
la question des vœux monastiques; les
moines demandaient de toutes parts à sortir, et
Mélanchton n'osait rien prendre sur lui. Luther
lui-même n'aborde ce sujet qu'avec hésitation.

«Vous ne m'avez pas encore convaincu qu'on
doive penser de même du vœu des prêtres et de
celui des moines. Ce qui me touche beaucoup,
c'est que l'ordre sacerdotal, institué de Dieu,
est libre, mais non pas celui des moines, qui ont
choisi leur état, et se sont offerts à Dieu de leur
plein gré. Je déciderais pourtant volontiers
que ceux qui n'ont pas atteint l'âge du mariage,
ou qui y sont encore, et qui sont entrés dans ces

coupe-gorges, en peuvent sortir sans scrupule;
mais je n'ose me prononcer pour ceux qui sont
déjà vieux, et qui ont vécu long-temps dans
cet état.

»Du reste, comme Paul donne, au sujet des
prêtres, une décision très large, en disant que
ce sont les démons qui leur ont interdit le mariage,
et que la voix de Paul est la voix de la majesté
divine, je ne doute point qu'il ne faille la
confesser hautement; ainsi, lors même qu'au
temps de leur profession, ils se seraient liés par
cette prohibition du diable, maintenant qu'ils
savent à quoi ils se sont liés, ils peuvent se délier
en toute confiance. (1er août.) Pour moi, j'ai
souvent annulé sans scrupule des vœux faits
avant l'âge de vingt ans, et je les annulerais encore,
parce qu'il n'est personne qui ne voie qu'il
n'y a eu là ni délibération ni connaissance. Mais
j'ai fait cela pour ceux qui n'avaient pas encore
changé d'état ni d'habit; quant à ceux qui
auraient déjà exercé dans les monastères les
fonctions du sacrifice, je n'ai rien osé encore. Je
ne sais de quel nuage m'offusquent et me tourmentent
cette vanité et cette opinion humaine.»
(6 août 1521.)

Quelquefois il se rassure, et parle nettement:

«Quant aux vœux des religieux et des prêtres,
nous avons fait, Philippe et moi, une vigoureuse

conspiration pour les détruire et les mettre à
néant.... Ce malheureux célibat des jeunes gens
et des jeunes filles me révèle tous les jours tant
de monstruosités, que rien ne sonne plus mal à
mes oreilles que le nom de nonne, de moine,
de prêtre: et le mariage me semble un paradis,
même avec la dernière pauvreté.» (1er novembre.)

Préface de Luther à son livre De Votis monasticis,
écrite sous forme de lettre à son père.
(21 nov. 1521.) «.... Ce n'est pas volontairement
que je me suis fait moine. Dans la terreur
d'une apparition soudaine, entouré de la mort
et me croyant appelé par le ciel, je fis un vœu
irréfléchi et forcé. Quand je te dis cela dans notre
entrevue, tu me répondis: «Dieu veuille que
ce ne soit pas un prestige et un fantôme diabolique!»
Cette parole, comme si Dieu l'eût prononcée
par ta bouche, me pénétra bientôt profondément;
mais je fermai mon cœur, tant que
je pus, contre toi et ta parole. De même, lorsque
ensuite je te reprochai ton ressentiment, tu me
fis une réponse qui me frappa comme aucune
parole ne m'a frappé, et elle est toujours restée
au fond de mon cœur. Tu me dis: «N'as-tu pas
entendu aussi qu'on doit obéir à ses parens?»
Mais j'étais endurci dans ma dévotion, et j'écoutais
ce que tu disais comme ne venant que
d'un homme. Cependant, dans le fond de mon

âme, je n'ai jamais pu mépriser ces paroles....»

—«Il me souvient que lorsque j'eus prononcé
mes vœux, le père de ma chair, d'abord très irrité,
s'écria, lorsqu'il fut apaisé: Plaise au ciel que
ce ne soit pas un tour de Satan! Parole qui a jeté
dans mon cœur de si profondes racines, que je
n'ai jamais rien entendu de sa bouche dont j'aie
gardé une plus ferme mémoire. Il me semble que
Dieu a parlé par sa bouche.» (9 septembre.)
Il recommande à Wenceslas Link qu'on laisse
aux moines la liberté de sortir des couvens sans
jamais contraindre personne. «Je suis sûr que tu
ne feras, que tu ne laisseras rien faire de contraire
à l'Évangile, lors même qu'il faudrait perdre
tous les monastères. Je n'aime point cette
sortie turbulente dont j'ai ouï parler... Mais je ne
vois pas qu'il soit bon et convenable de les rappeler,
quoiqu'ils n'aient pas bien et convenablement
agi. Il faudrait qu'à l'exemple de Cyrus dans
Hérodote, tu donnasses la liberté à ceux qui
veulent sortir, mais sans mettre personne dehors,
ni retenir personne par force...»

Il avait montré la même tolérance lorsque ceux
d'Erfurth s'étaient portés à des actes de violence
envers les prêtres catholiques.—Carlostad, à
Wittemberg, eut bientôt rempli et dépassé les
instructions de Luther.

«Bon Dieu! s'écrie celui-ci dans une lettre à

Spalatin, nos gens de Wittemberg marieront-ils
jusqu'aux moines! Quant à moi, ils ne me feront
pas prendre femme.—Prends bien garde
de ne pas prendre femme, afin de ne pas tomber
dans la tribulation de la chair.» (6 août.)

Cette hésitation et ces ménagemens montrent
assez que Luther suivait plus qu'il ne devançait
le mouvement qui entraînait tous les esprits hors
des routes anciennes.

«Origène, écrit-il à Spalatin, avait un enseignement
à part pour les femmes; pourquoi Mélanchton
n'essaierait-il pas quelque chose de
pareil? Il le peut et le doit, car le peuple a
faim et soif.»

«Je désirerais fort que Mélanchton prêchât
aussi quelque part en public, dans la ville, aux
jours de fêtes, dans l'après-dînée, pour tenir
lieu de la boisson et du jeu: on s'habituerait ainsi
à ramener la liberté, et à la façonner sur le modèle
de l'Église antique.

»Car si nous avons rompu avec toutes les lois
humaines, et secoué le joug, nous arrêterons-nous
à ce que Mélanchton n'est pas oint et rasé,
à ce qu'il est marié? Il est véritablement prêtre,
et il remplit les fonctions du prêtre, à moins
que l'office du prêtre ne soit pas l'enseignement
de la parole. Autrement le Christ non
plus ne sera pas prêtre, puisqu'il enseigne tantôt

dans les synagogues, tantôt sur la barque, tantôt
sur le rivage, tantôt sur la montagne. Tout
rôle en tout lieu, à toute heure, il l'a rempli
sans cesser d'être lui-même.

»Il faudrait que Mélanchton lût au peuple
l'Évangile en allemand, comme il a commencé
à le lire en latin, afin de devenir ainsi peu-à-peu
un évêque allemand, comme il est devenu
évêque latin.» (9 septembre.)

Cependant l'Empereur étant occupé de la
guerre contre le roi de France, l'Électeur se rassura
et il fit donner à Luther un peu plus de liberté.
«Je suis allé deux jours à la chasse pour
voir un peu ce plaisir γλυκύπικρον (doux-amer)
des héros: nous prîmes deux lièvres et quelques
pauvres misérables perdreaux; digne occupation
d'oisifs. Je théologisais pourtant au milieu des
filets et des chiens; autant ce spectacle m'a
causé de plaisir, autant ç'a été pour moi un mystère
de pitié et de douleur. Qu'est-ce que cela
nous représente, sinon le diable avec ses docteurs
impies pour chiens, c'est-à-dire les évêques
et les théologiens qui chassent ces innocentes
bestioles. Je sentais profondément ce triste mystère
sur les animaux simples et fidèles.

»En voici un autre plus atroce. Nous avions
sauvé un petit lièvre vivant, je l'avais enveloppé
dans la manche de ma robe; pendant que

j'étais éloigné un instant, les chiens trouvèrent
le pauvre lièvre, et, à travers la robe,
lui cassèrent la jambe droite, et l'étranglèrent.
Ainsi sévissent le pape et Satan pour perdre
même les âmes sauvées.

»Enfin, j'en ai assez de la chasse; j'aimerais
mieux, je pense, celle où l'on perce de traits et
de flèches ours, loups, sangliers, renards, et
toute la gent des docteurs impies... Je t'écris
cette plaisanterie, afin que tu saches que vous
autres courtisans, mangeurs de bêtes, vous serez
bêtes à votre tour dans le paradis, où saura bien
vous prendre et vous encager, Christ, le grand
chasseur. C'est vous qui êtes en jeu, tandis que
vous vous jouez à la chasse.» (15 août.)—Du
reste, Luther ne se déplaisait pas à Wartbourg;
il y avait trouvé un accueil libéral, où il reconnaissait
la main de l'Électeur. «Le maître de
ce lieu me traite beaucoup mieux que je ne le
mérite.» (10 juin.) «Je ne voudrais être à charge
à personne. Mais je suis persuadé que je vis ici
aux dépens de notre prince; autrement je n'y
resterais pas une heure. On sait que s'il faut
dépenser l'argent de quelqu'un, c'est celui des
princes.» (15 août.)

A la fin du mois de novembre 1521, le désir
de revoir et d'encourager ses disciples, lui fit
faire une courte excursion à Wittemberg; mais

il eut soin que l'Électeur n'en sût rien. «Je lui
cache, dit-il à Spalatin, et mon voyage et mon
retour. Pour quel motif? c'est ce que tu comprends
assez.»

Le motif, c'était le caractère alarmant que
prenait la Réforme entre les mains de Carlostad,
des théologiens démagogues, des briseurs d'images,
anabaptistes et autres, qui commençaient à
se produire[a37]. «Nous avons vu le prince de ces
prophètes, Claus-Stork, qui marche avec l'air et
le costume de ces soldats que nous appelons
lanzknecht; il y en avait encore un autre en longue
robe, et le docteur Gérard de Cologne. Ce
Stork me semble porté par un esprit de légèreté,
qui ne lui permet pas de faire grand cas de ses
propres opinions. Mais Satan se joue dans ces
hommes.» (4 septembre 1522.)

Luther n'attachait pas encore à ce mouvement
une grande importance. «Je ne sors pas de ma
retraite, écrit-il; je ne bouge pas pour ces prophètes,
car ils ne m'émeuvent guère.» (17 janvier
1522.) Il chargea Mélanchton de les éprouver,
et c'est alors qu'il lui adressa cette belle lettre
(13 janvier 1522): «Si tu veux éprouver leur inspiration,
demande s'ils ont ressenti ces angoisses
spirituelles et ces naissances divines, ces morts et
ces enfers... Si tu n'entends que choses douces
et paisibles et dévotes (comme ils disent), quand

même ils se diraient ravis au troisième ciel, tu
n'approuveras rien de cela. Il y manque le signe
du Fils de l'homme, le βάσανος (pierre de touche),
l'unique épreuve des chrétiens, la règle qui discerne
les esprits. Veux-tu savoir le lieu, le temps
et la manière des entretiens divins? écoute: Il a
brisé comme le lion tous mes os, etc. J'ai été repoussé
de ta face et de tes regards, etc. Mon âme a été
remplie de maux, et ma vie a approché de l'enfer.
La majesté divine ne parle pas comme ils le prétendent,
immédiatement, et de manière que
l'homme la voie; non, L'homme ne me verra point,
et il vivra. C'est pourquoi elle parle par la bouche
des hommes, parce que nous ne pouvons tous supporter
sa parole. La Vierge même s'est troublée à
la vue de l'ange. Écoutez aussi la plainte de Daniel
et de Jérémie: Prenez-moi dans votre jugement,
et ne me soyez pas un sujet d'épouvante.»

(17 janvier 1522.) «Aie soin que notre prince
ne teigne pas ses mains du sang de ces nouveaux
prophètes.

»C'est par la parole seule qu'il faut combattre,
par la parole qu'il faut vaincre, par la parole
qu'il faut détruire ce qu'ils ont élevé par la force
et la violence.

»... Je ne condamne que par la parole; que
celui qui croit, croie et suive; que celui qui ne
croit pas, ne croie pas, et qu'on le laisse aller.

Il ne faut contraindre aucune personne à la foi ni
aux choses de la foi; il faut l'y traîner par la parole.
Je condamne les images, mais par la parole,
non pour qu'on les brûle, mais pour qu'on n'y
mette pas sa confiance.»

Mais il se passait à Wittemberg même des choses
qui ne pouvaient permettre à Luther de rester plus
long-temps dans son donjon. Il partit sans demander
l'agrément de l'Électeur.

On trouve, dans un des historiens de la Réforme,
un curieux récit de ce voyage.

«Jean Kessler, jeune théologien de Saint-Gall,
se rendant avec un ami à Wittemberg pour y
achever ses études, rencontra le soir, dans une
auberge située à la porte d'Iéna, Luther habillé
en cavalier. Ils ne le connurent point. Le cavalier
avait devant lui un petit livre, qui était,
comme ils le virent plus tard, le psautier en
hébreu. Ils les salua poliment, et les invita à
s'asseoir à sa table. Dans la conversation, il leur
demanda aussi ce que l'on pensait de Luther en
Suisse. Kessler lui répondit que les uns ne savaient
comment le célébrer, et remerciaient Dieu
de l'avoir envoyé sur la terre pour y relever la
vérité, tandis que d'autres, et notamment les
prêtres, le condamnaient comme un hérétique
qu'on ne pouvait épargner. D'après quelques
mots que l'hôtelier dit aux jeunes voyageurs, ils

le prirent pour Ulrich de Hutten. Deux marchands
arrivèrent; l'un d'eux tira de sa poche et mit à
côté de lui un livre de Luther nouvellement imprimé,
et qui n'était pas encore relié. Il demanda
si les autres l'avaient déjà vu. Luther parla du peu
de bonne volonté pour les choses sérieuses, qui
se manifestait dans les princes assemblés alors à
la diète de Nuremberg. Il exprima aussi l'espoir
«que la vérité évangélique porterait plus de fruits
dans ceux qui viendraient et qui n'auraient pas
encore été empoisonnés par l'erreur papale.»
L'un des marchands dit: «Je ne suis pas savant
en ces questions; mais, à mon sens, Luther doit
être ou un ange du ciel, ou un démon de l'enfer;
aussi, je vais employer les derniers dix florins
que je me suis ménagés à aller à confesse
chez lui.» Cette conversation eut lieu pendant
le souper. Luther s'était arrangé d'avance avec
l'hôtelier pour payer l'écot de toute la table. Au
moment de se retirer, Luther donna la main
aux deux Suisses (les marchands étaient allés à
leurs affaires), les priant de saluer de sa part,
quand ils seraient arrivés à Wittemberg, le docteur
Jérôme Schurff, leur compatriote. Ils lui demandèrent
comment ils le devaient nommer auprès
de celui-ci. «Dites-lui seulement, leur
répond-il, que celui qui doit venir le salue; il ne
manquera pas de comprendre ces paroles.»


»Les marchands, quand ils apprirent, en revenant
dans la chambre, que c'était à Luther
qu'ils avaient parlé, furent inconsolables de ne
pas l'avoir su plus tôt, de ne pas lui avoir montré
plus de respect, et d'avoir dit en sa présence des
choses peu sensées. Le lendemain, ils se levèrent
exprès de grand matin, pour le trouver encore
avant son départ, et lui faire leurs très humbles
excuses. Luther ne convint qu'implicitement
que c'était lui[r37].»

Comme il était en chemin pour se rendre
à Wittemberg, il écrivit à l'Électeur qui lui avait
défendu de quitter la Wartbourg: «..... Ce
n'est pas des hommes que je tiens l'Évangile,
mais du ciel, de notre Seigneur Jésus-Christ, et
j'aurais bien pu, comme je veux faire dorénavant,
m'appeler son serviteur, et prendre le
titre d'évangéliste. Si j'ai demandé à être interrogé,
ce n'était pas que je doutasse de la bonté
de ma cause, mais uniquement par déférence et
humilité. Or, comme je vois que cet excès d'humilité
ne fait qu'abaisser l'Évangile, et que le
diable, si je cède un pouce de terrain, veut occuper
toute la place, ma conscience me force
d'agir autrement. C'est assez que, pour plaire à
votre Grâce électorale, j'aie passé une année dans
la retraite. Le diable sait bien que ce n'était pas
crainte; il a vu mon cœur quand je suis entré

dans Worms. La ville eût-elle été pleine de
diables, je m'y serais jeté avec joie.

»Or, le duc Georges ne peut pas même passer
pour un diable; et votre Grâce électorale se dira
elle-même si ce ne serait pas outrager indignement
le Père de toute miséricorde, qui nous commande d'avoir
confiance en lui, que de craindre
la colère de ce duc. Si Dieu m'appelait à Leipsick,
sa capitale, comme il m'appelle à Wittemberg,
j'y entrerais quand même (pardonnez-moi cette
folie), quand même il pleuvrait des ducs Georges
neuf jours durant, et chacun d'eux neuf fois
plus furieux. Il prend donc Jésus-Christ pour un
homme de paille. Le Seigneur peut bien tolérer
cela quelque temps, mais non pas toujours. Je
ne cacherai pas non plus à votre Grâce électorale,
que j'ai plus d'une fois prié et pleuré pour que
Dieu voulût éclairer le duc; je le ferai encore
une fois avec ardeur, mais ce sera la dernière.
Je supplie aussi votre Grâce de prier elle-même
et de faire prier, pour que nous détournions
de lui, s'il plaît à Dieu, le terrible jugement
qui, chaque jour, hélas! le menace de plus
près.

»J'écris ceci pour vous faire savoir que je vais
à Wittemberg sous une protection plus haute
que celle de l'Électeur; aussi n'ai-je pas l'intention
de demander appui à votre Grâce. Je

crois même que je la protégerai plus que je ne
serai protégé par elle: si je savais qu'elle dût me
protéger, je ne viendrais pas. L'épée ne peut
rien en ceci; il faut que Dieu agisse, sans que
les hommes s'en mêlent. Celui qui a le plus de
foi, protégera le plus efficacement; et comme je
sens que votre Grâce est encore très faible dans
la foi, je ne puis nullement voir en elle celui
qui doit me protéger et me sauver.

»Votre Grâce électorale me demande ce qu'elle
doit faire en ces circonstances, estimant avoir
fait peu jusqu'ici. Je réponds, en toute soumission,
que votre Grâce n'a fait que trop, et
qu'elle ne devrait rien faire. Dieu ne veut pas
de toutes ces inquiétudes, de tout ce mouvement,
quand il s'agit de sa cause; il veut qu'on
s'en remette à lui seul. Si vôtre Grâce a cette foi,
elle trouvera paix et sécurité; sinon, moi du
moins, je croirai; et je serai obligé de laisser à
votre Grâce les tourmens par lesquels Dieu punit
les incrédules. Puis donc que je ne veux pas suivre
les exhortations de votre Grâce, elle sera
justifiée devant Dieu, si je suis pris ou tué. Devant
les hommes, je désire qu'elle agisse comme
il suit: qu'elle obéisse à l'autorité en bon électeur,
qu'elle laisse régner la Majesté impériale
en ses états conformément aux réglemens de
l'Empire, et qu'elle se garde d'opposer quelque

résistance à la puissance qui voudra me prendre
ou me tuer; car personne ne doit briser la puissance
ni lui résister, hormis celui qui l'a instituée;
autrement, c'est révolte, c'est contre Dieu.
J'espère seulement qu'ils auront assez de sens
pour reconnaître que votre Grâce électorale est
de trop haut lieu pour se faire elle-même mon
geôlier. Si elle laisse les portes ouvertes, et qu'elle
fasse observer le sauf-conduit, au cas où ils
viendront me prendre, elle aura satisfait à l'obéissance.
Si, au contraire, ils sont assez déraisonnables
pour ordonner à votre Grâce de mettre
elle-même la main sur moi, je ferai en sorte
qu'elle n'éprouve pour moi nul préjudice de
corps, de biens, ni d'âme.

»Je m'expliquerai plus au long une autre
fois, s'il en est besoin. J'ai dépêché le présent
écrit, de peur que votre Grâce ne fût affligée de
la nouvelle de mon arrivée; car, pour être chrétien,
je dois consoler tout le monde et n'être
préjudiciable à personne.

»Si votre Grâce croyait, elle verrait la magnificence
de Dieu; mais comme elle ne croit pas
encore, elle n'a encore rien vu. Aimons et glorifions
Dieu dans l'éternité. Amen. Écrit à Borna,
à côté de mon guide, le mercredi des Cendres
1522. (5 mars.) De votre Grâce électorale le
très soumis serviteur. Martin Luther.»


(7 mars). L'Électeur avait fait prier Luther de
lui exposer les motifs de son retour à Wittemberg
dans une lettre qui pût être montrée à l'Empereur.
Dans cette lettre, Luther donne trois motifs:
l'église de Wittemberg l'a instamment prié
de revenir; deuxièmement, le désordre s'est mis
dans son troupeau[a38]; enfin il a voulu empêcher,
autant qu'il serait en lui, l'insurrection qu'il
regarde comme imminente.

«... Le second motif de mon retour, dit-il,
c'est qu'à Wittemberg, pendant mon absence,
Satan a pénétré dans ma bergerie, et y a fait des
ravages que je ne puis réparer que par ma présence
et par ma parole vivante; une lettre n'y
aurait rien fait. Ma conscience ne me permettait
plus de tarder; je devais négliger non-seulement
la grâce ou disgrâce de votre Altesse, mais la
colère du monde entier. C'est mon troupeau, le
troupeau que Dieu m'a confié, ce sont mes enfans
en Jésus-Christ: je n'ai pu hésiter un moment.
Je dois souffrir la mort pour eux, et je le
ferais volontiers avec la grâce de Dieu, comme
Jésus-Christ le demande (saint Jean, X, 12).
S'il eût suffi de ma plume pour remédier à ce
mal, pourquoi serais-je venu? Pourquoi, si ma
présence n'y était pas nécessaire, ne me résoudrais-je
à quitter Wittemberg pour toujours?...»

Luther à son ami Hartmuth de Kronberg, au

mois de mars (peu après son retour à Wittemberg):
«.... Satan, qui toujours se mêle parmi les
enfans de Dieu, comme dit Job (I, 6), vient
de nous faire (et à moi en particulier), un mal
cruel à Wittemberg. Tous mes ennemis, quelque
près qu'ils fussent souvent de moi, ne m'ont
jamais porté un coup comme celui que j'ai reçu
des miens. Je suis obligé d'avouer que cette
fumée me fait bien mal aux yeux et au cœur.
«C'est par là, s'est dit Satan, que je veux abattre
le courage de Luther, et vaincre cet esprit
si roide. Cette fois, il ne s'en tirera pas.»

»... Peut-être Dieu me veut-il punir par ce
coup, d'avoir, à Worms, comprimé mon esprit,
et parlé avec trop peu de véhémence devant les
tyrans. Les païens, il est vrai, m'ont depuis accusé
d'orgueil. Ils ne savent pas ce que c'est que
la foi.

»Je cédais aux instances de mes bons amis
qui ne voulaient point que je parusse trop sauvage;
mais je me suis souvent repenti de cette
déférence et de cette humilité.

»... Moi-même je ne connais point Luther, et
ne veux point le connaître[a39]. Ce que je prêche
ne vient pas de lui, mais de Jésus-Christ. Que
le diable emporte Luther, s'il peut, je ne m'en
soucie pas, pourvu qu'il laisse Jésus-Christ régner
dans les cœurs...»


Vers le milieu de la même année, Luther
éclata avec la plus grande violence contre les
princes. Un grand nombre de princes et d'évêques
(entre autres le duc Georges), venaient
de prohiber la traduction qu'il donnait alors de
la Bible; on en rendait le prix à ceux qui l'avaient
achetée. Luther accepte audacieusement
le combat: «Nous avons eu les prémices de la
victoire et triomphé de la tyrannie papale qui
avait pesé sur les rois et les princes; combien ne
sera-t-il pas plus facile de venir à bout des princes
eux-mêmes?... J'ai grand'peur que s'ils continuent
d'écouter cette sotte cervelle du duc Georges,
il n'y ait des troubles qui mènent à leur perte,
dans toute l'Allemagne, les princes et les magistrats,
et qui enveloppent en même temps le
clergé tout entier; c'est ainsi que je vois les
choses. Le peuple s'agite de tous côtés, et il a
les yeux ouverts; il ne veut plus, il ne peut plus
se laisser opprimer. C'est le Seigneur qui mène
tout cela et qui ferme les yeux des princes sur
ces symptômes menaçans; c'est lui qui consommera
tout par leur aveuglement et leur violence;
il me semble voir l'Allemagne nager dans
le sang.

»Qu'ils sachent bien que le glaive de la guerre
civile est suspendu sur leurs têtes. Ils font tout
pour perdre Luther, et Luther fait tout pour les

sauver. Ce n'est pas pour Luther, mais pour eux
qu'approche la perdition; ils l'avancent eux-mêmes,
au lieu de s'en garder. Je crois que
l'esprit parle ici en moi. Que si le décret de la
colère est arrêté dans le ciel, et que la prière ni
la sagesse n'y puissent rien, nous obtiendrons que
notre Josias s'endorme dans la paix, et que le
monde soit laissé à lui-même dans sa Babylone.—Quoique
exposé à toute heure à la mort, au
milieu de mes ennemis, sans aucun secours humain,
je n'ai cependant jamais rien tant méprisé
en ma vie que ces stupides menaces du prince
Georges et de ses pareils. L'esprit, n'en doute
pas, se rendra maître du duc Georges et de ses
égaux en sottise. Je t'écris tout ceci à jeun et de
grand matin, le cœur rempli d'une pieuse confiance.
Mon Christ vit et règne, et moi je vivrai
et règnerai.» (19 mars.)

Au milieu de l'année parut le livre qu'Henri VIII
avait fait faire par son chapelain Edward Lee,
et dans lequel il se portait pour champion de
l'Église.

«Il y a bien dans ce livre une ignorance
royale, mais il y a aussi une virulence et une
fausseté qui n'appartiennent qu'à Lee.» (22
juillet.)—La réponse de Luther parut l'année
suivante[r38], sa violence surpassa tout ce
que ses écrits contre le pape avaient pu faire

attendre. Jamais avant cette époque un homme
privé n'avait adressé à un roi des paroles si méprisantes
et si audacieuses[a40].

«Moi, aux paroles des pères, des hommes,
des anges, des démons, j'oppose, non pas l'antique
usage ni la multitude des hommes, mais la
seule parole de l'éternelle Majesté, l'Évangile
qu'eux-mêmes sont forcés de reconnaître. Là, je
me tiens, je m'assieds, je m'arrête; là est ma
gloire, mon triomphe; de là, j'insulte aux papes,
aux thomistes, aux henricistes, aux sophistes et
à toutes les portes de l'enfer. Je m'inquiète
peu des paroles des hommes quelle qu'ait été leur
sainteté; pas davantage de la tradition, de la
coutume trompeuse. La parole de Dieu est au-dessus
de tout. Si j'ai pour moi la divine Majesté,
que m'importe le reste, quand même mille Augustins,
mille Cypriens, mille églises de Henri,
se lèveraient contre moi? Dieu ne peut errer ni
tromper; Augustin et Cyprien, comme tous les
élus, peuvent errer et ont erré.

»La messe vaincue, nous avons, je crois, vaincu
la papauté. La messe était comme la roche, où
la papauté se fondait, avec ses monastères, ses
épiscopats, ses colléges, ses autels, ses ministres
et ses doctrines; enfin avec tout son ventre. Tout
cela croulera avec l'abomination de leur messe
sacrilége.


»Pour la cause de Christ, j'ai foulé aux pieds
l'idole de l'abomination romaine, qui s'était mise
à la place de Dieu et s'était établie maîtresse des
rois et du monde. Quel est donc cet Henri, ce
nouveau thomiste, ce disciple du monstre, pour
que je respecte ses blasphèmes et sa violence?
Il est le défenseur de l'Église, oui, de son Église
à lui, qu'il porte si haut, de cette prostituée qui
vit dans la pourpre, ivre de débauches, de cette
mère de fornications. Moi, mon chef est Christ,
je frapperai du même coup cette Église et son
défenseur qui ne font qu'un; je les briserai...

»J'en suis sûr, mes doctrines viennent du
ciel. Je les ai fait triompher contre celui qui,
dans son petit ongle, a plus de force et d'astuce
que tous les papes, tous les rois, tous les docteurs...
Mes dogmes resteront, et le pape tombera,
malgré toutes les portes de l'enfer, toutes
les puissances de l'air, de la terre et de la mer.
Ils m'ont provoqué à la guerre, eh bien! ils
l'auront la guerre. Ils ont méprisé la paix que je
leur offrais, ils n'auront plus la paix. Dieu verra
qui des deux le premier en aura assez, du pape
ou de Luther. Trois fois j'ai paru devant eux. Je
suis entré dans Worms, sachant bien que César
devait violer à mon égard la foi publique. Luther,
ce fugitif, ce trembleur, est venu se jeter
sous les dents de Behemoth... Mais eux, ces terribles

géans, dans ces trois années, s'en est-il
présenté un seul à Wittemberg? Et cependant ils
y seraient venus en toute sûreté sous la garantie
de l'Empereur. Les lâches, ils osent espérer
encore le triomphe! Ils pensaient se relever,
par ma fuite, de leur honteuse ignominie. On la
connaît aujourd'hui par tout le monde; on sait
qu'ils n'ont point eu le courage de se hasarder en
face du seul Luther[r39][a41].» (1523.)

Il fut plus violent encore dans le traité qu'il
publia en allemand, sur la Puissance séculière.
«Les princes sont du monde, et le monde est
ennemi de Dieu[a42]; aussi vivent-ils selon le monde
et contre la loi de Dieu. Ne vous étonnez donc
pas de leurs furieuses violences contre l'Évangile,
car ils ne peuvent manquer à leur propre nature.
Vous devez savoir que depuis le commencement
du monde, c'est chose bien rare qu'un prince
prudent, plus rare encore un prince probe et
honnête. Ce sont communément de grands sots,
ou de maudits vauriens (maximè fatui, pessimi
nebulones super terram). Aussi, faut-il toujours
attendre d'eux le pis, presque jamais le bien,
surtout lorsqu'il s'agit du salut des âmes. Ils
servent à Dieu de licteurs et de bourreaux, quand
il veut punir les méchans. Notre Dieu est un
puissant roi, il lui faut de nobles, d'illustres, de
riches bourreaux et licteurs comme ceux-ci; il

veut qu'ils aient en abondance des richesses,
des honneurs, qu'ils soient redoutés de tous. Il
plaît à sa divine volonté que nous appelions ses
bourreaux de clémens seigneurs, que nous nous
prosternions à leurs pieds, que nous soyons leurs
très humbles sujets. Mais ces bourreaux ne poussent
point eux-mêmes l'artifice jusqu'à vouloir
devenir de bons pasteurs. Qu'un prince soit
prudent, probe, chrétien, c'est là un grand miracle,
un précieux signe de la faveur divine; car
d'ordinaire, il en arrive comme pour les juifs
dont Dieu disait: «Je leur donnerai un roi dans
ma colère, je l'ôterai dans mon indignation.
Dabo tibi regem in furore meo, et auferam in indignatione
meâ[r40].»

»Les voilà, nos princes chrétiens qui protégent
la foi et dévorent le Turc.... Bons compagnons!
fiez-vous-y. Ils vont faire quelque chose
dans leur belle sagesse: ils vont se casser le cou,
et pousser les nations dans les désastres et les
misères... Pour moi, j'ouvrirai les yeux aux
aveugles pour qu'ils comprennent ces quatre
mots du psaume CVI: Effundit contemptum super
principes. Je vous le jure par Dieu même, si
vous attendez qu'on vienne vous crier en face
ces quatre mots, vous êtes perdus, quand même
chacun de vous serait aussi puissant que le Turc;
et alors il ne vous servira de rien de vous enfler

et de grincer des dents... Il y a déjà bien peu de
princes qui ne soient traités de sots et de fripons;
c'est qu'ils se montrent tels, et que le
peuple commence à comprendre... Bons maîtres
et seigneurs, gouvernez avec modération et justice,
car vos peuples ne supporteront pas long-temps
votre tyrannie; ils ne le peuvent ni ne le
veulent. Ce monde n'est plus le monde d'autrefois,
où vous alliez à la chasse des hommes,
comme à celle des bêtes fauves[r41].»

Observation de Luther, sur deux mandemens
sévères de l'Empereur contre lui. «... J'exhorte
tout bon chrétien à prier avec nous pour ces
princes aveugles, que Dieu nous a sans doute
envoyés dans sa colère, et à ne pas les suivre
contre les Turcs. Le Turc est dix fois plus habile
et plus religieux que nos princes. Comment
pourraient-ils réussir contre lui, ces fous qui
tentent et blasphèment Dieu d'une manière si
horrible? Cette pauvre et misérable créature,
qui n'est pas un instant sûre de sa vie, notre
Empereur, ne se glorifie-t-il pas impudemment
d'être le vrai et souverain défenseur de la foi
chrétienne?

»L'Écriture sainte dit que la foi chrétienne
est un rocher contre lequel échoueront et le
diable et la mort, et toute puissance; que
c'est une force divine; et cette force divine se

ferait protéger par un enfant de la mort que la
moindre chose jettera bas? O Dieu! que le
monde est insensé! Voilà le roi d'Angleterre qui
s'intitule à son tour, défenseur de la foi! Les
Hongrois mêmes se vantent d'être les protecteurs
de Dieu, et ils chantent dans leurs litanies: Ut nos
defensores tuos exaudire digneris... Pourquoi n'y
a-t-il pas aussi des princes pour protéger Jésus-Christ,
et d'autres pour défendre le Saint-Esprit?
Alors, je pense, la sainte Trinité et la foi seraient
enfin convenablement gardées!...» (1523.)

De telles hardiesses effrayaient l'Électeur. Luther
avait peine à le rassurer. «Je me souviens,
mon cher Spalatin, de ce que j'ai écrit de Born à
l'Électeur, et plût à Dieu que vous eussiez foi,
avertis par les signes si évidens de la main de
Dieu. Ne voilà-t-il pas deux ans que je vis encore
contre toute attente. L'Électeur non-seulement
est à l'abri, mais depuis un an il voit la fureur
des princes apaisée? Il n'est pas difficile au Christ
de protéger le Christ dans cette mienne cause, où
l'Électeur est entré par le seul conseil de Dieu.
Si je savais un moyen de le tirer de cette cause
sans honte pour l'Évangile, je n'y plaindrais pas
même ma vie. Moi, j'avais bien compté qu'avant
un an, on me traînerait au dernier supplice;
c'était là mon expédient pour sa délivrance.
Maintenant, puisque nous ne sommes pas capables

de comprendre et de pénétrer son dessein,
nous serons toujours parfaitement en sûreté,
en disant: Que ta volonté soit faite![a43] Et je
ne doute pas que le prince ne soit à l'abri de
toute attaque, tant qu'il ne donnera pas un assentiment
et une approbation publique à notre
cause. Pourquoi est-il forcé de partager notre
opprobre? Dieu le sait, quoiqu'il soit bien certain
qu'il n'y a là pour lui ni dommage, ni péril,
et, au contraire, un grand avantage pour son
salut.» (12 octobre 1523.)

Ce qui faisait la sécurité de Luther, c'est qu'un
bouleversement général semblait imminent. La
tourbe populaire grondait. La petite noblesse,
plus impatiente, prenait le devant. Les riches
principautés ecclésiastiques étaient là comme
une proie, dont le pillage semblait devoir commencer
la guerre civile. Les catholiques eux-mêmes
réclamaient par les moyens légaux,
contre les abus que Luther avait signalés dans
l'Église. En mars 1523, la diète de Nuremberg
suspendit l'exécution de l'édit impérial contre
Luther, et dressa contre le clergé les centum
gravamina[r42]. Déjà le plus ardent des nobles du
Rhin, Franz de Sickingen, avait ouvert la lutte
des petits seigneurs contre les princes, en attaquant
le Palatin. «Voilà, dit Luther, une chose
très fâcheuse. Des présages certains nous annoncent

un bouleversement des états. Je ne doute
pas que l'Allemagne ne soit menacée, ou de la
plus cruelle guerre ou de son dernier jour.»
(16 janvier 1523.)


[image: ]




CHAPITRE II.

Commencemens de l'Église luthérienne.—Essais
d'organisation, etc.[a44]


[image: ]


Les temps qui suivent le retour de Luther à
Wittemberg, forment la période de sa vie, la
plus active, la plus laborieuse. Il lui fallait continuer
la Réforme, entrer chaque jour plus avant
dans la voie qu'il avait ouverte, renverser de
nouveaux obstacles, et cependant de temps à
autre s'arrêter dans cette œuvre de destruction
pour réédifier et rebâtir tellement quellement. Sa
vie n'a plus alors l'unité qu'elle présentait à
Worms et au château de Wartbourg. Descendu
de sa poétique solitude, plongé dans les plus

mesquines réalités, jeté en proie au monde,
c'est à lui que s'adressèrent tous les ennemis de
Rome. Tous affluent chez lui et assiégent sa
porte, princes, docteurs ou bourgeois. Il faut
qu'il réponde aux Bohémiens, aux Italiens, aux
Suisses, à toute l'Europe. Les fugitifs arrivent
de tous côtés. De ceux-ci les plus embarrassans,
sans contredit, ce sont les religieuses échappées
de leurs couvens, repoussées de leurs familles,
et qui viennent chercher un asile auprès de Luther.
Cet homme de trente-six ans est obligé de
recevoir ces femmes et ces filles, de leur servir
de père. Pauvre moine, dans sa situation nécessiteuse
(voyez le chapitre IV), il arrache à
peine quelques secours pour elles au parcimonieux
Électeur qui le laisse lui-même mourir de
faim. Tomber dans ces misères après le triomphe
de Worms, c'était de quoi calmer l'exaltation du
réformateur.



Les réponses qu'il donne à cette foule qui vient
le consulter[a45], sont empreintes d'une libéralité
d'esprit, dont nous le verrons quelquefois s'écarter
plus tard, lorsque devenu chef d'une église
établie, il éprouvera lui-même le besoin d'arrêter
le mouvement qu'il avait imprimé à la pensée religieuse.

D'abord c'est le pasteur de Zwickau, Hansmann,
qui interpelle Luther pour fixer les limites

de la liberté évangélique. Il répond: «Nous
donnons liberté entière sur l'une et l'autre espèce;
mais à ceux qui s'en approchent dignement et
avec crainte. Laissons tout le reste selon le rite
accoutumé, et que chacun suive son propre esprit,
que chacun écoute sa conscience pour répondre
à l'Évangile.» Ensuite viennent les frères Moraves,
les Vaudois de la Moravie. (26 mars 1522):
«Le sacrement lui-même, leur écrit Luther,
n'est pas tellement nécessaire, qu'il rende superflues
la foi et la charité. C'est une folie que
de s'escrimer pour ces misères, en négligeant
les choses précieuses et salutaires. Là où se trouvent
la foi et la charité, il ne peut y avoir de péché,
ni parce qu'on adore, ni parce qu'on n'adore
pas. Au contraire, là, où il n'y a pas charité et
foi, il ne peut y avoir qu'éternel péché. Si ces
ergoteurs ne veulent pas dire concomitance, qu'ils
disent autrement et cessent de disputer, puisqu'on
s'accorde sur le fond. La foi, la charité
n'adore pas (il s'agit du culte des saints), parce
qu'elle sait qu'il n'est pas commandé d'adorer,
et qu'on ne pèche pas pour ne point adorer.
Ainsi elle passe en liberté au milieu de ces gens,
et les accorde tous en laissant chacun abonder
dans son propre sens. Elle défend de disputer et
de se condamner les uns les autres; car elle hait
les sectes et les schismes. Je résoudrais la question

de l'adoration de Dieu dans les saints, en
disant que c'est une chose libre et indifférente.»
Il s'exprime sur ce dernier sujet avec une hauteur
singulière.

«Le monde entier m'interroge tellement (ce
que j'admire) sur le culte des saints, que je suis
forcé de mettre au jour mon jugement. Je voudrais
qu'on laissât dormir cette question, pour
ce seul motif, qu'elle n'est pas nécessaire.»
(29 mai 1522.) «Quant à l'exposition des reliques,
je crois qu'on les a déjà montrées et remontrées
par toute la terre. Pour le purgatoire, je pense
que c'est chose fort incertaine. Il est vraisemblable
qu'à l'exception d'un petit nombre, tous les
morts dorment insensibles. Je ne crois pas que le
purgatoire soit un lieu déterminé, comme l'imaginent
les sophistes. A les en croire, tous ceux
qui ne sont ni dans le ciel ni dans l'enfer sont
dans le purgatoire. Qui oserait l'assurer? les
âmes des morts peuvent dormir entre le ciel, la
terre, l'enfer, le purgatoire et toutes choses,
comme il arrive aux vivans, dans un profond
sommeil... Je pense que c'est cette peine qu'on
appelle l'avant-goût de l'enfer, et dont le Christ,
Moïse, Abraham, David, Jacob, Job, Ézéchias
et beaucoup d'autres ont tant souffert. Comme
elle est semblable à l'enfer, et cependant temporaire,
qu'elle ait lieu dans le corps ou hors

du corps, c'est pour moi le purgatoire.» (13 janvier
1522.)

La confession perd, entre les mains de Luther,
le caractère que lui avait donné l'Église. Ce n'est
plus ce redoutable tribunal qui ouvre et ferme
le ciel. Le prêtre ne fait plus que mettre sa sagesse
et son expérience au service du pénitent;
de sacrement qu'elle était, la confession devient,
pour le prêtre, un ministère de consolation et de
bon conseil.

«Dans la confession, il n'est point nécessaire
que l'on raconte tous ses péchés[r43]; mais les gens
peuvent dire ce qu'ils veulent; nous ne les lapidons
point pour cela; s'ils avouent du fond du
cœur qu'ils sont de pauvres pécheurs, nous nous
en contentons.

»Si un meurtrier disait devant les tribunaux
que je l'ai absous, je dirais: je ne sais point s'il
est absous; ce n'est pas moi qui confesse et absous,
c'est le Christ[r44]. A Venise, une femme avait
tué, et jeté à l'eau, un jeune compagnon qui
avait couché avec elle. Un moine lui donna l'absolution
et la dénonça. La femme s'excusa en montrant
l'absolution du moine. Le sénat décida que
le moine serait brûlé et la femme bannie de la
ville. C'était un jugement bien sage. Mais si je
donnais un billet, signé de ma main, à une
conscience effrayée, et que le juge eût ce billet,

je pourrais justement le réclamer, comme j'ai
fait avec le duc Georges. Car celui qui a en main
les lettres des autres, sans un bon titre, celui-là
est un voleur.»

Quant à la messe, il la traite dès 1519 comme
une chose indifférente pour ses formes extérieures[a46].
Il écrivait alors à Spalatin: «Tu me
demandes un modèle de commémorations pour
la messe. Je te supplie de ne pas te tourmenter
de ces minuties; prie pour ceux pour lesquels
Dieu t'inspirera, et aie la conscience libre sur
ce sujet. Ce n'est pas une chose si importante,
qu'il faille enchaîner encore par des décrets et
des traditions l'esprit de liberté: il suffit, et
au-delà, de la masse déjà excessive des traditions
régnantes.» Vers la fin de sa vie, en 1542, il
disait encore au même Spalatin (10 novembre):
«Fais, pour l'élévation du sacrement, ce qu'il
te plaira de faire. Je ne veux pas que dans les
choses indifférentes, on impose aucune chaîne.
C'est ainsi que j'écris, que j'écrivis, que j'écrirai
toujours, à tous ceux qui me fatiguent de cette
question.»

Il comprenait pourtant la nécessité d'un culte
extérieur: «Bien que les cérémonies ne soient
pas nécessaires au salut, cependant elles font
impression sur les esprits grossiers. Je parle principalement
des cérémonies de la messe, que

vous pouvez conserver, comme nous avons fait
ici, à Wittemberg.» (11 janvier 1531.) «Je ne
condamne aucune cérémonie, si ce n'est celles
qui sont contraires à l'Évangile. Nous avons
conservé le baptistère et le baptême, bien que
nous l'administrions en nous servant de la langue
vulgaire. Je permets les images dans le
temple; la messe est célébrée avec les rites et les
costumes accoutumés; seulement on y chante
quelques hymnes en langue vulgaire, et les paroles
de la consécration sont en allemand. Enfin
je n'aurais point aboli la messe latine, pour y
substituer la messe en langue vulgaire, si je n'y
avais été forcé.» (14 mars 1528.)

«Tu vas organiser l'église de Kœnigsberg;
je t'en prie, au nom du Christ, change le moins
de choses possible. Il y a près de là des villes
épiscopales, il ne faut pas que les cérémonies
de la nouvelle Église diffèrent beaucoup des
anciens rites. Si la messe en latin n'est pas
abolie, ne l'abolis pas; seulement mêles-y quelques
chants en allemand. Si elle est abolie, conserve
l'ordre et les costumes anciens.» (16 juillet 1528.)

Le changement le plus grave que Luther fit
subir à la messe, fut de la traduire en langue vulgaire.
«La messe sera dite en allemand pour les
laïques, mais l'office de chaque jour se fera en

latin, en y joignant toutefois quelques hymnes
allemands.» (28 octobre 1525.)

«Je suis bien aise de voir qu'en Allemagne la
messe soit à présent célébrée en allemand[r45]. Mais
que Carlostad fasse de cela une nécessité, voilà
qui est encore de trop. C'est un esprit incorrigible.
Toujours, toujours des lois, des nécessités,
des péchés! Il ne saurait faire autrement...
Je dirai volontiers la messe en allemand, et je
m'en occupe aussi; mais je voudrais qu'elle eût
un véritable air allemand. Traduire simplement
le texte latin, en conservant le ton et le chant
usités, cela peut aller à la rigueur, mais ne
sonne pas bien et ne me satisfait pas. Il faut
que tout ensemble, texte et notes, accent et
gestes, viennent de notre langue et de notre voix
natales; autrement ce ne sera qu'imitation et
singerie...»

«Je désire, plutôt que je ne promets, de
vous donner une messe en allemand; car je
ne me sens pas capable de ce travail, où il
faut à la fois la musique et l'esprit.» (12 novembre
1524.)

«Je te renvoie la messe; je tolèrerai qu'on la
chante ainsi, mais il ne me plaît pas qu'on garde
la musique latine sur les paroles allemandes.
Je voudrais qu'on adoptât le chant allemand.»
(26 mars 1525.)


«Je suis d'avis qu'il serait bon, à l'exemple
des prophètes et des anciens pères de l'Église,
de faire des psaumes en allemand pour le
peuple. Nous cherchons des poètes de tous côtés;
mais puisqu'il t'a été donné beaucoup de faconde
et d'éloquence dans la langue allemande,
et que tu as cultivé ces dons, je te prie de m'aider
dans mon travail, et d'essayer de traduire
quelque psaume sur le modèle de ce que j'ai
déjà fait. Je voudrais exclure les mots nouveaux
et les termes de cour: il faudrait, pour
être compris du peuple, le langage le plus simple
et le plus ordinaire, quoique, cependant, pur et
juste; il faudrait que la phrase fût claire et le
plus près du texte qu'il sera possible.» (1524.)

Ce n'était pas chose facile que d'organiser la
nouvelle Église. L'ancienne hiérarchie était brisée.
Le principe de la Réforme étant de ramener
toute chose au texte de l'Évangile, pour être
conséquent, il fallait rendre à l'Église la forme
démocratique qu'elle avait aux premiers siècles.
Luther y semblait d'abord disposé.

De ministris Ecclesiæ instituendis, adressé aux
Bohémiens[a47]. «Voilà une belle invention des papistes,
que le prêtre est revêtu d'un caractère indélébile,
et qu'aucune faute ne peut le lui faire perdre...[a48]
Le prêtre doit être choisi, élu par les suffrages
du peuple, et ensuite confirmé par l'évêque (c'est-à-dire

qu'après l'élection, le premier, le plus vénérable
d'entre les électeurs impose les mains à
l'élu). Est-ce que Christ, le premier prêtre du nouveau
Testament, a eu besoin de la tonsure et de
toutes ces momeries de l'ordination épiscopale.
Est-ce que ses apôtres, ses disciples en ont eu
besoin?... Tous les chrétiens sont prêtres, tous
peuvent enseigner la parole de Dieu, administrer
le baptême, consacrer le pain et le vin, car
Christ a dit: Faites cela en mémoire de moi. Nous
tous qui sommes chrétiens, nous avons le pouvoir
des clés. Christ a dit aux apôtres qui représentaient
auprès de lui l'humanité tout entière:
Je vous le dis en vérité, ce que vous aurez
délié sur la terre, sera délié dans le ciel. Mais
lier et délier n'est autre chose que prêcher et
appliquer l'Évangile. Délier, c'est annoncer que
Dieu a remis les fautes du pécheur. Lier, c'est
ôter l'Évangile et annoncer que les péchés sont
retenus.

»Les noms que doivent porter les prêtres sont
ceux de ministres, diacres, évêques (surveillans),
dispensateurs. Si le ministre cesse d'être fidèle,
il doit être déposé; ses frères peuvent l'excommunier
et mettre quelqu'autre ministre à sa place.
Le premier office dans l'Église est celui de la prédication.
Jésus-Christ et Paul prêchaient, mais
ne baptisaient point[r46].» (1523.)


Il ne voulait point, nous l'avons déjà vu,
qu'on astreignît toutes les églises à une règle
uniforme. «Ce n'est point mon avis qu'on doive
imposer à toute l'Allemagne nos réglemens de
Wittemberg.» Et encore: «Il ne me paraît point
sûr de réunir les nôtres en concile, pour établir
l'unité des cérémonies; c'est une chose de mauvais
exemple, à quelque bonne intention qu'on
l'entreprenne, ainsi que le prouvent tous les conciles
de l'Église, depuis le commencement. Ainsi
dans le concile des apôtres on a traité des œuvres
et des traditions plus que de la foi; dans
ceux qui ont suivi, on n'a jamais parlé de la foi,
mais toujours d'opinions et de questions, en
sorte que le nom de concile m'est aussi suspect
et aussi odieux que le nom de libre arbitre.
Si une église ne veut pas imiter l'autre en ces
choses extérieures, qu'est-il besoin de se contraindre
par des décrets de conciles, qui se changent
bientôt en lois et en filets pour les âmes?»
(12 novembre 1524.)

Cependant il sentit que cette liberté pouvait
aller trop loin, et faire tomber la Réforme dans
une foule d'abus. «J'ai lu ton ordination, mon
cher Hausmann, mais je pense qu'il ne faut pas
la publier. J'en suis depuis long-temps à me repentir
de ce que j'ai fait; depuis qu'à mon
exemple tous ont proposé leurs réformes, la variété

et la multitude des cérémonies a cru à l'infini,
si bien qu'avant peu nous aurons surpassé
l'océan des cérémonies papales.» (21 mars 1534.)

Pour mettre quelque unité dans les cérémonies
de la nouvelle Église, on institua des visites
annuelles, qui se firent dans toute la Saxe[a49].
Les visiteurs devaient s'informer de la vie et
des doctrines des pasteurs, redresser la foi de
ceux qui erraient, et dépouiller du sacerdoce
ceux dont les mœurs n'étaient point exemplaires.
Ces visiteurs étaient nommés par l'Électeur, d'après
les avis de Luther qui, résidant toujours à
Wittemberg, formait, avec Jonas, Mélanchton,
et quelques autres théologiens, une sorte de comité
central pour la direction de toutes les affaires
ecclésiastiques[r47].

«Ceux de Winsheim ont demandé à notre illustre
prince de te permettre de venir gouverner
leur église; d'après notre délibération, il a rejeté
cette demande. Il t'accorde de retourner dans ta
patrie, si nous te jugeons digne de ce ministère.»
(novembre 1531.) Signé Luther, Jonas,
Mélanchton.

On trouve dans les lettres de Luther un grand
nombre de consultations de ce genre, signées de
lui et de plusieurs autres théologiens protestans.

Bien que Luther n'eût aucun titre qui le plaçât
au-dessus des autres pasteurs, il exerçait cependant

une sorte de suprématie et de contrôle[a50].
«Voici, écrit-il à Amsdorf, de nouvelles plaintes
sur toi et Frezhans, parce que vous avez excommunié
un barbier; je ne veux point décider
encore entre vous, mais réponds, je t'en supplie,
pourquoi cette excommunication?»[a51] (juillet
1532.)

«Nous ne pouvons que refuser la communion;
tenter de donner à l'excommunication religieuse
tous les effets de l'excommunication politique,
ce serait nous rendre ridicules en essayant de
faire ce qui n'est plus de ce siècle, et ce qui est
au-dessus de nos forces... Le magistrat civil
doit rester en dehors de toutes ces choses.»
(26 juin 1533.) Cependant l'excommunication lui
semblait parfois une arme bonne à employer.
Un bourgeois de Wittemberg avait acheté une
maison trente florins, et, après quelques réparations,
il voulut la vendre quatre cents[r48]. «S'il le fait,
dit Luther, je l'excommunie. Nous devrions relever
l'excommunication.»—Comme on parlait
de rétablir les consistoires, le jurisconsulte Christian
Bruck dit à Luther[r49]: «Les nobles et les bourgeois
craignent que vous ne commenciez par les
paysans pour en venir ensuite à eux.—Juriste,
répondit Luther, tenez-vous-en à votre droit et
à ce qui touche l'ordre extérieur.»—En 1538,
apprenant qu'un homme de Wittemberg méprisait

Dieu, sa parole et ses serviteurs, il le fait
menacer par deux chapelains.—Plus tard, il défend
d'admettre au sacrement un noble qui était
usurier.

Une des choses qui tourmentèrent le plus le
réformateur, fut l'abolition des vœux monastiques[a52].
Dès le milieu de 1522, il publia une exhortation
aux quatre ordres mendians. Les Augustins
au mois de mars, les Chartreux au mois
d'août se déclarèrent hautement pour lui.

«Aux lieutenans de la Majesté impériale à Nuremberg:...
Dieu ne peut demander des vœux,
qui sont au-dessus de la nature humaine...
Chers seigneurs, laissez-vous fléchir. Vous ne
savez pas quelles horribles et infâmes malices
le diable exerce dans les couvens. Ne vous en
rendez pas complices, n'en chargez pas votre
conscience. Si mes ennemis les plus acharnés
savaient ce que j'apprends chaque jour de tous
les pays, ah! ils m'aideraient demain à renverser
les couvens. Vous me forcez à crier plus
haut que je ne voudrais. Cédez, je vous en supplie,
avant que les scandales n'éclatent trop honteusement.»
(Août 1523.)

«Le décret général des Chartreux sur la liberté
qu'auront les moines de sortir et de quitter
l'habit, me plaît fort, et je le publierai. L'exemple
d'un ordre si considérable aidera nos affaires et

appuiera nos décisions.» (20 août 1522.)—Cependant
il voulait que les choses se fissent sans
bruit ni scandale. Il écrit à Jean Lange: «Ta sortie
du monastère n'a pas, je pense, été sans motif,
mais j'aurais mieux aimé que tu te misses au-dessus
de tous les motifs; non que je condamne
la liberté de sortir, mais je voudrais voir enlever
à nos adversaires toute occasion de calomnie.»

Il avait beau recommander qu'on évitât toute
violence; la Réforme lui échappait en s'étendant
chaque jour au dehors. A Erfurth, en 1521,
on avait forcé les maisons de plusieurs prêtres,
et il s'en était plaint; on alla encore plus
loin, en 1522, dans les Pays-Bas. «Tu sais, je
pense, ce qui s'est passé à Anvers, et comment
les femmes ont délivré par force Henri
de Zutphen. Les frères sont chassés du couvent,
les uns prisonniers en divers endroits,
les autres relâchés après avoir renié le Christ;
d'autres encore ont persisté; ceux qui sont
fils de la cité ont été jetés dans la maison des
Béghards; tout le mobilier du couvent est
vendu, et l'église fermée ainsi que le couvent;
on va la démolir. Le saint Sacrement a été
transporté en pompe dans l'église de la sainte
Vierge, comme si on le tirait d'un lieu hérétique;
des bourgeois, des femmes, ont été torturés

et punis. Henri lui-même revient à nous
par Brême; il s'y est arrêté et y enseigne la parole,
à la prière du peuple, sur l'ordre du conseil,
en dépit de l'évêque. Le peuple est animé
d'un désir et d'une ardeur admirables; enfin,
quelques personnes ont établi près de nous un
colporteur, qui leur porte des livres de Wittemberg.
Henri lui-même voulait avoir de toi des
lettres d'obédience; mais nous ne pouvions t'atteindre
si promptement. Nous en avons donc
donné en ton nom, sous le sceau de notre prieur.»
(19 décembre 1522.)

Tous les Augustins de Wittemberg avaient
l'un après l'autre abandonné le couvent, le
prieur en résigna la propriété entre les mains
de l'Électeur, et Luther jeta le froc. Le 9 octobre
1524, il parut en public avec une robe semblable
à celle que les prédicateurs portent encore
aujourd'hui en Allemagne; c'était l'Électeur
qui lui en avait donné le drap.

Son exemple encouragea moines et religieuses
à rentrer dans le siècle. Ces femmes, jetées tout-à-coup
hors du cloître et fort embarrassées dans
un monde qu'elles ne connaissaient pas, accouraient
près de celui dont la parole leur avait fait
quitter la solitude du monastère.

«J'ai reçu hier neuf religieuses sortant de captivité,
du monastère de Nimpschen, et parmi

elles Staupitza et deux autres de la famille de
Zeschau[a53].» (8 avril 1523.)

«J'ai grand'pitié d'elles, et surtout des autres
qui meurent en foule de cette maudite et incestueuse
chasteté[a54]. Ce sexe si faible, est uni au
mâle par la nature, par Dieu même; si on l'en
sépare, il périt. O tyrans, ô parens cruels d'Allemagne!...
Tu demandes ce que je ferai à leur
égard? D'abord je signifierai aux parens qu'ils
les recueillent; sinon, j'aurai soin qu'on les reçoive
ailleurs. Voici leurs noms: Magdeleine
Staupitz, Elsa de Canitz, Ave Grossin, Ave
Schonfeld et sa sœur Marguerite Schonfeld,
Laneta de Golis, Marguerite Zeschau et Catherine
de Bora. Elles se sont évadées d'une manière
étonnante... Mendie-moi auprès de tes riches
courtisans quelque argent, dont je puisse
les nourrir pendant une huitaine ou une quinzaine
de jours, jusqu'à ce que je les rende à leurs
parens ou à ceux qui m'ont donné promesse.»
(10 avril 1523.)

«Mon maître Spalatin, je m'étonne que vous
m'ayez renvoyé cette femme, puisque vous
connaissez bien ma main, et que vous ne donnez
d'autre raison, sinon que la lettre n'était
pas signée... Prie l'Électeur qu'il donne quelques
dix florins et une robe neuve ou vieille ou
autre chose, enfin qu'il donne pour ces pauvres

vierges malgré elles.» (22 avril 1523.)

Le 10 avril 1522, Luther écrit à Léonard
Koppe, bourgeois considérable de Torgau, qui
avait aidé neuf religieuses à se retirer de leur
couvent. Il l'approuve et l'exhorte à ne pas se
laisser effrayer par les cris qui s'élèveront contre
lui. «Vous avez fait une bonne œuvre, et plût à
Dieu que nous pussions délivrer de même tant
d'autres consciences qui sont encore prisonnières...
La parole de Dieu est maintenant dans
le monde et non dans les couvens...»

Le 18 juin 1523, il écrit une lettre de consolation
à trois demoiselles que le duc Henri, fils
du duc Georges, avait chassées de sa cour pour
avoir lu les livres de Luther. «Bénissez ceux qui
vous outragent, etc... Vous n'êtes malheureusement
que trop vengées de leur injustice. Il faut
avoir pitié de ces furieux, de ces insensés qui ne
voient pas qu'ils perdent misérablement leur
âme en pensant vous faire du mal...»

«Voici bien du nouveau, que tu sais déjà,
sans doute, c'est que la duchesse de Montsberg
s'est échappée par grand miracle du couvent de
Freyberg; elle est dans ma maison avec deux
jeunes filles, l'une Marguerite Volckmarin, fille
d'un bourgeois de Leipsick, l'autre, Dorothée,
fille d'un bourgeois de Freyberg.» (20 octobre
1528.)


«Cette malheureuse Élisabeth de Reinsberg,
chassée de l'école des filles d'Altenbourg et n'ayant
plus de quoi vivre, s'est adressée à moi après
s'être plainte au Prince, qui l'a renvoyée à ceux
qui sont chargés du séquestre; elle m'a prié de
t'écrire pour que tu l'appuies près d'eux, etc.»
(Mars 1533.)

«Cette jeune fille d'Altenbourg, dont le
vieux père et la mère ont été pris dans leur
maison, s'est adressée à moi pour me supplier
de lui donner secours et conseil. Ce que je ferai
dans cette affaire, Dieu le sait.» (14 juillet
1533.)

Quelques mots de Luther donnent lieu de
croire, que ces femmes qui affluaient autour
de lui, abusèrent souvent de sa facilité, que
plusieurs même prétendaient faussement s'être
échappées du cloître.—«Que de religieuses
n'ai-je pas soutenues à grands frais! Que de
fois n'ai-je pas été trompé par de prétendues
nonnes, de vraies coureuses, quelle que fût
leur noblesse (generosas meretrices).» (1535,
24 août.)

Ces tristes méprises modifièrent de bonne
heure les idées de Luther, sur l'opportunité de la
suppression des couvens. Dans une préface adressée
à la commune de Leisnick (1523), il conseille
de ne pas les supprimer violemment[r50]; mais de les

laisser s'éteindre en n'y recevant plus de novices.
«Comme il ne faut contraindre personne dans
les choses de la foi, continue-t-il, on ne doit
pas expulser ni maltraiter ceux qui voudront
rester dans les couvens, soit à cause de leur grand
âge, soit par amour de l'oisiveté et de la
bonne chère, soit par motif de conscience. Il
faut les laisser jusqu'à leur fin comme ils ont été
auparavant, car l'Évangile nous enseigne de
faire du bien, même aux indignes; et il faut considérer
ici que ces personnes sont entrées dans
leur état, aveuglées par l'erreur commune, et
qu'elles n'ont point appris de métier qui puisse les
nourrir... Les biens de ces couvens doivent être
employés comme il suit: d'abord, je viens de le
dire, à l'entretien des religieux qui y restent.
Ensuite il faut donner une certaine somme à
ceux qui en sortent (quand même ils n'auraient
rien apporté), pour qu'ils puissent commencer un
autre état; car ils quittent leur asile pour toujours,
et ils auraient pu, pendant qu'ils étaient
au couvent, apprendre quelque chose. Quant à
ceux qui avaient apporté du bien, il est juste
qu'on leur en restitue la plus grande partie, sinon
le tout. Ce qui reste sera mis en caisse commune
pour en être prêté et donné aux pauvres
du pays. On remplira ainsi la volonté des fondateurs;
car, quoiqu'ils se soient laissés séduire à

donner leur bien aux couvens, leur intention a
pourtant été de le consacrer à l'honneur et au
culte de Dieu. Or, il n'est pas de plus beau
culte que la charité chrétienne qui vient au
secours de l'indigent, comme Jésus-Christ l'attestera
lui-même au jugement dernier (saint Mathieu,
XXV)... Cependant, si parmi les héritiers
des fondateurs il s'en trouvait qui fussent dans
le besoin, il serait équitable et conforme à la
charité de leur délivrer une partie de la fondation,
même le tout, s'il était nécessaire, la volonté
de leurs pères n'ayant pu être, ou du moins
n'ayant pas dû être, d'ôter le pain à leurs enfans
et héritiers pour le donner à des étrangers...
Vous m'objecterez que je fais le trou trop large,
et que de cette manière il restera peu de chose
à la caisse commune; chacun, dites-vous,
viendra prétendre qu'il lui faut tant et tant, etc.
Mais j'ai déjà dit que ce doit être une œuvre d'équité
et de charité. Que chacun examine, en sa
conscience, combien il lui faudra pour ses besoins
et combien il pourra laisser à la caisse,
qu'ensuite la commune pèse les circonstances à
son tour, et tout ira bien. Quand même la cupidité
de quelques particuliers trouverait son profit
à cet accommodement, cela vaudrait toujours
mieux que les pillages et les désordres qu'on a
vus en Bohême...»


«Je ne voudrais pas conseiller à des vieillards de
quitter le monastère, d'abord parce que, rendus
au monde, ils deviendraient peut-être à charge
aux autres, et trouveraient difficilement, dans
ce refroidissement de la charité, les soins dont ils
sont dignes. Dans l'intérieur du monastère, ils
ne seront à charge à personne, ni obligés de recourir
à la sollicitude des étrangers; ils pourront
faire beaucoup pour le salut de leur prochain,
ce qui, dans le monde, leur serait difficile, je
dis même impossible.» Luther finit par encourager
un moine à rester dans son monastère. «J'y
ai moi-même vécu quelques années; j'y aurais
vécu plus long-temps, et j'y serais encore aujourd'hui,
si mes frères et l'état du monastère
me l'avaient permis.» (28 février 1528.)

Quelques nonnes des Pays-Bas écrivirent au
docteur Martin Luther, et se recommandèrent à
ses prières[r51]. C'étaient de pieuses vierges craignant
Dieu, qui se nourrissaient du travail de
leurs mains, et vivaient dans l'union. Le docteur
en eut grande compassion, et il dit: «On doit
laisser de pauvres nonnes comme celles-ci vivre
toujours à leur manière. Il en est de même des
feldkloster, qui ont été fondés par les princes
pour ceux de la noblesse. Mais les ordres mendians...
C'est des cloîtres comme ceux dont je
parlais tout-à-l'heure, que l'on peut tirer des

gens habiles pour les charges de l'Église, pour
le gouvernement civil et pour l'économie.»

Cette époque de la vie de Luther (1521-1528)
fut prodigieusement affairée et misérablement
laborieuse[a55]. Il n'était plus soutenu, comme dans
la précédente, par la chaleur de la lutte et l'intérêt
du péril. A Spalatin. «Je t'en conjure,
délivre-moi; je suis tellement écrasé des affaires
des autres, que la vie m'en devient à charge...—Martin
Luther, courtisan hors de la cour, et
bien malgré lui. (Aulicus extrà aulam, et invitus.)
(1523.) Je suis très occupé, visiteur, lecteur,
prédicateur, auteur, auditeur, acteur, coureur,
lutteur, et que sais-je?» (29 octobre 1528.)

La réforme des paroisses à poursuivre, l'uniformité
des cérémonies à établir, la rédaction
du grand Catéchisme, les réponses aux nouveaux
pasteurs, les lettres à l'Électeur dont il
fallait obtenir l'agrément pour chaque innovation;
c'était bien du travail et bien de l'ennui.
Cependant les adversaires de Luther ne le laissaient
pas reposer. Érasme publiait contre lui
son formidable livre De libero arbitrio, auquel
Luther ne se décida à répondre qu'en 1525. La
Réforme elle-même semblait se tourner contre
le réformateur. Son ancien ami Carlostad avait
couru dans la voie où marchait Luther[a56]. C'était
même pour l'arrêter dans ses rapides et violentes

innovations, que Luther avait quitté précipitamment
le château de Wartbourg. Il ne
s'agissait plus seulement de l'autorité religieuse;
l'autorité civile elle-même allait être mise en
question. Derrière Carlostad, on entrevoyait
Münzer[a57]; derrière les sacramentaires et les iconoclastes,
apparaissait dans le lointain la révolte
des paysans, une jacquerie, une guerre servile
plus raisonnée, plus niveleuse et non moins sanglante
que celles de l'antiquité.


[image: ]



CHAPITRE III.

1523-1525.

Carlostad.—Münzer. Guerre des paysans.


[image: ]


«Priez pour moi, et aidez-moi à fouler aux
pieds ce Satan qui s'est élevé à Wittemberg contre
l'Évangile, au nom de l'Évangile: nous avons
maintenant à combattre un ange devenu, comme
il croit, ange de lumière. Il sera difficile de faire
céder Carlostad par persuasion; mais Christ le
contraindra, s'il ne cède de lui-même. Car nous
sommes maîtres de la vie et de la mort, nous qui
croyons au maître de la vie et de la mort.» (12
mars 1523.)




«J'ai résolu de lui interdire la chaire où il est
monté témérairement sans aucune vocation,
malgré Dieu et les hommes.» (19 mars.)

«J'ai fâché Carlostad, parce que j'ai cassé ses
ordinations, quoique je n'aie pas condamné sa
doctrine; il me déplaît cependant qu'il ne s'occupe
que de cérémonies et de choses extérieures,
négligeant la vraie doctrine chrétienne; c'est-à-dire
la foi et la charité.... Par sa sotte manière
d'enseigner, il conduisait le peuple à se croire
chrétien pour des misères, pour communier
sous les deux espèces, pour ne pas se confesser,
pour briser des images... Il voulait s'ériger en
nouveau docteur et élever ses ordonnances dans
le peuple, sur la ruine de mon autorité (pressâ
meâ auctoritate).» (30 mars.)

«Aujourd'hui même, j'ai pris à part Carlostad,
pour le supplier de ne rien publier contre moi;
qu'autrement, nous serions forcés de jouer de la
corne l'un contre l'autre. Notre homme a juré
par tout ce qu'il y a de plus sacré, de ne rien
écrire contre moi.» (21 avril.)

«... Il faut instruire les faibles avec douceur
et patience... Veux-tu, après avoir sucé le lait,
couper les mamelles et empêcher les autres de
se nourrir comme toi? Si les mères jetaient par
terre et abandonnaient les enfans qui ne savent
pas, en naissant, manger comme les hommes,

que serais-tu devenu? Cher ami, si tu as sucé
et grandi assez, laisse donc les autres sucer et
grandir à leur tour....»

Carlostad abandonna ses fonctions de professeur
et d'archidiacre à Wittemberg, mais sans
abandonner le traitement, il s'en alla à Orlamunde,
puis à Iéna. «Carlostad a érigé une imprimerie à
Iéna... Mais l'Électeur et notre académie ont promis,
conformément à l'édit impérial, de ne permettre
aucune publication qui n'ait été soumise
à l'examen des commissaires. On ne peut souffrir
que Carlostad et les siens s'affranchissent seuls
de la soumission aux princes.» (7 janvier 1524.)
«Carlostad est infatigable comme d'habitude;
avec ses nouvelles presses qu'il a érigées à Iéna,
il a publié et publiera, m'a-t-on dit, dix-huit
ouvrages.» (14 janvier 1524.)

«Laissons la tristesse avec l'inquiétude à l'esprit
de Carlostad. Pour nous, soutenons le combat
sans trop nous en préoccuper; c'est la cause
de Dieu, c'est l'affaire de Dieu, ce sera l'œuvre
de Dieu, la victoire de Dieu; il saura, sans nous,
combattre et vaincre; que s'il nous juge dignes
de nous prendre pour cette guerre, nous serons
prêts et dévoués. J'écris ceci pour t'exhorter, toi
et les autres par ton intermédiaire, à ne pas
avoir peur de Satan, à ne pas laisser votre cœur
se troubler. Si nous sommes injustes, ne faut-il

pas que nous soyons accablés? Si nous sommes
justes, il y a un Dieu juste qui fera voir notre
justice comme le plein midi. Périsse ce qui périt,
survive ce qui survit, ce n'est pas notre affaire.»
(22 octobre 1524.)

«Nous rappellerons Carlostad au nom de l'université
à l'office de la parole, qu'il doit à Wittemberg,
nous le rappellerons du lieu où il n'a pas
été appelé; enfin, s'il ne vient pas, nous l'accuserons
auprès du prince.» (14 mars 1524.)

Luther crut devoir se transporter lui-même
à Iéna[a58]. Carlostad se croyant blessé par un sermon
de Luther, lui fit demander une entrevue[r52].
Elle eut lieu dans la chambre de Luther, en présence
d'un grand nombre de témoins. Après de
longues récriminations de part et d'autre, Carlostad
dit: «Allons, docteur, prêchez toujours contre
moi, je saurai ce que j'ai à faire de mon côté.
Luther: Si vous avez quelque chose sur le cœur,
écrivez-le hardiment. Carlost. Aussi ferai-je, et je
ne craindrai personne. Luth. Oui, écrivez contre
moi publiquement. Carlost. Si c'est là votre envie,
j'ai de quoi vous satisfaire. Luth. Faites, je vous
donnerai un florin pour gage de bataille. Carlost.
Un florin? Luth. Que je sois un menteur si je ne
le fais. Carlost. Eh bien! j'accepte.» A ce mot, le
docteur Luther tira de sa poche un florin d'or
qu'il présenta à Carlostad en disant: «Prenez

et attaquez-moi, hardiment; allons, sus.» Carlostad
prit le florin, le montra à tous les assistans,
et dit: «Chers frères, voilà des arrhes,
c'est le signe du droit que j'ai d'écrire contre le
docteur Luther. Soyez-en tous témoins.» Ensuite
il le mit dans sa bourse et donna la main à
Luther. Celui-ci but un coup à sa santé. Carlostad
lui fit raison en ajoutant: «Cher docteur, je vous
prie de ne pas m'empêcher d'imprimer ce que je
voudrai et de ne me persécuter en aucune façon.
Je pense me nourrir de ma charrue, et vous serez
à même d'éprouver ce que produit la charrue.»
Luth. «Comment voudrais-je vous empêcher
d'écrire contre moi? Je vous prie de le faire et je
vous donne ce florin tout justement pour que
vous ne m'épargniez point. Plus vous m'attaquerez
violemment, plus j'en serai aise.» Ils se donnèrent
encore une fois la main et se séparèrent.

Cependant comme la ville d'Orlamunde entrait
trop vivement dans les opinions de Carlostad,
et avait même chassé son pasteur, Luther
obtint un ordre de l'Électeur pour l'en faire sortir[a59].
Carlostad lut solennellement une lettre d'adieu,
aux hommes d'abord, et ensuite aux
femmes; on les avait appelés au son de la cloche,
et pendant la lecture tous pleuraient: «Carlostad
a écrit à ceux d'Orlamunde, avec cette
suscription: André Bodenstein, chassé, sans avoir

été entendu ni convaincu, par Martin Luther. Tu
vois que moi qui ai failli être martyr, j'en suis
venu à ce point de faire des martyrs à mon tour.
Egranus fait le martyr aussi, et écrit qu'il a été
chassé par les papistes et par les luthériens. Tu
ne saurais croire combien s'est répandu ce dogme
de Carlostad sur le sacrement. *** est venu à résipiscence
et demande pardon; on l'avait aussi
forcé de quitter le pays; j'ai écrit pour lui, et
ne sais si j'obtiendrai. Martin d'Iéna, qui avait
également reçu l'ordre de partir, a fait en chaire
ses adieux, tout en larmes et implorant son pardon:
il a reçu pour toute réponse cinq florins,
puis en faisant mendier par la ville, il a eu encore
vingt-cinq gros. Tout cela tournera, je pense,
au bien des prédicateurs; ce sera une épreuve
pour leur vocation, qui leur apprendra en même
temps à prêcher et à se conduire avec crainte.»
(27 octobre 1524.)

Carlostad tourna alors vers Strasbourg, et de
là vers Bâle. Ses doctrines se rapprochaient beaucoup
de celles des Suisses, d'Œcolampade, de
Zwingli, etc.

«Je diffère d'écrire sur l'eucharistie, jusqu'à
ce que Carlostad ait répandu les poisons qu'il
doit répandre, comme il me l'a promis après avoir
même reçu de moi une pièce d'or.—Zwingli
et Léon le juif, dans la Suisse, tiennent les

mêmes opinions que Carlostad; ainsi se propage
ce fléau; mais le Christ règne, s'il ne combat
point.» (12 novembre 1524.)

Toutefois il crut devoir répondre aux plaintes
que faisait Carlostad d'avoir été chassé par lui de
la Saxe[r53]. «D'abord je puis bien dire que je n'ai
jamais fait mention de Carlostad devant l'électeur
de Saxe; car je n'ai, de toute ma vie, dit un mot
à ce prince; je ne l'ai pas non plus entendu parler,
je n'ai pas même vu sa figure, si ce n'est
une fois à Worms, en présence de l'Empereur,
quand je fus interrogé pour la seconde fois. Mais
il est vrai que je lui ai souvent écrit par Spalatin,
surtout pour l'engager à résister à l'esprit
d'Alstet[6]. Mais mes paroles restèrent sans
effet, au point que je me fâchais contre l'Électeur.
Carlostad devait donc épargner à un tel
prince les outrages qu'il lui a prodigués... Quant
au duc Jean Frédéric, j'avoue que je lui ai souvent
parlé de ces affaires; je lui ai signalé les attentats
et l'ambition perverse de Carlostad...»

«.... Il n'y a pas à plaisanter avec Monseigneur
tout le monde (Herr omnes); c'est pourquoi
Dieu a constitué des autorités; car il veut qu'il
y ait de l'ordre ici-bas.»


Enfin Carlostad éclata. «J'ai reçu hier une
lettre de mes amis de Strasbourg au sujet de Carlostad;
en voyageant de ce côté, il est allé à
Bâle, et il a enfin vomi cinq livres, qui seront
suivis de deux autres. J'y suis traité de double
papiste, d'allié de l'Antichrist, que sais-je?
(14 décembre.) Mes amis m'écrivent de Bâle,
que les amis de Carlostad y ont été punis de la
prison, et que peu s'en est fallu qu'on ne brûlât
ses livres. Il y a été aussi lui-même, mais en
cachette. Œcolampade et Pellican écrivent pour
donner leur assentiment à son opinion.» (13 janvier
1525.)

«Carlostad avait résolu d'aller nicher à Schweindorf;
mais le comte d'Henneberg le lui a interdit
par lettres expresses au conseil de ville. Je voudrais
bien qu'on en fît autant pour Strauss...»
(10 avril 1525.)

Luther parut charmé de voir Carlostad se déclarer:
«Le diable s'est tu, écrit-il, jusqu'à ce
que je l'eusse gagné avec un florin qui, grâce à
Dieu, a été bien placé, et je ne m'en repens
pas.» Il écrivit alors divers pamphlets d'une
verve admirable Contre les prophètes célestes[r54]. «On
ne craint rien, comme si le diable dormait; tandis
qu'il tourne autour, comme un lion cruel.
Mais j'espère que, moi vivant, il n'y aura point
de péril. Tant que je vivrai, je combattrai, serve

ce que pourra.» Chacun ne cherche que ce qui
plaît à la raison. Ainsi les Ariens, les Pélagiens...
Ainsi sous la papauté, c'était une proposition
bien sonnante que le libre arbitre pût quelque
chose pour la grâce. La doctrine de la foi et de
la bonne conscience importe plus que celle des
bonnes œuvres; car, si les œuvres manquent,
la foi restant, il y a encore espoir de secours.
On doit employer les moyens spirituels pour
engager les vrais chrétiens à reconnaître leurs
péchés. «Mais pour les hommes grossiers, pour
Monsieur tout le monde (Herr omnes), on doit le
pousser corporellement et grossièrement à travailler
et faire sa besogne, de sorte que bon gré
mal gré, il soit pieux extérieurement sous la loi et
sous le glaive, comme on tient les bêtes sauvages
en cages et enchaînées.

»L'esprit des nouveaux prophètes veut être le
plus haut esprit, un esprit qui aurait mangé le
Saint-Esprit avec les plumes et avec tout le reste...
Bible, disent-ils, oui, bibel, bubel, babel... Eh!
bien! puisque le mauvais esprit est si obstiné
dans son sens, je ne veux pas lui céder plus que
je ne l'ai fait auparavant. Je parlerai des images,
d'abord selon la loi de Moïse, et je dirai que Moïse
ne défend que les images de Dieu... Contentons-nous
donc de prier les princes de supprimer les
images, et ôtons-les de nos cœurs.»


Plus loin Luther s'étonne ironiquement de ce
que les modernes iconoclastes ne poussent pas
leur zèle pieux jusqu'à se défaire aussi de leur
argent et de tout objet précieux qui porte des
empreintes d'images[r55]. «Pour aider la faiblesse
de ces saintes gens et les délivrer de ce qui les
souille, il faudrait des gaillards qui n'eussent
pas grand'chose dans le gousset. La voix céleste,
à ce qu'il paraît, n'est pas assez forte pour les
engager à tout jeter d'eux-mêmes. Il faudrait un
peu de violence.»

«... Lorsqu'à Orlamunde je traitai des images
avec les disciples de Carlostad, et que j'eus montré
par le texte, que dans tous les passages de
Moïse qu'ils me citaient il n'était parlé que des
idoles des païens, il en sortit un d'entre eux, qui
se croyait sans doute le plus habile, et qui me
dit: «Écoute! Je puis bien te tutoyer, si tu es
chrétien.» Je lui répondis: «Appelle-moi
toujours comme tu voudras.» Mais je remarquai
qu'il m'aurait plus volontiers encore frappé; il
était si plein de l'esprit de Carlostad, que les
autres ne pouvaient le faire taire. «Si tu ne veux
pas suivre Moïse, continua-t-il, il faut au moins
que tu souffres l'Évangile; mais tu as jeté l'Évangile
sous la table, et il faut qu'il soit tiré de là;
non, il n'y peut pas rester.»—«Que dit donc
l'Évangile?» lui répliquai-je.—«Jésus dit dans

l'Évangile (ce fut sa réponse), je ne sais pas où
cela se trouve, mais mes frères le savent bien,
que la fiancée doit ôter sa chemise dans la nuit
des noces. Donc il faut ôter et briser toutes les
images, afin de devenir purs et libres de la créature.»
Hæc ille.

»Que devais-je faire, me trouvant parmi de
telles gens? Ce fut du moins pour moi l'occasion
d'apprendre que briser les images c'était, d'après
l'Évangile, ôter la chemise à la fiancée dans la
nuit des noces. Ces paroles et ce mot de l'Évangile
jeté sous la table, il les avait entendus de
son maître; sans doute Carlostad m'avait accusé
de jeter l'Évangile, pour dire qu'il était venu le
relever. Cet orgueil est cause de tous ses malheurs;
voilà ce qui l'a poussé de la lumière dans
les ténèbres...»

«... Nous sommes alègres et pleins de courage,
et nous combattons contre des esprits mélancoliques,
timides, abattus, qui ont peur du bruit
d'une feuille sans avoir peur de Dieu; c'est l'ordinaire
des impies (psaume XXV). Leur passion,
c'est de régenter Dieu, et sa parole et ses œuvres.
Ils ne seraient pas si hardis si Dieu n'était invisible,
intangible. Si c'était un homme visible et
présent, il les ferait fuir avec un brin de paille.

»Celui que Dieu pousse à parler, le fait librement
et publiquement sans s'inquiéter s'il est seul,

et si quelqu'un se met de son parti. Ainsi fit Jérémie,
et je puis me vanter d'avoir moi-même fait
ainsi[7]. C'est donc sans aucun doute le diable, cet
esprit détourné et homicide, qui se glisse par
derrière, et qui s'excuse ensuite, disant que
d'abord il n'avait pas été assez fort dans la foi.
Non, l'esprit de Dieu ne s'excuse point ainsi. Je
te connais bien, mon diable...

«... Si tu leur demandes (aux partisans de Carlostad)
comment on arrive à cet esprit sublime,
ils ne te renvoient point à l'Évangile, mais à
leurs rêves, aux espaces imaginaires. «Pose-toi
dans l'ennui, disent-ils, comme moi je m'y suis
posé, et tu l'apprendras de même; la voix céleste
se fera entendre, et Dieu te parlera en personne.»
Si ensuite tu insistes et demandes ce que c'est
que cet ennui, ils en savent autant que le docteur
Carlostad sait le grec et l'hébreu... Ne reconnais-tu
pas ici le diable, l'ennemi de l'ordre
divin? Le vois-tu comme il ouvre une large bouche,

criant: Esprit, esprit, esprit; et tout en
criant cela il détruit ponts, chemins, échelles;
en un mot, toute voie par laquelle l'esprit peut
pénétrer en toi: à savoir, l'ordre extérieur établi
de Dieu dans le saint baptême, dans les signes et
dans sa propre parole? Ils veulent que tu apprennes
à monter les nues, chevaucher le vent,
et ils ne te disent ni comment, ni quand, ni où,
ni quoi; tu dois, comme eux, l'apprendre par
toi-même.»

«Martin Luther, indigne ecclésiaste et évangéliste
à Wittemberg, à tous les chrétiens de
Strasbourg, les tout aimables amis de Dieu: Je
supporterais volontiers les emportemens de Carlostad
dans l'affaire des images. Moi-même j'ai
fait, par mes écrits, plus de mal aux images
qu'il ne fera jamais par toutes ses violences et ses
fureurs. Mais ce qui est intolérable, c'est que
l'on excite et que l'on pousse les gens à tout cela,
comme si c'était obligatoire, et qu'à moins de
briser les images, on ne pût être chrétien. Sans
doute, les œuvres ne font pas le chrétien; ces
choses extérieures telles que les images et le sabbat,
sont laissées libres dans le Nouveau Testament,
de même que toutes les autres cérémonies
de la loi. Saint Paul dit: «Nous savons que les
idoles ne sont rien dans le monde.» Si elles ne
sont rien, pourquoi donc, à ce sujet, enchaîner

et torturer la conscience des chrétiens? Si elles
ne sont rien, qu'elles tombent ou qu'elles soient
debout, il n'importe.»

Il passe à un sujet plus élevé, à la question de
la présence réelle, question supérieure du symbolisme
chrétien dont celle des images est le côté
inférieur. C'est principalement en ce point que
Luther se trouvait opposé à la réforme suisse, et
que Carlostad s'y rattachait, quelque éloigné qu'il
en fût par la hardiesse de ses opinions politiques.

«J'avoue que si Carlostad ou quelque autre
eût pu me montrer, il y a cinq ans, que dans le
saint sacrement il n'y a que du pain et du vin, il
m'aurait rendu un grand service[r56]. J'ai eu des
tentations bien fortes alors, je me suis tordu, j'ai
lutté; j'aurais été bien heureux de me tirer de là.
Je voyais bien que je pouvais ainsi porter au papisme
le coup le plus terrible... Il y en a bien eu
deux encore qui m'ont écrit sur ce point, et de
plus habiles gens que le docteur Carlostad, et
qui ne torturaient pas comme lui les paroles d'après
leur caprice. Mais je suis enchaîné, je ne
puis en sortir, le texte est trop puissant, rien ne
peut l'arracher de mon esprit.

»Aujourd'hui même, s'il arrivait que quelqu'un
pût me prouver, par des raisons solides,
qu'il n'y a là que du pain et du vin, on n'aurait
pas besoin de m'attaquer si furieusement.

Je ne suis malheureusement que trop porté à
cette interprétation toutes les fois que je sens en
moi mon Adam. Mais ce que le docteur Carlostad
imagine et débite sur ce sujet me touche si peu,
qu'au contraire j'en suis plutôt confirmé dans
mon opinion; et si je ne l'avais déjà pensé, de
telles billevesées prises hors de l'Écriture, et
comme en l'air, suffiraient pour me faire croire
que son opinion n'est pas la bonne.»

Il avait écrit déjà dans le pamphlet Contre les
prophètes célestes. «Carlostad dit ne pouvoir
raisonnablement concevoir que le corps de Jésus-Christ
se réduise dans un si petit espace. Mais,
si on consulte la raison, on ne croira plus aucun
mystère...» Luther ajoute à la page suivante cette
bouffonnerie incroyablement audacieuse: «Tu
penses apparemment que l'ivrogne Christ ayant
trop bu à souper, a étourdi ses disciples de paroles
superflues.»

Cette violente polémique de Luther contre
Carlostad était chaque jour aigrie par les symptômes
effrayans de bouleversement général qui
menaçait l'Allemagne. Les doctrines du hardi
théologien répondaient aux vœux, aux pensées
dont les masses populaires étaient préoccupées,
en Souabe, en Thuringe, en Alsace, dans tout
l'occident de l'Empire. Le bas peuple, les paysans,

endormis depuis si long-temps sous le
poids de l'oppression féodale, entendirent les
savans et les princes parler de liberté, d'affranchissement,
et s'appliquèrent ce qu'on ne disait
pas pour eux[8]. La réclamation des pauvres paysans
de la Souabe, dans sa barbarie naïve, restera
comme un monument de modération courageuse.
Peu-à-peu l'éternelle haine du pauvre contre
le riche se réveilla, moins aveugle toutefois
que dans la jacquerie, mais cherchant déjà une
forme systématique, qu'elle ne devait atteindre
qu'au temps des niveleurs anglais. Elle se compliqua
de tous les germes de démocratie religieuse
qu'on avait cru étouffés au moyen-âge.

Des Lollardistes, des Béghards, une foule de
visionnaires apocalyptiques se remuèrent. Le
mot de ralliement devint plus tard la nécessité
d'un second baptême; dès le principe, le but fut
une guerre terrible contre l'ordre établi, contre
toute espèce d'ordre; guerre contre la propriété,
c'était un vol fait au pauvre, guerre contre la
science, elle rompait l'égalité naturelle, elle tentait
Dieu qui révélait tout à ses saints; les livres,
les tableaux étaient des inventions du diable.

Les paysans se soulevèrent d'abord dans la
Forêt-Noire, puis autour d'Heilbronn, de Francfort,
dans le pays de Bade et Spire[a60]. De là, l'incendie
gagna l'Alsace, et nulle part il n'eut un
caractère plus terrible. Nous le retrouvons encore
dans le Palatinat, la Hesse, la Bavière. En
Souabe, le chef principal des insurgés était un
des petits nobles de la vallée du Necker, le célèbre
Goetz de Berlichingen, Goetz à la main de
fer, qui assurait n'être devenu leur général que
malgré lui et par force.

«Doléance et demande amiable de toute la
réunion des paysans, avec leurs prières chrétiennes.
Le tout exposé très brièvement en douze
articles principaux. Au lecteur chrétien, paix et
grâce divine par le Christ!

»Il y a aujourd'hui beaucoup d'anti-chrétiens
qui prennent occasion de la réunion des paysans

pour blasphémer l'Évangile, disant: que ce sont
là les fruits du nouvel Évangile, que personne
n'obéisse plus, que chacun se soulève et se cabre,
qu'on s'assemble et s'attroupe avec grande violence;
qu'on veuille réformer, chasser les autorités
ecclésiastiques et séculières, peut-être même
les égorger. A ces jugemens pervers et impies,
répondent les articles suivans.

»D'abord ils détournent l'opprobre dont on
veut couvrir la parole de Dieu; ensuite ils disculpent
chrétiennement les paysans du reproche
de désobéissance et de révolte.

»L'Évangile n'est pas une cause de soulèvement
ou de trouble; c'est une parole qui annonce
le Christ, le Messie qui nous était promis; cette
parole et la vie qu'elle enseigne ne sont qu'amour,
paix, patience et union. Sachez aussi que tous
ceux qui croient en ce Christ seront unis dans
l'amour, la paix et la patience. Puis donc que les
articles des paysans, comme on le verra plus
clairement ensuite, ne sont pas dirigés à une
autre intention que d'entendre l'Évangile, et de
vivre en s'y conformant, comment les anti-chrétiens
peuvent-ils nommer l'Évangile une cause de
trouble et de désobéissance. Si les anti-chrétiens
et les ennemis de l'Évangile se dressent contre
de telles demandes, ce n'est pas l'Évangile qui
en est la cause, c'est le diable, le mortel ennemi

de l'Évangile, lequel, par l'incrédulité, a éveillé
dans les siens l'espoir d'opprimer et d'effacer la
parole de Dieu qui n'est que paix, amour et union.

»Il résulte clairement de là que les paysans
qui, dans leurs articles, demandent un tel Évangile
pour leur doctrine et pour leur vie, ne
peuvent être appelés désobéissans ni révoltés.
Si Dieu nous appelle et nous presse de vivre
selon sa parole, s'il veut nous écouter, qui blâmera
la volonté de Dieu, qui pourra s'attaquer à
son jugement, et lutter contre ce qu'il lui plaît
de faire? Il a bien entendu les enfans d'Israël qui
criaient à lui, il les a délivrés de la main de Pharaon.
Ne peut-il pas encore aujourd'hui sauver
les siens? Oui, il les sauvera, et bientôt! Lis
donc les articles suivans, lecteur chrétien; lis-les
avec soin, et juge.»

Suivent les articles[r57]:

«I. En premier lieu, c'est notre humble demande
et prière à nous tous, c'est notre volonté
unanime, que désormais nous ayons le pouvoir
et le droit d'élire et choisir nous-mêmes un pasteur;
que nous ayons aussi le pouvoir de le déposer
s'il se conduit comme il ne convient point.
Le même pasteur choisi par nous, doit nous
prêcher clairement le saint Évangile, dans sa
pureté, sans aucune addition de précepte ou de
commandement humain. Car en nous annonçant

toujours la véritable foi, on nous donne occasion
de prier Dieu, de lui demander sa grâce, de former
en nous cette même véritable foi et de l'y
affermir. Si la grâce divine ne se forme point en
nous, nous restons toujours chair et sang, et
alors nous ne sommes rien de bon. On voit clairement
dans l'Écriture que nous ne pouvons
arriver à Dieu que par la véritable foi, et parvenir
à la béatitude que par sa miséricorde. Il
nous faut donc nécessairement un tel guide et
pasteur, ainsi qu'il est institué dans l'Écriture.

»II. Puisque la dîme légitime est établie dans
l'Ancien Testament (que le Nouveau a confirmé
en tout), nous voulons payer la dîme légitime du
grain, toutefois de la manière convenable... Nous
sommes désormais dans la volonté que les prud'hommes
établis par une commune reçoivent et
rassemblent cette dîme; qu'ils fournissent au
pasteur élu par toute une commune de quoi
l'entretenir lui et les siens suffisamment et convenablement,
après que la commune en aura
connu, et ce qui restera, on doit en user pour
soulager les pauvres qui se trouvent dans le
même village. S'il restait encore quelque chose,
on doit le réserver pour les frais de guerre, d'escorte
et autres choses semblables, afin de délivrer
les pauvres gens de l'impôt établi jusqu'ici
pour le paiement de ces frais. S'il est arrivé, d'un

autre côté, qu'un ou plusieurs villages aient,
dans le besoin, vendu leur dîme, ceux qui l'ont
achetée, n'auront rien à redouter de nous, nous
nous arrangerons avec eux selon les circonstances,
afin de les indemniser au fur et à mesure
que nous pourrons. Mais quant à ceux qui, au
lieu d'avoir acquis la dîme d'un village par achat,
se la sont appropriée de leur propre chef, eux
ou leurs ancêtres, nous ne leur devons rien et
nous ne leur donnerons rien. Cette dîme sera
employée comme il est dit ci-dessus. Pour ce qui
est de la petite dîme et de la dîme du sang (du
bétail), nous ne l'acquitterons en aucune façon,
car Dieu le Seigneur a créé les animaux pour être
librement à l'usage de l'homme. Nous estimons
cette dîme une dîme illégitime, inventée par les
hommes; c'est pourquoi nous cesserons de la
payer.»

Dans leur IIIe article, les paysans déclarent
ne plus vouloir être traités comme la propriété de
leurs seigneurs, «car Jésus-Christ, par son sang
précieux, les a rachetés tous sans exception, le
pâtre à l'égal de l'Empereur.» Ils veulent être libres,
mais seulement selon l'Écriture, c'est-à-dire
sans licence aucune et en reconnaissant
l'autorité, car l'Évangile leur enseigne à être
humbles et à obéir aux puissances «en toutes
choses convenables et chrétiennes.»


«IV. Il est contraire à la justice et à la charité,
disent-ils, que les pauvres gens n'aient aucun
droit au gibier, aux oiseaux et aux poissons
des eaux courantes; de même: qu'ils soient
obligés de souffrir, sans rien dire, l'énorme
dommage que font à leurs champs les bêtes des
forêts; car, lorsque Dieu créa l'homme, il lui
donna pouvoir sur tous les animaux indistinctement.»—Ils
ajoutent qu'ils auront, conformément
à l'Évangile, des égards pour ceux d'entre
les seigneurs qui pourront prouver, par des
titres, qu'ils ont acheté leur droit de pêche,
mais que pour les autres ce droit cessera sans
indemnité.

»V. Les bois et forêts anciennement communaux,
qui auront passé en les mains de tiers, autrement
que par suite d'une vente équitable,
doivent revenir à leur propriétaire originaire,
qui est la commune. Chaque habitant doit avoir
le droit d'y prendre le bois qui lui sera nécessaire,
au jugement des prud'hommes.

»VI. Ils demandent un allégement dans les services
qui leur sont imposés, et qui deviennent
de jour en jour plus accablans. Ils veulent servir
«comme leurs pères, selon la parole de Dieu.»

»VII. Que le seigneur ne demande pas au paysan
de faire gratuitement plus de services qu'il
n'est dit dans leur pacte mutuel (vereinigung).


»VIII. Beaucoup de terres sont grevées d'un
cens trop élevé. Que les seigneurs acceptent l'arbitrage
d'hommes irréprochables, et qu'ils diminuent
le cens selon l'équité, «afin que le paysan
ne travaille pas en vain, car tout ouvrier a droit
à son salaire.»

»IX. La justice se rend avec partialité. On établit
sans cesse de nouvelles dispositions sur les
peines. Qu'on ne favorise personne et qu'on s'en
tienne aux anciens réglemens.

»X. Que les champs et prairies distraits des
biens de la commune, autrement que par une
vente équitable, retournent à la commune.

»XI. Les droits de décès sont révoltants et ouvertement
opposés à la volonté de Dieu, «car
c'est une spoliation des veuves et des orphelins.»
Qu'ils soient entièrement et à jamais
abolis.

»XII. ... S'il se trouvait qu'un ou plusieurs
des articles qui précèdent, fût en opposition avec
l'Écriture (ce que nous ne pensons pas), nous y
renonçons d'avance. Si, au contraire, l'Écriture
nous en indiquait encore d'autres sur l'oppression
du prochain, nous les réservons et y adhérons
également dès à présent. Que la paix de Jésus-Christ
soit avec tous. Amen.»

Luther ne pouvait garder le silence dans cette
grande crise[a61]. Les seigneurs l'accusaient d'être le

premier auteur des troubles. Les paysans se recommandaient
de son nom, et l'invoquaient pour
arbitre. Il ne refusa pas ce rôle dangereux. Dans
sa réponse à leurs douze articles, il se porte
pour juge entre le prince et le peuple. Nulle part
peut-être il ne s'est élevé plus haut.

Exhortation à la paix, en réponse aux douze
articles des paysans de la Souabe, et aussi contre
l'esprit de meurtre et de brigandage des autres paysans
ameutés[r58][a62].—«Les paysans actuellement rassemblés
dans la Souabe, viennent de dresser et
de faire répandre, par la voie de l'impression,
douze articles qui renferment leurs griefs contre
l'autorité. Ce que j'approuve le plus dans cet
écrit, c'est qu'au douzième article ils se déclarent
prêts à accepter toute instruction évangélique
meilleure que la leur au sujet de leurs doléances.

»En effet, si ce sont là leurs véritables intentions
(et comme ils ont fait leur déclaration à la
face des hommes, sans craindre la lumière, il ne
me convient pas de l'interpréter autrement), il
y a encore à espérer une bonne fin à toutes ces
agitations.

»Et moi qui suis aussi du nombre de ceux qui
font de l'Écriture sainte leur étude sur cette
terre, moi auquel ils s'adressent nommément
(s'en rapportant à moi dans un de leurs imprimés),
je me sens singulièrement enhardi par

cette déclaration de leur part à produire aussi
mon sentiment au grand jour sur la matière en
question, conformément aux préceptes de la
charité, qui doit unir tous les hommes. En quoi
faisant, je m'affranchirai et devant Dieu et devant
les hommes du reproche d'avoir contribué
au mal par mon silence; au cas où ceci finirait
d'une manière funeste.

»Peut-être aussi n'ont-ils fait cette déclaration
que pour en imposer, et sans doute il y en a parmi
eux d'assez méchans pour cela, car il est impossible
qu'en une telle multitude, tous soient
bons chrétiens; il est plutôt vraisemblable que
beaucoup d'entre eux font servir la bonne volonté
des autres aux desseins pervers qui leur
sont propres. Eh bien! s'il y a imposture dans
cette déclaration, j'annonce aux imposteurs qu'ils
ne réussiront pas; et que, s'ils réussissaient, ce
serait à leur dam, à leur perte éternelle.

»L'affaire dans laquelle nous sommes engagés
est grande et périlleuse; elle touche et le royaume
de Dieu et celui de ce monde. En effet, s'il arrivait
que cette révolte se propageât et prît le
dessus; l'un et l'autre y périraient, et le gouvernement
séculier et la parole de Dieu, et il
s'ensuivrait une éternelle dévastation de toute
la terre allemande. Il est donc urgent, dans de si
graves circonstances, que nous donnions sur

toutes choses notre avis librement, et sans égard
aux personnes. En même temps il n'est pas
moins nécessaire que nous devenions enfin attentifs
et obéissans, que nous cessions de boucher
nos oreilles et nos cœurs, ce qui, jusqu'ici, a
laissé prendre à la colère de Dieu son plein mouvement,
son branle le plus terrible (seinen vollen
gang und schwang). Tant de signes effrayans
qui, dans ces derniers temps, ont apparu au ciel
et sur la terre, annoncent de grandes calamités
et des changemens inouïs à l'Allemagne. Nous
nous en inquiétons peu, pour notre malheur;
mais Dieu n'en poursuivra pas moins le cours
de ses châtimens, jusqu'à ce qu'il ait enfin fait
mollir nos têtes de fer.

»Première Partie.—Aux princes et seigneurs.—D'abord
nous ne pouvons remercier personne
sur la terre de tout ce désordre et de ce soulèvement,
si ce n'est vous, princes et seigneurs, vous
surtout aveugles évêques, prêtres et moines insensés,
qui, aujourd'hui encore, endurcis dans
votre perversité, ne cessez de crier contre le saint
Évangile, quoique vous sachiez qu'il est juste et
bon et que vous ne pouvez rien dire contre.
En même temps, comme autorités séculières,
vous êtes les bourreaux et les sangsues des pauvres
gens, vous immolez tout à votre luxe et à
votre orgueil effrénés; jusqu'à ce que le peuple

ne veuille ni ne puisse vous endurer davantage.
Vous avez déjà le glaive à la gorge, et vous vous
croyez encore si fermes en selle qu'on ne puisse
vous renverser. Vous vous casserez le col avec
cette sécurité impie. Je vous avais exhorté maintefois
à vous garder de ce verset (psaume CIV):
Effundit contemptum super principes: il verse
le mépris sur les princes. Vous faites tous
vos efforts pour que ces paroles s'accomplissent
sur vous, vous voulez que la massue déjà levée
tombe et vous écrase; les avis, les conseils seraient
superflus.

»Les signes de la colère de Dieu qui apparaissent
sur la terre et au ciel, s'adressent à vous
pourtant. C'est vous, ce sont vos crimes que
Dieu veut punir. Si ces paysans qui vous attaquent
maintenant ne sont pas les ministres de sa
volonté, d'autres le seront. Vous les battriez,
que vous n'en seriez pas moins vaincus. Dieu en
susciterait d'autres; il veut vous frapper et il vous
frappera.

»Vous comblez la mesure de vos iniquités en
imputant cette calamité à l'Évangile et à ma doctrine.
Calomniez toujours. Vous ne voulez pas
savoir ce que j'ai enseigné et ce qu'est l'Évangile;
il en est un autre à la porte qui va vous
l'apprendre, si vous ne vous amendez. Ne me
suis-je pas employé de tout temps avec zèle et

ardeur à recommander au peuple l'obéissance à
l'autorité, à la vôtre même, si tyrannique, si intolérable
qu'elle fût? qui plus que moi a combattu
la sédition? Aussi les prophètes de meurtre
me haïssent-ils autant que vous. Vous persécutiez
mon Évangile par tous les moyens qui étaient
en vous, pendant que cet Évangile faisait prier
le peuple pour vous et qu'il aidait à soutenir
votre autorité chancelante.

»En vérité, si je voulais me venger, je n'aurais
maintenant qu'à rire dans ma barbe et regarder
les paysans à l'œuvre; je pourrais même faire
cause commune avec eux et envenimer la plaie.
Dieu me préserve de pareilles pensées! C'est
pourquoi, chers seigneurs, amis ou ennemis,
ne méprisez pas mon loyal secours, quoique je
ne sois qu'un pauvre homme; ne méprisez pas
non plus cette sédition, je vous supplie: non
pas que je veuille dire par là qu'ils soient trop
forts contre vous; ce n'est pas eux que je voudrais
vous faire craindre, c'est Dieu, c'est le
Seigneur irrité. Si Celui-là veut vous punir
(vous ne l'avez que trop mérité), il vous punira;
et s'il n'y avait pas assez de paysans, il changerait
les pierres en paysans; un seul des leurs
en égorgerait cent des vôtres: tous tant que
vous êtes, ni vos cuirasses ni votre force ne vous
sauveraient.


»S'il est encore un conseil à vous donner, chers
seigneurs, au nom de Dieu reculez un peu devant
la colère que vous voyez déchaînée. On
craint et on évite l'homme ivre. Mettez un terme
à vos exactions, faites trève à cette âpre tyrannie;
traitez les paysans comme l'homme sensé traite
les gens ivres ou en démence. N'engagez pas de
lutte avec eux, vous ne pouvez savoir comment
cela finira. Employez d'abord la douceur, de
peur qu'une faible étincelle, gagnant tout autour,
n'aille allumer, par toute l'Allemagne,
un incendie que rien n'éteindrait. Vous ne
perdrez rien par la douceur, et quand même
vous y perdriez quelque peu, la paix vous en
dédommagerait au centuple. Dans la guerre,
vous pouvez vous engloutir et vous perdre, corps
et biens. Les paysans ont dressé douze articles
dont quelques-uns contiennent des demandes
si équitables, qu'elles vous déshonorent devant
Dieu et les hommes, et qu'elles réalisent le
psaume CVIII, car elles couvrent les princes de
mépris.

»Moi, j'aurais bien d'autres articles et de plus
importans peut-être à dresser contre vous, sur le
gouvernement de l'Allemagne, ainsi que je l'ai
fait dans mon livre A la noblesse allemande. Mais
mes paroles ont été pour vous comme le vent en
l'air, et c'est pour cela qu'il vous faut maintenant

essuyer toutes ces réclamations d'intérêts particuliers.

»Quant aux premiers articles, vous ne pouvez
leur refuser la libre élection de leurs pasteurs. Ils
veulent qu'on leur prêche l'Évangile. L'autorité
ne peut ni ne doit y mettre d'empêchement,
elle doit même permettre à chacun d'enseigner
et de croire ce qui bon lui semblera, que ce soit
Évangile ou mensonge. C'est assez qu'elle défende
de prêcher le trouble et la révolte.

»Les autres articles, qui touchent l'état matériel
des paysans, droits de décès, augmentation
des services, etc., sont également justes.
Car l'autorité n'est point instituée pour son propre
intérêt ni pour faire servir les sujets à l'assouvissement
de ses caprices et de ses mauvaises
passions, mais bien pour l'intérêt du peuple.
Or, on ne peut supporter si long-temps vos
criantes exactions. A quoi servirait-il au paysan
de voir son champ rapporter autant de florins
que d'herbes et de grains de blé, si son seigneur
le dépouillait dans la même mesure, et dissipait,
comme paille, l'argent qu'il en aurait tiré, l'employant
en habits, châteaux et bombances? Ce
qu'il faudrait faire avant tout, ce serait de couper
court à tout ce luxe et de boucher les trous
par où l'argent s'en va, de façon qu'il en restât
quelque peu dans la poche du paysan.


»Deuxième Partie.—Aux Paysans.—Jusqu'ici
chers amis, vous n'avez vu qu'une chose:
j'ai reconnu que les princes et seigneurs qui défendent
de prêcher l'Évangile, et qui chargent
les peuples de fardeaux intolérables, ont bien
mérité que Dieu les précipitât du siége, car ils
pèchent contre Dieu et les hommes, ils sont
sans excuse. Néanmoins c'est à vous de conduire
votre entreprise avec conscience et justice. Si
vous avez de la conscience, Dieu vous assistera:
quand même vous succomberiez pour le moment,
vous triompheriez à la fin; ceux de vous qui
périraient dans le combat, seraient sauvés. Mais
si vous avez la justice et la conscience contre vous,
vous succomberez, et quand même vous ne succomberiez
pas, quand même vous tueriez tous les
princes, votre corps et votre âme n'en seraient
pas moins éternellement perdus. Il n'y a donc
pas à plaisanter ici. Il y va de votre corps et de
votre vie à jamais. Ce qu'il vous faut considérer,
ce n'est pas votre force et le tort de vos adversaires,
il faut voir surtout si ce que vous faites
est selon la justice et la conscience.

»N'en croyez donc pas, je vous prie, les prophètes
de meurtre que Satan a suscités parmi
vous, et qui viennent de lui, quoiqu'ils invoquent
le saint nom de l'Évangile. Ils me haïront à
cause du conseil que je vous donne, ils m'appelleront

hypocrite, mais cela ne me touche
point. Ce que je désire, c'est de sauver de la
colère de Dieu les bonnes et honnêtes gens qui
sont parmi vous; je ne craindrai pas les autres,
qu'ils me méprisent ou non. J'en connais Un qui
est plus fort qu'eux tous, et celui-là m'enseigne
par le psaume III de faire ce que je fais. Les cent
mille ne me font pas peur....

»Vous invoquez le nom de Dieu et vous prétendez
agir d'après sa parole; n'oubliez donc pas
avant tout que Dieu punit celui qui invoque son
nom en vain. Craignez sa colère. Qu'êtes-vous,
et qu'est-ce que le monde? Oubliez-vous qu'il
est le Dieu tout-puissant et terrible, le Dieu du
déluge, celui qui a foudroyé Sodome? Or il est
facile de voir que vous ne faites pas honneur à
son nom. Dieu ne dit-il pas: Qui prend l'épée
périra par l'épée? Et saint Paul: Que toute
âme soit soumise à l'autorité en tout respect et
honneur? Comment pouvez-vous, après ces enseignemens,
prétendre encore que vous agissez
d'après l'Évangile? Prenez-y garde, un jugement
terrible vous attend.

»Mais, dites-vous, l'autorité est mauvaise,
intolérable, elle ne veut pas nous laisser l'Évangile,
elle nous accable de charges hors de toute
mesure, elle nous perd de corps et d'âme. A cela
je réponds que la méchanceté et l'injustice de

l'autorité n'excusent pas la révolte, car il ne
convient pas à tout homme de punir les méchans.
En outre le droit naturel dit que nul ne doit
être juge en sa propre cause, ni se venger lui-même,
car le proverbe dit vrai: Frapper qui
frappe, ne vaut. Le droit divin nous enseigne
même chose: La vengeance m'appartient, dit le
Seigneur, c'est moi qui veux juger. Votre entreprise
est donc contraire non-seulement au droit,
selon la Bible et l'Évangile, mais aussi au droit
naturel et à la simple équité. Vous ne pouvez y
persister à moins de prouver que vous y êtes
appelés par un nouveau commandement de Dieu,
tout particulier et confirmé par des miracles.

»Vous voyez la paille dans l'œil de l'autorité,
mais vous ne voyez pas la poutre qui est dans le
vôtre. L'autorité est injuste en ce qu'elle interdit
l'Évangile et qu'elle vous accable de charges;
mais combien êtes-vous plus injustes, vous qui,
non contens d'interdire la parole de Dieu, la
foulez aux pieds, vous qui vous arrogez le pouvoir
réservé à Dieu seul? D'un autre côté, qui
est le plus grand voleur (je vous en fais juge)
de celui qui prend une partie ou de celui qui
prend le tout? Or l'autorité vous prend injustement
votre bien, mais vous lui prenez à elle
non-seulement le bien, mais aussi le corps et la
vie. Vous assurez bien, il est vrai, que vous lui

laisserez quelque chose; qui vous en croira? Vous
lui avez pris le pouvoir; qui prend le tout ne
craint pas de prendre aussi la partie; quand le
loup mange la brebis, il en mange bien aussi
les oreilles.

»Et comment ne voyez-vous donc pas, mes
amis, que si votre doctrine était vraie, il n'y aurait
plus sur la terre ni autorité, ni ordre, ni
justice d'aucune espèce? Chacun serait son juge
à soi; l'on ne verrait que meurtre, désolation
et brigandage.

»Que feriez-vous, si dans votre troupe, chacun
voulait également être indépendant, se faire
justice, se venger lui-même? Le souffririez-vous?
Ne diriez-vous pas que c'est aux supérieurs de
juger?

»Telle est la loi que doivent observer même les
païens, les Turcs et les juifs, s'il doit y avoir ordre
et paix sur la terre. Loin d'être chrétiens, vous
êtes donc pires que les païens et les Turcs. Que
dira Jésus-Christ en voyant son nom ainsi profané
par vous?

»Chers amis, je crains fort que Satan n'ait
envoyé parmi vous des prophètes de meurtre
qui convoitent l'empire de ce monde et qui pensent
y arriver par vous, sans s'inquiéter des périls
et temporels et spirituels, dans lesquels ils vous
précipitent.


»Mais passons maintenant au droit évangélique.
Celui-ci ne lie pas les païens comme le
droit dont nous venons de parler. Jésus-Christ,
dont vous tirez le nom des chrétiens, ne dit-il
pas (saint Mathieu, V): Ne résistez pas à celui
qui vous fait du mal; si quelqu'un te frappe à la
joue droite, présente aussi l'autre... L'entendez-vous,
Chrétiens rassemblés? Comment faites-vous
rimer votre conduite avec ce précepte? Si vous
ne savez pas souffrir, comme le demande notre
Seigneur, dépouillez vite son nom, vous n'en
êtes pas dignes; ou il va tout-à-l'heure vous l'arracher
lui-même.

»(Suivent d'autres versets de l'Évangile sur
la douceur chrétienne). Souffrir, souffrir, la
croix, la croix, voilà la loi qu'enseigne le Christ,
il n'y en a point d'autres...

»Eh! mes amis; si vous faites de telles choses,
quand donc en viendrez-vous à cet autre précepte
qui vous commande d'aimer vos ennemis et de
leur faire du bien?... Oh! plût à Dieu que la plupart
d'entre nous fussent avant tout de bons et
pieux païens qui observassent la loi naturelle!

»Pour vous montrer jusqu'où vos prophètes
vous ont égarés, je n'ai qu'à vous rappeler quelques
exemples qui mettent en lumière la loi de
l'Évangile. Regardez Jésus-Christ et saint Pierre
dans le jardin de Gézémaneh. Saint Pierre ne

croyait-il pas faire une bonne action en défendant
son maître et seigneur, contre ceux qui
venaient pour le livrer aux bourreaux? Et cependant
vous savez que Jésus-Christ le réprimanda
comme un meurtrier pour avoir résisté l'épée à
la main.

»Autre exemple: Jésus-Christ lui-même attaché
à la croix, que fait-il? Ne prie-t-il pas pour
ses persécuteurs, ne dit-il pas: O mon père,
pardonnez-leur, car ils ne savent ce qu'ils font!
Et Jésus-Christ ne fut-il pas cependant glorifié
après avoir souffert, son royaume n'a-t-il
pas prévalu et triomphé? De même Dieu vous
aiderait, si vous saviez souffrir comme il le demande.

»Pour prendre un exemple dans le temps
même où nous vivons, comment s'est-il fait que
ni l'Empereur ni le pape n'aient pu rien contre
moi? plus ils ont fait d'efforts pour arrêter et détruire
l'Évangile, plus celui-ci a gagné et pris
force? Je n'ai point tiré l'épée, je n'ai point fait
de révolte; j'ai toujours prêché l'obéissance à
l'autorité, même à celle qui me persécutait; je
m'en reposais toujours sur Dieu, je remettais
tout entre ses mains. C'est pour cela, qu'en dépit
du pape et des tyrans, il m'a non-seulement
conservé la vie, ce qui déjà était un miracle,
mais il a aussi de plus en plus avancé et répandu

mon Évangile. Et voilà que maintenant, pensant
servir l'Évangile, vous vous jetez en travers. En
vérité, vous lui portez le coup le plus terrible
dans l'esprit des hommes, vous l'écrasez pour
ainsi dire par vos perverses et folles entreprises.

»Je vous dis tout ceci, chers amis, pour vous
montrer combien vous profanez le nom du Christ
et de sa sainte loi. Quelque justes que puissent
être vos demandes, il ne convient pas au chrétien
de combattre ni d'employer la violence: nous
devons souffrir l'injustice, telle est notre loi
(I. Corinth. VI). Je vous le répète donc, agissez
en cette occurrence comme vous voudrez, mais
laissez là le nom du Christ, et n'en faites pas
honteusement le prétexte et le manteau de votre
conduite impie. Je ne le permettrai pas, je ne
le tolèrerai pas, je vous arracherai ce nom par
tous les efforts dont je suis capable, jusqu'à la
dernière goutte de mon sang...

»Non que je veuille par là justifier l'autorité:
ses torts sont immenses, je l'avoue; mais ce que
je veux, c'est que, s'il faut malheureusement
(Dieu veuille nous l'épargner!), s'il faut, dis-je,
que vous en veniez aux mains, on n'appelle
chrétiens ni l'un ni l'autre parti. Ce sera une
guerre de païens et point autre, car les chrétiens
ne combattent pas avec les épées ni les arquebuses,
mais avec la croix et la patience, de même

que leur général Jésus-Christ ne manie pas
l'épée, mais se laisse attacher à la croix. Leur
triomphe ne consiste pas dans la domination et
le pouvoir, mais dans la soumission et l'humilité.
Les armes de notre chevalerie n'ont pas
d'efficacité corporelle, leur force est dans le
Très-Haut.

»Intitulez-vous donc: gens qui veulent suivre
la nature et ne pas supporter le mal; voilà le
nom qui vous convient; si vous ne le prenez pas,
mais que vous persistiez à garder et prononcer
sans cesse celui du Christ, je ne pourrai que vous
regarder comme mes ennemis et comme ceux de
l'Évangile, à l'égal du pape et de l'Empereur.
Or, sachez que dans ce cas, je suis décidé à m'en
remettre entièrement à Dieu, et à l'implorer pour
qu'il vous éclaire, qu'il soit contre vous et vous
fasse échouer.

»J'y risquerai ma tête, comme j'ai fait contre
le pape et l'Empereur, car je vois clairement
que le diable n'ayant pu venir à bout de moi par
eux, veut m'exterminer et me dévorer par les
prophètes de meurtre qui sont parmi vous. Eh
bien, qu'il me dévore: un tel morceau ne sera
pas de facile digestion.

»Toutefois, chers amis, je vous supplie
humblement et comme un ami qui veut votre
bien, d'y bien penser avant d'aller plus loin, et de

me dispenser de combattre et de prier contre
vous, quoique je ne sois moi-même qu'un pauvre
pécheur; je sais pourtant que dans ce cas
j'aurais tellement raison, que Dieu écouterait
immanquablement mes prières. Il nous a enseigné
lui-même, dans le saint Pater noster, à
demander que son nom soit sanctifié sur la terre
comme au ciel. Il est impossible que vous ayez,
de votre côté, la même confiance en Dieu, car
l'Écriture et votre conscience vous condamnent
et vous disent que vous agissez en païens, en
ennemis de l'Évangile. Si vous étiez chrétiens,
vous n'agiriez pas du poing et de l'épée; vous
diriez, Délivre-nous du mal, et, Que ta volonté
soit faite (suivent des versets qui expriment cette
pensée). Mais vous voulez être vous-mêmes votre
Dieu et votre Sauveur; le vrai Dieu, le vrai Sauveur
vous abandonne donc. Les demandes que
vous avez dressées ne sont pas contraires au
droit naturel et à l'équité, par leur teneur même,
mais par la violence avec laquelle vous les voulez
arracher à l'autorité. Aussi celui qui les a dressées
n'est pas un homme pieux et sincère; il a
cité grand nombre de chapitres de l'Écriture,
sans écrire les versets mêmes, afin de rendre
votre entreprise spécieuse, de vous séduire et de
vous jeter dans les périls. Quand on lit les chapitres
qu'il a désignés, on n'y voit pas grand'chose

sur votre entreprise, on y trouve plutôt
le contraire, à savoir, que l'on doit vivre et agir
chrétiennement. Ce sera, je pense, un prophète
séditieux qui aura voulu attaquer l'Évangile par
vous; Dieu veuille lui résister et vous garder de
lui.

»En premier lieu, vous vous glorifiez, dans
votre préface, de ne demander qu'à vivre selon
l'Évangile. Mais n'avouez-vous pas vous-mêmes
que vous êtes en révolte? Et comment, je vous
le demande, avez-vous l'audace de colorer une
pareille conduite du saint nom de l'Évangile?

»Vous citez en exemple les enfans d'Israël. Vous
dites que Dieu entendit les cris qu'ils poussaient
vers lui, et qu'il les délivra. Pourquoi donc ne
suivez-vous pas cet exemple dont vous vous glorifiez?
Invoquez Dieu, comme ils ont fait, et attendez
qu'il vous envoie aussi un Moïse qui
prouve sa mission par des miracles. Les enfans
d'Israël ne s'ameutèrent point contre Pharaon;
ils ne s'aidèrent point eux-mêmes comme vous
avez dessein de faire. Cet exemple vous est donc
directement contraire, et vous damne au lieu de
vous sauver.

»Il n'est pas vrai non plus que vos articles,
comme vous l'annoncez dans votre préface, enseignent
l'Évangile et lui soient conformes. Y en
a-t-il un seul sur les douze, qui renferme quelque

point de doctrine évangélique? N'ont-ils pas
tous uniquement pour objet d'affranchir vos
personnes et vos biens? Ne traitent-ils pas tous
de choses temporelles? Vous, vous convoitez le
pouvoir et les biens de la terre, vous ne voulez
souffrir aucun tort; l'Évangile, au contraire,
n'a nul souci de ces choses, et place la vie extérieure
dans la souffrance, l'injustice, la croix, la
patience et le mépris de la vie, comme de toute
affaire de ce monde.

»Il faut donc ou que vous abandonniez votre
entreprise, et que vous consentiez à souffrir les
torts, si vous voulez porter le nom de chrétiens;
ou bien, si vous persistez dans vos résolutions,
il faut que vous dépouilliez ce nom et que vous
en preniez un autre. Choisissez, point de milieu.

»Vous dites que l'on empêche l'Évangile de parvenir
jusqu'à vous: je vous réponds qu'il n'y a
aucune puissance ni sur la terre ni au ciel qui
puisse faire cela. Une doctrine publique marche
libre sous le ciel, elle n'est liée à aucun endroit,
aussi peu que l'étoile qui, traversant les airs,
annonçait aux sages de l'Orient la naissance de
Jésus-Christ... Si l'on interdit l'Évangile dans la
ville ou le village où vous êtes, suivez-le ailleurs
où on le prêche... Jésus-Christ a dit (saint Matthieu,
X): «S'ils vous chassent d'une ville, fuyez
dans une autre.» Il ne dit point: «S'ils veulent

vous chasser d'une ville, restez-y, attroupez-vous
contre les seigneurs, au nom de l'Évangile, et
rendez-vous maîtres de la ville.» Qu'est-ce donc
que ces chrétiens qui, au nom de l'Évangile, se
font brigands, voleurs? Osent-ils bien se dire
évangéliques?

»Réponse au Ier article.—Si l'autorité ne
veut pas de bon gré entretenir le pasteur qui
convient à la commune, il faut, dit Luther,
que celle-ci le fasse à ses propres frais. Si l'autorité
ne veut pas tolérer ce pasteur, que les fidèles
le suivent dans une autre commune.

»Réponse à l'article II.—Vous voulez disposer
d'une dîme qui n'est pas à vous: ce serait une
spoliation, un brigandage. Si vous voulez faire
du bien, faites-le du vôtre et non de ce qui est à
autrui. Dieu dit par Isaïe: «Je déteste l'offrande
qui vient du vol.»

»Réponse à l'article III.—Vous voulez appliquer
à la chair la liberté chrétienne enseignée
par l'Évangile. Abraham et les autres patriarches,
ainsi que les prophètes, n'ont-ils pas aussi eu
des serfs? Lisez saint Paul, l'empire de ce
monde ne peut subsister sans l'inégalité des
personnes.

»Aux huit derniers articles.—Quant à vos articles
sur le gibier, le bois, les services, le
cens, etc., je les renvoie aux hommes de loi; il ne

me convient pas d'en juger, mais je vous répète
que le chrétien est un martyr, et qu'il n'a nul
souci de toutes ces choses; cessez donc de parler
du droit chrétien, et dites plutôt que c'est le
droit humain, le droit naturel que vous revendiquez,
car le droit chrétien vous commande de
souffrir en ces choses, et de ne vous plaindre
qu'à Dieu.

»Chers amis, voilà l'instruction que j'ai à
vous donner en réponse à la demande que vous
m'avez faite. Dieu veuille que vous soyez fidèles
à votre promesse, de vous laisser guider selon
l'Écriture. Ne criez pas tous d'abord: Luther
est un flatteur des princes, il parle contre
l'Évangile. Mais lisez auparavant, et voyez si
tout ce que je dis n'est pas fondé sur la parole de
Dieu.

»Exhortation aux deux partis.—Puis donc,
mes amis, que ni les uns ni les autres, vous ne
défendez une chose chrétienne, mais que les
deux partis agissent également contre Dieu,
renoncez, je vous supplie, à la violence. Autrement
vous couvrirez toute l'Allemagne d'un carnage
horrible, et cela n'aura pas de fin. Car
comme vous êtes également dans l'injustice,
vous vous perdrez mutuellement, et Dieu frappera
un méchant par l'autre.

»Vous, seigneurs, vous avez contre vous l'Écriture

et l'histoire, qui vous enseignent que la
tyrannie a toujours été punie. Vous êtes vous-mêmes
des tyrans et des bourreaux, vous interdisez
l'Évangile. Vous n'avez donc nul espoir
d'échapper au sort qui jusqu'ici a frappé vos
pareils. Voyez tous ces empires des Assyriens,
des Perses, des Grecs, des Romains, ils ont tous
péri par le glaive, après avoir commencé par le
glaive. Dieu voulait prouver que c'est lui qui est
juge de la terre, et que nulle injustice ne reste
impunie.

»Vous, paysans, vous avez de même contre
vous l'Écriture et l'expérience. Jamais la révolte
n'a eu une bonne fin, et Dieu a sévèrement
pourvu à ce que cette parole ne fût pas trompeuse:
Qui prend l'épée périra par l'épée. Quand
même vous vaincriez tous les nobles, vainqueurs
des nobles, vous vous déchireriez entre vous
comme les bêtes féroces. L'esprit ne régnant pas
sur vous, mais seulement la chair et le sang,
Dieu ne tarderait pas à envoyer un mauvais
esprit, un esprit destructeur, comme il fit à
Sichem et à son roi....

»Ce qui me pénètre de douleur et de pitié (et
plût au ciel que la chose pût être rachetée de ma
vie!) ce sont deux malheurs irréparables qui vont
fondre sur l'un et l'autre parti. D'abord, comme
vous combattez tous pour l'injustice, il est immanquable

que ceux qui périront dans la lutte
seront éternellement perdus corps et âme; car
ils mourront dans leurs péchés, sans repentir,
sans secours de la grâce. L'autre malheur c'est
que l'Allemagne sera dévastée; un tel carnage
une fois commencé, il ne cessera pas avant que
tout soit détruit. Le combat s'engage aisément,
mais il n'est pas en notre pouvoir de l'arrêter. Insensés,
que vous ont-ils donc fait, ces enfans,
ces femmes, ces vieillards, que vous entraînez dans
votre perte, pour que vous remplissiez le pays de
sang, de brigandage, pour que vous fassiez tant
de veuves et d'orphelins?

»Oh! Satan se réjouit! Dieu est dans son courroux
le plus terrible, et il menace de le lâcher
contre nous. Prenez-y garde, chers amis, il y
va des uns comme des autres. A quoi vous servira-t-il
de vous damner éternellement et de
gaîté de cœur, et de laisser après vous un pays
ensanglanté et désert?

»C'est pourquoi mon conseil serait de choisir
quelques comtes et seigneurs parmi la noblesse,
de choisir également quelques conseillers dans
les villes, et de les laisser accorder les affaires à
l'amiable. Vous, seigneurs, si vous m'écoutez,
vous renoncerez à cet orgueil outrageant qu'il
vous faudrait bien dépouiller à la fin; vous adoucirez
votre tyrannie, de sorte que le pauvre

homme puisse avoir aussi un peu d'aise. Vous,
paysans, vous cèderez de votre côté, et vous
abandonnerez quelques-uns de vos articles qui
vont trop loin. De cette manière, les affaires
n'auront pas été traitées selon l'Évangile, mais
du moins accordées conformément au droit humain.

»Si vous ne suiviez pas un semblable conseil
(ce qu'à Dieu ne plaise), je ne pourrai vous empêcher
d'en venir aux mains. Mais je serai innocent
de la perte de vos âmes, de votre sang, de votre
bien. C'est sur vous que pèseront vos péchés. Je
vous l'ai déjà dit, ce n'est pas un combat de
chrétiens contre chrétiens, mais de tyrans,
d'oppresseurs, contre des brigands, des profanateurs
du nom de l'Évangile. Ceux qui périront
seront éternellement damnés. Pour moi, je prierai
Dieu avec les miens, afin qu'il vous réconcilie
et vous empêche d'en venir où vous voulez. Néanmoins
je ne puis vous cacher que les signes terribles
qui se sont fait voir dans ces derniers
temps, attristent mon âme et me font craindre que
la colère de Dieu ne soit trop allumée, et qu'il ne
dise comme dans Jérémie: Quand même Noé,
Job et Daniel, se placeraient devant ce peuple,
je n'aurais pas d'entrailles pour lui. Dieu veuille
que vous craigniez sa colère et que vous vous
amendiez, afin que la calamité soit au moins

différée! Tels sont les conseils que je vous
donne en chrétien et en frère, ma conscience
m'en est témoin, Dieu fasse qu'ils portent fruit.
Amen.»

Le caractère biographique de cet ouvrage et
les proportions dans lesquelles nous devons le
resserrer, ne nous permettent pas d'entrer dans
l'histoire de cette Jacquerie allemande (voyez
toutefois nos Additions et Éclaircissemens). Nous
nous contenterons ici de rapporter la sanguinaire
proclamation du docteur Thomas Münzer, chef
des paysans de Thuringe[r59]; elle forme un singulier
contraste avec le ton de modération et de
douceur qu'on a pu remarquer dans les Douze
articles que nous avons donnés plus haut:


«La vraie crainte de Dieu avant tout.



«Chers frères, jusqu'à quand dormirez-vous?
Désobéirez-vous toujours à la volonté de Dieu,
parce que, bornés comme vous êtes, vous vous
croyez abandonnés? Que de fois vous ai-je répété
mes enseignemens! Dieu ne peut se révéler
plus long-temps. Il faut que vous teniez
ferme. Sinon, le sacrifice, les douleurs, tout
aura été en vain. Vous recommencerez alors
à souffrir, je vous le prédis. Il faut ou souffrir

pour la cause de Dieu, ou devenir le martyr
du diable.

»Tenez donc ferme, résistez à la peur et à la
paresse, cessez de flatter les rêveurs dévoyés du
chemin, et les scélérats impies. Levez-vous, et
combattez le combat du Seigneur. Le temps
presse. Faites respecter à vos frères le témoignage
de Dieu; autrement, tous périront. L'Allemagne,
la France, l'Italie sont tout entières
soulevées; le Maître veut jouer son jeu, l'heure
des méchans est venue.

»A Fulde quatre églises de l'évêché ont été
saccagées, la semaine sainte; les paysans de
Klégen en Hégau, et ceux de la Forêt-Noire, se
sont levés au nombre de trois cent mille. Leur
masse grossit chaque jour. Toute ma crainte, c'est
que ces insensés ne donnent dans un pacte trompeur,
dont ils ne prévoient pas les suites désastreuses.
Vous ne seriez que trois, mais confians en
Dieu, cherchant son honneur et sa gloire, que
cent mille ennemis ne vous feraient pas peur.

»Sus, sus, sus! (dran, dran, dran!) il est temps,
les méchans tremblent. Soyez sans pitié, quand
même Esaü vous donnerait de belles paroles (Genèse,
XXXIII); n'écoutez pas les gémissemens des
impies; ils vous supplieront bien tendrement, ils
pleureront comme les enfans; n'en soyez pas touchés;
Dieu défendit à Moïse de l'être (Deut. VII),

et il nous a révélé la même défense. Soulevez les
villes et les villages, surtout les mineurs des
montagnes...

»Sus, sus, sus! (dran, dran, dran!) pendant
que le feu chauffe; que le glaive tiède de sang
n'ait pas le temps de refroidir. Forgez Nemrod
sur l'enclume, pink pank, tuez tout dans la tour;
tant que ceux-là vivront, vous ne serez jamais
délivrés de la crainte des hommes. On ne peut
vous parler de Dieu, tant qu'ils règnent sur vous.

»Sus, sus, sus! (dran, dran, dran!) pendant
qu'il fait jour; Dieu vous précède; suivez. Toute
cette histoire est décrite et expliquée dans saint
Mathieu, chapitre XXIV. N'ayez donc peur.
Dieu est avec vous, comme il est dit, chapitre II,
paragraphe 2. Dieu vous dit de ne rien craindre.
N'ayez peur du nombre. Ce n'est pas votre combat,
c'est celui du Seigneur, ce n'est pas vous
qui combattez. Soyez hardis, et vous éprouverez
la puissance du secours d'en haut. Amen. Donné
à Mülhausen, en 1525. Thomas Munzer, serviteur
de Dieu contre les impies.»

Dans une lettre à l'électeur Frédéric et au duc
Jean, Luther se compare à Münzer... «Moi, je
ne suis qu'un pauvre homme; j'ai commencé mon
entreprise avec crainte et tremblement; ainsi fit
saint Paul (il l'avoue lui-même, Cor. I, 3-6),

lui qui, cependant pouvait se glorifier d'entendre
une voix céleste. Moi je n'entends pas de
telles voix, et je ne suis pas soutenu de l'Esprit.
Avec quels humbles ménagemens n'ai-je pas attaqué
le pape! quels n'ont pas été mes combats
contre moi-même! quelles supplications n'ai-je
pas faites à Dieu! mon premier écrit en fait foi.
Cependant j'ai fait avec ce pauvre esprit ce que n'a
pas encore osé ce terrible esprit croque-monde
(weltfressergeist)[9].
J'ai disputé à Leipzig, entouré du peuple le plus hostile.
J'ai comparu à Augsbourg devant mon plus grand
ennemi. J'ai tenu à Worms devant César et tout
l'Empire, quoique je susse bien que mon sauf-conduit
était rompu et que l'astuce et la trahison
m'attendaient.

»Quelque faible et pauvre que je fusse alors,
mon cœur me disait pourtant qu'il fallait entrer
dans Worms, dussé-je y trouver autant de diables
que de tuiles sur les toits... Il m'a fallu,
dans mon coin, disputer sans relâche, que ce
fût contre un, contre deux, contre trois, n'importe,
de quelque façon qu'on le demandât.
Faible et pauvre d'esprit, j'ai dû pourtant rester

à moi-même, comme la fleur des champs; je
ne pouvais choisir ni l'adversaire, ni le temps,
ni le lieu, ni le mode, ni la mesure de l'attaque;
j'ai dû me tenir prêt à répondre à tout le
monde, comme l'enseigne l'apôtre (saint Pierre,
Ep. I, 3-15).

»Et cet esprit qui est élevé au-dessus de nous
autant que le soleil l'est au-dessus de la terre,
cet esprit qui nous regarde à peine comme des
insectes et des vermisseaux, il lui faut une assemblée
toute composée de gens favorables et sûrs
desquels il n'ait rien à craindre, et il refuse de
répondre à deux ou trois tenans qui l'interrogeraient
à part... C'est que nous n'avons de force
que celle que Jésus-Christ nous donne; s'il
nous livre à nous-mêmes, le bruit d'une feuille
peut nous faire trembler; s'il nous soutient,
notre esprit sent bien en soi la puissance et la
gloire du Seigneur... Je suis forcé de me vanter
moi-même, quelque folie qu'il y ait en cela;
saint Paul y fut bien contraint aussi (Cor. II,
11-16); je m'en abstiendrais volontiers, si je le
pouvais en présence de ces esprits de mensonge.»

Immédiatement après la défaite des paysans,
Mélanchton publia une petite histoire de Münzer[r60].
Il est inutile de dire que ce récit est singulièrement
défavorable aux vaincus. L'auteur assure
que Münzer, réfugié à Frankenhausen, se

cacha dans un lit, et fit le malade, mais un cavalier
le trouva, et son portefeuille le fit reconnaître...

«Quand on lui serra les menottes, il poussa
des cris; à cette occasion le duc Georges s'avisa
de lui dire: «Tu souffres, Thomas, mais ils ont
souffert davantage aujourd'hui, les pauvres gens
qu'on a tués, et c'est toi qui les avais poussés là.»
«Ils ne l'ont pas voulu autrement,» répondit
Thomas, en éclatant de rire, comme s'il eût été
possédé du diable...»

Münzer avoua dans son interrogatoire qu'il
songeait depuis long-temps à réformer la chrétienté,
et que le soulèvement des paysans de la
Souabe lui avait paru une occasion favorable.

«Il se montra très pusillanime au dernier moment.
Il était tellement égaré, qu'il ne put réciter
seul le Credo. Le duc Henri de Brunswick
le lui dit et il le répéta.—Il avoua aussi publiquement
qu'il avait eu tort; quant aux princes,
il les exhorta à être moins durs envers les pauvres
gens, et à lire les livres des Rois, disant que
s'ils suivaient ses conseils ils n'auraient plus de
semblables dangers à craindre. Après ce discours
il fut décapité. Sa tête fut attachée à une pique,
et resta exposée pour l'exemple.»

Il écrivit avant de mourir aux habitans de Mülhausen,
pour leur recommander sa femme et les

prier de ne point se venger sur elle. «Avant de
quitter la terre, disait-il, il croyait devoir les
exhorter instamment à renoncer à la révolte et
à éviter toute nouvelle effusion de sang.»

De quelques atroces violences que se soient
souillés Münzer et les paysans, on s'étonne de
la dureté avec laquelle Luther parle de leur défaite[a63].
Il ne leur pardonne pas d'avoir compromis
le nom de la Réforme... «O misérables esprits
de troubles, où sont maintenant ces paroles par
lesquelles vous excitiez et ameutiez les pauvres
gens? Quand vous disiez qu'ils étaient le peuple
de Dieu, que Dieu combattait pour eux, qu'un
seul d'entre eux abattrait cent ennemis, qu'avec
un chapeau ils en tueraient cinq de chaque coup,
et que les pierres des arquebuses, au lieu de
frapper devant, tourneraient contre ceux qui les
auraient tirées? Où est maintenant Münzer avec
cette manche dans laquelle il se faisait fort d'arrêter
tout ce qu'on lancerait contre son peuple?
Quel est maintenant ce Dieu qui pendant
près d'une année a prophétisé par la bouche de
Münzer?»

«Je crois que tous les paysans doivent périr
plutôt que les princes et les magistrats, parce
que les paysans prennent l'épée sans autorité
divine... Nulle miséricorde, nulle tolérance n'est
due aux paysans, mais l'indignation de Dieu et

des hommes.» (30 mai 1525.)—«Les paysans,
dit-il ailleurs, sont dans le ban de Dieu et de
l'Empereur. On peut les traiter comme des chiens
enragés.»—Dans une lettre du 21 juin, il
énumère les horribles massacres qu'en ont faits
les nobles, sans donner le moindre signe d'intérêt
ou de pitié.

Luther montra plus de générosité à l'égard de
son ennemi Carlostad. Celui-ci courait alors le
plus grand danger. Il avait peine à se justifier d'avoir
enseigné des doctrines analogues à celles de
Münzer. Il revint à Wittemberg, s'humilia auprès
de Luther. Celui-ci intercéda en sa faveur
et obtint de l'Électeur que Carlostad pût, selon
son désir, s'établir comme laboureur à Kemberg[a64].

«Le pauvre homme me fait beaucoup de peine,
et votre Grâce sait qu'on doit être clément envers
les malheureux, surtout quand ils sont innocens.»
(12 septembre 1525.)

Le 22 novembre 1526, il écrit encore: «... Le
docteur Carlostad m'a vivement prié d'intercéder
auprès de votre Grâce pour qu'il lui fût accordé
d'habiter la ville de Kemberg; la malice des paysans
lui rend pénible le séjour d'un village. Or,
comme il s'est tenu tranquille jusqu'à présent, et
que d'ailleurs le prévôt de Kemberg le pourrait
bien surveiller, je prie humblement votre Grâce
électorale de lui accorder sa demande, quoique

votre Grâce ait déjà fait beaucoup pour lui et
qu'elle se soit même attiré à son sujet des soupçons
et des calomnies. Mais Dieu vous le rendra
d'autant plus abondamment. C'est à lui de songer
au salut de son âme, cela le regarde: pour
ce qui est du corps et de la subsistance, nous
devons le bien traiter.»

«A tous les chers chrétiens qui le présent écrit
verront, grâce et paix de Dieu notre père et de
notre Seigneur Jésus-Christ. Le docteur Martin
Luther[r61]. Le docteur Andréas Carlostad vient de
m'envoyer un petit livre par lequel il se disculpe
d'avoir été l'un des chefs des rebelles, et il me
prie instamment de faire imprimer cet écrit pour
sauver l'honneur de son nom et peut-être même
sa vie qui se trouve en péril, par suite de la précipitation
avec laquelle on jugerait les accusés.
En effet le bruit court que l'on va procéder rapidement
contre beaucoup de pauvres gens, et par
pure colère exécuter les innocens avec les coupables,
sans les avoir entendus ni convaincus; et
je crains bien que les lâches tyrans, qui, auparavant,
tremblaient au bruit d'une feuille, ne
s'enhardissent maintenant à assouvir leur mauvais
vouloir, jusqu'à ce que, au jour marqué,
Dieu les jette bas, à leur tour.

»Or, quoique le docteur Carlostad soit mon
plus grand ennemi dans des questions de doctrine,

et qu'il n'y ait pas de réconciliation à espérer
entre nous sur ces points, la confiance avec laquelle
il s'adresse à moi dans ses alarmes, plutôt
qu'à ses anciens amis qui l'animaient autrefois
contre moi, cette confiance ne sera point trompée,
et je lui rendrai volontiers ce service, ainsi
que d'autres s'il y a lieu.»

Luther exprime l'espoir, que, par la grâce de
Dieu, tout pourra encore bien tourner pour Carlostad,
et qu'il finira par renoncer à ses erreurs
touchant le sacrement[a65]. En même temps il se défend
contre ceux qui croiraient qu'en faisant
cette démarche, il cède en quoi que ce soit sur les
points de doctrine. Quant à ceux qui l'accuseraient
d'un excès de crédulité, il leur répond:
«Qu'il ne lui convient ni à lui ni à personne de
juger le cœur d'autrui. La charité n'est pas soupçonneuse,
dit saint Paul, et ailleurs: La charité
croit et confie tout.»

«Voici donc mon opinion: tant que le docteur
Carlostad s'offre à se faire juger selon le
droit, et à souffrir ce qui est juste au cas où il serait
convaincu d'avoir pris part à la rébellion,
je dois ajouter foi à son livre et à son dire,
quoique moi-même auparavant je fusse disposé
à le croire animé, lui et les siens, d'un esprit
séditieux. Mais à présent je dois aider à ce qu'il
obtienne l'enquête qu'il désire.»


Dans ce qui suit, Luther attribue, en grande
partie, ce qui est arrivé à la violence avec laquelle
les princes et les évêques se sont opposés à l'introduction
religieuse. «De là parmi le peuple
cette fureur qui naturellement ne cessera point
avant que les tyrans ne soient dans la boue; car
les choses ne peuvent durer quand un maître ne
sait qu'inspirer la crainte, au lieu de se faire
aimer.

»Non, laissons plutôt notre prêtraille et nos
hobereaux, fermer l'oreille aux avertissemens;
qu'ils aillent, qu'ils aillent, qu'ils continuent
d'accuser l'Évangile du mal qu'ils ont mérité,
qu'ils disent toujours: Je m'en moque. Tout-à-l'heure
il en viendra un Autre qui leur répondra:
«Je veux que dans quelque temps il ne reste
sous le ciel ni prince ni évêque[a66].» Laissez-les
donc faire; ils ne tarderont pas à trouver ce
qu'ils cherchent depuis si long-temps; la chose
est en train. Dieu veuille encore qu'ils se convertissent
à temps! Amen.

»Je prie en conséquence les nobles et les évêques
et tout le monde, de laisser se défendre le
docteur Carlostad qui assure si solennellement
pouvoir se justifier de toute rébellion, de peur
que Dieu ne soit tenté davantage, et que la colère
du peuple ne devienne plus violente et plus
juste... Il n'a jamais menti Celui qui a promis

d'entendre les cris des opprimés, et ce n'est non
plus la puissance qui lui manque pour punir.
Que Dieu nous accorde sa grâce. Amen.» (1525.)

«L'Allemagne est perdue, j'en ai peur[r62]. Il faut
bien qu'elle périsse puisque les princes ne veulent
employer que l'épée. Ah! ils croient qu'on
peut ainsi arracher, poil à poil, la barbe du bon
Dieu; il le leur rendra sur la face.» (1526.)

«L'esprit de ces tyrans est impuissant, lâche,
étranger à toute pensée honnête. Ils sont dignes
d'être les esclaves du peuple. Mais par la grâce
de Christ, je suis assez vengé par le mépris que
j'ai pour eux et pour Satan, leur dieu.» (Fin de
décembre 1525.)


[image: ]



CHAPITRE IV.

1524-1527.

Attaques des rationalistes contre Luther.—Zwingli,
Bucer, etc.—Érasme.


[image: ]


Pendant cette terrible tragédie de la guerre
des paysans, la guerre théologique continuait
contre Luther. Les réformateurs de la Suisse et
du Rhin, Zwingli, Bucer, Œcolampade, partageaient
les principes théologiques de Carlostad:
ils n'en différaient guère que par leur soumission
à l'autorité civile. Aucun d'eux ne voulait
rester dans les bornes que Luther prétendait
imposer à la Réforme. Durs et froids logiciens,
ils effaçaient chaque jour ce qu'il essayait de

sauver de la vieille poésie chrétienne. Moins
hardi, et plus dangereux encore, le roi des gens
de lettres, le froid et ingénieux Érasme lui portait
des coups plus terribles.



Pendant long-temps, Zwingli et Bucer[10], esprits
politiques, essayèrent de sauver à tout
prix l'apparente unité du protestantisme. Bucer,
le grand architecte des subtilités (Bossuet) dissimula
quelque temps ses opinions aux yeux de
Luther et se fit même le traducteur de ses ouvrages
allemands[a67]. «Personne, dit Luther, personne
n'a traduit en latin mes ouvrages avec plus
d'habileté et d'exactitude que maître Bucer[r63]. Il n'y
mêle rien de ses folies relativement au sacrement.
Si je voulais montrer mon cœur et ma pensée
avec des mots, je ne pourrais pas mieux faire.»

Ailleurs il semble s'être aperçu de l'infidélité
de la traduction. Le 13 septembre 1527, il écrit
à un imprimeur, que Bucer en traduisant ses ouvrages
en latin, avait altéré certains passages de

manière à lui faire dire ce qu'il ne pensait pas.
«C'est ainsi que nous avons rendu les Pères hérétiques.»
Et il le prie, s'il réimprime le volume
où se trouvent les changemens de Bucer, de faire
lui-même une préface pour avertir le lecteur.
En 1527, Luther écrivit contre Zwingli et Œcolampade
un livre où il les appelait nouveaux
wiclefistes et déclarait leurs opinions dangereuses
et sacriléges[a68].

Enfin, en 1528, il disait: «Je connais assez
et plus qu'assez l'iniquité de Bucer, pour ne pas
m'étonner qu'il tourne contre moi ce que j'ai
écrit pour le sacrement...[a69] Que le Christ te garde,
toi qui vis au milieu de ces bêtes féroces, de ces
vipères, de ces lionnes, de ces panthères, avec
presque plus de danger que Daniel dans la fosse
aux lions.»

«Je crois Zwingli bien digne d'une sainte
haine, pour sa téméraire et criminelle manière
de traiter la parole de Dieu.» (27 octobre 1527.)—«Quel
homme que ce Zwingli, si ignorant
dans la grammaire et la dialectique pour ne rien
dire des autres sciences!» (28 novembre 1527.)

Dans un second ouvrage qu'il publia contre
eux en 1528, il dit: «Je rejette et condamne
comme pure erreur toute doctrine qui parle du
libre arbitre.» C'était là sa grande querelle avec
Érasme. Elle avait commencé dès l'année 1525,

où Érasme publia son livre De libero arbitrio;
jusqu'alors ils avaient été en relations amicales.
Érasme avait plusieurs fois pris la défense
de Luther, et celui-ci en retour consentait à
respecter la neutralité d'Érasme. La lettre suivante
montre que Luther croyait en 1524 avoir
besoin de garder encore quelques ménagemens.

«Voilà assez long-temps que je me tais, cher
Érasme; et quoique j'attendisse que toi, le premier
et le plus grand des deux, tu rompisses le silence,
j'ai cru que la charité même m'ordonnait de
commencer. D'abord je ne te reproche pas d'être
resté éloigné de nous, de crainte d'embarrasser
la cause que tu soutenais contre nos ennemis, les
papistes. Enfin, je ne me suis pas autrement fâché
de ce que, dans les livres que tu as publiés en plusieurs
endroits pour capter leur faveur ou adoucir
leur furie, tu nous as harcelés de quelques morsures
et piqûres assez vives. Nous voyons que le Seigneur
ne t'a pas donné encore l'énergie ou le sens
qu'il faudrait, pour attaquer ces monstres librement
et courageusement, et nous ne sommes pas
gens à exiger de toi ce qui est au-dessus de tes
forces. Nous avons respecté en toi ta faiblesse et la
mesure du don de Dieu. Le monde entier ne peut
nier que tu n'aies fait fleurir les lettres, par où
l'on arrive à la véritable intelligence des Écritures,
et que ce don de Dieu ne soit en toi magnifique

et admirable; c'est de quoi il faut rendre
grâce. Aussi, n'ai-je jamais désiré de te voir sortir
de la mesure où tu te tiens pour entrer dans
notre camp; tu y rendrais de grands services sans
doute par ton talent et ton éloquence; mais, puisque
le cœur fait défaut, mieux vaut servir dans
ce que Dieu t'a donné. On craignait seulement
que tu ne te laissasses entraîner par nos adversaires
à attaquer nos dogmes dans des livres, et
alors j'aurais été contraint de te résister en face.
Nous avons apaisé quelques-uns des nôtres qui
avaient préparé des livres pour te traîner dans l'arène.
C'est pour cette raison que je n'aurais pas
voulu voir publier l'Expostulatio d'Hutten, et encore
moins ton Éponge d'Hutten. Tu as pu, dans
cette dernière circonstance, sentir par toi-même
combien il est aisé d'écrire sur la modération,
et d'accuser l'emportement de Luther, mais
difficile, impossible de pratiquer ces leçons,
sinon par un don singulier de l'esprit. Crois-le
donc, ou ne le crois pas, le Christ m'est témoin
que je te plains du fond de l'âme, à voir tant de
haines et de passions irritées contre toi, desquelles
je ne puis croire (ta vertu est humaine
et trop faible pour de tels orages) que tu ne ressentes
aucune émotion. Cependant peut-être
les nôtres sont poussés par un zèle légitime; il
leur semble que tu les as indignement provoqués...

Pour moi, quoique irritable et souvent
entraîné par la colère à écrire avec amertume,
je ne l'ai jamais fait qu'à l'égard des opiniâtres.
Cette clémence et cette douceur envers les pécheurs
et les impies, quelque insensés et iniques
qu'ils puissent être, ma conscience m'en rend témoignage,
et je puis en appeler à l'expérience
de bien des gens. De même j'ai retenu ma plume,
malgré tes piqûres, j'ai promis de la retenir,
jusqu'à ce que tu te fusses ouvertement déclaré.
Car, quels que soient nos dissentimens, avec quelque
impiété ou quelque dissimulation que tu exprimes
ta désapprobation ou tes doutes sur les
points les plus importans de la religion, je ne puis
ni ne veux t'accuser d'entêtement[a70]. Mais que faire
maintenant? Des deux côtés les choses sont très
envenimées. Moi, je voudrais, si je pouvais servir
de médiateur, qu'ils cessassent de t'attaquer avec
tant de furie, et laissassent ta vieillesse s'endormir
en paix dans le Seigneur. Ils le feraient, je pense,
s'ils considéraient ta faiblesse, et s'ils appréciaient
la grandeur de cette cause qui a depuis long-temps
dépassé ta petite mesure. Les choses en
sont venues à ce point qu'il n'y a guère de péril à
craindre pour notre cause, lors même qu'Érasme
réunirait contre nous toutes ses forces... Toutefois
il y a bien quelque raison, pour que les nôtres
supportent mal tes attaques; c'est que la

faiblesse humaine s'inquiète et s'effraie de l'autorité
et du nom d'Érasme; être mordu d'Érasme
une seule fois, c'est tout autre chose que d'être
en butte aux attaques de tous les papistes conjurés.
Je voulais te dire tout cela, cher Érasme,
en preuve de ma candeur, et parce que je désire
que le Seigneur t'envoie un esprit digne de
ton nom. Si cela tarde, je demande de toi, que
du moins, tu restes spectateur de notre tragédie.
Ne joins pas tes forces à nos adversaires; ne publie
pas de livres contre moi, et je n'en publierai pas
contre toi. Quant à ceux qui se plaignent d'être
attaqués au nom de Luther, souviens-toi que ce
sont des hommes semblables à toi et à moi, auxquels
il faut accorder indulgence et pardon, et
que, comme dit saint Paul, il nous faut porter le
fardeau les uns des autres. C'est assez de se mordre,
il faut songer à ne pas nous dévorer les uns
les autres...» (Avril 1524.)

A Borner. «Érasme en sait moins sur la prédestination,
que n'en avaient jamais su les sophistes
de l'École. Érasme n'est pas redoutable
sur cette matière, non plus que dans toutes les
choses chrétiennes.

»Je ne provoquerai pas Érasme, et même, s'il
me provoque une fois, deux fois, je ne riposterai
pas. Il n'est pas sage à lui de préparer contre
moi les forces de son éloquence... Je me présenterai

avec confiance devant le très éloquent
Érasme, tout bégayant que je suis en comparaison
de lui; je ne me soucie point de son crédit, de
son nom, de sa réputation. Je ne me fâche pas
contre Mosellanus de ce qu'il s'attache à Érasme
plutôt qu'à moi. Dis-lui même qu'il soit érasmien
de toute sa force.» (28 mai 1522.)

Ces ménagemens ne pouvaient durer. La publication
du De libero arbitrio, fut une déclaration
de guerre[a71]. Luther reconnut que la véritable
question venait d'être enfin posée[a72]. «Ce que j'estime,
ce que je loue en toi, c'est que seul tu as
touché le fond de l'affaire, et ce qui est le tout des
choses; je veux dire: le libre arbitre. Toi, tu ne
me fatigues pas de querelles étrangères, de papauté,
de purgatoire, d'indulgences et autres fadaises,
pour lesquelles ils m'ont relancé. Seul,
tu as saisi le nœud, tu as frappé à la gorge.
Merci, Érasme!...»

«Il est irréligieux, dis-tu, il est superflu, de pure
curiosité, de savoir si Dieu est doué de prescience,
si notre volonté agit dans ce qui touche le salut éternel,
ou seulement souffre l'action de la grâce; si
ce que nous faisons de bien ou de mal, nous le
faisons ou le souffrons!... Grand Dieu, qu'y aura-t-il
donc de religieux, de grave, d'utile? Érasme,
Érasme, il est difficile d'alléguer ici l'ignorance.
Un homme de ton âge, qui vit au milieu du

peuple chrétien, et qui a long-temps médité l'Écriture!
il n'y a pas moyen de t'excuser, ni de
bien penser de toi... Eh quoi! vous, théologien,
vous, docteur des chrétiens, vous ne restez pas
même dans votre scepticisme ordinaire, vous décidez
que ces choses n'ont rien de nécessaire,
sans lesquelles il n'y a plus ni Dieu, ni Christ, ni
Évangile, ni foi, rien qui subsiste, je ne dis pas
du christianisme, mais du judaïsme!»[a73]

Mais Luther a beau être fort, éloquent, il ne
peut briser les liens qui l'enserrent. «Pourquoi,
dit Érasme, Dieu ne change-t-il pas le vice de notre
volonté, puisqu'elle n'est pas en notre pouvoir;
ou pourquoi nous l'impute-t-il, puisque ce
vice de la volonté est inhérent à l'homme?... Le
vase dit au potier: Pourquoi m'avez-vous fait pour
le feu éternel?... Si l'homme n'est pas libre, que
signifient précepte, action, récompense, enfin toute
la langue? Pourquoi ces mots: Convertissez-vous,
etc.»

Luther est fort embarrassé de répondre à tout
cela: «Dieu vous parle ainsi, dit-il, seulement
pour nous convaincre que nous sommes impuissans
si nous n'implorons le secours de
Dieu. Satan dit: Tu peux agir. Moïse dit: Agis;
pour nous convaincre contre Satan que nous
ne pouvons agir.» Réponse, ce semble, ridicule
et cruelle; c'est lier les gens pour leur

dire, Marchez, et les frapper chaque fois qu'ils
tombent. Reculant devant les conséquences
qu'Érasme tire ou laisse entrevoir, Luther rejette
tout système d'interprétation de l'Écriture,
et lui-même se trouve forcé d'y recourir pour
échapper aux conclusions de son adversaire. C'est
ainsi, par exemple, qu'il explique le Indurabo cor
Pharaonis: «En nous, c'est-à-dire par nous,
Dieu fait le mal, non par sa faute, mais par suite
de nos vices; car nous sommes pécheurs par nature,
tandis que Dieu ne peut faire que le bien.
En vertu de sa toute-puissance, il nous entraîne
dans son action, mais il ne peut faire, quoiqu'il
soit le bien même, qu'un mauvais instrument ne
produise pas le mal.»

Ce dut être une grande joie pour Érasme, de
voir l'ennemi triomphant de la papauté s'agiter
douloureusement sous les coups qu'il lui portait,
et saisir pour le combattre une arme si dangereuse
à celui qui la tient. Plus Luther se débat, plus il
prend avantage, plus il s'enfonce dans sa victoire,
et plus il plonge dans l'immoralité et le fatalisme,
au point d'être contraint d'admettre que Judas
devait nécessairement trahir le Christ[a74]. Aussi Luther
garda un long souvenir de cette querelle. Il
ne se fit point illusion sur son triomphe; la solution
du terrible problème ne se trouvait point,
il le sentait, dans son De servo arbitrio, et jusqu'à

son dernier jour le nom de celui qui l'avait
poussé jusqu'aux plus immorales conséquences
de la doctrine de la grâce, se mêle dans ses écrits
et dans ses discours aux malédictions contre les
blasphémateurs du Christ[a75].

Il s'indignait surtout de l'apparente modération
d'Érasme, qui n'osant attaquer à sa base
l'édifice du christianisme, semblait vouloir le détruire
lentement, pierre à pierre. Ces détours,
cette conduite équivoque, n'allaient point à
l'énergie de Luther[a76]. «Érasme, dit-il, ce roi
amphibole qui siége tranquille sur le trône
de l'amphibologie, nous abuse par ses paroles
ambiguës, et bat des mains quand il nous voit
enlacés dans ses insidieuses figures, comme une
proie tombée dans ses rêts. Trouvant alors une
occasion pour sa rhétorique, il tombe sur nous
à grands cris, déchirant, flagellant, crucifiant,
nous jetant tout l'enfer à la tête, parce qu'on a
compris, dit-il, d'une manière calomnieuse,
infâme et satanique, des paroles qu'il voulait cependant
que l'on comprît ainsi... Voyez-le s'avancer
en rampant comme une vipère pour tenter
les âmes simples, comme le serpent qui
sollicita Ève au doute et lui rendit suspects les
préceptes de Dieu.» Cette querelle causa à Luther,
quoi qu'il en dise, tant d'embarras et de
tourmens, qu'il finit par refuser le combat, et

qu'il empêcha ses amis de répondre pour lui.
«Quand je me bats contre de la boue, vainqueur
ou vaincu, je suis toujours sali[11].»

«Je ne voudrais pas, écrit-il à son fils Jean,
recevoir dix mille florins, et me trouver devant
notre Seigneur, dans le péril où sera Jérôme,
encore moins dans celui d'Érasme.

»Si je reprends de la santé et de la force, je
veux pleinement et librement confesser mon
Dieu contre Érasme[r64]. Je ne veux pas vendre
mon cher petit Jésus. J'avance tous les jours
vers le tombeau; c'est pourquoi je veux auparavant
confesser mon Dieu à pleine bouche et
sans mettre une feuille devant.—Jusqu'ici j'ai
hésité, je me disais: Si tu le tues, qu'arrivera-t-il?
J'ai tué Münzer dont la mort me pèse sur le
col. Mais je l'ai tué, parce qu'il voulait tuer mon
Christ.»

Au jour de la Trinité, le docteur Martin Luther
dit: «Je vous prie, vous tous, pour qui
l'honneur de Christ et l'Évangile est une chose
sérieuse, que vous veuillez être ennemis d'Érasme...»

Un jour le docteur Luther dit au docteur Jonas
et au docteur Pomeranus, avec un grand et

sérieux zèle de cœur: «Je vous recommande
comme ma dernière volonté d'être terrible pour
ce serpent... Dès que je reviendrai en santé, je
veux avec l'aide de Dieu, écrire contre lui, et le
tuer. Nous avons souffert qu'il se moquât de nous
et nous prît à la gorge, mais aujourd'hui qu'il en
veut faire autant au Christ, nous voulons nous
mettre contre lui... Il est vrai qu'écraser Érasme,
c'est écraser une punaise, mais mon Christ dont
il se moque m'importe plus que le péril d'Érasme.

»Si je vis, je veux avec l'aide de Dieu, purger
l'Église de son ordure. C'est lui qui a semé et fait
naître Crotus, Egranus, Witzeln, Œcolampade,
Campanus et d'autres visionnaires ou épicuriens.
Je ne veux plus le reconnaître dans l'Église, qu'on
le sache bien.»

Luther dit un jour en voyant le portrait d'Érasme:
«Érasme, comme sa figure le montre, est
un homme plein de ruse et de malice, qui s'est
moqué de Dieu et de la religion. Il emploie de
belles paroles: «le cher Seigneur Christ, la parole
de salut, les saints sacremens,» mais il tient
la vérité pour une très froide chose. S'il prêche,
cela sonne faux, comme un vase fêlé. Il a attaqué
la papauté, et maintenant il tire sa tête du lac.»


[image: ]



CHAPITRE V.

1526-1529.

Mariage de Luther[a77]. Pauvreté. Découragement. Abandon.
Maladie. Croyance à la fin du monde.


[image: ]


L'âme la plus ferme aurait eu peine à résister
à tant de secousses; celle de Luther faiblit visiblement
après la crise de l'année 1525. Son rôle
avait changé, et de la manière la plus triste.
L'opposition d'Érasme signalait l'éloignement
des gens de lettres qui, d'abord, avaient servi
si puissamment la cause de Luther. Il avait laissé
sans réponse sérieuse le livre De libero arbitrio.
Le grand novateur, le chef du peuple contre

Rome, s'était vu dépassé par le peuple, maudit
du peuple, dans la guerre des paysans. Il ne faut
pas s'étonner du découragement qui s'empara de
lui à cette époque. Dans cet affaiblissement de
l'esprit, la chair redevint forte; il se maria. Les
deux ou trois ans qui suivent, sont une sorte
d'éclipse pour Luther; nous le voyons généralement
préoccupé de soins matériels, qui ne
peuvent remplir le vide qu'il éprouve[a78]. Enfin il
succombe; une grande crise physique marque la
fin de cette période d'atonie[a79]. Il est réveillé de sa
léthargie par le danger de l'Allemagne envahie
par Soliman (1529), et menacée par Charles-Quint
dans sa liberté et sa foi à la diète d'Augsbourg
(1530).



«Puisque Dieu a créé la femme telle qu'elle
doit nécessairement être auprès de l'homme,
n'en demandons pas davantage, Dieu est de
notre côté. Honorons donc le mariage comme
chose honorable et divine[a80].

»Ce genre de vie est le premier qui ait plu à
Dieu, c'est celui qu'il a perpétuellement maintenu,
c'est le dernier qu'il glorifiera sur tout
autre. Où étaient les royaumes et les empires,
lorsque Adam et les patriarches vivaient dans le
mariage?—De quel autre genre de vie dérive
l'empire sur toutes choses? Quoique par la malice

des hommes les magistrats aient été obligés
de l'usurper en grande partie, et que le mariage
soit devenu un empire de guerre, tandis que le
mariage, dans sa pureté et sa simplicité, est
l'empire de la paix.» (17 janvier 1525.)

«Tu m'écris, mon cher Spalatin, que tu veux
abandonner la cour et ton office... Mon avis est
que tu restes, à moins que tu ne partes pour te
marier... Pour moi, je suis dans la main de Dieu,
comme une créature dont il peut changer et rechanger
le cœur, qu'il peut tuer ou vivifier, à
tout instant et à toute heure. Cependant dans
l'état où a toujours été et où est encore mon
cœur, je ne prendrai point de femme, non que
je ne sente ma chair et mon sexe, je ne suis ni
de bois ni de pierre, mais mon esprit n'est pas
tourné au mariage, lorsque j'attends chaque jour
la mort et le supplice des hérétiques.» (30 novembre
1524.)

«Ne t'étonne pas que je ne me marie point,
qui sic famosus sum amator. Il faut plutôt s'étonner
que moi, qui écris tant sur le mariage,
et qui suis sans cesse mêlé aux femmes, je ne
sois pas devenu femme depuis long-temps,
sans parler de ce que je n'en aie épousé aucune.
Cependant, si tu veux te régler sur mon exemple,
en voici un bien puissant. J'ai eu jusqu'à trois
épouses en même temps, et je les ai aimées si

fort que j'en ai perdu deux qui vont prendre
d'autres époux. Pour la troisième, je la retiens
à peine de la main gauche, et elle va s'échapper.»
(16 avril 1525.)

A Amsdorf. «J'espère vivre encore quelque
temps, et je n'ai point voulu refuser de donner
à mon père l'espoir d'une postérité[a81]. Je veux d'ailleurs
faire moi-même ce que j'ai enseigné, puisque
tant d'autres se sont montrés pusillanimes
pour pratiquer ce qui est si clairement dit dans
l'Évangile. C'est la volonté de Dieu que je suis; je
n'ai point pour ma femme un amour brûlant,
désordonné, mais seulement de l'affection.»
(21 juin 1525.)

Celle qu'il épousa était une jeune fille noble,
échappée du couvent, âgée de vingt-quatre ans
et remarquablement belle; elle se nommait Catherine
de Bora; il paraît qu'elle avait aimé
d'abord Jérôme Baumgartner, jeune savant de
Nuremberg. Luther écrivait à celui-ci, le 12 octobre
1524: «Si tu veux obtenir ta Catherine de
Bora, hâte-toi, avant qu'on ne la donne à un autre,
qui l'a sous la main. Cependant elle n'a pas
encore triomphé de son amour pour toi. Moi, je
me réjouirais fort de vous voir unis.»

Il écrit à Stiefel, un an après le mariage (12
août 1526). «Catherine, ma chère côte, te salue;
elle se porte fort bien, grâce à Dieu; douce pour

moi, obéissante et facile en toutes choses, au-delà
de mon espérance. Je ne voudrais pas changer
ma pauvreté pour les richesses de Crésus.»

Luther, en effet, était très pauvre alors. Préoccupé
des soins de son ménage et de la famille dont
il devait bientôt se trouver chargé, il cherchait à se
faire un métier; il travaillait de ses mains: «Si
le monde ne veut plus nous nourrir pour la parole,
apprenons à vivre de nos mains.» Il eût
choisi sans doute, s'il avait pu choisir, quelqu'un
de ces arts qu'il aimait, l'art d'Albert Durer et de
son ami Lucas Cranach, ou la musique, qu'il appelait
la première science après la théologie;
mais il n'avait point de maître. Il se fit tourneur.
«Puisque parmi nous autres barbares il n'y a
point d'art ni d'esprit cultivé, moi et Wolfgang,
mon serviteur, nous nous sommes mis à tourner.»
Il chargea Wenceslas Link de lui acheter des instrumens
à Nuremberg. Il se mit aussi à jardiner
et à bâtir: «J'ai planté un jardin, écrit-il à Spalatin,
j'ai construit une fontaine, et à l'un comme
à l'autre j'ai assez bien réussi. Viens et tu seras
couronné de lis et de roses.» (décembre 1525).
Au mois d'avril 1527, un abbé de Nuremberg
lui fit présent d'une horloge: «Il faut, lui répondit-il,
que je me fasse disciple des mathématiciens
pour comprendre tout ce mécanisme; car
je n'ai jamais rien vu de pareil.» Et un mois après:

«J'ai reçu les instrumens pour tourner, et le cadran
avec le cylindre et l'horloge de bois. Mais tu
as oublié de me dire combien il me restait à payer.
J'ai pour le moment assez d'outils, à moins que tu
n'en aies de nouvelle espèce qui puissent tourner
d'eux-mêmes pendant que mon serviteur ronfle
ou lève le nez en l'air. Je suis déjà maître passé
en horlogerie. Cela m'est précieux pour marquer
l'heure à mes ivrognes de Saxons, qui font plus
attention à leurs verres qu'à l'heure, et ne s'inquiètent
pas beaucoup si le soleil, l'horloge ou
celui qui la règle, se trompent.» (19 mai 1527.)
«Mes melons ainsi que mes courges et mes citrouilles
croissent à vue d'œil. Tu vois que j'ai
su bien faire venir les graines que vous m'avez
envoyées.» (5 juillet).

Le jardinage n'était pas une grande ressource.
Luther se trouvait dans une situation affligeante
et bizarre. Cet homme qui régentait les rois, se
voyait, pour les besoins de la subsistance journalière,
dans la dépendance de l'Électeur. La nouvelle
église ne s'était affranchie de la papauté qu'en
s'assujétissant à l'autorité civile; elle se voyait,
dès sa naissance, négligée, affamée par celle-ci.

En 1523, Luther avait écrit à Spalatin qu'il
voulait résigner son revenu de couvent entre les
mains de l'Électeur. «... Puisque nous ne lisons
plus, ni ne braillons, ni ne messons, ni ne faisons

aucune chose de ce qu'a institué la fondation,
nous ne pouvons plus vivre de cet
argent; on a droit de le réclamer.» (novembre
1523.)

«Staupitz ne paie encore rien de nos revenus...
Tous les jours les dettes nous enveloppent
davantage, et je ne sais s'il faut demander encore
à l'Électeur, ou laisser aller les choses, et que
ce qui périsse, périsse, jusqu'à ce qu'enfin la
misère me force de quitter Wittemberg, et de
faire satisfaction aux gens du pape et de l'Empereur[a82].»
(novembre 1523.) «Sommes-nous ici pour
payer à tout le monde, et que personne ne nous
paie? Cela est vraiment étrange.» (1er février 1524.)
«Je suis de jour en jour plus accablé de dettes.
Il me faudra chercher l'aumône de quelque autre
manière.» (24 avril 1524.) «Cette vie ne peut
durer. Comment ces lenteurs du prince n'exciteraient-elles
pas de justes soupçons! Pour moi,
j'aurais depuis long-temps abandonné le couvent
pour me loger ailleurs, en vivant de mon travail
(quoiqu'ici je ne vive pas sans travail non
plus), si je n'avais craint un scandale pour
l'Évangile et même pour le prince.» (fin de décembre
1524.)

«Tu me demandes huit florins, mais où les
prendrai-je? Comme tu le sais, il faut que je vive
avec la plus stricte économie, et mon imprudence

m'a fait contracter cette année une dette
de plus de cent florins que je dois à l'un et à
l'autre. J'ai été obligé de laisser trois gobelets
pour gage de cinquante florins. Il est vrai que
mon Seigneur, qui avait ainsi puni mon imprudence,
m'a enfin libéré... Ajoute que Lucas et
Christian ne veulent plus m'accepter pour répondant,
ayant éprouvé que de cette manière ils
perdent tout, ou épuisent jusqu'au fond de ma
bourse.» (2 février 1527.)

«Dis à Nicolas Endrissus qu'il me demande
quelques exemplaires de mes ouvrages. Quoique
je sois très pauvre, cependant je me suis réservé
certains droits avec mes imprimeurs; je
ne leur demande rien pour tout mon travail, si
ce n'est de pouvoir prendre parfois un exemplaire
de mes livres[a83]. Ce n'est pas trop, je pense,
puisque d'autres écrivains, même des traducteurs,
reçoivent un ducat par cahier.» (5 juillet
1527.)

«Qu'est-il arrivé, mon cher Spalatin, pour
que tu m'écrives avec tant de menaces et d'un ton
si impérieux? Jonas n'a-t-il pas assez essuyé tes
mépris et ceux de ton prince, pour que vous vous
acharniez encore sur cet homme excellent? Je
connais le caractère du prince, je sais comme il
traite légèrement les hommes?... C'est donc ainsi
que nous honorons l'Évangile, en refusant à ses

ministres une petite prébende pour vivre... N'est-ce
pas une iniquité et une odieuse perfidie que
de lui ordonner de partir, et toutefois de faire
en sorte qu'on n'ait pas l'air de lui en avoir
donné l'ordre? Et vous croyez que le Christ ne
s'aperçoit pas de cette ruse?... Je ne pense pas
cependant que nous ayons été pour le prince
une cause de dommage... Il en est venu dans sa
bourse passablement des biens de ce monde, et
il en vient chaque jour davantage.—Dieu saura
bien nous repaître, si vous nous refusez l'aumône
et quelque maudite monnaie.—... Cher Spalatin,
traite-nous, je te prie, nous les pauvres et
les exilés de Christ, avec plus de douceur, ou
explique-toi nettement, afin que nous sachions
où nous allons, que nous ne soyons plus forcés
de nous perdre nous-mêmes en suivant un
ordre à double sens, qui, tout en nous contraignant
de partir, ne nous permet pas de
nommer ceux qui nous y forcent.» (27 novembre
1524.)

«Nous avons reçu avec plaisir, mon cher
Gérard Lampadarius, et la lettre et le drap,
que tu nous as envoyés avec tant de candeur
d'âme et de bienveillance de cœur... Nous nous
servons constamment, et chaque nuit, de tes
lampes, ma Catherine et moi, et nous nous
plaignons ensemble de ne t'avoir pas fait de cadeau

et de n'avoir rien à t'envoyer qui entretînt
auprès de toi notre souvenir. J'ai grande honte de
ne t'avoir pas même fait un présent de papier,
lorsque cela m'était facile... Je ne laisserai pas de
t'envoyer au moins quelque liasse de livres. Je
t'aurais dès maintenant envoyé un Isaïe allemand
qui vient de naître, mais on m'a arraché
tous les exemplaires, et je n'en ai plus un seul.»
(14 octobre 1528.)

A Martin Gorlitz, qui lui avait fait un présent
de bière. «Ta Cérès de Torgau a été heureusement
et glorieusement consommée. On l'avait
réservée pour moi et pour les visiteurs, qui ne
pouvaient se lasser de la vanter par-dessus tout ce
qu'ils avaient jamais goûté. Et moi, en vrai
rustre, je ne t'en ai pas remercié encore, toi et
ton Émilia. Je suis un οἰκοδεσπότης si négligent de
mes affaires, que j'avais oublié, et que j'ignorais
entièrement, que je l'eusse dans ma cave; c'est
mon serviteur qui me l'a rappelé. Salue pour moi
tous nos frères, et surtout ton Émilia et son fils,
la biche gracieuse et le jeune faon. Que le Seigneur
te bénisse et te fasse multiplier à milliers,
selon l'esprit comme selon la chair.» (15 janvier
1529.)

Luther écrit à Amsdorf qu'il va donner l'hospitalité
à une nouvelle mariée. «Si ma Catherine
accouchait en même temps, et que tout

cela vînt à coïncider, tu en deviendrais plus
pauvre. Ceins-toi donc, non pas du fer et du
glaive, mais d'or et d'argent et d'un bon sac, à
tout événement, car je ne te lâcherai pas sans un
présent.» (29 mars 1529.)

A Jonas. «J'en étais à la dixième ligne de ta
lettre quand on vint m'annoncer que ma Ketha
m'avait donné une fille. Gloria et laus Patri in
cœlis. Mon petit Jean est sauvé, la femme d'Augustin
va bien; enfin Marguerite Mochinn a
échappé à la mort contre toute attente. En compensation,
nous avons perdu cinq porcs... Puisse
la peste se contenter de cette contribution. Ego
sum, qui sum hactenùs, scilicet ut apostolus,
quasi mortuus, et ecce vivo.»

La peste régnait alors à Wittemberg. La femme
de Luther était enceinte, son fils malade des
dents; deux femmes, Hanna et Marguerite Mochinn,
avaient été atteintes de la peste. Il écrit à
Amsdorf: «Ma maison est devenue un hôpital.»
(1er novembre 1527.)

«La femme de Georges, le chapelain, est
morte d'une fausse couche et de la peste. Tout
le monde était frappé de terreur. J'ai recueilli le
curé avec sa famille.» (4 novembre 1527.) «Ton
petit Jean ne te salue pas, parce qu'il est malade,
mais il te demande tes prières. Voici douze
jours qu'il n'a rien mangé. C'est une chose admirable

combien cet enfant a la volonté d'être gai
et alègre comme de coutume, mais l'excès de sa
faiblesse ne le lui permet pas. On a ouvert hier l'apostème
de Marguerite Mochinn; elle commence
à se rétablir; je l'ai renfermée dans notre chambre
d'hiver, et nous, nous nous tenons dans la
grande salle de devant, Hänschen dans ma chambre
à poêle, et la femme d'Augustin dans la
sienne: nous commençons à espérer la fin de la
peste. Adieu, embrasse ta fille et sa mère, et
souvenez-vous de nous dans vos prières.» (10
novembre 1527.)

«Mon pauvre fils était mort, mais il est ressuscité;
depuis douze jours il ne mangeait plus.
Le Seigneur a augmenté ma famille d'une petite
fille. Nous nous portons tous bien, à l'exception
de Luther lui-même qui, sain de corps,
isolé du monde entier, souffre à l'intérieur, des
atteintes du diable et de tous ses anges. J'écris
pour la seconde et la dernière fois contre les
sacramentaires et leurs vaines paroles, etc.»
(31 décembre 1527.)

«Ma petite fille Élisabeth est morte; je m'étonne
comme elle m'a laissé le cœur malade, un
cœur de femme, tant je suis ému. Je n'aurais
jamais cru que l'âme d'un père fût si tendre pour
son enfant.» (5 août 1528.) «Je pourrais t'apprendre
ce que c'est qu'être père, præsertim

sexûs, qui ultra filiorum casum etiam habet misericordiam
valdè moventem.» (5 juin 1530.)

Vers la fin de l'année 1527, Luther lui-même
fut plusieurs fois très malade de corps et d'esprit[r65].
Le 27 octobre il termine ainsi une lettre à Mélanchton.
«Je n'ai pas encore lu le nouvel ouvrage
d'Érasme, et que lirais-je, moi serviteur malade
de Jésus-Christ, moi qui suis à peine vivant? que
faire? qu'écrire? Dieu veut-il ainsi m'abîmer
de tous les flots à la fois? Et ceux qui devraient
avoir compassion de moi, viennent, après tant
de souffrances, me donner le coup de grâce!
Puisse Dieu les éclairer et les convertir! Amen.»

Deux amis intimes de Luther, les docteurs
Jean Bugenhagen et Jonas nous ont laissé la note
suivante sur une défaillance qui surprit Luther,
vers la fin de 1527. «Le samedi de la visitation de
Notre-Dame (1527), dans l'après-midi, le docteur
Luther se plaignait de douleurs de tête et de
bourdonnemens d'oreilles d'une violence inexprimable.
Il croyait y succomber. Dans la matinée
il fit appeler le docteur Bugenhagen pour se confesser
à lui. Il lui parla avec effroi des tentations
qu'il venait d'éprouver, le supplia de le soutenir,
de prier Dieu pour lui, et il termina en disant:
«Parce que j'ai quelquefois l'air gai et joyeux,
beaucoup de gens se figurent que je ne marche

que sur des roses; Dieu sait ce qu'il en est dans
mon cœur. Je me suis souvent proposé, dans l'intérêt
du monde, de prendre un extérieur plus
austère et plus saint (je ne sais trop comment
dire), mais Dieu ne m'a pas donné de faire comme
je voulais.»

»L'après-midi du même jour, il tomba
sans connaissance, devint froid, et ne donna
plus signe de vie. Quand il fut rappelé à lui-même,
par les secours qu'on lui prodiguait, il
se mit à prier avec grande ferveur: «Tu sais,
ô mon Dieu, disait-il, que j'eusse volontiers
versé mon sang pour ta parole, mais tu as voulu
qu'il en fût autrement. Que ta volonté soit faite!
Sans doute je n'en étais pas digne. La mort serait
mon bonheur; cependant, ô mon Dieu, si tu le
voulais, je vivrais volontiers encore pour répandre
ta sainte parole et consoler ceux des tiens
qui faiblissent. Si mon heure est venue, néanmoins,
que ta volonté soit faite! Tu es le maître
de la vie et de la mort.

»O mon Seigneur Jésus-Christ, je te remercie
de m'avoir fait la grâce de connaître ton saint
nom. Tu sais que je crois en toi, au Père et au
Saint-Esprit; tu es mon divin médiateur et sauveur...
Tu sais, ô mon Seigneur, que Satan m'a
dressé maints piéges, pour tuer mon corps par
les tyrans et mon âme par ses flèches ardentes,

par ses tentations infernales. Jusqu'ici tu m'as
protégé miraculeusement contre toutes ses fureurs.
Protége-moi encore, ô mon Seigneur fidèle,
si telle est ta volonté.»

»Ensuite il se tourna vers nous deux (Bugenhagen
et Jonas), et nous dit: «Le monde aime
le mensonge, et il y en aura beaucoup qui diront
que je me suis rétracté avant de mourir. Je vous
demande donc instamment de recevoir ma profession
de foi: je déclare, en conscience, avoir
enseigné la vraie parole de Dieu, comme le Seigneur
me l'a imposé et m'y a contraint. Oui,
je le déclare, ce que j'ai prêché sur la foi, la
charité, la croix, le saint sacrement, et autres
articles de la doctrine chrétienne, est juste, bon
et salutaire.

»Beaucoup m'accusent d'avoir été trop violent
et trop dur. Je l'avoue, j'ai quelquefois été
violent et dur envers mes ennemis. Cependant
je n'ai jamais recherché le préjudice de qui que
ce soit, bien moins encore la perdition d'aucune
âme. Je m'étais proposé d'écrire sur le baptême
et contre Zwingli, mais, à ce qu'il semble, Dieu
en a décidé autrement.»

»Ensuite il parla des sectes qui viendront pervertir
la parole de Dieu et qui n'épargneront pas,
disait-il, le troupeau que le Seigneur a racheté
de son sang. Il pleurait en parlant ainsi. «Jusqu'ici,

disait-il encore, Dieu m'a permis de lutter
avec vous contre ces esprits de désordre, et
je le ferais volontiers encore; mais seuls, vous serez
trop faibles contre eux tous. Jésus-Christ me
rassure pourtant; car il est plus fort que Satan et
toutes ses armes: il est le Seigneur de Satan.»

»Quelque temps après, quand on l'eut un peu
réchauffé par des frictions et l'application de
coussins bien chauds, il demanda à sa femme:
«Où donc est mon petit cœur, mon bien-aimé
petit Jean?» Quand l'enfant fut apporté, il sourit
à son père qui se mit à dire les larmes aux
yeux: «O cher pauvre petit enfant, je te recommande
bien à Dieu, toi et ta bonne mère, ma
chère Catherine. Vous n'avez rien. Mais Dieu
aura soin de vous. Il est le père des orphelins et
des veuves. Conserve-les, ô mon Dieu, instruis-les,
comme tu m'as conservé et instruit jusqu'à
ce jour.» Ensuite il dit quelques mots à sa femme
au sujet de quelques gobelets d'argent. Tu sais,
ajouta-t-il, que nous n'avons rien que cela.»

»Un sommeil profond lui rendit des forces, et
le lendemain il se trouva beaucoup mieux. Il dit
alors au docteur Jonas: «Je n'oublierai jamais
la journée d'hier. Le Seigneur conduit l'homme
dans l'enfer et l'en retire. La tempête qui fondit
hier matin sur mon âme, a été bien plus terrible
que celle que mon corps a essuyée vers le soir.

Dieu tue et vivifie. Il est le maître de la vie et de
la mort.»

»—Pendant près de trois mois, j'ai langui non
de corps mais d'esprit; au point que c'est à peine
si j'ai pu écrire quelques lignes. Ce sont là les
persécutions de Satan.» (8 octobre 1527.)

«Je voudrais répondre aux sacramentaires;
mais si mon âme ne se fortifie, je ne suis capable
de rien.» (1er novembre 1527.) «Je n'ai pas
encore lu Érasme ni les sacramentaires, si ce
n'est environ trois cahiers de Zwingli. C'est bien
fait à eux de me fouler aux pieds misérablement,
afin que je puisse dire avec Jésus-Christ: Il a
persécuté le faible, le pauvre, celui dont la mortification
avait brisé le cœur.» Seul je porte le
poids de la colère de Dieu, parce que j'ai péché
envers lui; le pape et César, les princes, les évêques,
le monde entier me hait et m'assaille: mais
ce n'est pas assez encore, si mes frères mêmes ne
viennent me tourmenter; mes péchés, la mort,
Satan et ses anges, sévissent sans interruption
contre moi. Et qu'est-ce qui me garderait, qui
me consolerait, si Christ lui-même m'abandonnait,
lui pour qui j'ai encouru leur haine?
Mais il n'abandonnera pas, à la fin dernière, le
malheureux pécheur, car je pense bien que je serai
le dernier de tous les hommes. Oh! plaise,
plaise au ciel, qu'Érasme et les sacramentaires

éprouvent, un quart-d'heure seulement, les
misères de mon cœur!» (10 novembre 1527.)

«Satan me fait endurer de merveilleuses tentations,
mais les prières des saints ne m'abandonnent
pas, quoique les blessures de mon
cœur ne soient pas faciles à guérir. Ma consolation,
c'est qu'il en est bien d'autres qui ont à livrer
les mêmes combats. Sans doute il n'y a point
de maux que mes péchés n'aient mérités. Mais
ma vie, ma force, c'est que j'ai la conscience
d'avoir enseigné pour le salut de beaucoup la
vraie et pure parole du Christ; c'est là ce qui
brûle Satan; il voudrait me voir, moi avec le
Verbe, noyé et perdu. Aussi je n'ai rien à souffrir
des tyrans de ce monde, tandis que d'autres
sont tués, brûlés, et meurent pour le Christ;
mais je n'en ai que plus à souffrir spirituellement
du prince de ce monde.» (21 août 1527.)

«Quand je veux travailler, ma tête est comme
remplie de tintemens, de tonnerres, et si je ne
cessais à l'instant, je tomberais en syncope.
Voici le troisième jour que je n'ai pu même regarder
une lettre. Ma tête devient un petit chapitre,
que cela continue, et elle ne sera bientôt
plus qu'un paragraphe, qu'une phrase (caput
meum factum est capitulum, perget vero fietque paragraphus,
tandem periodus)... Le jour où tes
lettres m'arrivèrent de Nuremberg, j'eus une visite

de Satan; j'étais seul; Vitus et Cyriacus étaient
éloignés. Cette fois il fut le plus fort, me chassa
de mon lit, me força d'aller chercher des visages
d'hommes.» (12 mai 1530.)

«Quoique bien portant, je suis toujours malade
des persécutions de Satan; cela m'empêche
d'écrire et de rien faire.—Le dernier jour, je
le crois bien, n'est pas loin de nous. Adieu, ne
cesse de prier pour le pauvre Luther.» (28 février
1529.)—«On peut éteindre les tentations
de la chair, mais qu'il est difficile de lutter contre
la tentation du blasphème et du désespoir! Nous
ne comprenons point le péché, ni ne savons où
est le remède.»—Après une semaine de souffrances
continuelles, il écrivait: «Ayant perdu
presque mon Christ, j'étais battu des flots et
des tempêtes du désespoir et du blasphème.»
(2 août 1527.)

Au milieu de ces troubles intérieurs, Luther,
loin d'être soutenu et consolé par ses amis, les
voyait les uns tièdes et timidement sceptiques;
les autres, lancés dans la route du mysticisme
que lui-même leur avait ouverte, et s'éloignant
de lui chaque jour. Le premier qui se déclara fut
Agricola, le chef des Antinomiens (ennemis de la
Loi). Nous verrons au dernier livre combien
cette polémique, contre un ami si cher, troubla
Luther dans ses derniers jours.


«Quelqu'un m'a fait un conte à ton sujet,
mon cher Agricola, et il a insisté, jusqu'à ce que
je lui eusse promis de t'en écrire et de m'en assurer.
Ce conte, c'est que tu commencerais à
mettre en avant que l'on peut avoir la foi sans les
œuvres, et que tu défendrais cette nouveauté
envers et contre tous, à grand renfort de mots
grecs et d'artifices de rhétorique... Je t'avertis
de te défier des piéges de Satan... A quoi me suis-je
jamais moins attendu qu'à la chute d'Œcolampade
et de Regius? Et que n'ai-je pas à craindre
maintenant pour ces hommes qui ont été mes
intimes? Il n'est pas étonnant que je tremble
aussi pour toi que, pour rien au monde, je ne
voudrais voir séparé d'opinion.» (11 septembre
1528.)

«Pourquoi m'irriterais-je contre les papistes?
Tout ce qu'ils me font est de bonne guerre. Nous
sommes ennemis déclarés[r66][a84]. Mais ceux qui me font
le plus de mal, ce sont mes plus chers enfans.
Fraterculi mei, aurei amiculi mei, eux qui, si
Luther n'avait point écrit, ne sauraient rien de
Christ et de l'Évangile, et n'auraient pas secoué la
tyrannie papale; du moins, s'ils en eussent eu le
pouvoir, le courage leur aurait manqué. Je croyais
avoir jusqu'à présent souffert et épuisé toutes les
adversités, mais mon Absalon, l'enfant de mon
cœur, n'avait pas encore délaissé son père; il

n'avait point versé l'ignominie sur David. Mon
Judas, la terreur des disciples de Christ, le traître
qui livra son maître, ne m'avait point encore
vendu, et voici maintenant que tout cela a été
fait.

»—Il y a maintenant contre nous une persécution
clandestine, mais bien dangereuse[a85]. Notre
ministère est méprisé. Nous-mêmes nous sommes
haïs, persécutés, on nous laisse périr de faim[a86].
Voilà quel est aujourd'hui le sort de la parole de
Dieu; lorsqu'elle vient à ceux qui en ont besoin,
ils ne veulent pas la recevoir... Christ n'aurait
point été crucifié s'il était sorti de Jérusalem.
Mais le prophète ne veut point mourir hors de Jérusalem,
et cependant ce n'est que dans sa patrie
que le prophète est sans honneur. C'est ainsi qu'il
en est de nous... Il arrivera bientôt que tous les
grands de ce duché l'auront rendu vide de ministres
de la parole; ceux-ci seront chassés par
la faim, pour ne rien dire des autres injures.»
(18 octobre 1531.)

«Il n'y a rien de très certain sur les apparitions
dont on fait tant de bruit en Bohême;
beaucoup nient le fait[a87]. Quant au gouffre qui s'est
formé ici, sous mes propres yeux, le dimanche
après l'Épiphanie, à huit heures du soir, c'est
une chose certaine, et qui s'est vue en plusieurs
endroits jusqu'à la mer. De plus, en décembre,

on a vu le ciel en feu au-dessus de l'église de
Breslaw, à ce que m'écrit le docteur Hess; un
autre jour, ajoute-t-il, on a vu deux charpentes
embrasées, et, au milieu, une tourelle de feu.
C'est le dernier jour, si je ne me trompe, qu'annoncent
ces signes. L'Empire tombe, les rois
tombent, les prêtres tombent, et le monde entier
chancelle, comme une grande maison qui va crouler,
annonce sa ruine par de petites lézardes. Cela
ne tardera point à moins que le Turc, ainsi qu'Ézéchiel
le prophétise de Gog et de Magog, ne se
perde dans sa victoire et son orgueil, avec le pape
son allié.» (7 mars 1529.)

«Grâce et paix en notre Seigneur Jésus-Christ[r67].
Le monde court à sa fin, et il me vient souvent
cette pensée que le jour du Jugement pourrait
bien arriver avant que nous eussions achevé
notre traduction de la sainte Écriture. Toutes
les choses temporelles qui y sont prédites se
trouvent accomplies. L'Empire romain penche
vers sa ruine, le Turc est arrivé au comble de sa
puissance, la splendeur papale s'éclipse, le monde
craque en tous les coins comme s'il allait crouler.
L'Empire, si l'on veut, s'est relevé un peu
sous notre empereur Charles, mais c'est peut-être
pour la dernière fois; ne serait-ce pas comme
la lumière qui, au moment de s'éteindre pour
toujours, jette une vive et dernière flamme?...»


«Le Turc va fondre sur nous; ce sera, je le
crois bien, le réformateur envoyé par la colère
de Dieu.» (15 mars.)

«J'ai chez moi un homme arrivé à Venise,
qui affirme que le fils du doge est à la cour du
Turc: ainsi nous combattons jusqu'à présent
contre celui-ci, en attendant que le pape, les
Vénitiens, les Français, se soient ouvertement et
impudemment faits Turcs. Le même homme rapporte
encore qu'il y avait dans l'armée du Français,
à Pavie, huit cents Turcs, dont trois cents
sont retournés sains et saufs dans leur pays, par
ennui de la guerre. Comme tu ne m'écris pas ces
monstruosités, j'ai pensé que tu les ignorais;
pour moi elles m'ont été racontées et par écrit
et de vive voix, avec des détails qui ne me permettent
pas d'en douter. L'heure de minuit approche
où l'on entendra ce cri: L'époux arrive,
sortez au-devant de lui.» (6 mai 1529.)


[image: ]


ADDITIONS

ET



ÉCLAIRCISSEMENS.


[image: ]



[a1] Page 1, ligne 7.—Naissance...

Cochlæus prétend que Luther fut engendré
par un incube. Lorsqu'il était moine, ajoute-t-il,
il fut soupçonné d'avoir commerce avec le diable.
Un jour, à l'évangile, à l'endroit où il est
parlé d'un diable sourd et muet, forcé de quitter
le corps d'un possédé, Luther tomba en
criant: Non sum, non sum.—Dans un sermon
au peuple, il dit que lui et le diable se connaissaient

de longue date, qu'ils étaient en relations
habituelles, et que lui, Luther, avait mangé
plus d'un grain de sel avec Satan.—Cochlæus,
Vie de Luther, préface et pages 1 et 2.—Voir le
chapitre du diable dans notre second volume.

Des Espagnols, qui se trouvaient à la diète
d'Augsbourg (1530), croyaient sérieusement que
Luther avec sa femme devait engendrer l'Anti-Christ.
Luth. Werke, t. I, p. 415.

Jules-César Vanini, Cardan et François Junctinus,
trouvèrent dans les constellations qui
avaient accompagné la naissance de Luther,
qu'il devait être un archi-hérétique et un archi-scélérat.
Tycho-Brahé et Nicolas Prücker, au
contraire, déclarèrent qu'il était né sous un très
heureux signe.

Plusieurs de ses ennemis le disaient sérieusement
fils et disciple du diable. D'autres prétendaient
qu'il était né en Bohême, parmi les Hussites.
Il s'exprime ainsi dans une de ses lettres,
au sujet de cette dernière assertion: «Il est un
noble et célèbre comté, du nom de Mansfeld,
situé dans l'évêché de Halberstadt et la principauté
de Saxe. Presque tous mes seigneurs me
connaissent personnellement, ainsi que mon
père.—Je suis né à Eisleben, j'ai été élevé à
Mansfeld, instruit à Magdebourg et à Eisenach,
fait Maître et moine augustin à Erfurt, docteur

à Wittemberg, et dans toute ma vie je n'ai pas
approché de la Bohême plus près que Dresde.»
(Ukert, Biogr. de L., t. II, p. 66.)

[a2] Page 3, ligne 24. Martin Luther...

Lotharius, lut-her, leute-herr? chef des hommes,
chef du peuple?

[a3] Page 9, ligne 8.—Tentations...

«Quand j'étais jeune, il arriva qu'à Eisleben,
à la Fête-Dieu, j'allais avec la procession
en habit de prêtre. Tout-à-coup la vue du Saint-Sacrement,
que portait le docteur Staupitz,
m'effraya tellement, que je suai de tout mon
corps, et crus mourir de terreur. La procession
finie, je me confessai au docteur Staupitz, et
lui racontai ce qui m'était arrivé. Il me répondit:
«Tes pensées ne sont pas selon le Christ, Christ
n'effraie point; il console.» Cette parole me
remplit de joie et me fut d'une grande consolation.»
(Tischreden, p. 133, verso).

«Le docteur Martin Luther racontait que,
lorsqu'il était au cloître à Erfurth, il avait dit
une fois au docteur Staupitz: «Ah! cher seigneur
docteur, notre Seigneur-Dieu agit d'une

manière si terrible avec les gens? Qui peut le
servir, s'il frappe ainsi autour de soi?» A quoi il
me répondit: «Mon cher, apprenez à mieux
juger de Dieu; s'il n'agissait pas ainsi, comment
pourrait-il dompter les têtes dures? il doit prendre
garde aux grands arbres de crainte qu'ils ne
montent jusqu'au ciel.» (Tischreden, page 150,
verso.)

Dans sa jeunesse, lorsqu'il étudiait encore à
Erfurt, Luther fut atteint d'une très grave maladie;
il croyait qu'il en mourrait. Un vieux curé
lui dit alors, au rapport de Matthésius: «Prenez
courage, mon cher bachelier, vous ne mourrez
point cette fois; Dieu fera encore de vous un
grand homme qui consolera beaucoup de gens.»
(Ukert, t. I, p. 318.)

Luther avait difficilement supporté les obligations
qu'imposait la vie monastique. Il raconte
comment, au commencement de la Réforme, il
tâchait encore de lire régulièrement ses Heures
sans y parvenir. «Quand je n'aurais fait autre
chose que délivrer les hommes de cette tyrannie,
on me devrait de la reconnaissance.»
(Tischreden, page 150.)

Cette répétition constante et à heure fixe des
mêmes méditations, cette matérialisation de
la prière, qui pesait tant au génie impatient de
Luther, Ignace de Loyola, contemporain du réformateur

allemand, la mettait alors plus que
jamais en honneur dans ses singuliers Exercices
religieux.

«A Erfurt, Luther lut la plupart des écrits qui
nous restent des anciens latins, Cicéron, Virgile,
Tite-Live... A l'âge de vingt ans il fut décoré du
titre de maître-ès-arts, et, d'après l'avis de ses
parens, il commença à s'appliquer à la jurisprudence...
Au couvent d'Erfurth, il excitait l'admiration
dans les exercices publics, par la facilité
avec laquelle il se tirait des labyrinthes de la
dialectique... Il lisait avidement les prophètes et
les apôtres, puis les livres de saint Augustin, son
Explication des psaumes et son livre De l'esprit
et de la lettre: il apprit presque par cœur les
Traités de Gabriel Biel et de Pierre d'Ailly, évêque
de Cambray; il lut assidument les écrits
d'Occam, dont il préférait la logique à celle de
Thomas et de Scot. Il lut beaucoup aussi les
écrits de Gerson, et par-dessus tout ceux de saint
Augustin.» (Vie de Luther, par Mélanchton.)

[a4] Page 20, ligne 10.—Trente cardinaux en une fois...

C'est trente et un cardinaux qui furent créés
le 13 juin 1517. Le même jour, un orage renversa
l'ange qui est au haut du château Saint-Ange,

frappa un enfant Jésus dans une église et
fit tomber les clés de la statue de saint Pierre.
(Ruchat, I, 36; d'après Hotting., 19.)

[a5] Page 20, ligne 17.—Tetzel...

Il enseignait dans ses prédications que si quelqu'un
avait violé la sainte Vierge, son péché
lui serait pardonné en vertu des indulgences;
que la croix rouge qu'il plantait dans les églises,
avait autant de vertu que celle de Jésus-Christ;
qu'il avait plus converti de gens par ses indulgences,
que saint Pierre par ses sermons; que
les Saxons n'avaient qu'à donner de l'argent,
et que leurs montagnes deviendraient des mines
d'argent, etc. (Luther adv. Brunsvic. Seckendorf.
hist. Lutheranismi, livre I, § 16, etc.)

Comme concession indirecte, les catholiques
abandonnèrent Tetzel. Miltitz écrivit à Pfeffinger,
un des ministres de l'Électeur: «Les mensonges
et les fraudes de Tetzel me sont assez connus;
je lui en ai fait de vifs reproches, je les lui ai
prouvés en présence de témoins. J'écrirai tout au
pontife, et j'attendrai sa sentence. D'après une
lettre d'un facteur de la banque des Fugger,
chargé de tenir compte de l'argent des indulgences,
je l'ai convaincu d'avoir reçu par mois

quatre-vingts florins pour lui-même et dix pour
son serviteur, outre ce qu'on lui payait pour se
défrayer lui et les siens, et pour la nourriture de
trois chevaux. Je ne compte pas là-dedans ce
qu'il a volé ou dépensé inutilement. Vous voyez
comment le misérable a servi la sainte Église romaine
et l'archevêque de Mayence, mon très
clément seigneur.» (Seckendorf, livre I, p. 62.)

[a6] Page 21, ligne 13.—Il fut saisi d'indignation...

«Lorsque j'entrepris d'écrire contre la grossière
erreur des indulgences, le docteur Jérôme
Schurff m'arrêta et me dit: «Voulez-vous donc
écrire contre le pape? Que voulez-vous faire? on
ne le souffrira pas.—Eh quoi! répondis-je; s'il
fallait qu'on le souffrît?» (Tischreden, 384 verso.)

[a7] Page 21, ligne 27.—S'adressa à l'évêque
de Brandebourg...

Sa lettre à l'évêque de Brandebourg est assez
méticuleuse; ses paroles, pleines de soumission,
sont loin d'annoncer les violences qui vont bientôt
éclater. Il lui envoie ses propositions, ou
plutôt ses doutes; car il ne veut rien dire ni

dans un sens ni dans l'autre, jusqu'à ce que
l'Église ait prononcé. Il blâme les adversaires
du saint-siége. «Que ne disputent-ils aussi de la
puissance, de la sagesse et de la bonté de celui
qui a donné ce pouvoir à l'Église?» Il loue la douceur
et l'humilité de l'évêque; il l'engage à prendre
la plume et à effacer ce qu'il lui plaira, ou à
brûler le tout. (Luth. Werke, IX, p. 64.)

[a8] Page 27, ligne 15.—Sermon sur l'indulgence
et la grâce...

Dans les cinq premiers paragraphes, dans le
sixième surtout, qui est très mystique, il expose
très clairement la doctrine de saint Thomas; il
prouve ensuite, par l'Écriture, contre cette doctrine,
que le repentir et la conversion du pécheur
peuvent seuls lui assurer le pardon de ses
péchés.—§ IX. «Quand même l'Église déclarerait
aujourd'hui que l'indulgence efface les péchés
mieux que les œuvres de satisfaction, il vaudrait
mille fois mieux, pour un chrétien, ne
point acheter l'indulgence, mais plutôt faire
les œuvres et souffrir les peines; car l'indulgence
n'est et ne peut être qu'une dispense
de bonnes œuvres et de peines salutaires.»—§ XV.
«Il est meilleur et plus sûr de donner pour

la construction de saint Pierre que d'acheter
l'indulgence prêchée à ce sujet. Vous devez avant
tout donner à votre pauvre prochain, et s'il n'y
a plus personne dans votre ville qui ait besoin
de votre secours, alors vous devez donner pour
les églises de votre ville... Mon désir, ma prière
et mon conseil sont que personne n'achète
l'indulgence. Laissez les mauvais chrétiens l'acheter;
que chacun marche pour soi.»—§ XVIII.
«Si les âmes peuvent être tirées du purgatoire
par l'efficacité de l'indulgence, je n'en sais
rien, je ne le crois même pas; le plus sûr est de
recourir à la prière... Laissez les docteurs scolastiques
rester scolastiques; ils ne sont pas assez,
tous ensemble, pour autoriser une prédication.»

Ce morceau, très court, semble moins un
sermon que des notes sur lesquelles Luther devait
parler. (Luth. Werke, VII, p. 1.)

[a9] Page 28, ligne 26.—Léon X...

«Autrefois, le pape était extrêmement orgueilleux,
et méprisait tout le monde. Le cardinal-légat
Caietano me dit à Augsbourg: «Quoi!
tu crois que le pape se soucie de l'Allemagne?
Le petit doigt du pape est plus puissant que tous
vos princes.»—«Quand on présenta au pape

mes premières propositions sur les indulgences,
il dit: «C'est d'un Allemand ivre, laissez-le se
dégriser, et il parlera autrement.» C'est avec ce
ton de raillerie qu'il méprisait tout le monde.»

Luther ne fut point en reste avec les Italiens;
il leur rendit énergiquement leur mépris. «Si
ce Sylvestre ne cesse de me provoquer par ses
niaiseries, je mettrai fin au jeu, et lâchant la
bride à mon esprit et à ma plume, je lui montrerai
qu'il y en a, en Allemagne, qui comprennent
ses ruses et celles de Rome; et Dieu veuille
que cela vienne bientôt! Depuis trop long-temps,
les Romains, avec leurs jongleries, leurs tours et
leurs détours, s'amusent de nous comme de niais
et de bouffons.» (1er septembre 1518.)

«Je suis charmé que Philippe (Mélanchton)
ait éprouvé par lui-même le génie des Italiens.
Cette philosophie ne veut croire qu'après expérience.
Pour moi, je ne pourrais plus me fier
à aucun Italien, pas même au confesseur de
l'Empereur. Mon Caietano m'aimait d'une telle
amitié, qu'il aurait voulu verser pour moi tout le
sang qui coule dans..... mes veines. Ce sont des
drôles. L'Italien, quand il est bon, est très bon;
mais c'est un prodige qui ressemble beaucoup à
celui du cygne noir.» (21 juillet 1530.)

«Je souhaite à Sadolet de croire que Dieu est
le père des hommes, même hors de l'Italie;

mais les Italiens ne peuvent se mettre cela dans
l'esprit.» (14 octobre 1539.)

«Les Italiens, dit Hutten, qui nous accusaient
d'être impuissans à produire ce qui demande
du génie, sont forcés d'admirer aujourd'hui
notre Albert Durer, si bien que, pour
mieux vendre leurs ouvrages, ils les marquent
de son nom. (Hutten, III, 76.)

[a10] Page 29, ligne 1.—Fra Luther est un beau génie...

Bien avant 1523, le seigneur Conrad Hofmann
engageait l'archevêque de Mayence à pourvoir aux
affaires de la religion, de crainte qu'il ne s'élevât
un grand incendie. Il répondit: «C'est une affaire
de moines, ils l'arrangeront bien eux-mêmes.»

[a11] Page 32, ligne 5.—Ce prince, par intérêt pour
sa nouvelle université...

L'université de Wittemberg écrivit à l'Électeur,
lui demandant sa protection pour le plus
illustre de ses membres. (p. 55, Seckendorf.)
La célébrité croissante de Luther amenait à Wittemberg
un concours immense d'étudians. Luther
dit lui-même: Studium nostrum more formicarum

fervet. Un auteur presque contemporain
écrit: «J'ai appris de nos précepteurs que des
étudians de toutes nations venaient à Wittemberg
pour entendre Luther et Mélanchton; sitôt
qu'ils apercevaient la ville, ils rendaient grâces
à Dieu, les mains jointes; car de Wittemberg,
comme autrefois de Jérusalem, est sortie la lumière
de la vérité évangélique, pour se répandre
de là jusqu'aux terres les plus lointaines. (Scultetus
in annalibus, an 1517, p. 16, 17. Cité par
Seckendorf, p. 59.)

Toutefois, la protection de l'Électeur n'était
point très généreuse. «Ce que je t'ai déjà dit, mon
cher Spalatin, je te le dis et te le répète encore:
cherche bien à savoir si c'est l'intention du prince
que cette académie s'écroule et périsse. J'aimerais
fort à le savoir, pour ne pas retenir inutilement
ceux que chaque jour on appelle ailleurs. Ce bruit
s'est déjà tellement accrédité, que ceux de Nuremberg
sollicitent pour faire venir Mélanchton,
tant ils sont persuadés, que cette école est désertée.
Tu sais cependant qu'on ne peut ni ne doit
contraindre le prince.» (1er novembre 1524.)

Après la mort de l'Électeur, Luther envoya
à Spalatin un plan pour l'organisation de l'université.
(20 mai 1525.)


[a12] Page 32, ligne 7.—L'avait toujours protégé...

L'Électeur écrit lui-même à Spalatin, l'affaire
de notre Martin va bien, Pfeffinger a bonne espérance.
(Seckendorf, p. 53.)

Il fit dire à Luther qu'il avait obtenu du
légat Caietano que celui-ci écrirait à Rome pour
que l'on remît à de certains juges le soin de décider
l'affaire; que jusque là il patientât, et que
peut-être les censures ne viendraient point. (Seckendorf,
p. 44.)

[a13] Page 32, ligne 27.—La sainte Écriture parle avec
une telle majesté quelle n'a pas besoin...

Schenk avait été chargé d'acheter des reliques
pour l'église collégiale de Wittemberg; mais, en
1520, la commission fut révoquée, et les reliques
renvoyées en Italie pour y être vendues à quelque
prix que ce fût. «Car ici, écrit Spalatin, le bas
peuple les méprise, dans la ferme et très légitime
persuasion qu'il suffit d'apprendre de l'Écriture
à avoir foi et confiance en Dieu, et à aimer son
prochain.» (Maccrée, p. 37, d'après la vie de Spalatin
par Schlegel, p. 59. Seckendorf. I, p. 223.)


[a14] Page 36, ligne 13.—Le légat Caietano...

Extrait d'une relation des conférences du cardinal
Caietano avec Luther.

Luther ayant déclaré que le pape n'avait de
pouvoir que salvâ Scripturâ, le cardinal se moqua
de ces paroles, et lui dit: «Ne sais tu pas que le
pape est au-dessus des conciles? N'a-t-il pas tout
récemment condamné et puni le concile de
Bâle?» Luther: «Mais l'université de Paris en
a appelé.» Le cardinal: «Ceux de Paris seront
punis également.» Plus tard, Luther ayant cité
Gerson, le cardinal lui répliqua: «Que m'importent
les Gersonistes?» Sur quoi Luther lui
demanda qui donc étaient les Gersonistes? «Eh!
laissons cela,» dit le cardinal, et il se mit à parler
d'autre chose.

Le cardinal envoya au pape la réponse de
Luther par un courrier extraordinaire. Il fit aussi
dire à Luther, par le docteur Wenceslas, que
pourvu qu'il voulût révoquer ce qu'il avait avancé
sur les indulgences, l'affaire serait tout arrangée.
«Car, ajouta-t-il, l'article sur la foi nécessaire
pour le saint sacrement pourrait bien se laisser
interpréter et tourner.»

Pendant que Luther était à Augsbourg, il fut

souvent prié de prêcher dans cette ville, mais il
refusa constamment, avec civilité; il craignait
que le légat ne crût qu'il le ferait pour le railler
et le braver.

Luther dit en s'en retournant d'Augsbourg:
«Que s'il avait quatre cents têtes, il voudrait
plutôt les perdre toutes que de révoquer son
article touchant la foi.»—«Personne en Allemagne,
dit Hutten, ne méprise plus la mort que
Luther.»

Dans la Protestation qu'il rédigea après ses
conférences avec Caietano, il offrit à celui-ci
d'exposer ses opinions dans un mémoire, et de les
soumettre au jugement des trois universités de
Bâle, de Fribourg (en Brisgaw) et de Louvain;
même, si on le demandait, au jugement de l'université
de Paris, «estimée de tout temps la plus
chrétienne et la plus savante.»

Lettre de Luther à l'électeur de Saxe pour se
défendre contre les accusations du cardinal Caietano.
(19 novembre 1518.) «Une chose m'afflige
vivement, c'est que le seigneur légat parle
malicieusement de votre Grâce électorale comme
si je me fondais sur elle en entreprenant toutes
ces choses. Il y a de même des menteurs parmi
nous qui avancent que c'est d'après l'exhortation
et le conseil de votre Grâce que j'ai commencé
à discuter la question des indulgences;

et cependant il n'est personne, parmi mes plus
chers amis, qui ait été instruit d'avance de mon
dessein, excepté messeigneurs l'archevêque de
Magdebourg et l'évêque de Brandebourg...»

[a15] Page 44, ligne 2.—Examiner l'affaire par des juges
non suspects...

Les légats se réduisaient cependant à demander
qu'on brûlât les livres de Luther. «Le pape, disaient-ils,
ne veut pas souiller ses mains du sang
de Luther.» (Luth. opera, II.)

[a16] Page 46, ligne 4.—Miltitz changea de ton...

En 1520, les adversaires de Luther s'étaient
divisés en deux partis, représentés par Eck et
Miltitz. Le premier, qui a disputé publiquement
contre Luther, croit son honneur et sa réputation
de théologien engagés à obtenir une rétractation
formelle de Luther ou sa condamnation
par le pape comme hérétique. Eck pousse aux
mesures violentes. Miltitz, au contraire, qui est
l'agent direct du saint-siége, voudrait concilier
les choses. Il accorde tout à Luther, parle comme

lui, même de la papauté, et ne lui demande que
le silence.

Le 20 octobre 1520, il écrit que, si Luther
s'en tient à ses promesses, il le délivrera de la
bulle, qui ne doit avoir son effet que dans quatre
mois. Le même jour il écrit à l'Électeur pour
lui demander de l'argent afin qu'il ait de quoi
envoyer à Rome pour se faire, près du pape,
des patrons pour combattre les malicieuses délations
et les honteux mensonges d'Eck contre
Luther. Il l'invite à écrire lui-même au pontife,
et à envoyer aux jeunes cardinaux, parens du
pape, deux ou trois pièces d'or à son effigie et autant
en argent afin de se les concilier. Enfin il le
supplie de lui continuer sa pension et de lui donner
à lui-même quelque chose; car ce qu'il avait
reçu, on le lui a volé.

Le 14 octobre, il écrit que Luther consent à
se taire si ses adversaires veulent garder le silence.
Il promet que les choses n'iront pas comme
l'espèrent Eck et sa faction, il engage encore
l'Électeur à envoyer quarante ou cinquante florins
au cardinal quatuor Sanctorum (Seckendorf,
l. I, p. 99.)

Ce Miltitz était un assez bon compagnon. Dans
une lettre à l'Électeur, où il réclame le paiement
de sa pension, il raconte qu'étant à Stolpa,
avec l'évêque de Misnie, ils buvaient joyeusement

ensemble lorsque sur le soir on apporta un petit
livre de Luther, contre l'official de Stolpa; l'évêque
s'indigna, l'official jura; mais lui, il ne fit
qu'en rire, comme fit plus tard le duc George
qui s'en amusa beaucoup. (1520.) (Seckendorf,
l. I, p. 98.)

Le docteur Wolffgang Reissenbach raconte
que Luther et Miltitz, l'un avec trente chevaux,
l'autre accompagné de quatre seulement, vinrent
le 11 octobre, à Lichtenberg; qu'ils y vécurent
joyeusement, son économe leur fournissant
en abondance tout ce qui était nécessaire. Il
ajoute qu'il avait mieux aimé se trouver absent,
parce qu'il n'aime pas Miltitz qui lui a fait perdre
six cents florins. (Seckendorf, l. I, p. 99.)

Miltitz finit dignement: on dit qu'un jour
après de copieuses libations, il tomba dans le
Rhin près de Mayence et s'y noya. Il avait alors
sur lui cinq cents pièces d'or. (Seckendorf,
l. I, p. 117.)

[a17] Page 46, ligne 7.—Lui avoua qu'il avait enlevé le monde
à soi...

Les livres de Luther avaient en effet déjà une
grande vogue. Jean Froben, célèbre imprimeur
de Bâle, lui écrivit le 14 février 1519 que ses livres

sont lus et approuvé, à Paris même, et jusque
dans la Sorbonne; qu'il ne lui reste plus un seul
exemplaire de tous ceux qu'il avait réimprimés à
Bâle; qu'il sont dispersés en Italie, en Espagne
et ailleurs, partout approuvés des docteurs.
(Seckendorf, l. I, p. 68.)

[a18] Page 47, ligne 22.—Non content d'aller se défendre
à Leipsig...

Voyage de Luther à Leipsig: «Il y avait d'abord
Carlostad seul sur un chariot, et précédant tous
les autres; mais une roue s'étant brisée près de
l'église Saint-Paul, il tomba, et cette chute fut considérée
comme un mauvais présage pour lui. Puis
venait le chariot de Barnim, prince de Poméranie,
qui alors étudiait à Wittemberg et portait le
titre de recteur honoraire. A ses côtés étaient Luther
et Mélanchton; un grand nombre d'étudians
de Wittemberg accompagnaient en armes la voiture.»
(19 juin 1519.) (Seckendorf, l. I, p. 92.)

Eck raconte son entrevue avec Luther (qu'il
appelle Lötter, en allemand un vagabond, un
pendard). «Luther vint en grande pompe à
Leipsig, avec deux cents étudians de Wittemberg,
quatre docteurs, trois licenciés, plusieurs
maîtres et un grand nombre de ses partisans; le

docteur Lang d'Erfurth, Egranus, un prédicateur
de Gorlitz, un bourgeois d'Anneberg, des
schismatiques de Prague et des picards (hussites),
qui vantent Martin comme un grand docteur de
vérité, comme l'égal de leur Jean Hussinetz. La
dispute fut arrêtée pour le 20 juin; j'accordai
que ceux de Leipsig ne seraient pas juges, quoiqu'ils
fussent bien disposés pour moi. Par toute
la ville il n'était bruit que de ma défaite, et personne
n'osait me faire société. Moi, comme un
vieux docteur, j'étais là pour faire tête à tous.
Cependant le prince m'envoya un bon cerf et
donna une biche à Carlostad, contre lequel je
devais aussi disputer. La citadelle fut magnifiquement
préparée pour nous servir de champ de
bataille. Le lieu était gardé par soixante-seize soldats
pour nous défendre en cas de besoin, contre
les insultes de ceux de Wittemberg et des Bohémiens...
Quand Luther entra, je vis bien qu'il
ne voulait pas disputer... Il refusa de reconnaître
aucune espèce de juges. Je lui proposai les commissaires
du prince (le duc George), l'université
de Leipsig, ou tout autre université qu'il voudrait
choisir en Allemagne, ou si l'Allemagne lui
semblait trop petite, en Italie, en France, en
Espagne. Il refusa tout. Seulement à la fin il consentit
à convenir d'un juge avec moi, et à disputer,
pourvu qu'il lui fût permis de publier en

allemand les actes de la conférence. Je ne pouvais
accorder cela. Je ne sais maintenant quand nous
commencerons..... Le sénat qui craint que ceux
de Wittemberg n'exécutent leurs menaces, a,
la nuit dernière, garni de soldats les maisons
voisines.» (Seckendorf, l. I, p. 85-6.)

Mosellanus, professeur de langue grecque
à Leipsig et qui fut chargé d'ouvrir les conférences
par un discours au nom du prince, rapporte
dans une lettre à Pirkheimer, qu'on avait
enfin choisi pour juges des docteurs d'Erfurth et
de Paris. Mosellanus est favorable à Luther.
«Eck, dit-il, par ses cris, sa figure de soldat, ses
regards de travers, ses gestes d'histrion, semblait
un petit furieux... se vantant sans cesse,
affirmant des choses fausses, niant impudemment
des choses vraies...» (Seckendorf, l. I,
p. 90.)

[a19] Page 47, ligne 25.—Le prince qui le protégeait...

Luther ne dut plus douter de la protection
de l'Électeur, lorsque Spalatin, le confident de
ce prince, traduisit en allemand et publia son
livre intitulé: Consolation à tous les chrétiens.
(février 1520.)


[a20] Page 48, ligne 1.—Pour qu'ils vinssent disputer avec lui...

A cette époque, Luther, encore peu arrêté
dans ses idées de réforme, cherchait à s'éclairer
sur ses doutes par la discussion; il demandait,
il sollicitait les conférences publiques. Le 15 janvier
1520, il écrivit à l'Empereur:

«Voici bientôt trois ans que je souffre des colères
sans fin, et d'outrageantes injures, que je
suis exposé à mille périls et à tout ce que mes
adversaires peuvent inventer de mal contre moi.
En vain j'ai demandé pardon pour mes paroles,
en vain j'ai offert de garder le silence, en vain
j'ai proposé des conditions de paix, en vain j'ai
prié que l'on voulût bien m'éclairer si j'étais dans
l'erreur. L'on n'a rien écouté; l'on n'a fait qu'une
chose, préparer ma ruine et celle de l'Évangile.
Puisque j'ai vainement tout tenté jusqu'à présent,
je veux, à l'exemple de saint Athanase,
invoquer la majesté impériale; j'implore donc
humblement votre Majesté, Charles, prince des
rois de la terre, pour qu'elle ait pitié, non pas de
moi, mais de la cause de la vérité, pour laquelle
seule il vous a été donné de porter le glaive.
Qu'on me laisse prouver ma doctrine; je vaincrai,
ou je serai vaincu; et si je suis trouvé impie

ou hérétique, je ne veux point de protection
ni de miséricorde.» (Opera latina Lutheri. Wittemb.,
II, 42.)

Le 4 février, il écrit encore à l'archevêque de
Mayence et à l'évêque de Mersebourg des lettres
pleines de soumission et de respect, où il les supplie
de ne pas croire les calomnies que l'on répand
sur son compte; il ne demande qu'à s'instruire,
qu'à éclaircir ses doutes. (Luth. opera, II, 44.)

[a21] Page 51, ligne 9.—Lorsque la bulle...

Les cicéroniens de la cour pontificale, les Sadolets,
etc., avaient déployé toute leur science,
toute leur littérature pour écrire la bulle de
Léon X. Leur belle invocation à tous les saints
contre Luther rappelle évidemment la fameuse
péroraison du discours de Cicéron, De Signis,
dans laquelle il adjure tous les dieux de venir
témoigner contre Verrès qui a outragé leurs autels.
Par malheur, les secrétaires du pape, plus
préoccupés des formes oratoires de l'antiquité
que de l'histoire de l'Église, ne s'étaient point
aperçus qu'ils évoquaient contre Luther celui
même sur lequel s'appuyait Luther: «Exsurge,
tu quoque, quæsumus, Paule, qui Ecclesiam tuâ

doctrinâ illustrasti. Surgit novus Porphyrius...—(Lutheri
opera, II, 52.)

Léon X, en condamnant dans cette bulle les
livres de Luther, lui offrait de nouveau un sauf-conduit
pour se rendre à Rome, et promettait
de lui payer ses frais de voyage.

Les universités de Louvain et de Cologne approuvèrent
la bulle du pape, et s'attirèrent ainsi
les attaques de Luther. Il les accusa d'avoir injustement
condamné Occam, Pic de la Mirandole,
Laurent Valla, Jean Reuchlin. Pour
affaiblir, dit Cochlæus, l'autorité de ces universités,
il les attaquait sans cesse dans ses livres,
mettant en marge, lorsqu'il rencontrait un barbarisme
ou quelque chose de mal dit: comme à
Louvain, comme à Cologne, lovanialiter, colonialiter,
etc. (Cochlæus, p. 22.)

A Cologne, à Mayence, et dans tous les états
héréditaires de Charles V, on brûla, dès 1520,
les livres de Luther. (Cochlæus, p. 25.)

[a22] Page 52, ligne 26.—Aucun d'eux plus éloquemment
que lui.....

Il écrivait le 29 novembre 1521 aux Augustins
de Wittemberg: «Je sens chaque jour
combien il est difficile de déposer les scrupules

que l'on a conservés long-temps. Oh! qu'il m'en a
coûté de peine, quoique j'eusse l'Écriture de
mon côté, pour me justifier par-devant moi-même
de ce que seul j'osai m'élever contre le
pape et le tenir pour l'Antichrist! Quelles n'ont
pas été les tribulations de mon cœur! que de
fois ne me suis-je pas opposé avec amertume à
cet argument des papistes: «Es-tu seul sage?
Tous les autres se tromperaient-ils, se seraient-ils
trompés depuis si long-temps? que sera-ce
si tu te trompes et que tu entraînes dans ton
erreur tant d'âmes qui seront éternellement
damnées? Ainsi je me débattais avec moi-même,
jusqu'à ce que Jésus-Christ, par sa propre et
infaillible parole, me fortifiât et dressât mon
cœur contre cet argument, comme un rivage de
rochers, dressé contre les flots, se rit de toutes
leurs fureurs...» (Luth. Briefe, t. II, p. 107.)

[a23] Page 56, ligne 28.—Il se fondait alors sur saint Jean...

«Il faut procéder dans l'Évangile de saint
Jean, d'après un tout autre point de vue que
dans les autres évangélistes. L'idée de cet évangile,
c'est que l'homme ne peut rien, n'a rien
de soi-même, qu'il ne tient rien que de la miséricorde
divine... Je le répète, et le répéterai:

Celui qui veut s'élever à une pensée, à une spéculation
salutaire sur Dieu, doit tout subordonner
à l'humanité du Christ. Qu'il se la représente
sans cesse dans son action ou dans sa passion,
jusqu'à ce que son cœur s'amollisse. Alors qu'il
ne s'arrête pas là, qu'il pénètre et pousse plus
loin la pensée: ce n'est pas par sa volonté, mais
par celle de Dieu le Père, que Jésus fait ceci et
cela. C'est là qu'il commencera à goûter la douceur
infinie de la volonté du père, révélée dans
l'humanité du Christ.»

[a24] Page 60, ligne 5.—On s'arrachait ses pamphlets...

Le célèbre peintre Lucas Cranach faisait des
gravures pour les opuscules de Luther. (Seckendorf,
p. 148.)

[a25] Page 61, ligne 2.—Si quelque imprimeur apportait du soin
aux ouvrages des papistes, on le tourmentait...

De même à Augsbourg. La confession d'Augsbourg
fut imprimée et répandue dans toute l'Allemagne
avant la fin même de la diète; la réfutation
des catholiques dont l'Empereur avait
ordonné l'impression, fut remise aux imprimeurs,

mais ne parut pas. Aussi Luther, reprochant
aux catholiques de ne pas oser la publier,
appelle cette réfutation, un oiseau de nuit, un
hibou, une chauve-souris (noctua et vespertilio).
(Cochlæus, 202.)

[a26] Page 61, ligne 7.—Luther avait fait appel à la noblesse.

«A sa Majesté impériale et à la noblesse chrétienne
de la nation allemande, le docteur Martin
Luther. (1520.)

»Grâce et force de notre Seigneur Jésus...
Les Romanistes ont habilement élevé autour
d'eux trois murs, au moyen desquels ils se sont
jusqu'ici protégés contre toute réforme, au grand
préjudice de toute la chrétienté. D'abord ils prétendent
que le pouvoir spirituel est au-dessus du
pouvoir temporel; ensuite, qu'au pape seul il
appartient d'interpréter la Bible; troisièmement,
que le pape seul a droit de convoquer un concile.

»Sur ce, puisse Dieu nous être en aide et nous
donner une de ces trompettes qui renversèrent
jadis les murs de Jéricho, pour souffler bas ces
murs de paille et de papier, mettre en lumière
les ruses et les mensonges du diable, et recouvrer

par pénitence et amendement la grâce de
Dieu. Commençons par le premier mur.

»Premier mur... Tous les chrétiens sont de condition
spirituelle, et il n'est entre eux d'autre
différence que celle qui résulte de la différence
de leurs fonctions, selon la parole de l'apôtre
(I. Cor. xii), qui dit «que nous sommes tous un
même corps, mais que chaque membre a un office
particulier, par lequel il est utile aux autres.»

»Nous avons tous le même baptême, le même
Évangile, la même foi, et nous sommes tous égaux
comme chrétiens..... Il devrait en être du curé
comme du bailli; que pendant ses fonctions il
soit au-dessus des autres; déposé, qu'il redevienne
ce qu'il a été, simple bourgeois. Les caractères
indélébiles ne sont qu'une chimère...
Le pouvoir séculier étant institué de Dieu, afin
de punir les méchans et de protéger les bons,
son ministère devrait s'étendre sur toute la chrétienté,
sans considération de personne, pape,
évêque, moine, religieuse ou autre, n'importe...
Un prêtre a-t-il été tué: tout le pays est frappé
d'interdit. Pourquoi n'en est-il pas de même
après le meurtre d'un paysan? D'où vient une
telle différence entre des chrétiens que Jésus-Christ
appelle égaux? Uniquement des lois et des
inventions humaines...

»Deuxième mur... Nous sommes tous prêtres.

L'apôtre ne dit-il pas (I. Cor. ii): «Un homme
spirituel juge toutes choses et n'est jugé par personne?»
Nous avons tous un même esprit dans
la foi, dit encore l'Évangile, pourquoi ne sentirions-nous
pas, aussi bien que les papes qui
sont souvent des mécréans, ce qui est conforme
ou contraire à la foi?

»Troisième mur... Les premiers conciles ne
furent pas convoqués par les papes. Celui de Nicée
lui-même fut convoqué par l'empereur Constantin.....
Si les ennemis surprenaient une ville,
l'honneur serait à celui qui, le premier, crierait
aux armes, qu'il fût bourgmestre ou non. Pourquoi
n'en serait-il pas de même de celui qui ferait
sentinelle contre nos ennemis de l'enfer, et, les
voyant s'avancer, rassemblerait le premier les
chrétiens contre eux? Faut-il pour cela qu'il soit
pape...»

Voici en résumé les réformes que propose
Luther: Que le pape diminue le luxe dont il est
entouré, et qu'il se rapproche de la pauvreté de
Jésus-Christ. Sa cour absorbe des sommes immenses.
On a calculé que plus de trois cent mille
florins allaient tous les ans d'Allemagne à Rome.
Douze cardinaux suffiraient et ce serait au pape
à les nourrir. Pourquoi les Allemands se laisseraient-ils
dépouiller par les cardinaux qui envahissent
toutes les riches fondations, et qui en

dépensent les revenus à Rome? Les Français ne
le souffrent pas.—Que l'on ne donne plus rien
au pape pour être employé contre les Turcs; ce
n'est qu'un leurre, un misérable prétexte, pour
tirer de nous de l'argent.—Qu'on cesse de lui
reconnaître le droit d'investiture. Rome attire
tout à soi par les pratiques les plus impudentes.
Il est en cette ville un simple courtisan qui possède
vingt-deux cures, sept prieurés et quarante-quatre
prébendes, etc.

Que l'autorité séculière n'envoie plus à Rome
d'annates, comme on fait depuis cent ans.—Qu'il
suffise, pour l'installation des évêques,
qu'ils soient confirmés par les deux évêques les
plus voisins, ou par leur archevêque, conformément
au concile de Nicée.—«Je veux seulement,
en écrivant ceci, faire réfléchir ceux qui
sont disposés à aider la nation allemande à redevenir
chrétienne et libre après le déplorable
gouvernement du pape, ce gouvernement anti-chrétien.»

Moins de pélerinages en Italie.—Laissons
s'éteindre les ordres mendians. Ils ont dégénéré
et ne remplissent pas le but de leurs fondateurs.—Permettre
le mariage des prêtres.—Supprimer
un grand nombre de fêtes, ou les faire coïncider
avec les dimanches. Abolir les fêtes de patronage,
si préjudiciables aux bonnes mœurs.—Supprimer

des jeûnes. «Beaucoup de choses qui
ont été bonnes autrefois ne le sont plus à présent.»—Éteindre
la mendicité. Que chaque
commune soit tenue d'avoir soin de ses pauvres.—Défendre
de fonder des messes privées.—Examiner
la doctrine des Bohèmes mieux qu'on
n'a fait, et se joindre à eux pour résister à la
cour de Rome.—Abolir les décrétales.—Supprimer
les maisons de prostitution.

«Je sais encore une autre chanson sur Rome
et les Romanistes; si l'oreille leur démange, je
la leur chanterai aussi, et je monterai jusqu'aux
derniers octaves. Me comprends-tu, Rome?»
(Luth. Werke, VI, 544-568.)

[a27] Page 62, ligne 25.—Je ne voudrais pas qu'on fît servir
à la cause de l'Évangile la violence et le meurtre...

Il voulait que l'Allemagne se séparât paisiblement
du saint-siége: c'est en ce sens qu'il
écrivit en 1520 à Charles-Quint et aux nobles
allemands pour les engager à renoncer à l'obédience
de Rome. «L'Empereur, disait-il,
a égal pouvoir sur les clercs et sur les laïques;
la différence entre ces deux états n'est qu'une
fiction, puisque, par le baptême, nous devenons
tous prêtres.» (Lutheri opera, II, p. 20.)


Cependant, si l'on en croit l'autorité assez
suspecte, il est vrai, de Cochlæus, il aurait, dès
cette époque même, prêché la guerre contre
Rome.—«Que l'Empereur, les rois, les princes
ceignent le glaive et frappent cette peste du
monde. Il faut en finir par l'épée; il n'y a point
d'autre remède. Que veulent dire ces hommes perdus,
privés de sens commun: que c'est là ce que
doit faire l'Antichrist. Si nous avons des potences
pour les voleurs, des haches pour les brigands,
des bûchers pour les hérétiques, pourquoi n'aurions-nous
pas des armes pour ces maîtres de
perdition, ces cardinaux, ces papes, toute cette
tourbe de la Sodome romaine qui corrompt
l'Église de Dieu? pourquoi ne laverions-nous
pas nos mains dans leur sang?» Je ne sais de
quel ouvrage de Luther Cochlæus a tiré ces paroles.
(page 22.)

[a28] Page 63, ligne 19.—Hutten... pour former une ligue entre
les villes et les nobles du Rhin...

Dès l'ouverture de la diète, il s'était enquis
auprès de Spalatin de la conduite que l'Électeur
tiendrait en cas de guerre. On avait lieu de croire
qu'il soutiendrait son théologien, la gloire

de son université. «Qui ignore, lui écrit Luther,
que le prince Frédéric est devenu, pour
la propagation de la littérature, l'exemple de
tous les princes? Votre Wittemberg hébraïse
et hellénise avec bonheur. Les préceptes de Minerve
y gouvernent les arts mieux que jamais,
la vraie théologie du Christ y triomphe.» Il écrit
à Spalatin (3 octobre 1520:) «Plusieurs ont
pensé que je devais demander à notre bon prince
de m'obtenir un édit de l'Empereur, pour que
personne ne pût me condamner sans que j'eusse
été convaincu d'erreur par l'Écriture. Examine
si cela est à propos.» On voit par ce qui suit que
Luther croyait aussi pouvoir compter sur la
sympathie des peuples de l'Italie. «Au lieu de
livres, j'aimerais mieux qu'on pût multiplier les
livres vivans, c'est-à-dire les prédicateurs. Je
t'envoie ce qu'on m'a écrit d'Italie sur ce sujet.
Si notre prince le voulait, je ne crois pas qu'il
pût entreprendre d'œuvre plus digne de lui. Le
petit peuple d'Italie y prenant part, notre cause
en recevrait une grande force. Qui sait, Dieu
peut-être les suscitera. Il nous garde notre
prince, afin de faire agir la parole divine par
son intermédiaire. Vois donc ce que tu pourras
faire de ce côté pour la cause du Christ.»

Luther n'avait pas négligé de s'attirer l'affection
des villes: nous le voyons à la fin de

l'an 1520 solliciter de l'Électeur une diminution
d'impôts pour celle de Kemberg. «Ce peuple,
écrit-il, est misérablement épuisé par cette détestable
usure..... Ce sont les prêtrises, les offices du
culte, et même quelques confréries, qu'on nourrit
de ces impôts sacriléges et de ces rapines impies.»

[a29] Page 64, ligne 12.—Buntschuh.—Soulier d'alliance...

Le sabot servait déjà de signe distinctif au
douzième siècle. Sabatati était un nom des Vaudois.
(Voy. Dufresne, Glossar. au mot Sabatati.)

[a30] Page 64, ligne 24.—Pour le décider à prendre les armes...

«L'audace des romanistes augmente, écrit-il à
Hutten; car, comme ils disent, tu aboies, mais
tu ne mords point.» (Opera Hutten, IV, 306.)

Un autre littérateur, Helius Eobanus Hessus, le
presse de s'armer pour Luther. «Franz y sera
pour nous soutenir, et tous deux, je le prédis,
vous serez la foudre qui écrasera le monstre de
Rome.» (Hutten op. IV, 309.)


[a31] Page 65, ligne 13.—Sauf-conduit...

«Charles, par la grâce de Dieu, etc. Révérend,
cher et pieux docteur! Nous et les États du Saint-Empire,
ici rassemblés, ayant résolu de nous
informer de ta doctrine et des livres que tu as
publiés depuis un certain temps, nous t'avons
donné et t'envoyons ci-joints la garantie et le
sauf-conduit de l'Empire pour venir ici et retourner
ensuite en lieu de sûreté; c'est notre volonté
très précise que tu te rendes auprès de nous
dans les vingt et un jours que porte ledit sauf-conduit,
sans craindre violence ni dommage
aucun... Donné en notre ville libre de Worms,
le sixième jour du mois de mars 1521, dans la
seconde année de notre règne. Signé de la main
de l'archichancelier.» (Luth. Werke, IX, p. 106.)

[a32] Page 68, ligne 14.—J'avais tiré un grand éclat de tout
cela...

Spalatin raconte dans ses annales (p. 50) que
le second jour où Luther avait comparu, l'électeur
de Saxe, revenant de la maison de la ville,
fit appeler Spalatin dans sa chambre et lui exprima

dans quelle surprise il était: «Le docteur
Martin a bien parlé devant l'Empereur et les
princes et états de l'Empire, seulement il a été
trop hardi.» (Marheinecke, histoire de la Réforme,
I, 264.)

«Cependant Luther recevait continuellement
la visite d'un grand nombre de princes, de comtes
et autres personnes de distinction. Le mercredi
suivant (huit jours après sa première comparution)
il fut invité par l'archevêque de Trèves à se
rendre chez lui. Il y vint avec plusieurs de ses
amis et y trouva, outre l'archevêque, le margrave
de Brandebourg, le duc George de Saxe, le
grand-maître de l'ordre Teutonique, et un grand
nombre d'ecclésiastiques. Le chancelier du margrave
de Bade prit la parole, et l'engagea, avec
beaucoup d'éloquence, à entrer dans de meilleures
voies; il défendit l'autorité des conciles, et
essaya d'alarmer Luther sur l'influence que son
livre de la Liberté chrétienne allait avoir sur le
peuple, déjà si disposé à la sédition. «Il faut aujourd'hui
des lois et des établissemens humains,
dit-il, nous ne sommes plus au temps où tous les
fidèles n'étaient qu'un cœur et un esprit.» Il
finit par menacer Luther de la colère de l'Empereur
qui allait infailliblement l'accabler.—Luther,
dans sa réponse, remercia les assistans de
l'intérêt qu'ils prenaient à lui et des conseils

qu'ils lui faisaient donner. Il dit qu'il était loin
de blâmer tous les conciles, mais que celui de
Constance avait condamné formellement un article
de la foi chrétienne, qu'il ferait tout plutôt
que de rétracter la parole de Dieu, qu'il prêchait
sans cesse au peuple la soumission à l'autorité;
mais qu'en matière de foi il fallait obéir à Dieu
plutôt qu'aux hommes. Cela dit, il se retira et
les princes délibérèrent. Quand il fut rappelé, le
chancelier de Bade répéta une partie de ce qu'il
avait déjà dit et l'exhorta finalement à soumettre
ses livres au jugement de Sa Majesté et de l'Empire.
Luther répondit, avec modestie, qu'il ne lui
convenait point de se soustraire au jugement de
l'Empereur, des Électeurs et des États qu'il révérait;
il voulait s'y soumettre, mais à la condition
que l'examen se ferait selon le texte de l'Écriture
sainte: «Car, ajouta-t-il, ce texte est si clair
pour moi que je ne puis céder, à moins qu'on
ne prouve, par l'Écriture même, l'erreur de mon
interprétation.» Alors les princes se retirèrent
pour se rendre à la maison de ville, et l'archevêque
resta avec son official et Cochlæus pour
renouveler ses tentatives auprès de Luther, qui
avait de son côté le docteur Schurff et Nicolas
Amsdorf. Tout échoua.

Néanmoins l'Empereur, à la prière de l'archevêque,
prolongea de deux jours le sauf-conduit

de Luther pour donner le temps d'entamer de
nouvelles conférences. Il y en eut encore quatre,
mais elles n'eurent pas plus de succès.» (Luth.
Werke, IX. 110.)

[a33] Page 78, ligne 4.—Dans la dernière conférence...

Luther termina cette conférence en disant:
«En ce qui touche la parole de Dieu et la foi,
tout chrétien est juge lui-même, aussi bien que
le pape, car il faut que chacun vive et meure
selon cette foi. La parole de Dieu est une propriété
de la commune entière. Chacun de ses
membres peut l'expliquer. «Je citai à l'appui,
continue Luther, le passage de saint Paul,
I. Cor. xiv, où il est dit: Revelatum assidenti si
fuerit, prior taceat. Ce texte prouve clairement
que le maître doit suivre le disciple, si celui-ci
entend mieux la parole de Dieu. Ils ne purent
réfuter ce témoignage, et nous nous séparâmes.»
(Luth. Werke, IX, p. 117.)

[a34] Page 89, ligne 16.—Il trouva peu de livres à Wartbourg.
Il se mit à l'étude du grec et de l'hébreu...

C'est là qu'il commença sa traduction de la

Bible. Plusieurs versions allemandes en avaient
été déjà publiées à Nuremberg, en 1477, 1483,
1490, et à Augsbourg en 1518; mais elles n'étaient
point faites pour le peuple. (Nec legi permittebantur,
nec ob styli et typorum horriditatem
satisfacere poterant. Seckendorf, lib. I, 204.)

Avant la fin du quinzième siècle, l'Allemagne
possédait au moins douze éditions de la Bible en
langue vulgaire, tandis que l'Italie n'en avait
encore que deux, et la France une seule. (Jung,
hist. de la Réforme à Strasbourg.)

Les adversaires de la Réforme contribuaient
eux-mêmes à augmenter le nombre des Bibles en
langue vulgaire. Ainsi, Jérôme Emser publia
une traduction de l'Écriture pour l'opposer à
celle de Luther. (Cochlæus, 50.) Celle de Luther
ne parut complète qu'en 1534.

Le seul institut de Canstein à Halle, imprima,
dans l'espace de cent ans, deux millions de Bibles,
un million de Nouveaux Testamens et autant
de Psautiers. (Ukert, t. ii, p. 339.)

«J'avais vingt ans, dit Luther lui-même, que
je n'avais pas encore vu de Bible. Je croyais qu'il
n'existait d'autres évangiles ni épîtres que celles
des sermonaires. Enfin, je trouvai une Bible
dans la bibliothèque d'Erfurt, et j'en fis souvent
lecture au docteur Staupitz avec un grand étonnement...»
(Tischreden, p. 255.)


»Sous la papauté, la Bible était inconnue aux
gens. Carlostad commença à la lire lorsqu'il était
déjà docteur depuis huit ans.» (Tischreden, p. 6,
verso.)

«A la diète d'Augsbourg (1530), l'évêque de
Mayence jeta un jour les yeux sur une Bible.
Survint par hasard un de ses conseillers qui lui
dit: «Gracieux seigneur, que fait de ce livre
votre Grâce électorale?» A quoi il répondit: «Je
ne sais quel livre c'est; seulement tout ce que
j'y trouve est contre nous.»—Le docteur Usingen,
moine augustin, qui fut mon précepteur
au couvent d'Erfurt, me disait, quand il me
voyait lire la Bible avec tant d'ardeur: «Ah!
frère Martin, qu'est-ce que la Bible? On doit lire
les anciens docteurs qui en ont sucé le miel de
la vérité. La Bible est la cause de tous les troubles.»
(Tischred., p. 7.)

Selneccer, contemporain de Luther, rapporte
que les moines, voyant Luther très assidu
à la lecture des livres saints, en murmurèrent et
lui dirent que ce n'était pas en étudiant de la
sorte, mais en quêtant et ramassant du pain, de
la viande, du poisson, des œufs et de l'argent,
qu'on se rendait utile à la communauté.—Son
noviciat fut très dur; on le chargea, dans l'intérieur
de la maison, des travaux les plus pénibles
et les plus vils, et en dehors, de la quête avec la

besace. (Almanach des protestans pour 1810,
p. 43.)

«Naguère le temps n'était pas bon pour étudier;
on tenait en tel honneur le païen Aristote,
que celui qui eût parlé contre, eût été condamné
à Cologne comme le plus grand hérétique. Encore
ne l'entendaient-ils pas. Les sophistes l'avaient
tant obscurci! Un moine, en prêchant la Passion,
agita pendant deux heures cette question:
Utrùm qualitas realiter distincta sit à substantiâ.
Et il disait, pour donner un exemple: Ma tête
pourrait bien passer par ce trou, mais la grosseur
de ma tête n'y peut passer.» (Tischred.,
p. 15, verso.)

«Les moines méprisaient ceux d'entre eux qui
étaient savans. Ainsi mes frères au couvent m'en
voulaient d'étudier. Ils disaient: Sic tibi, sic
mihi, sackum per nackum (le sac sur le cou). Ils
ne faisaient aucune distinction.» (Tischred.,
p. 272.)

«Autrefois les premiers docteurs n'auraient
pu, je ne dis pas composer, mais bien lire une
oraison latine. Ils mêlaient à leur latin des mots
qui n'étaient pas même allemands, mais wendes.»
(Tischred., p. 15.)

Cette ignorance du clergé était générale en
Europe. En 1530, un moine français disait en
chaire: «On a trouvé une nouvelle langue que

l'on appelle grecque; il faut s'en garantir avec
soin. Cette langue enfante toutes les hérésies:
Je vois dans les mains d'un grand nombre de personnes
un livre écrit en cette langue; on le nomme
Nouveau Testament: c'est un livre plein de ronces
et de vipères. Quant à la langue hébraïque,
tous ceux qui l'apprennent deviennent juifs aussitôt.»
(Sismondi, Hist. de Fr., XVI, p. 364.)

[a35] Page 90, ligne 7.—Le cardinal de Mayence... Il l'appelait
le pape de Mayence.

Durant la révolte des paysans, il lui écrivit
pour l'engager à se marier et à séculariser ses
deux archevêchés. Ce serait, lui disait-il entre
autres raisons, un puissant moyen de faire cesser
les troubles dans son électorat. (7 juin 1525.)

[a36] Page 90, ligne 21.—Ils en entendraient bien d'autres, si...

Après Worms, il comprit que les conférences
et discussions publiques, que jusque là il avait
demandées, seraient à l'avenir inutiles, et dès-lors
il s'y refusa toujours. «Je ne reconnaîtrai plus,
dit-il, dans son livre Contra statum ecclesiasticum,

je ne reconnaîtrai plus désormais de juges, ni
parmi vous, ni parmi les anges. J'ai montré déjà
à Worms assez d'humilité; je serai, comme dit
saint Paul, votre juge et celui des anges, et quiconque
n'acceptera pas ma doctrine, ne pourra
être sauvé, car ce n'est point la mienne, mais
celle de Dieu, c'est pourquoi mon jugement sera
celui de Dieu même.» Je cite d'après le très suspect
Cochlæus (p. 48), n'ayant pas en ce moment
le texte sous les yeux.

[a37] Page 104, ligne 5.—Le motif de son départ de Wartbourg,
c'était le caractère alarmant que prenait la Réforme...

Avant de quitter sa retraite, il chercha plusieurs
fois, par ses lettres, à empêcher les siens
d'aller trop loin.—Aux habitans de Wittemberg.
«... Vous attaquez les messes, les images
et autres misères, tandis que vous abandonnez la
foi et la charité dont vous avez tant besoin. Vous
avez affligé, par vos scandales, beaucoup d'âmes
pieuses, peut-être meilleures que vous. Vous
avez oublié ce que l'on doit aux faibles. Si le fort
court de toute sa vitesse, ne faut-il pas que le
faible, laissé en arrière, succombe?

«Dieu vous a fait une grande grâce et vous
a donné la Parole dans toute sa pureté. Cependant

je ne vois nulle charité en vous. Vous ne
supportez point ceux qui n'ont jamais entendu
la Parole. Vous n'avez nul souci de nos frères et
de nos sœurs de Leipsig, de Meissen et de tant
d'autres pays que nous devons sauver avec nous...
Vous vous êtes précipités dans cette affaire,
tête baissée et sans regarder ni à droite ni à
gauche. Ne comptez donc pas sur moi; je vous
renierai. Vous avez commencé sans moi, il vous
faudra bien finir de même...» (décembre 1521.)

[a38] Page 112, ligne 6.—Le désordre s'est mis dans son troupeau...

De retour à Wittemberg, il prêcha huit jours
de suite. Ces sermons suffirent pour remettre
l'ordre dans la ville.

[a39] Page 113, ligne 23.—Je ne connais point Luther...

«Exhortation charitable du docteur Martin
Luther à tous les chrétiens, pour qu'ils se gardent
de l'esprit de trouble et de révolte. (1524.)

»... En premier lieu, je vous prie de vouloir
laisser de côté mon nom, et de ne pas vous appeler
luthériens, mais chrétiens. Qu'est-ce que

Luther? Ma doctrine ne vient pas de moi. Moi,
je n'ai été crucifié pour personne. Saint Paul
(I. Corinth. iii) ne voulait point que l'on s'appelât
pauliens, ni pétriens, mais chrétiens. Comment
donc me conviendrait-il, à moi, misérable
sac à vermine et à ordure, de donner mon nom
aux enfans du Christ? Cessez, chers amis, de
prendre ces noms de parti, détruisons-les et appelons-nous
chrétiens, d'après le nom de celui
de qui vient notre doctrine.

»Il est juste que les papistes portent un nom
de parti, parce qu'ils ne se contentent pas de la
doctrine et du nom de Jésus-Christ; ils veulent
être en outre papistes. Eh bien! qu'ils appartiennent
au pape qui est leur maître. Moi je ne
suis ni ne veux être le maître de personne. Je
tiens avec les miens pour la seule et commune
doctrine du Christ qui est notre unique maître.»
(Luth. Werke II, p. 4.)

[a40] Page 116, ligne 1.—Jamais, avant cette époque, un homme
privé n'avait adressé à un roi des paroles si méprisantes...

En même temps qu'il traitait si rudement
Henri VIII et les princes, il passait toutes les
bornes dans ses attaques contre le saint-siége.
Dans sa réponse aux brefs du pape Adrien, il

dit en finissant: «Je suis fâché d'être obligé de
donner de si bon allemand contre ce pitoyable
latin de cuisine. Mais Dieu veut confondre l'Antichrist
en toutes choses, il ne lui laisse plus
rien, ni art, ni langue; on dirait qu'il est fou,
qu'il est tombé en enfance. C'est une honte d'écrire
aux Allemands en pareil latin, de présenter
à des gens raisonnables une interprétation
aussi maladroite et aussi absurde de l'Écriture.»
(1523.)

Préface mise par Luther en tête de deux bulles
par lesquelles le pape Clément II annonçait la
célébration du jubilé pour 1525:

«... Le pape dit dans sa bulle qu'il veut ouvrir
la porte d'or. Nous avons depuis long-temps ouvert
toutes les portes en Allemagne, mais les escrocs
italiens ne nous rapportent pas un liard
de ce qu'ils nous ont volé par leurs indulgentiæ,
dispensationes et autres inventions diaboliques.
Cher pape Clément, toute ta clémence et toutes
tes douceurs ne te serviront de rien ici. Nous
n'achèterons plus d'indulgences. Chère porte
d'or, chères bulles, retournez d'où vous venez;
faites-vous payer par les Italiens. Qui vous
connaît, ne vous achète plus. Nous savons, Dieu
merci, que ceux qui entendent et qui croient
le saint Évangile, ont à toute heure un jubilé...
Bon pape, qu'avons-nous à faire de tes bulles?

Épargne le plomb et le parchemin; cela est désormais
d'un mauvais rapport.» (Luth. Werke,
IX, p. 204.)

«Je ferais un même paquet du pape et des
cardinaux, pour les jeter tous ensemble dans ce
petit fossé de la mer de Toscane. Ce bain les
guérirait; j'y engage ma parole et je donne Jésus-Christ
pour caution.»

«Mon petit Paul, mon petit pape, mon petit
ânon, allez doucement, il fait glacé: vous
vous rompriez une jambe; vous vous gâteriez,
et on dirait: Que diable est ceci? comme le petit
papelin s'est gâté?» (1542? traduction de Bossuet,
Variations, I, 45-6.)

Interprétation du monachovitule et de deux
horribles monstres papalins trouvés dans le Tibre,
à Rome, l'an 1496; publié à Friberg en
Misnie l'an 1523, par Ph. Mélanchton et Martin
Luther.—«Dans tous les temps Dieu a montré
par des signes évidens sa colère ou sa miséricorde.
C'est ainsi que son prophète Daniel a
prédit l'arrivée de l'Antichrist, afin que tous les
fidèles avertis se gardassent de ses blasphèmes
et de son idolâtrie.

»Durant cette domination tyrannique, Dieu a
donné beaucoup de signes, et dernièrement encore,
cet horrible monstre papalin, trouvé mort
dans le Tibre l'an 1496... D'abord la tête d'âne

désigne le pape; car l'Église est un corps spirituel
qui ne doit ni ne peut avoir de tête visible;
Christ seul est le seigneur et le chef de l'Église.
Le pape s'est voulu faire contre Dieu la tête visible
de l'Église; cette tête d'âne attachée à un
corps humain, le désigne donc évidemment. En
effet, une tête d'âne convient-elle mieux au corps
de l'homme que le pape à l'Église? Autant le
cerveau de l'âne diffère de la raison et de l'intelligence
humaine, autant la doctrine papale
s'éloigne des dogmes du Christ. Dans le royaume
du pape les traditions humaines font la loi: il
s'est étendu, il s'est élevé par elle. S'il entendait
la parole du Christ, il croulerait aussitôt.

»Ce n'est pas seulement pour les saintes Écritures
qu'il a une cervelle d'âne, mais pour ce
qui regarde même le droit naturel, pour les
choses que doit décider la raison humaine. Les
juristes impériaux disent en effet qu'un véritable
canoniste est véritablement un âne.

»La main droite du monstre, semblable au
pied de l'éléphant, montre qu'il écrase les craintifs
et les faibles. Il blesse en effet et perd les
âmes par tous ses décrets qui, sans cause ni nécessité,
chargent les consciences de la terreur
de mille péchés qu'ils inventent et dont on ne
sait pas même les noms.

»La main gauche désigne la puissance temporelle

du pape. Contre la parole de Christ, il
est devenu le seigneur des rois et des princes.
Aucun d'eux n'a soulevé, fait et conduit tant de
guerres, aucun n'a versé autant de sang. Occupé
de choses mondaines, il néglige la doctrine et
abandonne l'Église.

»Le pied droit, semblable au sabot d'un
bœuf, désigne les ministres de l'autorité spirituelle,
qui, pour l'oppression des âmes, soutiennent
et défendent ce pouvoir; c'est à savoir
les docteurs pontificaux, les parleurs, les confesseurs,
ces nuées de moines et de religieuses,
mais surtout les théologiens scolastiques, qui
tous s'en vont répandant ces intolérables lois du
pontife, et tiennent ainsi les consciences captives
sous le pied de l'éléphant.

»Le pied gauche, qui se termine par des
ongles de griffon, signifie les ministres de la
puissance civile. De même que les ongles du
griffon ne lâchent point facilement ce qu'ils ont
une fois pris, de même les satellites du pape ont
pris aux hameçons des canons les biens de toute
l'Europe, et les retiennent opiniâtrément sans
qu'on les leur puisse arracher.

»Le ventre et les seins de femme désignent
le corps du pape, c'est-à-dire les cardinaux,
évêques, prêtres, moines, tous les sacro-saints
martyrs, tous ces porcs bien engraissés

du troupeau d'Épicure, qui n'ont d'autre soin
que de boire, manger et jouir de voluptés de tout
genre, de tout sexe; le tout en liberté, et même
avec garantie de priviléges...

»Les yeux pleins d'adultère, le cœur d'avarice,
ces fils de la malédiction ont abandonné
le droit chemin pour suivre Balaam qui allait
chercher le prix de l'iniquité.»

[a41] Page 118, ligne 9.—(Fin de l'extrait du livre
contre Henri VIII.)

Cette réponse violente scandalisa, comme Luther
le dit lui-même, un grand nombre de ses
partisans. Le roi Christiern l'engagea même à
écrire à Henri VIII, qui, disait-il, allait établir la
réforme en Angleterre. La lettre de Luther est
très humble: il s'excuse en disant que des témoins
dignes de foi, l'ont assuré que le livre qu'il
avait attaqué n'avait pas été composé par le roi
d'Angleterre: il lui offre de chanter la palinodie
(palinodiam cantare).—(1er septembre
1525.)

Cette lettre ne produisit aucun effet. Henri VIII
avait été trop vivement blessé pour
revenir. Luther en fut pour ses avances. Aussi,
disait-il quelques mois après: «Ces tyrans, au

cœur de femme, n'ont qu'un esprit impuissant
et sordide; ils sont dignes d'être les esclaves
du peuple. Mais, par la grâce de Christ,
je suis assez vengé par le mépris que j'ai pour
eux et pour Satan leur dieu.» (fin de décembre
1525.)

Thomas Morus, sous le nom de Guillaume
Rosseus, prit, contre Luther, la défense de
Henri VIII. Il attaqua surtout le langage sale et
ignoble de Luther. (Cochlæus p. 60.)

[a42] Page 118, ligne 12.—Les princes sont du monde...

«Rien d'étonnant si les princes ne cherchent
que leur compte dans l'Évangile, et s'ils ne
sont que de nouveaux ravisseurs à la chasse des
anciens. Une lumière s'est levée qui nous fait
voir ce que c'est que le monde; c'est le règne de
Satan.» (1524.)

[a43] Page 122, ligne 2.—Nous serons toujours en sûreté en disant
que ta volonté soit faite...

Le découragement commence déjà parfois à
percer dans les écrits de Luther. Cette même

année 1523, au mois d'août, il écrivait aux lieutenans
impériaux, présens à la diète de Nuremberg.
«... Il me semble aussi qu'aux termes du
mandement impérial, rendu au mois de mars,
je devrais être affranchi du ban et de l'excommunication
jusqu'au futur concile: autrement
je ne saurais comprendre ce que veut dire la remise
dont il est parlé dans ce mandement; car
je consens à observer les conditions sur lesquelles
elle est fondée... Au reste, il n'importe.
Ma vie est peu de chose. Le monde a assez de
moi, et moi de lui: que je sois sous le ban ou non,
cela est indifférent. Mais du moins, ayez pitié du
pauvre peuple, chers seigneurs. C'est en son
nom que je vous supplie de m'écouter...» Il demande
qu'on n'exécute pas sévèrement le mandement
impérial relatif à la punition des membres
du clergé qui se marieraient ou sortiraient
de leur ordre.

[a44] Page 124, ligne 2.—Essais d'organisation...

Lorsque Luther sentit la nécessité de mettre
un peu d'ordre et de régularité dans l'Église nouvelle,
lorsqu'il se vit appelé chaque jour à juger
des causes matrimoniales, à décider sur tous les
rapports de l'Église avec les laïques, il se mit à
étudier le droit canon.


«Dans cette affaire de mariage qui m'était
déférée, j'ai jugé d'après les décrets mêmes du
pape. Je commence à lire les réglemens des papistes
et je vois qu'ils ne les suivent même pas.»
(30 mars 1529.)

«Je donnerais ma main gauche pour que les
papistes fussent obligés d'observer leurs canons.
Ils crieraient plus fort contre eux que contre
Luther.»

«Les décrétales ressemblent au monstre:
jeune fille par la tête, le corps est un lion dévorant;
la queue est celle du serpent; ce n'est que
mensonges et tromperie. Voilà, au reste, l'image
de toute la papauté.» (Tischreden, p. 277, folio
et verso.)

[a45] Page 125, ligne 20.—Les réponses qu'il donne...

(11 octobre 1533.) A la commune d'Esslingen...
«Il est vrai que j'ai dit que la confession
était une bonne chose. De même je ne défends à
personne de jeûner, de chômer, d'aller en pélerinage,
etc., mais je veux que ces choses se fassent
librement, à la volonté de chacun, et non
comme si c'était péché mortel d'y manquer.
Nous devons avoir la conscience libre en toutes

choses qui ne touchent pas la foi, ni l'amour
du prochain... Mais, comme il y a beaucoup de
consciences captives dans les lois du pape, tu fais
bien de ne pas manger de viande en présence de
ces hommes encore faibles dans la foi. Cette abstinence
de ta part devient une œuvre de charité,
par cela qu'elle ménage la conscience de ton
prochain. Du reste, ces œuvres ne sont pas
commandées, les prescriptions du pape ne sont
rien...»


(16 octobre 1523.) A Michel Vander Strassen,
péager à Borna. (Au sujet d'un prédicateur
d'Oelsnitz qui exagérait les principes de Luther):
«Vous avez vu mon opinion par le livre de la
confession et de la messe: j'y établis que la confession
est bonne quand elle est libre et sans
contrainte, et que la messe, sans être un sacrifice
ni une bonne œuvre, est pourtant un témoignage
de la religion et un bienfait de Dieu, etc.
Le tort de votre prédicateur, c'est qu'il vole trop
haut et qu'il jette les vieux souliers avant d'en
avoir de neufs. Il devrait commencer par bien
instruire le peuple sur la foi et la charité. Dans
un an, lorsque la commune aura bien compris
Jésus-Christ, il sera assez temps de toucher les
points sur lesquels il prêche maintenant. A quoi
bon cette précipitation avec le peuple ignorant?
J'ai prêché près de trois ans à Wittemberg avant

d'en venir à ces questions; et ceux-ci veulent
tout finir en une heure! ces hommes si
pressés nous font beaucoup de mal. Je vous
prie de dire au percepteur d'Oelnitz qu'il enjoigne
à son prédicateur d'agir désormais avec
plus de mesure, et de commencer avant tout
par bien enseigner Jésus-Christ: sinon, qu'il
laisse là ses folles prédications et qu'il s'éloigne.
Que surtout il cesse de défendre et de punir la
confession. C'est un esprit pétulant et immodéré
qui a vu de la fumée, mais qui ne sait pas où est
la flamme...»

[a46] Page 129, ligne 5.—La messe...

«S'il plaît à Dieu, j'abolirai ces messes ou je
tenterai autre chose. Je ne puis supporter plus
long-temps les ruses et les machinations de ces
trois demi-chanoines contre l'unité de notre
église.» (27 novembre 1524.)

«J'ai enfin poussé nos chanoines à consentir
à l'abrogation des messes.» (2 décembre 1524.)

«Ces deux mots messe et sacrement sont aussi
éloignés l'un de l'autre que ténèbres et lumières,
diable et Dieu... Puisse Dieu donner à tous les
chrétiens un tel cœur, qu'ils aient horreur de ce

mot, la messe, et qu'en l'entendant ils se signent
comme ils feraient contre une abomination du
diable.»

On l'interroge souvent sur le baptême des enfans
nondùm ex utero egressorum. «J'ai empêché
nos bonnes femmes de baptiser l'enfant avant sa
naissance; elles avaient coutume de baptiser
le fœtus sitôt que la tête paraissait. Pourquoi ne
pas le baptiser par-dessus le ventre de sa mère,
ou mieux encore, baptiser le ventre même.»
(13 mars 1531.)

[a47] Page 132, ligne 23.—De ministris instituendis...

Instructions au ministre de Wittemberg:


«Renvoyer les prêtres indignes;

Abroger toutes messes et vigiles payées;

Le matin, au lieu de messe, Te Deum, lecture
et exhortation;

Le soir lecture et explication;—complies
après le souper;

Ne célébrer qu'une messe aux dimanches et
fêtes.» (Briefe, 19 août 1523.)



En 1520, il publia un catéchisme. Mais dix ans

plus tard, il en fit un autre où il ne conserva que
le baptême et la communion. Plus de confession.
Seulement il engage à recourir souvent à l'expérience
du pasteur.

Pour soustraire les ministres à la dépendance
de l'autorité civile, il voulait conserver les dîmes.
«Il me semble que les décimes sont la chose la
plus juste du monde. Et plût à Dieu que toutes
taxes abolies, il ne subsistât que des dîmes, ou
même des neuvièmes et des huitièmes. Que dis-je,
les Égyptiens donnaient le cinquième, et ils
vivaient pourtant. Nous, nous ne pouvons vivre
avec la dîme, il y a d'autres charges qui nous
écrasent.» (15 juin 1524.)

[a48] Page 132, ligne 25.—Caractère indélébile...

«On doit déposer et emprisonner les pasteurs
et prédicateurs qui font scandale. L'Électeur a
résolu de faire construire une prison à cet effet.»

«Le docteur parla ensuite de Jean Sturm qu'il
avait souvent visité dans le château de Wittemberg,
et qui s'était toujours obstiné à croire
que Christ n'était mort que pour l'exemple. Il fut
en conséquence conduit à Schwrinitz, et y mourut
dans la tour.» (Tischred., p. 196.)


Luther disait que l'on ne devait punir de
mort les anabaptistes qu'autant qu'ils étaient séditieux.
(Tischred., p. 298.)

[a49] Page 135, ligne 6.—Visites annuelles...

La commission que l'Électeur, sur les exhortations
de Luther, nomma en 1528 pour inspecter
les écoles, se composait de Jérôme Schurff,
docteur en droit, du seigneur Jean de Plaunitz,
d'Asme de Haubitz et de Mélanchton.

Dans l'instruction que ces inspecteurs adressèrent
ensuite aux pasteurs de l'électorat avec
l'approbation de Luther, on peut remarquer le
passage suivant: «Il y en a qui disent que l'on
ne doit pas défendre la foi par l'épée, mais que
l'on doit souffrir comme ont fait Jésus-Christ et
ses apôtres. A cela il faut répondre qu'à la vérité
ceux qui ne règnent pas doivent souffrir comme
individus et n'ont pas droit de se défendre; mais
que l'autorité est chargée de protéger ses sujets
contre toute violence et injustice, que cette violence
ait une cause religieuse ou une autre.»
(Luth. Werke, t. IX, p. 263, verso.)

En 1527, le prince envoie à Luther les rapports

de la visite des églises en lui demandant
s'il fallait les imprimer. (19 août 1527.)

[a50] Page 136, ligne 1.—Luther exerçait une sorte de suprématie.

Il décide que les chanoines sont obligés de
partager avec les bourgeois les charges publiques.
(Lettre au conseil de Stettin, 12 janvier 1523)
C'est à lui que souvent on s'adressait pour obtenir
une place de ministre.

«Ne sois pas inquiet d'avoir une paroisse; il
y a partout grande pénurie de fidèles pasteurs; si
bien que nous sommes forcés d'ordonner et d'instituer
des ministres avec un rite particulier,
sans tonsure, sans onction, sans mitre, sans
bâton, sans gants ni encensoir, enfin sans évêques.»
(16 décembre 1530.)

Les habitans de Riga et le prince Albert de
Prusse demandent à Luther de leur envoyer des
ministres. (1531.)

Le roi de Suède, Gustave Ier, lui demande de
même un précepteur pour son fils. (avril 1539.)

[a51] Page 136, ligne 9.—Excommunication...

«Le prince a répondu à l'université qu'il voulait

hâter la visite des paroisses, afin que cela
fait et les églises constituées, on puisse se servir
de l'excommunication quand besoin sera.»
(10 janvier 1527.)

[a52] Page 137, ligne 6.—Abolition des vœux monastiques...

«Dans son traité de vitandâ hominum doctrinâ
il dit des évêques et des grands de l'Église:
«Qu'ils sachent ces effrontés et impudiques qui
ont sans cesse à la bouche «le christianisme, le
christianisme,» qu'ils sachent que ce n'est point
pour eux que j'ai écrit qu'il fallait se nourrir de
viande, s'abstenir de la confession et briser les
images; eux, ne sont-ils pas comme ces impurs
qui souillaient le camp d'Israël? Si j'ai écrit ces
choses, c'est pour délivrer la conscience captive
de ces malheureux moines, qui voudraient
rompre leurs vœux, et qui doutent s'ils peuvent
le faire sans pécher.» (Seckendorf, lib. I, sect. 50,
p. 202.)

[a53] Page 139, ligne 27.—J'ai reçu hier neuf religieuses...

«Neuf religieuses avaient été enlevées de
leur couvent et amenées à Wittemberg. «Ils
m'appellent ravisseur, dit Luther, oui, et bienheureux

ravisseur comme Christ, qui fut aussi
ravisseur en ce monde, quand par sa mort il arracha
au prince de la terre ses armes et ses richesses,
et qu'il l'emmena captif.» (Cochlæus, p. 73.)

[a54] Page 140, ligne 3.—J'ai pitié d'elles... qui meurent en foule
de cette maudite et incestueuse chasteté...

«Anne Craswytzinne échappée de ses liens,
à Leusselitz, est venue habiter avec nous. Elle
a épousé Jean Scheydewind, et me charge de te
saluer doucement en son nom, et avec elle trois
autres, Barbe Rockenberg, Catherine Taubenheim,
Marguerite Hirstorf.» (11 janvier 1525.)

A Spalatin. «Si tu ne le sais pas encore, tous
les prêtres d'ici ne se contentent pas de mener
une conduite sacrilége; ce sont des cœurs endurcis,
des contempteurs de Dieu et des hommes,
qui passent presque toutes les nuits avec des
prostituées... J'ai dit hautement que, si dans leur
impiété, nous devons les tolérer, il est du devoir
du magistrat de s'opposer à leurs débauches ou de
les contraindre au mariage... Tu craignais dernièrement
qu'on ne pût accuser l'Électeur de favoriser
ouvertement les prêtres mariés.» (2 janvier
1523.)

(27 mars 1525.) A Wolfgang Reissenbach,

précepteur à Lichtenberg. «... Mon cher, ne
volons pas plus haut, et ne prétendons pas mieux
faire qu'Abraham, David, Isaïe, saint Pierre,
saint Paul, et tous les patriarches, prophètes et
apôtres, ainsi que tant de saints martyrs et
évêques qui tous ont reconnu sans honte qu'ils
étaient des hommes créés par Dieu, et qui,
fidèles à sa parole, ne sont pas restés seuls. Qui a
honte du mariage, a honte d'être homme. Nous
ne pouvons nous faire autres que Dieu n'a voulu
que nous soyons. Enfans d'Adam, nous devons
à notre tour laisser des enfans.—O folie! nous
voyons tous les jours quelle peine il en coûte
pour rester chaste dans le mariage même, et
nous rejetons encore le mariage! Nous tentons
Dieu outre mesure, par nos vœux insensés, et
nous préparons la voie à Satan...»

[a55] Page 146, ligne 3.—Cette époque de la vie de Luther
(1521-1528) fut prodigieusement affairée...

A Frédéric de Nuremberg. «Si j'ai tant différé
à te féliciter sur ton mariage, tu peux croire que
j'en ai eu juste raison, avec les distractions d'une
santé si variable, tant de livres à publier, de
lettres à écrire, de sujets à traiter, de devoirs
envers mes amis, et en nombre incroyable et

infini, accablé d'un orage et d'un déluge d'affaires.....
Le 17 janvier, à souper et à la hâte. Tu pardonneras
à ma loquacité, peut-être aussi au
souper, bien que je ne sois pas ivre.» (1525.)

Au milieu de toutes ces affaires, il entretenait
correspondance avec Christiern II.

A Spalatin. «Les porteurs sont rares, sans
quoi je t'aurais envoyé depuis long-temps les
tristes lettres du roi Christiern, aujourd'hui le
plus malheureux des hommes, et ne vivant plus
que pour Christ.» (27 mars 1526.)

A Mélanchton. «Rien de nouveau, si ce n'est
une lettre du roi de Suède Christiern qu'il nous
adresse à tous les deux avec une petite coupe
d'argent; il nous demande de ne pas croire ceux
qui le représenteraient comme un déserteur de
l'Évangile.» (novembre 1540.)

Il lui fallait encore veiller, par toute l'Allemagne,
sur les intérêts des réformés. La commune
réformée de Miltenberg (en Franconie)
était opprimée par les officiers de l'électeur
de Mayence. Toute correspondance avec cette
ville avait été interrompue. Luther adressa aux
habitans une lettre de consolation qu'il fit imprimer
pour qu'elle pût leur parvenir. Il en
avertit l'Électeur, et lui demanda «si ses officiers
n'abusaient pas de son nom.» (14 février
1524.)


En 1528, une religieuse de Freyberg s'adresse
à lui pour qu'il l'enlève de son couvent, et la conduise
en Saxe. (29 juin 1528.)—«Occupatissimus
scribo visitator, lector, prædicator, scriptor,
auditor, actor, cursor, procurator, et quid non?»
(29 octobre 1528.)

[a56] Page 146, ligne 26.—Son ancien ami Carlostad...

Carlostad était chanoine et archidiacre dans
l'église collégiale de tous les saints; il en était
doyen lorsque Luther fut reçu docteur en 1512.
(Seckendorf, liv. I, 72.)

[a57] Page 147, ligne 5.—Derrière Carlostad on entrevoyait
Münzer...

Lettre du docteur Martin Luther aux chrétiens
d'Anvers «...... Nous avions cru, tant que
dura le règne du pape, que les esprits de bruit
et de vacarme, qui se font souvent entendre la
nuit, étaient des âmes d'hommes qui, après la
mort, revenaient et rôdaient pour expier leurs
péchés. Cette erreur, Dieu merci, a été découverte
par l'Évangile, et l'on sait à présent que

ce ne sont pas des âmes d'hommes, mais rien
autre que des diables malicieux qui trompaient
les gens par de fausses réponses. Ce sont eux qui
ont mis dans le monde tant d'idolâtrie.

»Le diable voyant que ce genre de vacarme
ne peut continuer, il lui faut du nouveau; il se
met à faire rage dans ses membres, je veux dire
dans les impies, à travers lesquels il se fait jour par
toute sorte de vanités chimériques et de doctrines
extravagantes. Celui-ci ne veut plus de baptême,
celui-là nie la vertu de l'eucharistie; un troisième
met encore un monde entre celui-ci et le
jugement dernier; d'autres enseignent que Jésus-Christ
n'est pas Dieu; les uns disent ceci, les
autres cela, et il y a presque autant de sectes et
de croyances que de têtes.

»Il faut que j'en cite un pour exemple, car
j'ai bien à faire avec ces sortes d'esprits. Il n'est
personne qui ne prétende être plus savant que
Luther; c'est contre moi qu'ils veulent tous gagner
leurs éperons. Et plût au ciel qu'ils fussent
ce qu'ils pensent être, et que moi je ne fusse
rien! Celui-là donc m'assurait entre autres
choses qu'il était envoyé vers moi par le Dieu
qui a créé le ciel et la terre; il en disait des
choses magnifiques, mais le manant perçait toujours.

»Enfin il m'ordonna de lui lire les livres de

Moïse. Je lui demandai un signe qui confirmât
cet ordre. C'est, dit-il, écrit dans l'Évangile de
saint Jean. Alors j'en eus assez et je lui dis
de revenir une autre fois, que nous n'aurions
pas le temps de lire pour cette fois les livres de
Moïse...

»Il m'en faut bien entendre dans une année, de
ces pauvres gens. Le diable ne peut pas m'approcher
de plus près. Jusqu'ici le monde avait été
plein de ces esprits bruyans sans corps, qui se
donnaient pour des âmes d'hommes; maintenant
ils ont des corps et se donnent tous pour des
anges vivans...

»Quand le pape régnait, on n'entendait point
parler de troubles; le Fort (le diable) était en
paix dans sa forteresse; mais à présent qu'un
plus fort est venu qui prévaut contre lui et qui le
chasse, comme dit l'Évangile, il tempête et sort
avec fureur et fracas.

»Chers amis, il est venu aussi parmi vous
un de ces esprits de vacarme qui ont chair et
sang. Il veut vous égarer dans les inventions de
son orgueil; gardez-vous de lui.

»D'abord il dit que tout homme a le Saint-Esprit.
Secondement, que le Saint-Esprit n'est
autre chose que notre raison et notre intelligence.
Troisièmement, que tout homme a la foi.

Quatrièmement, qu'il n'y a pas d'enfer; que du
moins la chair seule sera damnée. Cinquièmement,
que toute âme aura la vie éternelle.
Sixièmement, que la simple nature nous enseigne
de faire au prochain ce que nous voulons
qu'on nous fasse; c'est là, disent-ils, la foi.
Septièmement, que la loi n'est pas violée par la
concupiscence, tant que nous ne consentons
pas au plaisir. Huitièmement, que celui qui n'a
pas le Saint-Esprit, est aussi sans péché, car il
n'a pas de raison.

»Tout cela ce sont des propositions audacieuses,
de vains jeux de la fantaisie; si l'on excepte
la septième, les autres ne méritent pas de réponse......

»Il nous suffit de savoir que Dieu ne veut
pas que nous péchions. Pour la manière dont il
permet, ou veut qu'il y ait du péché, nous
ne devons pas toucher cette question. Le serviteur
ne doit point savoir le secret du maître,
mais seulement ce qu'il ordonne. Combien
moins une pauvre créature doit-elle vouloir
scruter et approfondir la majesté et le mystère
de son Dieu?...

»Nous avons assez à faire pendant toute notre
vie, de connaître la loi de Dieu et d'apprendre
son fils Jésus-Christ...» 1525. (Luth.
Werke, tome II, p. 61, sqq.)


[a58] Page 151, ligne 11.—Luther crut devoir se transporter
à Iéna...

Carlostad, dans une dispute, cita Luther au
jugement dernier.—«Comme nous étions à
l'hôtellerie, et que nous parlions de ces affaires,
après s'être engagé à défendre sa doctrine à
fond, soudain il se détourna, fit claquer ses
doigts, et dit: «Je me moque de vous.» Or, s'il
ne m'estime pas davantage, qui d'entre nous
estimera-t-il? ou pourquoi perdrai-je mon temps
à le prêcher? Je pense toujours qu'il me regarde
comme l'un des plus savans de Wittemberg;
et cependant, il me dit au nez: «Je me
moque de vous.» Comment, après cela, peut-on
croire encore à sa sincérité, lorsqu'il prétend
vouloir se laisser instruire?»

Carlostad avait abandonné ses fonctions de
professeur et d'archidiacre à Wittemberg (tout
en gardant son traitement) pour aller à Orlamünde,
sans autorisation ni de l'Électeur ni de
l'Université. Ce fut une des causes du mécontentement
qui éclata contre lui. L'Université lui
ayant écrit pour le rappeler dans son sein, il
lui fit répondre par ses partisans d'une manière
insolente.


Luther fut envoyé par l'Électeur et l'Université
à Orlamünde pour y prêcher contre les doctrines
de Carlostad et tout ramener à l'ordre;
mais il fut très mal reçu par le peuple.

Carlostad s'habillait à Orlamünde plus simplement
que les autres pasteurs. Il ne souffrait
pas qu'on l'appelât docteur; il se faisait appeler
frère André, voisin André. Il se soumettait à la
juridiction du juge de la petite ville, pour être
entièrement comme les autres bourgeois. (Luth.
Werke, t. II, p. 18-22.)

[a59] Page 152, ligne 21.—Luther obtint un ordre pour le faire
sortir...

«Quant au reproche que Carlostad me fait de
l'avoir chassé, je ne me chagrinerais pas trop si
ce reproche était fondé; mais, Dieu aidant, je
crois bien que je puis m'en justifier. Dans tous
les cas, je suis fort aise qu'il ne soit plus dans
notre pays, et je voudrais bien qu'il ne fût pas
non plus chez vous...

»Se fondant sur l'un de ses écrits, il m'aurait
presque persuadé de ne pas confondre
l'esprit qui l'anime avec l'esprit séditieux et homicide
d'Altstet (résidence de Münzer); mais lorsque,
sur l'ordre de mon prince, je me rendis à

Orlamünde, parmi les bons chrétiens de Carlostad,
je n'éprouvai que trop bien quelle semence
il avait semée. Je remerciai Dieu de ne pas être
lapidé ni couvert de boue, car il y en avait
qui me disaient, par forme de bénédiction:
«Va-t'en, au nom de mille diables, et casse-toi
le cou avant que tu ne sois sorti de la ville.»
Malgré cela, ils se sont arrangés et parés bien
proprement dans le petit livre qu'ils ont publié.
Si l'âne avait des cornes, c'est-à-dire si j'étais
prince de Saxe, Carlostad ne serait pas chassé,
à moins que l'on ne m'en priât bien fort.—Je
lui conseillerais de ne pas dédaigner la bonté des
princes.» (Lettre aux Strasbourgeois. Luther,
Werke, t. II, p. 58.)

Carlostad, au dire de plusieurs témoins, avait
à son service un chapelain qui faisait le rôle de
l'esprit dans les apparitions et révélations surnaturelles
par lesquelles son maître en imposait
au peuple. (Luth. Briefe, édit. 1826, II vol.
p. 625.)

«Carlostad était fort téméraire; il a osé disputer
même à Rome dans le principal collége, in
domo Sapientiæ. Il est revenu en Allemagne tout
magnifique et avec de beaux habits. C'est par
pure jalousie qu'il s'est fait ensuite paysan: il
allait tête nue et ne voulait pas qu'on l'appelât
docteur, mais voisin...


»Carlostad condamnait les grades et promotions
dans les universités. Il dit un jour: «Je
sais que je fais mal en élevant ces deux hommes
au grade de docteur, seulement à cause
des deux florins; mais je jure bien de n'en plus
faire d'autre.» Il dit ces paroles dans l'église du
château à Wittemberg, et je l'en repris fortement.
(Tischreden, p. 416.)

»Dans la dispute de Leipzig, Carlostad insista
pour parler avant moi. Il me laissa à combattre
les propositions d'Eck sur la primauté du
pape et sur Jean Huss... C'est un pauvre disputeur;
il a une tête dure et opiniâtre.... Il avait
pourtant une très joyeuse Marie.

»Ces troubles scandaleux font bien du tort à
l'Évangile. Un espion français me disait expressément
que son roi était informé de tout cela,
qu'il avait appris que nous ne respections plus ni
la religion ni l'autorité politique, pas même le
mariage, et qu'il en allait chez nous comme chez
les bêtes. (Tischreden, p. 417-422.)

Mort de Carlostad.—«Je voudrais savoir si
Carlostad est mort repentant. Un ami, qui m'écrit
de Bâle pour m'annoncer sa mort, ajoute une
histoire singulière: il assure qu'un spectre erre
autour de son tombeau et dans sa maison même,
où il cause un grand trouble en jetant des pierres
et des gravois. Mais la loi athénienne défend de

médire des morts; c'est pourquoi je n'ajouterai
rien.» (16 février 1542.)

«Carlostad est mort tué par le diable. On
m'écrit que, pendant qu'il prêchait, il lui apparut,
à lui et à beaucoup d'autres, un homme
d'une haute stature qui entra dans le temple, et
se mit à une place vide auprès d'un bourgeois,
puis sortit et alla à la maison de Carlostad; que
là il prit son fils, qu'il trouva seul, et l'enleva
comme pour le briser contre terre, mais le laissa
sans lui faire de mal, et lui ordonna de dire à
son père qu'il reviendrait dans trois jours pour
l'emporter. Carlostad serait mort le troisième
jour. On ajoute qu'après le sermon il alla trouver
le bourgeois, et lui demanda quel était cet
homme? Le bourgeois répondit qu'il n'avait rien
vu. Je crois qu'il aura été ainsi saisi de terreurs
soudaines, et que nulle autre peste ne l'aura tué
que la peur de la mort; car il avait toujours eu
pour la mort une horreur misérable.» (7 avril
1542.)

[a60] Page 164, ligne 11.—Les paysans se soulevèrent d'abord...

Une circonstance importante de la guerre des
paysans, c'est qu'elle éclata pendant que les
troupes de l'Empire étaient en Italie. Autrement

les soulèvemens eussent été plus vite comprimés.
Les paysans du comte Sigismond de Lupffen,
en Hégovie (1524), commencèrent la révolte
à cause des charges qui pesaient sur eux; ils le
déclarèrent à Guillaume de Furstemberg, envoyé
pour les réduire; ils ne s'étaient point
soulevés pour la cause du luthéranisme. Les
premiers à les imiter furent les paysans de Kempten,
qui prirent pour prétexte la sévérité de
leur abbé; ils pénétrèrent dans les villes et châteaux
de l'abbé, brisant toutes les images, tous
les ornemens des temples. L'abbé pris par eux
fut conduit à Kempten, où il fut contraint à
vendre pour trente-deux mille écus d'or tous ses
anciens droits. D'autres vinrent se joindre à
eux, et ils se trouvèrent, près d'Ulm, au nombre
de quatorze mille. Ceux de Leipheim et Guntzberg
étaient pour eux, ainsi que les paysans des environs
d'Augsbourg. Ces deux petites villes, assiégées
par la ligue de Souabe, se rendirent; l'une fut
abandonnée pour le pillage aux fantassins, l'autre
aux cavaliers. Les paysans vaincus se relevèrent,
et cette fois ne dévastèrent plus seulement les monastères,
mais les maisons des nobles. Un comte
de Montfort s'interposa avec les députés de Ravensberg
et d'Uberlingen. Un grand nombre de
paysans n'en furent pas moins mis en croix, décapités,
etc.


Ce premier soulèvement semblait assoupi,
lorsque Münzer fit révolter les paysans de Thuringe.

Le pieux, l'érudit, le pacifique Mélanchton
montra combien les demandes des paysans s'accordaient
avec la parole de Dieu et la justice; il
exhorta les princes à la clémence. Luther frappa
sur l'un et l'autre parti. (Voir le texte.)

Les paysans de la Thuringe, du Palatinat,
des diocèses de Mayence, d'Halberstadt, et ceux
de l'Odenwald, se réunirent dans la Forêt-Noire,
sous la conduite de l'aubergiste Metzler,
de Ballenberg. Ils s'emparèrent de Mergentheim,
et forcèrent plusieurs comtes, barons et
chevaliers, de se réunir à eux. Les sujets des
comtes de Hohenlohe, déjà révoltés, vinrent les
joindre. Les comtes de Hohenlohe ayant reçu des
paysans des lettres de sûreté, scellées avec une
pièce d'argent à l'effigie du comte Palatin, une
conférence eut lieu, et les comtes promirent
pour cent et un an d'observer les douze articles.
En signe de joie les paysans tirèrent deux
mille coups de fusils. Plusieurs nobles se joignirent
volontairement aux paysans; d'autres y furent
contraints par la force. La ville de Landau
entra dans leur ligue. En même temps les paysans
des environs d'Heilbronn se soulevèrent, et
après quelques courses, se joignirent à la première

troupe. Plusieurs villes les appelèrent et
leur ouvrirent les portes.

Le traité fait par les paysans avec le vicaire de
l'électeur de Mayence, fut signé de Goetz de Berlichingen
et de George Metzler, de Ballenberg. Les
paysans envoyèrent huit de leurs chefs prendre
le serment de tous les habitans du diocèse de
Mayence. Le clergé de ce diocèse dut leur payer
en quatorze jours quinze mille florins d'or. Les
paysans du Rhingaw, opprimés par l'abbé d'Erbach,
se soulevèrent vers la même époque. Le
vicaire de l'électeur de Mayence ayant souscrit à
leurs demandes, ce tumulte s'apaisa.

Voici en substance les demandes des paysans
du Rhingaw.—Les ministres seront élus. Ils
vivront de la trentième partie du vin et du blé
que la communauté lèvera sur chacun; s'il en
reste quelque chose, on le gardera pour les pauvres
et pour les dépenses de la communauté.—Égalité
des charges pour tous, à moins que
l'on ne prouve, par des actes authentiques, les
priviléges et exemptions auxquels on prétend.—Point
d'impôt pour celui qui vendra le vin
de sa vigne; le revendeur seul paiera.—Point
d'excommunication dans les causes séculières.—La
servitude sera abolie.—On refusera logement
aux juifs à cause de leurs indignes
usures; le juge ne fera aucune exécution à

raison d'usures, mais recherchera quel était le
capital.

Que le commerce de bois de construction soit
libre comme il l'a toujours été, et que ceux de
Mayence n'y mettent point obstacle.—Personne
ne sera plus reçu dans les monastères; tous
auront permission d'en sortir.—Le seigneur
ne pourra plus intervenir, même indirectement,
dans les procès.—Le magistrat du lieu veillera
sur tous les besoins des veuves, des orphelins et
des pupilles.—Les pâturages, les rivières seront
libres, ainsi que la chasse, en respectant toutefois
les priviléges du magistrat et du prince.—Le juge
sera soumis aux mêmes charges que les autres
citoyens nobles ou non nobles.—On ne jugera
point selon le droit canonique dans les causes
séculières, mais selon la coutume du lieu.—Que
personne ne revendique la propriété des forêts.—Si
la Communauté du Rhingaw arrête quelques
autres articles, ils devront être acceptés de ceux
d'Erbach. (Gnodalius, apud Schardt, rerum
germanic. script. vol. II, p. 142-3.)

L'insurrection avait fait de grands progrès
en Alsace; le duc Antoine de Lorraine, défenseur
ardent de l'Église, rassembla un corps de
troupes, formé principalement des débris de
la bataille de Pavie, et tomba sur les paysans
le 18 mai 1525, près de Lupfenstein. Il les

défit, brûla le bourg de Lupfenstein avec
tous ses habitans, prit Saverne, où un grand
nombre de paysans s'étaient retirés, et battit,
quelques jours après, un troisième corps d'insurgés
près de Scherweiler. Plusieurs historiens
portent au-delà de trente mille le nombre des
paysans qui périrent en ces trois rencontres.
Trois cents prisonniers furent décapités. (D. Calmet,
histoire de la Lorraine, I, p. 495 et suiv.;
Rottinger, hist. de la Suisse, p. 28, II; Sleidan,
p. 115.)

Le général George de Frundsberg, qui s'était
distingué à la bataille de Pavie et que l'archiduc
Ferdinand rappela en Allemagne pour terminer
la guerre, n'imita point les cruautés des
autres chefs. Les paysans étaient retranchés près
de Kempten. Sûr de les accabler par la supériorité
de ses forces, il évita l'effusion du sang.
Il contint l'impatience de son collègue George
de Waldbourg, et fit secrètement exhorter les
paysans à se disperser dans les forêts et les
montagnes. Ils le crurent, et ce fut leur salut.
(Wachsmuth, p. 137.)

Une chanson franconienne faite après la guerre
des paysans, avait pour devise:


«Gare à toi, paysan, mon cheval te renverse.»



C'était la contre-partie du chant de guerre des

Dithmarsen, après qu'ils eurent défait la garde
noire:


«Gare à toi, cavalier, voilà le paysan.»



Les paysans soulevés avaient en général adopté
pour signe une croix blanche. Certains corps
avaient des bannières sur lesquelles était représentée
la roue de la fortune[12]. D'autres avaient
des sceaux sur lesquels on voyait un soc de
charrue avec un fléau, un rateau ou une fourche,
et un sabot placés en croix. (Gropp, chronique
de Wurtzbourg, I, 97. Wachsmuth, p. 36.)

Il parut en 1525 un violent pamphlet anonyme
intitulé: «A l'assemblée de tous les paysans.»
Ce pamphlet, publié dans l'Allemagne
méridionale, porte sur le titre une roue de la
fortune, avec cette inscription en vers allemands:




	
«Le moment est venu pour la roue de fortune,

»Dieu sait d'avance qui gardera le haut.»





	«Paysans,

»Bons chrétiens.»
	«Romanistes,

»Sophistes.»







Plus bas:


«Qui nous fait tant suer?

»L'avarice des seigneurs.»



Et à la fin:


«Tourne, tourne, tourne,

»Bon gré, mal gré, tu dois tourner.»



(Strobel, Mémoires sur la littérature du seizième
siècle, II, p. 44.—Wachsmuth, p. 55.)

Les paysans s'étaient vantés que leur conseil
général durerait cent et un an.—Après la prise
de Weinsberg, ils décidèrent dans ce conseil de
ne plus accorder la vie à aucun prince, comte,
baron, noble, chevalier, prêtre, ou moine, «en
un mot à aucun des hommes qui vivent dans
l'oisiveté.» En effet, ils massacrèrent tous les nobles
faits prisonniers, pour venger, disaient-ils,
la mort de leurs frères de Souabe... Parmi ces
nobles, tués par les paysans, se trouvait le mari
d'une fille naturelle de l'empereur Maximilien;
ils la conduisirent elle-même à Heilbronn dans
un tombereau à fumier. Ils détruisirent un grand
nombre de couvens; dans la seule Franconie
deux cent quatre-vingt-treize monastères ou
châteaux furent dévastés.


Lorsqu'ils pillaient un château ou un monastère,
ils ne manquaient jamais de courir d'abord
au cellier pour y boire le vin, puis ils se
partageaient entre eux les ornemens d'église et
les habits pontificaux. (Haarer [Petrus Crinitus],
apud Freher, III, 242-6.)—Au monastère d'Erbach,
dans le Rhingaw, il y avait une immense
cuve contenant quatre-vingt-quatre grands
muids de vin. Elle était pleine quand les paysans
arrivèrent; ils n'en laissèrent pas un tiers. (Cochlæus,
p. 108.)

Ils forçaient les seigneurs de leur envoyer leurs
paysans. Le conseil-commun, leur écrivaient-ils,
a décidé que vous réuniriez votre peuple et
que vous nous enverriez les hommes, après les
avoir armés. Si vous ne le faites, tenez pour certain
que vous serez très incertain de votre vie
et de vos biens.—(Haarer, apud Freher, t. III,
p. 247.)

Les femmes prirent part à la guerre des paysans.
Du côté de Heilbronn, elles marchaient
réunies sous une bannière. (Jæger, Histoire de
Heilbronn, II, p. 34.)

»Quand les paysans menèrent le comte de
Lœwenstein par Weinsberg, il fut respectueusement
salué d'un passant. Un vieux paysan
qui le vit, s'avança aussitôt avec sa hallebarde,
et dit au passant: «Pourquoi t'inclines-tu?

Je vaux autant que lui.» (Jæger, Histoire de
Heilbronn, II, p. 32.)—Les paysans s'amusaient
à faire ôter les chapeaux aux nobles devant
eux.

Les paysans de l'évêché de Wurzbourg, conduits
par un homme de tête, nommé Jacques
Kohl, demandèrent que les châteaux fussent
démolis et qu'aucun noble ne pût avoir de cheval
de guerre. Ils voulaient que les nobles n'eussent
d'autre droit que le droit commun. (Stumpf,
Faits mémorables de l'histoire de la Franconie,
t. II, 44. Wachsmuth, p. 58, 72.)

«Lorsque Münzer était à Zwickau, il vint
trouver une belle fille, et lui dit qu'il était envoyé
vers elle par une voix divine pour dormir
avec elle; sans cela il ne pouvait enseigner la
parole de Dieu. La fille l'avoua en confession
sur son lit de mort. (Tischred., p. 292.)

»Münzer établissait des degrés dans l'état du
chrétien, 1o le dégrossissement (entgrobung)
pour celui qui se dégageait des péchés les plus
grossiers, la gourmandise, l'ivrognerie, l'amour
des femmes; 2o l'état d'étude, lorsqu'on pensait
à une autre vie et qu'on travaillait à s'améliorer;
3o la contemplation, c'est-à-dire les méditations
sur les péchés et sur la grâce; 4o l'ennui,
c'est-à-dire l'état où la crainte de la loi
nous rend ennemis de nous-mêmes et nous inspire

le regret d'avoir péché; 5o Suspensionem
gratiæ, le profond abandon, la profonde incrédulité,
et le désespoir tel que celui de Judas;
ou au contraire, l'abandon de la foi en Dieu,
lorsque l'on se met à sa disposition, et qu'on le
laisse faire.... Il m'écrivit une fois à moi et à Mélanchton:
«J'aime assez que vous autres de Wittemberg,
vous attaquiez ainsi le pape, mais vos
prostitutions que vous appelez mariages, ne me
plaisent guère.» Il enseignait qu'un homme ne
doit point coucher avec sa femme à moins d'être
préalablement assuré par une révélation divine
qu'il engendrera un enfant saint; sans cela,
c'était commettre un adultère avec sa femme.
(Tischreden, p. 292-3.)

Münzer était très instruit dans les lettres sacrées.—Il
avait reçu sa doctrine, disait-il, par
des révélations divines, et il n'enseignait rien au
peuple, il n'ordonnait rien qui ne vînt de Dieu
même. Il avait été chassé de Prague et de plusieurs
autres villes. Fixé à Alstædt en Saxe, il déclama
contre le pape, et ce qui était plus dangereux,
contre Luther même.—L'Écriture,
disait-il, promet que Dieu accordera ce qui lui
est demandé; or, il ne peut refuser un signe à
celui qui cherche la vraie connaissance. Cette recherche
est agréable à Dieu, et nul doute qu'il
ne déclare sa volonté par quelque signe certain.

Il ajoutait que Dieu lui ferait entendre à lui-même
sa parole, ainsi qu'il avait fait pour Abraham,
et que si Dieu refusait de communiquer
avec lui comme il avait communiqué avec les
patriarches, il lancerait des traits contre lui (?),
tela in se ipsum conjecturum. Il disait que Dieu
manifestait sa volonté par les songes. (Gnodalius,
ap. rer. germ. scrip. II, p. 151.)

Pendant que Münzer exhortait les paysans,
avant le combat de Frankenhausen, un arc-en-ciel
parut au-dessus d'eux. Comme les paysans
avaient cet emblème sur leur bannière, ils se
crurent dès-lors assurés de la victoire. (Hist. de
Münzer par Mélanchton, Luth. Werke, t. II,
p. 405.)

[a61] Page 170, ligne 27.—Luther ne pouvait garder le silence...

Dès l'année 1524, il avait exhorté l'électeur
Frédéric et le duc Jean à prendre des mesures
vigoureuses contre les paysans en révolte.

«... Jésus-Christ et ses apôtres n'ont point
renversé les temples ni brisé les images. Ils ont
gagné les esprits par la parole de Dieu, et les
images, les temples sont tombés d'eux-mêmes.
Imitons leur exemple. Songeons à détacher les

esprits des couvens et de la superstition. Qu'ensuite
les autorités fassent des couvens et des
images délaissés, ce que bon leur semblera. Que
nous importe que les bois et les pierres subsistent,
si les esprits sont affranchis? ... Ces
violences peuvent être bonnes pour des ambitieux
qui veulent se faire un nom, jamais pour
ceux qui recherchent le salut des âmes...»
(21 août 1524.)

[a62] Page 171, ligne 7.—Exhortation à la paix...

«Exhortation sincère du docteur M. Luther à
tous les chrétiens pour qu'ils se gardent de l'esprit
de rébellion. 1524.—L'homme du peuple, tenté
hors de toute mesure, et écrasé de charges intolérables,
ne veut ni ne peut plus supporter cela, et
il a de bonnes raisons pour frapper du fléau et de
la massue, comme Jean de la pioche menace de
faire... Je suis charmé de voir que les tyrans
craignent. Quant à moi, menace ou craigne qui
voudra, etc.

»C'est l'autorité séculière et les nobles qui
devraient mettre la main à l'œuvre (à l'œuvre de
réforme); ce qui se fait par les puissances régulières
ne peut être pris pour sédition.»


Après avoir dit qu'il fallait une insurrection
spirituelle et non temporelle: «Eh bien! répands,
aide à répandre le saint Évangile; enseigne,
écris, prêche que tout établissement humain n'est
rien; dissuade tout le monde de se faire prêtre
papiste, moine, religieuse; à tous ceux qui sont
là-dedans, conseille-leur d'en sortir; cesse de
donner de l'argent pour les bulles, les cierges,
les cloches, les tableaux, les églises; dis-leur que
la vie chrétienne consiste dans la foi et la charité.
Continuons deux ans de la sorte, et tu verras ce
que seront devenus pape, évêques, cardinaux,
prêtraille, moines, religieuses, cloches, tours
d'églises, messes, vigiles, soutanes, chapes,
tonsures, règles, statuts, et toute cette vermine,
tout ce bourdonnement du règne papal. Tout
aura disparu comme fumée.»

Après avoir recommandé la douceur et la patience
envers les faibles d'esprit qu'on veut
éclairer, Luther continue: «Si ton frère avait
le cou cruellement serré d'une corde, et que,
venant à son secours, tu tirasses la corde avec
violence ou que tu y portasses précipitamment
ton couteau, n'étranglerais-tu pas, ne blesserais-tu
pas ton frère? Tu lui ferais plus de mal que la
corde et l'ennemi qui l'aurait lié. Si tu veux le
secourir, attaque l'ennemi; la corde, tu la toucheras
avec précaution jusqu'à ce qu'elle soit

ôtée. C'est ainsi qu'il faut t'y prendre. Ne ménage
pas les fourbes et les tyrans endurcis, porte-leur
des coups terribles, puisqu'ils ne veulent point
écouter; mais les simples qu'ils ont cruellement
garrottés des liens de leur fausse doctrine, tu
les traiteras tout autrement, tu les délieras peu-à-peu,
tu leur diras la raison et la cause de
tout, et tu les affranchiras ainsi avec le temps...
Tu ne peux être assez dur envers les loups,
assez doux envers les faibles brebis.»

[a63] Page 200, ligne 6.—On s'étonne de la dureté avec laquelle
Luther parle de leur défaite...

A Jean Rühel, beau-frère de Luther.—«C'est
chose lamentable qu'on en finisse ainsi avec ces
pauvres gens (les paysans). Mais comment faire?
Dieu veut qu'il se répande une terreur dans le
peuple. Autrement, Satan ferait pis que ne font
maintenant les princes. Il faut bien préférer le
moindre mal au plus grand...» (23 mai 1525.)

«... Ce qui me porte surtout à écrire si violemment
contre les paysans, c'est que je suis révolté
de les voir entraîner les timides de force,
et précipiter ainsi des innocens dans les châtimens
de Dieu.» (30 mai 1525.)


[a64] Page 201, ligne 12.—Luther intercéda... et obtint... qu'il
pût s'établir à Kemberg...

Carlostad, après avoir obtenu la permission
de rester à Kemberg, ne s'y tint pas tranquille,
comme il l'avait promis. Il fit imprimer et répandre
clandestinement, sans nom d'auteur,
différens écrits contre Luther, et s'adressa en
même temps au chancelier Brück pour se plaindre
des torts que son ancien adversaire aurait
eus envers lui. Luther, en ayant été instruit,
écrivit au chancelier pour lui exposer ce qui
s'était passé entre lui et Carlostad, et ce qu'il
pensait de ce dernier (24 sept. 1528.) «... En
vérité, dit-il, je ne sais que répondre à de pareils
griefs. Au moindre mal, au moindre désagrément
qui lui arrive, il faut que Luther en
soit la cause..... Par compassion, j'avais bien
voulu qu'il vînt m'exposer ses scrupules, et j'avais
tâché d'y répondre à son contentement: il
m'en faisait des remercîmens, et cependant j'ai
vu depuis, par une de ses lettres à Schwenkfeld,
qu'il se raillait de ma bonne volonté et de ma
compassion. Depuis ce temps mon cœur s'est
détourné de lui...


»Si on ne le surveille de plus près, pour
l'empêcher de faire imprimer ces écrits anonymes
(qu'on sait bien être de lui), qui croira à
la longue que ce soit sans le consentement de
notre gracieux seigneur, et à notre insu, que Carlostad
séjourne parmi nous? D'un autre côté,
s'il sortait de l'électorat, il exciterait probablement
des troubles, et l'on ne manquerait pas
d'en rendre responsable notre seigneur qui aurait
pu les prévenir en retenant sous sa main cet
homme dangereux. Le souvenir de Münzer me
fait peur... Mon avis serait donc qu'on lui fît
strictement observer le silence qu'il a juré de
garder, et qu'on ne le laissât point sortir du pays
jusqu'à nouvelle décision. Des paroles sévères
suffiront, j'en suis sûr, car il est facile de lui imposer
par un ton ferme et décidé. Quant à moi,
je me trouve bien puni de l'avoir fait revenir
parmi nous, et d'avoir si imprudemment convié
Satan à ma table.»

[a65] Page 203, ligne 8.—Luther exprime l'espoir que tout
pourra encore bien tourner pour Carlostad...

«Hier, nous avons baptisé un fils de Carlostad,
ou plutôt nous avons rebaptisé le baptême.
Qui aurait cru, l'année dernière, que ceux qui

appelaient le baptême un bain de chien, le demanderaient
aujourd'hui à leurs anciens ennemis?»
(février 1526.) Mais son retour n'était point
sincère. «Il vit avec nous, nous espérions le ramener
dans la bonne voie, mais le misérable
s'endurcit de jour en jour. Toutefois la crainte lui
ferme la bouche.» (28 novembre 1527.) Quelques
mois plus tard il écrit à un de ses amis:
«Cette vipère de Carlostad, que je tiens dans
mon sein, remue et s'agite, mais n'ose sortir.
Plût à Dieu que tes fanatiques l'eussent parmi
eux et que j'en fusse délivré.» (28 juillet
1528.)

«Carlostad est absent depuis quelques semaines,
on pense qu'il est allé retrouver les
siens et chercher son nid. Qu'il aille, puisqu'il
n'est point de bons procédés qui puissent le
ramener.» (27 octobre 1527.) Carlostad ne put
supporter long-temps la protection hautaine
et menaçante de Luther; il s'enfuit aux Pays-Bas.

«Carlostad s'est arrêté en Frise joyeux et
triomphant. Il a appelé sa femme à lui par une
lettre de gloriole et de félicitations.» (6 mai 1529.)

Luther pria le chancelier de l'Électeur, Christian
Bayer, de faire accorder à Carlostad un
sauf-conduit: «La femme de Carlostad m'a
prié instamment de m'employer auprès de mon

gracieux seigneur pour obtenir un sauf-conduit
à son mari qui désirerait revenir parmi nous.
Quoique j'aie peu de confiance dans le succès de
cette demande, je n'ai pu cependant lui refuser
mon appui.» (18 juillet 1529.)

Luther intitula l'un de ses écrits contre Carlostad:
«De la noble et gracieuse dame, dite
l'habile intelligence du docteur Carlostad sur
le point de l'Eucharistie.» (Luth. Werke, t. II,
p. 46.)

[a66] Page 204, ligne 14.—Contre les princes...

«Bons princes et seigneurs, vous êtes trop
pressés de me voir mourir, moi qui ne suis qu'un
pauvre homme; vous croyez qu'après cela vous
aurez vaincu. Mais si vous aviez des oreilles pour
entendre, je vous dirais d'étranges choses: c'est
que si Luther ne vivait, aucun de vous ne serait
sûr de sa vie et de ses biens. Sa mort serait pour
vous tous une calamité. Continuez toutefois
joyeusement; tuez, brûlez; pour moi je ne cèderai
point, si Dieu le permet. Voilà qui je suis;
cependant, je vous en supplie, soyez assez bons,
quand vous m'aurez tué, pour ne pas me ressusciter
et me tuer une seconde fois... Je n'ai pas

affaire, je le vois, à des hommes raisonnables;
toutes les bêtes de l'Allemagne sont lâchées contre
moi, comme des loups ou des porcs qui me
doivent mettre en lambeaux.... J'ai voulu vous
avertir, mais cet avis vous sera certainement inutile;
Dieu vous a frappés d'aveuglement.» (passage
de Luther, cité par Cochlæus, p. 87.)

[a67] Page 207, ligne 7.—Bucer... dissimula quelque temps ses
opinions aux yeux de Luther...

Le 25 mai 1524, Luther écrivait à Capiton:
«Il y a des gens qui s'obstinent à affirmer que
je condamne votre manière d'agir, à toi et à Bucer...
Sans doute ces vains bruits sont nés de
cette lettre que je t'adressai, que l'on a depuis
tant de fois imprimée, et qu'on vient même de
traduire en allemand. C'est ce qui me détourne
presque d'écrire des lettres, quand je vois qu'on
me les enlève ainsi malgré moi pour la presse,
tandis qu'il y a beaucoup de choses qu'on peut
et qu'on doit s'écrire entre amis, mais que l'on
ne veut voir répandre dans le public.»

Le 14 octobre 1539, il écrit à Bucer: «Tu
salueras respectueusement pour moi J. Sturm et
J. Calvin, dont j'ai lu les livres avec un singulier
plaisir.»


[a68] Page 208, ligne 6.—Zwingli, Œcolampade...

«Œcolampade et Zwingli ont dit: «Nous restons
en paix avec Luther, parce qu'il est le premier
par qui Dieu ait donné l'Évangile; mais
après sa mort, nous ferons valoir de nouveau
nos opinions.» Ils ne savaient pas qu'ils dureraient
moins que Luther.»

«Luther disait qu'on devait se contenter de
mépriser ce misérable Campanus et ne point
écrire contre lui. Alors Mélanchton se mit à dire
que son avis était qu'on devait le pendre, et qu'il
en avait écrit à son maître l'Électeur.

«Campanus croit savoir plus de grec que Luther
et que Pomer. Le chrétien est, selon lui,
un homme parfait et infaillible; il fait de l'homme
une bûche, comme les stoïciens. Si nous ne sentions
aucun combat en nous, je ne voudrais pas
donner un liard de toutes les prédications et des
sacremens.» (Tischreden, p. 283.)

Zwingli ose dire: «Nous voulons dans trois
ans avoir dans notre parti la France, l'Espagne
et l'Angleterre.—*** introduit ses livres sous
notre nom de Suisse en France, de sorte que
plusieurs villes en sont infectées... J'ai plus d'espérance
dans ceux de Strasbourg.»


«Œcolampade était d'abord un brave homme;
mais il a pris ensuite de l'amertume et de l'aigreur.
Zwingli a été un homme gai et aimable,
et pourtant il est devenu triste et sombre.» (Tischreden,
p. 283.)

«Après avoir entendu Zwingli à la conférence
de Marbourg, je l'ai jugé un homme excellent,
ainsi qu'Œcolampade... J'ai été très affligé de te
voir publier le livre de Zwingli au roi très chrétien,
avec force louanges pour ce livre, tandis que
tu savais qu'il contenait beaucoup de choses qui
ne me déplaisent pas seulement à moi, mais à
tous les gens pieux. Non que j'envie l'honneur
qu'on rend à Zwingli, dont la mort m'a causé
tant de douleur, mais parce qu'aucune considération
ne doit porter préjudice à la pureté de
la doctrine.» (14 mai 1538.)

[a69] Page 208, ligne 10.—Je connais assez l'iniquité de Bucer...

«Maître Bucer se croyait autrefois bien savant;
il ne l'a jamais été, car il écrit dans un
livre que tous les peuples ont une seule religion

et sont ainsi sauvés. Certes, cela s'appelle extravaguer.»
(Tischreden, p. 184.)

«On apporta au docteur Luther un grand livre
qu'avait écrit un Français nommé Guillaume
Postellus, sur l'Unité dans le Monde. Il s'y donnait
beaucoup de peine pour prouver les articles
de la foi par la raison et la nature, afin de pouvoir
convertir les Turcs et les juifs et amener tous
les hommes à une même foi. Le docteur dit à
ce sujet: «C'est prendre trop pour un morceau.
On a déjà écrit de pareils livres sur la
théologie naturelle. Il en est advenu à cet auteur
selon le proverbe: Les Français ont peu de cervelle.
Il viendra encore des visionnaires qui entreprendront
d'accorder tous les genres d'idolâtrie
avec une apparence de foi et de l'excuser
ainsi.» (Tischreden, 68, verso.)

Bucer essaya plusieurs fois de se rapprocher
de Luther. «Je puis bien pour ce qui me regarde
user de patience avec vous, lui écrivit Luther,
et croire que vous ne pouvez revenir si brusquement;
mais j'ai dans le pays de grandes multitudes
d'hommes (comme vous l'avez vu à Smalkalde)
que je ne tiens pas tous dans la main. Nous
ne pouvons souffrir, en aucune manière, que
vous prétendiez n'avoir point erré, ou que vous
disiez que nous ne nous sommes point entendus.
Le meilleur pour vous serait ou d'avouer

franchement, ou de garder le silence en enseignant
désormais la bonne doctrine. Il y en a de notre
côté qui ne peuvent souffrir vos détours, comme
Amsdorf, Osiander, et encore d'autres.» (1532.)

Il y eut après la révolte des anabaptistes, 1535,
de nouvelles tentatives pour réunir les églises
réformées de Suisse, d'Alsace et de Saxe dans
une même confession. Luther écrit à Capiton
(Kœpstein), ami de Bucer et ministre de Strasbourg:
«Ma Catherine te remercie de l'anneau
d'or que tu lui as envoyé. Je ne l'ai jamais vue
plus fâchée que quand elle s'est aperçue qu'on
le lui avait volé, ou qu'elle l'avait perdu par négligence,
ce que je ne puis croire, quoiqu'elle
le répète sans cesse. Je lui avais persuadé que
ce don lui était envoyé comme un heureux
gage de la concorde future de votre église avec
la nôtre: la pauvre femme est tout affligée.»
(9 juillet 1537.)

[a70] Page 211, ligne 15.—Je ne puis t'accuser d'entêtement...

«J'ai quelque chose qui défendra ma cause,
lors même que le monde entier extravaguerait
contre moi: c'est ce qu'Érasme appelle mon
entêtement à affirmer (pervicacia asserendi).»
(1er octobre 1523.)


[a71] Page 213, ligne 9.—De libero arbitrio...

«Tu dis moins, mais tu accordes plus au libre
arbitre que tous les autres; car tu ne définis
point le libre arbitre, et pourtant tu lui
donnes tout. J'accepterais plus volontiers ce
que nous disent sur ce point les sophistes et
leur maître Pierre Lombard, pour qui le libre
arbitre n'est que la faculté de discerner et de
choisir le bien, si l'on est soutenu par la grâce,
le mal, si la grâce nous manque. Pierre Lombard
croit avec Augustin que le libre arbitre,
s'il n'a rien qui le dirige, ne peut que conduire
l'homme à sa chute, qu'il n'a de force que
pour le péché. Aussi Augustin, dans son second
livre contre Julien, l'appelle le serf arbitre,
plutôt que le libre arbitre. (De servo arbitrio,
p. 477, verso.)

[a72] Page 213, ligne 11.—Il reconnut que la véritable question
venait d'être posée... Il hésita quelque temps à répondre...

«On ne saurait croire combien j'ai de dégoût
pour ce traité du Libre arbitre; je n'en ai encore
lu que quelques pages... C'est un grand

ennui que de répondre à un si savant livre d'un
si savant personnage.» (1er novembre 1524.)

Cependant il ne pouvait laisser passer ce livre
sans réponse. «J'ai tué, dit-il quelque part,
par mon silence, Eck, Emser, Cochlæus.» Mais
avec Érasme, il n'en pouvait être ainsi: son immense
réputation rendait une réfutation nécessaire.
Luther se mit bientôt à l'œuvre: «Je
suis tout entier dans Érasme et le libre arbitre,
et je ferai en sorte de ne pas lui laisser un seul
mot de juste, comme il est vrai qu'il n'en a pas
dit un seul.» (28 septembre 1525.)

[a73] Page 214, ligne 7.—Il n'y a plus ni Dieu ni Christ...

«Si Dieu a la prescience, si Satan est le prince
du monde, si le péché originel nous a perdus,
si les juifs, cherchant la justice, sont tombés
dans l'injustice, tandis que les Gentils, cherchant
l'injustice, ont trouvé la justice (gratis et insperato),
si le Christ nous a rachetés par son sang,
il n'y a point de libre arbitre ni pour l'homme,
ni pour l'ange. Autrement le Christ est superflu,
ou bien il faut admettre qu'il n'a racheté que la
partie la plus vile de l'homme. (De servo arbitrio,
p. 525, verso.)


[a74] Page 215, ligne 20.—Plus Luther se débat...

Poussé par la contradiction, Luther arrive à
soutenir les propositions suivantes: La grâce
est donnée gratuitement aux plus indignes, aux
moins méritans; on ne peut l'obtenir par des
études, des œuvres, des efforts petits ou grands;
elle n'est pas même accordée au zèle ardent du
meilleur, du plus vertueux des hommes, qui
cherche et suit la justice. (De servo arbitrio,
p. 520.)

[a75] Page 216, ligne 1.—Jusqu'à son dernier jour, le nom
d'Érasme, etc...

«Ce que tu m'écris d'Érasme, qu'il écume
contre moi, je le sais, et je l'ai bien vu par ses
lettres... C'est un homme très léger, qui se rit de
toutes les religions, comme son Lucien, et qui
n'écrit rien de sérieux, si ce n'est par vengeance
et pour nuire.» (28 mai 1529.)

«Érasme se montre digne de lui-même, en
poursuivant ainsi le nom luthérien, qui fait sa
sûreté. Que ne s'en va-t-il chez ses Hollandais,
ses Français, ses Italiens, ses Anglais, etc.?... Il
veut par ces flatteries se préparer un logement,

mais il n'en trouvera pas et tombera à terre entre
deux selles. Si les luthériens l'avaient haï comme
les siens le haïssent, ce ne serait qu'au péril de
ses jours qu'il vivrait à Bâle. Mais que le Christ juge
cet athée, ce Lucien, cet Épicure.» (7 mars 1529.)

Cette lettre se rapporte probablement à la publication
suivante: Contrà quosdam qui se falso
jactant Evangelicos, epistola Desid. Erasmi Rot.
jàm recens edita et scholiis illustrata. Ad Vulturium
Neocomum dat. Frib. 1529. in-8o.

[a76] Page 216, ligne 9.—Ces détours, et la conduite équivoque
d'Érasme, n'allaient point à l'énergie de Luther.

«Je te vois, mon cher Érasme, te plaindre
dans tes écrits, de ce tumulte, et regretter la
paix, la concorde, que nous avons perdues. Cesse
de te plaindre, de chercher des remèdes. Ce
tumulte, c'est par la volonté de Dieu qu'il s'est
élevé et qu'il dure encore; il ne cessera pas avant
que tous les adversaires de la parole de Dieu
soient devenus comme la boue de nos carrefours.»
(De servo arbitrio, p. 465.)

[a77] Page 219, ligne 3.—Mariage de Luther...

Luther, en prêchant le mariage des prêtres, ne
songeait qu'à mettre fin au honteux démenti

qu'ils donnaient chaque jour à leur vœu de chasteté;
il ne s'avisait point alors qu'un prêtre marié
pût préférer sa famille selon la chair à celle que
Dieu et l'Église lui ont donnée. Mais lui-même
ne put toujours se soustraire à ces sentimens
égoïstes du père de famille; il lui échappe parfois
des paroles qui forment un fâcheux contraste
avec la charité et le dévouement, tels que les
prêtres catholiques les ont compris et souvent
pratiqués. «Il suffit, dit-il dans une instruction
à un pasteur, que le peuple communie trois ou
quatre fois par an, et publiquement. La communion
donnée séparément aux particuliers deviendrait
un poids trop lourd pour les ministres,
surtout en temps de peste. Il ne faut point d'ailleurs
rendre ainsi l'Église, avec ses sacremens,
l'esclave de chacun, surtout de ceux qui la méprisent
et veulent cependant qu'à tout événement
l'Église soit prête pour eux, eux qui ne font
jamais rien pour elle.» (26 novembre 1539.)

Cependant il se conduisait lui-même d'après
d'autres maximes. Il montra dans les circonstances
graves une charité héroïque.

«Ma maison devient un hôpital. Tous étant
frappés d'effroi, j'ai reçu chez moi le pasteur
(dont la femme venait de mourir) et toute sa famille.»
(4 novembre 1527.)

«Le docteur Luther parlait de la mort du docteur

Sébald et de sa femme, qu'il avait visités et
touchés dans leur maladie. «Ils sont morts, disait-il,
de chagrin et d'inquiétude plutôt que de
la peste.» Il retira leurs enfans dans sa maison;
et comme on lui faisait entendre qu'il tentait
Dieu: «Ah! dit-il, j'ai eu de bons maîtres
qui m'ont appris ce que c'était que tenter
Dieu.»

La peste étant dans deux maisons, on voulait
séquestrer un diacre qui y était entré. Luther ne
le voulut pas, par confiance en Dieu et de crainte
d'effrayer. (décembre 1538. Tischreden, p. 356.)

[a78] Page 220, ligne 8.—Préoccupé de soins matériels...

A Spalatin. «Tout pauvre que je suis, je t'aurais
renvoyé cette belle orange d'or que tu avais
donnée à ma femme, si je n'avais craint de t'offenser.

»Saluta tuam conjugem suavissimè; verùm et
id tum facias cùm in thoro suavissimis amplexibus
et osculis Catharinam tenueris, ac sic cogitaveris:
En hunc hominem, optimam creaturulam
Dei mei, donavit mihi Christus meus; sit
illi laus et gloria!» (6 décembre 1525.)

«Salutabis tuum Dictative multis basiis, vice
mea et Johannelli mei, qui hodie didicit flexis

poplitibus solus in omnem angulum cacare, imo
cacavit verè in omnem angulum miro negotio.—Salutat
te mea Ketha et orare pro se rogat, puerpera propediem
futura; Christus assit.» (19 octobre
1527.)—«Filiolam aliam habeo in utero.»
(8 avril 1528.)—«Mon petit Jean est gai et
fort; c'est un petit homme vorace et bibace.»
(mai 1527.)—«Salue pour moi ce gros mari de
Melchior, à qui je souhaite une femme soumise,
qui, le jour, le mène sept fois par les cheveux
autour de la place publique, et la nuit, l'étourdisse
trois fois de paroles conjugales, comme il
le mérite.» (10 février 1525.)

«Nous buvons d'excellent vin de la cave du
prince, et nous deviendrions de parfaits évangéliques,
si l'Évangile nous engraissait de même.»
(8 mars 1523.)

Lettre à J. Agricola (dont la femme allait accoucher).—«Tu
donneras une pièce d'or au
nouveau-né, et une autre à l'accouchée, pour
qu'elle boive du vin et qu'elle ait du lait. Si j'avais
été présent, j'eusse servi de compère. De la région
des oiseaux, 1521.»

Les lettres de cette époque se terminent d'ordinaire
par quelques-uns de ces mots: Mea costa,
dominus meus, imperatrix mea Ketha te salutat.
Ma chère côte, mon maître, mon impératrice,
Ketha te salue.


«Ketha, mon seigneur, était dans son nouveau
royaume, à Zeilsdorf (petit bien que possédait
Luther), quand tes lettres sont arrivées.»

Il écrit à Spalatin: «Mon Ève demande tes
prières pour que Dieu lui conserve ses deux enfans,
et lui accorde d'en concevoir et d'en enfanter
heureusement un troisième.» (15 mai 1528.)

Cochlæus appelle la femme de Luther: dignum
ollæ operculum (page 73).

Luther prie Nicolas Amsdorf d'être parrain
de sa fille Magdalena (5 mai 1529): «Digne seigneur!
le Père de toute grâce nous a accordé, à
moi et à ma bonne Catherine, une chère petite
enfant. Dans cette circonstance, qui nous rend
si joyeux, nous vous prions de remplir un office
chrétien, et d'être le père spirituel de notre
pauvre petite païenne, pour la faire entrer dans
la sainte communauté des chrétiens, par le divin
sacrement du baptême. Que Dieu soit avec
vous!»

Luther eut trois fils, Jean, Martin, Paul, et
trois filles, Élisabeth, Madeleine, Marguerite.
Les deux premières de ses filles moururent jeunes,
l'une à l'âge de huit mois, l'autre à treize ans. On
lisait sur le tombeau de la première: Hic dormit
Elisabetha, filiola Lutheri.

La descendance mâle de Luther s'éteignit
en 1759. (Ukert, I, p. 92.)


Il y a dans l'église de Kieritzsch (village saxon),
un portrait de la femme de Luther en plâtre,
portant l'inscription suivante: Catarina Lutheri
gebohrne von Bohrau, 1540. Ce portrait avait
appartenu à Luther. (Ukert, I, 364.)

[a79] Page 220, ligne 11.—Cette période d'atonie...

Il s'indigne à son tour contre les prédicateurs
trop véhémens. «Si N***, écrit-il à Hausmann,
ne peut se modérer, je le ferai chasser par le
prince.

»Je vous avais déjà prié, dit-il au même prédicateur,
de prêcher paisiblement la parole de
Dieu, en vous abstenant de personnalités et de
tout ce qui peut troubler le peuple sans aucun
fruit... Vous parlez trop froidement du sacrement
et restez trop long-temps sans communier.»
(10 février 1528.)

«Il nous est arrivé de Kœnigsberg un prédicateur
qui veut faire je ne sais quelles lois sur
les cloches, les cierges, et autres choses semblables...
Il n'est pas bon de prêcher trop souvent,
j'apprends que chaque dimanche on fait
trois sermons à Kœnigsberg. Qu'est-il besoin?
deux suffiraient; et pour toute la semaine, ce
serait assez de deux ou trois. Lorsqu'on prêche

chaque jour, on monte en chaire sans avoir médité
son sujet, et l'on dit tout ce qui vient à la
bouche; s'il ne vient rien de bon, on dit des platitudes
et des injures.—Plaise à Dieu de modérer
les langues et les esprits de nos prédicateurs.
Ce prédicateur de Kœnigsberg est trop véhément,
il a toujours des paroles sombres, tragiques, et
des plaintes amères pour les moindres choses.»
(16 juillet 1528.)

«Si je voulais devenir riche, je n'aurais qu'à
ne plus prêcher, je n'aurais qu'à me faire bateleur;
je trouverais plus de gens qui voudraient
me voir pour de l'argent, que je n'ai d'auditeurs
aujourd'hui.» (Tischr., p. 186.)

[a80] Page 220, ligne 19.—Honorons le mariage...

Le 25 mai 1524, il écrivait déjà à Capiton et
Bucer: «J'aime fort ces mariages que vous faites
de prêtres, de moines et de nonnes; j'aime cet
appel des maris contre l'évêque de Satan, j'aime
les choix qu'on a faits pour les paroisses. Que
dirai-je, je n'ai rien appris de vous dont je n'aie
une joie extrême. Poursuivez seulement et avancez
en prospérité... Je dirai plus, on a dans ces
dernières années, fait assez de concessions aux
faibles. D'ailleurs, puisqu'ils s'endurcissent de

jour en jour, il faut agir et parler en toute liberté.
Je vais enfin songer moi-même à rejeter le
froc, que j'ai gardé jusqu'à présent pour le soutien
des faibles et en dérision du pape.» (25
mai 1524.)

[a81] Page 222, ligne 6.—Je n'ai point voulu refuser de donner
à mon père l'espoir d'une postérité...

«L'affaire des paysans a rendu courage aux
papistes et fait tort à la cause de l'Évangile; il
nous faut, nous aussi, porter plus haut la tête.
C'est dans ce but que pour ne plus attester l'Évangile
de paroles seulement, mais par mes actions,
je viens d'épouser une nonne. Mes ennemis
triomphaient, ils criaient: Io! io! J'ai voulu
leur prouver que je n'étais pas encore disposé
à faire retraite, quoique vieux et faible. Et je
ferai d'autres choses encore, je l'espère, qui
troubleront leur joie et appuieront mes paroles.»
(16 août 1525.)

Le docteur Eck publia un recueil intitulé:
Epithalamia festiva in Lutherum, Hessum (Urbanum
Regium) et id genus nuptiatorum. On y trouve
entre autres pièces une hymne de dix-neuf strophes,
intitulée: Hymnus paranymphorum, et commençant
par ces mots: Io! io! io! io! gaudeamus
cum jubilo, etc.; une Additio dithyrambica

ad epithalamium Mart. Lutheri, dans le même
mètre; un Epithalamium Mart. Lutheri en hexamètres
commençant ainsi: Dic mihi, musa, novum,
etc. Hasemberg fit sur le même sujet une
satire intitulée: Ludus ludentem Luderum ludens.


Luther y répondit par différentes pièces dont
le recueil fut imprimé sous le titre: La fable du
lion et de l'âne.

Luther était à peine marié, que ses ennemis
répandirent le bruit que sa femme venait d'accoucher.
Érasme accueillit ce bruit avec empressement
et se hâta d'en faire part à ses correspondans;
mais il se vit obligé plus tard de le démentir.
(Ukert, I, 189-192.)

[a82] Page 225, ligne 6.—Tous les jours les dettes nous
enveloppent davantage...

En 1527, il fut obligé de mettre en gage trois
gobelets pour cinquante florins et d'en vendre
un pour douze florins. Son revenu ordinaire ne
s'éleva jamais au-dessus de deux cents florins de
Misnie par an.—Les libraires lui avaient offert
une somme annuelle de quatre cents florins, mais
il ne put se résoudre à les accepter.—Malgré le
peu d'aisance dont il jouissait, sa libéralité était
extrême. Il donnait aux pauvres les présens de

baptême destinés à ses enfans. Un pauvre étudiant
lui demandant un jour quelque peu d'argent,
il pria sa femme de lui en donner; mais
celle-ci répondit qu'il n'y en avait plus dans la
maison. Luther prit alors un vase d'argent et le
remit à l'étudiant pour qu'il le vendît à un orfèvre.
(Ukert, II, p. 7.)

«Je lui aurais volontiers donné de quoi faire
sa route, si je n'étais accablé par la multitude
des pauvres, qui, outre ceux de notre ville, accourent
ici comme en un lieu célèbre.» (avril 1539.)

«Je t'en supplie, mon cher Justus, par grâce,
arrache du trésorier cet argent qu'il est si difficile
d'avoir et que le prince a promis à G. Scharf...
Tu donneras, s'il le faut, une quittance en mon
nom.» (11 mai 1540.)

«Luther se promenant un jour avec le docteur
Jonas et quelques autres amis, fit l'aumône à
des pauvres qui passaient. Le docteur Jonas l'imita,
en disant: «Qui sait si Dieu me le rendra?»
Luther lui répondit: «Vous oubliez que Dieu
vous l'a donné.» Le mot de Jonas indique fortement
l'inutilité des œuvres qui résultait de la
doctrine de Luther. (Tischr. 144, verso.)

«Le docteur Pommer apporta un jour au docteur
Luther cent florins dont un seigneur lui
faisait présent, mais il ne voulut point les accepter;
il en donna la moitié à Philippe et voulut

rendre l'autre au docteur Pommer qui n'en voulut
pas.» (Tischr., p. 59.)

«Je n'ai jamais demandé un liard à mon gracieux
seigneur.» (Tischr., p. 53-60.)

[a83] Page 226, ligne 14.—Je ne leur demande rien pour mon
travail...

«Un commerce légitime est béni de Dieu,
comme lorsque l'on tire un liard de vingt; mais
un gain impie sera maudit. Ainsi l'imprimeur ***
a gagné beaucoup sur les livres que je lui ai fait
imprimer; avec un liard il en gagnait deux....
L'imprimeur Jean Grunenberger me disait consciencieusement:
Seigneur docteur, cela rapporte
beaucoup trop; je ne puis avoir assez d'exemplaires.
C'était un homme craignant Dieu, aussi
a-t-il été béni de notre Seigneur.» (Tischr. p. 62,
verso.)

«Tu sais, mon cher Amsdorf, que je ne puis
suffire à nos presses, et voilà que tout le monde
me demande de cette pâture; il y a ici, près de
six cents imprimeurs.» (11 avril 1525.)

[a84] Page 238, ligne 17.—Pourquoi m'irriterai-je contre les
papistes? tout ce qu'ils me font est de bonne guerre...

Ils cherchaient cependant, à ce qu'il semble,
à se défaire de lui par le poison.


(Janvier et février 1525.) Luther parle dans
deux lettres différentes, de juifs polonais, qui
auraient été envoyés à Wittemberg pour l'empoisonner
(Judæi qui mihi venenum paravere),
moyennant le prix de 2000 ducats. Comme ils
ne dénoncèrent personne dans leur interrogatoire,
on allait les mettre à la torture, mais
Luther ne le souffrit point, et il s'employa même
à les faire mettre en liberté, quoiqu'il n'eût aucun
doute sur le nom de l'instigateur.

«Ils ont promis de l'or à ceux qui me tueraient,
c'est ainsi qu'aujourd'hui combat, règne et
triomphe le saint-siége apostolique, le régulateur
de la foi, la mère des églises.» (Cochlæus, p. 25.)

Un Italien de Sienne mangea avec le docteur
Martin Luther, causa beaucoup avec lui, et resta
à Wittemberg quelques semaines, peut-être
pour savoir comment les choses s'y passaient.
(Tischr. p. 416.)

Des tentatives d'un autre genre eurent aussi
lieu.

«Mathieu Lang, évêque de Salzbourg, m'a
recherché d'une manière si singulière, que sans
l'assistance particulière de notre Seigneur, j'eusse
été pris. En 1525, il m'envoya par un docteur
vingt florins d'or, et les fit donner à ma Catherine,
mais je n'en voulus rien prendre. C'est
avec l'argent que cet évêque a pris tous les juristes,

de sorte qu'ils disent ensuite: Ah! c'est
un seigneur qui pense bien. Lui cependant, se tient
tranquille et rit en tapinois. Une fois il envoya
à un curé qui prêchait l'Évangile, une pièce de
Damas, pour qu'il se rétractât, et il dit ensuite:
Est-il possible que ces luthériens soient de si
grands fripons, qu'ils fassent tout pour de l'argent?»
(Tischreden, p. 274, verso.)

Mélanchton, qui ne rompit jamais avec les lettrés
de la cour pontificale, fut pendant quelque
temps soupçonné d'avoir reçu des offres.

Un jour, on apporta une lettre de Sadolet à
Sturmius, dans laquelle il flattait Mélanchton.
Luther disait: «Si Philippe voulait s'arranger
avec eux, il deviendrait aisément cardinal, et
n'en garderait pas moins sa femme et ses enfans.

»Sadolet, qui a été quinze ans au service du
pape, est un homme plein d'esprit et de science;
il a écrit à maître Philippe Mélanchton le plus
amicalement du monde, à la manière de ces Italiens,
peut-être dans l'espoir de l'attirer à eux,
au moyen d'un cardinalat. Il l'a fait sans doute
par l'ordre du pape, car ces messieurs sont inquiets;
ils ne savent comment s'y prendre.—Le
même Sadolet n'a aucune intelligence de l'Écriture,
comme on le voit dans son commentaire
sur le psaume 51. Les papistes n'y entendent
plus rien, ils ne sont plus capables de gouverner

une seule église; ils se tiennent fiers et raides
dans le gouvernement et crient: Les décisions des
Pères ne comportent point de doute.»

[a85] Page 239, ligne 6.—Persécution...

«Aux chrétiens de la Hollande, du Brabant
et de la Flandre (à l'occasion du supplice de deux
moines augustins, qui avaient été brûlés à
Bruxelles).

«... Oh! que ces deux hommes ont péri misérablement!
Mais de quelle gloire ils jouiront auprès
du Seigneur! c'est peu de chose d'être outragé
et tué par le monde pour ceux qui savent que
leur sang est précieux, et que leur mort est chère
à Dieu, comme disent les psaumes (116, 15).
Qu'est-ce que le monde comparé à Dieu?... Quelle
joie, quelles délices les anges auront-ils ressenties,
en voyant ces deux âmes! Dieu soit loué et
béni dans l'éternité, de nous avoir permis, à
nous aussi, de voir et entendre de vrais saints, de
vrais martyrs, nous qui jusqu'ici avons adoré
tant de faux saints! Vos frères d'Allemagne n'ont
pas encore été dignes de consommer un si glorieux
sacrifice, quoique beaucoup d'entre eux
n'aient pas été sans persécutions. C'est pourquoi,
chers amis, soyez allègres et joyeux dans

le Christ, et tous, rendons-lui grâce des signes
et miracles qu'il a commencé d'opérer parmi
nous. Il vient de relever notre courage par de
nouveaux exemples d'une vie digne de lui. Il est
temps que le royaume de Dieu s'établisse, non
plus seulement en paroles, mais en actions et
en réalité...» (juillet 1523.)

«La noble dame Argula de Staufen, soutient sur
cette terre un grand combat; elle est pleine de
l'esprit, de la parole et de la science du Christ.
Elle a envahi de ses écrits l'académie d'Ingolstad,
parce qu'on y avait forcé un jeune homme,
nommé Arsacius, à une honteuse révocation. Son
mari, qui est lui-même un tyran, et qui a maintenant
perdu une charge à cause d'elle, hésite
sur ce qu'il doit faire. Elle, elle est au milieu de
tous ces périls avec une foi forte, mais, ainsi
qu'elle me l'écrit elle-même, non pas sans que
son cœur s'effraie. Elle est l'instrument précieux
du Christ; je te la recommande, afin que le Christ
confonde par ce vase infirme les puissans et
ceux qui se glorifient dans leur sagesse.» (1524.)

A Spalatin. «Je t'envoie les lettres de notre
chère Argula, afin que tu voies ce que cette femme
pieuse endure de travaux et de souffrances.»
(11 novembre 1528.)

La traduction de la Bible par Luther, donna
à tous envie de disputer; on vit jusqu'à des

femmes provoquer les théologiens, et déclarer
que tous les docteurs n'étaient que des ignorans.
Il y en eut qui voulurent monter en chaire, et
enseigner dans les églises. Luther n'avait-il pas
déclaré que par le baptême tous devenaient prêtres,
évêques, papes, etc.? (Cochlæus, p. 51.)

[a86] Page 239, ligne 9.—On nous laisse périr de faim...

Un jour qu'il était question, à la table de
Luther, du peu de générosité que l'on montrait
à l'égard des prédicateurs, il dit: «Le
monde n'est pas digne de leur rien donner de
bon cœur; il veut avoir des gueux et des criards
impudens, tels que le frère Mathieu. Ce frère, à
force de mendier, avait obtenu de l'électeur la
promesse qu'on lui achèterait une fourrure.
Comme le trésorier du prince n'en faisait rien,
le prédicateur dit en plein sermon, devant l'électeur:
«Où est donc ma fourrure?» L'ordre
fut renouvelé au trésorier, mais celui-ci différant
encore de l'exécuter, le prédicateur parla de nouveau
de sa fourrure, dans un autre sermon où
l'électeur était présent. «Je n'ai pas encore vu
ma fourrure,» dit-il, et c'est ainsi qu'il obtint
à la fin ce qu'il désirait.» (Tischreden, p. 189,
verso.)


Du reste, Luther se plaint lui-même du misérable
état dans lequel se trouvent les ministres:
«On refuse de les payer, dit-il, et ceux qui jadis
prodiguaient des milliers de florins à chacun des
fourbes sans nombre qui les abusaient, ne veulent
pas aujourd'hui en donner cent pour un
prêtre.» (1er mars 1531.)

«On a commencé à établir ici (à Wittemberg),
un consistoire pour les causes matrimoniales, et
pour forcer les paysans à observer quelque discipline
et à payer les rentes aux pasteurs, chose
qu'il faudra peut-être faire aussi à l'égard de
quelques-uns de la noblesse et de la magistrature.»
(12 janvier 1541.)

[a87] Page 239, ligne 22.—Apparitions...

«Joachim m'écrit qu'il est né à Bamberg un
enfant à tête de lion, qui est mort promptement:
qu'il a aussi apparu des croix au-dessus de la
ville, mais que le bruit qui s'en répandait a été
étouffé par les prêtres.» (22 janvier 1525.)

1525. «Les princes meurent en grand nombre
cette année; c'est là peut-être ce qu'annonçaient
tant de signes.» (6 septembre 1525.)




[image: ]


NOTES


[1]Nous avons suivi pour les œuvres allemandes l'édition de
Wittemberg, en 12 vol. in-folio, 1539-1559; pour les œuvres
latines, celle de Wittemberg, en 7 vol. in-folio, 1545-1558,
quelquefois celle d'Iéna, 1600-1612, en 4 vol. in-folio; pour
les Tischreden, l'édition de Francfort, 1568, in-folio. On trouvera
à la fin du second volume des renvois qui permettent de
vérifier chaque passage.

Quant aux citations tirées des Lettres, elles ont été exactement
datées dans le texte. La date rend tout renvoi superflu;
elle suffit pour faire retrouver aisément ces passages dans l'excellente
édition de M. De Wette, 5 vol. in-8o; Berlin, 1825.
Indépendamment des œuvres de Luther, nous avons mis à profit
quelques autres ouvrages: Ukert, Seckendorf, Mareineke, etc.

[2]Il est curieux de rapprocher de ces paroles de Luther le
passage si différent des Confessions de Rousseau:

«Que la trompette du jugement dernier sonne quand elle
voudra; je viendrai, ce livre à la main, me présenter devant le
souverain juge. Je dirai hautement: Voilà ce que j'ai fait, ce
que j'ai pensé, ce que je fus... Et puis, qu'un seul dise, s'il
l'ose: Je fus meilleur que cet homme-là.»

[3]Voyez dans nos Éclaircissemens le dialogue des voleurs,
composé par Hutten, dans le but de réunir les nobles et les
bourgeois contre les prêtres.

[4]Il se trouvait à la diète, outre l'Empereur, six électeurs,
un archiduc, deux landgraves, cinq margraves, vingt-sept
ducs et un grand nombre de comtes, d'archevêques, d'évêques,
etc.; en tout deux cent-six personnes[r28].

[5]Cette désignation des dignitaires de l'Église, fait penser aux
oiseaux merveilleux de Rabelais, les papegots, évêgots, etc.

[6]C'était la résidence de Münzer, chef de la révolte des
paysans, dont nous parlerons plus bas.

[7]«L'esprit de ces prophètes s'est toujours chevaleresquement
enfui, et voilà qu'il se glorifie comme un esprit magnanime et
chevaleresque.—Mais moi, j'ai paru à Leipzig pour y disputer
devant le peuple le plus dangereux. Je me suis présenté à
Augsbourg, sans sauf-conduit, devant mes plus grands ennemis;
à Worms, devant César et tout l'Empire, quoique je susse bien
que le sauf-conduit était brisé. Mon esprit est resté libre comme
une fleur des champs...» (1524.)

[8]Les paysans n'avaient pas attendu la Réforme pour s'insurger;
des révoltes avaient eu lieu dès 1491, dès 1502. Les
villes libres avaient imité cet exemple: Erfurth en 1509,
Spire en 1512, et Worms en 1513. Les troubles avaient recommencé
en 1524; mais, cette fois par les nobles. Franz de
Sickingen, leur chef, crut le moment venu de se jeter sur les
biens des princes ecclésiastiques; il osa mettre le siége devant
Trèves. Il était, dit-on, dirigé par les célèbres réformateurs
Œcolampade et Bucer, et par Hutten, alors au service de l'archevêque
de Mayence. Le duc de Bavière, le palatin, le landgrave
de Hesse, vinrent délivrer Trèves; ils voulaient attaquer
Mayence, en punition de la connivence présumée de l'archevêque
avec Sickingen. Celui-ci périt; Hutten fut proscrit, et dès-lors
sans asile, mais toujours écrivant, toujours violent et colérique;
il mourut peu après de misère.

[9]Münzer se refusait à toute controverse privée ou tenue devant
une assemblée qui ne lui fût pas favorable.

[10]Les érudits du seizième siècle traduisaient ordinairement
en grec leur nom propre. Ainsi Kuhhorn (corne de vache) avait
changé son nom en celui de Bucer, Hauschein (lumière domestique)
se fit appeler Œcolampade, Didier (de desiderium, désir)
Érasme, Schwarz-Erde (terre noire) Mélanchton, etc.
Luther et Zwingli, les deux réformateurs populaires, gardent
seuls le nom qu'ils ont reçu, dans la langue vulgaire.

[11]


Hoc scio pro certo, quod, si cum stercore certo,

Vinco vel vincor, semper ego maculor.



[12]Des témoignages précis font voir que ce n'étaient pas des
roues de charrue comme symboles de l'agriculture.



FIN DU TOME DEUXIÈME.



RENVOIS

DU DEUXIÈME VOLUME.


[image: ]


Tous les passages tirés des lettres ont été, comme on l'a pu voir,
exactement datés dans le texte. La date rend tout renvoi superflu. On
retrouvera facilement ces passages dans l'excellente édition de De Welte,
Berlin, 1835. (Voyez la note de la préface.)



	Renvoi
	Page
	Ligne
	 



	[r1]
	2,
	9.
	Ainsi.—Tischreden, page 240.



	[r2]
	7,
	21.
	Purgatoire.—Tischreden, 281-2.



	[r3]
	8,
	16.
	S'use elle-même.—Tischreden, 230.



	[r4]
	8,
	17.
	Lorsque j'étais moine.—Tout ce qui
  regarde les tentations de Luther est tiré
  des Tischreden, 102, 232, 240 bis,
  231, 228, 229.



	
[r5]
	12,
	10.
	L'imputation.—Luth. oper. lat. Ienæ,
  1612, t. I, præf.—Die v martii 1545.



	[r6]
	15,
	7.
	Fentes.—Tischreden, 440 bis.



	[r7]
	15,
	14.
	Du peuple.—Tischreden, 440-4.



	[r8]
	16,
	21.
	Ite missa est.—Tischreden, 441.



	[r9]
	17,
	10.
	Je ne voudrais pas.—Tischreden, 441.



	[r10]
	23,
	16.
	Les thèses.—Luth. oper., Witt., 1545,
  t. I, 50-98.



	[r11]
	26,
	16.
	Les thèses dogmatiques.—Witt. oper.
  lat. t. II, 56.



	[r12]
	31,
	24.
	Le dernier.—Seckendorf, De Lutheranismo,
  44.



	[r13]
	33,
	15.
	Facere.—Seckendorf, 79.



	[r14]
	36,
	25.
	Lorsque.—Tischreden, 377-80.



	[r15]
	48,
	17.
	Que je le veuille ou non.—Luth. oper.
  Witt. t. IX, 63.



	[r16]
	54,
	19.
	Effroyable.—Dédicace à l'électeur de
  Saxe (27 mars 1519), Luther's Briefe, t. I, 241.



	[r17]
	57,
	24.
	Chrétien.—De libertate christianâ.
  Luth. oper. Witt. 1582, fo t. II. Selon
  Cochlæus, ce livre fut composé
  avant 1521.



	[r18]
	59,
	25.
	Comme vous faites.—Erasmi Epist.
  t. III, 445.



	[r19]
	61,
	4.
	Esclave des prêtres.—Cochlæus, 54.



	[r20]
	63,
	5.
	Tumulte.—Hutten. oper. t. IV, 292.



	
[r21]
	63,
	16.
	Terreur.—ibid. 295.



	[r22]
	64,
	7.
	Allemagne.—Ibid. 276.



	[r23]
	64,
	11.
	Buntschuh.—Ibid. 276.



	[r24]
	64,
	16.
	Pape.—Ibid. 276.



	[r25]
	64,
	27.
	Se retire.—306.



	[r26]
	65,
	16.
	Sermon.—Cochlæus, 29.



	[r27]
	66,
	15.
	Outrageante.—Ukert, t. I, 139.



	[r28]
	69,
	27.
	Deux cent six personnes.—Luth. oper.
  Witt. t. IX, 104 et 199.



	[r29]
	73,
	25.
	Ne t'abandonnera pas.—Marheinecke,
  t. I, 256.



	[r30]
	73,
	27.
	Voyage.—Ibid. 253.



	[r31]
	79,
	4.
	Même sens.—Luth. Werke, t. IX, 107-15.



	[r32]
	89,
	14.
	Mille diables.—Tischreden, 208.



	[r33]
	92,
	27.
	Se douteront.—Luth. Werke. Witt.
  t. IX, 129.



	[r34]
	93,
	25.
	Autre chose.—Ibid. 130.



	[r35]
	95,
	27.
	De Luther.—Ibid. 132.



	[r36]
	96,
	27.
	Mourir pour elle.—Ibid. 123-19.



	[r37]
	108,
	10.
	C'était lui.—Marheinecke, t. I.



	[r38]
	115,
	25.
	De Luther.—Oper. Luth. Witt. t. II,
  333-51. Livre de Luther contre
  Henri VIII.



	[r39]
	118,
	9.
	Du seul Luther.—Ibid. 331. Ibid.



	[r40]
	119,
	15.
	Indignatione meâ.—Luth. oper. De
  seculari potestate. Cochlæus, 58.



	[r41]
	120,
	10.
	Bêtes fauves.—Ibid. Cochlæus, 59.



	
[r42]
	122,
	22.
	Centum gravamina.—Seckendorf, t. I,
                251.



	[r43]
	128,
	11.
	Dans la confession.—Tischreden,
                162.



	[r44]
	128,
	17.
	Si un meurtrier.—Ibid. 163.



	[r45]
	131,
	3.
	Je suis bien aise.—Luth. Werke, t. II,
                29.



	[r46]
	133,
	28.
	Ne baptisaient point.—Luth. oper. Witt.
                t. II, 364-74.



	[r47]
	135,
	15.
	Affaires ecclésiastiques. Seckendorf, t. II,
                100.



	[r48]
	136,
	17.
	Un bourgeois.—Tischreden, 176.



	[r49]
	136,
	21.
	Comme on parlait.—Ibid. 177.



	[r50]
	142,
	25.
	Dans une préface.—Luth. Werke,
                t. IX, 536.



	[r51]
	145,
	17.
	Quelques nonnes.—Tischreden, 271.



	[r52]
	151,
	12.
	Carlostad se croyant.—Luth. Werke,
                t. IX, 211 bis.



	[r53]
	154,
	6.
	Chassé de la Saxe.—Ibid. t. II, 17-22.



	[r54]
	155,
	23.
	Prophètes célestes.—Ibid. t. II, 10-56.



	[r55]
	157,
	2.
	Iconoclastes.—Ibid. t. II, 13.



	[r56]
	161,
	15.
	L'affaire des images.—Ibid. t. II, 58.



	[r57]
	166,
	18.
	Suivent les articles.—Luth. Werke,
                t. II, 64.



	[r58]
	171,
	7.
	Exhortation à la paix.—Ibid. t. II, 66.



	[r59]
	194,
	11.
	Proclamation de Muntzer.—Ibid.
                t. II, 91.



	
[r60]
	198,
	23.
	Immédiatement après.—Ibid. t. II,
                406.



	[r61]
	202,
	11.
	Le docteur Andréas.—Ibid. t. II, 59.



	[r62]
	205,
	4.
	L'Allemagne est perdue.—Cochlæus, 140.



	[r63]
	207,
	11.
	Personne n'a traduit.—Tischreden, 425.



	[r64]
	217,
	4.
	Si je reprends.—Tischreden, 299-303.



	[r65]
	231,
	3.
	Vers la fin.—Luth. Werke, t. IX, 238.



	[r66]
	238,
	17.
	Pourquoi m'irriterai-je.—Cochlæus, 146.



	[r67]
	240,
	14.
	Grâce et paix.—Luth. Werke, t. IX, 543.








TABLE

DU DEUXIÈME VOLUME.


[image: ]




	Livre Ier.—1483-1521.
	1



	Chap. 1er. 1483-1517. Naissance, éducation
  de Luther; son ordination; ses tentations; son voyage à Rome.
	1



	Chap. II. 1517-1521. Luther attaque les
  indulgences. Il brûle la bulle du pape.—Érasme,
  Hutten, Franz de Sickingen.—Luther
  comparaît à la diète de Worms.—Son enlèvement.
	18


	 


	Livre II.—1521-1528
	83



	Chap. 1er. 1521-1524. Séjour de Luther
  au château de Wartbourg.—Il revient
  à Wittemberg sans l'autorisation de l'Électeur.—Ses
  écrits contre le roi d'Angleterre
  et contre les princes en général.
	83



	Chap. II. Commencemens de l'église luthérienne.—Essais
d'organisation, etc.
	124



	Chap. III. 1523-1525. Carlostad.—Münzer.—Guerre
des paysans.
	148



	
Chap. IV. 1524-1527. Attaques des rationalistes
  contre Luther.—Zwingli, Bucer, etc.—Érasme.
	206



	Chap. V. 1526-1529. Mariage de Luther.
  Pauvreté. Découragement. Abandon.
  Maladie. Croyance à la fin du monde.
	219



	Additions et Éclaircissemens.
	243



	Notes.
	352



	Renvois.
	359




FIN DE LA TABLE DU TOME DEUXIÈME.



ERRATA.

Page 21, ligne 16, au lieu de Léonard, Keiser, lisez Léonard Keiser.

Page 28, ligne 25, au lieu de l'Italie, lisez l'Allemagne.

Page 55, ligne 17, au lieu de donun ner, lisez donner un.

Page 88, ligne 21, au lieu de j'eusse, lisez j'eus.

Ibid. au lieu de je me fusse, lisez je me fus.

Page 159, ligne 23, au lieu de Leipsic, lisez Leipzig.

Page 197, ligne 10, supprimez: qui du haut de son soleil nous
regarde à peine comme des insectes.




Au lecteur.

Ce livre électronique reproduit intégralement le texte original. Les
erreurs signalées par l'auteur (voir Errata)
ont été corrigées. Elles sont indiquées par (Err.) Quelques erreurs
typographiques ont également été corrigées; la liste de ces
corrections se trouve ci-dessous. La ponctuation a été tacitement
corrigée par endroits.

On remarquera à la fin du livre des références au "Deuxième
volume" et au "Tome deuxième", qui concernent ce livre-ci. Il
semble s'agir d'une erreur de l'éditeur, qu'on retrouvera
également dans le deuxième tome.

Les notes de bas de page ont été
renumérotées de 1 à 12 et regroupées à la fin du livre. Les
«Additions et éclaircissemens» ont été numérotés
consécutivement de a1 à a87. Les «Renvois» ont été numérotés
de r1 à r67. Les Additions et les Renvois ont été
signalés dans le texte.

Corrections:

Page de titre: «ROFESSEUR» remplacé par «PROFESSEUR» (PROFESSEUR
A L'ÉCOLE NORMALE).

Page XIII: «eau» par «eaux» (je ne connais d'eaux que les miennes).

Page 18: «Hus» par «Huss» (Jean Huss).

Page 18: «Hus» par «Huss» (Jean Huss).

Pages 34 et 148: «Carlostadt» par «Carlostad».

Page 60: «compagnonage» par «compagnonnage» (du compagnonnage
allemand).

Pages 64, 71, 244, 356,
360 (2x), 361 (3x) et 363 (2x): orthographe du nom de Cochlæus corrigée.

Pages 65 et 249: Dr. Schurf remplacé par Dr. Schurff.

Page 93: «déccembre» remplacé par «décembre» (21 décembre 1521).

Page 175: «seigneur» par «Seigneur» (c'est le Seigneur irrité).

Page 179: «il» par «ils» (qu'ils me méprisent ou non).

Page 207 note 10: «Mélanhcton» par «Mélanchton» (Schwarz-Erde
(terre noire) Mélanchton).

Page 263: «protégait» par «protégeait» (Le prince qui le
protégeait).

Page 301: «lige» par «ligne» (Page 136, ligne 1).

Page 315: «Ravensperg» par «Ravensberg» (les députés de
Ravensberg).

Page 320: «lesquelles» par «lesquels» (des sceaux sur lesquels
on voyait).

Pages 357 et suivantes: les références au «Tome deuxième» et
«Deuxième volume» doivent sans doute être lues «Tome
premier» et «Premier volume».

Page 360 renvois r6, r7 et r8: «Tischereden» remplacé par
«Tischreden».

Page 360 renvoi r12: «denier» par «dernier».

Page 361 renvoi r23: «Buntschuch» par «Buntschuh».

Page 362 renvoi r51: «Tischereden» par «Tischreden».

Page 366: «rationnalistes» par «rationalistes» (Attaques des
rationalistes).

Page 367 (Errata), première ligne (Léonard Keiser): cette correction
fait référence au Tome II, page 21.

Page 367 (Errata): «inseetes» remplacé par «insectes» (à peine
comme des insectes).








*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK MÉMOIRES DE LUTHER ÉCRITS PAR LUI-MÊME, TOME I ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/59410899779383911_filet60.jpg





OEBPS/59410899779383911_filet120.jpg





OEBPS/59410899779383911_cover.jpg
MEMOIRES
DE LUTHER

ECRITS PAR LUL-MEME
TRADUITS ET MIS EN ORDRE

PAR M. MICHELET

TOME PREMIER





OEBPS/59410899779383911_filet100.jpg





