
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Storia dei musulmani di Sicilia, vol. I

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Storia dei musulmani di Sicilia, vol. I


Author: Michele Amari



Release date: September 17, 2014 [eBook #46887]

                Most recently updated: October 24, 2024


Language: Italian


Credits: Produced by Carlo Traverso, Claudio Paganelli, Barbara

        Magni and the Online Distributed Proofreading Team at

        http://www.pgdp.net (This book was produced from scanned

        images of public domain material from the Google Print

        project.)




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK STORIA DEI MUSULMANI DI SICILIA, VOL. I ***





STORIA


DEI MUSULMANI


DI SICILIA.






Proprietà letteraria.








STORIA

DEI


MUSULMANI


DI SICILIA



SCRITTA



DA MICHELE AMARI.





VOLUME PRIMO.



FIRENZE.


FELICE LE MONNIER.


—

1854.







SOMMARIO











INTRODUZIONE.



Non ostante la cultura delle colonie musulmane
che tennero la Spagna e la Sicilia e dettero
tante parti di civiltà all'Europa, egli è avvenuto
che la storia loro rimanesse per molti secoli oscura
e trasandata, quasi di popoli barbari. E ciò per
cagione che i cronisti latini e greci del medio evo
poco ne scrissero; che le opere arabiche andarono
a male quando i Musulmani sgombravan da quei
paesi; e che quel tanto che ne fu serbato in Affrica
o in Oriente, non potea passare, senza difficoltà
grandissime, dalla società musulmana alla società
europea. Quegli ostacoli, superati un po' dal
decimosesto al decimottavo secolo, or si vincono
felicemente. La tolleranza filosofica; il genio degli
studii storici; i viaggi; il commercio; le dominazioni
europee in alcuni paesi di Musulmani; la
influenza esercitata sopra altri; le accademie asiatiche
istituite sotto varie denominazioni, in Inghilterra,
Francia, Alemagna, Stati Uniti d'America
e stabilimenti inglesi in India; i giornali periodici
di esse; lo zelo di raccogliere manoscritti, monete
antiche e monumenti; l'agevolezza ad apparare
le lingue orientali; le frequenti pubblicazioni di

libri arabici, han reso ormai praticabili molte ricerche
tentate invano dalle passate generazioni.
Così qualche opera pregevole rischiara già la storia
dei Musulmani di Spagna, e sappiam che altre
se ne apparecchino di maggior polso. Così gli annali
delle Crociate si compiono col favor dei cronisti
musulmani. Così escono alla luce o s'intraprendono
di continuo tanti altri lavori storici su
l'Affrica, su l'Egitto e su varii Stati dell'Asia anteriore.



La genuina tradizione dei tempi musulmani
si dileguò di Sicilia al conquisto normanno, insieme
coi dotti ch'emigravano in Affrica, in Spagna
o in Egitto. Se ne andavano con essi i libri; o
erano distrutti tra le guerre del conquisto nell'undecimo
secolo; tra le sedizioni dei Cristiani nel
duodecimo; tra le disperate ribellioni dei Musulmani
nei principii del decimoterzo: ancorchè la
Sicilia non abbia dato, nè anco in que' tempi, lo
scandalo d'un auto-da-fè di manoscritti arabici,
come quello del cardinal Ximenes che ne fece ardere
ottantamila su la piazza di Granata, mentre
Colombo scopriva l'America. Il fatto è che dalla
metà del decimoterzo secolo alla metà del decimoquarto,
rimanendo tuttavia in Sicilia, come
n'abbiam prove, qualche notaio che intendesse
gli atti distesi in arabico e qualche Giudeo che traducesse
opere dei medici arabi, tal cognizione di
lingua non servì a tramandare memorie storiche,
ma soltanto a propalar qualche errore degli Arabi
o dei traduttori. Così io penso leggendo nelle croniche

latine di Sicilia a quel tempo, che dopo i
casi del buon Menelao re d'Italia e di Sicilia, i
Greci, mandati da Eraclio imperatore di Costantinopoli,
si fossero impadroniti della Trinacria; le
avessero posto nome di Sicilia, da due voci greche
l'una delle quali suona fico e l'altra olivo; e che
poi, ribellatosi Maniace luogotenente di Eraclio e
spento a tradigione dalla corte bizantina, il figliuol
suo, per vendetta, avesse dato l'isola ai Saraceni
di Tunis, l'anno di Maometto centonovantotto,
e ottocento ventisette di Cristo.[1] Erano i fatti di
venti secoli compendiati in una vita d'uomo. Quella
falsa etimologia dal fico e dall'ulivo, ignota ai
Greci e ai Latini, trovasi appunto negli scritti d'Ali-ibn-Katâ'
e d'Ibn-Rescîk, i quali vissero in Sicilia
nell'undecimo secolo. Si incontrano poi sovente
negli autori musulmani somiglianti anacronismi
sugli imperatori romani, e si vede sempre citato
a dritto o a torto il nome d'Eraclio, che sedea sul
trono vivendo Maometto. Indi mi è paruto probabile
che la tradizione detta di sopra, tutta
quanta ella è, fosse derivata da unica sorgente
arabica. Se altre notizie vi erano su la dominazione
musulmana, i cronisti siciliani, secondo la
ignoranza e pregiudizii della età loro, le doveano
trascurare, o volontariamente sopprimere.




Dopo tre secoli in circa, ristorandosi gli studii
storici in Italia e non rimanendo la Sicilia addietro
dalle altre province, Tommaso Fazzello da
Sciacca (nato il 1498, morto il 1570) rigettò le favole
di Maniace; ritrovò un filo della tradizione
bizantina nel MS. di Scilitze allor noto sotto il titolo
di Curopalata; e, innestatovi quel po' di tradizione
musulmana che gli potea fornir Leone Affricano
e qualche altra notizia incerta, scrisse, nella
sua nobilissima storia generale di Sicilia, due capitoli
così così su la dominazione musulmana.[2]
Lasciovvi una lacuna, a riempir la quale si affaticava
Antonino d'Amico da Messina (morto il 1641)
riportando dall'Escuriale pochi squarci di Abulfeda
e di Sceaboddino (Scehâb-ed-dîn-'Omari) voltati
in latino, alla meglio o alla peggio, da Marco Dobelio
Citeron, professore d'arabico in Spagna: i
quali rimasero inediti; ma Agostino Inveges da
Sciacca (1595-1677) tradusse in italiano la traduzione
e infilzolla nei suoi Annali di Palermo.[3] Giambattista
Caruso da Polizzi, sopravvenuto quando la
critica e la diplomatica davan più salda base alle
ricerche storiche, pubblicò, nel 1720, primo tra i
suoi importanti lavori, la Raccolta degli scrittori
dell'epoca Saracenica in Sicilia: dove, alle memorie
già citate e ad altre di minor nota, aggiunse
il testo arabico della cronica di Cambridge,[4] procacciatogli
con la versione latina da un dotto inglese:

i fogli del qual testo si stamparono a Roma,
mancando in Sicilia i caratteri e chi li sapesse
leggere.



Ove si consideri come gli eruditi siciliani del
decimosettimo e decimottavo secolo non fossero
stati secondi a que' di alcun'altra provincia italiana
o straniera nello studio dei patrii annali, forte si
maraviglierà che niuno tra loro avesse pensato di
apprendere l'arabico. E pur in quella stagione a
Roma, in Toscana, in Lombardia si facea quel
che oggidì ammiriamo in Alemagna, Francia e
Inghilterra: si raccoglieano con ardore i MSS.
orientali riportati da viaggiatori italiani; i missionarii
della Propaganda di Roma studiavano le lingue
orientali; si pubblicavano appo noi libri in
arabico e in siriaco; si formavano musei asiatici;
si compilavano opere di gran dottrina sul Corano,
e grammatiche e dizionarii arabici, per esempio
quello del Giggei: fiorivano, in somma, gli studii
orientali al segno, che il Renaudot, dando fuori
nel 1713 la Storia dei Patriarchi d'Alessandria,
la dedicò a Cosimo III de' Medici; confessando
nella prefazione che nel corso del decimosettimo
secolo gli orientalisti di tutta Europa non avessero
avuto altro capitale che le opere uscite dai tipi di Firenze.
Ma queste tornarono inutili alla Sicilia, perchè
i progredimenti dell'intelletto difficilmente si
comunicavano dall'uno all'altro sminuzzolo d'Italia,
e più difficilmente valicavano il mare. Nè miglior
frutto cavò la Sicilia dagli ardimenti di Francesco
Maria Maggio da Palermo de' Chierici Regolari

(1612-1686), missionario, il quale dopo otto anni
di peregrinazione in Siria, Persia, Mesopotamia,
Armenia, Georgia, tornò a Roma pratichissimo
degli idiomi arabico, turco e georgiano; tanto che
ne scrisse le grammatiche parallele, dedicate a
papa Urbano Ottavo.[5] Francesco Tardia da Palermo
(1732-1778) pervenuto, non so come, ad avere
una tintura di arabico, ne usò in opera di lieve
momento, la edizione, cioè, d'una versione italiana
di Edrisi, fatta dal maltese Domenico Macrì.[6]
Le illustrazioni sue di alcuni diplomi arabici
dell'epoca normanna rimangono inedite; nè sembrano
gran che. Morto immaturamente il Tardia,
senza far discepoli, si ricadde in tale ignoranza
di arabiche lettere, che una iscrizione cufica cubitale
passò tuttavia in Palermo per caldaica e scolpita
poco appresso il diluvio. Gli eruditi del paese,
quando lor occorrea di interpretare qualche leggenda
di lapidi o monete, più corta via non trovavano
che di rivolgersi ad Olao Gerardo Tychsen
professore di Rostock, il quale avea gran fama,
meritata non credo, in quei rami di filologia arabica.



Tra tanta penuria, piombò in Palermo il maltese
Giuseppe Vella, frate cappellano dell'Ordine
Gerosolimitano, il quale con quel suo dialetto mescolato

d'arabico corrotto e di pessimo italiano,
potea comprender tanto dell'idioma degli Arabi,
quanto un contadino di Roma intenderebbe Cicerone
o Tito Livio senza avere mai studiato il latino;
e, per giunta, il Vella ignorava i caratteri,
nè li apprese che a capo di parecchi anni, da uno
schiavo musulmano che vivea in Palermo. Digiuno
d'ogni erudizione, ma furbo, baldanzoso, sfacciato,
ciarlatano che testè facea mestier di dare
i numeri del lotto, il Vella aprì nuova bottega:
fabbricò due codici diplomatici in arabico, dicea,
ma ne mostrava la sola versione italiana; dei
quali il primo intitolò Consiglio di Sicilia, e vi
finse il carteggio degli emiri dell'isola coi principi
aghlabiti e fatimiti d'Affrica; il secondo, Consiglio
d'Egitto, e lo disse raccolta delle lettere
dei principi normanni di Sicilia, i quali, per passatempo,
raccontassero tutte le faccende di casa
loro ai moribondi califi fatimiti d'Egitto. Annali,
geografia, statistica, dritto pubblico di due epoche,
fasti gentilizii, tutte le fole che gli parean profittevoli,
accozzò l'ignorante impostore ne' codici diplomatici;
oltre le false leggende che spacciò di
monete e suggelli genuini; le monete ch'ei falsò
a dirittura, come si afferma; e i diciassette libri
perduti di Tito Livio, dei quali si vantò di tener
sotto chiave la versione arabica. Per quattordici
anni (1783-1796) si godè onorificenze, favor
di governanti, pensioni, e in ultimo la grassa abbadia
di San Pancrazio. Condannato dai magistrati,
quando si scoprì la frode, alla reclusione in

fortezza, il re gli fece espiar la pena in una deliziosa
villa ch'egli avea comperato di sue baratterie;
e gli fu reso il medagliere ch'egli avea raccolto,
di 364 monete non false, tra le quali 219 di
oro. Ma è da sapersi che un segretario del governo
era stato complice, o forse promotore, della
magagna del Consiglio d'Egitto, intesa a fingere
un nuovo dritto pubblico siciliano del duodecimo
secolo, ampliando l'autorità del principe e
scorciando quella dei baroni.[7] La opinione pubblica,
che sapea coteste brutture, avea prima dei
magistrati condannato l'abate Vella e il governo
con lui; il qual giudizio ritrasse con grazia anacreontica
il Meli, nelle quartine che incominciano:



Azzardannu 'na jurnata

Visitari li murtali,

Virità fu sfazzunata;

Ristau nuda a lu spitali.

. . . . . . . . . . .

Sta minsogna saracina

Cu sta giubba mala misa,

Trova a cui pri concubina

L'accarizza, adorna, e spisa. ec.




Pur la impostura del Vella diè occasione a
buoni studii. Monsignor Alfonso Airoldi, arcivescovo
d'Eraclea, nobil uomo, erudito, magnifico, potente,
come Giudice ch'egli era della Monarchia di
Sicilia, ossia Legato del papa a dispetto del papa,

accintosi ad aiutare il Vella pria che questi si scoprisse
con la frode politica del Consiglio d'Egitto,
fece venire a sue spese caratteri arabici dall'officina
bodoniana di Milano; comperò libri; porse
danaro del suo; fece istituire in Palermo la cattedra
di arabico; fece decretare dal governo la
provvisione di mille once all'anno, o vogliam dire
12,500 lire italiane, per una missione in Affrica
in traccia di manoscritti, la quale poi non
mandossi ad effetto. Di più l'Airoldi scrisse una
bella prefazione, ch'è stampata nel primo volume
del Consiglio di Sicilia, nella quale si additano
tutte le fonti della storia dei Musulmani Siciliani
conosciute a quel tempo.[8] Infine ei fece una
buona collezione di monete, vetri e corniole incise,
d'oltre un centinaio, delle quali monete circa
70 arabiche e il resto greche, romane e dei
bassi tempi; coordinate poscia e interpretate in
parte dal Morso, come ritraggo da una lettera di
costui del 1828. L'arcivescovo d'Eraclea legò
questo medagliere e molti libri al nipote Cesare
Airoldi, già presidente della Camera dei Comuni
di Sicilia; il quale ha donato l'uno e gli altri
alla Biblioteca Comunale di Palermo.



Per zelo di smascherare il Vella, Rosario Di
Gregorio da Palermo (1753-1809), pubblicista di
gran fama, si metteva a studiar l'arabico dassè
solo, con la grammatica d'Erpenio e il dizionario

di Golio, e a capo di tre anni dava fuori un ottimo
saggio di Cronografia musulmana, corredato di
parecchi diplomi in arabico;[9] a capo d'altri quattro
anni (1790) la raccolta di croniche e ricordi
arabici d'ogni maniera relativi alla Sicilia, testi e
versioni, la quale ha per titolo: Rerum Arabicarum,
quæ ad historiam Siculam spectant, ampla
Collectio. Sia notato ad onor della Sicilia, che quest'opera
uscì contemporaneamente al falso codice
diplomatico. Oltre gli squarci ristampati, contiene
d'inedito: il Nowairi; una vasta raccolta di iscrizioni
con bei rami; e qualche brano di diploma.
Secondo i tempi e le condizioni in cui fu compilata,
la dobbiam riconoscere maraviglioso sforzo
d'ingegno e di volontà: ma la confesseremo anco
opera imperfetta; poichè il Di Gregorio non arrivò
mai, nè uomo il potea nelle sue condizioni, a legger
francamente due righi di manoscritto arabico,
a penetrarsi delle forme grammaticali, a rendersi
familiari i modi di dire, com'oggi si fa nelle scuole
d'Alemagna e di Francia dopo un anno di studio.
Salvatore Morso da Palermo (1766-1828), successore
del Vella nella cattedra d'arabico, seppe
quest'idioma un po' meglio che il Di Gregorio; lavorò
su la diplomatica, la epigrafia e la numismatica
degli Arabi Siciliani; e lasciò, oltre parecchi
manoscritti, l'opera pubblicata (1824 e 1827) col
titolo di Palermo antico (sic): ov'egli abbozzò una
descrizione della città nel XII secolo, e inserivvi

curiosi documenti; ma parmi abbia sbagliato la
pianta topografica.



Ripigliavano in questo tempo i Siciliani l'impresa
di scrivere la storia, della quale si credean
ormai raccolti tutti i materiali. Saverio Scrofani da
Modica (morto il 1835) la trattò leggermente, nei Discorsi
su la Dominazione degli Stranieri in Sicilia
(Parigi 1824). Pietro Lanza da Palermo principe di
Scordia e in oggi di Butera, ne fece argomento di
una prolusione accademica recitata il 1832: lavoro
giovanile, breve per sua natura e pur più sodo assai
che quello del provetto Scrofani. Carmelo Martorana
da Palermo diè fuori nel medesimo tempo le Notizie
storiche dei Saraceni Siciliani, che dovean far
quattro libri e altrettanti volumi, ma ne son usciti
due soli (Palermo 1832-1833). Oltre il Rerum Arabicarum,
egli adoprò i trattati di storia ed erudizione
orientale pubblicati in Italia e fuori infino
al 1830: dettò una compilazione posata, fornita
di nozioni su la società musulmana, condotta per
lo più con buona critica: ma non parmi che salga
alla dignità della storia; oltrechè vi mancano di
quelle stesse notizie che si poteano raccogliere in
Sicilia, se all'autore non parea superfluo d'apprender
l'arabico.



Da quel tempo in poi, quel poco che si è fatto
in Sicilia e altre province italiane è stato nei rami
sussidiarii alla storia; se non voglia eccettuarsi
il brevissimo compendio di Davidde Bertolotti, intitolato
Gli Arabi in Italia, Torino 1834. Il signor
Mortillaro da Palermo, discepolo del Morso, ha pubblicato

un brano di diploma,[10] parecchie iscrizioni di
vasi e suggelli, una lista dei MSS. arabici che sono
in Sicilia, ed alcuni elementi di lingua arabica e
di storia musulmana ec.: un intero volume, nel
quale trovo da lodar solo i rami delle iscrizioni
che sono ben fatti, e il saggio d'un catalogo delle
monete e vetri arabici fabbricati in Sicilia.[11] Mi
occorrerà forse di correggere qua e là qualche
errore del signor Mortillaro, di quei soli che recherebbero
torto alla verità storica; non dovendosi
appuntare tutti gli altri nelle opere di chi
non ha avuto comodo di bene studiar quella lingua.
E il farò a malincuore, perchè mi annoiano
mortalmente i pettegolezzi letterarii, e perchè temo
che la critica non si apponga a nimistà. Ma,
qualunque sia l'animo mio verso l'autore, io tengo
che la condotta politica d'un uomo non abbia nulla
di comune col merito dei suoi studii; e sarei il
primo ad applaudir come scrittore tale o tal altro
che punirei come cittadino con tutta la severità
delle leggi, se mai le vicende mi chiamassero
nuovamente alla esecuzione delle leggi. Così,
scrivendo poc'anzi del Martorana, io rivoluzionario
impenitente del 1848, dimenticava ch'ei fu allora
Prefetto di Polizia in Palermo e che imprigionò
gli amici miei. Tornando all'argomento, mi
rimane a dir di Giuseppe Caruso, attuale professore

di arabico in Palermo, il quale ha pubblicato
non male tre diplomi arabici, studiati già da Tardia,
Di Gregorio e Morso, che ne sapeano poco
più o poco men di lui.[12] Infine dobbiamo a Domenico
Spinelli da Napoli un'opera numismatica che
risguarda indirettamente le colonie musulmane di
Sicilia.[13]



Gli ultimi saggi storici su quelle colonie, son
opera di stranieri e li ha promosso l'Istituto di
Francia. A misura che si approfondivano le vicende
dell'incivilimento europeo, si vedea di quale momento
vi fossero stati i Musulmani di Sicilia. L'Accademia,
dunque, delle Iscrizioni proponea per
l'anno 1833 un premio a chi presentasse il miglior
saggio storico su le incursioni e dominazioni dei
Musulmani in Italia.[14] Il premio, differito più volte,
fu accordato, l'anno 1838, a M. Des Noyers, bibliotecario
al Museo di Storia Naturale di Parigi,
in merito di un prospetto, che si stampò a pochi
esemplari, nel quale l'autore tratteggiò quei conquisti
con le cagioni e conseguenze loro, e diè

il disegno e fin la tavola dei capitoli di un'opera
da dividersi in due parti; cioè racconto storico e
influenza della Sicilia musulmana nei varii rami
di civiltà. Ei non compilò l'opera, nè so se l'abbia
or fatto; ma di certo non l'ha pubblicato. Non
conoscendo l'arabico, M. Des Noyers dovette star
contento ai materiali tradotti; ai quali s'aggiunse
in quel tempo il capitolo d'Ibn-Khaldûn su la Sicilia,
dato in arabico e in francese, con acconcia
prefazione e note di molta dottrina, da M. Noël
Des Vergers. M. César Famin si affrettò a stampare
nel 1843 il primo volume d'una Histoire des
Invasions des Sarrazins en Italie, il quale arriva
all'878; lavoro di picciol conto, di cui l'autore
non so se pria di morire abbia lasciato manoscritta
la continuazione.



Il premio proposto dall'Istituto avea allettato
altresì Giovanni Giorgio Wenrich, professore di
Letteratura biblica a Vienna, e noto per eruditi
lavori su le versioni orientali degli autori greci e
su la origine della poesia ebraica ed arabica. Ritoccata,
dopo l'esito del concorso, cotesta novella
opera, ei diella a stampa in Lipsia il 1845, sotto il
titolo di: Rerum ab Arabibus in Italia insulisque
adjacentibus... gestarum, Commentarii. È dettata
in elegante latino, con dignità, concisione e
diligenza. L'autore molto si aiutò dei lavori del
Martorana; accoppiò il metodo seguíto da costui
con quello di M. Des Noyers; aggiunse i fatti che
risultavano da' testi arabici pubblicati dopo il Di
Gregorio; ma non fe' novelle ricerche nei MSS.;

talchè non accrebbe di molto il patrimonio del
Martorana.



I materiali su i quali si è lavorato fin qui,
mettendo da canto i greci e i latini, sono stati: la
Cronica di Cambridge, parte del Nowairi, parte di
Scehâb-ed-dîn-'Omari, parte d'Ibn-Khaldûn, poche
biografie d'Ibn-Khallikân, pochi ragguagli
biografici e bibliografici del Casiri, e qualche
squarcio d'Ibn-el-Athîr messo da M. Des Vergers
in nota a Ibn-Khaldûn detto. Il Martorana e il
Wenrich si sono avvalsi, inoltre, d'una compilazione
italiana della quale è mestieri ch'io faccia
parola: cioè gli Annali Musulmani del Rampoldi.
Quest'erudito italiano, morto a Milano in età avanzata
il 1836, avea fatto in gioventù lunghi viaggi
in Oriente; dei quali, nè delle altre vicende di sua
vita non ho potuto avere ragguagli; ancorchè vi
si fossero adoperati alcuni amici in Milano. Nelle
opere sue ritrovo, ch'ei soggiornò in Siria e al
Cairo nel 1784, al Cairo stesso nel 1785; e non so
quando a Smirne:[15] pertanto è molto probabile
ch'egli intendeva l'arabico volgare. Che abbia
conosciuto profondamente la lingua, nol credo;
mostrandosi ignaro talvolta delle più ovvie
forme grammaticali, delle più trite etimologie;
per esempio la voce sceikh ch'ei fa derivare dal
persiano sciah (re). Di più si ritrae ch'egli attinse
spesso alle versioni europee, anzichè agli originali;
poichè trascrive i vocaboli arabici con ortografia

or francese ora inglese e non mai italiana:
come djeami (moschea cattedrale) in luogo di giami;
Jannabi, Jaafar, nomi proprii, per Giannabi,
Giafar, ec. Nè va preso sul serio l'infinito numero
di citazioni ch'egli infilza, di nomi d'autori
arabi e persiani, quand'ei non distingue quelli
veduti da lui stesso dagli altri allegati su le citazioni
altrui. Pei fatti di Sicilia sparsi negli Annali,
il Rampoldi non sempre cita; talvolta nomina
il Nowairi, dicendo tutto il contrario di lui; o segue
la Cronica di Cambridge senza punto farne
menzione; e in un sol caso, certe avvisaglie cioè
tra Cristiani e Musulmani nell'887, si riferisce al
Nighiaristan, o meglio avrebbe scritto Nigâristân.
Compilazione questa è di aneddoti, scritta in persiano
nel decimosesto secolo, della quale v'ha a
Parigi parecchi MSS., e una edizione di Calcutta
in litografia: ma nulla vi si trova intorno la Sicilia;
come mi afferma il dotto orientalista M. De Frémery,
ch'io pregai di percorrerla, poichè ignoro
il persiano. Gli avvenimenti delle altre province
musulmane, per quanto io ne abbia potuto vedere,
non son trattati con maggiore diligenza. Pertanto
questo gran lavoro in dodici volumi, che offre
del resto giudiziose osservazioni locali, molta
erudizione, idee vaste e filosofiche e fors'anco
fatti genuini che invano si cercherebbero altrove,
questo lavoro, io dico, rimarrà come inutile; non
sapendosi il più delle volte se i racconti sian tolti
da buone sorgenti, se l'autore citi con esattezza,
o se aggiunga del suo altre circostanze ch'ei

confusamente si ricordava o che gli pareano necessarie
a compiere il cenno dei cronisti. Si potrà
cavar partito dagli Annali del Rampoldi, se mai
cadranno in man di qualche valoroso orientalista
i MSS. arabi o persiani ch'ei lasciò, i quali non ho
potuto sapere nè quanti, nè quali, nè dove fossero.
Allora si potrà veder chiaro in tal miscuglio di
elementi. In questo mezzo ho dovuto rigettare assolutamente
l'autorità del Rampoldi.





Or ne vengo ai miei proprii lavori. Quand'io
giunsi a Parigi, perseguitato per avere scritto il
Vespro Siciliano, che già corre il duodecim'anno,
mi parve come un obbligo di tentar la Storia dei
Musulmani di Sicilia; pensando che tra tanti uomini
più capaci di me, italiani e stranieri, niuno potea
avere insieme lo zelo e le cognizioni locali d'un
siciliano e i comodi grandissimi che a me dava il
soggiorno di Parigi. Come il solo modo di riuscir
nell'intento era la ricerca di novelli materiali,
così io non esitai a giocar dieci anni di fatica in
questa maniera di scavi d'antichità. Appresi l'arabico
a Parigi; confrontai i testi del Di Gregorio coi
MSS. originali; mi diedi a raccogliere frammenti
storici, descrizioni geografiche, biografie, e le
prose e poesie degli Arabi Siciliani, e i titoli di lor
opere perdute, e quanto fosse stato scritto in arabico
da Siciliani o da Arabi qualunque su la Sicilia
e i suoi abitatori. Molti materiali ho trovato
da me stesso nei MSS. arabici di Parigi, Oxford,
Londra, Leyde: altri ne ho avuto per favor di

amici da Leyde, Cambridge, Heidelberg, Madrid,
Pietroburgo, Tunis, Costantina; altri son usciti
alla luce dal 1842 a questa parte: e, se non ho
potuto frugar tutte le biblioteche di Alemagna,
Italia e Spagna, i cataloghi stampati mi assicurano
che poco o nulla era da sperarne. Cotesti materiali,
escluse le poesie che non abbiano importanza
storica, faranno una Biblioteca Arabo-Sicula;
nella quale mi è parso di dar luogo ad
alcuni squarci di autori arabi relativi alla storia
di Sicilia del XIII e XIV secolo, ancorchè non
trattino dei Musulmani dell'isola. Alla stampa dei
testi, che non era impresa da autore povero, nè
da libraio d'Italia o fosse pur di Francia e Inghilterra,
ha provveduto, per sommo zelo delle
lettere, la Società Orientale di Alemagna, alla quale
io ne feci domanda; e fu benignamente accolta, per
la premura che s'era data il dottissimo professore
Fleischer di Lipsia, pubblicando un prospetto di
quella mia raccolta. A spese dunque di quella
dotta Società si stamperanno i testi a Gottinga,
in un volume. La versione italiana in due volumi
con note nella parte geografica, cavate dai diplomi
dell'undecimo secolo in giù, si pubblicherà,
com'io spero, in Italia, nel sesto medesimo del
volume arabico, in guisa da potersi vendere con
quello o senza. Il duca di Luynes, benemerito
dell'Italia per le edizioni di Matteo da Giovenazzo,
dei Monumenti Normanni e Svevi del regno
di Napoli, e dello splendido Codice diplomatico di
Federigo Secondo imperatore, e per un gran lavoro,

al quale attende, su le monete puniche di
Sicilia, ha cortesemente assentito a fare una carta
comparata della Sicilia, ordinata in questo modo:
che si corregga a cura sua la carta in quattro fogli
dell'ufficio topografico di Sicilia; ed egli indi
vi noti i nomi antichi; io vi trasporti gli arabici
ricavati da Edrisi e altre fonti; e la carta si stampi
a due colori, in guisa da mostrare a colpo d'occhio
il riscontro dei luoghi attuali, del XII secolo
e dell'antichità. Con la solita munificenza, l'egregio
archeologo francese ha profferto di far incidere
questa carta a proprie spese.



Nella Biblioteca Arabo-Sicula mancheranno,
come accennai, le poesie non relative a fatti storici
e inoltre le notizie dei manoscritti arabi di
Sicilia, i diplomi, le iscrizioni e le monete. Quanto
alle prime, che prenderebbero uno o due volumi
di testo, io le ho copiato; ma non sarà facile trovare
i mezzi di stamparle, nè preme. Il resto son
lavori male abbozzati fin qui, e da rifarsi tutti
in Sicilia. Tale il catalogo dei MSS. della Lucchesiana
di Girgenti, Biblioteca de' Gesuiti in Palermo,
Monastero di San Martino presso Palermo,
e Biblioteca Vientimilliana di Catania, i quali sommano
ad una cinquantina, secondo la lista che ne
mandò il signor Mortillaro al Cardinal Mai.[16] Va
fatta di pianta la collezione dei diplomi arabici
dei tempi normanni, la più parte inediti, pochi
pubblicati, così così, da Di Gregorio, Morso, Giuseppe
Caruso, Mortillaro; e un solo correttamente,

il quale dobbiamo a M. Des Vergers.[17] I diplomi
si dovrebbero ricercare nel Monastero di Morreale;
Cattedrale, Cappella Palatina e Commenda
della Magione in Palermo; vescovati di Catania,
Girgenti, Patti, Cefalù, e in tutti altri archivii
ecclesiastici e pubblici; e sarebbero da
vedersi le copie che per avventura se ne trovassero
nelle biblioteche: il quale lavoro richiederebbe
e tempo e spesa e pazienza contro gli ostacoli
e pratica a leggere i MSS. arabici e libertà
di viaggiare in Sicilia. Similmente le iscrizioni lapidarie,
o di vasi, gemme e drappi, date da Di Gregorio.
Morso, Lanci e Mortillaro, e una anco da
me e le molte altre inedite, voglionsi quasi tutte
verificar sopra luogo da occhi esercitati, e rintracciarne
delle altre sugli edifizii e nei musei e per
le case. Per la numismatica, infine, è da eseguire
in grande il lavoro principiato dal Mortillaro e da
me sopra commendato. Cioè si debbono esaminare
in Palermo le collezioni di monete e vetri dei Gesuiti,
o della Università degli Studii, alla quale ne
furono legate circa 300 dal Cavalier Poli; quella
di Monsignor Airoldi, testè donata alla Biblioteca
Comunale, e le altre di privati: si debbono estendere
le ricerche a tutta l'isola; scevrare le monete
false dalle vere; confrontarle coi cataloghi
stampati dal Castiglioni a Milano, dallo Spinelli a
Napoli; ed oltremonti, da Tychsen, Adler, Marsden,
Moëller, Fraehn, Soret, ec.; ricercarne infine

per tutte le grandi collezioni d'Europa, il
che io ho fatto soltanto in quella di Parigi. Per
necessità lascio dunque ad altre persone, o rimetto
ad altro tempo, coteste ricerche, dalle quali
la Storia non potrà cavar altro che qualche nome
e qualche data svelati dalle monete e iscrizioni;
qualche particolarità di diritto pubblico e
qualche altro nome proprio e topografico forniti
dai diplomi del duodecimo secolo; e qualche notizia
artistica o filologica.



Da tal classe di materiali ho dovuto rigettare
due notizie date dal Mortillaro. L'una risguarda
Abi-Kanom (sic) ben Mohammed ben Osman segestano,
autore del Kitabo-l-Nachli ossia Libro delle
palme, MS. dell'anno 1004 dell'era cristiana, posseduto
dal Monastero di San Martino presso Palermo.[18]
Tal titolo e nome van corretti Kitâb-el-Nahl
wal-'Asl, (Trattato delle api e del miele) di Abu-Hâtim-Sahl-ibn-Mohammed
del Segestân;[19] chè di
quella provincia di Persia si tratta e non di Segesta
in Sicilia, distrutta molti secoli innanzi il conquisto
musulmano. Perciò si tolga dal novero degli
scrittori Arabi Siciliani questo Segestano postovi
da alcun compilatore di Giornale di Scienze e Lettere,
che un tempo si pubblicava in Palermo sotto
gli auspicii della Polizia e la direzione del Mortillaro.[20]
Va eliminato al pari un Hâmid-ibn-Ali, che il

Mortillaro suppose siciliano, senza per altro affermarlo,
nella illustrazione di un bell'astrolabio in ottone
che v'ha in Palermo,[21] delineato il 343 dell'egira
(954-955) dal detto Hâmid, e, com'io credo,
copiato sul metallo qualche secolo appresso,[22] per
uso d'un personaggio, il cui nome va letto Scerf-ed-dîn-Ahmed-ibn-Mongiâ-ibn-Nâgi-ibn-Mohammed,
della tribù di Sa'd, nato o dimorante in Zenkelûn,
terra in Egitto.[23] Il nome dell'autore va bene, e
anco il tempo in cui visse; poichè l'astronomo
Ibn-Iunis, che morì il 1008, cita appunto tra i più
celebri costruttori di astrolabii questo Hâmid-ibn-Ali,
da Wâset, aggiugne egli, e così toglie
luogo ad ogni contesa su la patria.[24]



Raccolti e studiati i materiali, senza rimorso
di lasciarne addietro che fossero di momento, ho
scritto la Storia, scopo di quelle mie ricerche. E
comincio a pubblicarla prima della Biblioteca
Arabo-Sicula, sì che ne presento adesso il primo
volume, e gli altri due intendo stamparli a un
tempo con quella raccolta. Ho cavato i fatti, in primo
luogo dai settanta scrittori arabi, inediti la più
parte, che compongono la Biblioteca; i nomi dei
quali, accompagnati di cenni biografici e bibliografici,
si leggeranno nella seconda parte della
Tavola Analitica in fin di questa Introduzione. Indi

il lettore potrà giudicare delle autorità che si citano
in tutto il corso dell'opera. Primeggian tra
quelle il Riadh-en-Nofûs, la Cronica di Cambridge,
Imâd-ed-dîn, Ibn-el-Athîr, il Baiân, Nowairi, Ibn-Khaldûn,
Tigiani, Ibn-Haukal, Edrisi, Ibn-Giobair.
Dei settanta poi, qual mi ha fornito un centinaio
di pagine, qual due o tre righi, qual fatti nuovi e
importanti, e qual noiose ripetizioni o racconti
che mal reggono alla critica. Pochi contengono
tradizioni primitive; sendo perdute le migliori croniche
musulmane della Sicilia, e non rimanendone
che i nomi di dieci autori ch'ho noverato nella
prima parte della Tavola. Pur l'uso degli annalisti
arabi a copiare le croniche troncandole qua
e là, anzi che rimpastare i fatti nel proprio stile,
ci ha conservato in parte le prime scritture.
In generale le croniche e annali arabi sono diligenti
nelle date; accennano i fatti anzi che narrarli;
difettan di critica; non raccontano nè cagioni
nè conseguenze nè gli episodii, in cui si vegga
l'indole, le fattezze e le passioni degli attori. Fa
eccezione a questo qualche biografia. Lavorando
su elementi di tal fatta, chi voglia scrivere la
storia com'oggi la s'intende, è trattenuto ad ogni
passo, costretto a indovinare, a far supposizioni, a
mettere in forse, e sovente è strascinato ad imitare
l'andatura monotona degli originali. Per buona
sorte, la tendenza del secol nostro ai lavori storici
ha fatto pubblicare, da una trentina d'anni a
questa parte, molti testi, versioni e dotti comenti,
mercè i quali si comprendono ormai pienamente

gli ordini politici, le leggi civili, penali e di culto,
l'indole delle sètte religiose, le vicende delle
scienze e lettere, tutti in somma i fatti generali
della Storia dei Musulmani: e ciò supplisce a molte
lacune degli annali. Fra coteste opere sol ricorderò
l'Ahkâm-Sultanîa di Mawerdi, trattato
fondamentale di dritto pubblico, da me studiato
sopra un MS. di Parigi, ed or meglio assai su la
edizione che ne diè l'anno scorso il dottor Enger
a Bonn. Altri lumi ho cavato dai MSS. parigini di
Ibn-abd-Rabbih, Ibn-Kutîa, Ibn-el-Athîr, Ibn-Khaldûn,
ec.



Degli scrittori bizantini e latini sarebbe superfluo
a presentare una tavola analitica. Tra i primi,
ho preferito sempre gli originali ai copisti; e però la
Continuazione di Teofane, che ci accompagna per
gran tratto di queste istorie, al Cedreno, seguíto
da alcuni moderni non so per quale predilezione.
Quasi sempre ho adoperato, come più recenti, le
edizioni di Bonn. Oltre gli autori ch'ebbero alle mani
il Martorana e il Wenrich, è adesso di ragion pubblica
il libro di Eustatio, arcivescovo di Tessalonica,
su la espugnazione di quella città per le armi siciliane
nel 1185; dove si ritrovano particolari prima
ignoti, e alcuni toccano i Musulmani che rimaneano
in Sicilia. Quanto agli scrittori latini usciti
in luce dopo il Muratori, ho cavato partito dalle
croniche: di Giovanni Diacono di Venezia, pubblicata
da Zanetti e indi nel Pertz; del monaco
Amato che tanto rischiara i fatti del conquisto normanno,
data dallo Champollion; di Benedetto

monaco di Sant'Andrea, nel Pertz; di Marangone,
nell'Archivio Storico Italiano; e dalla poesia latina
su la impresa de' Pisani e Genovesi a Mehdîa
nel 1088, per la quale mi son servito della edizione
di M. Du Méril. Ho rigettato, per esserne evidente
la falsità, i Chronici Neapolitani Fragmenta; il
Chronicon Arnulphi monachi; e le interpolazioni
alla Cronica della Cava: tutte fatture di Francesco
Pratilli, erudito napoletano del secol passato, appigliatosi
a tal tristo espediente, per ticchio di
gareggiar col Muratori. Alcune agiografie greche
e latine, vagliate con giusta diffidenza, mi han
pure fornito fatti degni di fede: tali, tra le greche,
la Vita di San Giovanni Damasceno; quella
di Sant'Ignazio patriarca di Costantinopoli; quella
di San Nilo il Giovane; e gli squarci di quella di
San Niceforo vescovo di Mileto pubblicati da
M. Hase nelle note a Giovanni Diacono Caloense;
tali i testi o versioni in latino che si trovano nel
Gaetani, delle quali la raccolta dei Bollandisti offre
talvolta i testi greci, e sempre dà qualche correzione.
I diplomi greci e latini di Sicilia mi hanno
aiutato sopratutto allo studio dei nomi topografici,
ch'era necessario per conoscere le città o villaggi
dell'XI e XII secolo, i quali alla cacciata dei Musulmani
rimasero in parte abbandonati, con immenso
danno dell'agricoltura Siciliana, non riparato
dopo sette secoli. Oltre le collezioni di Pirri,
De Grossis, Lello, Mongitore, ec., ho cavato quei documenti
dai tabularii stampati di alcune chiese, dal
Giornale Ecclesiastico di Sicilia, e dalla Historia Diplomatica

Friderici Secundi Romanorum imperatoris,
della quale son già usciti cinque volumi, a cura
di M. Huillard-Breholles e spesa del duca di Luynes.
Infine ho tratto alcuni ragguagli di Storia letteraria
dai MSS. latini della Biblioteca imperiale di
Parigi Ni. 7310, 7281, 7406, e Fonds Saint-Germain
1450. Il primo dei quali, studiato un tempo
dall'Humboldt,[25] è versione dell'Ottica di Tolomeo,
fatta, sopra una versione arabica, da Eugenio ammiraglio
del reame di Sicilia; il quale altresì tradusse
dal greco le profezie dette della Sibilla Eritrea,
di cui v'ha tre MSS. a Parigi. I citati MSS.
7281 e 7406 sono compilazione latina di un Giovanni
di Sicilia su le notissime tavole astronomiche,
dette Alfonsine, del giudeo Arzachele da Toledo.
Allo stesso Giovanni di Sicilia, o altro di tal
nome, appartiene il MS. 1450 Saint-Germain, ch'è
trattato di rettorica.



Lo argomento e divisione cronologica del presente
lavoro è esposto a capo del primo libro.
Cotesto disegno non coincide con quello dell'Accademia
delle Iscrizioni, seguíto dal Wenrich. Da
una mano io ho voluto ristringere il campo alla
Sicilia. Le guerre dei Musulmani in Italia dal VII
al XII secolo fanno due ordini di avvenimenti, dei
quali il primo dà argomento a Storia particolare,
l'altro no; anzi questo non si potrebbe accoppiar
con quello altrimenti che negli Annali generali
d'Italia. L'uno è la guerra, prima d'infestagione

poi di conquisto, che movea dall'Affrica propria;
portava lo stabilimento delle colonie musulmane
in Sicilia; tentava la Terraferma dallo stretto di
Messina al Tevere; e vi lasciava, con orribili guasti,
anco qualche elemento di civiltà. L'altro ordine
si compone di scorrerie minori dei Musulmani
or d'Affrica or di Spagna, le quali affliggeano
la Sardegna, la Corsica e la riviera dalla
foce del Tevere alle Alpi Marittime: calamità disparate
e senza compenso. Perciò ho accennato
queste di passaggio nella narrazione delle cose
operate dai Musulmani in Sicilia; ma ben ho raccontato
distesamente i casi dell'Italia Meridionale,
poichè sono connessi a quei di Sicilia. Da un'altra
mano, dovendo esporre le condizioni d'ogni maniera
in cui si vivea nell'isola innanzi il conquisto
musulmano, ho preso le mosse necessariamente dai
tempi più antichi in cui ebbero origine: a che non
pensarono i dotti stranieri lodati di sopra. Dopo
la dominazione musulmana, ho toccato i fatti
principali dei monarchi normanni di Sicilia e dei
due primi di Casa Sveva; e l'ho scritto tanto più
volentieri, quanto i testi arabi me ne davano ragguagli
ignoti per l'addietro. Mi son fermato alla
deportazione dei Musulmani di Sicilia in Puglia;
parendomi opera insensata ad abbozzare le vicende
della colonia di Lucera su i vaghi cenni dei
cronisti, quando stan sepolte nei registri angioini
di Napoli centinaia di documenti su quella colonia:
chè moltissimi ne vidi io stesso il 1840 e
n'usai parecchi nella Guerra del Vespro Siciliano.

Se un giorno avverrà che l'Archivio di Napoli sia
aperto liberamente agli eruditi, altri, con migliori
auspicii che i miei, intraprenderà così fatto lavoro.
Ho dato poi altr'ordine alle materie. I miei predecessori
conduceano la cronica dal principio
alla fine, e poi ripigliavano da capo a far la storia
legislativa, religiosa, morale, letteraria, artistica
ed economica. In luogo d'imitarli, meglio
mi è parso di presentare i fatti, di qualunque
classe, a misura che sviluppansi ed operano.
Pertanto ho interrotto spesso la narrazione delle
guerre e vicende politiche, per descrivere i fenomeni
civili e intellettuali che n'erano a vicenda
effetti e cagioni: in vece di percorrere l'una
dopo l'altra tante linee di racconti, le ho troncato
ad epoche, e disposto i tronchi parallelamente
l'uno all'altro; amando a seguire, il più
che potessi senza ingenerar confusione, l'ordine
dei tempi, che mi par logico sopra ogni altro. In
fin del terzo volume porrò un indice dei nomi
proprii e di luoghi, e una tavola alfabetica degli
autori citati in tutto il corso dell'opera, indicando
le edizioni o MSS. di cui mi sia servito. I nomi o
altre voci arabiche saranno trascritti, rendendo
le lettere e segni dell'alfabeto arabico d'Oriente
nel modo che segue:




	  1. Elif 	— a italiana.



	  2. Ba 	— b id.



	  3. Ta 	— t id.



	  4. Tha 	— th inglese.



	  5. Gim 	— g italiana.



	  6. Ha 	— h latina.



	  7. Kha 	— kh italiana.



	  8. Dal 	— d id.



	  9. Dsal 	— ds id.



	10. Ra 	— r id.



	11. Za 	— z id.



	12. Sin 	— s id.



	



	13. Scin 	— sc avanti le vocali e, i, e sci o sce avanti le altre; sempre col suono della ch francese e sh inglese.



	14. Sad 	— s italiana.



	15. Dhad 	— dh id.



	16. Ta 	— t id.



	17. Za 	— z id.



	18. Ain 	— suono particolare che si rende con un '.



	19. Ghain 	— gh italiana.



	20. Fa 	— f id.



	21. Kaf 	— k id.



	22. Caf 	— k id.



	23. Lam 	— l id.



	24. Mim 	— m id.



	25. Nun 	— n id.



	26. Hè 	— h, e quando è finale, si sopprime o si rende t.



	27. Waw 	— w inglese.



	28. Ia 	— i italiana.






La vocale fatha si rende e, e quando è seguíta dalla alef di prolungaz., â.



La vocale kesra si rende i ed î nel detto caso.


La vocale dhamma si rende o ed û nel detto caso.





Mi rimane adesso a rendere testimonianza degli
aiuti altrui. Debbo ai signori Reinaud e Hase,
professori, l'un d'arabico, l'altro di greco moderno,
nella École des Langues Orientales vivantes
a Parigi, quel che so di dette due lingue e della
paleografia appartenente all'una o all'altra: debbo
loro inoltre di avermi avviato allo studio della
erudizione musulmana e bizantina, non meno che
guidato nelle ricerche su manoscritti o libri stampati.
Mi diè consigli di questa fatta, nel primo
anno de' miei studii, il barone Mac-Guckin De
Slane, dotto orientalista. E, in ogni tempo, i due
professori lodati di sopra m'assisteano cortesemente,
anzi amorevolmente, nella interpretazione di
qualche passo di testo, o in altra grave difficoltà.



Dissi di sopra che altri mi procacciava copie
di parecchi testi arabi. Riconosco tal favore, innanzi
ogni altro, dal mio amico il dottor Dozy,
or professore d'istoria nella Università di Leyde;
il quale, studiando quella ricca collezione di manoscritti,
ne prese quanto potea giovare al mio

intento. Altri estratti di testi mi sono stati mandati
cortesemente da M. Alphonse Rousseau,
primo interprete della Legazione francese a Tunis;
dal dottor Weil, bibliotecario a Heidelberg;
dal professore Gayangos di Madrid; da M. Cherbonneau,
professore d'arabo a Costantina; dal
signor Wright; e dal conte Miniscalchi da Verona,
benemeriti delle lettere arabiche. Tra i non
orientalisti, il Conte di Siracusa mi fece ottenere
nel 1846 copia di un MS. di Madrid; il duca di
Serradifalco impetrò per me lo stesso anno il prestito
di un manoscritto di Pietroburgo, il quale
mi fu mandato a Parigi per mezzo della Legazione
di Russia, con liberalità di cui debbo lodar
quel governo, non ostanti le mie opinioni politiche
le quali non ho bisogno di ripeter qui. L'ingegnere
alemanno signor Honnegar, venendo alcuni
anni fa da Tunis a Parigi, mi recò altri squarci di
testo, fatti copiare per conto mio. Il lucido d'una
iscrizione di Sicilia e alcune notizie bibliografiche
ebbi nel 1846 per favore dell'erudito principe di
Granatelli, al quale io era obbligato d'altronde
per assai più efficaci prove di amistà. Altri lucidi
di iscrizioni mi ha fatto copiare il duca di Serradifalco,
chiaro per opere archeologiche, e ne tengo
anche dal mio amico Saverio Cavallari, ingegnere
e archeologo. Debbo far menzione ancora
del mio fratel cognato Giuseppe di Fiore, per
varie notizie raccoltemi in Sicilia; del dotto ellenista
siciliano Pietro Matranga, per aver procacciato
il confronto di un testo arabico alla Vaticana;

e del signor Power bibliotecario a Cambridge,
e del defunto Samuel Lee professore in
quella Università, per altro simil favore.



Mentre io studiava in Parigi, risegnato lo impiego
nel Ministero di Palermo e lo stipendio di
quello che m'era unico mezzo di sussistenza,
parecchi amici dal 1844 al 1846 mi soccorsero di
danaro, da rimborsarsi col prezzo dell'intrapreso
lavoro. Il fecero per benevolenza verso di me, e
zelo per un'opera che speravano illustrasse la
storia del paese: tra i quali se alcuno partecipava
delle mie opinioni politiche e altri allora vi si
avvicinava, altri non era meco legato che di privata
amistà; nè questa associazione ebbe mai
indole nè scopo politico, foss'anco di mera dimostrazione.
L'associazione fu promossa dal barone
di Friddani e da Cesare Airoldi, nominato di sopra;
la secondarono in Sicilia Mariano Stabile, amico
mio dalla fanciullezza, il principe di Granatelli
e altri amici; e lo Stabile si incaricò di riscuotere
il danaro in Sicilia, e, riscosso o no, me ne
somministrava. Io accettai la profferta. Soscrissero
Cesare Airoldi, Massimo d'Azeglio, la signora Carpi,
il barone di Friddani, la famiglia Gargallo,
Giovanni Merlo, Domenico Peranni, il marchese
Ruffo, il duca di Sammartino, il principe di Scordia,
il conte di Siracusa, Mariano Stabile, il signor
Troysi, e quegli che primo mi avea confortato
agli studii storici tanti anni innanzi, il carissimo
mio Salvatore Vigo; i nomi dei quali ho
messo per ordine alfabetico. Non tutti fornirono

la stessa somma di danaro: poichè chi pagò in
una volta tutte le cinque quote di ogni messa, le
quali si doveano fornire successivamente; e chi fu
richiesto d'una o due quote, e non fu sollecitato
per le altre: i particolari del qual conto van trattati
tra me e i soscrittori, e al pubblico non ne
debbo dir altro che il beneficio e la gratitudine
mia. Mutato alla fin del 1846 il disegno della pubblicazione,
e intrapresa questa dall'editore signor
Le Monnier, io non ho altrimenti usato, d'allora
a questa parte, il comodo che mi aveano offerto
sì liberalmente i soscrittori.



Parigi, luglio 1854.










TAVOLA ANALITICA
DELLE
SORGENTI ARABICHE DELLA STORIA DI SICILIA.



PARTE PRIMA. — OPERE PERDUTE.



I. Ibn-Katâ' (Abu-'l-Kasem-Ali-ibn-Gia'far-ibn-Ali,
detto Ibn-Katâ') discendente
della regia schiatta aghlabita,
nacque in Sicilia il 433 (1041-1042); uscì
dopo il conquisto normanno, e morì in
Egitto il 515 (1121-1122). Di questo sommo
filologo darò, a suo luogo, la biografia. Tra le
molte opere ch'ei scrisse, era un Târîkh-Sikillîa
(Cronica di Sicilia) ricordato da
Soiûti[26] e da Hagi-Khalfa[27]. Nessuno annalista
par che abbia letto quella cronica. Compose
di più El-Dorra-el-Khatîra (La nobil
Perla), antologia dei versi di censettanta
poeti arabo-siculi[28], della quale molti
frammenti ci ha conservato Imad-ed-dîn da
Ispahan[29]; e ciò si vegga al nº XXVIII della
parte seconda di questa Tavola.



II. Abu-Zeîd-el-Gomri, di origine
berbera come sembra al nome, scrisse
anch'egli una cronica di Sicilia. Lo afferma
Sekhâwi, autore del XV secolo, in un suo studio
di storiografia[30]; e lo ripete Hagi-Khalfa[31]
. Nè il primo nè il secondo ci dicono
dove e in qual tempo sia vivuto questo Abu-Zeîd;
non citato per altro da alcuno annalista.



III. Ibn-Rekîk (Abu-Ishâk-Ibrahîm-ibn-Kasem-ibn-Rekîk)
liberto ei medesimo,
o il padre, come potrebbe argomentarsi
dalla voce rekîk (schiavo), fu segretario in
un oficio pubblico a Kairewân, verso la fine
del decimo secolo[32]. Egli scrisse una Cronica
d'Affrica, che talvolta fa menzione della
Sicilia, ed è citata spesso dai compilatori:
Ibn-Wuedrân, Ibn-Abbâr, Ibn-Adsari autore
del Baiân, Ibn-Khaldûn, Nowairi, Tigiani,
Leone Affricano. Quantunque io accetti
il giudizio del dotto barone De Slane, il quale
gitta su le spalle d'Ibn-Rekîk le favole che
si mescolarono al racconto delle prime guerre
dei Musulmani in Affrica[33], penso pure
che costui potea compilar senza critica le
narrazioni dei tempi andati, e scrivere
schiettamente le vicende de' suoi proprii. Si
badi a tal distinzione, quante volte si vedrà
citata l'autorità d'Ibn-Rekîk nel corso del
presente lavoro.



IV. Ibn-Rescîk (Abu-Ali-Hasan)
forse di origine siciliana, nato in Affrica
d'uno schiavo greco, orafo, l'anno mille;
vivuto a corte dei principi Zîrîti a Mehdia e
negli oficii pubblici a Kairewân; rifuggito
poscia in Sicilia; e morto a Mazara, chi dice
il millecinquantotto, chi il sessantatrè, e chi
il settanta, fu uomo di molte lettere; del
quale tratterò più largamente nel quarto libro
di questa istoria. Tra le altre cose, ei
scrisse una cronica di Kairewân, ove toccò
talvolta i fatti di Sicilia: come si ritrae dalle
citazioni di varii compilatori. L'Anmûdeg
(il Tipo), opera del medesimo autore, contiene
un aneddoto, trascrittoci da Ibn-Khallikân,
risguardante il principe kelbita di Sicilia
Iusûf. Da altri frammenti che abbiamo
d'Ibn-Rescîk ei sembra informato della erudizione
che potea rimanere in quel tempo tra
i Greci di Sicilia: il che aumenta l'autorità
sua come cronista.



V. Ibn-Iahîa (Abu-Ali-Hasan-el-Fakîh,
ossia il giurista) scrisse un Târîkh-Sikillîa
(Cronica di Sicilia) del quale i geografi
Jakût e Kazwîni ci hanno conservato
qualche squarcio. Ancorchè il soprannome e
il nome proprio di costui si riscontrino con
quei d'Ibn-Rescîk e l'uno e l'altro sembrin
di certo vissuti al medesimo tempo, pure
il divario dei nomi patronimici; la origine

greca d'Ibn-Rescîk; la qualità di giurista
data a Ibn-Iahîa; infine la diversità delle
due croniche che s'intitolano, l'una di
Kairewân e l'altra di Sicilia, fanno supporre
con fondamento che ai tratti di due autori
diversi.



VI. Abu-s-Salt-Omeîa (Ibn-Abd-el-'Azîz-ibn-abi-s-Salt)
nato a Denia
in Spagna il 1067, morto a Mehdia in Affrica
il 1131 o pochi anni appresso, medico,
poeta, erudito, meccanico, continuò la Cronica
d'Ibn-Rekîk[34]. In questa, o altra
opera, ci narra un curioso aneddoto della
sconfitta dell'esercito siciliano al Capo Dimas
il 1123. Imâd-ed-dîn da Ispahan, nella
Kharîda, ci ha conservato alcuni squarci
di poeti arabo-siculi e di loro biografie,
raccolti da Abu-s-Salt[35] in un'altra opera
che ha per titolo Risâla min Ahl el-'Asr
(Epistola su i contemporanei).



VII. Ibn-Sceddâd ('Izz-ed-dîn-Abu-Mohammed-Abd-el-'Azîz-ibn-Sceddâd-ibn-Temîm)
della tribù berbera di Senhâgia
e della regia schiatta dei Zirîti, visse nella
seconda metà del XII secolo, poichè l'avol
suo Temîm, regnava a Mehdia dal 1062 al
1107. Secondo la espressa testimonianza di
Abulfeda[36], ei compilò due istorie, di Kairewân,
cioè, e di Sicilia. Di questa ultima
troviamo squarci negli Annali d'Abulfeda,
e perciò anche nell'opera di Scehâb-ed-dîn-Omari[37].
In fine, il Tigiani tolse da
Ibn-Sceddâd il racconto della espugnazione
di Mehdia nel 1160, che quel cronista sapea
da un testimonio oculare[38].



Ibn-Sceddâd, di cui adesso abbiamo
precise notizie[39], è appunto l'Ascanagius
del Caruso, l'Al-Sanhaj del Di Gregorio,
ec.[40], come si trascriveva inesattamente
il nome etnico di Es-Senhâgi col
quale lo denotò Abulfeda. Monsignor Airoldi,
nella prefazione al Codice diplomatico
dell'abate Vella, diè i suoi nomi nella
forma in cui li trovava presso D'Herbelot;
aggiugnendo, su la fede dello impostore
Vella, che l'opera in diciotto volumi si serbasse
nella Biblioteca di Fez[41].



VIII. Ibn-Bescirûn (Othmân-ibn-Abd-er-Rahîm-ibn-abd-er-Rezzâk-ibn-Gia'far-ibn-Bescirûn-ibn-Scebib)
della
tribù arabica di Azd, detto Sikîlli e Mehdi,
ossia Siciliano e da Mehdia (in Affrica),
perchè nato forse in uno di cotesti paesi,
non sappiamo quale, e passato a dimorare
nell'altro, visse nella seconda metà
del duodecimo secolo. Ei compilò un Mokhtâr
fi-l-Nezm wa-l-Nethr li Afâdhil Ahl
el-'Asr (Scelta di poesie e prose dei più
illustri contemporanei), nel quale ricordò
molti Spagnuoli, Affricani e Siciliani. Imad-ed-dîn
da Ispahan[42] si servì di questa
raccolta, che è notata altresì nella bibliografia
di Hagi-Khalfa[43]. Dell'autore diremo
nel sesto libro.



IX. Gemâl-ed-dîn (Mohammed-ibn-Sâlem)
cadi supremo d'Egitto, nato il
1207, morto il 1297, conobbe di persona
lo imperator Federigo Secondo; fu poi mandato
ambasciatore a Manfredi dal Sultan
di Egitto Bibars: e dimorò in Italia parecchi
anni. Egli accennò, non sappiamo
in quale delle opere sue, la condizione dei
Saraceni di Lucera, la sconfitta di Manfredi,
e il sapere di questo re in matematica,
filosofia e lettere arabiche. Di questi squarci
abbiamo una trascrizione o sunto negli annali
di Abulfeda[44].



X. Ibn-Sa'îd (Nûr-ed-dîn-Ali-ibn-Sa'id-ibn-Musa)
da Granata, nato il
1214, morto il 1274, oltre il trattato di
geografia di che sarà detto nella seconda
parte di questa Tavola, e oltre un'opera
istorica su l'Oriente, che non appartiene al
soggetto nostro, ne pubblicò un'altra alla
quale si lavorava in sua famiglia da due generazioni:
opera compiuta da lui con ricerche
in Oriente e segnatamente nelle biblioteche
di Bagdad innanzi la irruzione
dei Tartari[45]. Voglio dire del Moghrib fi

Holâ-el-Maghreb (Peregrino discorso su gli
ornamenti dell'Occidente), del quale scrive
il Makkari, che il primo libro trattasse della
Spagna, il secondo della Sicilia, il terzo della
Italia e altre province del continente[46].
Pertanto è da supporre molto importante
quella storia di Sicilia i cui elementi furono
apprestati forse alla famiglia di Ibn-Sa'îd
da dotti Siciliani rifuggiti in Spagna. Persuaso
di ciò, io ho tentato per dieci anni
tutti i modi di aver questo libro; guidandomi
cortesemente il professore Gayangos
di Madrid, ch'io richiesi dapprima, e cooperando
poi meco il Dozy, che dal canto suo
desiderava anco di studiare quella celebre
opera, intento, com'egli era ed è, a rifare
la storia della Spagna Musulmana. Ma fallirono
le speranze che noi avevamo posto in
sir Thomas Read, console inglese a Tunis,
credendo ch'ei possedesse una copia di
Ibn-Sa'îd; al quale ancorchè io avessi scritto
e fattogli scrivere da persone ch'ei conoscea,
non n'ebbi risposta mai. M. Alphonse
Rousseau, interprete della Legazione francese
a Tunis, ch'è uom gentile ed erudito,
si è adoperato anco invano a trovare quel
MS. a Tunis. Pur non dispero che si venga
a capo dell'intento, quando che sia; parendo
che una copia dell'Ibn-Sa'id si conservi
nella moschea principale di Tanger, e
forse un'altra ve n'abbia a Pietroburgo[47],
senza contare quella di sir Thomas Read.



Queste dieci son le opere principali non
pervenute insino a noi, note per espresso
attestato d'altri scrittori, o per gli squarci che
questi ne abbian dato; opere, dico, che di
proposito o per incidenza toccavano la storia
dei Musulmani di Sicilia. V'ha inoltre
parecchi biografi affricani e siciliani del nono
e decimo secolo, citati nel Riâdh-en-Nofûs,
dei quali farò menzione nella seconda parte
della presente tavola, nº XI, trattando del
Riâdh. È probabilissimo che abbian detto
anco della Sicilia tanti cronisti di Kairewân,
i cui nomi sappiamo da Hagi-Khalfa e da
altri, ma parmi inutile di trascriverli qui.
Se è da prestar fede a Leone Affricano,
scrisse anco la cronica di Sicilia un Ibn-Hossein[48],
del quale invano ho cercato il
nome presso autori più diligenti di Leone.
Infine avverto i lettori che non troveranno
qui il nome del Tabari, famosissimo annalista
del nono e decimo secolo, che condusse
sua narrazione dai tempi più remoti fino
all'anno 302 dell'egira (914 e 915). Come
ognun sa, que' pochi volumi che abbiamo
in Europa de' molti onde si componea l'opera
del Tabari, trattano di tempi anteriori al
conquisto musulmano della Sicilia; e però
non se ne può sperar altro che qualche notizia
su le incursioni del settimo e ottavo
secolo. Io ne ho cercato invano tra i frammenti
del Tabari che posseggono la Bodlejana
(Hunt. 198), e la Bibl. di Parigi (Supp.
Ar., 744); onde mi è parso inutile di percorrere
a questo effetto i tre volumi della
Biblioteca di Berlino, che comprendono gli
Annali, dal 71 al 159 (690-775).



PARTE SECONDA. — OPERE ESISTENTI.



I. Ibn-Abd-el-Hakem (Abd-er-Rahmân)
autore del Fotûh-Misr (Conquisti
in Egitto), morto verso l'874 dell'era cristiana.
La Biblioteca imperiale di Parigi n'ha
due copie, Ancien Fonds 653 e 785; la prima
delle quali più bella, ma meno antica e men
corretta dell'altra, che porta la data del 1180.
È diligentissima narrazione; condotta nel
primo stile storico degli Arabi, cioè nominando
per ciascun fatto tutti coloro per cui
bocca fosse passato, dal testimone oculare
infino al compilatore. Ne ho preso pochi
righi su la sconfitta navale di Costante imperatore
e la uccisione di lui in Sicilia. Alcuni
squarci sul conquisto d'Affrica sono
stati tradotti in francese dal baron De Slane
nella Lettre à M. Hase, Journ. Asiat.,
(série IV, tomo IV 1844), pag. 356, e nella
Histoire des Berbères par Ibn-Khaldoun,
tomo I, pag. 301 seg.



II. Ibn-Koteiba (Abu-Mohammed-Abd-Allah-ibn-Moslem),
autore dell'Ahâdîth-el-Imâma etc. (Notizie del principato
e del governo), e di altre opere molto
pregiate, nacque l'828 e morì l'884. Un

MS. dell'Ahâdîth è posseduto dal professore
Gayangos, il quale ne ha tradotto in
inglese molti importanti capitoli[49]; tra i
quali, due che trattano di imprese sopra la
Sicilia[50]. Di questi ultimi darò il testo;
avendone avuto copia per favore del signor
Gayangos. Egli dubitava che altro fosse, e
più antico, lo autore di quest'opera; ma
dilegua il dubbio Ibn-Scebbât[51], recando
lo stesso titolo di libro e nome di autore e
il testo di uno dei detti due capitoli. Veggasi
su l'Autore, Ibn-Khallikân, vers. inglese di
M. De Slane, tomo II, p. 22, e De Slane stesso,
Histoire des Berbères par Ibn-Khaldoun,
tomo I, p. 175.



III. Beladori (Ahmed-ibn-Iahîa),
vissuto a corte del califfo abbassida Motewakkel,
e morto a Bagdad l'892, scrisse il
Fotûh el-Boldân (Conquisti de' varii paesi),
MS. di Leyde (430 Warn.), notato nel Catalogo
del Dozy, tomo II, p. 156, nº DCCLXXVII.
Ne ho il testo di un capitoletto sul conquisto
di Sicilia, mandatomi dal Dozy. Su questo
diligente e giudizioso cronista arabo si veggano:
Hamaker, Specimen Catalogi Bibl.
Lugd. Batav., p. 7; De Slane, Lettre à M.
Hase, l. c.; Reinaud, Memoire sur l'Inde,
p. 16.



IV. Mas'ûdi (Abu-Hasan-Ali-ibn-Hosein),
intrepido viaggiatore, arricchitosi di
immensa erudizione, ma non sempre guidato
da buona critica, nacque a Bagdad non si
sa l'anno appunto; morì il 956; e scrisse
varie opere, nelle quali allargò tanto il
campo della cosmografia, da comprendervi
anco la storia. Ne' due lavori principali che
ci rimangono di lui, cioè il Morûg ed-dseheb
(I Prati d'oro) e il Tenbîh etc. (Avvertimento
e Prospetto), Mas'ûdi nominò poche
volte la Sicilia, e sol per dire uno errore su
la dominazione bizantina, una favola su
l'Etna, e una notizia su l'uso delle pomici
al tempo suo. Ho cavato cotesti brevi paragrafi
dai MSS. di Parigi, Ancien Fonds 598 e
Supp. Arabe 714, copie del Morûg, e Supp.
Arabe 901, esemplare del Tenbîh. Del primo
v'ha una versione inglese incominciata dal
dottor Sprenger e non continuata. Avremo
adesso il testo arabico e la versione francese,
che si pubblicano a spese della Società Asiatica
di Parigi dal valoroso orientalista signor
Derembourg.



V. Istakhri (ovvero Estakhri, e con
l'articolo Alestakhri, Abu-Ishak), che prese
il nome della sua patria, Istakhr, l'antica
Persepoli, scrisse, dopo il 951 un trattato di
geografia, frutto di lunghi viaggi per l'Oriente,
sotto il titolo di Kitâb el-Akâlîm (Libro
dei Climi). È descrizione frettolosa e
magra, in ciò che risguarda i paesi occidentali;
onde altro non vi leggiamo della Sicilia,
se non che la era fertilissima, abbondante
di grani, greggi, e schiavi. Ho copiato
que' pochi righi dal bel fac-simile del MS.
della Biblioteca di Gotha, pubblicato in litografia
dal dottor Moëller, col titolo di Liber
Climatum, auctore Sceicho Abu Ishako al
Faresi vulgo El Isstachri, Gothæ 1839.
Su l'autore si vegga Reinaud, Géographie
d'Aboulfeda, Introduction, p. LXXXI.



VI. Ibn-Haukal (Abu-'l-Kasem-Mohammed),
mercatante di Bagdad, dopo
una trentina d'anni di viaggi nei quali si
spinse fino all'Affrica settentrionale ed alla
Sicilia, diè fuori, il 976, un Kitâb el-Mesâlek
wa el-Memâlek (Libro delle strade e
dei Reami), nel quale inserì, corresse e accrebbe
di molto il trattato di Istakhri. Un
lungo capitolo contiene la descrizione di Palermo,
ch'io pubblicai con la versione
francese nel Journal Asiatique, IV série,
tomo V (1845), p. 73, seg., e poscia in italiano
soltanto nell'Archivio Storico Italiano,
vol. IV, Append., nº 16 (1847). Io avea trascritto
il testo dal cattivo e moderno MS. di
Parigi, Suppl. Arabe 885, copia di quello di
Leyde (314 Warner, Dozy, Catalogo, tomo II,
p. 131, nº DCCXXII) col quale era stata confrontata
la mia trascrizione, per favore del
prof. Dozy e del dottor Moëller. Poscia ho
riscontrato la edizione mia con l'antico MS.
della Bodlejana ad Oxford (Hunt. 538). Vi
ho aggiunto altri paragrafi su le città di Salerno,
Napoli, Gaeta, isola di Malta e Monte
Kelâl o Telâl, che M. Reinaud crede sia Frassineto,
quel famoso propugnacolo dei Musulmani
sul Mediterraneo: paragrafi copiati da
me sul MS. di Parigi e confrontati sul MS.
di Leyde dal professore Dozy. Della descrizione
dell'Affrica, importantissimo documento,
ha dato una versione francese il
barone De Slane, Journal Asiat., III série,
tomo XIII, p. 153, seg., e 209, seg. Su l'autore
si vegga Reinaud, Géographie d'Aboulfeda,
Introduction, p. LXXXII, seg.



VII. Cronica di Cambridge.
Lascio questo titolo al Kitâb Târîkh Gezîra
Sikillîa ec. (Libro della Cronica dell'isola
di Sicilia ec.), che possiede la Biblioteca dell'Università
di Cambridge, della stessa carta
e scrittura, e legato nel medesimo volume
degli Annali di Eutichio, patriarca d'Alessandria.
Il MS., secondo il giudizio che me
ne dava il dotto professore Samuel Lee, fu

copiato dalla stessa mano di una versione
arabica del Vangelo che porta la data del 1272
e si conserva anche nella Biblioteca di Cambridge.
Erpenio, che aveva posseduto questa
cronica, vi scrisse in piè 1613, Desunt hic
quinque vel sex lineæ; onde si argomenta
che possano mancarvi uno o due anni di
racconto.



La Cronica di Cambridge, accennata dal
siciliano Martino La Farina, poi dall'inglese
Guglielmo Cave, fu ricercata su quegli indizii
da Giambattista Caruso; il quale ottenne,
per mezzo del sig. Tommaso Hobwart, una
copia del testo e una buona versione latina.
Testo e versione furono pubblicati nella raccolta
del Caruso, stampandosi a Roma e ritoccandoli
l'Assemani e il Fontanini: indi
il Di Gregorio li diè di nuovo nel Rerum
Arabicarum. Nel 1845 io andava apposta
a Cambridge per confrontare questa ultima
edizione col MS., ma nol rinveniva, non
ostante che si affaticasse meco il signore
J. Power, il quale, eletto a bibliotecario pochi
mesi innanzi, avea trovato in disordine i
MSS. Orientali. Dopo la mia partenza di
Cambridge, questo erudito e gentile uomo,
venuto a capo della ricerca, si diè la premura
di mandarmi il confronto, fatto dal Lee, dal
signor Pharos di Siria, e da lui medesimo:
a che aggiunse una esatta descrizione del
Codice; mentre un'altra me ne facea pervenire
il Lee. Con aiuti sì fatti, ho potuto
correggere alcune mende delle edizioni precedenti;
e sopratutto metter da canto le correzioni
che si eran fatte su le sgrammaticature
dell'originale; per lo più scambii tra
il caso retto e l'obbliquo; i quali errori
trovandosi nella nostra Cronica e non già
negli Annali d'Eutichio, copiati dalla medesima
persona, si debbon riferire all'autor
della Cronica.



L'autore, creduto dapprima Eutichio
stesso, e poi Ascanagio o Senhagi del quale
dissi di sopra, fu senza dubbio siciliano, e
di linguaggio greco, come avvisò il Di Gregorio[52];
o piuttosto il direi di schiatta
latina. A quella dei dominatori non appartenea
di certo. Ei segue l'era costantinopolitana,
ch'era in uso appo i Cristiani di Sicilia;
ma invece dello stile ampolloso e
sforzato dei Bizantini, scrive con la rozza
semplicità dei cronisti d'Italia e d'altre
parti d'Occidente: sì che mi par proprio
qualche liberto cristiano o qualche monaco
di Palermo che pensasse latino o italiano, e
dettasse, o forse traducesse, in quello arabico
volgare ch'ei sapeva, per far cosa grata
a qualche emir di Sicilia di casa kelbita. Il
racconto corre dall'827 al 964, con le solite
proporzioni dei cronisti; sottile cioè in
cima e largo alla base; mere note cronologiche
pei tempi lontani, e narrazioni più o
men particolareggiate a misura che si avvicina
l'età dell'autore. Pertanto mi par
quasi certo che la Cronica di Cambridge fosse
stata scritta verso la fine del X secolo: e la
rimarrà sempre uno dei più preziosi documenti
della Sicilia Musulmana.



VIII. Il Kitâb Hiat Ascikâl el-Erdh,
MS. di Parigi, Ancien Fonds 582,
copiato il 1445 in bellissimi caratteri, è anco
anonima compilazione, della fin del X secolo;
o piuttosto copia di Istakhri, con qualche
squarcio di Ibn-Haukal, e interpolazioni
di notizie del XII secolo, come crede
M. Reinaud. Nel capitolo, in fatti, della
Sicilia, ch'io ho tolto da questo MS., si
nota un giudizio su l'indole dei Palermitani,
diametralmente opposto a quel sì severo
che ne avea dato Ibn-Haukal: e ciò
ben si adatterebbe alle condizioni della
città sotto re Ruggiero. Veggasi su questa
compilazione, Reinaud, Géographie da
Aboulfeda, Introduction, p. LXXXVI.



IX. 'Arîb, autore d'un compendio
di Tabari, con aggiunte che sono importantissime
per la Storia d'Affrica e di Sicilia,
dal 290 al 320 dell'egira (903 a 932). Secondo
il professor Dozy, introduzione al
Baiân, tom. II, pag. 31, costui scrisse tra
il 973 e il 976; opinione che so contrastata
dal dottor Weil bibliotecario a Gotha, scrittor
della vita di Maometto e della Storia dei
califi; e altresì dal baron De Slane, Histoire
des Berbères par Ibn Khaldoun,
tomo I, p. 261, il quale suppon l'autore
identico a un 'Arîb-ibn-Mohammed, o Ibn-Homeidi,
spagnuolo morto il 1097. Senza
entrar nella lite, io noterò solo che l'andamento
della cronica la fa supporre scritta
non guari dopo gli avvenimenti che narra,
e però nel X secolo. Ve n'ha un MS. nella
Biblioteca ducale di Sassonia-Gotha, del
quale il dottor Nicholson pubblicò la versione
inglese intitolata An Account of the establishment
of the Fatemite Dynasty in
Africa. Il dotto signor Weil mi ha cortesemente
copiato il testo dei paragrafi risguardanti
la Sicilia; che poi sono stati stampati
dal Dozy nel Baiân.



X. Iahîa-ibn-Sa'îd, continuatore
degli Annali di Eutichio, visse verso
il medesimo tempo. L'opera di lui, che
corre dal 938 al 1026, si trova nel bel MS.
della Biblioteca di Parigi, Ancien Fonds
131 A. Contiene importanti ragguagli su
i Fatemiti d'Egitto; qualche notizia su i

Bizantini; e pochissimi righi su l'argomento
nostro.



XI. Il Riâdh-en-Nofûs (Giardino
degli animi), compilato da Abu-Bekr-Abd-Allah-ibn-Mohammed-el-Maleki,
è raccolta
di biografie e notizie storiche dell'Affrica
dai principii del conquisto musulmano fino
al 963. Manoscritto unico in Europa; posseduto
dalla Biblioteca di Parigi, Ancien
Fonds 752: un vol. in-fog., mutilo in fine, di
mediocre scrittura, con pochi punti diacritici
e malagevole a deciferare; copiato
il 1326 su due esemplari, l'uno del 1149
e l'altro del 1204[53] e racconciato, e forse
legato di nuovo, il 1640, come vi si legge
in una postilla assai moderna[54]. Dell'autore
non ho potuto trovar notizie; nè anco
par n'abbia avuto Hagi-Khalfa, poichè nota
il titolo del libro e il nome dell'autore, lasciando
in bianco l'anno della costui morte[55].
Parmi dettato alla fine del X o al
principio dell'XI secolo al più tardi: poichè
l'autore non cita giammai Ibn-Rekîk
nè altri scrittori dalla metà del X secolo in
poi, e all'incontro riferisce un fatto per tradizione
orale di un Asdani, che lo sapea
dal figliuolo di Abu-l-Arab, al quale lo
avea detto Abu-l-Arab stesso, che morì
il 944[56]. Aggiugnendo a questa data tre
generazioni a ragion di 25 anni per ciascuna,
si arriva poc'oltre il mille. Debbo avvertire
che in altro luogo si dice la Sicilia in
potere dei Cristiani[57]; il che ci condurrebbe
un secolo più giù; ma può essere postilla
del copista del 1140 inserita nel testo
da chi lo trascrisse; come si vede sovente
nei codici.



Il gran pregio del Riâdh è che inserisce,
per lo più, squarci di biografi contemporanei
agli avvenimenti; a moltissimi di
Abu-l-Arab, or or citato, autore delle
Tabakât-Ifrikîa, o vogliam dire Biografie
classificate di illustri affricani[58], il cui
nome intero è Mohammed-ibn-Ahmed-ibn-Temîm;
parente di casa aghlabita; uomo
eruditissimo e d'alto stato: sì che fu dei
capi della rivoluzione del popolo di Kairewân
contro il secondo califo fatemita. Tra
i biografi i cui frammenti leggonsi nel
Riâdh, ve n'ha uno siciliano; e di parecchi
siciliani vi si danno le biografie: onde questo
libro, sendo pieno di aneddoti, ci svela
meglio le fattezze della colonia musulmana
di Sicilia, le opinioni, le bizzarrie, le passioni
predominanti, le usanze; la vita interiore,
com'oggi si dice. La storia poi dei Musulmani
d'Affrica non si potrà scriver degnamente,
se non si intraprenderà prima l'arduo
lavoro di pubblicare e tradurre tutto il
Riâdh-en-Nofûs.



XII. Khodhâ'i (Abu-Abd-Allah-Mohammed-ibn-Selâma-ibn-Hedher),
morto
il 1062, dettò una storia generale, che può
passare per buona cronica dei Fatemiti
d'Egitto. Si addimanda 'Oiûn el-Me'ârif
etc., ovvero Tarîkh el-Khodhâ'i (Fonti
di cognizioni e varii ragguagli dei califi),
ovvero Cronica di quel della tribù di Khodhâ'[59].
La Biblioteca di Parigi ne ha un
MS., Ancien Fonds 761, dal quale ho cavato
due righi sul liberto siciliano Giawher, che
conquistò l'Egitto ai Fatemiti.



XIII. Ibn-'Awwâm (Abn-Zakarîa-Iahîa-ibn-Mohammed-ibn-Ahmed)
da
Siviglia, verso la metà dell'XI secolo, scrisse
una bella opera intitolata Kitâb et-Felâh
(Libro dell'agricoltura), che è stata pubblicata
con versione spagnuola dal Banqueri[60].
Quivi si descrive un modo di orticultura
detto siciliano, e si trovano pochi altri
squarci toccanti l'industria siciliana sotto gli
Arabi. Li darò secondo il testo del Banqueri.



XIV. Bekri (Abu-Obeid-Allah-Abd-Allah-ibn-Abd-el-'Azîz),
nobile arabo, nato
in Spagna nella prima metà dell'XI secolo,
compilò, tra le altre, un'opera geografica,
intitolata El-Mesâlek wa l-Memâlek (Le
vie e i Reami). Un volume staccato di questa
opera si conserva nella Biblioteca di
Parigi, Ancien Fonds 580; del quale il dotto
M. Quatremère ha voltato in francese la descrizione
dell'Affrica[61], scritta il 1067[62].
Io ne ho cavato qualche cenno su le prime
incursioni dei Musulmani in Sicilia. Su lo
autore si vegga la prefazione di M. Quatremère;
Reinaud, Géographie d'Aboulfeda,
introd., p. CV; e Dozy, Recherches sur
l'histoire de l'Espagne pendant le moyen-âge,
tomo I, p. 296, seg.



XV. Momaidi ( Abu-Abd-Allah-Mohammed-ibn-abi-Nasr),
della tribù arabica

di Azd, nato ad Algeziras innanzi il 1029
e morto il 1095, ci dà ragguagli di tre poeti
siciliani suoi contemporanei. L'opera tratta
principalmente della Storia letteraria della
Spagna; si intitola Gezwat-el-Moktabis ec.
(Tizzone per chi accatta il fuoco della dottrina);
e ve n'ha un MS., bello e antico,
nella Bodlejana a Oxford (Hunt. 464, catalogo,
tomo I, nº DCCLXXXIII), dal quale ho
copiato ciò che fa al nostro argomento.



XVI. Bellanôbi (Abu-Hasan-Ali-ibn-Abd-er-Rahmân)
siciliano, detto il Bellanôbi
ch'è a dir della città di Villanuova,
fu Kâteb, ossia segretario in oficii pubblici.
Le sue poesie trovansi nel MS. dell'Escuriale,
nº CCCCLV, raccolte, insieme
coi versi di altri poeti, dal Cadi Abd-Allah-'Othmâni,
al quale erano state recitate il 1119
in Alessandria d'Egitto da un Ibn-Hamûd
che le tenea dallo autore medesimo. Da ciò
è chiaro che questi visse nella seconda metà
dell'XI secolo. Casiri, copiato dal Di Gregorio[63],
lesse il nome dell'autore Albalbuni;
e, quel ch'è peggio, percorrendo il
MS. più che di passo, suppose ch'egli avesse
scritto a lode di parecchi principi siciliani,
e segnatamente d'Ibn-Hamûd. Movendomi
a curiosità questo gran nome, che fu portato
da un ramo della regia famiglia degli Alidi,
trapiantato in Sicilia e rimasovi celebre per
liberalità e intrighi politici sotto la dominazione
normanna, io feci opera ad aver copia
del MS. dello Escuriale: onde pregatone il
conte di Siracusa a Parigi, ei si piacque
richieder la regina di Spagna, per cui volere
fu fatto un bellissimo esemplare del MS.
sotto la direzione del professor Gayangos.
Avuto così alle mani il testo, le speranze
mie si dileguavano. In vece di canti eroici
o satire su la nobiltà musulmana di Sicilia,
ho trovato una tenera elegia del Bellanôbi
per la morte della propria madre e altri
versi suoi; altri di Ibn-Rescîk, ricordato di
sopra[64] che fu siciliano per soggiorno; ho
scoperto, infine, che Ibn-Hamûd entra in
iscena, non da protagonista, ma da rawi
come dicono gli Arabi, ossia recitatore degli
altrui componimenti; e dubbio pur è s'ei
fosse appartenuto alla illustre famiglia siciliana
di tal nome. Darò dunque nella raccolta
dei testi que' pochi cenni biografici e
bibliografici che si possono ricavare dal MS.,
le poesie non già, non contenendo allusioni
istoriche. E del Bellanôbi tornerò, a parlare,
a luogo suo, nel quarto libro.



XVII. Ibn-Hamdîs (Abd-el-Gebbâr-ibn-Abi-Bekr-ibn-Mohammed),
nato a
Siracusa, verso il 1052, di nobile stirpe
arabica, emigrato in Spagna, e morto a
Majorca il 1132, noverato tra i più eleganti
poeti dell'Occidente, spesso fece ricordo nei
versi suoi della cara patria siciliana; e in
parecchi poemetti toccò i costumi dei nobili
musulmani dell'isola, al tempo di sua gioventù.
Darò cotesti squarci, come documenti
storici che son veramente; e vi aggiugnerò
qualche nota biografica che li accompagna.
Li traggo dal Diwân, o vogliam
dire raccolta delle poesie, di Ibn-Hamdîs,
MS. della Biblioteca imperiale di Pietroburgo,
copiato il 1598 e proveniente da Costantinopoli,
prestatomi dal governo russo a intercessione
del duca di Serradifalco, e mandatomi
cortesemente infino a Parigi l'anno
1846. Lo trascrissi tutto; e gli squarci che
ho accennato or ora, sono stati confrontati,
per favore del nostro orientalista il conte
Miniscalchi da Verona; e dell'ellenista
Pietro Matranga siciliano, scrittore alla Vaticana,
con un MS. del 1210 che ne possiede
quella splendida Biblioteca, antico, bello e
corretto esemplare[65]. Ho detto qui del
Diwân apposito di Ibn-Hamdis. Molti versi
suoi son dati da altri scrittori che lungo sarebbe
a nominare; dalle cui opere io li ho
trascritto, e alcuni me ne ha copiato l'amicissimo
professor Dozy dai MSS. di Leyde.



XVIII. Ibn-Bassâm (Abu-Hasan-Ali)
da Santarem, scrisse, nei principii del
duodecimo secolo, un'opera di Storia letteraria,
intitolata la Dsakhîra; della quale
la Bodlejana di Oxford possiede una copia
(Marsh. 407, catalogo, tomo I, nº DCCXLIX).
Vi ho trovato due versi d'Ibn-Hamdîs. Su
l'autore si vegga il Dozy, Historia Abbadidarum,
tomo I, p. 189 seg.



XIX. Ibn-Besckhowal (figlio
cioè di Pasquale, Abu-l-Kâsim-Khelaf) da
Cordova, nella Sila fi tarîkh ec. (Dono della
Storia de' principali dottori Spagnuoli), scritta
il 1140, dà la biografia di un teologo musulmano
di Sicilia, che io ho trascritto dal MS.
della Società Asiatica di Parigi, copia moderna
di un codice dell'Escuriale. Su lo autore
si veggano: Ibn-Khallikân, versione del
baron De Slane, tomo I, p. 191; e Dozy, Historia
Abbadidarum, tomo I, p. 380.



XX. Edrisi (Abu-Abd-Allah-Mohammed)
compilò la Geografia, intitolata
Nozhat-el-Mosctâk ec. (Sollazzo di chi brama
di percorrere le regioni), detta altresì il
libro di Ruggiero, e pubblicata il 1154, pochi
mesi innanzi la morte di quel re. Avrò a
trattare largamente, nel sesto libro, di Edrisi

e di questo lavoro geografico che primeggia
tra tutti gli altri del medio evo. Basti qui
notare che la descrizione fattavi della Sicilia
contiene dati statistici; e però è documento
importantissimo della storia. Un compendio,
o piuttosto mutilazione, del Nazhat
fu pubblicato a Roma il 1592 in arabico
soltanto; e ristampato a Parigi il 1619 con
la versione latina di due Maroniti, sotto il
titolo di Geographia Nubiensis. Domenico
Macrì maltese, nel 1632, voltò in italiano il
capitolo della Sicilia, come lo si trovava nel
compendio; la quale versione fu rinvenuta
in Palermo tra i MSS. di Domenico Schiavo:
e sì il 1764 comparve nel tomo VIII degli
Opuscoli di autori siciliani, rabberciata, annotata,
corredata di una prefazione e messovi
il nome dell'autore, Scherif Elidris. E
ciò per opera di Francesco Tardìa, da me
ricordato nella Introduzione; il quale non
avendo potuto aver alle mani il testo, si
sforzò a correggere almeno i nomi topografici
indovinando le lettere arabiche a traverso
le trascrizioni del Macrì, e il più sovente
sbagliò; ma del resto non si mostrò
digiuno di erudizione arabica. Il Di Gregorio
ristampava nel Rerum Arabicarum il detto
capitolo, in arabico e latino, con qualche
correzione. Ritrovatisi intanto i MSS. dell'opera
originale, M. Jaubert, incoraggiato
dalla Società Geografica di Parigi,
la traducea tutta in francese[66] non senza
molte inesattezze. Adesso io ho riveduto il
testo del Di Gregorio; aggiuntavi la introduzione
che appartiene di dritto alla Storia
letteraria di Sicilia, e i molti squarci dell'originale
che mancano nel compendio;
e altri squarci di più che danno notizie su
la Storia di Sicilia, ancorchè si trovin fuori
della descrizione geografica dell'isola. Ho
adoperato i MSS. seguenti, che denoterò per
lettere dell'alfabeto;



A. MS. della Biblioteca imperiale di
Parigi, Suppl. Arabe 893, in-fog., caratteri
affricani non belli, copiato in Spagna il 1344,
designato con la stessa lettera A nella versione
di M. Jaubert;



B. MS. di Parigi, Suppl. Arabe 655, in
caratteri neskhi di Siria o Egitto, designato da
M. Jaubert con la medesima lettera B, corredato
di belle carte geografiche e assai più
corretto del primo, ma vi mancan parecchi
fogli;



C. MS. della Bodlejana (Pococke 375,
catalogo, tomo I, nº DCCCLXXXVII), mediocre
copia dell'anno 1403 in caratteri neskhi. Al
par dei due precedenti contien tutta l'opera.



Il MS. della medesima Biblioteca di Oxford
(Grav. 3837-42), splendido e antico codice
in grandi caratteri affricani, è il sol primo
volume. Non contien la descrizione della
Sicilia, poich'esso arriva appena alla prima
parte del 3º clima: mancanza tanto più rincrescevole,
quanto questo MS. è ornato di
bellissime carte geografiche.



XXI. Abu-Hâmid (Mohammed-ibn-Abd-er-Rahîm-el-Mokri)
da Granata diè
fuori, nel 1162, una mediocre compilazione
geografica, intitolata Tohfat l-Albâb ec.
(Regalo agli ingegni ec.), nella quale descrive
le isole del Mediterraneo, e parla dell'Etna;
ma su i detti altrui, non avendo, a quanto ei
pare, percorso la Sicilia quando vi approdò
nel 1117. Di quest'opera v'ha quattro MSS.
a Parigi, Ancien Fonds 586, e Suppl. Arabe
861, 862, 863, anche troppi per confrontare
quel po' di testo che io ne ho cavato. Su l'autore
veggasi Reinaud, Géogr. d'Aboulfeda,
Introd., p. CXII.



XXII. Ibn-Zafer (Abu-Abd-Allah-Mohammed),
morto il 1172, del quale ho
dato lunghi ragguagli nella Introduzione al
suo Solwân el-Motâ'[67], accenna, in varii
scritti, notizie della propria vita e delle molte
opere ch'ei compilò. Di queste notizie inserirò
i testi nella raccolta. Li ho cavato dai
MSS. del Solwân nella Biblioteca di Parigi,
Ancien Fonds 536 e altri; del Khair el-Biscer,
ibid., Suppl. Arabe 586; e dell'Anbâ
Nogiabâ el-Ebnâ, ibid., Suppl. Arabe 486,
487.



XXIII. Abd-er-Rahmân-es-Sikillî
(Abu-Mohammed-ibn-Mohammed)
lasciò un'opera di teologia e morale
musulmana, il cui titolo, forse alterato, è
Alfaz Zohûr el-Anwâr, MS. di Leyde 529,
copiato il 1251. Non si ritrae in qual tempo
sia vivuto l'autore. Io darò la breve prefazione
di questo libro, del quale mi inviò alcuni
estratti il Dozy e altri ne presi io stesso
a Leyde.



XXIV. Ibn-Sâhib-es-Selât
(Abd-Allah-ibn-Mohammed) da Beja, morto
il 1182, nella Storia di Spagna intitolata
El-Mann bil-Imâma, ci indica una data su
la impresa degli Almohadi contro Mehdia,
tenuta allora dalle armi siciliane. Di quest'opera
rimane il 2º volume soltanto a Oxford
(Marsh. 433, catalogo, tomo I, nº DCCLVIII,
e tomo II, p. 595), studiato dal prof. Dozy;
il quale si piacque trascrivermi quei pochi
righi di testo.



XXV. Ibn-Wuedrân compilò
una cronica d'Affrica, nella quale il conquisto
normanno della Sicilia si dice seguíto

dopo l'anno 540 dell'egira (1145-46); e
questo anacronismo fa pensar che l'autore,
che altro non so di lui, fosse vivuto alla fine
del XII secolo, se non più tardi. Nondimeno
han qualche pregio gli squarci che egli inserisce
delle opere perdute di Ibn-Rekîk e Ibn-Rescîk.
Il MS. di Ibn-Wuedrân, del quale
ignoro il titolo, si trova nella Giâmi-Zeitûna
di Tunis. Il sig. Honnegar, ingegnere tedesco
che fece lungo soggiorno in quella città, recommene
a Parigi alcuni estratti risguardanti
la Sicilia; i quali io ho diviso in paragrafi
per maggior comodo nelle citazioni.
M. Cherbonneau, professore d'arabico nel
Collegio di Costantina, ha dato una versione
del capitolo su gli Aghlabiti, nella Revue de
l'Orient, Paris, décembre 1853, p. 417, seg.



XXVI. Falso Wakîdi. Il libro intitolato
Fotûh es-Sciâm wa-Misr (Conquisti
in Siria e in Egitto) è fattura, come pensano
i dotti, di uno o parecchi compilatori
moderni, l'epoca al giusto non si sa, i quali
mescolaron fole da romanzo ai racconti delle
prime imprese dei Musulmani; e per dar
credito alla frode spacciarono questo libro
sotto il nome di Wakîdi, celebre cronista del
nono secolo. Tra i molti MSS. che ve n'ha
in Europa, uno del British Museum (Bibl.
Rich., 7361) è seguíto da appendici, una
delle quali tratta la prima scorreria che fecero
i Musulmani sopra la Sicilia. A me par
che vi si trovi una tradizione verace, da
potersi scevrare agevolmente dalle favole in
cui è avviluppata; e credo potersi dimostrare
che il compilatore di questa appendice sia
vivuto nella seconda metà del XII secolo.
Perciò la ho ammesso nella raccolta. I particolari
si vedranno in una nota del presente
volume, p. 86.



XXVII. Ibn-Scebbât (Il cadi Abd-Allah-Mohammed-ibn-Ali)
da Tauzer in Affrica,
commentò un poemetto scritto nell'XI
secolo da Abd-Allah-ibn-Iahîa da Sciakâtis,
castello presso Cafsa in Affrica. Nel commento,
intitolato Diwân Sila es-Semât ec.,
son raccolte notizie di scrittori molto accreditati,
su i conquisti di Affrica e di Spagna,
ed altri ragguagli biografici e geografici.
Ibn-Scebbât par vissuto nella seconda metà
del XII secolo. M. Alphonse Rousseau, primo
interprete della Legazione francese a Tunis,
mi mandò alcuni estratti di quest'antico
e bel MS. ch'ei possiede: e poi, venuto a Parigi,
mi permesse di copiarne ciò che io volessi.
Così ho preso da Ibn-Scebbât un cenno
delle scorrerie dei Musulmani d'Affrica in Sicilia
e alcuni ragguagli geografici e filologici.



XXVIII. 'Imad-ed-dîn da Ispahan
(Abu-Abd-Allah-Mohammed), nato il
1125, morto il 1201, direttore di un oficio
pubblico in Mesopotamia, poi professore di
università a Damasco, ministro di Nur-ed-dîn
e segretario del gran Saladino, coltivò
le lettere con ardore; ebbe alle mani immensa
copia di libri; e, alla morte di Saladino
(1193), caduto in disgrazia dei nuovi principi,
si messe a dettar sue opere, tra le quali
le due che cel fan qui ricordare.



La prima, intitolata Kharîdat el-Kasr
etc. (La perla del palagio ec.), è antologia
dei poeti arabi del XII secolo e d'alcuni
più antichi, della quale quasi mezzo volume
è destinato ai poeti siciliani. Delle loro opere
Imad-ed-dîn altre raccolse dassè, altre cavò
dalle antologie dei Siciliani Ibn-Bescirûn
e Ibn-Katâ' e dello spagnuolo Abu-s-Salt-Omeîa,
dei quali si è fatta menzione nella
prima parte di questa Tavola. Negli altri
volumi di Imad-ed-dîn si trovano qua a
là poesie di Siciliani o scritte in Sicilia, e
fino un'elegia per la morte d'un figliuolo
di re Ruggiero. Di ciascun poeta Imad-ed-dîn
dà un cenno biografico e critico e
squarci di poesie o prose rimate. Tutti insieme,
que' ricordati nella Kharîda che appartengono
alla Sicilia, son sessantotto poeti;
il testo dei quali prenderebbe da 120 pagine
in-8º, e quel dei soli cenni biografici che mi
propongo di dare, farà sedici pagine. La
Kharîda, composta di molti volumi, il numero
dei quali varia secondo le diverse copie[68],
va divisa in quattro parti. 1º Poeti
dell'Irak, MS. di Leyde 21 A, e MSS. di
Parigi Ancien Fonds 1447 e 1373. 2º Poeti
di Persia, MS. di Oxford e MSS. di Leyde 21
B e 348 Warner. 3º Poeti di Siria, rive dell'Eufrate,
Asia Minore ed Arabia. MS. di
Leyde 348 Warner in parte, e di Parigi
Ancien Fonds 1414 in parte. 4º Sezione
1, Egitto, MS. di Parigi Ancien Fonds 1374:
Sezione 2, Sicilia, ed Affrica, MS. di Parigi
Ancien Fonds 1375, e MS. di Londra, British
Museum, Rich. 7393, che son l'uno e
l'altro il volume XI di due copie analoghe;
Sezione 3, Spagna, MSS. di Parigi, Ancien
Fonds 1376 e Suppl. Arabe 1051.



All'altra opera Imad-ed-dîn, orgogliosamente diè
il titolo di El-Feth el-Kosi
fi l-Feth el-Kodsi, che sarebbe come a dire
“Pezzo di eloquenza ciceroniana sul conquisto
di Gerusalemme,” perocchè Kos, vescovo
cristiano contemporaneo di Maometto,
era tenuto il sommo oratore degli Arabi.
L'autore in fatti, descrivendo quella impresa

di Saladino, rincalza metafore, e vocaboli
insoliti, e frasi bizzarre, e sonanti parole,
oltre il solito suo stile, ch'era abbastanza
ampolloso. In questo pezzo di eloquenza occorre
la non felice espedizione dell'ammiraglio
Margaritone, mandato da Guglielmo il
Buono su le costiere di Siria con l'armata Siciliana.
Son due capitoli, che ho tratto dai
MSS. di Parigi Ancien Fonds 714 e 715.
Veggansi su l'autore: M. Reinaud, Extraits
des Auteurs Arabes..... relatifs aux Croisades,
Introduzione, p. XVII e XVIII, e Ibn-Khallikân,
l. c.



XXIX. Malek-Mansûr principe
di Hama in Siria, scrisse, il 1205, l'Akhbâr
el-Molûk..... fi Tabakât es-Scio'arâ (Notizie
regie su i varii ordini di poeti), del quale
la Biblioteca di Leyde possiede una copia
contemporanea. Il prof. Dozy me ne ha mandato
un breve estratto relativo a tre poeti
siciliani. Su questa opera veggasi il catalogo
del Dozy stesso, tom. II, p. 288, nº DCCCLXXXIV.



XXX. Herawi (Ali-ibn-abi-Bekr),
nato a Mosûl, detto giustamente Sâih, ossia
il Pellegrinante, capitò tra i suoi viaggi
in Sicilia dopo il 1173, e morì ad Aleppo
il 1215. Nell'opera intitolata Kitâb el-Asciârât
ec. (Libro che addita i luoghi di
pellegrinaggio) ei dà una notizia dell'Etna,
della quale il signore Samuel Lee pubblicò
testo e versione inglese, in nota ai viaggi
d'Ibn-Batuta[69]. Su l'autore si vegga Reinaud,
Géographie d'Aboulfeda, Introd.,
p. CXXVII a CXXIX.



XXXI. Ibn-Giobair (Abu-Hosein-Mohammed-ibn
Ahmed) della tribù arabica
di Kinâna, nacque a Valenza il 1145; fu di
passaggio in Sicilia da dicembre 1184 a febbraio
1185; e nel racconto dei suoi viaggi,
intitolato Rehla el-Kinâni, scrisse importanti
notizie su la condizione de' Musulmani
dell'isola. Il MS. si trova nella Biblioteca di
Leyde. Avuta dal professore Dozy una copia
dello squarcio che risguarda la Sicilia, io ne
diedi il testo e la versione francese nel Journal
Asiatique, IV série, tomo VI, p. 307, e
tomo VII, p. 73 e 201, (1845 e 1846), e
poi la sola versione italiana nell'Archivio
Storico Italiano, vol. IV, appendice nº 16,
(1847). Mutò alcune lezioni del testo e alcune
frasi della versione, lo Sceikh Mohammed
Ailad-et-Tantawi, il primo arabista d'Oriente;
al qual fine ei scrisse una lettera a M.
Mohl dell'Istituto di Francia, inserita nel
Journal Asiatique, IV série, tomo IX, p. 351,
(1847). Il sig. W. Wright ha testè pubblicato
molto correttamente e con belle note, tutto
il viaggio d'Ibn-Giobair, del quale ci promette
una versione inglese[70].



XXXII. Ibn-Hammâd (il cadi Abu-Abd-Allah-Mohammed-ibn-Ali)
affricano,
nel 1220 compilò, sul Târîkh-el-Kodhâ'i
e su opere che noi non abbiamo, una Cronica,
intitolata: Nabdat el-Mohtâgia fi Akhbâr
Molûk Sanhâgia (Cenno di quanto
occorre sapere dei fatti dei re sanhagiti). Il
capitolo che tocca la dominazione fatemita in
Affrica, dà alcuni particolari su la storia di
Sicilia. Il MS., piccolo in-4 di scrittura affricana,
appartiene a M. Cherbonneau, il
quale ha dato in parte la versione francese
nel Journal Asiatique, IV série, tomo XX,
p. 470; e con somma cortesia mi ha mandato
a Parigi il MS. originale, ond'ho cavato
gli squarci che fanno al nostro argomento.
M. De Sacy, non avendo veduto quest'opera,
ne attribuì a Ibn-Hammâd (Chrestomathie
Arabe, tomo II, p. 296) un'altra, di cui
or si conosce il vero autore.



XXXIII. Abd-el-Wâhid (Abu-Mohammed-ibn-Ali)
da Marocco, nato il 1185,
dettò nel 1224 una Cronica intitolata: El
Mo'gib fi Takhlîs Akhbâr el Moghreb
(Maravigliosa Critica sugli avvenimenti dell'Occidente),
testo stampato dal Dozy[71], il
quale, avanti la pubblicazione, me n'avea
inviato un capitolo su la pace fermata tra
Guglielmo Secondo di Sicilia e il califo almohade
Abu-Ia'kûb. Ho fatto uso di questo e
di qualche altro cenno su la storia degli Almohadi.



XXXIV. Jakût schiavo greco vivuto
in Siria, Mesopotamia e Persia, e morto
il 1229; compilò due dizionarii geografici,
l'uno dei quali, intitolato il Mosctarik etc.
(Omonimie geografiche), è stato pubblicato
dall'infaticabile sig. Wustenfeld[72], ed io me
trarrò i pochissimi articoli risguardanti la
Sicilia. Dell'altro, che s'addimanda Mo'gim
el-Boldân (Ortografia de' nomi geografici),
v'ha due MSS. in Inghilterra, l'uno incompleto
a Oxford, Catalogo, tom. I, p. 201,
ni CMXXVIII e CMXXIX, l'altro quasi compiuto
al British Museum in due volumi,
ni 16,649 e 16,650. Il Mo'gim propriamente
è dizionario di erudizione relativa ai
varii paesi. Per favore del sig. W. Wright
io ho avuto copia dagli articoli del MS. di
Oxford relativi alla Sicilia; e ben mi prometto
di compiere cotesti estratti col MS.

del British Museum. Infine ho avuto alle mani
il noto compendio del Mo'gim che si crede
fatto dall'autore medesimo e postillato da
scrittori più moderni, e porta il titolo di Merâsid
el-Ittilâ' ec.[73]. Ne ho percorso un
esemplare, quello cioè di Leyde, MS. 295,
del quale la Biblioteca di Parigi ha una copia
moderna, Suppl. Arabe 891. Il professore
Juynboll di Leyde ha cominciato a pubblicarne
il testo.



XXXV. Ibn-el-Athîr ('Izz-ed-dîn-Abu-l-Hasan-Ali)
nacque il 1160 di nobile
famiglia arabica nella città di Gezîra in Mesopotamia;
in gioventù combattè le guerre
di Saladino e compiè missioni politiche a
Bagdad: ma poi amò meglio chiudersi in
casa a Mosûl, seppellirsi tra i libri, e non
conversare con altri che gli eruditi cittadini
e stranieri che andavano a trovarlo. La passata
vita pubblica, il secolo delle Crociate,
e, perchè no? le ruine di Ninive ch'ei potea
vedere ogni dì, inchinarono l'ingegno suo
alla storia. Morì il 1223. Scrisse varie opere;
e tra quelle il Kâmil el-Tewârîkh, o,
diremmo noi, Compiuto lavoro storico.



E in vero non è indegno del titolo; e
tanto esso vale per l'Oriente, dal principio
del settimo al principio del decimoterzo secolo,
quanto sarebbero per la patria nostra nel
medio evo gli Annali del Muratori, se fosse
perduta la più parte del Rerum Italicarum
Scriptores. Principia il Kâmil con un succinto
discorso su la dignità della Storia;
espone la cronografia seguíta dalle varie
nazioni; tocca sommariamente le dominazioni
antiche: Ebrei, Persiani, Arabi, Romani,
e i primordii del Cristianesimo; e, venendo
a Maometto, prende a narrare alla
distesa le geste del Profeta e dei Musulmani.
Dal principio dell'egira fino all'anno 628
(1230-31), l'autore tien quest'ordine che, anno
per anno, nota gli avvenimenti di maggiore
rilievo, in tanti capitoli separati: e registra
alla fine di ciascun anno i casi di poca importanza
e le notizie necrologiche, in un
capitoletto intitolato “Ricordo di fatti diversi.”
Del resto, Ibn-el-Athîr non segue il
metodo cronologico sì servilmente che non
raccolga nei grandi capitoli tutte le vicende
d'un medesimo fatto accadute prima o appresso.
Per esempio, il conquisto musulmano
della Sicilia va nell'anno 212 dell'egira,
quando sbarcò lo esercito musulmano a Mazara;
ma il racconto incomincia con la rivolta
di Eufemio, cioè uno o più anni
avanti, e finisce al 223. Similmente la narrazione
del conquisto normanno, posta
nel 484, esordisce da quella che Ibn-el-Athîr
credea la prima cagione di decadenza
del principato kelbita nel 388; e si prolunga
fino alla morte del conte Ruggiero nel 490
e agli ordinamenti politici di re Ruggiero.
Lo stesso potrebbe notarsi in cento e cento
altri luoghi.



Oltre questo eccellente metodo, dobbiamo
ammirare, secondo i tempi e i mezzi
dell'autore, la diligenza e il giudizio ch'ei
pose nello scegliere, comparare e intessere le
tradizioni: talchè nel medio evo la Cristianità
non ha annalista che gli possa stare a fronte.
In oggi non lo darei come modello di critica.
Assai di rado cita le sorgenti, e poco o
nulla ne dice nella Introduzione. Come tanti
altri Arabi e non Arabi, trascrive qualche
fiata autori più antichi, mutilandoli e non
citandoli: ma per lo più compila dassè, con
stile conciso o più tosto spolpato, imparziale
o più tosto indifferente; se non che, sceso
ai proprii tempi, divenendo cronista, perde
la brevità, è turbato dalle passioni, si avviluppa
nelle minuzie. Con tutti questi difetti
il Kâmil è il più vasto e ordinato lavoro
che ci rimanga su i primi sei secoli dell'islamismo,
e avanza tanto gli Annali di
Abulfeda, quanto questi i magri compendii
di Elmacin e Abulfaragi. L'Europa darà
un gran passo nello studio dell'Oriente,
quando qualche dotta società intraprenderà
la stampa dei dodici o più volumi in quarto
che ci vogliono per lo testo e versione
d'Ibn-el-Athîr.



Questo autore mi ha fornito molti ragguagli
ignoti fin qui. Gli ottanta capitoli che ne
ho tolto, tra lunghi e brevi, abbracciano sei
secoli dal 31 al 625 dell'egira, e messi insieme
fanno una storia compiuta delle relazioni
dei Musulmani con la Sicilia; dei quali
capitoli circa sessanta sono inediti[74]. Li
ho copiato dai MSS. seguenti, dei quali segnerò
con le lettere dell'alfabeto i tre primi,
che occorrono a ogni passo nelle citazioni.



A. MS. di Parigi, Suppl. Arabo 740, in sei
volumi, dall'anno 153 al 628, con una lacuna
di mezzo secolo e molte altre minori. I sei
volumi non son tutti di una mano, ma quella
che ne copiò la più parte è nitida e corretta.



B. MSS. dalla Bodlejana d'Oxford.



1. Due volumi, Marsh. 324, Catalogo,
tomo I, nº DCCXXXVII, comprendono gli
anni dal 296 al 369.



2. Un volume, Pococke 346, Catalogo,

tomo I, nº DCXCIII, corre dall'anno 502
al 572, coi quali ho supplito alle lacune del
MS. A, e collazionato il resto. Gli altri quattro
volumi staccati che possiede la Bodlejana,
Catalogo, tomo I, ni DCXCIV, DCXCVI,
DCCLXXXIV e DCCLXIV, mi han fornito
qualche variante.



C. MS. di Parigi, Suppl. Arabe 740 bis,
cinque volumi in-4, dal principio dell'opera
all'anno 621, comperati a Costantinopoli
il 1846 dal barone De Slane, per
conto della Biblioteca di Parigi; il primo
dei quali fatto copiare apposta, tutti riveduti
da quello egregio orientalista su i MSS.
delle biblioteche di Costantinopoli. È il solo
esemplare intero che v'abbia in Occidente;
non mancandovi altro che l'anno 27 dell'egira
e parecchi frammenti. Questo MS.
mi è servito a confrontare le copie che io
avea già fatto su quei segnati A e B.



Allo stesso effetto ho adoperato gli altri
frammenti d'Ibn-el-Athîr che possiede la
Biblioteca Parigina, Suppl. Arabe 741, 743
e 744.



Finalmente mi ha aiutato a correggere
il testo d'Ibn-el-Athîr uno sfacciato plagiario,
lo emir Bibars Mansûri, morto
il 1325; il quale nella Zobdat el Fikra fi
Târîkh el Higra (Crema di riflessione su
gli annali dell'egira) copiò, scorciandoli e
continuandoli, gli Annali d'Ibn-el-Athîr; e
gliene dobbiamo saper grado, perchè ebbe
alle mani buoni MSS., e ottime copie sono
quelle dei due volumi della compilazione sua
che ci rimangono. Dico il V, a Parigi, Ancien
Fonds 668, che corre dall'anno 252 al 322,
e il VI a Oxford (Hunt. 198) che arriva con
qualche lacuna al 399.



XXXVI. Boha-ed-dîn (Abu-l-Mebâsin-Iusûf-ibn-Sceddâd),
n. il 1145, morto
il 1235, intimo di Saladino e cadi dell'esercito
suo, poi di Gerusalemme, senza dire il nome
de' Normanni di Sicilia, accenna alla impresa
loro d'Alessandria del 1174, nella Sîrat
es-Sultân.... Selâh-ed-dîn etc., ossia Vita
di Saladino. Ho preso questo squarcio dal
testo pubblicato da Schultens, Leyde 1732,
in-fog., p. 41; dove la impresa è raccontata
assai brevemente; e ciò conferma la osservazione
di M. Reinaud[75], che Boha-ed-dîn
faccia più autorità per gli ultimi anni del
regno di Saladino, che per le prime imprese
di quello.



XXXVII. Tarîkh el-Hokemâ
(Istoria dei Filosofi) per Mohammed-ibn-Ali,
detto Zuzeni, è compendio di una importante
opera dello stesso titolo, scritta da
Gemâl-ed-dîn-Ali-el-Kifti, visir di Aleppo,
morto il 1249. Dal compendio, che si trova
nelle biblioteche di Parigi e Leyde, ho cavato
le biografie d'Archimede e di Empedocle;
e l'ultima, che un Siciliano non potea trasandare,
è notevolissima per la menzione che
vi si fa d'un'opera attribuita al filosofo Agrigentino,
la versione arabica della quale si trovava
nel XIII secolo a Gerusalemme. Mi son
servito del MS. di Parigi, Suppl. Arabe 672.
Veggansi sul Tarîkh-el-Hokemâ, Casiri,
Bibl. Arab. Hisp., tomo II, p. 332,
nº MDCCLXXIII, che lo suppone scritto nel
XII secolo; Wenrich, De Auctorum Græcorum
versionibus ec., Lipsiæ 1842, prefazione;
Reinaud, Géographie d'Aboulfeda,
Introduction, p. LII, nota 4; e Dozy, Catalogo
dei Manoscritti arabi di Leyde, tomo II,
p. 289, nº DCCCLXXXV.



XXXVIII. Abu-Sa'îd-Îbn-Ibrahîm,
Siciliano, compilò un Kitâb el-Mongih
ec. (Felice Guida per curarsi senza
medico da ogni sorta di morbi e infermità).
Quest'opera, non citata da Hagi-Khalfa, si
trova alla Bodlejana (Marsh. 173, Catalogo,
tomo I, nº DLXIV), e ne ho trascritto la
prefazione. Con poche varianti, il MS. corrisponde
a quel di Parigi, Ancien Fonds
1027, intitolato Tekwîm el-Adwia el-Mofreda,
d'Ibrahîm-ibn-abi-Sa'id-el-Maghrebi;
il cui nome mostra ch'egli era figliuolo
del Medico siciliano.



XXXIX. Ahmed-ibn-Abd-es-Selâm,
Sceriffo, ossia della schiatta di
Ali, Siciliano, scrisse un altro libro di medicina,
MS. di Leyde (Catalogo del 1716,
nº DCCXXVII), sul quale non ho trovato
titolo; e quello che si legge nel Catalogo mi
par si debba correggere Kitâb el-Atibbâ fi
l-Amrâdh min el Ferk ila el Kedem (Libro
dei medici intorno le malattie dalla cima
della testa infino al piè). Pria che io studiassi
il MS., il professore Dozy mi avea
mandato copia di quel tanto che occorre
metterne nella Raccolta; cioè la prefazione
e la tavola dei venti capitoli in cui va divisa
l'opera. Hagi-Khalfa tratta al certo del medesimo
autore e di un libro diverso nell'articolo
seguente: “Kitâb Hifz es-Sahha ec.
(Libro d'Igiene), dello Sceriffo Ahmed-ibn-Abd-es-Selâm
Siciliano, Tunisino,
compendiato da Abu-Fares-Abd-el-Azîz-ibn-Ahmed,
in ottanta capitoli[76].” Nè
quel bibliografo, nè altri, dà notizie del
tempo in cui visse l'autore.



XL. Ibn-el-Giuzi (Scems-ed-dîn-Abu-Mozafer-Iusûf),
morto il 1256, nel

Merat-ez-zemân (Specchio del secolo), MS.
di Parigi, Ancien Fonds 641, dà due brevi
notizie su i Musulmani di Sicilia.



XLI. Ibn-Abbâr (Abu-Abd-Allah-Mohammed-ibn-Abd-Allah-ibn-Abi-Bekr)
da Valenza, segretario dei governatori
musulmani di quella città verso la metà
del XIII secolo; poi dei Beni-Hafs di Tunis;
fu messo a morte il 1260 e bruciato il cadavere
coi suoi scritti, per accusa di stato e
per un verso che gli avean trovato in casa
contro il principe Hafsita Mostanser. Ibn-Abbâr
dettò, tra le altre opere, l'Hollet
Sîarâ ec. (Il Pallio striato ec.), raccolta
delle biografie dei poeti di regia schiatta, in
Spagna e Affrica. Da un MS. che ne possiede
la Società Asiatica di Parigi, copia
moderna d'uno dell'Escuriale, ho cavato
pregevoli notizie su gli Aghlabiti d'Affrica
e di Sicilia; poichè l'autore diligentemente
raccolse e vagliò con critica molte opere
istoriche a noi non pervenute[77].



XLII. Abu-Sciâma-Mokaddesi
(Scehâb-ed-dîn-Abu-Mohammed-Abd-er-Rahmân-ibn-Ibrahîm)
da Gerusalemme,
come lo mostra il nome di Mokaddesi, nato
il 1202, morto il 1267, diè fuori il Kitâb-er-Raudatein
(Libro dei due Giardini),
storia delle dinastie di Nur-ed-dîn e di Saladino,
nella quale copiò, oltre varii libri a
noi pervenuti, altri che non abbiamo e parecchi
diplomi. Ho preso da questo plagiario
i capitoli su le espedizioni mandate da Guglielmo
il Buono in Alessandria d'Egitto e
in Siria. Ho adoperato i MSS. di Parigi,
Supplément Français 2503, 13 a, copia inesatta
e recente, e l'altro Ancien Fonds Arabe
707 A, ch'è del XVII secolo. Su l'Autore veggansi:
Reinaud, Extraits des Historiens... relatifs
aux Croisades, p. 20; e Quatremère,
Histoire des Sultans Mamlouks, par
Makrizi, tomo I, parte II, p. 46.



XLIII. Ibn-Sab'în (Kotb-ed-dîn-Abu-Mohammed-Abd-el-Hakk-ibn-Ibrahîm),
nato a Murcia il 1217, morto alla Mecca
di propria mano il 1271; trovandosi a Ceuta,
verso il 1240, dettò un trattato di filosofia
intitolato El-Mesâil es-Sikillîa (Quesiti
Siciliani), perchè con esso rispondeva alle
tesi che avea proposto ai dotti musulmani
Federigo Secondo imperatore, re di Sicilia.
Quest'opera, che si trova alla Bodlejana di
Oxford (Hunt. 534), sparge qualche lume
su gli studii che la civiltà musulmana promoveva
allora in Sicilia e nella penisola: e
però appartiene al nostro argomento. Io ne
ho dato un ragguaglio nel Journal Asiatique,
lo scorso anno 1853. Porrò nella raccolta
dei testi la prefazione e i quesiti di Federigo
Secondo.



XLIV. Ibn-Abi-Oseib'a (Mowaffik-ed-dîn-Ahmed-ibn-Kâsem),
nato al
principio del XIII secolo e morto nella seconda
metà di quello, compilò l''Oiûn
el-Anbâ fi Tabakât el-Atibbâ (Sorgenti di
notizie su le classi dei medici). Quivi, nella
vita di Ibn-Giolgiol (Abu-Dâwd-Soleimân-ibn-Hasan),
famoso medico della corte di
Cordova nella seconda metà del X secolo,
si legge un frammento d'Ibn-Giolgiol stesso,
in cui si descrivono le fatiche fatte in Ispagna
il 952 per compiere la versione di Dioscoride
dal greco in arabico; alla quale collaborò
un Abu-Abd-Allah Siciliano che
parlava il greco, dice Ibn-Giolgiol, ed era
pratico, alsì, in botanica e in medicina.
Darò questo squarcio e un capitoletto sopra
Empedocle. Il primo fu pubblicato in arabico
e in francese da M. De Sacy sul MS.
di Parigi, Ancien Fonds 873[78], al qual testo
aggiungo le varianti degli altri due MSS.,
Suppl. Arabe 673 e 674. Su l'autore si veggano
Sacy stesso[79], e Hagi-Khalfa[80].



XLV. Ibn-Sa'îd (Abu-l-Hasan-Ali)
del quale feci menzione nella prima
parte di questa Tavola, nº X, lasciò, tra le
altre opere, un Mokhtaser Gighrafia (Compendio
di Geografia), una copia del quale,
passata per le mani del celebre Abulfeda,
or si trova nella Biblioteca di Parigi, Suppl.
Arabe 1905. Ne ho preso quel che riguarda
la Sicilia e le isole adiacenti: breve ma diligente
descrizione. Sul merito di questo
lavoro geografico si consulti Reinaud, Géographie
d'Aboulfeda, Introduction, p. CXLI.



XLVI. Newâwi (Mohî-ed-dîn-Abu-Zakarîa),
nato il 1253, morto il 1277, nel
Tehdsîb el-Asmâ ec. (Dizionario biografico di
illustri musulmani), cita un grammatico e
filologo siciliano per nome Abu-Hafs-Omar-ibn-Khelef-ibn-Mekki.
Ho tolto questo
breve passo dalla edizione del Wüstenfeld,
Gottinga, 1842-1847.



XLVII. Ibn-Khallikân (Scems-ed-dîn-Abu-l-'Abbâs-Ahmed-ibn-Mohammed),

nacque ad Arbela il 1211, morì
il 1282, fu giurista, teologo, grammatico,
e cadi a Damasco e al Cairo: uomo di molta
virtù, condotto agli studii storici da Ibn-el-Athîr,
col quale ei praticava in gioventù
sua. Di Ibn-Khallikân abbiamo il famoso
dizionario biografico degli uomini illustri
dello islamismo intitolato Wefiât el-'Aiân;
del quale il baron De Slane ha preso a
stampare il testo e una versione inglese[81],
e il signor Wüstenfeld ha compiuto un'altra
edizione del testo in autografia[82]. Traggo
da Ibn-Khallikân non poche vite di Siciliani,
che porrò nella mia raccolta, usando, oltre
le edizioni dette, i MSS. di Parigi, Suppl.
Arabe 702 e 704, e un altro di proprietà
di M. Reinaud.



XLVIII. Kazwîni, (Zakarîa-ibn-Mohammed-ibn-Mahmûd),
morto il 1283,
scrisse due opere, recentemente pubblicate
dal Wüstenfeld e intitolate, l'una 'Agiâib
el-Mekhlûkâi (Meraviglie del Creato), e l'altra
Athâr el-belâd (Luoghi notevoli de'
paesi). Come sopra accennai, Kazwîni cita
una cronica di Sicilia che a noi non è pervenuta.
Ripete nelle dette due compilazioni
varii squarci di geografi più antichi, su la
Sicilia e in particolare su l'Etna. Dà un importantissimo
fatto storico di Malta, cavato
forse dalla detta cronica; e la curiosa notizia
dell'orologio a soneria, costruito per uso
di un re, probabilmente Ruggiero I di Sicilia,
che fu argomento ai versi di due poeti
maltesi, un dei quali è ricordato d'altronde
nell'Antologia di Imâd-ed-dîn da Ispahan.
Dell''Agiâib v'han parecchi MSS. a Parigi,
cioè Ancien Fonds 990, e Suppl. Arabe
864 a 867; e dell'Athâr, due MSS., Suppl.
Arabe 658 e 915. Io ne ho usato per notar
qualche variante alle correttissime edizioni del
Wüstenfeld, che son fatte su MSS. migliori.



XLIX. Il Baiân di Ibn-'Adsâri da
Marocco, fu compilato il 1299 con gran diligenza
sopra libri che noi non abbiamo;
e contiene molti ragguagli novelli su la storia
di Spagna, Affrica e Sicilia. MS. unico, comperato
dal Golio a Marocco; posseduto dalla
Biblioteca di Leyde (nº 67 Golius), e pubblicato,
il testo, dal prof. Dozy, con dotte note,
un glossario, e una splendida introduzione
intorno i cronisti arabi di Spagna[83]. Sventuratamente
il MS. è mutilo; nè d'altronde
il compilatore avea trovato la serie continua
degli annali dei cinque secoli che abbraccia
quest'opera. Vi si contengono non pochi
squarci del compendio di 'Arîb, del quale
feci menzione al nº IX. Il Dozy prima della
pubblicazione mi avea mandato gli estratti
riguardanti la Sicilia, i quali spargono
nuovo lume su le relazioni dei Musulmani
con questa isola fino alla prima metà del
X secolo, e nella prima metà del XII. I
quali squarci io darò secondo la edizione del
Dozy.



L. Tigiâni (Abu-Mohammed-Abd-Allah),
uomo di alto stato nella corte di
Tunis, ci ha lasciato la relazione d'un
viaggio ch'ei fece in quello Stato, dal dicembre
1306 fino al luglio 1309, con l'emir
hafsita Abu-Iahîa-Zakarîa, esaltato pochi
anni appresso al trono di Tunis; lo scopo
apparente del qual viaggio era di incalzare
l'assedio del castello che tenean tuttavia le
armi siciliane nell'isola delle Gerbe. Oltre
le notizie che toccan questo fatto dell'istoria
siciliana, il Tigiâni ne dà delle importantissime
e nuove, su i tempi precedenti,
cavate da diligenti ricerche su la storia
letteraria e politica delle città ch'ei percorrea.
Tali sono molti particolari delle
imprese dei Normanni di Sicilia su la costiera
d'Affrica nel XII secolo; la vita del
famoso ammiraglio siciliano Giorgio d'Antiochia;
il sublime sagrifizio di Abu-Hasan-Feriani
da Sfax, novello Attilio Regolo che
spirò sul patibolo su le sponde dell'Oreto
in Palermo ec.



Quest'opera, intitolata Rehla et-Tigiâni,
è stata ritrovata, non è guari, da
M. Alphonse Rousseau; il quale n'ha dato
una versione nel Journal Asiatique[84], ed
ha donato un MS. del testo alla Biblioteca
di Parigi, Suppl. Arabe 911 bis. Dal cortesissimo
M. Rousseau ebbi alcuni estratti del
testo; i quali ho accresciuto poscia sul
MS. di Parigi: e non saranno la parte
men pregevole della mia raccolta.



LI. Il Kartâs, come comunemente
si chiama una buona compilazione, fatta
nel reame di Marocco il 1326 e attribuita
ad Abu-Hasan-Ali-ibn-Zera', dà pochi e
noti ragguagli su le guerre dei Siciliani in
Affrica nel XII secolo. È testo arabico
niente raro in Europa; tradotto in tedesco
dal Dombay; in portoghese dal Moura; e
recentemente pubblicato con versione latina
dal professor Tornberg, con erudite annotazioni
che contengono altri squarci di testi

arabici[85]. Dall'edizione del Tornberg trascriverò
i paragrafi relativi alla Sicilia.



LII. Dimaski (Scems-ed-din-Abu-Abd-Allah-Mohammed),
così chiamato per
essere oriundo di Damasco, morì vecchio
nel 1327, dopo aver composto il Nokhbet
ed-Dahr ec. (Eletta del secolo su le maraviglie
della terra e del mare), opera geografica
compilata, dice M. Reinaud, senza
molta critica, ma pregevole per molti fatti
che invano si cercherebbero altrove[86]. E
così io ho trovato, in vero, il capitolo su la
Sicilia e altre isole del Mediterraneo, scritto,
com'e' pare, sopra osservazioni contemporanee,
e, al certo, non mero compendio di
Edrisi. Tolgo questo capitolo da due MSS.,
cioè di Parigi, Ancien Fonds 581, e di Leyde,
464 Warn., Catalogo del prof. Dozy,
tomo II, p. 134, nº DCCXXXV, del quale
il Dozy mi mandò un estratto.



LIII. Abulfeda ('Imâd-ed-dîn-ibn-Ali),
della illustre schiatta di Saladino, nacque
a Damasco il 1272; conseguì nel 1310
il principato di Hama, retaggio di sua casa;
e morì il 1331. Come ognun sa, le sue opere
principali sono il Tekwîm el-Boldân (Tavola
sinottica dei paesi), e il Moktaser fi Akhbâr
el-Biscer (Compendio dei fatti del genere
umano).



Della prima è stato pubblicato il testo
dai sigg. Reinaud e De Slane nel 1840; e il
Reinaud ne dà attualmente una versione
francese, della quale è uscito il primo volume,
preceduto da una dottissima introduzione
che contiene la vita di Abulfeda e la
storia della geografia appo gli Arabi.



Del compendio storico, abbiam detto
come gli estratti risguardanti la Sicilia pervenissero,
tradotti in latino, allo Inveges e
al Caruso. Il Reiske pubblicò a Lipsia, il 1754,
una sua versione latina dell'opera dal principio
dell'islamismo in poi; della quale si
servì il Di Gregorio nel Rerum Arabicarum.
Una copia del testo arabico, lasciata inedita
dal Reiske, fu stampata dall'Adler con la
versione latina a riscontro[87]. Non dirò delle
edizioni e versioni della istoria anteislamitica
e della vita di Maometto cavate dal Moktaser,
poichè son lontane dall'argomento nostro.
Gli Annali di Abulfeda, compilati in
parte sopra Ibn-el-Athîr e in parte sopra
altre opere, son compendio di compendii.



Io darò uno estratto della Geografia su
la edizione del testo; e gli estratti degli Annali
sul testo di Adler, confrontandolo, che
ben n'è mestieri, col MS. di Parigi, autografo
di Abulfeda.



LIV. Nowairi (Scehâb-ed-dîn-Ahmed-ibn-Abd-el-Wehâb)
della tribù arabica
di Bekr, detto il Nowairi o Noweiri, da un
villaggio d'Egitto in cui nacque il 1278 o
1273, morto il 1332; accozzò con le forbici,
come dicesi in Francia, tagliando una
pezza di qua e una di là, un centone enciclopedico
in trenta volumi, non modestamente
intitolato Nihâiet el-Areb fi Fonûn el-Adeb,
che sarebbe a dire: il non plus ultra dell'erudizione.
Va diviso in cinque parti: Cosmografia,
Nosografia, Zoologia, Botanica e
Storia[88]; del quale abbiam volumi staccati
in varie biblioteche, segnatamente a
Parigi, Leyde, Escuriale e Roma.



Nella prima parte, il Nowairi dà un
cenno geografico della Sicilia, che io pubblicherò
secondo la copia fattane gentilmente
per me dal Dozy sul MS. di Leyde, 273 Warn.,
Catalogo del Dozy stesso, tomo I, p. 4, nº V.



Nell'ultima parte v'ha le istorie di Affrica
e di Sicilia, compilate, non solamente sopra
Ibn-el-Athîr, ma anco sopra Ibn-Rekîk,
Ibn-Rescîk, Ibn-Sceddâd, e altri, che quell'annalista
o non ebbe alle mani o trascurò.
Pertanto il Nowairi narra non di rado
i medesimi fatti con altri particolari; cimentando
i quali con buona critica, se ne può
cavar partito. I racconti che toccano l'argomento
nostro contengonsi nei MSS. di Parigi
702[89], e 702 A, ed Ancien Fonds 638, dai
quali avean preso notizie il Cardonne, e il De
Guignes; talchè il marchese Caraccioli, lodatissimo
vicerè di Sicilia, avutone sentore
da amici suoi francesi, fece opera ad ottenere
il testo arabico, per la collezione intrapresa
sotto gli auspicii suoi dal Di Gregorio.
Adoperandovisi il Barthélemy, fu
mandato il testo del capitolo su la Sicilia,
con la versione francese di questo e di alcuni
squarci della Storia d'Affrica per M. J-J.
Caussin, padre dell'attuale professore d'arabico
M. Caussin de Perceval. Così il Di Gregorio
stampava, non senza errori, il testo, nel
Rerum Arabicarum, e vi aggiugnea con la
guida della francese una traduzione latina;
nella quale talvolta volle rifare il verso a
M. Caussin[90]; e, non essendo da tanto, sfigurò
e imbrogliò di molte frasi. L'orientalista

francese ne lo punì, pubblicando la propria
versione ed alcune note, che contengono
una critica urbana, ma severa e senza
replica[91].



Il lavoro da me intrapreso mi portò
a confrontare su i citati MSS. la edizione
del Di Gregorio, e copiare gli squarci di
testo della Storia d'Affrica tradotti dal
Caussin e altri che gli erano sfuggiti. Debbo
al professor Dozy altri capitoli risguardanti
scrittori siciliani, copiati sul MS. di Leyde.
Così ho potuto quasi raddoppiare i frammenti
del nostro autore dati nel Rerum Arabicarum;
senza dir dei nomi proprii e geografici
che mi è occorso di correggere, nè
degli squarci non bene interpretati, dei quali
ho dovuto rifare la versione.



Debbo avvertire infine che M. Des Vergers
pose la versione di varii capitoli della
Storia d'Affrica del Nowairi in appendice alla
parte di Ibn-Khaldûn pubblicata da lui; e
che il baron De Slane ha tradotto in francese
la prima parte della Storia d'Affrica, inserita
nel Journal Asiatique, série III,
tomo XI-XII (1841), e ristampata in appendice
alla Hist. des Berbères par Ibn-Khaldoun,
tomo I, p. 313, seg. M. De Slane ha
giudicato troppo severamente il Nowairi,
incolpandolo di tutte le favole del conquisto
musulmano d'Affrica, che quegli non avea
fatto che copiare da altri compilatori[92].



LV. Dsehebi (Scems-ed-dîn-Abu-Abd-Allah),
morto il 1347, fu compendiatore
come i contemporanei suoi Abulfeda,
Nowairi, e Scehâb-ed-dîn-Omari; se non
che attese alla sola storia, e particolarmente
alla letteraria, o, per dir meglio, alle biografie
degli uomini dotti. Questo è il pregio
delle opere che ci rimangono di lui. La principale
intitolata Târîkh el-Islâm è tavola
cronologica, divisa per decennii e corredata
alla fine di ciascun decennio da una lunga
serie di cenni biografici. La Biblioteca di
Parigi ne possiede due volumi staccati, Ancien
Fonds 626 e 646, dei quali il primo corre
dall'anno 1º al 40º dell'egira, l'altro dal
301 al 370. Un altro MS. della stessa Biblioteca,
Ancien Fonds 753, che abbraccia gli
anni dal 581 al 620, mi pare appartenente
non al Târîkh, ma al compendio che ne fece
lo stesso Dsehebi, del quale v'ha esemplari
a Leyde e altrove[93]. Pochissime notizie ho
cavato, sì da cotesti tre volumi, sì dai due
del Suppl. Arabe 746, opera dello stesso autore,
intitolata Kitâb el-'iber ec. (Avvertimenti
su le geste dei trapassati). All'incontro, ho
preso una ventina di buoni cenni biografici
di Siciliani, dal MS. di Leyde, nº 654
Warn., Catalogo del Dozy, tomo II, p. 205,
nº DCCCLXXVI, compendio che fece il Dsehebi
dell'Anbâ en-Nohâ di Abu-Hasan-Ali-el-Kifti,
morto alla metà del XIII secolo.



LVI. Scehâb-ed-dîn'Omari (Abu-Abbâs-Ahmed-ibn-Iahîa),
detto Ibn-Fadhl-Allah,
soprannominato anche Dimascki, da
Damasco ond'era oriundo, e 'Omari dal
nome di Omar il grande, dal quale pretendea
discendere; nacque verso il 1300 di famiglia
benemerita ai sultani d'Egitto; fu
professore di tradizion del Profeta; servì
nelle cancellerie di Damasco e del Cairo; e
morì il 1349. Costui accozzò una enciclopedia
a modo suo, intitolata Mesâlek el-Absâr
ec. (Escursioni degli sguardi sopra i varii
reami della terra). Dei ventisette volumi di
tal compilazione, i pochi che ci rimangono trattan
di geografia, storia e antologia poetica.
La parte geografica è cavata da buone opere,
e, tra le altre, da Abulfeda; ma l'Omari vi
aggiunse non poche notizie raccolte dassè,
sia da documenti oficiali, sia dalle relazioni
di viaggiatori e mercatanti ch'egli interrogava,
ben usando le comodità che gli dava
l'oficio suo. Pertanto il capitolo su la Sicilia,
che ho tolto da un MS. della Bodlejana, Pococke
191, Catalogo tomo I, nº CM, contiene
ragguagli contemporanei, anche di fatti storici.
Nel medesimo volume ho veduto una
descrizione della Calabria, porto di Taranto
e altri luoghi d'Italia.



Dobbiamo saper grado, altresì, all'Omari
degli squarci di poesie d'Arabi Siciliani
ch'ei ci conservò; i quali ho copiato dal
MS. di Parigi, Ancien Fonds 1372.



Allo incontro, la parte storica non può
servire ad altro che a confrontare qualche
passo d'Abulfeda; i cui annali l'Omari copiò
sfacciatamente, trinciandoli di decennio
in decennio, forse per occultare il plagio.
Dissi già che alcuni estratti della Storia relativi
alla Sicilia furono tradotti da un MS.
dell'Escuriale, il quale poi si perdè, probabilmente
nell'incendio del 1671. Il Di Gregorio
ristampò la versione latina che ne
avea fatto il Caruso su la italiana dello Inveges,
presa dalla latina di Marco Dobelio
Citeron. Io ho trovato parte del testo arabico
nel MS. di Parigi, Ancien Fonds 642, il
quale corre dall'anno 541 al 744, cioè dall'ultimo
capitolo della versione del Di Gregorio
in poi; nè posso rammaricarmi troppo
della perdita dei precedenti, poichè ne abbiamo
il tenore originale in Abulfeda. Nelle
citazioni che mi occorrerà di farne, aggiugnerò
il nome patronimico di Omari al titolo

di Scehâb-ed-dîn (Fiaccola della Fede),
ch'è comune a cento altri dottori musulmani;
e però mal si è adoperato a significare il
nostro autore. Avverto poi non esser questi
il cadi Scehâb-ed-dîn-Ibn-Abi-l-Damm, da
Hama, come suppose il Di Gregorio[94],
traendo nel proprio errore il Wenrich[95];
perocchè quel cadi visse un secolo innanzi
l'Omari, sendo morto il 1244; e Abulfeda cita
sovente l'opera sua, ch'è intitolata: Tarîkh
Mozafferi, e non Mesâlek el-Absâr[96].
Su Scehâb-ed-dîn-'Omari si veggano: Quatremère,
nelle Notices et Extraits des MSS.,
tomo XIII, p. 151 seg.; Catalogo della Bodlejana
d'Oxford, tomo II, p. 599; Catalogo
de' MSS. Orientali del British Museum,
parte II, p. 273, nº DLXXV; Reinaud,
Géographie d'Aboulfeda, Introd.,
p. CLII[97].



LVII. Ibn-el-Wardi (Zîn-ed-dîn-Abu-Hafs-Omar),
morto il 1348; mezzo
copiò e mezzo compendiò le notizie di
Edrisi e Dimascki su la Sicilia. Quali ch'elle
siano, le darò, secondo la lezione dei MSS.
di Parigi, Ancien Fonds 590, 593, 594, confrontata
col testo che ha pubblicato il Tornberg[98]
di questa mediocre compilazione
geografica, intitolata Kharîdat el-'Agiâib
(Perla delle Meraviglie).



LVIII. Sefedi (Selâh-ed-dîn-Khalîl-ibn-Ibek),
che morì il 1362, compose un dizionario
geografico, addimandato El-Waki
bil-Wefeiât (Il Conservatore delle Necrologie),
diligente e giudiziosa compilazione. La
Biblioteca di Parigi ne possiede due volumi
staccati, Suppl. Arabe 706, che contengono
le lettere dell'alfabeto arabico dalla Kha al
Sad; dalle quali ho cavato tre biografie, e,
delle tre, due sono di Cristiani: re Ruggiero,
cioè, e l'ammiraglio Giorgio d'Antiochia.



LIX. Domairi (Kemâl-ed-dîn-Abd-Allah)
scrisse nel 1371 l'Haiât el-Haiwân,
opera di Storia naturale; in cui, trattando
dello scorpione, l'autore cita i versi e la
trista fine di un poeta del Iemen che si trovò
avviluppato in una cospirazione contro Saladino,
tramata da malcontenti egiziani con la
corte normanna di Sicilia. Ho cavato questo
squarcio dal MS. di Parigi, Suppl. Arabe 873.



LX. Ibn-Khaldûn (Wâli-ed-dîn-Abu-Zeid-Abd-er-Rahmân-ibn-Mohammed),
nacque a Tunis il 1332 d'illustre famiglia,
passata dall'Arabia meridionale in Spagna
ai tempi del conquisto, e rifuggitasi in Affrica
nel XIII secolo. Nobile dunque e povero,
cominciò sua carriera da calligrafo nella Segreteria
dei principi hafsiti di Tunis. Da
costoro passò al servigio dei loro nemici i
Merinidi; poi, sempre da un regolo a un
altro, di que' che usurpavan oggi e cadean
domani sì in Affrica e sì in Spagna: appo i
quali ei fu cortigiano, agente diplomatico,
ministro, professore; or arricchito e onorato,
or imprigionato e perseguitato per gara
di altri intriganti, e sospetti che destava quel
suo far da Girella. A cinquant'anni, ristucco
dell'Affrica, se n'andò in Egitto; ove diessi
all'insegnamento pubblico; toccò una pensioncella
dal Sultano; salì allo uficio di cadi
di scuola malekita al Cairo: e sì balzano è
l'animo degli uomini, che quello statista di
larga coscienza fu deposto della magistratura
per la rettitudine e severità ch'ei manteneva
tra la corruzione degli altri giuristi. Il caso,
alfine, lo fe' trovare nel 1400 sotto le mura
di Damasco in mezzo alle orde dei Tartari e
in presenza di Tamerlano; al quale ei fu
prodigo di adulazioni, e n'ebbe onori e
profferta di rimanere alla corte tartara; ma
destramente ei se ne svincolò. Tornato in
Egitto, salito e sceso, e risalito all'oficio di
cadi, moriva il 1406. Questi particolari tolti
dall'Autobiografia di Ibn-Khaldûn, non parranno
troppi, quando si pensi che discorriamo
del primo scrittore al mondo che abbia trattato
di proposito la filosofia storica: nè saprei
dir se altri v'abbian levato il velo più
alto di lui.



Il lavoro istorico d'Ibn-Khaldûn, composto
la più parte in Affrica, nelle brevi
stagioni ch'egli ebbe di calma, è intitolato:
Kîtâb el-'Iber ec., che io, discostandomi
dalle interpretazioni date fin qui, tradurrei:
“Libro dei concetti storici e raccolta delle
origini e vicenda di Arabi, Stranieri e Berberi.”
Va diviso in Introduzione, tre libri,
e Autobiografia; delle quali parti, la Introduzione
tratta della Storiografia e il primo
libro racchiude le considerazioni generali
che noi intendiam sotto la denominazione di
filosofia storica. Gli altri due libri contengono

la narrazione storica; cioè il secondo
libro, degli Arabi e altri popoli orientali ed
europei; e il terzo, dei Berberi. Disegno
vasto e ben ordinato, ma colorito con man
disuguale, quasi da due uomini di varia
tempra d'ingegno. Da un canto, Ibn-Khaldûn,
superiore alla età e società in cui
visse, speculando su i fatti generali della
storia, arrivava a scoprirne le leggi e s'imbatteva
anco in chimere, come è avvenuto
poi al Vico ed altri naviganti in quelle regioni;
e ritrovava i canoni della critica; e,
maravigliosa coincidenza col Vico, discorrendo
di così fatti studii, conchiudeva essere
scienza nuova, a meno che, aggiunse modestamente,
qualche antico non ne abbia
scritto, e si sian perdute le opere[99]. Dall'altro
canto, Ibn-Khaldûn si messe a riempire,
come un volgare annalista, i compartimenti
sì bene immaginati in schiatte, dinastie,
e cronologia storica di ciascuna
dinastia. In questo usò molti ottimi materiali,
e tra gli altri il Kâmil d'Ibn-el-Athîr;
ma non digerì i fatti con la critica di cui
avea già dettato i principii; non serbò proporzione
nei racconti; non seppe sviluppare
le cagioni immediate degli avvenimenti con
la intuizione che hanno, per esempio, i
Latini e il Machiavelli: in somma fece una
compilazione, e, pei tempi più vicini, una
cronica e nulla più. Il barone De Slane, che
lo ha studiato e può giudicarne, notava che
Ibn-Khaldûn scrisse la filosofia storica con
chiarezza, e le narrazioni con uno stile avviluppato,
saltellante e pieno di neologismi.



Lunga sarebbe la rassegna dei lavori
che si son fatti, da una trentina d'anni in
qua, su questa mirabile opera. Limitandomi
a quei che più s'avvicinano all'argomento
nostro, ricorderò il testo e versione
della Storia dell'Affrica sotto gli Aghlabiti
e della Sicilia, pubblicati da M. Des Vergers;
la Storia dei Berberi il cui testo si è
dato a stampa in Algeri a spese del Ministero
della Guerra di Francia e per le cure
di M. De Slane, e la cui versione è stata
fatta dallo stesso orientalista, con erudite
annotazioni, e n'è uscito il primo volume.
I Prolegomeni, come van chiamati comunemente
la introduzione e il primo libro,
vedran la luce, tra non guari, per opera di
M. Quatremère, uomo da reggere a questo
ed a maggior peso. Mi si permetta infine
che io ricordi la edizione del testo e versione
italiana della storia antica di Ibn-Khaldûn,
incominciata dal nostro compatriotta
l'abate Arri da Asti nel 1840, e interrotta
l'anno appresso per la immatura
sua morte[100].



Ibn-Khaldûn nella Storia di Sicilia
compendia Ibn-el-Athîr, sì che appena vi
si potrebbe scoprir qualche fatto attinto ad
altre sorgenti. Negli altri capitoli ci dà ragguagli
più pregevoli. Da tutta l'opera io
ho cavato, per inserirli nella mia Raccolta,
gli squarci seguenti:



1. Uno dei Prolegomeni inedito; ove
si tratta del navilio siciliano sotto i Normanni.
Dal MS. del British Museum,
nº 9571, bel codice in caratteri affricani.



2. La Storia di Sicilia. Dalla edizione
di M. Des Vergers, riveduta su i MSS. di Parigi,
e confrontata con gli estratti di un buon
MS. di Tunis recatimi dal sig. Honnegar.



3. Molti squarci della Storia dei Berberi,
ch'io avea copiato dal MS. di Parigi,
Suppl. Arabe 742 quater, tomo III, e che
oggi ho potuto confrontare con la edizione
d'Algeri.



4. Altri squarci inediti su le prime
imprese dei Musulmani nel Mediterraneo,
su la Storia dei Fatemiti, e su le Crociate;
che ho tolto dai MSS. di Parigi, 742 quinquies,
tomo II, e 742 quater, tomo IV.



LXI. Zohri (Ibn o piuttosto Abu-Abd-Allah-Mohammed-ibn-abi-Bekr),
alla
fine del XIV o principio del XV secolo,
compendiò un trattato di Geografia di Kimâri,
copiato o compendiato, non sappiam
quando, da un libro che avea fatto compilare
il califo Mamûn (815-835) e delineare
insieme un planisfero. Tanto si ritrae dalla
prefazione del Zohri al detto Kitâb Gi'rafîa,
MS. di Parigi, Ancien Fonds 596, e
dal cenno che l'autore fa a fog. 58 verso.
Di certo, il Kimâri, o lo Zohri stesso, aggiunsero
qualcosa alla compilazione del
IX secolo; leggendosi qui i nomi di Mehdîa
e della Kalat-Beni-Hammâd, che furono fondate
appresso. Però non si può ben determinare
l'epoca alla quale riferirsi le notizie
su l'Etna e su non pochi prodotti del
suolo siciliano, che si trovano nel capitolo
della Sicilia e che io tolgo dal MS. di Parigi.



LXII. Makrizi (Taki-ed-dîn-Ahmed-ibn-Ali),
nato al Cairo il 1364, morto
il 1441, dotto e diligente compilatore di
varie opere[101], tra le altre ne dettava tre
che servono al nostro proposito. Sono:



Il Mokaffa, dizionario biografico, del

quale la Biblioteca di Parigi possiede un
volume, Ancien Fonds 675, che va dagli
ultimi della lettera ta (decimasesta dell'alfabeto
orientale) a parte dell'Ain; e la
Biblioteca di Leyde, nº 1366, tre volumi,
che prendono l'alef, Caf (22ª lettera), lam
e mim[102]. Però ci mancano parecchi volumi
dell'opera. Dal MS. di Parigi ho estratto
io le biografie dei Siciliani; dai MSS. di
Leyde lo ha fatto per cortesia verso di me
il prof. Dozy.



Il Kitâb-es-Solûk ec. (Introduzione
alla conoscenza delle dinastie), del quale
una parte è stata tradotta in francese da
M. Quatremère. Ho tolto un passo del testo
arabico dal MS. di Parigi, Ancien Fonds 673
C., tomo III, e Ancien Fonds 673, A. 2.



Il Kitâb-el-Mewâ'iz ec. (Avvertimento
e riflessioni su le divisioni territoriali e
i monumenti), MS. di Parigi, Ancien Fonds
680, ove si fa menzione d'un astronomo
siciliano dell'Osservatorio del Cairo; uno
squarcio del qual testo è stato pubblicato
da M. Caussin de Perceval, nella raccolta
Notices et Extraits des MSS., tomo VII,
p. 45.



LXIII. Zerkesci (Abu-Abd-Allah-Mohammed-ibn-Ibrahîm),
vissuto alla
fine del XV secolo, come conghiettura con
buon fondamento M. Alphonse Rousseau[103],
scrisse una storia dei principi almohadi e
degli hafsîti di Tunis fino all'anno 1429.
Quest'accurata compilazione, fatta su buoni
materiali, mi fornisce due squarci, che ho
tolto dal MS. di Parigi, Suppl. Arabe 852.



LXIV. Soiûti (Gelâl-ed-dîn-Abu-l-Fadhl-Abd-er-Rahmân),
nato a Soiût nell'alto Egitto il 1445, e morto il 1505, fu
compilatore infaticabile ma non sempre accurato;
e basta a dir che si crede abbia
scritto da trecento opere diverse.



Da quella intitolata Tarîkh-el-Kholafâ
(Storia dei Califi), MSS. di Parigi, Ancien
Fonds 639 e 776, ho cavato due parole di
cenno storico;



Dall'altra, che s'addimanda Kitâb-el-Boghiat
ec. (Libro di quanto posson desiderare
i raccoglitori delle Vite dei Lessicografi
e Grammatici), ho preso una ventina
di biografie di Siciliani. Ho avuto alle
mani due MSS., l'uno del dottor John Lee,
ch'era prestato al prof. Dozy di Leyde in
cui casa lo percorsi; l'altro acquistato recentemente
dalla Biblioteca di Parigi, ove si
conserva, Suppl. Arabe 683.



LXV. Ibn-Aiâs (Mohammed-ibn-Ahmed),
nato in Egitto, scrissevi nel 1516
il Nescek el-Azhâr ec. (Fragranza dei fiori
su le meraviglie delle regioni), mediocrissima
compilazione su l'opera di Edrisi e
altre. Nondimeno, raccogliendo tutti i testi
ove si tratti della Sicilia, non ho voluto
rigettar questo, che ne dà due capitoletti.
Li ho copiato dai MSS. di Parigi, Ancien
Fonds 595, e Suppl. Arabe 904.



LXVI. Makkari (Ahmed-ibn-Mohammed),
nato presso Telemsen innanzi
il 1590, e morto il 1631, lasciò una voluminosa
e diligente opera su la Spagna musulmana,
della quale la più parte è stata
tradotta in inglese dal professor Gayangos,
e adesso danno opera a pubblicare il testo
arabico i signori Dozy, Dugat, Krehl e
Wright. Nella descrizione di Cordova occorre
al Makkari di citare versi del Siciliano
Ibn-Hamdîs e darne giudizio. Porrò
questo passo e pochi altri cenni nella mia
raccolta, cavandoli del MS. di Parigi, Ancien
Fonds 704.



LXVII. Hagi-Khalfa (Mustafa-ibn-Abd-Allah)
da Costantinopoli, morto
il 1658, per erudizione, critica, e altezza di
ingegno, gareggia coi migliori scrittori di
storia letteraria che abbiamo in Europa.
Due opere sue forniscon materiali alla storia
dei Musulmani di Sicilia; cioè:



Il celebre Dizionario bibliografico di
15,000 opere, quasi tutte arabiche, pubblicato
dal Fluëgel, testo e versione latina; dal
quale ho cavato tutti i paragrafi su opere
di Siciliani, riscontrandoli per lo più coi
MSS. di Parigi[104].



E il Tekwîm et-Tewârîkh, ossia Tavola
cronologica, scritto in turco e in persiano e
tradotto in lingua nostra da Gian Rinaldo
Carli[105]. Gli estratti della versione italiana
relativi alla Sicilia, furono voltati in latino
e pubblicati dal Caruso e dal Muratori,
e a ragione lasciati indietro dal Di Gregorio:
tanto orribilmente il conte Carli avea saputo
sfigurare quella semplice Tavola. Ho
trascritto il testo persiano, non avendo potuto
capitare la edizione turca di Costantinopoli,
dal MS. turco di Parigi, Ancien
Fonds 45; e l'ho confrontato con una versione
latina del Reiske che v'ha nella Biblioteca
di Parigi.



LXVIII. Ibn-Abi-Dinâr (Abu-Abd-Allah-Mohammed-el-Kairewâni)
scrisse

il 1681 un Kitâb el-Munis etc. (Libro
dilettevole sugli avvenimenti dell'Affrica e
di Tunis), che corre dai principii del conquisto
musulmano fino ai principii della dominazione
ottomana in Affrica, e contiene
ragguagli topografici e di usanze: sennata e
diligente compilazione, ancorchè moderna;
nella quale non di rado si fa menzione
della Sicilia. Alcuni estratti di questa opera
mi furono recati da Tunis per favore del
signor Honnegar; e li ho accresciuto notabilmente
percorrendo lo esemplare che n'ha
la Biblioteca di Parigi, Suppl. Arabe 851.
Di questo libro han fatto una versione francese
MM. Pellissier et Remusat, nella quale
l'autore è chiamato ordinariamente col nome
etnico di Kaïrouani[106]: lavoro corredato
di ottime note, ma fatto, com'ei sembra,
sopra un cattivo MS.



LXIX. Teserif el-Aiâm ec. (Ornamento
dei giorni e dei tempi e vita del
Malek-Mansur). Il principe di cui si parla
è Kelaûn, sultano d'Egitto verso la fine
del XIII secolo: il compilatore della cronica
non si sa. La Biblioteca di Parigi n'ha il
solo volume secondo, Suppl. Arabe 810,
splendidissimo MS. fatto senza dubbio per
uso della corte di Egitto. Contiene alcune notizie
intorno la guerra del Vespro Siciliano, e
il testo d'un trattato politico e commerciale
tra il Sultano e i principi aragonesi Alfonso re
d'Aragona e Giacomo re di Sicilia. Io ho dato
la versione italiana di cotesti squarci nella
edizione della Guerra del Vespro, Firenze
1851, Documento XXX, p. 588 a 597.
Il trattato era stato pria tradotto in francese
da M. De Sacy.



LXX. Ibn-Konfûd (Abu-l-Abbâs-Ahmed-ibn-Hasan-ibn-Ali-ibn-Khatîb)
nel
XIV secolo dettò la Farisîa ec., ch'è parte
annali e parte cronica della dinastia hafsita
di Tunis. Alcuni squarci ne ha pubblicato
M. Cherbonneau, professore d'arabico a Costantina,
nel Journal Asiatique, IV série,
tomo XII, XIII e XX, con utilissime note.
Tolgo dal detto Giornale il testo relativo a
due imprese di Cristiani sopra le Gerbe e
Mehdia nel 1284. Questa e la precedente
opera son messe fuori dell'ordine cronologico,
non appartenendo propriamente alla
storia dei Musulmani di Sicilia; ma come
danno ragguagli su la storia di Sicilia dei
tempi susseguenti, così non mi è parso di trascurarle.










LIBRO PRIMO.



CAPITOLO I.



Dai primi tempi della storia infino a noi molte
genti straniere vennero a calpestare il suolo della
Sicilia: Cartaginesi, Vandali, Goti, Bizantini, Alemanni,
Francesi, Spagnuoli, a vicenda fecervi guerra,
guastarono, messer su novelle dominazioni e
poi dileguaronsi lasciando poche vestigia di sè. Tra
tanti rivolgimenti superficiali quattro conquisti mutarono
radicalmente il paese: che furono il greco, il
romano, il musulmano e il normanno, o meglio direbbesi
italiano. Le colonie doriche e ionie, nell'ottavo
secolo innanzi l'era volgare, si insignorivano
della Sicilia tra per la forza delle armi e dell'intelletto;
vi recavano loro schiatta, genio e linguaggio;
dirozzavano gli antichi abitatori, gente italica la più
parte e avanzo di varii popoli orientali; facean lieta
l'isola di città, di monumenti, di colti, di popolazione;
fondavano Stati da rivaleggiare con quei della
madre patria; correano, come li portava lor mobile
natura, or alla libertà or alla tirannide: tra i quali
continui travagli fiorirono nella Sicilia greca i più nobili
e profittevoli esercizii degli uomini; e nacquervi,
ad onor della umanità, Teocrito, Empedocle, Archimede.

Il soldato romano poi che uccideva Archimede
simboleggia pienamente il secondo conquisto, il quale,
con effetto contrario a quel che si vide nelle altre
province, in Sicilia distrusse più che non fondasse.
Ma nell'ottavo secolo dopo la nascita di Cristo, seguì
il terzo rinnovamento della Sicilia, per opera dei
Musulmani, i quali avean tocco l'apice di lor subita
civiltà; e riforniron l'isola di colonie arabiche e berbere;
vi portarono altra religione, leggi, costumi, lingua,
letteratura, scienze, arti, industrie, virtù militare
e genio d'independenza; in guisa da ritrarre,
se non il raffinamento e splendore, al certo l'attività
dei tempi greci. Breve del resto il dominio musulmano,
nè arrivò a compiere la assimilazione degli
abitanti che avea trovato nell'isola. Sfasciandosi da
un canto la società musulmana in Sicilia come per
ogni luogo, e spuntando dall'altro canto la novella
nazione italiana, questa trovò, come per caso, la insegna
di ventura, gli egregii esempii d'ardire e gli
ordini di guerra dei Normanni: talchè, verso la fine
dell'undecimo secolo, passò il Faro sotto la bandiera
di quelli; ripigliò la Sicilia, che le appartenea per ragione
di geografia e di schiatta; si aggregò le popolazioni
cristiane rimastevi, e raccolse i frutti delle
proprie e delle altrui virtù. Perchè, sendo pochi i
Normanni che le aveano insegnato a vincere, e ad
ordinare lo Stato, la nazione italiana, per la ineluttabile
maggioranza del numero, assorbì quella forte
schiatta, in guisa che a capo d'un secolo ne rimasero
appena i nomi di alcune famiglie. Quanto ai Musulmani,
parte si dileguò nel seno della società italiana

di Sicilia, parte emigrò o fu mietuta dalle spade
cristiane. Ed intanto si era mandata ad effetto, sotto
gli auspicii del nuovo popolo, l'opera cominciata dagli
Arabi quattrocent'anni avanti: la Sicilia tornata a potenza
e splendore primeggiò per tutto il duodecimo
secolo tra le province italiane; s'insignorì delle parti
meridionali della Penisola; e sparse in terraferma
molti semi di quel mirabile incivilimento della comune
patria nostra che pose termine al medio evo.



La storia delle colonie musulmane di Sicilia,
ch'io mi son proposto di scrivere, comprende i due
detti conquisti, arabo e normanno, le conseguenze
dei quali son visibili infino ai nostri giorni. Principierò
con ritrarre le vicende della Sicilia innanzi la
venuta degli Arabi, l'origine dello impero musulmano
e le condizioni della sua provincia d'Affrica: e ciò darà
argomento al primo libro. Nei tre seguenti tratterò la
dominazione dei Musulmani su l'isola; nel quinto il
conquisto normanno. Nel sesto libro finalmente discorrerò
la condizione dei vinti e i fatti ai quali parteciparono
sino alla metà del decimoterzo secolo;
quando gli ultimi avanzi loro furono trapiantati di
Sicilia in Puglia, e la civiltà italiana tramutò ancor
sua sede, prima dall'isola alle parti meridionali della
terraferma, e poi, fuggendo i capricci dei re, alle gloriose
repubbliche ch'eran surte tra il Tevere e le
Alpi.



La decadenza della Sicilia greca era cominciata,
come avvenir suole, prima della distruzione di sua
potenza politica. Le città più grosse, straziandosi in
guerra tra loro e ciascuna dentro da sè stessa; snervate

dal lusso, ch'è figlio di civiltà ma uccide la madre;
e logore, sopra ogni altra cagione, da tre secoli
di guerra continua contro Cartagine, presto soggiacquero
alla rozza vigoria di Roma (anni 241-210
avanti l'era volgare). Roma usò e abusò gli avvantaggi
dell'acquisto; il primo che facesse fuor la Penisola
e fin allora il più ricco. Abbattuta tanto più
agevolmente Cartagine quanto l'aveano stracca le
guerre con la Sicilia; fatto scala di quest'isola ad altre
imprese nel Mediterraneo; accattate da lei le prime
dolcezze della cultura intellettuale e del viver dilicato,
i vincitori non si saziarono che non divorassero
la provincia. La chiamarono granaio del popol romano,
e sì vollero farne un gran podere e nulla più. Per un
verso o per un altro incominciò il suolo siciliano a divenire
proprietà pubblica di Roma o privata dei nobili;
incominciarono a formarsi in Sicilia come in terraferma
i latifondi, che rimasero a proprietarii romani
o d'altre parti d'Italia infino al settimo secolo, nè
sparvero che al conquisto musulmano. Ma infin dal
principio della dominazione romana vasti tratti di terreno
si tennero a pascolo; prima degradazione, che
si accrebbe affidandosi gli armenti a schiavi marchiati
in fronte, ignudi o coperti di ruvide pelli; i quali
armati di mazze, spiedi e bastoni, a due, a tre, poi
a frotte, si davano a ladronecci per campar la vita;
poichè i padroni lor davano, in luogo di salario o vitto,
la impunità dei misfatti.[107] Da un'altra mano i cavalieri
romani, o, come or diremmo, i cittadini della
classe di mezzo, presero in fitto molte terre dell'isola

per coltivarle con le braccia d'altri schiavi marchiati,
incatenati, chiusi negli ergastoli la notte, menati
al lavoro con la sferza.[108] A tal empio sistema d'industria
agraria si aggiunse la enormità delle gravezze,
che prendeano il quarto, come si crede,[109] del ritratto
delle terre, senza contare i balzelli su le altre arti e
commercii.



Così arricchiti subitamente i pochi intraprenditori
stranieri, rovinati gli indigeni che non godeano
i medesimi privilegii di dritto o di fatto, ne doveano
seguitare due mali: che la proprietà ogni dì più che
l'altro si tramutasse in man dei Romani, e che andassero
a precipizio le industrie cittadinesche e sì il
commercio con gli altri popoli fuorchè i dominatori.
Dal peso e dalla vergogna del giogo nascea quella disperazione
universale, che al certo attizzò la prima
guerra servile (a. 134-132 av. l'e. v.), e che spinse
alla seconda (a. 103-101 av. l'e. v.) non poche
popolazioni libere. Pur coteste guerre avevano origine
da più antica e profonda iniquità di cui non erano
innocenti i cittadini greci di Sicilia. Gli schiavi di
tante lingue congregati nell'isola, e forse gran parte
siciliani, dopo lungo alternar della fame con la rapina,
della abiezione con gli omicidii, si risovvennero
della dignità umana, e invocando il cielo che credeano
la dovesse vendicare, si adunarono nei più
rinomati santuarii, nel tempio di Cerere ad Enna o
dinanzi i tremendi altari dei Palici; bandirono la naturale

uguaglianza degli uomini; e valorosamente la
sostennero con le armi, aiutati più o meno dai cittadini,
finchè Roma, che s'intendea meglio di quella
ragione, li vinse e sterminò. E mossa dalla prudenza
che accompagnava la ferocità sua, l'aristocrazia romana
volle rimediare con leggi che rendessero più
sopportabile la condizione dei Siciliani: ma non giovò,
perchè tal minuta giustizia non troncava la radice
del male, e d'altronde non si osservava, per essere
elusa e soffocata a Roma dalla prepotenza dei
grandi. Già la patria era perduta; già i migliori disperavano
di lei. Diodoro, che fiorì l'ultimo tra i sommi
ingegni della Sicilia greca e fu il primo scrittore
dell'antichità che abbracciasse la storia universale,
Diodoro, dopo trent'anni di viaggi e lungo soggiorno
a Roma (verso l'anno 45 av. l'e. v.), par sì rassegnato
alle sventure della Sicilia, che accettava come
vera guarigione un sollievo passeggiero dovuto alla
umanità del pretore Asillio. Nè volgare animo ebbe lo
storico siciliano, nè poco amore per la patria; ma vedendola
perire, par ch'ei se ne confortasse con le ineluttabili
leggi dell'umanità che gli lampeggiavano alla
mente, e con risguardare ormai il genere umano come
unica famiglia, e il popol romano come capo di
quella.[110] Dopo la morte di Diodoro seguirono le ultime
guerre civili dei dominatori, che fecero campo di battaglia

la Sicilia (a. 43-35 av. l'e. v.), e sì la straziarono,
che consunta com'essa era dalle cause economiche
e morali, non potè risorgere; le antiche e
nuove piaghe scoprironsi di un subito. La popolazione
delle cittadi scemò orribilmente; moltissime rimasero
vôte d'abitatori; abbandonata gran parte dei
colti: la terra di Cerere, sì cupidamente presa dai
Romani, si era sfruttata nelle mani loro.[111]



Chi abbia mai percorso le splendide memorie
della Sicilia greca, o soltanto abbia notato gli avanzi
di quella prosperità nelle orazioni di Cicerone contro
Verre (a. 70 av. l'e. v.) crederà a stento lo squallore
che ingombrò il paese verso il principio dell'era volgare.
Pur ne son prova i provvedimenti di Augusto,
necessitato ad ovviare alla rovina di parecchie città,
e l'espresso attestato di Strabone, uom greco, contemporaneo,
sciente delle cose di Sicilia, non sospetto
di esagerarne le calamità per calor poetico
dell'animo. Cominciando dal lato di levante Strabone
trovava sol quattro città: Messina, Taormina, Catania,
Siracusa; notando che le ultime due fossero
state di recente ristorate da Augusto, e Siracusa
ristretta a minore spazio presso la penisola d'Ortigia,
in vece dello antico giro di centottanta stadii,
troppo ormai agli abitatori.[112] Su la costiera meridionale,

continua il geografo, v'ha Agrigento e Lilibeo
e il rimanente delle città al tutto rovinate e
deserte; nè la settentrionale abbonda di popolazione,
ancorchè la si estenda più che le altre due, e vi si
veggano Alesa, Tindaro, Cefalù, Palermo colonia
romana, e lo Emporio Segestano. Delle città dentro
terra ei va nominando Etna, Centorbi ristorata altresì
da Augusto, Erice col magnifico tempio scarso ormai
di sacerdoti, Enna designata sol come fortezza, Lentini
che andava a male; e le altre abbandonate tutte e
date ad abitare a pastori. Spaventevole ragguaglio
confermato coi nomi delle principali città distrutte, e
col dire della grande fertilità del suolo, ma che i
prodotti di quello, grani, miele, zafferano, bestiame,
pelli, lane, tutto portavasi a Roma, fuorchè quel poco,
son le parole di Strabone, che si consuma nell'isola.
A compiere il quadro egli accenna alle antiche
guerre servili che più o meno ripullulavano, e
che ai suoi tempi un Seleuro che si dicea figlio dell'Etna,
avesse levato eserciti e tenuto una parte del
paese, ma poi vinto e condotto a Roma, aggiugne
romaneggiando il geografo greco, ognun l'ha veduto
nel circo, esposto in cima a un gran catafalco in
figura dell'Etna, il quale aprendosi, com'era congegnato,
lasciò cadere il ribelle nelle gabbie delle fiere.[113]



Ma la rivoluzione che oppresse la libertà di Roma,
temperò anco i soprusi dell'aristocrazia romana
nelle province; tendendo il principato a ragguagliar

nella comune obbedienza tutte le classi dei cittadini,
e tutte le parti del territorio. Per questo mutato ordine
di cose, la Sicilia, come alcuni altri paesi, respirò
alquanto; anche mercè i pronti e materiali soccorsi
di Augusto ricordati di sopra; limosina la quale
dovea accorare i Siciliani più che confortarli, e continuò,
per maggior onta, sotto Tiberio e Caligola,
da cui fu riedificato alcun monumento dell'isola.
Succeduta poi una serie di buoni principi, che fecero
dimenticare, con unico esempio nella storia, i
vizii del potere assoluto, la Sicilia convalescente
arrivò a partecipare di quella prospera mediocrità
universale dell'impero romano: parecchi villaggi
ingrossati presero il luogo delle città ch'erano distrutte
ai tempi di Strabone, e alcuna di queste risorse,
o così potè dirsi, perchè un pugno di gente
tornava ad abitar tra le rovine. Provan ciò le opere
di Plinio e di Tolomeo, e l'Itinerario d'incerta epoca
che porta il nome di Antonino: scritti che tornano a
un dipresso alla prima metà del secondo secolo. E
in vero l'Itinerario accenna novelle stazioni di posta
istituite recentemente, e i due geografi, con poco divario
l'uno dall'altro, danno una lista di città il cui
numero è quadruplo di quel di Strabone e metà
di quel che si rinviene appo Stefano Bizantino, erudito
di tempi più bassi, che spigolò negli antichi scritti
dei Greci.[114] Le quali cifre ancorchè vadan prese ad

arcata per la poca esattezza di coteste compilazioni,
pur vi si raffigura il precipizio della Sicilia negli ultimi
tre secoli che precedettero l'era volgare, e lo
scarso ristoro nei primi due secoli che la seguirono.



Scarso ristoro e non durevole; perchè indi cominciò
la decadenza universale dell'impero; perchè l'Italia
si trovò peggio che le altre province per lo flagello
dei latifondi e degli schiavi di che eran pieni; e perchè
la Sicilia, divenuta del tutto italiana, fu afflitta
più che la Penisola, per essere caduta una parte maggiore
delle sue terre nelle mani dell'aristocrazia di
Roma. A tal disordine sociale non bastavano a riparare
nè la prudenza di Augusto, nè la benevolenza degli
Antonini, nè l'equa amministrazione della giustizia,
nè la bene ordinata azienda. Pertanto riapparvero gli
antichi sintomi nel terzo secolo; e tra quell'universale
scompiglio, che suol chiamarsi l'epoca dei trenta tiranni,
divampò nell'isola una novella guerra servile[115]
(a. 259). Spenti altrove i piccioli tiranni, posata
la commozione sociale dell'isola, continuò in tutta
Italia l'abbandono dell'agricoltura, continuò lo spopolamento,
non ultima cagione delle invasioni dei
Barbari. Diocleziano prolungò alquanto la vita dell'impero.
Poi la sede passò a Costantinopoli (a. 330);

ripassò in Italia alla divisione (a. 395) nella quale la Sicilia
appartenne all'impero d'Occidente: ma che potea
ormai nuocere o giovare un mero mutamento di forme
amministrative alla provincia arsa ed annichilita?



Delle incursioni dei Barbari settentrionali avrò poco
da dire. Comparvero la prima fiata in Sicilia quando
appena potean temersi ai confini estremi dell'impero.
Sotto il regno di Probo, una mano di Franchi, vinti
nelle Gallie e trasportati in riva al Mar Nero, trovandovi
un'armatetta romana, se ne impadroniano con
disegno di tornarsene in Ponente; e nell'arrisicato
lor corso dal Bosforo allo stretto di Gibilterra, per
necessità e vendetta, saccheggiavano molti luoghi
delle costiere, e, tra gli altri, piombati sopra Siracusa,
le dettero il guasto, vi fecero una carnificina, e salvi si
ridussero finalmente alle Bocche del Reno[116] (a. 278).



Dopo quel turbine passeggiero, consumata la
rovina dell'impero occidentale, Alarico, come ognun
sa, morì a Cosenza quand'era in punto di assaltare
la Sicilia (a. 410); ma Genserico osteggiò Palermo,
prese Lilibeo (a. 440), e, sconfitti i suoi Vandali da
Ricimero presso Girgenti (a. 456), dopo avere più
tosto depredato che occupato l'isola, cedettela per
trattato ad Odoacre (a. 476), ritenendo solo il Lilibeo
come vedetta da custodire il suo novello reame
di Affrica. Odoacre poi regnò su la Sicilia per quattordici
anni; del quale ci resta il documento d'una
concessione di terre presso Siracusa,[117] e prova com'ei

prendesse nell'isola quella che si chiamò la parte dei
Barbari. Del resto gli Eruli non passaronvi mai; forse
non vi mandarono che qualche picciol presidio: a
tale debolezza era condotta la Sicilia! Così ancora,
vinto Odoacre dagli Ostrogoti, la si diè quetamente
a Teodorico; a persuasione di Cassiodoro, ed a condizione
che le città e i campi fossero salvi dalla licenza
dei vincitori, dei quali sol venisse nell'isola
quel tanto che bastava a munir le fortezze principali.
Teodorico, resse l'isola assai più umanamente
che i suoi predecessori barbari e non barbari; ma
non potè far che si dimenticasse l'origine sua, nè
l'eresia ariana ond'era infetto: sì che un semplice
romito di Lipari, alla morte del re affermò averlo
veduto strascinare all'isoletta di Vulcano, scinto,
scalzo, con le mani legate al dorso, ghermito dalle
ombre invendicate di papa Giovanni e del patrizio
Simmaco, che il precipitarono nel cratere ardente.[118]



Tal nimistà nazionale e religiosa, comune a tutta
l'Italia, fe' cadere il regno dei Goti, non guari dopo
la morte di Teodorico, e spianò la strada alla dominazione
bizantina, che parea meno straniera e che fu
portata da Belisario, capitano degno al certo dei
tempi più gloriosi di Roma. Dopo l'Affrica, e prima
della terraferma d'Italia, Belisario conquistò la Sicilia

entro poche settimane, con diecimila uomini al
più, per la connivenza degli abitatori: ebbe Catania
per un colpo di mano; Siracusa e altre città a patti;
Palermo sola per ostinata battaglia; e tornato a Siracusa,
capitale dell'isola, entrovvi in trionfo (a. 535),
spargendo monete d'oro su la plebe, che potea credere
in vero ristorato l'onor di sua nazione, sentendo
parlar greco e latino tra i vincitori. La breve guerra
di Totila (a. 549-551 ) fu l'ultima incursione dei Barbari
settentrionali in Sicilia; i quali non l'avevan tenuto
più che ottant'anni; non vi avean posto colonie
militari, non vi lasciarono nè progenie, nè istituzioni,
nè alcun vestigio. Indi il governo bizantino quetamente
ricominciò nell'isola tutti gli abusi del romano,
del quale riteneva il nome e le forme; e per un secolo
intero che corse dal conquisto di Belisario al
regno di Costanzo, la storia di Sicilia non ha altro
fatto notabile, che la mutata natura dei legami tra
l'isola e la terraferma d'Italia.



La popolazione siciliana per otto secoli avea tenuto
tal consuetudine con quella dell'Italia centrale,
qual se l'isola si fosse venuta a porre alle foci del
Tevere: tanta era la frequenza dei negozii attenenti
al governo, ai commercii, e un tempo agli studii liberali,
poi alla religione; sempre e più che ogni altra
cosa alla cultura delle terre. Le irruzioni degli stranieri
infino a Totila nulla mutarono a questo ordine
di cose; avendo l'isola con rurale docilità seguíto le
sorti della terraferma, nella quale tutti i vincitori
vennero a stanziare. Ma nel sesto secolo, il conquisto
bizantino e il longobardo, accaduti con sì breve

intervallo, scomposero que' legami. Il primo trasferì
a Costantinopoli i negozii dipendenti dal governo,
ch'erano molti, e importantissima tra quelli l'amministrazione
dei poderi della Corona. Il secondo
(a. 568-575) divise l'Italia in due parti, una dei vincitori,
l'altra dell'impero bizantino; la quale si componea
delle isole e di brani in terraferma frastagliati a
caso come da tremuoto: la punta cioè della Penisola;
alcune strisce di costiera qua e là sovr'ambo i mari;
nel centro, Roma con varii pezzi di territorio infino
all'Adriatico. Or la parte soggiogata dai nuovi Barbari
si trovò naturalmente in guerra col governo bizantino;
e più grave effetto era su l'animo d'ogni uom
romano il terrore di quegli atrocissimi principii della
dominazione longobarda; il macello dei maggiori cittadini,
lo spogliamento delle facultà, la profanazione
delle chiese, le persecuzioni e sovente il martirio degli
ortodossi per man di quegli eretici ariani e dei loro
ausiliari idolatri; gli ordini civili distrutti; gli abitatori
degradati da ingiuriose leggi; la più parte fatti servi
o poco manco. Pertanto ogni comunicazione si chiuse
tra la Sicilia e le misere regioni stanza e preda dei
Barbari. Al contrario mutaronsi poco o nulla i rapporti
materiali della Sicilia coi paesi rimasti al nome
bizantino, e i morali si strinsero ed accrebbero. E ciò
intervenne per cagion dei molti Italiani che si rifuggivano
nelle isole; per la fratellanza che spirava la
comune oppressione di tutte le province occidentali
dell'impero; e sopratutto per procaccio dei papi, che
ormai aveano acquistato grandissimo séguito in Sicilia.










CAPITOLO II.



A creder le pie leggende locali, il cristianesimo
ebbe precoci e splendidi principii in Sicilia. San Pietro,
dicono, s'affrettò a mandarvi d'Antiochia (a. 44)
i primi vescovi: Marciano a Siracusa, Pancrazio a Taormina.
Vennero pochi anni appresso, Berillo a Catania,
Libertino a Girgenti, Filippo a Palermo, Bacchilo a
Messina. I quali tutti perseguitati e persecutori, abbattono
tempii pagani, rintuzzano oracoli, uccidono
dragoni; Marciano, ascoso nei laberinti sotterranei
della capitale, vi compone un altare con l'effigie della
Vergine ed è strangolato da' Giudei; Maria e Teja incontrano
alsì il martirio a Taormina per serbar castità;
e presso lor tombe s'innalza il primo monistero di
donne dell'orbe cristiano. Cotesti racconti, ancorchè
accettati alla rinfusa nei libri della corte di Roma, furono
messi in forse pei principii del decimottavo secolo,
da due grandi eruditi siciliani, Giambattista Caruso
e Giovanni di Giovanni.[119] Agli argomenti loro parmi da
aggiugnere, che gli Atti degli Apostoli, narrando sì
minutamente il viaggio di San Paolo a Roma (a. 61 )

e com'egli fosse soprastato per tre dì a Siracusa,[120]
non fan parola, secondo lor costume, di correligionarii
o amici trovati in quella città; donde al certo non si
confermano i fasti di San Marciano. Volgendoci a un
altro ordine di critica, basta accennare che le tradizioni
dette ripugnino ai fatti generali della storia ecclesiastica
del primo secolo; che ci si vegga la gerarchia,
non del primo ma del quinto o sesto secolo; anche
passando sotto silenzio quel monastero di suore e culto
d'immagini. La ignoranza poi di chi scrisse le leggende
chiaro apparisce dalla poca o niuna parte che vi
si dà a San Paolo, massimo propagator del vangelo
nelle schiatte greca e latina.



Egli è probabile che non dall'Oriente ma da Roma
venissero in Sicilia i semi del cristianesimo; nè
pria delle persecuzioni di Nerone. Del rimanente si
può accettare dalle leggende l'itinerario della nuova
fede nell'isola, correggendovi sì la cronologia e gli
episodii; perchè quel cammino non discorda dalle
condizioni dei Siciliani nel primo secolo, e perchè
d'altronde si sa come le agiografie contengan sempre,
tra molta lega, un po' di buon metallo, e rispettino
sopra ogni altra cosa la verità delle notizie
geografiche. Il cristianesimo fu, in origine, l'incivilimento
degli oppressi; ma non tutti gli oppressi
n'erano capaci allo stesso modo. Dovea precorrere
alla grossiera fede del volgo lo zelo di spiriti convinti
o innamorati: e però in Sicilia quelle speculazioni
metafisiche, quei peregrini principii di morale,
quella tendenza d'associazione e di carità, non poteano

esser compresi che nelle città; dovean trovare
accoglienza tra i sottili ingegni greci, prima
che nella gente latina più tenace alle realità; doveano
durare grandissima fatica a penetrar quella mista e
insalvatichita popolazione rurale. I pochi cristiani
dell'isola, non vinta per anco la forza d'inerzia delle
masse, ebbero a combattere le forze vive del principato,
dell'aristocrazia e dei dotti; le quali, vedendosi
ormai minacciate dalla nuova potenza che sorgea
nel mondo, fecero ogni opera ad abbatterla. Indi
per gran tratto del terzo secolo e nei primi anni del
quarto, scorreva in Sicilia il sangue dei martiri. Si
illustravano allora i nomi, rimasti sì popolari, di Agata,
Lucia, Ninfa, Euplio e molti altri; Lentini, culla
un tempo della rettorica greca, si rendea celebre per
la eroica costanza e numero dei cristiani. Nel medesimo
tempo altri discendenti de' Sicelioti si fortificavano
nel culto nazionale di Cerere o di Venere
Ericina, con gli argomenti di Porfirio, capitato nell'isola
per osservare l'Etna e fattovisi a scrivere
(verso il 270) un trattato a difesa del paganesimo.
Il filosofo Probo da Lilibeo, che visse in quella età, e
i molti discepoli ch'ebbe Porfirio nel suo lungo soggiorno
in Sicilia, combatterono insieme con lui questa
guerra neoplatonica contro il cristianesimo: e i sofismi
loro tornarono vani al par che i supplizii a fronte
del principio morale dei novatori. Posate le persecuzioni;
succeduto alla tolleranza il favore del governo,
e al favore uno impetuoso zelo, la più parte
dell'isola confessava la fede di Cristo. I sanguinarii
editti di Teodosio poi accrebbero per forza il numero

dei proseliti; fecero chiudere gli ultimi tempii pagani;
e pur non bastarono a sradicare le antiche
superstizioni della popolazione rurale. Infino agli ultimi
anni del sesto secolo, che appena si crederebbe,
se ne scoprono le vestigia in Sicilia, come in Sardegna;
poichè le epistole di San Gregorio fan parola di
idolatri che il vescovo di Tindaro durasse fatica a convertire,
e di schiavi pagani, comperati dai Giudei di
Catania per iniziarli a lor setta.[121]



Insieme con la Chiesa Siciliana già adulta, emerse,
ai tempi di Costantino, la gerarchia. Ebbe al certo
origine popolare in Sicilia come per ogni luogo; ebbe

stretto legame con la gerarchia di Roma per la consuetudine
che passava tra i due paesi: legame di
fraternità sotto la persecuzione, poi di riverenza, infine
di soggezione, quando l'ordine ecclesiastico s'informò
dall'ordine amministrativo dell'impero. Pertanto
fin dai principii del quinto secolo veggiamo
chiaramente il vescovo di Roma far da metropolitano
nell'isola; consecrare i vescovi di quella; scrivere
loro direttamente per gli affari di disciplina; chiamarli
a sinodo a Roma; dar licenza per la dedicazione
delle basiliche; delegare or uno or un altro all'esercizio
di sua giurisdizione nelle cause ecclesiastiche;
provvedere alla visitazione delle chiese: il quale ordinamento
non fu mutato che nell'ottavo secolo,
come innanzi diremo. La riverenza del vescovo di
Roma in Sicilia s'accrebbe necessariamente a misura
che quel s'inalzava alla supremazia ecclesiastica in
Occidente, e che i conquisti dei Barbari lo rendevano
protettore di tutto il clero occidentale. E la Chiesa
Siciliana seguì senza contrasto tutte le dottrine e riti
di Roma: fu provincia quieta ancorchè non ignorante;
ausiliare fedele della metropoli, ancorchè non vi
sia nato alcuno scrittore di primo ordine nè ortodosso
nè eretico. Il clero non par sia stato irreprensibile;
del resto non numeroso nè turbolento: pochi al certo
i monaci, di regola forse basiliana; e vi si aggiunse
una colonia di Benedittini a Messina, se pur v'ha
questo di vero in una leggenda che ci occorrerà di
esaminare nel quarto capitolo di questo libro.[122]




Ma un altro vincolo fortissimo avvinse la Sicilia al
papato in quei bassi tempi; e fu la proprietà territoriale,
avanzo dei vasti patrimonii acquistati dai cittadini romani
tra con le arti di Marcello e di Verre, o raggranellati
ora per gli sforzi d'onesta industria, or con
l'usura. Non prima fu lecito alle chiese di possedere
beni, che lo zelo dei nuovi convertiti, l'artifizio del
clero datosi ad avviluppare le coscienze in una rete
inestricabile di peccata, il baratto dei perdoni, l'assiduità
al letto di morte sopra animi stemprati dalla
infermità agitati da tante paure, la confusione delle
opere di pietà con le opere di carità, la eloquenza e
dottrina fatte retaggio esclusivo del sacerdozio; tutti
questi potenti motivi, moltiplicarono le donazioni e i
lasciti pii: e più dopo la occupazione dei Barbari,
quando i beni mondani de' vinti divennero sì precarii
e sì rinvilirono. Così furono largheggiati alle chiese
italiane vasti tratti di terreno in Sicilia, che nel linguaggio
dei tempi si chiamavano fondi o masse. La
Chiesa di Milano nel sesto secolo possedea nell'isola
un patrimonio di questa fatta;[123] un altro n'ebbe la
Chiesa di Ravenna;[124] ed uno di gran lunga più dovizioso

la Chiesa di Roma, che d'altronde tenea tanti
altri poderi in tutta Italia e fuori. Al dir di papa
Adriano I, il patrimonio di Sicilia proveniva da donazioni
non meno d'imperatori che di privati. Vaste
erano le possessioni e sì sparse in tutta l'isola, principalmente
presso Siracusa, Catania, Milazzo, Palermo,
Girgenti, che talvolta i vescovi di Roma preposero
all'amministrazione due rettori che sedeano a Siracusa
e a Palermo, come al tempo antico i questori
nelle due province, siracusana e lilibetana. Del rimanente
un autore bizantino della fine dell'ottavo secolo
fa montare il ritratto in Sicilia e in Calabria a tre talenti
e mezzo d'oro,[125] classica e incerta cifra statistica. I
poderi, come ogni altro dell'isola, si coltivavano da
conduttori e rustici, delle quali condizioni di persone
tratteremo a suo luogo; notando sol qui che la Chiesa
Romana riscuoteva una tassa nei matrimonii dei suoi
rustici: strano transatto tra l'antica ragione che
avea negato il nome di matrimonio ai congiugnimenti
degli schiavi, e la nuova fede che costituivali in sacramento.
Molte altre orribili avanie anco pativano i
conduttori e rustici della Chiesa; avanie forse comuni
a tutta la popolazione rurale della Sicilia, e per lo
più aggravate dalla negligente amministrazione di
mano morta, com'oggi ben si chiama.[126] Così fatti
abusi furono mitigati da San Gregorio al tempo di cui

dicevamo in su la fine del capitolo precedente, ed al
quale convien che torni la narrazione.



La chiesa di Roma non si potea sottomettere di
queto ai Longobardi, flagello della gente latina, e,
oltre a ciò, incapaci ad occupare tutta la Penisola
com'avean fatto i Goti. Donde, invece di piaggiare i
nuovi Barbari, dovea la Chiesa far opera a scacciarli
con le armi che fosse in poter suo di muovere, le
bizantine cioè e le italiane; dovea rinforzare le bizantine
con la riputazione sua in Italia e fuori. Sopratutto,
non bastando l'impero a difendere Roma
minacciata dai Longobardi e dalla fame, dovea la
Chiesa salvar dassè sola la città eterna, le cui tradizioni
politiche e religiose faceano aspirare il vescovo
al primato in Italia e in tutta cristianità.



Così fatto intento, consigliato al paro dalle passioni
e dagli interessi, ma debolmente procacciato
dai papi nei primi venti anni del conquisto longobardo,
par che infiammasse l'animo di San Gregorio.
Uomo di illustre sangue, grande avere, illibati costumi,
indole gentile inchinata alla mestizia, dotta a mo'
dei tempi ancorchè nemico della letteratura classica
che gli puzzava di paganesimo, facile scrittore ancorchè
inelegante, pronto parlatore, posato e robusto
ingegno, perseverante, saldo nei proponimenti,
pieghevole nei mezzi, operoso, insinuante, sottile
ricercatore dei fatti altrui, buon massaio dei denari
ma non per sè stesso, caritatevole e liberale con accorgimento
anzi con astuzia, destro a usare le altrui
debolezze e fino gli altrui vizii, ma a buon fine; e
pieno il generoso petto di giustizia, di umanità, di

religione e di zelo per la Chiesa di Roma: i quali
sentimenti diversi gli pareano un solo; sì che in ultimo
lo zelo ecclesiastico predominò e soffocò tutti
gli altri quando gli si opponeano. Gregorio, primo del
nome tra i papi, santo nel calendario romano e grande
nella storia, fu specchio di virtù cristiana con quelle
macchie di ruggine connaturali per la umana debolezza
a tal virtù, le quali crescendo in certi tempi e
in certi luoghi hanno occupato e guasto tutto il terso
metallo; e n'è nata la bruttura che si chiama volgarmente
gesuitismo. Gregorio, pria che il pontificato lo
abilitasse a mandar ad effetto il disegno politico che
accennai, disperando della vittoria, volle apparecchiare,
com'e' parmi, un sicuro asilo alla Chiesa ortodossa
di Roma e d'Italia. La virtù delle armate bizantine
e il genio dei Longobardi, alieno sempre
dalle cose del mare, gli designarono a ciò la Sicilia.



Donde, lasciato appena l'uficio municipale di
prefetto per cercare più certa via di potenza in un
chiostro di Roma (a. 575), Gregorio fondava del proprio
sette monasteri: uno in quella città e sei in Sicilia.
Tal disuguaglianza di liberalità non può apporsi a
capriccio. Sendo Gregorio nato a Roma, di famiglia
romana e amorosissimo dei concittadini suoi che
viveano in necessità e angustie spaventevoli, si è
cercato di spiegare il fatto in varii modi. Altri ha
imaginato ch'ei possedesse beni nell'isola, il che
non pare, nè basterebbe. Altri che Silvia sua madre
fosse siciliana,[127] il quale supposto è gratuito al par

che insufficiente a sciogliere l'enimma. A me pare che
il bandolo si trovi negli scritti di San Gregorio stesso.
Non prima esaltato al pontificato, lo veggiamo provvedere
con estrema sollecitudine che si raccogliessero
a Messina i frati calabresi testè cacciati in Sicilia
da un novello romore d'armi longobarde; i quali
andavano per l'isola miseri e vagabondi.[128] Ora ognun sa
che più numero assai di Italiani s'era rifuggito in Sicilia
parecchi anni innanzi (a. 576), quando i Longobardi
corsero le province di mezzo della Penisola; nel quale
scompiglio i chierici recaron secoloro gli arredi delle
chiese che poi non voleano rendere:[129] e non è mestieri
di citazioni per provare quanta povertà straziasse
tutti quegli esuli. Però San Gregorio non potea
largire le proprie facultà in opera più caritatevole,
nè più utile all'Italia e a Roma stessa, che di aprir
loro un ospizio. Quella mente, in quella età, non poteva
imaginare altro ospizio che il monastero. I sei
che ne fondò bastavano a ricettare, se non tutti gli
esuli, almeno i più degni e capaci a disciplinare e
agguerrire questo nodo di frati che combattessero su
i dubbii confini della religione e della politica; tenessero
in Sicilia una propaganda romana contro la sede
di Costantinopoli, la quale attraea le popolazioni di linguaggio
greco; apparecchiassero séguito alla Chiesa
di Roma, venendo alla dura estremità di riparare in
Sicilia cacciata dai Barbari; e potessero in fine, secondo
gli eventi, ripassare in terraferma a gridar la croce
contro gli Ariani. San Gregorio mentr'era privato, com'ei

pare, coltivò a questo medesimo intento l'amistà
di ragguardevoli famiglie siciliane.[130]



E quand'egli, sforzato o forse secondato dallo
amor dei Romani, salì alla cattedra di San Pietro, il
disegno su la Sicilia si allargò, come tutti gli altri
della sua mente. Non è del mio subietto discorrere di
quanto momento fosse stato questo gran Romano sul
secol suo con le azioni e con gli scritti; nè ricorderò
la conversione di popoli lontani; la riverenza e terrore
della religione aumentati; l'autorità civile arrogatasi
tra per la influenza che gli usi dei tempi
davano ai vescovi e per la lontananza e impotenza
dell'impero bizantino; il nome della sede romana
esaltato; le arti assiduamente adoperate a ciò or con
animo sincero, or con malizia: la morale, cioè, la filosofia,
la teologia, la disciplina e ambito del clero, la
solenne liturgia, il grave canto, le leggende superstiziose;
senza lasciare intentato veruno argomento che
potesse scuotere l'intelletto, cattivare l'animo, illudere
i sensi. L'effetto generale del pontificato di
San Gregorio fu che, aspirando al primato spirituale,
ei si accostò necessariamente alla dominazione temporale;
dove più dove meno secondo gli ostacoli. Così
a Roma e nell'Italia di mezzo il patrocinio suo con
l'andare dei tempi divenne principato. Così in Sicilia
l'influenza ch'ei volle esercitare ebbe men libero
campo, e nondimeno lasciò tante vestigia che i papi,
molti secoli appresso, con quella loro prodigiosa
tenacità, si provarono a mutarla anche in signoria.

L'influenza di San Gregorio in Sicilia passò al certo
la più larga misura che potesse darsi al primato ecclesiastico,
e si volse a due particolari intendimenti.
Un fu lo antico, rincalzato ed esteso, cioè di render
la Sicilia cittadella del clero italiano, nella quale il
papa fosse padrone degli animi, poichè i corpi li tenea
l'impero bizantino. L'altro intendimento sembra di
cattar favore, perchè l'amministrazione del patrimonio
papale, secondata dai governanti, dagli ottimati
e dall'universale, rendesse maggior frutto, da sovvenirne
largamente il popol di Roma, chè meglio si difendesse
dai Longobardi e sempre più s'affezionasse
ai papi.



Quanto premessero a Gregorio le cose di Sicilia
si scorge dalla prima epistola che ci rimane di lui
per la quale provvide a far adunare ogni anno i vescovi
dell'isola a Siracusa o Catania.[131] Seguiron da
presso un'altra ad amici suoi siciliani,[132] una che confortava
i vescovi siciliani a mescolarsi nelle cause
secolari per difendere i poveri,[133] e una che dettò profonde
e diligenti riforme nell'amministrazione del
patrimonio.[134] Noveransi inoltre più di dugento lettere
toccanti la Sicilia, donde appariscono a chiunque
i disegni suoi, e la coscienza più sollecita dei
disegni che scrupolosa nei mezzi. Indi si vede che
San Gregorio diè la caccia a qualche avanzo di Pagani,

e allettò al cristianesimo i Manichei e gli Ebrei
senza perseguitarli; anzi, quanto agli Ebrei, con una
tolleranza mondana al certo, non filosofica. Più rigore
usò nelle materie attenenti alla disciplina ecclesiastica;
mostrando assai gelosia del patriarca di Costantinopoli;
commettendo apertamente ai vescovi di
tirare i popoli a passiva obbedienza verso di Roma;
procacciando appo i popoli la elezione di fidati suoi
alle sedi vescovili. Intese di più San Gregorio a riformare
i costumi del clero secolare e regolare; nel
qual capo è notevole il divieto di ammettere le
donne a voti monastici avanti l'età di sessant'anni,
poichè pare da più d'uno esempio che le suore giovani
eran sedotte dai preti.[135] E sul punto della morale
pubblica, a prendere litteralmente le parole del
pontefice, l'opera sarebbe stata malagevolissima o
piuttosto disperata, arrivando la corruzione al segno,
com'ei diceva, di provocare il cielo a immediato sterminio
della provincia: ma ce ne consola l'interesse
ed uso ch'egli avea di esagerare; e ne fornisce la
prova egli stesso, quando novera tra i peccati più
abbominevoli i matrimonii entro il settimo grado, che
due righi di dispensa or posson mutare d'incesto in sagramento.
Quanto alla venalità degli officiali, San Gregorio
la biasimò e la alimentò, facendo lor porgere le
solite mance nei negozii del patrimonio. Con ciò patrocinava
i privati appo i magistrati, largiva limosine,

sovveniva questo e quello con pensioni, facea deporre
il governatore Libertino che avea vietato innanzi la
esaltazione sua di portar grani di Sicilia a Roma; al
quale fu surrogato un Giustino, amico o ligio del papa.
Più degno uso fece San Gregorio del credito che
avea a corte di Costantinopoli, ricordando gli aggravii
degli officiali dell'azienda imperiale in Sicilia,
Sardegna e Corsica, la disperata condizione di quei
popoli, e quanto errore fosse di esaurire le isole a
furia di balzelli, sperando con quel danaro carico di
maladizioni alimentar la guerra nella terraferma d'Italia.
Infine la riforma nell'amministrazione del patrimonio
papale in Sicilia va lodata di prudenza e umanità;
poichè mirava ad accrescere la rendita levando
a un tempo il biasimo di molestare ingiustamente i
possessori vicini e di spolpare i proprii coloni. Noi ne
discorreremo più partitamente trattando della condizione
degli abitatori delle campagne, e diremo allora
di uno errore di San Gregorio che qui vuolsi accennare.
Il quale fu che, in contraddizione coi principii
del cristianesimo e con le proprie azioni sue, mantenne
in Sicilia la schiavitù, mentre combatteala in
terraferma, e limitò la libera scelta nei matrimonii
dei coloni.[136]



Tale è la somma delle cose operate da San Gregorio
in Sicilia, con ambito e benevolenza; e pur con

grande avvantaggio dell'isola. Ei conseguì lo effetto
di trarne il danaro e il grano che aiutarono a mantenere
Roma. Conseguì parimenti una smisurata riputazione
in Sicilia per sè stesso e per la Chiesa di
Roma; la fondazione di grande numero di monasteri
col danaro dei privati, stimolati dal suo esempio;
e l'aumento della dottrina e splendore della Chiesa
Siciliana. In fatti, nel corso del settimo secolo i monasteri
di Sicilia rivaleggiarono con quei di Roma
per ricchezza, numero di frati e onore degli studii;
sopratutto del canto ch'era sì in voga dopo i tempi
di San Gregorio, e, com'e' pare, anco della sacra letteratura
greca che in Sicilia si potea coltivare meglio
che a Roma. Pertanto in quella età salivano al
trono pontificale il pio Sant'Agatone (a. 678), il dotto
e caritatevole San Leone II (a. 682), Conone (a. 686),
Sergio (a. 687), e poi Stefano IV (768), dei quali Conone
educato in Sicilia, e gli altri tutti siciliani. La
Chiesa di Antiochia ebbe in quel torno due patriarchi
siciliani: Teofane abate del monastero di Baya presso
Siracusa (a. 681), e Costantino diacono della medesima
città (a. 683).[137] Nè prima nè poi toccò alla Sicilia
tanta partecipazione nei negozii della Chiesa universale.
L'impulso di civiltà, chè tale era questo al
certo nei bassi tempi, dato da San Gregorio, durò
in Sicilia fino al tempo che l'isola, tolta alla giurisdizione
del papa, ubbidì al patriarca di Costantinopoli.
Ed allora il merito degli ecclesiastici siciliani si fe'

strada nella nuova metropoli: onde troviamo Metodio
siciliano salito a quella sede patriarcale; e Gregorio
Asbesta vescovo di Siracusa, San Giuseppe Innografo
e altri Siciliani, segnalarsi nelle aspre contenzioni religiose
del nono secolo, sì come innanzi dirassi.






CAPITOLO III.



Mentre San Gregorio gittava le prime fondamenta
della potenza temporale dei papi, un giovane pien di
virtù meditava in Arabia su i principii d'una novella
religione. La gente ond'ei nacque era in via d'uscire
dalla barbarie. Aveva avuto, per vero, l'Arabia, in
tempi remotissimi, un periodo di potenza e anco
d'incivilimento. Questi s'erano sviluppati, a dispetto
della natura, tra un clima ardente e un suolo penuriosissimo
d'acque, sì che v'era impossibile ogni agricoltura,
fuorchè in qualche lista di terreno; impossibile
il soggiorno di grosse e raccolte popolazioni; negato
alla più parte degli abitatori tutt'altra vita che la
nomade. Donde non è maraviglia se la potenza politica
si dileguasse dall'Arabia forse in tempo assai
breve, come poi avvenne a quella fondata da Maometto.
Dello incivilimento rimase qualche avanzo,
nelle sue sedi principali: a settentrione cioè e tra
ponente e mezzogiorno, ov'è più fecondo il terreno
e l'Oceano tempera l'aere e agevola il commercio.
Scomparvero fin anco quegli antichi popoli; dei quali

altri emigrò come i Fenicii, altri decadde e menomò,
altri, sterminato per violenta catastrofe, lasciò vaghe
rimembranze di umana superbia, di abominazioni,
di provocata vendetta del cielo.



Così durante il corso delle due civiltà greca e
romana, e infino al settimo secolo dell'era volgare,
l'Arabia fu poco tenuta in conto tra le nazioni. In questo
periodo veggiamo nella penisola due schiatte principali.
La più antica, detta di Kahtân dal vero o supposto
progenitore, forse il Iectan della Bibbia, occupava
le parti meridionali, ossia l'Arabia Felice degli
antichi e principalmente l'angolo tra ponente e mezzodì,
il Iemen, come il chiamano gli Arabi. Era schiatta
mista, parlante due lingue, l'una delle quali analoga
all'arabo, e l'altra no; divisa tra la vita nomade e
la vita stabile: e le popolazioni stabili, dove date all'agricoltura,
dove raccolte in cittadi e intese al commercio,
alla navigazione, ad industrie cittadinesche;
la parte più opulenta della nazione per molti secoli
soggetta dove a piccioli principi, dove ad unica monarchia,
in ultimo a due successive dominazioni straniere.
Varie tribù erranti di cotesta schiatta, dopo
soggiorno più o men durevole nell'Arabia di mezzo,
come se lor indole le sforzasse ad accostarsi alla civiltà,
se ne andarono verso il settentrione. Quivi fondarono
due Stati: l'uno in Mesopotamia che si addimandò
il reame di Hira, prima tributario, poi provincia
della Persia; l'altro presso la Siria. E questo ebbe
per sede Palmira; si illustrò coi nomi di Odenato e
Zenobia; e, distrutta Palmira, le tribù, senza soggiornare
altrimenti in grosse città, furono note sotto la appellazione

di Ghassanidi: comandate alsì da un principe;
soggette sempre all'impero romano, il quale occupò
anche qualche città della Arabia settentrionale,
Petrea, come la dissero i dominatori. L'altra gente
prese il nome da Adnân, tenuto discendente di Ismaele.
Più compatta della prole di Kahtân, parlava unica
lingua; tenea l'ingrato e vastissimo terreno delle
regioni centrali. Pastori nomadi o mercatanti di carovana,
gli Ismaeliti non ubbidirono a principi; vissero
nella rozza franchigia della tribù, anche que' ch'ebbero
stanza ferma là dove il luogo ne concedea. Gli
stranieri non s'invogliarono giammai di soggiogarli; nè
essi l'avrebbero sofferto, se non che alcuna tribù riconobbe,
di nome e per poco, i monarchi del Iemen,
o i Persiani.



Considerati così gli abitatori dell'Arabia secondo
il legnaggio, i due tronchi parranno dissimilissimi
l'uno dall'altro; si comprenderà perchè si
oltraggiassero a vicenda; perchè la nimistà della
schiatta durasse fin sotto la potente unità dell'islamismo,
fino alle remote spiagge dell'Atlantico, ove
le portò insieme la vittoria. Ma se si riguardi ai
costumi piuttosto che al sangue, si troveranno da
una banda i soli cittadini e agricoltori del Iemen,
dall'altra il rimanente di Kahtân e tutta Adnân; il
grosso della nazione arabica, non ostante l'antagonismo
di schiatta, comparirà ridotto ad unica stampa
dalla vita nomade. La qual condizione sociale, immutabile
come i deserti ove errano le tribù, è notissima
per tanti ricordi univoci, da Giobbe infino ai viaggiatori
d'oggidì: libri sacri, poesie, istorie, romanzi,

osservazioni di dotti europei. E vuolsi da noi studiare,
perchè, conoscendo gli ordini delle tribù, si spiegheranno
agevolmente le vicende della nazione arabica
in tutti i tempi e in tutti i luoghi.



La tribù nomade, o, come dicon essi, beduina,
che suonerebbe appo noi campagnuola, è saldo corpo
politico senz'altri legami che del sangue, senz'altra
sanzione penale che la vergogna e il timore dell'altrui
vendetta e rapacità. Quivi l'unità elementare
delle società non è l'individuo, ma sì la famiglia;
nè risiede vera autorità che nel capo della famiglia.
Ei comanda assoluto ai figliuoli e a lor prole; agli
schiavi fatti in guerra o comperati; ai liberti che rimangono
in clientela; agli affidati, uomini stranieri e
liberi venuti a porsi sotto la sua protezione: ei li nutrisce,
li difende dall'altrui violenza, e, quando ne recassero
ad altrui, ripara il torto o affronta la vendetta.
Nel numero e zelo de' suoi sta la forza del
capo; la ricchezza nei servigii loro, negli utensili e
negli armenti: nè è mestieri autorità di legge a mantenere
insieme tal corpo.



Fuori dalla famiglia cominciano le associazioni:
volontarie al tutto; ma seguon anco la parentela. Così
varie famiglie fanno un circolo, come lo chiamano gli
Arabi dall'uso di piantare in cerchio lor tende; al quale
è preposto uno sceikh, o diremmo noi anziano, più
tosto che eletto, designato senza forme di squittinio
dalla riputazione della persona e importanza della
famiglia; talchè l'ufizio spesso diviene ereditario per
molte generazioni. È capo fittizio della parentela:
magistrato senza impero sopra i privati; senz'arbitrio

nelle cose comuni del circolo, nelle quali dee seguire
il voto dei padri di famiglia. Infine lo sceikh rappresenta,
come oggi direbbesi, il proprio circolo nella
tribù. La quale unisce insieme varie parentele di un
medesimo legnaggio; ordinata alla sua volta come il
circolo, guidata da un capo, che vien su tra accordo
e necessità come quello del circolo, e regge le faccende
comuni della tribù: mutare il campo, far
guerre o leghe; sempre con l'assentimento degli
sceikhi, fors'anco di altri potenti capi di famiglia.
Suole altresì capitanare gli armati della tribù nelle
scorrerie e zuffe; ma talvolta, e più spesso oggi che
nei tempi andati, il condottiero è scelto a posta.



Tale è loro gerarchia, politica insieme e militare,
chè mal si distingue appo i Beduini. Ordini
civili, che meritino il nome, non ve n'ha. La forza
mantiene la roba quando non vi basti il credito
della famiglia; e se la forza non può, il furto divien
legittimo acquisto. Un po' più efficace la guarentigia
delle persone; perchè il circolo e la tribù vi si
sentono tenuti in onore, e più volentieri pigliano le
armi a vendicare il sangue, o contribuiscono con
le facoltà a pagare il prezzo di quello ch'abbia sparso
alcun de' loro. Il quale compenso, assurdo e iniquo
in una civiltà, umano nella barbarie, è in uso da antichissimi
tempi in Arabia, come nel medio evo in
Europa, ove il portarono i nomadi del Settentrione;
ma gli Arabi, men pazienti di freno che non sieno mai
stati i popoli germanici, non soleano accettare il
prezzo del sangue se non che esausti dopo lunga vicenda
di omicidii. Le multe per omicidio, troppo

gravi ad una sola famiglia, troppo fastidiose a tutta
la tribù, si soglion fornire dal circolo; il quale
indi si direbbe società di assicurazione scambievole
nei misfatti: e può cacciar via gli uomini rotti; ond'essi
rimangono senza mallevadore nè protettore,
veri sbanditi.



Sembra ancora che tra la famiglia e la tribù
talvolta si trovino parecchi gradi d'associazione intermediaria,
per cagion della disuguaglianza grandissima
che v'ha nel numero degli uomini delle tribù:
chè se ne conta di poche centinaia, ovvero di migliaia,
quasi popolazione d'una provincia. Il corpo
politico indipendente che noi diciamo tribù, o, per
prendere una similitudine molto ovvia, il ramo staccato
dall'albero, si appella in arabico con nomi diversi,[138]
secondo che si discosti più o meno dal tronco
l'inforcatura ov'è tagliato il ramo: poichè ogni frazione
di tribù consanguinea si accompagna alle altre o se
ne spicca a suo piacimento nei liberi campi del deserto.



Non è mestieri aggiugnere qual divario corra
tra le famiglie in punto di ricchezza; consistendo
questa in proprietà mobili, e di più mal difese contro
gli uomini e peggio contro i fenomeni della natura.
La disuguaglianza del numero di uomini, avere, valore
e riputazione delle famiglie in una nazione che

sta sempre in su la guerra e osserva con tanta religione
i legami del sangue, porta necessariamente
la nobiltà ereditaria. V'ha inoltre la riputazione di
nobiltà di una tribù, o circolo sopra gli altri, poichè
tra loro quella che noi diremmo cittadinanza si confonde
con la parentela. La forma di governo della
tribù torna all'aristocrazia, ma larga; temperandola
il nome comune, la familiarità patriarcale, il bisogno
continuo che i grandi hanno della gente minuta, la
agevolezza di sottrarsi a un governo troppo duro, la
semplicità e rozzezza dell'ordinamento sociale. Perciò
di rado si vede degenerare in oligarchia e quasi mai
in principato.



Gli ordini della tribù nomade informano le popolazioni
stanziali, nate quasi tutte da quella, poste in
mezzo ai Beduini, costrette a comporre con essi per
danaro o sopportare le scorrerie, e avvezze a chiamare
in lor divisioni quegli agguerriti vicini. Le abitazioni
fisse dell'Arabia centrale sono stanze di commercio
o ville di agricoltori; concorronvi uomini di altre
schiatte arabiche, concorronvi stranieri, e il reggimento
talvolta si riduce nelle mani di pochi e anco
vi prevale un solo: effetto necessario della proprietà
più certa, delle plebi vili e mescolate, della fatalità
della umana natura che si stempera quando sta in
riposo. Nondimeno sendo le armi in mano delle tribù
libere, la servitù non può allignare troppo tra i cittadini.



Per le medesime cagioni le fattezze e costumi,
ancorchè diversi, pur in molti punti si rassomigliano.
I figli del deserto hanno alta statura, corpi robusti,

asciutti, puri lineamenti della schiatta caucasica in
volto, barba non troppo folta, bellissimi denti, sguardo
sicuro, penetrante; avviluppati la persona in ampie
vestimenta, coperti la testa e il collo con bizzarra
foggia di cuffia,[139] chè da loro par ne venga tal voce;
vanno alteri al portamento, maneggian destri le armi,
padroneggiano i cavalli, animale amico loro più che
servo; traggono vanto dalla rapina; impetuosi nell'ira,
tenaci nell'odio, ospitalissimi, leali alle promesse;
ardenti nell'amore che merita il nome; son contenti
per lo più d'una sola moglie, la comprano, la
ripudiano, ma li ritiene di maltrattarla troppo il rispetto
della parentela di lei; nè tengon chiuse le
donne, nè appo loro la gelosia vieta le oneste brigate
con donzelle, nè i teneri canti e i balli. Tra la libertà
della parola, l'uso alla guerra e la compagnia
del sesso più delicato, si comprende perchè
i Beduini sentano sì altamente in poesia. La gente
delle città, meno schietta di sangue, anco per cagion
dei figliuoli che han da schiave negre, men
forte, usa turbanti e fogge di vestire più spedite e
di pregio, e con ciò non pare svelta nè elegante al
par de' Beduini; unisce le passioni violente con la
frode; le tenere non conosce, ma la libidine; usa poligamia,
divorzii, concubine; sprezza e tiranneggia le
femine, quando il può senza pericolo; sempre le allontana

da' ritrovi; cerca in vece gli stravizzi: in ogni
cosa mostra il predominio dei piaceri materiali sopra
quei dell'animo. Tali i cittadini i cui costumi più discordino
dai nomadi. Ma v'ha gradazioni tra gli uni
e gli altri. Le popolazioni mercatantesche, stando sempre
in cammino, partecipano del valore e sobrietà dei
Beduini. Similmente le famiglie nobili delle città amano
a imitare i guerrieri della nazione; e alcune usano
mandare a balia i figliuoli appo le tribù del deserto,
nelle quali sono educati fino all'adolescenza. Son poi
virtù comuni a tutta la schiatta arabica la liberalità,
l'ospitalità, il coraggio, l'audacia delle intraprese, la
perseveranza; vizii comuni la superstizione, la rapacità,
la vendetta, la crudeltà; tutti han pronto ingegno,
arguto parlare, inclinazione alla eloquenza ed
alla versificazione.



Riducendoci adesso al secolo che corse avanti la
nascita di Maometto, si ponga mente a ciò, che la popolazione
stanziale era meno frequente nell'Arabia di
mezzo e men corrotta forse che in oggi; che la popolazione
nomade vivea a un di presso nelle medesime
condizioni presenti; e ch'entrambe riscoteansi insieme
per quell'influsso che par sorga di epoca in epoca a
rinnovare le nazioni. Lo suol rivelare al mondo il canto
dei sommi poeti. Lo ravvisa la storia, nell'alacrità
e brio universale d'una generazione innamorata
d'ogni forma del bello; aspirante alle vie del sublime
vere o false che fossero; arrivata a squarciare qua e
là la ruvida scorza della barbarie che pur le resta
addosso. La storia poi facendosi a spiegar così fatto
commovimento non può trovar cagioni che appieno

le soddisfacciano, e se ne sbriga con parole: ora il
moderno gergo di avvenimenti provvidenziali e uomini
provvidenziali, or la metafora della vita umana
applicata bene o male allo sviluppo dei popoli.



Varii fatti par ch'abbian portato tal periodo in
Arabia. Prima operò lentamente la industria dei mercatanti,
i quali soleano trasportare le derrate dell'Affrica
meridionale alle ricche contrade bagnate dallo
Eufrate e dal Tigri, o quelle dell'India alla Siria; in
guisa che lor carovane tagliassero in croce la penisola
arabica da ponente a levante e dal mare di mezzogiorno
a' confini del deserto a settentrione. Andavano,
com'eravi men penuria d'acqua, lungo le due
catene di montagne, l'una parallela al Mare Rosso,
l'altra perpendicolare che si spicca dalla prima nell'Hegiaz,
provincia ove sursero la Mecca e Medina.
Verso il sesto secolo, sia per la decadenza dell'impero
romano, e però della navigazione nel Mare
Rosso ch'era stata aumentata dai Romani, sia per
le vicende delle guerre che difficultassero i traffichi in
su l'Eufrate, il commercio dell'India trovò più agevole
che la via dei due golfi il lungo e faticoso tragitto
dell'Arabia. Si accrebbero indi i guadagni dei mercatanti
dello Hegiaz, le comunicazioni con popoli più
inciviliti, la popolazione e attività del paese. Da un'altra
mano gli Stati arabi d'Hira e di Ghassan, intimamente
uniti l'uno alla Persia, l'altro a Costantinopoli,
apprendeano molte parti di civiltà; e se ne spargea
qualche barlume nelle tribù dell'Arabia centrale,
comunicanti con Hira e Ghassan, e anco a dirittura
coi due imperii, mescolandosi talvolta nelle continue

guerre di quelli. A mezzo il sesto secolo accelerossi
tal movimento per le relazioni di Giustiniano con
l'Abissinia, i conquisti di Cosroe Nuscirewan, e
la venuta degli Abissinii nel Iemen: poi il maraviglioso
progredimento materiale dello impero persiano,
l'occupazione del Iemen, resero popolare in
tutta l'Arabia il nome dei Sassanidi e l'ammirazione
di loro possanza e civiltà. Ma da tempo più
lontano varie colonie ebree avean cominciato a venire
in Arabia or fuggendo la dominazione straniera,
destino implacabile di lor sangue, or attirate da quel
fino lor sentimento dell'utilità commerciale. Gli Ebrei
recavan seco loro il genio dell'industria, i ricordi d'un
antico incivilimento e le teorie d'una religione spirituale;
e, contro lor costume, davan opera a far proseliti
per mettere radice nel paese. Notabili anco furono
i progredimenti del cristianesimo. Non portava
colonie, se non che qualche mano di ostinati spinti
dalle chiese ortodosse a cercare asilo in estranei
paesi. Ma scuoteano gli animi fortemente quel focoso
zelo dei missionarii, quei principii sì efficaci a dissodare
ogni terreno inculto, e la virtù della parola di
che son lodati parecchi Arabi cristiani; sopra ogni
altro il vescovo Kos, vivuto alla fine del sesto secolo
e passato in proverbio come il più eloquente oratore
della nazione. Il cristianesimo si sparse molto più nella
schiatta di Kahtân e nelle due estremità della penisola,
che nel centro e presso la schiatta di Adnân.



Per tal modo nascea tra la rude aristocrazia degli
Arabi una età eroica che non impropriamente si è detta
di cavalleria. Cominciano ad apparire atti di magnanimità

nella guerra; alcune tribù si danno giorno e
luogo al combattere; cavalieri escon dalle file a singolar
tenzone: nella rotta, nelle più crude nimistà,
offron asilo inviolato ai vinti le tende degli stessi
vincitori; spesso in vece di mettere a morte il nemico
abbattuto, i forti gli tosano i capelli della fronte e
lo mandan via; le compensazioni degli omicidii, dopo
provato il valore, più volentieri s'accettano; è consentita
una tregua di Dio in certi tempi dell'anno. E allora
le tribù nemiche seggono insieme al ritrovo di
Okâz e altri di minor fama, fiere annuali insieme e
accademie di poesia; quivi alcuna volta i guerrieri
depongono le armi presso un capo, perchè lor indole
impetuosa abbia meno incitamento alle risse;
e quegli, vedendo non poter evitare la rissa, la
prima cosa si affretta a rendere le armi ai nemici
della propria tribù. Altrove quattro valorosi fanno
tra loro un giuramento di difendere gli oppressi
dall'altrui violenza, senza guardare a persona; e
chiamasi dai nomi loro la lega dei Fodhûl: egregio
esempio imitato poscia alla Mecca. Così la forza cominciò
a parteggiare pel dritto. E, maggiore progredimento,
si rinunziò tal volta all'uso della forza: famiglie
rivaleggianti nel principato delle tribù, anzichè
correre alle armi, venivano sostenendo lor nobiltà con
dicerie e versi; rimetteano il giudizio ad arbitri stranieri,
come nelle corti d'amore del medio evo.



Indi si vede che insieme coi costumi più generosi
apparivano gli albori della cultura intellettuale.
Fa ritorno nell'Arabia centrale la scrittura, che
ormai vi si tenea com'arte ignota; ma pochissimi

l'apprendono; difficilmente si pratica su foglie di
palma, liste di cuoio, ed ossa scapolari de' montoni;
si adopera a perpetuare qualche atto pubblico, non
a conservare le produzioni dell'ingegno; le quali raccomandansi
tuttavia alla memoria dei raccontatori,
prodigiosamente rafforzata dall'esercizio, e che parve
per lunghissimo tempo più comoda e sicura che le
carte scritte. Avanti questa età gli studii degli Arabi,
se studio può dirsi il brancolare di barbari ciechi
dell'intelletto, non erano altro che le osservazioni
degli astri applicate empiricamente alla meteorologia
e i ricordi delle genealogie, e geste degli eroi. A
poco a poco rischiarandosi ad una medesima luce
tutte le regioni intellettuali, la saviezza pratica si
affinò in filosofia morale; si cercò dietro le superstizioni
qualche idea astratta, fallace forse ma grande; si
meditò su le origini e arcane leggi del mondo; s'intese
disputare di predestinazione, di libero arbitrio;
sursero scettici che rideansi dei numi di lor tribù
e della vita futura; si vide il poeta guerriero Imr-el-Kais
gittare in faccia all'idolo di Tebala le frecce con
che gli avean fatto tirare la sorte. Ed epicureggiavano
più che niun altro i poeti: donde seguì un bizzarro
contrasto con la letteratura contemporanea dei Greci
e Latini, i quali, non sapendo ormai cavare una scintilla
di genio da' loro tesori letterarii, dettavano ponderose
omelie, o scipiti inni sacri; mentre gli Arabi
ignari improvvisavano poesie spiranti la indifferenza
filosofica di Lucrezio e il sentimento estetico di
Omero e di Pindaro. Perchè prima degli altri esercizii
dell'ingegno fiorì appo di loro, come necessariamente

dovea, la poesia. Ai poeti classici dell'Arabia,
nati in questo tempo, non s'agguagliò nessuno
delle età precedenti nè delle seguenti; nè la eccellenza
dei pochi imponea silenzio ai moltissimi mediocri.
Per tutte le tende suonavano in versi i vanti,
così chiamarono la poesia che noi diremmo eroica,
vanti di nobil sangue, di valore, di liberalità; si celebravano
la bellezza, gli amori, le guerre, le cacce,
le corse dei cavalli; o la satira aguzzava il pungolo
contro un uomo o una gente. E cento e cento lingue
andavan ripetendo i versi del poeta ch'avea il grido:
i grandi lo temeano sì da comperarne a caro prezzo il
silenzio o la lode; la tribù facea pubbliche feste quando
saliva in fama il suo cantore: alla accademia di Okâz
il poema coronato, come noi lo diremmo, si trascrive
a caratteri d'oro, e si sospende alle pareti del tempio.



Lo studio dell'eleganza nel dire, dalla poesia
passò alla prosa; e lo promossero le tenzoni di nobiltà
alle quali abbiamo accennato, e i sermoni degli
Arabi cristiani; poichè il parlare in pubblico è la vera
e unica scuola dell'eloquenza. Seguì ancora il perfezionamento
della lingua e si sparse nell'universale un
gusto per le bellezze della parola, non raffinato al certo
come quello degli Ateniesi nel secolo di Demostene,
ma forse non meno caldo e vivace. Così fatta disposizione
estetica degli Arabi favorì assai l'apostolato di
Maometto. Dagli esempii che ci avanzano, messo anche
da parte il Corano, par che i pregii della eloquenza
arabica in quel tempo fossero stati la purità della lingua,
l'argutezza dei concetti, la vivacità delle imagini,
il laconismo. E gli Arabi si vantarono sempre, tanto

profonda era la loro ignoranza, di avanzare ogni altro
popolo nell'arte della parola!



Tali principii ebbe il risorgimento della schiatta
arabica nel secolo avanti Maometto. Al par che in
tutte le età eroiche, la barbarie non avea per anco
ceduto il campo. Stolide millanterie, brutali oltraggi
provocano al sangue ad ogni piè sospinto; e il sangue
chiama alla vendetta. Il gioco e il vino non fan
rossore agli eroi. Appare stranissima intanto la contraddizione
dei costumi nella condizione delle donne,
le quali or disputano ai sommi la palma della poesia,
reggono una casa col consiglio, e libere e adorate
spirano sentimenti da romanzo; or son avvilite da
patti di concubinaggio temporaneo, e talvolta venendo
al mondo, si tengon peso della famiglia, pericolo dell'onore
di quella, e i padri le seppelliscon vive. Allato a
tanta abominazione, indovini e sibille; consultati dalle
tribù nelle più gravi fortune; presi per arbitri dalle
famiglie, anco quando ne va l'onore: l'universale
crede al fascino, adopra sortilegii; chi spia il volo
degli uccelli, chi legge l'avvenire intrecciando ramoscelli
d'alberi, chi sorteggiando frecce senza punta.
Donde a leggere i ricordi dell'Arabia in questo tempo
si veggono confuse l'una con l'altra le fattezze dei
periodi istorici analoghi che meglio conosciamo: dei
tempi omerici, dei primi secoli di Roma e del medio
evo. Alla cavalleria dell'Arabia non mancarono
infine nè la moltiplicità dei protettori celesti, nè una
città santa, nè il pellegrinaggio.



Le credenze religiose degli Arabi, ancorchè mal
ferme, diverse d'origine, e niente connesse tra loro,

davano appicco a un riformatore che imprendesse di
ridurle ad unità. Primo avviamento a questo la idea
d'un nume supremo; antichissima tradizione semitica,
la quale appo gli Arabi mai non si dileguò, quantunque
turbata dal politeismo. Credeano a una vasta
popolazione d'esseri invisibili come i demonii degli
antichi Greci, e chiamavanli Ginn che risponde alla
nostra voce genii. Correa tra loro altresì una vaga
speranza della immortalità dell'anima, non insegnata
da metafisica nè da teologia, ma dalla superstizione,
scuola senza dispute: e affermava che dal cerebro
del trapassato escisse un gufo, il quale, sendo
stata violenta la morte, non cessasse fino alla vendetta
di mostrarsi ai parenti gridando: “ho sete, ho
sete.” In altre pratiche superstiziose è agevole altresì
di scoprire l'aspettativa della risurrezione.



Molti erano gli obietti del culto: idoli di pietra o
di legno in sembianze umane, diversi nelle diverse
genti; anco il sole, la luna, le costellazioni, simboleggiate
da idoli o no; credute angioli, o com'essi diceano,
le figliuole di Dio. Ma comechè amassero
meglio praticare con cotesti iddii minori, visibili e
palpabili, più pronti ad entrar nei particolari, ad ascoltare,
a rispondere, ad aiutar l'uomo in ogni aspro
caso della vita, pure la unità del culto e del Dio era
serbata nella usanza antichissima che portava le tribù
al pellegrinaggio della Caaba, la quadrata, come
suona tal voce; la casa di Dio, come diceano gli Arabi
anco avanti lo islamismo. Vaghe tradizioni ne riferivano
la riedificazione ad Abramo e ad Ismaele;
la prima fondazione a niuna mano mortale, poichè il

rozzo tempio scese intero dal cielo. In prova se ne
mostrava, e mostrasi tuttavia, un frammento: la pietra
negra incastrata nell'angolo orientale del santuario;
e nulla toglie che la tradizione riferisca il vero, e che
la sacra pietra sia un pezzo di areolite o prodotto di
eruzioni vulcaniche, sapendosi che ne siano avvenute
in varii tempi alla Mecca. I mercatanti che fabbricavano
questa città presso il tempio, coltivarono la
proficua superstizione; istituirono sacerdoti, sagrifizii
d'animali e riti di girare attorno la Caaba; e dettervi
albergo a tutti gli idoli delle tribù, sì che divenne
il panteon della nazione. E invano i cristiani abissinii,
conquistatori del Iemen, faceano venire artefici
di Costantinopoli, edificavano di marmi la splendida
chiesa di Sana', mandavano la grida per invitar le tribù
a quel nuovo pellegrinaggio; e fin moveano con un
esercito per spiantare il rivale santuario della Mecca.
Un miracolo lo salvò: fu esterminato lo esercito cristiano,
forse dal vajolo e dalla rosolia che allor comparirono
per la prima volta in Arabia. Il culto della
Caaba divenne pertanto vero legame nazionale della
schiatta arabica, e ne fe' come capitale la Mecca; i
cui sacerdoti ordinarono un calendario con le stesse
denominazioni di mesi che son rimaste in uso appo
i Musulmani; regolarono la tregua annuale, primo
passo all'unione della schiatta. E vicendevolmente
si ripercossero in quel centro commerciale e religioso,
le opinioni che germogliavano per tutta la
penisola, recate da culti stranieri: il giudaismo, cioè,
e il cristianesimo dei quali ho detto; e due di assai
minor momento, cioè il magismo professato da qualche

tribù del Golfo Persico, e il sabeismo, mistura
d'una pretesa rivelazione e del culto de' corpi celesti,
credenza antichissima che dura fin oggi, ma
par non abbia giammai saputo accendere di zelo i
settatori. Dond'egli avvenne che mentre l'universale
degli uomini aspirava al perfezionamento morale
e intellettuale appartenente ad età eroica, alcuni
cittadini della Mecca lo cercarono a dirittura nella
religione. Verso la fine del sesto secolo, un dì
festivo in cui i Meccani tripudiavano intorno a loro
idoli, quattro spiriti eletti si trassero in disparte;
compiansero gli errori del volgo; diffidarono dei proprii
ragionamenti, e si promessero di andare per
estranei paesi in traccia della vera fede d'Abramo.
Le non sospette tradizioni musulmane aggiungono
che que' savii in lor viaggi profondamente studiassero
la Bibbia, il Vangelo, il Talmud; conversassero
coi dotti delle tradizioni giudaica e cristiana: e che
al fine tre di loro si facessero cristiani; l'altro tornato
in patria, perseguitato come novatore, spinto in
esilio, perisse dopo parecchi anni, mentre ansioso
correa di nuovo alla Mecca ad ascoltar la parola di
Maometto.



Lo sviluppo di una nuova religione, apparecchiato
da coteste condizioni di cose, fu favorito dalla
forma del reggimento politico della Mecca. Questa
città era stanza di parecchi rami della schiatta di
Adnân; tra i quali a poco a poco prevalse la tribù dei
Koreisciti, mercatanti, come si vuol che significhi il
nome: e certo lo meritavano per essere, più che niuna
altra gente, solerti e intraprendenti nei traffichi. Un

Kossai, koreiscita, impadronitosi del sacerdozio della
Caaba, chiamò alla Mecca altri rami di sua tribù;
cacciò o assoggettò le vecchie genti, che di allora in
poi veggiamo sempre confederate o clienti di case
koreiscite; e sì ridusse la potestà politica in un
consiglio degli anziani koreisciti detti Sâdât, ossiano
i signori;[140] aristocrazia, della quale ei si fe' capo, e
come principe della città. Chiara mi sembra la distinzione
del potere esecutivo e del legislativo nella rozza
repubblica della Mecca; sottile forma di reggimento,
che parrà stranissima in uno Stato ove non era potere
giudiziario, nè magistrati civili o penali; ma le
costumanze universali delle tribù spiegano cotesta
anomalia. Alla morte di Kossai i discendenti di lui
si contesero, e alfine si divisero l'autorità esecutiva;
talchè rimaneano ereditarii in poche famiglie gli uficii
pubblici: adunare il consiglio; dare i segni del comando
ai capitani in caso di guerra; riscuotere una
contribuzione per sussidio ai pellegrini poveri; soprantendere
alla distribuzione delle acque; tener le
chiavi del tempio; promulgare il calendario, cosa di
grave momento, per cagion della tregua. Ma il reggimento
non può dirsi oligarchia, poichè, se gli uficii
eran pochi e sovente cumulati, il potere supremo

risedea non in quelli ma nel consiglio. Durò tal ordine
politico finchè l'islamismo non lo ridusse a municipalità.
Negli ultimi anni intanto del sesto secolo,
privati cittadini avean riparato al difetto delle leggi
penali, nella stessa guisa che avvenne molti secoli
appresso in Europa. Avendo un Koreiscita sfacciatamente
preso la roba d'un mercatante straniero, parecchi
generosi, e tra quelli si notava Maometto
giovane di venticinque anni, s'adunarono a convito,
si ingaggiarono a proteggere i deboli, cittadini o
stranieri, liberi o schiavi, che ricevessero alcun torto
alla Mecca da uomini di qual famiglia che si fosse.
Chiamaronsi la lega dei Fodhûl, dal nome di quella
più antica che ricordai di sopra: e giurarono il patto,
invocando l'Iddio supremo, e libando in giro una
coppa di acqua del sacro pozzo Zemzem. Questa era
l'Arabia innanzi la predicazione di Maometto, ai
tempi dell'ignoranza come opportunamente li nominarono
i Musulmani.



Nacque Maometto (a. 570) della tribù koreiscita,
della nobile progenie di Kossai per Hascem, soprannome
che in lingua nostra suonerebbe Frangi-pane,
e fu ricompensa data dai poveri al bisavolo del Profeta.
Unico figliuolo di giovane coppia, Maometto
venne al mondo dopo la morte del padre; perdè la
madre a sei anni; poco appresso, l'avol paterno: rimase
orfanello e povero in tutela dello zio Abu-Taleb,
uomo di alto affare nella città. Secondo il costume,
era stato allevato in una tribù beduina, ove si
avvezzò alla dura vita del deserto; ma lo rimandarono
a casa, credendolo indemoniato, per insulti di

epilessia. Fe' parecchi viaggi in Siria e altrove con le
carovane: e una ne condusse per conto di Khadigia,
donna vedova e giovane. Avvenente e ben complesso
della persona; piacevole al tratto; amato da tutti per
probità, gravi costumi, saviezza e bel parlare, gli altri
diergli il nome di Amîn, che noi diremmo il fidato;
Khadigia invaghissene e lo sposò. Così nella tranquillità
d'una mediocre fortuna e nella pace domestica,
ch'ei non prese altre mogli mentr'ebbe Khadigia,
visse infino ai quarant'anni, praticando le virtù
che appartengono ad uom privato, amando il raccoglimento
e la solitudine, senza far parlare altrimenti
di sè. Non si rese chiaro nelle armi fino alla guerra
civile ch'egli accese, nella quale poi non mostrossi
gran capitano, e moltissimi l'avanzarono di fierezza e
valor nella mischia. Da meno di tutti gli altri Koreisciti,
ch'eran pure i più tristi poeti dell'Arabia, ei non fe'
mai versi, non potea ripeterne senza guastarli. Vantossi
di non saper leggere nè scrivere; il che non
tolse ch'apprendesse le tradizioni nazionali e straniere,
i principii filosofici e i libri sacri d'altri popoli,
che, tra quel fermento di intelletti, gli tornavano da
cento bocche diverse; tra gli altri da un parente della
moglie, ch'era de' quattro ricercatori della vera religione
d'Abramo.



Di quegli elementi disparati Maometto prese ciò
che seppe e potè adattare ai bisogni degli Arabi. Ne
compose un sistema religioso e politico, semplice, vasto,
ottimo alla prova; poichè e rigenerò una nazione
più prontamente che non l'abbia mai fatto altra legge,
e contribuì non poco all'incivilimento d'una gran

parte del genere umano, e si regge tuttavia, nè par
disposto a morire. Il disegno di tal religione potrebbe
adombrarsi in questo modo. Tolti da' Giudei
e dai Cristiani e racconci un po' all'arabica i dommi
cardinali: Dio uno, senza compagni, senza nè genitori
nè figliuoli, vivente, eterno, immateriale, onnipossente;
creazione; gradazione di esseri ragionevoli,
angioli, demonii, genii, uomini; vita futura;
giudizio universale; premio ai credenti e virtuosi di
soggiornare in eterno in giardini lieti d'acque e di
frutta, con modeste donzelle dagli occhi negri; supplizio
agli empii il fuoco sempiterno; predestinata da
Dio ogni cosa, fin chi crederebbe e chi no; ciò non
ostante, come per divin trastullo, messi gli uomini
tra la tentazione perpetua di Satan, e la voce dei
profeti; profeti o apostoli tutti que' dell'antico testamento
e Gesù Cristo; rivelati il Pentateuco e il Vangelo;
ultimo e massimo apostolo Maometto; l'ultima
edizione de' comandi del Creatore scritta ab eterno;
recitata a brani dall'angiolo Gabriele all'apostolo illitterato,
il quale venia ripetendo la rivelazione, e sì chiamolla
Korân, ossia lettura. Primissimo dovere degli
uomini verso Dio, la fede, anzi l'assoluto abbandono
in lui; che ciò significa islâm, e indi son detti musulmani
i credenti, ossia abbandonati in Dio: idea cristiana
sotto nuovo nome. Il culto tra giudeo ed arabo:
frequenti preghiere, pellegrinaggio alla Mecca, digiuni,
con una lunga appendice di purificazioni da osservarsi
e impurità da scansarsi; raccomandandosi alla
coscienza di ciascuno le pratiche private, le pubbliche
alla scambievole vigilanza de' cittadini. Perchè non si

istituì alcun ordine sacerdotale; le preghiere in comune
principiavansi dal capo politico o da ogni altro
Musulmano; così anche le concioni o sermoni pubblici;
e gli stessi teologi che nacquero ne' tempi posteriori
non furono sacerdoti; i dervis e altre fraterie non
altro che accattoni e moderni. Chiamati i fedeli a
servir su la terra l'Onnipossente con la borsa e con
la spada, pagando la decima e combattendo i miscredenti:
l'uno statuto giudaico; l'altro effetto d'uno
intendimento politico e della universale intolleranza
dell'età. Precetti divini anco erano i doveri degli
uomini tra di loro, dettati con forma e severità
giudaica, ma ispirati dalla carità cristiana. Infatti
viene innanzi ogni altro e secondo solo alla fede,
espresso e positivo obbligo la limosina. La fratellanza
tra i Musulmani, il rispetto delle persone e delle proprietà:
donde un abbozzo di codice civile e penale,
che ridusse a legge certa, universale, applicabile dall'autorità
pubblica, molte male osservate costumanze
degli Arabi; e sopra ogni altra la pena degli omicidii.
Con ciò il Profeta correggeva, ora per espresso divieto
ora per consiglio, i vizii più flagranti della società
arabica: maledetto il parricidio delle bambine;
proscritti l'usura, il vino, il gioco; la poligamia limitata;
dati diritti di non lieve momento alle donne; la
schiavitù non abolita ma mitigata e menomata, consigliandosi,
e in molti casi comandandosi, la emancipazione.
Da ogni parte si vede, quando si risguardi
all'ordinamento sociale, come i costumi legassero le
mani al legislatore, troppo superiore, non che alla sua
nazione, ma al suo secolo. Per lo contrario, quell'altissimo

ingegno non bastò ad improvvisare un dritto
pubblico. Degli ordini politici ei non lesse altro in
cielo che la uguaglianza dei cittadini tra loro e l'obbligo
di ubbidire ciecamente a lui solo: principii stranieri
entrambi, fecondi dapprima; e poi l'uno svanì,
l'altro portò alla assurdità d'un governo assoluto
senza legislatore. Questa è la somma della nuova
legge. La prova dell'autorità non potendo venir che
di lassù, Maometto con molta arte ne compose una
sembianza. A dimostrazione del suo dio allegò e ripetè
senza stancarsi quanti sapesse dei miracoli giudei
e cristiani, i terrori delle tradizioni e fenomeni
dell'Arabia, la bellezza del creato, la pioggia, la vegetazione,
la vita, ogni beneficio che vien dalla natura,
ogni mistero che l'uomo non può spiegare. In attestato
della propria missione portò un sol prodigio: il divino
stile, diceva egli, del Corano, che intelletto d'uomo
non sarebbe arrivato giammai a comporre: e sì sfidava
i miscredenti a imitarne una sola pagina. Infatti
quei che noi diciamo versi del Corano ei chiamò
aiât ossia miracoli. Gli altri prodigii che sogliono
attribuire a Maometto i Musulmani, e, più di loro, i
Cristiani, nè egli mai li vantò, nè entrano nella credenza
di lor teologi: sono invenzioni di tempi più
bassi e di altre nazioni; sopratutto dei Persiani che
portavano nello islamismo lor fantasie indo-germaniche.



Le istituzioni musulmane, come ognun sa, furono
dettate a poco a poco, abrogate ed emendate
secondo le circostanze: e gli Arabi si beveano d'aver
sì comodo legislatore, onnisciente e fallibile, capriccioso

ed eterno. Deriva la legge da due fonti: il Corano
e la tradizione, ossia le pratiche e parole di
Maometto, notate dai discepoli, delle quali noi abbiamo
ricordi autentici e diligenti più che non si possa
aspettare in leggende religiose; emergendo non dalle
tenebre di una setta e d'una antichità remota, ma
dalla storia di pochi anni di persecuzione, che si voltò
in trionfo vivendo i persecutori e i perseguitati e ridivenuti
fratelli. Quell'ampia raccolta, ci attesta forse
meglio che il Corano la sagacità, prudenza, umanità,
bontà e saviezza pratica del legislatore: ed è stata
guida dei Musulmani a private e pubbliche virtù. Il
Corano, assai più studiato, racchiude confusamente
dommi, leggi generali, provvedimenti secondo i casi,
assiomi, parabole, e gli antichi racconti religiosi ai
quali accennai disopra, guasti per lo più da fallace
memoria o presi a sorgenti apocrife; e ciò tra ripetizioni,
contraddizioni, declamazioni; in stile vario,
spezzato, incisivo, per lo più sublime, talvolta monotono:
un tutto incantevole agli uditori suoi, per la
proprietà e maneggio della lingua; e può ammirarsi
anco da noi ancorchè non di rado vi si desiderino
l'accento, il gesto, le attualità che doveano rendere
sì efficaci quelle parole. Ma il prestigio che le rendeva
più efficaci era al certo l'universale movimento
degli animi in Arabia; era l'ebbrezza che spirano
le idee dell'eterno e dell'infinito assaggiate per la
prima volta; era quel lampo di giustizia che splendeva
agli occhi degli uomini; il naturale amor della
uguaglianza improvvisamente soddisfatto; l'usura
abolita; l'assistenza reciproca sì efficacemente comandata;

la gratitudine dei deboli confortati; l'impeto
della democrazia sorgente sotto il nome del
principato teocratico; il vasto campo che s'apriva
anco alle ambizioni dei grandi. Seguendo il cammino
di quella fiamma che si apprese a poco a poco
e poi scoppiò in incendio, si vede come le dessero
alimento a volta a volta il sentimento religioso, il
sociale e il nazionale, poi tutti e tre uniti insieme.



Il Profeta incominciò a provarsi in casa. Supposta
dapprima (gennaio 611) una visione dell'angiolo
Gabriele, dissene alla moglie che gliene credette; poi
ad Alî cugin suo, fanciullo di undici anni; a Zeid liberto
e figliuolo adottivo; e, in quarto, a quegli che
fu dopo lui il principale sostegno dell'islamismo, Abu-Bekr,
personaggio di grandissima saviezza. Allargandosi
e prendendo forma, la nuova religione fu derisa;
e Maometto non se ne mosse: Cercò d'attirarsi i plebei,
poichè i grandi lo spregiavano. Desta la tarda
gelosia del politeismo, insospettita la nobiltà contro
il novatore, fecero opera a screditarlo; poi a vicenda
lo minacciarono e vollero attirarselo con promesse;
gli fecero mille oltraggi; poser le mani addosso ai seguaci
più deboli; costrinserli a spatriare. Maometto
ciò nondimeno perseverava con mirabilissima costanza,
coraggio e mansuetudine; affidando la pericolante
vita all'onor della parentela, la quale non
lo abbandonò ancor che fosse, la più parte, idolatra.
Per virtù di quell'unico legame della società arabica,
poteron anco rimanere alla Mecca pochi altri proseliti
di nome. Dopo undici anni, crescendo sempre i
convertiti tra le persecuzioni, Maometto si attirò cittadini

di Iathrib che poi fu detta Medina; e mutò
l'apostolato in congiura contro la patria. Allora gli
ottimati della Mecca, posposto ogni rispetto, vollero
spegnere il capo; e non potendolo fare con le leggi,
chè non ve n'erano, ogni casa patrizia mandò il suo
sicario per render comune il misfatto, e impossibile
la vendetta della casa di Hascem. Ma i costumi posero
nuovo ostacolo non preveduto: la schiera dei
sicarii non osò violare l'asilo domestico del proscritto;
si appostò fuori la notte: ed egli accorgendosene
fuggì.



La qual notte ebbero principio un pontificato, un
impero ed un'era. Questa si messe in uso diciassette
anni appresso; quando, tra gli ordini che si istituivano
appo i Musulmani ad esempio delle nazioni incivilite,
parve fissare data comune agli atti pubblici, smettendo
le epoche diverse osservate in alcune parti dell'Arabia.
L'occasione è variamente riferita dai cronisti.
Secondo alcuni la diè Abu-Musa-el-Ascia'ri governator
di Bassora, lagnandosi con Omar califo, che
gli avesse scritto lettere senza data. Mohammed-ibn-Sirîn,
citato da Ibn-el-Athîr, narra in vece che un
Arabo appresentatosi ad Omar gli dicesse: “Convien
porre le date.” “E che è cotesto?” domandò Omar; e
quegli: “È una usanza dei Barbari, i quali scrivono: tal
mese e tal anno”. “Mi piace,” replicò il califo: “ponghiamo
dunque le date.” Onde, convocata la dieta
dei Musulmani, si disputò se fosse da prendere l'era
di Alessandria, o l'usanza dei Persiani che notavano
gli anni di ciascun re; ovvero far capo dalla missione
di Maometto; o infine dalla hegira di lui, la emigrazione

cioè, la Separazione solenne, l'atto d'un uomo
libero che ripudia la società in cui sia vissuto. Fu
vinto il partito della hegira, e sanzionato da Omar; il
quale contemplò quello evento come divisione di due
epoche: l'una d'errore, l'altra di verità. Nondimeno
si contò non dal giorno della fuga, ma dal principio
dell'anno in cui avvenne lasciandosi il calendario
come stava, cioè l'ordine antico dei mesi, e lunare
il periodo dell'anno, come per ignoranza lo volle
Maometto.[141]



Fuggissi il Profeta a Medina (622); adunò i discepoli;
maneggiò gli antichi e i nuovi da savio capo
di parte; li infiammò, promettendo bottino e paradiso;
combattè con varia fortuna; vincitore usò verso i nemici
il più sovente con magnanimità; rade volte inflessibile,
rade volte assentì o comandò assassinii; fu sempre
giustissimo coi suoi partigiani; nè acquistò mai
per sè stesso, ma per loro. Alfine traendo mezz'Arabia
sotto le insegne sue, gittò via la maschera o forse
il sincero proponimento della tolleranza che già gli
era parsa sì bella, quando i politeisti il perseguitavano,
e i Giudei si collegavano con essolui. E allora la
repubblica aristocratica della Mecca piegossi a patteggiare
col cittadino ribelle (a. 628); poco appresso a

salutarlo principe, a confessarlo profeta, a sgomberar
la Caaba dei trecensessanta idoli, per renderla al
culto del Dio uno (a. 630). Le tribù beduine, le città
del Iemen, tutti gli Arabi fuorchè i cristiani di Hira
e di Ghassan ch'erano soggetti agli stranieri, credettero,
accettarono per interesse, o per forza si sottomessero;
abbattuti per ogni luogo i simulacri delle
antiche divinità; sforzati a tacersi, o a celebrare il
Vincitore, i poeti che l'aveano nimicato sì gagliardamente;
accettati i luogotenenti suoi nelle province:
la nazione divenne una, e riconobbe un sol
capo.



Questi intanto aspirava a cose maggiori. La religione
rivelata dal creatore del mondo non potea limitarsi
a un sol popolo, e il popolo arabo non potea
restare in pace tra sè quando non portasse la guerra
in casa altrui. Pertanto il Profeta non avea mai fatto
eccezione di genti nè di luoghi alla legge di combattere
gli infedeli tanto che si convertissero o pagassero
tributo. Quando gli parve certa la sottomissione
dell'Arabia, e prima anco di entrare alla Mecca,
osò mandare messaggi ai potenti della terra, richiedendoli
di far professione dell'islamismo. Dei quali il
re di Persia, che si tenea signor feudale dell'Arabia,
lacerò le insolenti lettere; il che intendendo Maometto,
sclamava: “E così Dio laceri il suo reame:”
e a capo di dieci anni i Musulmani il fecero. Il re
d'Abissinia non parve ostile. Nè anco il maggior
principe di cristianità, Eraclio, che sedea sul trono
di Costantinopoli; il quale onorò l'ambasciatore, e
lietamente udì la rivoluzione che s'operava in Arabia

e tornava a danno immediato dei Persiani. Pur
egli si trovò esposto il primo agli assalti de' Musulmani,
poichè i suoi vassalli di Hira uccideano un
altro legato di Maometto, e questi immantinente mandava
a farne vendetta. Ancorchè oppressi dal numero
alla battaglia di Muta (a. 629), gli Arabi addimostrarono
in quello scontro la virtù che dovea soggiogar
tanta parte del mondo. Ucciso il capitano, dà di piglio
alla bandiera Gia'far fratello di Alî; gli è tronco un
braccio, ed ei la passa all'altra mano; mozzatagli
anco questa, stringesi l'insegna al petto coi moncherini,
finchè spirò trafitto di cinquanta ferite: nessuna
a tergo. E fu rinnalzato il vessillo da un altro
guerriero; e ricondusse a Medina i gloriosi avanzi
della strage.



Venuto a morte Maometto (giugno 632), mentre
apprestava nuovo esercito a vendicare la sconfitta di
Muta, lasciò lo Stato in sommo pericolo. Accesa la
guerra esterna; falsi profeti sorgeano per ogni luogo; le
tribù nomadi ricusavano le decime, e scioglieansi dal
novello freno; la nobiltà cittadina vogliosa di ridividere
l'Arabia in cento e cento republichette; i discepoli
dell'islamismo non scevri d'ambizione, sospetti,
e gare di parte: e, tra tutto ciò, non sapeasi chi dovesse
prender lo Stato; perchè o una frode domestica
occultò il pensiero del Profeta, o egli differì troppo a
manifestarlo, ovvero, e ciò mi pare più probabile, volle
seppellir seco la profezia, e lasciare il principato alla
elezione, come portavano i costumi degli Arabi. Ma
lasciò anco il Profeta una generazione d'uomini che
potea trionfare di questi e di maggiori ostacoli. Maometto

avea maturato in veraci virtù i capricci cavallereschi
della nazione. Mentre allettava la comune degli
uomini coi vili beni di questo mondo e gli imaginarii
godimenti dell'altro, avea spirato agli animi più
puri lo zelo della verità morale; ai più malinconici la
fede; agli uni e agli altri una stoica abnegazione; a
tutti l'amor della patria; chè patria ed islamismo furono
per gli Arabi di quel tempo una sola idea. Io
non dirò altrimenti della magnanimità di tanti compagni
del Profeta, perch'è nota a tutti, e i nomi di
Abu-Bekr, Omar, Alî, Khâled, Sa'd-ibn-abi-Wakkas
agguaglian forse que' degli Aristidi, de' Cincinnati e
degli Scipioni. De' sentimenti che prevaleano in tutta la
nazione voglio addurre uno esempio solo; e son le
parole d'un Beduino, diligentemente conservate dalla
tradizione, e trascritte da Tabari, che fu il primo che
dettasse gli annali dell'islamismo. Tre anni appresso
la morte del Profeta, trentamila Arabi afforzandosi con
sapienti mosse tra i canali dell'Eufrate inferiore, fronteggiavano
centomila Persiani condotti dal più sperimentato
capitano della Persia. Avanti di venire alla decisiva
battaglia di Cadesia, aveano gli Arabi mandato
oratori a Iezdegerd ultimo re sassanida: il quale, sentendo
parlar da conquistatori que' ch'era avvezzo a
risguardar come vassalli, sdegnosamente li domandò
qual delirio spingesse gli Arabi a provocare le armi
della Persia; gli Arabi, dicea, poveri e divisi e
ignoranti e barbari più che niun altro popolo della
terra. Se disperata miseria li faceva uscir da' deserti,
aggiunse il re, ei li soccorrerebbe di vitto e di
vestimento, lor darebbe alcun governatore pien di

bontà. A che tacendo gli altri per antica riverenza,
un Beduino, Mogheira per nome, così parlò: “È proprio
di gentiluomo, gli disse, rispettare la nobiltà
del sangue in altrui: e sappi, o re, che tal riguardo
solo, non rossore, non paura, fa sì dubbiosi al risponderti
cotesti compagni miei, che son nati delle
case più illustri dell'Arabia. Ma esporrò io ciò ch'essi
tacciono. Dicevi il vero, o re, poveri fummo, se poveri
mai v'ebbe al mondo: giacevamo su la ignuda
terra; vestivamo pel di cameli e lane, filati da noi
stessi; la fame ci portò sovente a mangiar le cavallette
e i rettili del deserto; perchè le figliuole non
scemassero il cibo ai maschi, i padri vive le seppelliano.
Idolatri e ignoranti, ci scannavamo l'un l'altro:
e questa era la religione nostra. Quando, mosso
a pietà, Iddio ci mandò un profeta, uom noto, di famiglia
notissima, di tribù ch'è la prima tra gli Arabi.
Ei ci guidò alla vera religione, e noi credemmo
finchè Iddio non gli diè ragione con illuminare le
nostre menti. Ed ora che seguiamo i comandamenti
di Dio, siam popol nuovo; siam diversi da quegli
Arabi di pria: lo sappia il mondo! Chiamate gli uomini
al mio culto, ci ha detto Iddio: chi assente, avrà
i vostri dritti e doveri; sopra cui ricusa ponete un
tributo; se il dà, proteggetelo; se no, combattete
contr'esso: e a' vostri morti in battaglia è serbato il
paradiso, ai sopravviventi la vittoria. Scegli dunque,
o re: paga il tributo con umiltà, o t'apparecchia a
combattere.”



Pria che la nazione potesse levarsi a tant'orgoglio,
ebbe a sostenere la breve ma durissima prova,

alla quale accennai, e che fu vinta dai valorosi compagni
del Profeta; indi riveriti a ragione come
santi dell'islamismo. Prevengon essi la guerra civile
con senno non minor che l'ardire; esaltano al
sommo uficio Abu-Bekr: e questi con potente mano
ridusse alla unità politica e religiosa le tribù e
cittadi che tentavano di spiccarsene; e sì unite,
tra per amore e per forza, pria che potessero pensare
ad altre novità, lanciolle sopra i due imperi
bizantino e sassanida, e le inebriò di vittorie (632-634).
Abu-Bekr designò a successore Omar, che
mantenne l'unità; diè principio agli ordini pubblici;
estese i conquisti (634-644), e nominò alla sua morte
sei elettori, i quali scelsero Othman. Sotto costui il
corso delle armi musulmane non si frenò perchè non
si potea: la pace interna fu distrutta; ed egli espiò
col sangue la parte ch'ebbe a tale scompiglio. Succedeagli
Alî per elezione fieramente contrastata,
onde divampò quella guerra civile che esaltava al
trono Mo'âwia-ibn-abi-Sofiân, capitano dell'esercito
di Siria, e rendeva ereditario il principato in casa
Omeiade. Ripigliavasi allora la guerra straniera,
sospesa alquanto per cagion della guerra civile: i
limiti dell'impero estesi entro dieci anni dopo la
morte di Maometto infino alla Persia, alla Siria e all'Egitto,
arrivarono, entro un secolo, allo stretto di
Gibilterra dalla parte di ponente; dalla parte di settentrione
e di levante alla Tartaria e alla valle dell'Indo.
Ma pria di discorrere per qual modo quelle
terribili armi incominciassero a infestare la Sicilia, è
mestieri particolareggiare le mutazioni politiche e

sociali che lo islamismo portò nella nazione arabica.[142]



Il Profeta, fatto principe, non volle o non potè
rendere gli uomini uguali in società, com'eranlo per
natura, diceva egli, al par dei denti d'un pettine,
senza distinzione di re nè di vassalli.[143] Lasciò le donne
inferiori nei dritti civili; gli schiavi affidati alla carità
religiosa più tosto che a leggi espresse: e quanto
agli infedeli non è uopo dire che li volle sudditi dei
credenti. Ma tra i Musulmani liberi pose uguaglianza
assoluta: la nobiltà, che avea governato gli Arabi da
tempi immemorabili e contrastato il Profeta finchè
potè, non ebbe dritti, non ebbe nome nella legge. I
congiunti di Maometto, a pro dei quali parrebbe fatta
un'eccezione, furon chiamati soltanto a partecipare insieme
con lui, con gli orfanelli, co' poveri e coi viandanti,
alla quinta parte del bottino; risguardati perciò piuttosto
indigenti privilegiati che ottimati della nazione.
Morto poi Maometto, e tenuto lo Stato per dodici anni da

Abu-Bekr e Omar, intrinsechi e vecchi compagni che
appieno conosceano i suoi intendimenti e con somma
religione li applicarono e svilupparono, la nobiltà li
ebbe inflessibili avversarii. Abu-Bekr, quanto il
potè in un brevissimo regno e agitato, volle scompartire
ogni acquisto della repubblica musulmana a
parti uguali tra' credenti. Omar tenne altro modo. I
conquisti della Persia, della Siria e dell'Egitto gli
dierono abilità a far uno ordinamento più regolare
e vasto d'assai; nel quale ebbe a scorta gli uficii
d'azienda sassanidi e romani, e per sorte da dividere
le immense entrate delle città datesi a patti, che intere
cadeano nell'erario pubblico, non toccando ai
combattenti altro che quattro quinti della preda fatta
con la spada alla mano. Fe' descrivere dunque Omar,
l'anno quindici dell'egira (636), nei registri o divani,
come li chiamarono con voce persiana, da una parte
le entrate pubbliche, dall'altra tutti i Musulmani. L'ordine
della lista fu che la schiatta di Adnân, donde
nacque il Profeta, fosse posta innanzi la schiatta di
Kahtân; e nella prima i Koreisciti innanzi le altre tribù;
e la casa di Hascem innanzi tutt'altra dei Koreisciti;
senza eccezione, a favor del principe, il quale
fattisi mostrare i ruoli che aveano steso, e trovandovisi
il primo, “Non questo, disse, non questo io vi
comandava: mettete Omar là dove Iddio l'ha messo.”
Così la sua e le altre famiglie koreiscite preser
grado secondo la consanguineità che legavale a quella
del Profeta; il rimanente delle tribù e parentele di
Adnân, secondo l'anteriorità nel professare l'islamismo;
e lo stesso nelle tribù di Kahtân. Tutti parteciparono

delle entrate pubbliche, patrimonio comune
dei Musulmani, secondo i precetti di Maometto, che
poi rimasero lettera morta ne' libri di dritto, ma
rigorosamente osservaronsi in quei primi tempi in
una società democratica e piena di fervore religioso.
Inoltre è da considerare che sotto i califfi Abbassidi,
e fors'anco prima sotto gli Omeiadi, noverandosi
la popolazione musulmana a milioni, e sendo
sparsa su la metà del mondo conosciuto, i divani
divennero necessariamente ruoli di milizie e di impiegati,
retribuiti più o meno a piacer del padrone.
Ma sotto Omar, potendo tuttavia contarsi i Musulmani
a migliaia, tutti Arabi e soldati dell'islâm o famiglie
de' soldati, il precetto con men difficoltà mandossi ad
esecuzione. Ognuno ebbe dunque in sorte una provvisione
sul tesoro pubblico, ma disuguale, variando
la somma in ragion composta del merito religioso, e
dei bisogni e valore di ciascuno. Alle vedove del Profeta,
madri dei Credenti, come le chiamavano, diè
Omar dodicimila o diecimila dirhem[144] all'anno; settemila
ne toccò Abbâs zio di Maometto; cinquemila
ciascun fuggitivo della Mecca che avesse combattuto

alla giornata di Bedr, la prima vinta da' Musulmani;
quattromila il rimanente dei soldati di Bedr; e scendeasi
gradatamente secondo l'anzianità nel servigio
militare, con la sola eccezione che si ragionava sempre
la quota del cavaliere più che quella del fante,
e davasi un caposoldo ai più valorosi. Quanto agli
uomini di Kahtân che sì virtuosamente combatteano
allora in Siria, ebbero, come meno anziani in islamismo,
duemila, mille, cinquecento, e fino a trecento
dirhem. Alle donne furono assegnate pensioni proporzionali
a quelle dei capi di lor famiglie, da cinquecento
dirhem che n'ebbero quelle de' guerrieri di
Bedr, infino a dugento. Alle altre donne e a tutti i
fanciulli, e infine anco ai lattanti, cento dirhem. Gli
schiavi non furono esclusi. Omar non volle per sè
che il parco mantenimento suo e della famiglia: domandollo
ai cittadini con dir che un tempo avea fatto
il mercatante, ma avea dovuto smettere per amor
dei negozii pubblici; e ottenuta la provvisione, fieramente
si adirò una volta che gli amici tramarono
di accrescergliela. Ma verso gli altri fu prodigo sì
che non lasciò mai un obolo nel tesoro; e consigliato
di serbar qualche somma per lo avvenire: “No” rispose;
“sarebbe una tentazione pei miei successori.”
Il valsente delle pensioni si diè ai poveri in
derrate, ritraendosi che nelle alte regioni dell'Arabia
centrale fu dispensata da principio una porzione di
vittovaglie a ciascuno; poi due misure di farina ogni
mese, quanto Omar avea ragionato il bisogno d'un
uomo, facendo nudrire sessanta poveri per certo spazio
di tempo. Crescendo alfine la liberalità del governo,

e la delicatezza d'un popolo che pochi anni innanzi
s'era cibato ed or è tornato a cibarsi di datteri e cavallette,
si diè pane in luogo di farina; poi del pane
condito con olio; poi vi si aggiunse un pezzo di cacio;
poi si fornirono due pasti al dì: mattina e sera.[145] Così
fatti particolari non mi sono sembrati indegni della
storia, nè sì minuti che non meritassero luogo in un
abbozzo di quadro generale, perchè valgon meglio
che i giudizii degli scrittori a mostrare il súbito e
maraviglioso mutamento della società arabica in quel
tempo, e la prima forma che prese. Fu democrazia
sociale come oggi si direbbe, la quale forma ben
rispondeva ai principii fondamentali dell'islamismo:
uguaglianza, e fratellanza. E si vide, con esempio
avventuratamente raro nel mondo, un popolo re nudrito
per tutti i deserti dell'Arabia a spese dei vinti,
come l'altro popolo re l'era stato entro le mura di
Roma.



Pur nascea, come ognuno se ne accorge, insieme
con la novella società una gerarchia di merito
civile e religioso e una disuguale partecipazione
nei comodi della repubblica; le quali condizioni cominciarono
a costituire nuov'ordine di ottimati, naturalmente

opposto all'antica nobiltà. Omar, tra per necessità
e disegno, diè un altro crollo all'antica nobiltà,
mutando alquanto le associazioni per la guarentigia
del sangue, prima base della società arabica;
poichè volle che si tenessero per mallevadori,
akila come diceano gli Arabi, non più gli uomini
di una medesima parentela esclusivamente, ma gli
ascritti nel medesimo divano, i quali erano ormai
diversi dai primi, quando parte di molte tribù era
rimasa in patria, l'altra stanziava con l'esercito
nei paesi vinti, e spesso componeasi d'uomini raggranellati
di varie genti.



Nondimeno l'elemento primitivo della società
arabica trionfò del silenzio di Maometto e dei divani
di Omar. Impossibil era di spezzare a un tratto gli
antichissimi legami delle parentele; impossibile di
condurre gli Arabi alla guerra altrimenti che per tribù;
impossibile di dar loro capi appartenenti ad
altre famiglie, fuorchè il condottiero supremo dell'esercito.
Le brigate dunque, i reggimenti, i battaglioni,
le compagnie, a modo nostro di dire,
rimasero ordinate per parentele con poche eccezioni;
capitanaronle gli antichi nobili: e tra sì rapidi
conquisti il bottino accrebbe l'avere delle famiglie;
i convertiti stranieri ne accrebbero il numero,
ponendosi sotto la protezione degli uomini di maggior
séguito, e divenendo clienti, o come gli Arabi diceano,
maula. Così la nobiltà crescendo di potenza per
cagion della guerra, più prestamente che non diminuisse
per l'ordinamento delle pensioni d'Omar,
ruppe, poco appresso la costui morte, il freno della

legge. L'antagonismo delle schiatte aiutò il movimento;
poichè i figli di Kahtân rifatti guerrieri e
prevalenti di numero nell'esercito di Siria, non vollero
restar da meno nel grado sociale e nella distribuzione
dei premii. Fu offerta loro la occasione da
M'oâwia capo della casa Omeiade, il quale capitanava
quell'esercito e per comunanza di sangue e
d'interessi trovava partigiani tra l'antica nobiltà
della schiatta di Adnân, mentre l'ambizione lo piegava
a favorire la rivale stirpe di Kahtân. Di cotesti
elementi nacque una fazione che contese il poter
dello Stato alla famiglia ed a' compagni del
Profeta, che è a dire al novello ordine di ottimati
religiosi. Cominciò la lotta in corte appo Othman, che
fu ucciso dai nuovi ottimati, perch'ei favoriva la
parte di Mo'âwia. Esaltato da loro Alî, gli Omeiadi
vennero alle armi; trionfarono degli avversarii che
erano divisi tra loro per le pretensioni della casa
d'Alî; e così fu reso ereditario il principato in casa
Omeiade. Cotesta rivoluzione scompose l'ordinamento
degli ottimati religiosi, e in breve tempo li
ridusse a meri dottori in legge; dal quale grado
inferiore dopo due secoli tentarono di risorgere i discepoli
loro. Da un'altra mano mentre combattean
le due aristocrazie, la democrazia surse impetuosa
contro di entrambe, ma penò tre secoli a vincere
e non potè usar la vittoria. Io terrò discorso
a luogo più opportuno di cotesti partigiani della ragione
contro l'autorità religiosa e politica. Similmente
aspetterò che occorra negli avvenimenti la influenza
politica dei giuristi, per descriverne i motivi e i limiti.

Per ora basti all'argomento nostro di notare le tre
divisioni ch'erano nate nella società musulmana, le
quali tendeano all'aristocrazia religiosa, all'aristocrazia
militare, e alla democrazia; mentre il principato
correva in fretta verso la tirannide.



L'autorità dei primi successori di Maometto,
sendo quella medesima del Profeta, senza la profezia,
restò molto indeterminata. Solamente si sentiva alla
grossa, che i Musulmani non apparteneano ad alcun
uomo, ancorchè dovessero ubbidire a un capo per lo
comun bene spirituale e temporale: cioè che componeano
una repubblica sotto un supremo magistrato
che tenesse insieme del pontefice e del capo di tribù.
Questa par sia stata la mente di Abu-Bekr e di
Omar, quando, lasciate da canto le appellazioni degli
antichi re arabi e stranieri, si chiamarono con nuovi
nomi, l'uno Khalîfa (ch'è a dir successore) dell'Apostol
di Dio, e l'altro anco Emir-el-Mumenîn, ossia
Comandator dei Credenti. Elettivo, come s'è detto,
il califo, vivea frugale quanto i più poveri Musulmani,
del proprio o di uno stipendiuccio; senza
lista civile; senza fasto; senza guardie: arringava
il popolo; sopportava paziente le rimostranze degli
infimi come dei grandi; consultavasi d'ogni
provvedimento con gli altri compagni del Profeta,
depositarii dei detti di quello, e però di tutte le scintille
dell'eterna sapienza, che non fosse piaciuto a
Dio di manifestar nel Corano. Così praticossi per dodici
anni dalla morte di Maometto a quella di Omar,
tra que' primi fervori del movimento religioso e nazionale:
e molti savii ordini si fecero fuorchè designare

i limiti legali di un potere esercitato con
tanta civil modestia. Ma quando tal dichiarazione fu
consigliata dalle divisioni che cominciavano ad agitare
la repubblica; quando gli elettori deputati da
Omar moribondo proposero patti fondamentali ad Alî,
e, vedendoli rigettare da lui, esaltarono al califfato Othman
che li accettava, allora non era più tempo a porre
freno all'autorità. Le fazioni, pigliate le armi, spinsero
necessariamente i proprii capi al potere assoluto: la
nascente libertà degli Arabi perì tra le guerre civili, al
par che quella di Roma e tant'altre; oppressa dall'esercito
della fazione vincitrice, come lo sarebbe stata da
quel della fazione vinta, se a lui fosse toccata la vittoria.
Reso dunque il califato ereditario in casa Omeiade,
il doge divenne czar. Una sola guarentigia restò,
cioè che il califo non potea mutare le leggi, venendo
quelle dal cielo, e non essendone permessa altra
interpretazione che la dottrinale. Ma ognuno intende
quanto debole e precario ritegno fosse la voce
da' dotti ad un principe riconosciuto da loro medesimi,
come conservator della fede e arbitro delle
forze dello Stato. D'altronde la immobilità teocratica
della legge nocque molto più che non giovasse ai
Musulmani, perchè attraversò le riforme fondamentali
divenute necessarie per la mutazione dei tempi e
per la vastità del territorio; e fece che tante ribellioni,
tanto sangue sparso, non portassero altro frutto
che di tor via le persone dei governanti, senza correggere
il dispotismo che li rendea sì tristi.



Venendo in ultimo a considerare il momento militare
dei conquistatori, si vedran le tribù ordinate alla

guerra ed esercitate fin da tempo immemorabile: avvezzi
da fanciulli a maneggiare armi e cavalli, usi a
condurre cameli, caricar bagaglio, mutare il campo,
affrontare pericoli, ubbidire ai capi nelle mosse e
zuffe, andare a torme, schiere, drappelli, secondo
le suddivisioni della tribù; e i capi a computare
sottilmente le distanze de' luoghi, riconoscere o indovinare
il terreno, disegnare colpi di mano, agguati,
ritirate, in vastissimi tratti di paese. Indi pratica
di strategia nei condottieri, disciplina nei
soldati: che, tra tanta ignoranza e licenza, appena
si crederebbe. Indi le prime battaglie degli Arabi
contro Persiani e Bizantini, sì superiori ad essi di
numero, furono vinte meno per non curanza della
morte e furia a menar le mani, che per la rapidità e
precisione delle mosse; per le schiere compatte, spedite
a rannodarsi o combattere spicciolate; pei complicati
disegni di guerra mandati ad effetto con agevolezza;
per l'arte, presto appresa, di afforzarsi ne' luoghi
opportuni ed a tempo ricusare o presentar la battaglia.
Il califo bandia la guerra sacra; nominava il capitano
d'una impresa e l'investia del comando, com'era
antichissima costumanza appo di loro, annodando un
pennoncello in cima alla lancia del candidato. Dato
il ritrovo all'oste, accorreanvi le tribù dei contorni,
intere o in parte, con lor condottieri e capi inferiori
fino a que' di dieci uomini e anche di cinque: gente
usa a vedersi in volto, a conoscere il valore l'un
dell'altro, a sostenere in ogni evento la riputazione
di sua famiglia, parentela e tribù: e spesso portavan
seco loro le donne, non consigliatrici a viltà; per

l'amor delle quali o per l'onore, più fiate gli Arabi
sconfitti tornarono alla battaglia e vinsero; o quelle
difesero con le proprie mani gli alloggiamenti assaliti
dal nemico. Avean cavalli e fanti; i fanti in cammino
montavan talvolta su i cameli, talvolta v'andavan anco
i cavalieri menando a guinzaglio lor destrieri e in altri
incontri togliean essi in groppa i fanti. Armati della sottile,
lunga e salda lancia arabica, spada, mazza, e altri
d'archi e frecce; ma ancorchè destri al saettare poco
assegnamento faceanvi: son colpi di sorte, diceva un
famoso guerrier loro, sbagliano e imberciano.[146] Copriansi
di giachi di maglia e scudi. In giusta battaglia
aspettavano per lo più la carica del nemico;
sosteneanla con rara fermezza secondo il precetto
del Corano e il romano concetto di Khâled-ibn-Walîd
che solea scorrer le file esortandoli: “Ricordatevi, Musulmani,
che lo star saldi è fortezza, l'affrettarsi debolezza,
e che con la costanza va la vittoria.”[147] Sia che
dessero il primo assalto, sia che ripigliassero quello
del nemico, piombavano come turbine coi loro infaticabili
cavalli levando il grido di Akbar Allah (è massimo
Iddio); sparpagliavansi dopo la carica, e d'un súbito

rannodati faceano nuovo impeto sul nemico disordinato
nello inseguirli, e sì lo rompeano e laceravano;
avviluppavano e sterminavano i fuggenti. I Bizantini
e i Persiani, gravi per le armadure e per la formalità
degli ordini militari ai quali era mancata da lungo tempo
l'anima e l'intendimento, mal resistettero a tal nuova
tattica: i primi inoltre uomini senza patria, raunaticci
di tante genti, tratti per forza alle armi, condotti
da capitani cui scegliea caso o favore; i secondi
accolti anche di varie nazioni e classi sociali diffidenti
l'una dell'altra, anzi nemiche.



Dagli eserciti passando ai popoli di que' due
imperii, li vedremo avviliti dal dispotismo, rifiniti
dalle tasse e dalla rapacità degli officiali pubblici;
scissi da assottigliamenti religiosi; i Persiani anco
dalle contese sociali de' tempi di Mazdak, dalla paura
dei ricchi e cupidigia dei poveri: e qual meraviglia
se tra l'universale scontentamento paresse manco
male la falce dei conquistatori, i quali ragguagliavano
gli imi ai sommi, disarmavano la religione
dello Stato, permetteano il culto cristiano sol che
si pagasse un picciol tributo, o aprivan le braccia
per accogliere i vinti nella loro famiglia, nella
loro Chiesa e nella loro repubblica? Così le vecchie
società cedeano il luogo alla giovane società dei vincitori.
Così ridivenuti nazione, spinti da delirio religioso
e da interessi mondani, allettati dal bottino,
dalle pensioni, dalla fertilità delle terre, dai mille
lucri che offrian le nuove province, i popoli arabi
emigravano successivamente verso di quelle. E se
non potean portare in lor colonie nè libertà, nè quiete;

se negli ordini loro si nascondea l'antagonismo della
legge coi costumi, del dispotismo con la nobiltà e con
la democrazia; questa schiatta forte, piena d'alacrità
e di speranze, operosa, industre, paziente, audace,
trovandosi in condizioni geografiche favorevolissime
e tirando altre schiatte alla sua lingua e religione,
dava principio a un periodo novello nella storia
dell'umanità.






CAPITOLO IV.



Se pur la fama di cotesti avvenimenti arrivò in
Sicilia prima che gli Arabi toccassero le spiagge del
Mediterraneo, niuno al certo se ne dette pensiero. Lo
potean credere solito insulto de' ladroni di là della Siria,
de' Saraceni, come par che s'addimandassero in
quelle parti alcune tribù dei deserti; il qual nome i Bizantini
dieron poi a tutti gli Arabi e infine a tutti i Musulmani.[148]
Fors'erano noti in Sicilia, per cagion del

commercio, il nome e i costumi degli Arabi, e un
capriccio di fortuna avea mostrato nell'isola le fattezze
di questo popolo balestrandovi un principe arabo,
Mondsir quarto re di Hira; il quale ribellatosi
da' Sassanidi agli imperatori di Costantinopoli, tradì i
novelli signori, e, caduto nelle mani loro, verso l'anno
cinquecento ottantadue, il clemente imperatore Maurizio
non ne prese altra vendetta che di rilegarlo con
la moglie e i figliuoli in una delle isolette adiacenti
alla Sicilia.[149] Ma più che le rivoluzioni d'un popolo sì
oscuro e lontano, premeano ai Siciliani le guerre dei
Longobardi in Italia; e più che le une e le altre la novella
eresia dei Monoteliti, ossia sostenitori dell'unica
volontà.



Disputavasi, sopra un punto di curiosità teologica
sottilissimo e oziosissimo se altro ne fu mai: se
le opere del Dio fatto uomo, movessero da due volontà,
divina e umana, ovvero da una sola, che i Monoteliti,
ragionando su l'equivoco d'una parola,
chiamaron teandrica, cioè, divino-umana. Capacitossi
dell'unica volontà l'imperatore Eraclio, nel riposo
ch'ebbe tra due guerre, l'una vinta gloriosamente

sopra i Persiani, e l'altra perduta assai vilmente contro
gli Arabi. Non prima il cacciaron essi dalla Siria,
che il vecchio imperatore, sperando impetrare l'aiuto
del cielo con un atto d'intolleranza, comandava che
tutti i sudditi suoi credessero nell'unica volontà di
Gesù Cristo. Comandavalo, come i predecessori suoi
avean fatto delle altre dottrine onde si compose
il domma ortodosso, usando nella nuova religione
l'autorità di sommo pontefice, che appartenne già agli
imperatori pagani, che gli imperatori bizantini non
abdicarono giammai, e ch'è passata con tanti altri
ordini loro nell'impero di Russia. E la sede di Roma
tentennò tra l'antica obbedienza e il dritto fondamentale
della repubblica cristiana, il quale portava
che la universalità dei Fedeli fosse giudice delle
proprie credenze. Papa Onorio I tentò di sfuggire
alla vana contesa, e rispose dubbio o forse assentì;
ma i successori suoi non vollero o non poterono
dissimulare. Promulgata da Eraclio (a. 639),
l'ectesi, come chiamossi l'editto imperiale che pretendea
decidere la controversia, e cominciata la resistenza
dal vescovo di Gerusalemme, Roma non declinò
il pericoloso onore di farsene capo. Indi Costante
Secondo imperatore rincalzava con un altro editto
superbamente chiamato il tipo (a. 648), e papa Martino
nel Concilio di Laterano (a. 649), ove sedè la più
parte de' vescovi d'Italia, solennemente condannò
ectesi e tipo, e ogni altro scritto monotelita. Allora
la disputa si mutò in fazione politica. Costante il quale
era salito sul trono a undici anni (a. 641), e, come
tanti altri tiranni in adolescenza, avea principiato

con belle dimostrazioni di modestia civile, spiegò
l'unghia del lione per far confessare da tutti i sudditi
dell'impero una opinione che nè egli nè altri
comprendea.



Ma sendo più che mai deboli in Italia le armi
imperiali, e stringendosi sempre più il misero
popol di Roma intorno il suo vescovo ond'avea
lucro e protezione, Costante non potè sforzare il
papa; e, volendo almen punirlo, fu necessitato a
tentare un colpo da masnadiere. Commesselo ad
Olimpio, esarco di Ravenna, o vogliam dire luogotenente
dell'impero nei dominii che rimaneangli in
Italia; il quale, andato a posta a Roma, tramò lunga
pezza di catturare e dicon anche ammazzare il papa,
e fallì nell'uno e nell'altro misfatto. Secondo un pio
cronista, il sicario mandato da Olimpio, mentre levava
la mano per ferire, perdè il lume degli occhi;
e, maggior prodigio, narrato il caso all'esarco,
costui, pentito, svelò tutta la pratica al papa.
Aggiugne il cronista che si rappacificassero incontanente,
e che Olimpio, raccolte le genti che potea,
sopracorresse in Sicilia a combattere i Saraceni.[150]
La corte di Costantinopoli dal suo canto accagionò
Olimpio d'alto tradimento, e il papa di complicità
con lui, di connivenza coi Saraceni, e fin d'averli
aiutato di danari.[151] Tra le fole del miracolo romano
e le impudenti accuse del governo bizantino, il vero
mi sembra che l'esarco, allettato dalla occasione

che gli davano gli umori degli Italiani e le condizioni
generali dell'impero, seguendo il fresco esempio
del patrizio d'Affrica, abbia tentato di sciorsi anch'egli
dall'obbedienza: a che papa Martino nè volea
nè poteva far ostacolo.[152] Donde Olimpio lasciava
star la teologia e il papa; e questi si pigliava quella
insperata tranquillità, senza lodare forse nè biasimare
la ribellione dell'esarco, quando lo scoppio della folgore
musulmana in Sicilia li fe' stringere l'uno all'altro,
sì che provvedessero insieme al comun pericolo.
Perchè Olimpio, usurpatore o no, dovea combattere
i Musulmani in Sicilia, come Gregorio usurpatore
avealo fatto in Affrica; e Martino, posposto ogni altro
rispetto, dovea aiutarlo, per salvare l'Italia dalla
servitù degl'Infedeli e sottrarre alle rapaci mani loro
il patrimonio di San Pietro nell'isola.



Nei dieci anni che la corte bizantina avea passato
tra l'ectesi e il tipo, gli Arabi, oltre quei prodigiosi
loro conquisti di là dal Tigri, s'erano impadroniti
di mezzo l'impero: spintisi infino al Caucaso;
occupata tutta la costiera di Siria; preso l'Egitto
(a. 639); corsa e resa tributaria l'Affrica propria
(a. 648); e, dopo avere soprastato un istante in riva
al Mediterraneo, vi si erano ormai lanciati, e tutto
l'empieano di spavento. Soprastettero già in riva al
Mediterraneo, rattenuti dai comandi di Omar, non da
ripugnanza a incontrare ignoti pericoli. Perocchè non
mancavano arrisicati navigatori tra le popolazioni marittime

d'Arabia; e gli stessi guerrieri del deserto,
fin dai primi conquisti, s'erano risolutamente imbarcati
sul Golfo Persico per assaltar le costiere d'India,
donde eran tornati vincitori e carichi di preda (a. 636);
i quali, se non ritentarono l'impresa, la cagione fu
che Omar aspramente rampognò il capitano, e scrissegli
che si guardasse un'altra fiata di affidare i
guerrieri dell'islâm, come vermi, a un pezzo di legno
galleggiante.[153] In tal modo ei volle ovviare al pericolo
d'allargar troppo la guerra, o a quel di combattere
sopra un elemento ove i Cristiani fossero più pratichi
de' Musulmani, ch'è il concetto d'Ibn-Khaldûn.
Per simili rispetti vietò all'ambizioso Mo'âwia-ibn-abi-Sofiân
d'assaltare l'isola di Cipro; se non che, per
iscusarsi del mettere ostacolo ai trionfi dello islâm,
il califo gravemente scrivea sapere che il Mediterraneo
sovrastasse di gran tratto alla terra, e dì e notte
domandasse a Dio di poterla inondare; ond'ei non
amava a dar gli eserciti musulmani in balía a tal perfido
mare.[154] Ma non andò guari che in luogo di queste

baie tendenti a sconfortare dalle imprese navali, si
trovò nelle tradizioni di Maometto, com'avvien sempre
nelle ambagi e disordine degli scritti religiosi, un
corredo compiuto di altri testi che portavano all'effetto
contrario: e diceano che a durar solo la nausea del
mare nella guerra sacra fosse merito uguale al morire
in campo, bagnato nel proprio sangue; che l'Angelo
della Morte recasse su in cielo le anime degli
altri martiri, ma Dio medesimo raccogliesse quelle
degli uccisi in combattimento navale; e altre somiglianti
tratte su i tesori della vita futura.[155]



Ucciso Omar (a. 644), e uniti a capo di due
anni i varii governi delle provincie di Siria[156] nelle
mani di Mo'âwia, costui, che avea tanto séguito
appo il nuovo califo, agevolmente vinse il partito
della guerra navale, non ostante la opposizione di
quei consiglieri che voleano mantenere i disegni
politici di Omar.[157] Fatto venire grande numero di
barche d'Alessandria e accozzatole con quelle della
costiera di Siria, Mo'âwia assaliva (648) Cipro;
ne levava tributo; tentava la munita isoletta di Arado;
e, sendone respinto, vi tornava l'anno appresso

con maggiori preparamenti; sforzava gli abitatori ad
arrendersi e bruciava il paese. Dopo due anni i
Musulmani di Siria presero l'isola di Rodi; portaron
via, fatta a pezzi, la statua colossale d'Apollo che
l'antichità avea tenuto tra le maraviglie del mondo.[158]
E alla nuova stagione, che fu del secentocinquantadue,
quattro anni appunto dopo la prima lor prova a
metter piè sopra una barca nel Mediterraneo, solcavanlo
a golfo lanciato, volgendo le prore alla Sicilia.



Di questa, come di tante altre imprese dei primi
conquistatori arabi nelle provincie romane, troviamo
notizie molto oscure negli annali loro, per una cagione
che occorre spiegare. Presso gli altri popoli civili che
si segnalarono nel mondo, la tradizione dei fatti, emersa
una volta dalle nebbie dei tempi mitici, ha preso
successivamente tre forme, che rispondono a tre diversi
gradi dell'incivilimento, e sono: i canti eroici
ripetuti a mente, le cronache scritte e la storia propriamente
detta; nè la tradizione orale in prosa è stata altro
che ausiliare, pronta, come ognun sa, a correggere
o guastare gli altri ricordi. Appo gli Arabi, al contrario,
la tradizione orale usurpò tutto il campo nei primi
due secoli dell'egira. La nazione, sendo più incivilita
nell'animo che nelle forme esteriori, non potea contentarsi
oramai di racconti poetici, ma non era per
anco avvezza a ricordi scritti; e l'umile arte di leggere
e scrivere troppo scarseggiava tra que' guerrieri e
improvvisatori che stavan sempre a cavallo e in su
le armi. Pertanto non ebbero altri cronisti che i rawî,

(raccontatori o direbbesi più litteralmente ritenitori),
ai quali l'uso dava una prodigiosa virtù di memoria,
e serbavano l'intero patrimonio letterario di lor gente:
poesie, genealogie e fino i detti del profeta. Costoro,
raccolti i fatti il meglio che poteano dalla bocca
di questo e di quello, soleano riferirli con tutte le
varianti e coi nomi di quanti successivamente li avessero
tramandato. Ma tal diligenza accrebbe la mole
e la confusione, più tosto che correggere i vizii della
tradizione orale: il difetto cioè di precisione cronologica;
lo scambio dei fatti diversi relativi a una stessa
persona; la mescolanza delle fole di millantatori e detrattori;
il pendío agli aneddoti maravigliosi; il silenzio
su le imprese infelici. Questo cumulo di materiali
par che opprimesse i primi che si provarono a scrivere,
nel terzo secolo dell'egira e nono dell'era cristiana.
Dei quali altri dettò storie particolari, altri osò
intraprendere una cronica universale; ma nessuno
seppe strigarsi dalla noiosa forma della tradizione
orale, e nessuno venne a capo di chiarir bene tutti
gli avvenimenti del primo secolo, ch'era più lontano
da quella età. In ultimo comparvero le compilazioni e i
compendii, che fecero andare in disuso quelle ponderose
cronache primitive; sì che, poco o punto copiate
dal duodecimo secolo in qua, non ce ne avanza che
qualche volume. E per tal modo è divenuto ormai impossibile
di ristorare la tradizione di alcuni avvenimenti;
e i nostri sforzi non arriveranno a trovarne
altro che qualche cenno.



Ma quell'assalto di Sicilia, di cui testè dicevamo,
è reso certo dai ricordi europei, cioè: i documenti

contemporanei che leggonsi nel processo
di papa Martino;[159] un paragrafo della Cronografia
di Teofane,[160] scrittore dell'ottavo secolo; e uno ch'è
tratto manifestamente dalle memorie della Chiesa
Romana e portato nelle vite dei pontefici che van
sotto il nome d'Anastasio Bibliotecario.[161] Corretta la
cronologia, il fatto compiutamente risponde alla tradizione
musulmana che si raccoglie a brani dal Beladori,
autore del nono secolo,[162] e da due compilazioni

più recenti;[163] delle quali una assai particolareggiata
si trova in un esemplare del falso Wâkidi; ma non
ostante tal sospetta origine,[164] quando se ne tolgano

le manifeste finzioni del compilatore, contiene un
ragguaglio genuino e compie i cenni di Teofane e
d'Anastasio, e però la critica non vuol che si rigetti.

In ultimo è indizio dell'impresa un nome topografico
rimasto in Siria infino al duodecimo o al decimoterzo
secolo, chiamandovisi Sicilia, o, secondo altri, Le Siciliane,
una villa in campagna di Damasco; se pur non
sono due luoghi diversi. Il nome è derivato al certo
da donne siciliane portatevi in cattività e probabilmente
da quelle che vennervi al tempo di Mo'âwia.[165]




L'armamento musulmano mosse dall'estremo
golfo orientale del Mediterraneo, forse da Tripoli di
Siria, e certo egli è che non venisse dalle costiere
d'Affrica donde i Musulmani s'eran ritratti tre anni innanzi.
Però era mestieri allestire grosse navi e munirle
a effetto di guerra; e ne parrà tanto più malagevole
e arrisicata l'impresa di Sicilia, più assai che quella
d'India del secento trentasei, nella quale gli Arabi aveano
avuto in pronto legni e marinai della propria lor gente,
usi a tal navigazione per loro commerci. Mo'âwia-ibn-abi-Sofiân,
che già si facea strada all'impero, forse
sperò con la guerra di Sicilia d'accrescere le province
ed entrate del governo suo ed emulare il capitano
d'Egitto Abd-Allah-ibn-Sa'd, che godea come lui
la grazia del califo ed avea acquistato in Affrica tanta
gloria alla religione, e ricchezza ai soldati. E forse,
dall'esercito del rivale pervennero a Mo'âwia i ragguagli
che spinserlo alla impresa siciliana. Affidolla
a un prode che fu poi partigiano suo nelle guerre civili;[166]
rinomato non meno per pietà, poichè avea visto
in volto il Profeta e ne serbava i detti;[167] e testè
segnalatosi sotto gli auspicii del capitan d'Egitto nella
espedizione di Nubia, ove perdè un occhio per ferita.[168]
Ebbe nome costui Mo'âwia-ibn-Hodeig della tribù
di Kinda[169] e continuò per venti anni a combattere per

la fede in Ponente, sì che tante sue geste furono
confuse dai raccontatori,[170] e quella di Sicilia, come
meno avventurosa, restò oscura.



Sbarcarono nell'isola i Musulmani con forze non
pari al conquisto; occuparono qualche luogo su la costiera,
e a lor costume mandarono gualdane a battere
il paese, le quali fean preda e prigioni, e pur non bastavano
ad espugnar le terre murate. Ma tale debolezza
del nemico non si potea scernere dai Cristiani tra i
primi spaventi di quell'assalto, non aspettato nè creduto
possibile; di quel terribil nome di Saraceni; di
quelle nuove fogge, sembianti, linguaggio e impeto di
combattere. Però, giunti gli avvisi a Roma, si strinsero
l'esarco e il papa, com'abbiam detto. Passato Olimpio
con l'esercito in Sicilia, la guerra andò in lungo:
combattuta debolmente d'ambo le parti; dei Musulmani
perch'eran pochi e scarsi di preparamenti;
de' Cristiani perchè valean meno in arme, e travagliavali
una moría che s'appigliò all'esercito. Indi le pratiche
mosse dall'esarco, alle quali accennano e la narrazione
del falso Wâkidi e il processo di papa Martino;
le quali negoziazioni dopo la morte d'Olimpio
furon costrutte in caso di maestà a fin di avvilupparvi
il papa. Questi dal canto suo mandava aiuti di danaro
in Sicilia: limosina a qualche servo di Dio, scriveva
egli poi scusandosi, e dissimulando forse sotto

tal nome il riscatto degli inquilini del patrimonio caduti
in man del nemico. In ogni modo, tra scaramucce
e pratiche si consumarono parecchi mesi; nel qual
tempo Olimpio morì della pestilenza. I Musulmani,
non isperando rinforzi, poichè non avevano altra armata
in sul mare, e aspettandosi addosso il navilio
bizantino, o avendo avvisi che venisse, non si lasciaron
chiudere nell'isola. Mo'âwia-ibn-Hodeig rimontò
su le navi in fretta, senza però abbandonare nè il bottino
nè i prigioni; e, fatto vela nottetempo, ebbe a
ventura, dopo felice navigazione, di sporre i suoi sani
e salvi su le costiere di Siria. Tutto lieto il significava
a Othman il capitano della provincia, Mo'âwia-ibn-abi-Sofiân,
che già assai temea della sorte dell'armata.
Mandava altresì al califo la quinta della
preda, e dividea il resto all'esercito. Par che i prigioni,
la più parte donne, rimanessero a Damasco, e presto
dimenticassero gli antichi lor signori, il paese,
le famiglie, fors'anco la religione. Perocchè la cronaca
bizantina aggiugne qui sbadatamente, che volentieri
stanziassero a Damasco: nè più crudele biasimo
che questo si potrebbe esprimere in parole,
contro quei miseri schiavi non già, ma contro l'ordine
civile e religioso che affliggea la Sicilia.[171]



Appena allontanati dall'isola i Musulmani, Costante
incalzò la persecuzione contro il papa, e fe'

compiere da un nuovo esarco l'attentato ch'ei meditava.
L'innocente e caritatevole Martino, vegliardo,
infermo, venerando per animo forte e soavi costumi,
fu preso a piè degli altari da una man di scherani
(giugno 653); gittato in una barca; condotto giù
pel Tevere e per la costiera infino a Messina; ove il
tramutarono in altro legno; lo menarono qua e là per
la riviera orientale di Calabria e per le isole dell'Arcipelago:
tenuto in segreta su la nave e in terra;
strapazzato, e, dopo lungo tempo, tratto innanzi i
magistrati a Costantinopoli. Quivi incrudì lo strazio
per le ingiuriose imputazioni, la insolenza dei
giudici, la brutalità dei servidori, la profanazione del
nome e forme della giustizia, la sentenza di morte
pronunziata e sospesa; e sopratutto la presenza del
tiranno, dinanzi al quale gli stracciarono in dosso gli
abiti sacerdotali, lo condussero per la città, con un
collare di ferro alla gola, preceduto dal carnefice che
brandiva la mannaia. Alfine il tiranno commutò la
sentenza in esilio perpetuo a Cherson, su le rive settentrionali
del Mar Nero; ove Martino trasse pochi
mesi di vita che gli avanzarono, torturato da' disagi
e dimenticato dal clero di Roma. Molti furono anco
gastigati come ricalcitranti al tipo; e, più barbaramente
che niun altro, il dotto San Massimo, al quale
apponeano oltre le opinioni teologiche, sì sfacciato era
il governo imperiale, di aver dato ai Saraceni l'Egitto,
la Pentapoli e l'Affrica.[172]




E come rinforzato per trionfo in casa, Costante
volle andar subito a gastigare gli Arabi, che fatti
audaci in sul mare, armavano contro Costantinopoli
stessa (655). Sorgeano all'áncora le navi o barche
loro, dugento e poche più, su le costiere della
Licia, presso il monte Fenicio in un luogo che i cronisti
arabi chiamano “Le Colonne;” senza dubbio
dagli avanzi di qualche monumento dell'arte greca.
Quivi drizzò la prora Costante con sei o settecento,
altri dice mille, navigli; certo con strabocchevole superiorità
di numero, mole e munizione delle navi.
Era questa la prima battaglia marittima che si presentasse
ai Musulmani. Perciò stavano in forse anco
i più valorosi: il supremo condottiero Abd-Allah-ibn-Sa'd,
ch'era a terra con le genti, domandava tre
fiate ai capitani minori che si farebbe; e tre fiate que'
si guardavano in volto l'un l'altro senza rispondere:
quando si levò un guerriero, e, in luogo di disputare,
recitò le parole del Corano sopra la battaglia di
Saul con Golia: “Oh quante volte picciol drappello
ha sbaragliato grosse schiere, permettendolo Iddio:
Iddio è con chi sta fermo.”[173] Abd-Allah allora, risoluto
a morire anzichè abbandonare l'armata al nemico,
gridava: “Alle navi, in nome di Dio.” E alle navi
corsero, seguíti da molte donne loro, che vollero partecipare
al pericolo.



Appiccata la zuffa con trar dardi e saette, gli

Arabi si accôrsero dell'errore di combatter da nave
a nave; e senz'aspettare una prima sconfitta che li
ammaestrasse, vollero provarsi da uomo a uomo.
Gittano gli uncini alle galee nemiche; salgono all'arrembaggio
con le sciabole e i cangiar alla mano; e
con molto sangue loro e grandissima strage de' nemici,
vinsero la giornata. Costante, che s'era tratto addietro
quando cominciarono a fischiare per l'aria le
saette, diessi a fuggire quando si venne alle armi corte;
e pure a mala pena campò. All'incontro la nobile
e bella Bosaisa, moglie del capitan musulmano, avea
visto sì da presso il combattimento che il marito le
domandò: “Chi ti è parso il più valoroso?” “Quel
dalla catena” ella rispose: un guerriero che nel fitto
della mischia, vedendo la nave di Abd-Allah aggrappata
e portata via da un galeone nemico, l'avea
liberata spezzando la catena. Questo prode era
A'lkama-ibn-Iezîd, che amò ardentemente Bosaisa; la
domandò in isposa; si ritrasse dall'inchiesta quando
seppe che Abd-Allah aspirava alla mano di lei; e venuto
costui a morte pochi anni appresso la battaglia
delle Colonne, ottenne alfine il premio di sì perseverante
e generoso amore.[174]



Tornato il fuggente imperatore a Costantinopoli,

incrudelì per sospetti di stato; fe' uccidere il proprio fratello;
continuò le persecuzioni contro i sostenitori delle
due volontà; e alternando fierezza e viltà, com'è proprio
de' tiranni, vezzeggiò i successori di papa Martino,
e pensò di fuggire i luoghi e il popolo che gli ricordavano
il parricidio. Indi si favoleggiò che uno spettro
lo inseguisse porgendogli una tazza piena di sangue, e
gli dicesse: “Bevi, fratello!” Dilungandosi dalla metropoli
ove mai più non tornò, Costante faceva atto
di sputarla per odio, e per paura vi lasciava la
moglie e i figliuoli, ritenuti come pegno dal popolo
tumultuante. Egli, cercando sempre il pericolo da
lunge e fuggendolo da presso, venne in Italia (663) a
far guerra ai Longobardi; provocolli, e poi non aspettò
lo scontro loro a Benevento; e vedendo sconfitto un
grosso di sue genti, in fretta visitò Roma, raccolsevi
quante cose di pregio rimaneano nelle chiese, fino il
bronzo ond'era coperto il tetto del Panteon; e, incalzato
da' Longobardi, passò in Sicilia; si chiuse con la
corte e i tesori a Siracusa. E in vero ei disegnò di
porvi la sede dell'imperio; come già Eraclio l'avol suo,
prima di liberarsi con eroico sforzo da' Persiani e dagli
Avari, era stato per tramutarla in Affrica. Al quale
pensiero sembra mosso Costante dalla spaventevole
forza degli Arabi che parea dovessero occupare da
un dì all'altro tutta l'Asia Minore, mentre i popoli
settentrionali incalzavano da un altro lato: ed egli
è evidente che, disperando di tenere Costantinopoli,
non si potea scegliere più sicura nè più comoda
stanza alle forze vitali dell'impero, che la fertile isola
cinta dai porti di Messina, Siracusa, Lilibeo e Palermo,

donde le armate avrebbero signoreggiato il Mediterraneo,
e agevolmente si sarebbe ripigliata l'Italia.
Le guerre civili che sopravvennero tra i Musulmani
allontanarono poi quel gran pericolo; e gli avvenimenti
nati in Sicilia fecero svanire al tutto il disegno.



Perchè la rapacità di Costante aiutava a maraviglia
il clero siciliano, pieno di profondissimo odio
contro di lui, per essere l'isola devota al Pontefice
di Roma, e molto accesa contro i Monoteliti. Costante,
in sei anni che soggiornò a Siracusa, fe' sentir la vicinanza
dell'augusta persona, con le strabocchevoli
gravezze poste su l'isola, e su le vicine terre
di Calabria, Sardegna e Affrica: tasse su la proprietà,
tasse su la industria, tasse per l'armamento del
navilio, che a memoria d'uomo non se n'era sofferto
mai tanto cumulo; e confiscati con ciò i vasi sacri, e
separati, dice la cronaca, i mariti dalle mogli, i padri
dai figliuoli, con che può intendersi l'imprigionamento
dei debitori del fisco, o qualche partaggio dei
coloni addetti ai poderi del patrimonio imperiale che
fosse stato venduto e distratto. I popoli d'Affrica, per
minor male, chiamaron di nuovo i Musulmani. Quei
delle isole e di Calabria si credeano condotti a inevitabil
morte, come troviamo ne' ricordi ecclesiastici;
e coloro che scrissero tai parole, al certo ripeteanle
a viva voce, e con lunghi comenti, ai disperati
sudditi di Costante.



E un dì, entrato il tiranno nel bagno di Dafne,
un gentiluomo della sua corte, per nome Andrea
figliuolo di Troilo, che il serviva e ungeagli il corpo
con sapone, gli versò addosso un'urna d'acqua bollente,

e lo finì dandogli dell'urna in sul capo (15 luglio
668). Trovato morto Costante nel bagno, nessuno
cercò il come; i soldati altra cura non ebbero
che di gridare imperatore un nobil giovane Armeno
di nascita, per nome Mizize; e tutta l'isola applaudì[175].
Il clero partecipò o esultò tanto nel regicidio,
che mezzo secolo appresso Gregorio Secondo, minacciandolo
Leone Isaurico della medesima sorte di
papa Martino, rimbeccavagli si ricordasse egli di Costante
e del cortigiano, che, accertandolo i vescovi
di Sicilia della eresia dello imperatore, immantinente
lo avea trucidato.[176]



Allato a cotesta spiegazione storica d'un papa
si vuol porre quella degli Arabi contemporanei, per
mostrar come diversamente si sciogliesse a Roma e
in Oriente il noto caso: se lice uccidere re tiranno.
Narrata la battaglia delle Colonne e l'abbandono
d'Alessandria che ricadde nelle man de' Musulmani,
i Romani, dice la tradizione, sforzaron Costante
a uscire con l'armata contro il nemico:
“Ma Iddio mandò sovr'essi una tempesta che affondava

tutte le navi, fuorchè quella di Costante;
la quale scampò, trasportandola i venti in Sicilia.
Dove interrogato dalla gente e narrati i casi suoi:
“Hai svergognato la Cristianità,” replicarongli i Siciliani,
“ed hai fatto perire i suoi campioni. Or se ci
assaltino gli Arabi, dove troveremo chi ne difenda?”
E Costante rispondea: “Quando salpammo,
l'armata era forte: che volete se ci scoppiò addosso
la tempesta?” Ma i Siciliani, fatto scaldare un bagno
vel ficcano per forza, gridando egli invano:
“Sciagurati! che il mare inghiottì i vostri prodi, e
voi ora ammazzate il re vostro.” “Facciam conto
che sia annegato con gli altri,” replicarono; e spacciaronlo:
ma lasciarono andare quanti eran venuti
con lui su la nave.” Nel quale racconto ognun può
scoprire non solamente uno squarcio del vero, ancorchè
vestito alla foggia degli Arabi di quei tempi; ma
anco un vago cenno d'assalto sopra la Sicilia. E notabil
è a tal proposito lo stesso errore d'alcuni cronisti
musulmani, che affrettando di quattordici anni la
morte di Costante, la pongono l'anno trentuno dell'egira,
il quale in parte risponde al secentocinquantadue,
data della prima impresa di Sicilia.[177]



Nè andò guari che i Musulmani riassaltarono
l'isola. Parmi priva di fondamento la supposizione

moderna che ve li abbia chiamato Mizize, perchè gli
Arabi in quel tempo non potean sembrare valido aiuto
in un'isola sì lontana dalle provincia loro; nè quivi
si vedea cagione di tôrsi in casa il nemico, poichè il
nerbo delle armi bizantine stanziava nell'isola, e questa
parea sicura al tutto dagli assalti di Costantinopoli.
Ma quivi la corte, e gli officiali civili e militari, temendo
non rimanesse la sede dell'Impero in Sicilia,
arsero di zelo per lo giovinetto Costantino figliuolo
di Costante. Dondechè con maravigliosa prestezza e
precisione ragunarono tanti brani di forze terrestri e
navali di Ravenna, Campania, Sardegna e Affrica; ed
ebbero tanto séguito nello esercito di Sicilia, che appresentatosi
Costantino a Siracusa in primavera del
secentosessantanove, Mizize fu abbandonato da tutti,
riconosciuto legittimo imperatore Costantino, e chiamossi
ribellione il colpo di Stato fallito. Costantino a
capo di pochi mesi tornossene all'antica capitale.[178] Probabil
è ch'egli sguernisse di soldati la Sicilia, per tor
la voglia di crear qualche altro imperatore; e che i
Musulmani i quali tenean gli occhi aperti su la nuova
sede dell'Impero nemico, cogliessero questa occasione
di spogliarla.



Vennero d'Alessandria su dugento navi, condotti
da Abd-Allah-ibn-Kais della tribù di Fezâra,
arrisicatissimo condottiero che afflisse i Cristiani del
Mediterraneo in cinquanta scorrerie navali; e alfine
fu ucciso in luogo detto Marca, probabilmente in

Italia.[179] Abd-Allah irruppe in Siracusa con molta
strage; se non che i cittadini rifuggivansi nelle montagne
e nelle più munite rôcche dell'isola. Dopo un
mese, fatto gran cumulo di preda, prese varie terre
o piuttosto battuto il paese qua e là coi cavalli, i Musulmani
si rimbarcarono. Portaron via, dicono gli scrittori
cristiani, i tesori delle chiese e i bronzi rubati da
Costante a Roma. Dicono i Musulmani, come s'è visto
sopra nel testo di Beladori, che si trovò nel bottino
gran copia d'idoli fabbricati di preziosi metalli e di
gemme: e che il califo Mo'âwia li mandò ai mercati
degli idolatri d'India, sperando che ne conoscessero
e pagassero il pregio. Ma l'universale dei Musulmani
fieramente scandalizzossi di un pontefice che rivendeva
i lavorii di Satan.[180]




A questa impresa del secentosessantanove, un
monaco Benedettino, vivuto cinquecent'anni appresso,
innestò sue fole di sanguinosa strage nel
monastero dell'Ordine a Messina, e sopratutto di
guasto a moltissime città e terre che i Benedettini
possedessero in Sicilia. Tal racconto si trova
in una serie di leggende apocrife e falsi documenti,
con che si fece prova nel duodecimo secolo
a gabbare i principi, e carpir qualche pezzo dell'immenso
patrimonio che si fingea tolto a que' pii
cenobiti. Non senz'arte, si fe' menzione dei poderi da
una mano nelle geste dei martiri, dall'altra mano
nei supposti diplomi; e tra le une e gli altri, si attribuì
ai Benedettini la proprietà di mezza Sicilia: terreni
in tutti i luoghi di cui si conoscessero i nomi nella
storia antica; e intere città poste sotto la signoria
loro fin dal sesto secolo, come potean esserlo nel
duodecimo. Ma traditi sempre più dall'ignoranza, gli

autori della frode, che mi sembran parecchi, senza
escluder l'Abate di Monte Cassino a quel tempo, presero
tropp'alto il volo nelle leggende: fecero cominciare
gli assalti dei Musulmani un secolo avanti Maometto,
e trucidare San Placido, con trenta tra frati e
suore che viveano nel suo monastero di Messina,
proprio l'anno cinquecentoquarantuno, da un barone
agareno che lor piacque di chiamare Mamuca, mandato
con l'armata spagnuola da Abdallah, capo di
setta saracena in quelle parti, tiranno zelantissimo
nel promuovere il culto di Moloch e della stella Lucifero.
Ciò tanto o quanto potea passare nel duodecimo
secolo; pur la novella non prese allora, nè
fruttò. Ma verso la fine del secol decimosesto, per
procaccio de' Gesuiti, si rifrustarono quelle memorie;
si cercarono a Messina, e, com'è naturale, si trovarono
le tombe e le ossa dei martiri, e fino il piombo,
che i Barbari infedeli avean loro versato in gola; e il
dotto e scaltro Sisto Quinto, in un tempo di tanta gloria
letteraria della patria nostra, soscrisse un breve
dato il tredici novembre millecinquecento ottentotto,
nel quale comandò che si festeggiasse il giorno di
quel martirio per tutto l'orbe cattolico; e infelicemente
replicò i nomi dei crudelissimi Abdallah e Mamuca, tiranni
saraceni, invasori della Sicilia al tempo di San
Benedetto e di Giustiniano. Accorati e confusi a tanto
sbalzo d'anacronismo, i dotti scrittori ecclesiastici del
medesimo secolo decimosesto e dei seguenti, se ne
cavarono con accettare il fatto del martirio, e dichiararne
apocrifa la sorgente, che eran gli atti di Gordiano:
il solo frate scampato, come diceasi, alla barbarie

di Mamuca. Ma mentre la falsa leggenda rimanea
così in commercio, nessuno ebbe pietà dei
documenti usciti dalla stessa fucina. Il Baronio li disse
falsi, nè più nè meno; il Pagi rincalzò con pari severità;
il Mabillon, Benedettino, sospirando ratificò il
giudizio; e il siciliano Di Giovanni li rigettò con meritato
disprezzo. Tra quelli appunto si trova una supposta
lettera di papa Vitaliano per lo risarcimento
dei guasti recati da Musulmani ai poderi benedettini
di Sicilia nella scorreria del secentosessantanove. E
com'ei pareva opportuno di fare rosseggiare il sangue
dei martiri, quantunque volte si trattasse dei beni del
monastero, una appendice posta alla leggenda di
Mamuca, aggiunse quell'episodio dei martirii al supposto
saccheggio del secentosessantanove. Infine la
erudizione, la ignoranza e la impudenza, sbrigliaronsi
in una seconda appendice che fe' partecipare i Benedettini
delle stragi e guasti della notissima impresa
di Ibrahîm-ibn-Ahmed nel novecentotrè. Dove lo
scrittore, dopo aver detto delle immense possessioni
del monastero depredate e degli infiniti monaci uccisi
in Sicilia, si ride un po' troppo dei lettori, conchiudendo:
“e chi vuol sapere le passioni di tutti
quei martiri, vada a cercarle nelle biblioteche di Costantinopoli.”[181]










CAPITOLO V.



Dopo le raccontate scorrerie del secentocinquantadue
e secentosessantanove la Sicilia ebbe a
sentire il peso dei Musulmani, non più di Levante,
ma dell'Affrica, ove la schiatta arabica si rinforzò
d'una potente schiatta straniera e insieme con
quella divenne sì formidabile in tutte le parti occidentali
d'Europa. Però è mestieri toccare alquanto
le condizioni di tal nuova provincia musulmana. Il
tratto di terreno che serpeggia dai confini dell'Egitto
fino allo stretto di Gibilterra tra il mare e la catena
dell'Atlante o i deserti, ubbidiva al nome bizantino,
o romano, come affettavan chiamarlo tuttavia. Distingueano
gli antichi questa regione sotto varii

nomi, cominciando dalle due Mauritanie alla estremità
di ponente, indi Numidia, Affrica propria che
prendea lo Stato odierno di Tunis e la parte occidentale
di quel di Tripoli fino al golfo della grande Sirte,
e via seguitando, Cirenaica, Marmarica e la provincia
Libica che confina con l'Egitto; Paese di vario aspetto;
dove orrido e arso, come le più inospite regioni
dell'Arabia, dove lieto di vegetazione, temperato di
clima e vivificato dalla man dell'uomo. Perchè prima
i Cartaginesi e poi i Romani vi avean recato il
genio del lavoro, che creava più che la guerra e la
barbarie non guastassero; e, pur dopo l'invasione dei
Vandali, v'erano rimase importanti città e maggior
tra tutte Cartagine, risorta dalle sue rovine; e vi fioriano
ancora industrie e lucrosi commerci.



Teneano l'Affrica settentrionale quattro generazioni
d'uomini, diversissime d'origine e di numero. La
più moderna era un pugno di gente germanica che alcuni
autori arabi chiaman Franchi; e Leone Affricano,
Goti: senza dubbio gli avanzi dei Vandali rimasti dopo
l'impresa di Belisario.[182] Innanzi a loro per numero ed
anzianità di soggiorno venian le popolazioni pelasgiche,
d'Italia cioè e di Grecia, portate dalla dominazione
romana: le quali gli scrittori arabi a lor modo chiamano
i Rum. In terzo poteansi noverare gli altri
stranieri gittati, direi quasi, dal mare su la costiera,
forse in parte discendenti dei Fenicii, miscuglio di
tante schiatte simile a quel che oggi dicesi nell'Algeria
Mori, o Moreschi, non sapendosi qual altro nome
dar loro che uno indefinito e antico; e forse per la

medesima ragione gli Arabi li chiamarono Afârik, o
Afôrika, ossia Affricani, accorgendosi che non fossero
nè Germani nè Pelasgi nè Berberi.[183]



Ma i Berberi aborigeni, come debbon dirsi
non vi essendo memoria di altri abitatori innanzi
a loro, vinceane di gran lunga anche per lo numero
e per la estensione del territorio tutte le razze
intruse. Stendeansi dall'Atlantico ai deserti non
esplorati che finiscono a Levante con la valle del
Nilo; correano dal Mediterraneo agli altri deserti
che arrivano al Tropico e al Sûdan, o vogliam dire
paese dei Negri; dimodochè le tribù berbere più o
meno sottomesse penetravano per ogni luogo il territorio
romano; e le tribù, o meglio diremmo nazioni
independenti, lo premeano dalla parte di mezzogiorno
e di ponente. La gagliarda e fiera gente berbera,
inaccessibile di tutti i tempi alla civiltà, mosse d'Oriente,
come il mostra la stampa della schiatta caucasica
che ha in volto, e come il portano le sue tradizioni
serbateci dagli scrittori romani e dagli arabi. I libri
punici in fatti, consultati da Sallustio, li diceano popoli
della Media e dell'Armenia venuti in Occidente con
Ercole; lo scrittore armeno Moisè di Corene e Procopio

li credettero Cananei cacciati di lor terra da
Giosuè; degli Arabi, chi li ha fatto Himiariti[184] o vogliam
dire della schiatta dell'Arabia Meridionale; e chi ha
appiccato la genealogia loro anche a Canaan; tradizioni
mitiche, come ognun se ne accorge, tra le quali
potran decidere i dotti quando si sarà studiata meglio
la lingua berbera, e si conosceranno un poco
certi altri antichi idiomi dell'Asia anteriore, come
sarebbero gli ariani e gli himiariti. Intanto, dalla
tradizione, al par che dal linguaggio, parecchie tribù
berbere sembrano senza dubbio d'origine semitica;
ovvero, se tutta la gente berbera il sia, quelle sembran
passate in Occidente in tempi men rimoti, talchè
il dialetto loro abbia ritenuto molto più delle
voci e forme semitiche. Il nome generico di Berberi
par sia stato messo in uso la prima volta dagli Arabi,
poichè fino ai tempi del conquisto loro la appellazione
generale di coteste schiatta fu Mauri Barbari,
come troviamo in Procopio; alla quale gli scrittori
europei dei tempi più bassi ne aggiunsero altre, d'Affricani,
e, con manifesto errore, di Punici, e fin anco
Cartaginesi: oltrechè, ad accrescere la confusione,
ricorre sempre negli scritti loro la indeterminata appellazione
di Saraceni. Tra coteste false denominazioni
etniche de' popoli primitivi dell'Affrica, quella di Mori,
ch'è più antica, ci è divenuta anco familiare ne' romanzi,

ne' poemi, in architettura e financo nelle storie; ma io
preferirò, come assai più determinata, la voce Berberi,
alla quale si son attenuti giustamente i dotti. È
parso ad alcuni eruditi d'Europa che gli Arabi abbian
tolto di peso tal voce dalla latina Barbari; e al contrario
gli scrittori arabi traggono la etimologia dal
loro vocabolo berber, che significa borbottare, e diconlo
anche di parlare in gergo rozzo e straniero.
Gli uni e gli altri credo si appongano al vero; poichè
gli Arabi conquistatori dell'Affrica settentrionale tanto
più agevolmente doveano adottare il nome che trovarono
in uso tra i popoli inciviliti del paese, quanto
avea significato nel loro proprio linguaggio, e il significato
si confaceva appunto al caso. Ma v'ha di più:
il valore primitivo di questo vocabolo nell'idioma
greco, che lo comunicò a tutti gli altri dell'Europa, è
identico a quel che ritenne in arabico il verbo berber.
Come notollo il Gibbon, Barbaro nell'Iliade non è detto
che di favella rozza e aspra; nè pria de' tempi di Erodoto
si vede usata cotesta voce com'appellazione dei popoli
non parlanti il greco; donde poi si venne mutando il significato,
come ognun sa, fino a quel che ha preso
nelle lingue moderne. La stessa voce borbottare, che
mi è occorsa testè traducendo il detto verbo arabico,
vi consuona tanto e sì a capello ne rende il significato,
che potrebbe riferirsi per avventura alla medesima
origine[185].




Tale essendo la divisione etnologica dell'Affrica
Settentrionale, non è mestieri aggiungere che facean
base al governo bizantino le schiatte nuove, frequenti
nelle parti orientali più che nelle occidentali, industri,
snervate e cristiane; anzi sì zelanti nella fede, che la
Chiesa Africana ai tempi suoi levò quel grandissimo
grido che ognun sa. Al contrario i Berberi, che aveano
sì ostinatamente combattuto la dominazione di Cartagine,
poi la romana, non lasciavan tranquilla la bizantina;
ma non bastavano ad abbatterla per essere
sì divisi, nimicantisi tra loro senza perchè; diversi
anco di religione, adorando chi le stelle, chi un idolo,
chi un altro; e qualche tribù giudea, altra cristiana
di nome. Il reggimento bizantino resisteva a così fatti
nemici mercè la ordinata amministrazione d'una provincia
ricca, la disciplina militare, le molte fortezze,
il navilio. E queste forze eran tali, che nei principii
del settimo secolo Eraclio governatore dell'Affrica
avea occupato il trono di Costantinopoli, e che il patrizio
Gregorio, deputato da lui a regger la provincia,
levossi in aperta ribellione (646) quando vide fortuneggiare
l'impero assalito dagli Arabi.




Gli Arabi non prima avean messo piè in Egitto
che irruppero in Affrica. A'mr-ibn-A'si occupò Barca,
Tripoli e Zuâgha (641-643), gli abitatori della quale
si rifuggirono in Sicilia.[186] A'mr, levata di quei paesi
una grossa taglia, ardea d'andar oltre: quando il califfo
Omar gli comandò di ritrarsi; temendo di far troppo
grande l'Impero, e come presago del gran sangue che
dovea costare l'Affrica. Similmente parecchi compagni
del Profeta, pochi anni appresso, dissentivano dall'impresa
proposta dal novello capitano d'Egitto al califfo
Othman, che gli era fratel di latte; ma questi, sendosela
fitta in mente, pose di nuovo il partito nel consiglio, e,
vintolo, affrettò i preparamenti in persona; li aiutò coi
proprii danari; e avviò da Medina una eletta di guerrieri
delle tribù modharite e del Iemen; i quali coi rinforzi
presi in Egitto sommarono a ventimila tra cavalli
e fanti. Condotti da Abd-Allah-ibn-Sa'd, quel medesimo
che pochi anni appresso guadagnò la battaglia
navale delle Colonne, mossero, non lungi dalla costiera,
infino al golfo di Hammamet, e trovarono l'esercito
di Gregorio, dentro terra, tra Sufetula e Cartagine
(647). Per certo non combatteano sotto Gregorio
centoventimila uomini, come scrissero alcuni cronisti
arabi; per certo nè quegli avea promesso la man della
figliuola e centomila monete di oro a chi uccidesse
Abd-Allah-ibn-Sa'd; nè Abd-Allah-ibn-Zobeir con
trenta cavalieri soli andò ad uccider lui nel bel mezzo
delle file bizantine, e prendersi la figliuola che pugnava

a cavallo con un ombrello di penne di pavone; nè pare
probabile che il pregio del bottino montasse a tal
somma prodigiosa, che, toltane la quinta, ne toccò tremila
dinar ad ogni cavaliere e mille a ogni pedone.
Cotesti episodii, ignoti ai più antichi scrittori arabi,
messi innanti da quei di tempi più bassi e accettati
per necessità dagli storici europei, sono stati distrutti
non è guari da un insigne orientalista.[187] Ma piacemi
di poter dare, in luogo di quelli, alcuni particolari,
non pubblicati per anco, e autentici come io credo,
ritraendosi da un discorso, che gli Arabi serbavano
tra i lor modelli di eloquenza. Abd-Allah-ibn-Zobeir,
che fu l'Ulisse di quella impresa, sopraccorso con rapidissimo
viaggio a Medina, narrava la vittoria in pubblica
concione, permettendolo il califfo: dicea che intimato
agli Affricani l'islam o il tributo, e rifiutato l'un
e l'altro, i Musulmani, temporeggiarono per due settimane
in faccia all'esercito nemico: poi il capitano li
esortò a combattere per la causa di Dio e guidolli alla
battaglia; la quale aspramente si travagliò il primo
giorno con molto sangue d'ambe le parti e avvantaggio
di nessuna. “Venne la notte, proseguiva Abd-Allah,
e i Musulmani a recitare il Corano, che s'udiva
tra loro appena un susurro, come il ronzio delle api; i
politeisti a sbevazzare e trastullarsi. La dimane, ripigliata
la zuffa, Iddio ci fe' star saldi e ci accordò la vittoria,

verso il tramonto del sole. Grandissimo è stato il
bottino; la taglia pattuita sì grossa, che il quinto solo
torna a cinquecentomila monete: ma forse n'avremo
altri due tanti. E così io ho lasciato i Musulmani ricreati
e sazii di preda, e son venuto nunzio al principe
de' Credenti.”[188] Il patto cui si allude era stato chiesto
da' vinti, quando videro sparse le gualdane a battere il
paese e struggere e rapire ogni cosa. Raccolto quanto
tesoro potè, l'esercito musulmano si ritrasse a capo di
quindici mesi dal dì che avea passato la frontiera
d'Egitto.[189] Un diligente scrittore porta che in questo
tempo gli abitatori della penisola di Scerik, che guarda
la Sicilia, si riparassero nella lor città di Kalibia (Clypea),
e di lì a poco nella vicina isola di Pantellaria; ove
alzaron fortezze e stettero lunga stagione, finchè non

andò a snidarli un'armata musulmana.[190] Ma più probabile
mi sembra che la fuga in Pantellaria seguisse
una ventina d'anni dopo, quando la infestagione si
venne a mutare in conquisto.



Perocchè gli Arabi saviamente audaci, non sendo
per anco cresciuti di numero con assimilarsi i popoli
vinti, tennero nelle prime vittorie uno di questi due
modi. Ne' paesi ove parea loro di stanziare, poneano
un grosso campo come i Romani, e occupavano qualche
città: di che è esempio il disegno di A'mr-ibn-A'si,
che si affortificò a Fostat, presso al Cairo d'oggi,
e fece d'Alessandria un ribat, o, a modo nostro di
dire, una piazza di frontiera; ove lasciò in presidio
la quarta parte delle genti da scambiarsi ogni sei
mesi con un'altra quarta parte che scorrea la costiera,
mentre le altre due quarte rimaneano col capitano.[191]
Al contrario nelle regioni troppo lontane
facean grosse correrie, movendo dalle piazze di frontiera
e quivi tornavansene col bottino e le taglie,
come abbiam detto di Cipro, della Sicilia e dell'Affrica.
Ma sovente accadea che l'agevolezza della vittoria,
le occasioni che nasceano, e il rigoglio delle
tribù arabe presto ingrossate di clienti stranieri, allettassero
ad occupar coteste provincie, come le altre
di cui si è detto.



E così appunto seguì in Affrica dopo quattro
novelle guerre o scorrerie, che s'avvicendarono

dal secentocinquantaquattro al secentosettanta,[192] una
delle quali fu ordinata dal califo Mo'âwia a chiesta
di popolazioni cristiane dell'Affrica, cui la tirannide
di Costante avea mosso a ribellione. Il pensier
del conquisto si dee riferire ad O'kba-ibn-Nafi',
il quale in gioventù avea capitanato i primi
cavalli arabi passati d'Egitto a infestar la terra d'Affrica,
e, più maturo, comprese che la si potea tenere
facendosi strumento delle popolazioni berbere. Mo'âwia
il secondò con dargli comando independente dal
governatore dell'Egitto, l'anno cinquanta dell'egira
(670); ed ei poneasi con diecimila cavalli a Barca, ove
fe' opera ad attirarsi i Berberi dei contorni. Risoluto
poi andò a piantare in mezzo all'Affrica propria un
alloggiamento che fu chiamato il Kairewân,[193] ove l'esercito
musulmano stesse sicuro con le famiglie e lo
avere. Elesse il sito dentro terra, a una giornata di
cammino dal porto di Susa, in terreno boschivo e

sano, ove sorgea un picciol castello romano, che gli
Arabi chiamano Kamunia. Della scelta si disputò a
lungo tra il capitano e i principali dell'oste, con ragioni
non da Barbari. Volean gli altri tirarsi verso
le spiagge per stare più pronti alle offese; O'kba rispondea
che era meglio assicurar la capitale da' subiti
assalti delle armate bizantine. Temeano quelli da una
vicina palude tristi esalazioni nella state e umidità
nell'inverno; ma egli mostrò ch'era forza incontrare
que' disagi, poichè la palude difendea un terreno da
tenere in pascolo i cameli che servono a trasportare
l'esercito nostro, diceva il capitano, e i Berberi e i Greci
la prima cosa che farebbero, sarebbe di venirceli ad
ammazzare alle porte proprio della città, con improvvisa
scorreria.[194] Vinto così il partito e condotte le genti
là dove ei pensava fondare Kairewan, O'kba solennemente
n'espulse gli antichi ospiti. “Belve e serpenti,”
gridò “noi siamo i compagni dell'Apostol di Dio; partitevi
di qui o sarete sterminati.” E le bestie a sgombrare
quetamente portando seco i lor nati, e i Berberi
a convertirsi, dicon le croniche, nè v'ha ostacolo a
crederlo. Con un'altra scena troncò le dubbiezze degli
Arabi, che, messisi a fabbricar la Moschea, andavan
cercando la dirittura della Mecca, la kibla, com'essi dicono,
alla quale il Musulmano dee guardare quand'ei
fa le preci. Mentre gli altri osservavan le stelle il
meglio che poteano, egli ebbe un sogno; diè di piglio
alla bandiera; seguì una voce sovrumana; e, dove
quella gli disse “resta,” fisse in terra l'asta e fe' innalzar
la Moschea cattedrale. Costruirono anche il

palagio del governo, le case dei grandi, gli abituri
della minor gente: di argilla la moschea, di canne
le case, dice un antico scrittore;[195] nè pensarono per
lungo tempo a mutare in lor uso gli avanzi d'architettura
romana che offriva il luogo.[196] Oltre a ciò posero
alberghi, o com'essi dicono menzil, pei viandanti,
a giuste distanze lungo le strade della provincia.



In cinque anni questi ordinamenti progrediano,
e O'kba portava le armi sempre più verso ponente
tra le tribù berbere; quando il califo il depose; unì
di nuovo l'Affrica all'Egitto, e un novello capitano,
per nome Abu-Mohâgir, imprigionò O'kba e
smantellò il Kairewân: pensando forse che invano
si sarebbe prodigato il sangue dei Musulmani nell'indomabile
provincia, e che piuttosto era da pigliare
i Berberi con le buone. In fatti egli avea tirato
a professare l'islamismo un potente lor capo
per nome Koseila, quando, salito al trono Iezîd, e tornato
O'kba in credito a corte e resogli il governo d'Affrica
(681-2), ristorò la sua città, ripigliò con tanto più
ardore i suoi disegni e alla sua volta mise in catene
Abu-Mohâgir. Con ciò fe' nuovi miracoli e nuove imprese:
scaturir fontane quando l'esercito era per morir
di sete; debellare eserciti bizantini e orde di Berberi;
e altre ne convertì, com'ei credeva, e vittorioso
trascorse infino a Tanger e Sus dell'Atlantico, ove,
spinto il cavallo nelle acque, levando la mano verso

il cielo, profferì que' noti detti che il mare solo rattenealo
dal portare il culto del vero Iddio sino agli
ultimi confini del mondo.



Pur le gonfie parole accompagnan sì raro i
savii fatti, che O'kba, pria d'andare a guazzare il
cavallo nell'Oceano, non pensò a' Bizantini che stanziavano
a Cartagine e nelle altre città del Mediterraneo
troppo dure a intaccare; ma, scansandole,
era ito per la regione a mezzodì dell'Aurès, donde
passò a settentrione, forse nella provincia d'Algeri
o d'Orano. Peggio fece a trattar come vinti quei Berberi,
che cominciavano a parteggiare per lui dopo
essere stati sgarati in battaglia, ma non voleano ingozzare
gli oltraggi ch'ei facea loro per superbia, o
sol perchè Abu-Mohâgir aveva usato umanamente
con essi. Narrasi, tra gli altri fatti, ch'ei richiedesse
Koseila di scannare e scorticare un montone; per la
cucina, dicono i cronisti; probabilmente in sagrifizio
per mangiarne e dispensarne ai poveri, com'è uso
appo i Musulmani; il che ad O'kba dovea parere atto
di carità e religione, e al principe convertito, servigio
da beccaio. Rispose non mancargli servi che il facessero.
Ma il capitan arabo persistè, minacciò e volle
essere ubbidito per forza. Koseila ubbidì: quand'ebbe
finito, senza fiatare, si astergea le insanguinate mani
sulla barba, e, domandatogli il perchè, rispondea melenso:
“fa bene al pelo.” Vi fu chi comprese la
muta rabbia di quell'atto e ne ragguagliò O'kba; ma
il fiero vecchio se ne rise. Koseila intanto, indettatosi
coi Bizantini, si levò improvviso in arme; e corsogli
addosso O'kba impetuosamente con le poche forze

che avea intorno, finse di fuggire finchè tirò gli Arabi
a Tahuda a piè dei fatali monti Aurès, ove circondolli
con infinita moltitudine di Berberi e aiuti bizantini.
Già gli Arabi sentian suonar l'ora estrema. Era tra loro
Abu-Mohâgir che O'kba traeasi dietro incatenato sospettandolo
di tradimento o infingendosene; il quale
proruppe a recitar due versi d'antico poeta, che avea
pianto d'avere i ferri mentre i suoi s'apparecchiavano
alla battaglia. O'kba, all'intenderlo, scorda le offese;
lo fa sciorre; gli dice che salvisi con la fuga
poichè non è tenuto a combattere: e Abu-Mohâgir
risponde non bramar altro che di morire coi Musulmani;
e s'arma, e ponsi al fianco del capitano. Spezzarono
i foderi delle spade, imitandoli gli altri guerrieri:
e avventatisi tra i Berberi virtuosamente caddero;
campando pochissimi dalla strage (683). Koseila
tra non guari s'insignorì di Kairewân; le reliquie
degli Arabi si ritrassero di nuovo a Barca. Questo
fine ebbe la prima prova di occupazione permanente
dell'Affrica. O'kba seppe meglio imaginarla che mandarla
ad effetto: uomo di costante proponimento, e
prodigioso valore in guerra; ma poco atto a maneggiar
le fila di un gran disegno, e meno a raffrenare
le proprie passioni; troppo uso a fidarsi in quel piglio
tra di fanatico e di commediante che ha accresciuto
la sua fama appo i posteri.[197]




Così mossi i Berberi a guerra nazionale contro
gli invasori, cui da principio avean creduto nemici dei
soli Romani, il contrasto si fe' ostinato, sanguinosissimo;
ebbe fasi diverse: sospeso talvolta per stanchezza;
ripigliato per novelle cagioni che si sviluppavano
dalla conquista; continuato fin quando le due
schiatte si unirono sotto una stessa fede e uno stesso
vessillo di guerra; acceso anche in Spagna e in Sicilia;
durato sei secoli: nè finì che quando gli Arabi di
dominatori divennero soggetti. Nè l'impero dei califi,
nel fior della sua potenza, incontrò in alcun'altra provincia
popoli che più disperatamente gli resistessero:
costretto suo malgrado al conquisto dell'Affrica; ove
mandò cinque eserciti a far vendetta l'uno dell'altro
e ad incontrar la medesima sorte.



Dirò di questa lotta assai brevemente, astenendomi
dai particolari il più che potrò. Entro pochi anni, gli
Arabi vendicarono la strage di Tahuda; ruppero gli
eserciti collegati de' Berberi e Bizantini e ammazzaron
Koseila; ma intanto un'armata, allestita in Sicilia, occupò
Barca, rimasa vota di difensori (688-9); e il capitano
arabo vittorioso, Zoheir-ibn-Kais, affrettandosi
alla riscossa con una picciola schiera, non guadagnò
che l'onore di entrare nella città e morirvi con la spada
alla mano.[198] Cinque anni appresso, escita appena la

casa Omeiade dalla guerra civile di Abd-Allah-ibn-Zobeir,
il califo comandava al capitan d'Egitto Hassân-ibn-No'mân
di pigliare tutte le entrate della provincia,
tutta la gente e attrezzi da guerra, e andare
a far dell'Affrica ciò che gli paresse. Il quale, messi
insieme quarantamila uomini, tirò dritto a Cartagine
(693-4); ruppe i terrazzani e il presidio usciti a
combattere; e pose tale spavento nella città, che i
principali cittadini se ne fuggirono su le navi, chi in
Sicilia e chi in Spagna; ed egli, facilmente sforzati
que' che rimaneano, saccheggiò, fe' prigioni, diè opera
a tagliare li aquidotti e diroccare frettolosamente
quanto si potea; e non tardò a tornare dentro terra
contro i Berberi dell'Aurès. Tra i quali, come avvien
sovente nei moti nazionali, correndo le eccitate imaginazioni
alla superstizione, era surta una novella Zenobia,
regina della tribù di Gerâwa, per nome Dihâ, più
nota sotto l'appellazione di Kâhina che le dettero gli
Arabi, che è a dire indovina; alla cui voce profetica e
bizzarro furore, congeniale alla schiatta loro, s'erano
unite le altre tribù. Scontratasi con l'esercito di Hassân
su le rive del fiume Nini presso Bagaia, ch'oggi va
nella provincia di Costantina, la Kâhina ruppe gli
Arabi con memorabile strage: e di lì a poco un patrizio
Giovanni, venuto con le forze navali di Costantinopoli
e di Sicilia, ripigliò Cartagine; Hassân con le
reliquie dell'esercito fu ricacciato di nuovo a Barca.

La profetessa poi sciupò la vittoria. Da una mano rimandò
liberi i prigioni arabi, fuorchè un solo che
adottò per figliuolo, il quale la tradì mandando avvisi
ad Hassân. Dall'altra mano scatenò i suoi a guastar
le città e i colti dell'Affrica propria, per annichilare,
diceva ella, que' futili beni che attiravano il
nemico. Ma fe' contrario effetto, perchè le popolazioni
industri delle altre schiatte, parte emigrarono in Spagna
e nelle isole, parte mandarono a profferire aiuto
agli Arabi, i quali s'apprestavano a nuovo sforzo di
guerra.



Donde tornato Hassân con una armata e un
esercito, ruppe i Berberi, e uccisa la Kâhina nella
sconfitta che avea vaticinato, com'è uso dei profeti
senza poterla evitare, le tribù dell'Aurès, ormai spicciolate
e sbigottite, si sottomessero; pattuirono di
dar dodicimila ausiliari contro i Berberi non domi
e contro i Greci. Indi movea Hassân per la seconda
volta all'assedio di Cartagine; prostrava in parecchi
scontri le forze bizantine; rimanea padrone del golfo;
e sì stringea la città per mare e per terra, che il presidio
finse di domandare l'accordo profferendo il
tributo, e in mezzo alle trattative imbarcata ogni cosa
di notte su le navi ch'erano in porto, quetamente se
ne fuggì. Tentato invano di resistere in altri punti della
costiera, il patrizio Giovanni con l'armata si allontanò
per sempre dall'Affrica (698): Hassân, entrato in
Cartagine, compiè l'opera della distruzione col ferro
e col fuoco, lasciando picciol presidio, come per vedetta,
e fabbricovvi, scrivon gli Arabi, una moschea,
che è a dire serbò ed acconciò a quest'uso qualche

antico edifizio. Infine, tornato a Kairewân, si volse ad
ordinar la provincia; posevi gli uficii d'azienda, e assoggettò
al tributo fondiario gli abitatori di schiatte
europee, e dei Berberi tutti quelli che non avean fatto
la professione dell'islamismo;[199] ma ai Berberi convertiti
diè la parte dei tributi e delle terre che lor toccava
come a guerrieri musulmani. Così gli Arabi fermarono
per la prima volta il dominio su quella parte
dell'Affrica settentrionale che oggi è compresa nelle
reggenze di Tripoli, Tunis, e provincia di Costantina,
senza estendersi per anco più a ponente. Dal nome

d'Affrica propria che davano i Romani alla parte più
importante di questa regione, gli Arabi la dissero tutta
Ifrikia; e secondo lor geografi si stende dalla grande
Acaba che sorge tra Barca e Alessandria, infino a Bugia.
Di lì all'Atlantico chiamarono Maghreb che suona
appo noi occidente, e diviserlo in Maghreb del mezzo
tra Bugia ed Orano, ed estremo Maghreb, da Orano in
poi. E coteste loro denominazioni geografiche noi
adopreremo per lo innanzi; se non che scriveremo
a modo nostrale Affrica in luogo di Ifrikia.



Con breve intervallo succedeva ad Hâssan un
grande che rappattumò le due schiatte per qualche
spazio di tempo, e legolle di tal vincolo che non si
spezzò più mai, non ostante che si ricominciasse la
lotta. Fu costui un vecchio settuagenario, Musa-ibn-Noseir,
uom di origine straniera, liberto di casa
Omeiade;[200] famosissimo per lo conquisto di Spagna,
e degno di maggiore gloria per l'arte di stato e di
guerra con che avea prima compiuto quel d'Affrica
e del Maghreb. Esordì nel governo della provincia,
come un sommo capitano del nostro secolo, con arringare
l'esercito, accusando d'incapacità i predecessori,
e dando certe le vittorie ch'ei vedea sì
chiare nella sua mente. E pagò il debito con usura.
Arrivò da Kairewân all'Oceano, domandò per ogni
luogo le nazioni berbere, stringendosele in confederazione
dopo la vittoria, pigliandosi ostaggi per guarentigia
del patto; e, in vece di spingere il cavallo in

mare come O'kba, fondò la città o campo di Tanger;
posevi diciassettemila Arabi e dodicimila Berberi; e
provvide a far apprendere il Corano ai Berberi, che
lo ripetessero alle più rimote e salvatiche popolazioni
di lor linguaggio. Così in breve tempo, dice l'autore
del Baiân, si vide un mutar di chiese in moschee
per tutta l'Affrica occidentale. La profession di fede
era facile a fare; la partecipazione nel bottino si
comprendea bene da' nuovi convertiti; le armi si tenean
pronte a punire gli apostati. Musa le seppe rendere
più possenti, ordinando un corpo di giannizzeri,
come li diremmo dal nome che lor dettero i Turchi
tanti secoli appresso; giovani robusti, e in gran parte
di nobil sangue, ch'ei comperava da' suoi soldati, ai
quali eran toccati nel partaggio del bottino; e li educava
alle armi, alla religione, a cieca ubbidienza, per
farne terribile strumento di dispotismo, e, se occorresse,
d'usurpazione.



Nel vasto suo disegno Musa non tralasciò di usare
lo ingegno e le arti delle popolazioni cristiane dell'Affrica
propria. La mercè di quelle, rifabbricava di pietre
e di marmi il Kairewân, che trovò di canne e d'argilla;
e intendendo, dice un cronista, da' vecchi del
paese le grandi imprese marittime di Cartagine, faceva
costruire a Tunis cento navi e pria scavare il
canale dell'arsenale, con intendimento manifesto di
tenervi sicuri i legni musulmani dagli assalti dell'armata
bizantina, e da' tradimenti degli abitatori cristiani,
che eran tornati certamente a Cartagine e negli
altri antichi porti. Quando il navilio fu in punto,
vi unì gli avanzi d'un'armata d'Egitto che avea fatto

naufragio su le costiere d'Affrica; bandì la guerra
sacra in sul mare; chiamovvi i più nobili guerrieri
arabi, dando voce di volerla capitanare in persona;
e poi affidolla al proprio figliuolo Abdallah (704). Per
tal modo cominciò l'infestagione del Mediterraneo occidentale:
furon corse, oltre le isole Baleari, la Sicilia
e la Sardegna, come si dirà a suo luogo. Abbiamo
da buone autorità che in coteste imprese del
Mediterraneo e del continente d'Affrica fosser fatti
trecentomila prigioni; incredibile cosa appo noi, e
tal anco parve a corte del califo; ove capitata una
lettera di Musa che dicea montare il quinto a trentamila,
fu ridomandato se fossevi errore: “ed errore
v'ha,” replicò Musa, “ma è che il segretario ha
scritto trenta in luogo di sessanta migliaia.” Del rimanente
la maraviglia cesserà ove si pensi che gli uomini
eran forse il più lucroso bottino: gregge facile
a prendere in tutti i tempi; se non che allora nol teneano
in pastura, ma subito ne facean danaro rivendendolo,
o co' riscatti.[201]



Musa poi sguinzagliò i suoi Arabi e Berberi
su la Spagna (711); vi sopraccorse ei medesimo,
non ostante il peso degli anni, a rivaleggiare col

proprio liberto Tarik: ed avea forse valicato i Pirenei,
i suoi aveano al certo infestato la Linguadoca,
ed egli parlando de' suoi smisurati disegni correva a
compierli, quando lo raggiunse un messaggio del
califo, afferrò il freno della mula ch'ei montava, e
intimògli di voltar cammino e andare a scolparsi a
Damasco. Lo accusavano di peculato. Solimano, ch'ei
trovò sul trono quando giunse alla capitale, non
fe' gran caso dei discorsi del conquistatore, che si
vantava non essersi giammai, nel lungo corso di sua
milizia, chiuso in castella, nè trinceato in campo; e
parlando del valor dei soldati esaltava, sopra tutti gli
Arabi, que' del Iemen; dicea i Bizantini lioni ne' lor
castelli, aquile a cavallo e donne nelle navi; sagaci
a spiar le occasioni in guerra, vilissimi dopo la rotta;
i Berberi somiglianti molto agli Arabi per forza del
corpo, impeto e ordine nel combattere, ma traditori
sopra ogni altro popolo. Nè ottenne maggior grazia
mostrando al califo le primizie dei trionfi: gli ottimati
fatti prigioni in Majorca, Minorca, Sicilia e Sardegna,
vestiti de' lor più solenni addobbamenti; e donzelle
spagnuole a migliaia; e gemme preziosissime, tra le
quali aveano scoperto non so che tavola di Salomone.
Il califo, picciolo d'animo, sospettoso, avaro,
governato da invidi cortigiani, non perdonò la gloria
a Musa. Dopo prigionia e brutali maltratti, condannollo
in quattro milioni di dinar che quegli
non ebbe poter di pagare; fece ammazzare a tradimento
il figliuolo, lasciato da lui a regger la Spagna;
e affrettò la morte del misero vecchio asmatico
(716) con mostrargli la testa del figliuolo imbalsamata

di canfora, e domandargli se la conoscesse.[202]



Mancato un tant'uomo, le cose d'Affrica andavan
per pochi anni com'ei da principio le avviò; e
quasi tutte le nazioni berbere aveano accettato l'islam,
quando si raccese la lite loro con gli Arabi. Al che
dette occasione la rapacità fiscale, sofisticando e facendo
opera di assoggettare ai tributi come Infedeli
i Berberi fatti Musulmani. Ucciser essi il prefetto
ch'era venuto d'Oriente con tal vezzo (720), e il califo
lor diè ragione; ma dopo alquanto tempo, ritentata
la prova da altri oficiali, nè potendosi sempre
spegner questi senza ribellione, i Berberi vi corsero
audacemente. E forza fu di dare un altro passo a che
portava la rivoluzione contro un re pontefice. I padri
loro, seguaci di Koseila e della Kâhina, avean gittato
il Corano in faccia ai dominatori stranieri. La generazione
presente cresciuta in quegli ordini che si poteano
dir civili rispetto all'antica barbarie, non sapea
vivere ormai senza i conforti reali ed immaginarii
dell'islamismo. Avvezza a riconoscere da Allah, giorno
per giorno, un beneficio ovvero una staffilata, la pioggia,
i frutti del suolo e degli armenti, la vittoria e
la preda, ovvero la carestia, le morie, le sconfitte;
avvezza a far tante genuflessioni ogni dì ripetendo
qualche parola del Corano, o almeno il nome di Maometto,
pensò di mantenersi a un tempo gli aiuti del
Cielo e sciogliersi da chi tiranneggiava la terra in

nome di quello: corse, in vece dell'apostasia, all'eresia.



Trovò bella e fatta la riforma presso i dominatori
stessi. Fin dalle guerre civili di Alî e Mo'âwia,
erano seguiti in Oriente i primi urti della ragione con
l'autorità; e la ragione, come suol fare, camminando
lenta e incerta, avea dato origine alle sètte che si
dissero dei Kharegi, ossiano uscenti; i quali negavano
l'autorità assoluta dei califi in punto di civil governo
e impugnavano anco alcuni dommi di religione, non
potendosi far l'uno senza l'altro. Tra quelle sètte
se ne notavan due, dette, dai nomi de' fondatori,
gli Ibaditi e i Sifriti; concordi tra loro nel tener necessarie
qualità del Musulmano la fede e le opere,
e però non noverare più tra i Musulmani i colpevoli
di gravi peccati, fosser anco i compagni di Maometto
e i califi stessi. A così fatti principii aggiugneano
entrambe una feroce intolleranza; e nei gradi di quella
si distingueano gli Ibaditi dai Sifriti, risguardando i
primi come Infedeli, e però rei di morte, tutti i Musulmani
che non militassero nella guerra sacra, e le
loro famiglie passibili di schiavitù, e rompersi anco
i legami del sangue per cagione d'infedeltà. Così fatte
opinioni passarono con gli eserciti arabi in Occidente,
ove s'appreser tosto ai Berberi selvatici e malcontenti.
I Sifriti, côlta l'occasione che il fior della milizia
araba fosse andato ad osteggiar la Sicilia (740), levaronsi
nel Maghreb, condotti da un Maisar che avea
fatto l'acquaiolo a Kairewân; presero Tanger; gridaron
califo l'acquaiolo; e accolte senza scrupolo sotto
lor bandiere alcune tribù che non professavano

l'islamismo, combatterono insieme la causa nazionale
contro gli Arabi. Dettero a costoro due sanguinosissime
sconfitte, la seconda delle quali fu chiamata dagli
Arabi la giornata dei Nobili, dal grande numero
che ne rimasero morti sul campo di battaglia. Tutta
la provincia si scompigliò. I Berberi presero le armi
per ogni luogo da ponente a levante, infino a Cabès.
Gli Arabi si ridussero in due sole città, Kairewân e
Telemsen. E il precipizio si sentì anco in Spagna, e
vi produsse altre rivoluzioni.



A questi avvisi il califo Hesciâm, avvampando
contro Berberi ed Arabi d'Occidente, chè i secondi
con loro divisioni aveano accresciuto la calamità pubblica,
minacciava farebbe sentir loro la collera d'un
Arabo di buona schiatta; porrebbe sotto ogni castello
berbero un campo di guerrieri delle tribù modharite
di Kais o di Temîm; manderebbe un esercito da
toccare con la vanguardia il Maghreb, mentre il retroguardo
stesse ancora in Siria. Accozzò in tutto trentamila
uomini: gente sì faziosa e discorde, che si abbottinò
prima di venire alle mani coi Berberi, e che, messa
insieme con l'esercito d'Affrica, n'accrebbe le discordie;
onde venuti gli Arabi alla battaglia presso Tanger
(741), qual fuggì, qual fu tagliato a pezzi dal nemico.
Ma un novello capitano per nome Hanzala-ibn-Sefwân,
ebbe tanta riputazione da unire gli Arabi; tanta fortuna
o arte da guerreggiare nell'Affrica propria presso
le colonie di sua schiatta, piuttosto che nel Maghreb.
Dispersa parte delle forze nemiche in una prima battaglia
e circondato dalle altre in Kairewân, armò i
cittadini, accese in tutti il fervore religioso; passò

una notte a pregare, e la dimane, spezzato il fodero
della spada con migliori auspicii che O'kba-ibn-Nafi',
uscì contro le miriadi dei Berberi. Li vinse ad
Asnam, tre miglia discosto dalla città: la quale
battaglia ricordossi tra le più strepitose dell'islamismo,
e vi perirono, al dir dei cronisti, centottantamila
Berberi; al certo uno spaventevole numero tra
que' che caddero sul campo e gli uccisi di sangue
freddo, com'eretici e barbari che vincendo non soleano
dar quartiere (742).



Con tal supremo sforzo la schiatta arabica ripigliò
il dominio della provincia. Fu in punto di riperderlo
in due altre vaste sollevazioni (757-771), senza,
contar le minori; e lo mantenne col pondo di due
novelli eserciti, l'un di quarantamila, l'altro di
sessanta o secondo alcuni scrittori di novantamila
uomini, che era il settimo venuto in Affrica nello
spazio di novant'anni, contando per primo quello che
perì con O'kba.[203] Alfine la popolazione de' Musulmani
orientali passata in Affrica tra cotesti travagli, le forti
colonie poste in luoghi opportuni, e gli altri ordinamenti
dei vincitori, prevennero i moti generali de' Berberi
infino ai principii del decimo secolo; se non che
alcune tribù berbere fondarono tre stati indipendenti,
cioè: Fez nell'estremo occidente; sotto la dinastia
araba degli Edrisiti (788); Segelmessa a mezzodì
dell'Atlante, sotto i Midrariti, gente berbera (783); e

Taiort (che scrivon anco Tahert e Tuggurt e oggi va
nel Sahra dell'Algeria), sotto i Rostemidi, famiglia,
come sembra, di origine persiana[204] (754). Le altre
tribù sfogarono parteggiando nelle guerre civili degli
Arabi; finchè, affievolita la costoro schiatta, gli indigeni
rialzaron la testa e mutaron di nuovo lo stato
politico dell'Affrica e del Maghreb, sì come ci occorrerà
di dire nei libri seguenti.






CAPITOLO VI.



Dalla lotta de' conquistatori contro gli indigeni
volgendoci alle condizioni in cui vivessero i primi
mentre occupavano a mano a mano il paese, ci si
presenta una considerazione preliminare. I popoli che
s'impadroniscono di territorii stranieri tengono necessariamente
uno di questi tre modi: trasferimento
popolare dei conquistatori, come quel de' Franchi, dei
Longobardi e altri barbari che non lasciavano patria
dietro le spalle; colonie, come quelle dei Greci nell'antichità
e degli Inglesi in America, intraprese private che
suppongono un popolo incivilito e avvezzo alla libertà;
o finalmente occupazione militare a nome dello Stato,
ch'è propria dei governi forti in su le armi. Di cotesti
modi i due ultimi si veggono talvolta congiunti,

ovvero adoperati alternativamente, da alcune nazioni
che hanno in sè istituzioni miste, come i Romani che
mandavano anche lor colonie in paesi occupati militarmente,
e gli Inglesi ai quali veggiam tenere l'Indie con
la violenza delle armi e altre provincie con le colonie.



Ma gli Arabi, vivendo in una società ove coesisteano
la barbarie, la libertà e l'autocrazia, stanziarono
nei paesi vinti in un modo composto; che
cominciò con la occupazione militare a nome dello
Stato; divenne trasferimento di intere tribù; e portò
a un largo governo coloniale e indi alla emancipazione
dalla madre patria. La emigrazione si fe'
tanto più agevolmente, quanto que' popoli non usi
a soggiorno durevole nè incatenati dalla proprietà
territoriale, passavano da reame a reame con la
stessa nomade alacrità con che ne' lor deserti avean
mutato le tende da un pascolo all'altro. I loro accampamenti
alla romana, dei quali dicemmo nel capitolo
precedente, si fecero grosse città entro pochi
anni; traendovi le famiglie dei guerrieri, famiglie naturali
e fittizie ancora: di schiavi, liberti, affidati;
e oltre i guerrieri venivano a fruir della vittoria officiali
pubblici, giuristi, mercatanti, artigiani: gente
arabica o nativa di regioni occupate anteriormente
ed arabizzata per conversioni e clientele. Così con
maravigliosa rapidità si accrebbe la schiatta loro in
Affrica dopo le ultime vittorie di Hassân-ibn-No'mân
e sotto il governo di Musa. Oltre le colonie di Barca,
Tripoli e altre sul golfo di Cabès, ed oltre Kairewân,
che fu maggiore di tutte, si vide sorger quella di Tunis
ove si cominciò a scavare il porto; poi la popolazione

arabica si estese verso ponente a Tanger, Telemsen e
fors'anco Ceuta: e, domi tanto o quanto i Berberi, il
progredimento ricominciò; il centro principale della
provincia, il quale era l'odierno reame di Tunis, si
circondò di piazze di frontiera a Belezma, Tobna e
altre, che guardavano i nodi più formidabili di popolazione
berbera; e la schiatta arabica saldamente si
afforzò verso la fine dell'ottavo secolo.



Vi comparve fin dai primi principii la ovvia distinzione
di militari e cittadini. I primi chiamavansi
collettivamente, come in ogni altra parte dell'impero,
il giund; e talvolta questo nome si dava
a ciascuna legione, divisione o brigata, come noi
diremmo, talchè si trova adoperato in plurale presso
gli scrittori arabi.[205] Erano i guerrieri scritti nei
ruoli; i quali, oltre la parte che loro tornava dal
bottino, aveano uno stipendio che si togliea dai tributi
posti su i popoli vinti e sopra una classe di terre
dei Musulmani, e che pagavasi per lo più
assegnando al tal giund le entrate di tal provincia
o distretto; la qual maniera di concessione gli Arabi
chiamarono Iktâ', ossia scompartimento. Ordinati tuttavia
secondo le proprie parentele, come già dicemmo,[206]
e capitanati da un condottiero con titolo di
Kâid,[207] eran mezzo soldati stanziali e mezzo milizie
feudali: gente agguerrita quanto i primi, e, come le
seconde, devota al proprio capo più che al principe;

l'indole della quale avea bene spiegato un savio,
quando disse al califo Abd-el-Melik, parlando di alcun
rinomato capo di tribù in Oriente: “S'egli s'adira,
centomila spade s'adiran seco, senza domandargli il
perchè.”[208] Nel giund rimanea dunque l'aristocrazia
patriarcale dei tempi anteriori all'islam.



Nelle città appariva al contrario un avanzo
della primitiva democrazia musulmana; come sempre
avvien che si sviluppi nelle colonie qualche
principio che sia stato soffocato nella madre patria.
Senza istituzioni scritte, senza magistrati riconosciuti
dalla legge, surse a Kairewân, e in
altre città principali dell'Affrica, una vera possanza
municipale figlia di quel genio democratico e dell'industria.
Non le mancò il primo elemento di forza,
che è il numero de' cittadini; perocchè, giugnea
a tale in Kairewân al tempo della seconda sollevazione
dei Berberi, che fornironsi in un estremo
pericolo diecimila scelti combattenti, i quali usciti
insieme con le reliquie dello esercito riportarono (741)
la vittoria di Asnam.[209] Non le mancò l'uso alle armi,
poichè la popolazione delle città, obbligata a combattere
da un precetto religioso che andava in disuso
nelle parti centrali e tranquille dell'impero, lo osservava
per necessità nelle provincie di frontiera,
ove spesso s'avea a respingere il nemico. V'erano
inoltre in così fatte provincie i ribat, di cui già parlammo;
i quali mutarono natura quando la più parte

della popolazione fu musulmana, e divennero ritrovo
di birboni e oziosi, che viveano di pie oblazioni sotto
specie di star pronti alla guerra contro gli Infedeli, e
prontissimi erano alle sollevazioni. Non mancò infine
l'ordinamento delle classi e la potenza di quelle superiori
per le facoltà e l'educazione, le quali classi dan
sempre la pinta ai moti delle città. Da una mano troviamo,
in fatti, corporazioni d'arti;[210] da un'altra cittadini
proprietarii di terre, e veggiamo la efficace influenza
degli sceikhi, ossiano capi delle famiglie principali.
Uscian anco da queste gli uomini che professavan
sapere e pietà, legittimi successori dell'aristocrazia
di Omar; i quali col Corano e la tradizione del Profeta
alle mani, sosteneano le larghe franchigie dei
Musulmani, poste in oblio dai moderni principi: e il
popolo naturalmente li seguiva e agitavasi alla lor
voce.[211]



Tali essendo gli ordinamenti delle milizie e dei
cittadini, fondati su i costumi, non su le leggi, e
di tanto più forti, il governo della provincia poco
teneva a quel dell'impero. In apparenza non differiva
dal reggimento d'un paese occupato militarmente;
il califo di Damasco nominava il governatore dell'esercito
e del popolo musulmano; i quali riconosceano
un solo re e pontefice e una sola legge a Kairewân
come a Damasco o a Medina. Ma in sostanza la colonia

era libera. Stava la forza in mano di corpi independenti;
il califo, non che trar danaro dalla provincia,
ve ne rimettea, e se voleva almeno farsi ubbidire
dovea affidare il governo a potenti capi di tribù,
dovea piegarsi alle passioni di quelli e agli umori del
popolo. Dal che nasceva un bene e un male: il bene,
la forza di vita ch'è propria delle colonie libere e che
non si infonde mai negli automi costruiti dai governi
matematici; il male era la rabbia delle fazioni, che gli
Arabi aveano nel sangue, e che l'islamismo accrescea
con la frettolosa assimilazione d'ogni gente straniera.
Il male si sviluppava a misura che gli Arabi metteano
radice nei paesi di ponente; e mostravasi nel
giund più che nelle popolazioni cittadine. Trovandosi
nel medesimo esercito le schiatte rivali di Kahtân e
di Adnân, appena si prendeano a scompartire i premii
della vittoria, cominciavano i torti, scoppiavano
le ire; il governatore favoreggiava la sua tribù e le
affini a scapito delle altre; e queste, se le mene di
corte o il caso faceano succedere nel governo della
provincia un di lor gente, rendeano la pariglia; e, se
no, prendeano a farsi giustizia dassè.



Arrivò a tale l'antagonismo, che nol potè curare
nè anco la spada dei Berberi. Dopo la infelice
battaglia dei Nobili (740) il califo Hesciâm, come
abbiam detto, mostrò forse minore rabbia contro i
nemici Berberi che contro la schiatta himiarita la
quale prevaleva in Affrica a quel tempo.[212] Gli Himiariti

risposero per le rime. Come il califo prepose
al nuovo esercito un Kolthûm, modharita o vogliam
dire della schiatta di Adnân, e com'ei, tra gli altri
rinforzi, mandò un corpo di diecimila uomini della
propria casa omeiade, ottomille cioè Arabi e duemille
liberti, stanziati in Siria, così ambo gli elementi sociali
della colonia si volser contro il novello esercito. La
cittadinanza di Kairewân, vergognando o temendo di
sì fatti ausiliari, chiuse loro le porte in faccia. Il rimanente
delle milizie patteggiò anche contro di essi, tanto
quelle antiche d'Africa, quanto ventimila uomini delle
nuove, ch'erano stati presi qua e là, come scrive
Ibn-Kutîa, da varie nobili schiatte arabiche. Perlochè
movendo tutte le genti ad incontrare i Berberi, i
condottieri non fecero che altercare con Kolthûm;
i soldati erano per venire alle mani coi diecimila
Omeîadi; e finì che costoro sul campo di battaglia
voltaron le spalle, e gli altri furono orribilmente mietuti
dal nemico. I pretoriani disertori poi, non potendo
rimanere tra l'abborrimento universale, passarono
in Spagna ove accesero aspre guerre civili: e
l'Affrica si perdea, se Hesciâm, rimettendo del regio
orgoglio, non ne affidava il comando ad Hanzala-ibn-Sefwân
di chiarissimo sangue himiarita; il quale
senza nuove soldatesche d'Oriente valse a debellare
i Berberi (742), come sopra dicemmo.[213]




Ma passeggiera era la concordia; le divisioni durevoli,
diverse, intralciate in confusione inestricabile:
e un altro subito mutamento che seguì si dee riferire
agli umori avversi al governo in tutta la provincia, e, più
che altrove, nella capitale. Perchè Abd-er-Rahman-ibn-Habîb
di tribù koreiscita, uomo illustre per la gloria
del bisavolo O'kba-ibn-Nafi' e per una strepitosa
fazione che avea combattuto pochi anni innanzi sopra
la Sicilia, andato poi in Spagna ad accattar brighe e
stato, e vedendosene tronca la via dalla prudenza di un
luogotenente di Hanzala, gittatosi a un partito disperato,
ripassava il mare; sbarcava a Tunis; trovava
partigiani e osava assalire in Kairewân stessa il
capitano liberatore dell'Affrica. Il quale accorgendosi
delle disposizioni dei cittadini, gli rifuggì il generoso
animo dalla guerra civile: chiamò il cadì e i notabili
della capitale; lor consegnò il tesoro pubblico, presone
le sole spese del viaggio per tornarsene in
Oriente; e quetamente partissi dalla colonia (744-5).
Tutta l'Affrica allor si diè all'usurpatore, quantunque
ei fosse della schiatta di Adnân; ma lo perdonavano
forse al sangue koreiscita, al casato di O'kba, fondatore
della colonia, all'audacia del misfatto, sempre ammirata
dal volgo, e al merito di aver offeso la corte di
Damasco. Abd-er-Rahman usò sagacemente il comodo
che gli davano in questo tempo le rivoluzioni d'Oriente:
stracciò in pubblica adunanza il mantello d'investitura
mandatogli dal califo; scosse lungi da sè le

pianelle che avea ai piedi, con dir che così anco rigettava
l'autorità del califo; e governò con animo e
fortuna da principe indipendente. Dopo dieci anni, il
proprio fratel suo, abbracciandolo, gli passò un pugnale
dalle spalle al petto; godè per poco il premio
del fratricidio; e la nascente dinastia presto fu spenta
(757). La colonia, straziata dalle proprie fazioni e
dai Berberi, riconobbe di nuovo il potere del califato,
che era passato in questo mezzo dalla casa d'Omeia
a quella di Abbâs.[214]



Tal mutamento di dinastia mostrò come la schiatta
arabica troppo presto cominciasse a cedere il luogo
ai vinti, coi quali stringeasi nella fratellanza dell'islamismo.
L'assimilazione, turbata in Affrica dalla impazienza
dei Berberi, ritardata in Egitto e in Siria
dalla desidia de' popoli, dal Cristianesimo e dalla tolleranza
de' Musulmani inverso di quello, s'era compiuta
largamente nelle regioni soggette una volta all'impero
persiano. Lasciando quelle poste tra l'Eufrate
e il Tigri, nelle quali predominava il sangue
arabico, troviamo di là dal Tigri i figliuoli dei Persiani
propriamente detti e dei Parti: valorose schiatte,
fattesi tanto innanzi nella civiltà ch'eran sorti tra
loro i due riformatori religiosi insieme e politici, Mani
e Mazdak. Coteste schiatte volentieri abbracciarono
l'islamismo che loro offriva una credenza meno assurda,
e una forma sociale meno ingiusta. Mentre gli
emiri arabi perseguitavano agevolmente, o tolleravan
senza pericolo gli uomini più tenaci nella credenza

di Zoroastro, la parte maggiore della popolazione
alacremente si accomunò coi conquistatori. I liberi
acquistavano issofatto la cittadinanza musulmana con
profferire: “Non v'ha Dio, che il Dio e Maometto il
suo profeta;” gli schiavi professando l'islamismo agevolmente
conseguivano la emancipazione, e diveniano
cittadini come ogni altro: e ciò che tuttavia mancava
dopo la cittadinanza legale, cioè il patrocinio d'una
famiglia potente, i liberi l'otteneano per clientela
volontaria, i liberti per clientela necessaria. Cotesti
uomini nuovi fecero aprir gli occhi ai governanti con
la pratica ch'essi aveano in azienda pubblica; aiutarono
con la loro dottrina alla compilazione della giurisprudenza
musulmana; accesero nei popoli arabici
a poco a poco il sacro fuoco delle scienze; e prima
quello della libertà civile e religiosa, al modo che poteasi
comprendere in quelle parti. I popoli dell'impero
sassanida furono invero i maestri degli Arabi,
come i Greci erano stati dei Romani; se non che
il diverso genio dei popoli, e soprattutto delle istituzioni
religiose e civili, portò che i maestri persiani
predominassero nello Stato, al che i maestri greci
mai non giunsero.



Un secolo bastò a produrre i primi effetti,
che apparvero nel Khorassân, estrema provincia
orientale, nella quale stanziava, come per ogni altra
parte dell'impero, un pugno d'ottimati arabi. Quivi
la lontananza di Damasco rendea il governo provinciale
più insolente a un tempo e più debole; e spingea
a desiderio di novità i Musulmani della provincia,
la più parte indigeni. Vedean essi la casa d'Omeia

aggravare sempre più i torti della usurpazione con
un reggimento contrario ai principii repubblicani
dell'islamismo; con una istancabile crudeltà contro i
discendenti di Alî; con la rapacità, insolenza e discordie
delle sue centinaia di principi reali, degna progenie,
potean dire i Musulmani, di quegli ostinati idolatri
che aveano combattuto il Profeta finchè il poterono,
e adesso molestavano e scannavano la sua parentela.
Perchè oltre la prole d'Alî v'era quella di Abbâs zio
paterno di Maometto, capo della casa dopo la morte
di lui, e primo tra gli ottimati d'Omar, come s'è detto.
I figli di Abbâs avean séguito nella nazione, e
particolarmente, com'ei sembra, tra le case nobili
stanziate nel Khorassân; ed erano stati rispettati dagli
Omeiadi; ma alfine la gelosia della casa regnante
e l'orgoglio degli Abbassidi proruppero in scambievoli
offese. Narrasi ancora, nè è inverosimile, che
sia avvenuto tra i partigiani degli Alidi e degli Abbassidi
un di quegli accordi effimeri e bugiardi,
che due ambiziosi stipulano a danno d'un terzo;
salvo ad accoltellarsi tra loro dopo la vittoria. L'associazione
di famiglia, che rimaneva in piè secondo
l'uso antichissimo degli Arabi, fu ottimo espediente
a promuovere e nascondere la cospirazione degli Abbassidi;
molti destri missionarii (dâi' li dicon gli Arabi
e appo noi suonerebbe chiamatori), ordinati con gerarchia
e artifizio di setta, si misero a far parte nel
Khorassân, a raccorre contribuzioni dai partigiani: e
reggea con man maestra tutta la macchina Abu-Moslim
che un buon uomo di casa abbassida avea
preso ad allevare per carità, trovatolo in fasce esposto

su la via pubblica. Quando la congiura, allargandosi,
fu scoperta, piombò la prima ira del califo sopra
Ibrahim capo della casa di Abbâs, che morì in prigione
ad Harran: ma tantosto Abu-Moslim si levò in arme
nel Khorassân; ruppe gli eserciti omeiadi; mosse verso
la Mesopotamia; e il popol di Cufa, senz'aspettarlo,
gridò califo Abd-Allah fratello del morto Ibrahim,
e noto nella storia con l'atroce soprannome di El-Saffâh
o diremmo noi Il Sanguinario. E in vero si
versò il sangue a fiumi tra per comando suo e di Abu-Moslim,
che il pose in trono, e che fu immolato dal
successore di Abd-Allah per saldare i conti della dinastia.
Campato sol dalla proscrizione un rampollo degli Omeiadi,
rifuggivasi in Spagna; trovava partigiani;
faceasi un reame di quella provincia, e lasciavalo
ai suoi discendenti che presero il nome di califi.



Il rimanente dello impero ubbidì senza contrasto
alla casa di Abbâs; la quale mutò ogni cosa, fuorchè il
sistema del dispotismo. Le bandiere e vestimenta degli
uficiali pubblici si tinsero in negro, colore prediletto
dalla dinastia; i pretoriani furono, non più una fazione
della aristocrazia arabica, ma i partigiani della
casa in Khorassân, e poi i mercenarii turchi che consumarono
la vergogna e rovina del califato; la sede
del governo passò da Damasco a Bagdad, edificata
a posta con imperiale splendore; i costumi della corte
da arabica semplicità si volsero a lusso persiano; e
l'amministrazione pubblica, tolta agli Arabi, data ai
Korassaniti divenne più inquisitiva e molesta; il che
fa dire a un autore arabo[215] che la casa d'Abbâs indurò

il principato a modo dei re sassanidi. In
somma la schiatta persiana si impadroniva del
dominio non saputo tenere dagli Arabi.[216] Da ciò
nacque la gloria letteraria che ha reso sì chiari gli
Abbassidi. Perocchè i Persiani, venendo in servigio
loro a corte e per tutte le provincia dell'impero, vi
recarono le scienze; coltivaronle essi esclusivamente;
messerle in voga appo i califi; trassero con lo esempio
i Musulmani delle alte schiatte, pochissimi per
altro dell'arabica. Ma scrivendo tutti nella lingua del
Corano, tornò agli Arabi la fama di sovrastare all'umano
incivilimento nei secoli più tenebrosi del
medio evo.[217]



Non tardarono i guerrieri del Khorassân a passare
fino all'altro capo dell'impero, per fidanza o
sospetto di casa abbassida; la quale non potendo
spegner tutti come Abu-Moslim, par che si provasse
a farne stromento di dominazione in Affrica.
Pertanto l'esercito mosso d'Oriente (761) per combattere
i Berberi, undici anni appresso la esaltazione
della dinastia, fu composto di trentamila uomini del
Khorassân e dieci mila Arabi di Siria, che sembrano
rei della medesima colpa; e, a capo d'altri dieci
anni, un novello sforzo di sessanta mila soldati si accozzò

di gente del Khorassân, di Siria, e dell'Irak.
Cotesti eserciti, che divenian colonie, come dicemmo,
più largamente e fortemente occuparono il paese:
donde le città ingrossarono; crebbene anco il numero;
s'ebbero nuove terre da dividere e più larghi
tributi dai popoli che s'assuefaceano al giogo. Al tempo
stesso la schiatta persiana fu nuovo elemento di discordia
in Affrica; divenutavi dapprima tracotante per
numero e favor della corte, poi disubbidiente come
le altre. Nel primo periodo furono scelti in quella i
governatori della provincia, e fin v'ebbe una famiglia
nella quale l'officio s'avvicendò per ventitrè anni: officio
usato dai Persiani non altrimenti che dai predecessori:
al segno che certe milizie di Siria, dopo
trent'anni di soggiorno, furono cassate dai ruoli del
giund e ridotte alla condizione di ra'ia, ossia popolaccio,
per mettersi in luogo loro la gente del
Khorassân. Quando le altre schiatte si risentirono
e il califo volle riparare, i capi persiani si divisero
tra loro; i più malcontenti si rivoltarono: seguì uno
scompiglio universale di Khorassaniti, Arabi Modhariti,
Arabi del Iemen, Arabi venuti di Siria sotto
gli Omeîadi e venuti sotto gli Abbassidi, Berberi ortodossi
e Berberi eretici, che si contendevano con le
armi alla mano il governo e i suoi frutti. Il potere
dei califi su la provincia, di debole ch'era stato sempre,
divenne precario; si sostenne a forza di espedienti; di
qualche capitano fidato; del direttor di
posta e spionaggio; e soprattutto dei centomila dinar
sprecati ogni anno tra quelle riottose milizie
e tolti dalle entrate d'Egitto. Fu in queste condizioni

di cose che il magnanimo Harûn-Rascîd piegossi
a dar l'Affrica, come in appalto, a Ibrahim
figliuolo di Aghlab.[218]



Aghlab, nato dalla tribù modharita di Temîm,
avea dato mano ad Abu-Moslim e a casa abbassida
nella rivolta contro gli Omeîadi; poi a casa
abbassida nell'uccisione d'Abu-Moslim;[219] ed era
indi venuto (761) con alto grado nell'esercito d'Affrica;
segnalatosi nella guerra; eletto a tener la
frontiera dello Zâb contro i Berberi; fatto in ultimo
governatore di tutta la provincia; e mortovi
combattendo contro un capo iemenita ribelle (767).
Però il figliuolo, gradito a corte e sottentrato, com'ei
pare, nella condotta delle genti che soleano ubbidire
alla sua famiglia, rimase di presidio nello Zâb, lontano
dalle discordie che ferveano a Kairewân, poco
invidiato dagli ambiziosi, e amato da' suoi marchigiani
per liberalità, valore e saldo proponimento.

Occorse poi che le altre milizie si trovassero avvolte
in una generale sollevazione, nata a Tunis,
compiuta a Kairewân per assentimento della cittadinanza,
e provocata dal governatore Mohammed-ibn-Mokâtil,
fratel di latte del califo; favorito prosuntuoso
e dappoco, il quale avea scemato gli stipendii, maltrattato
al paro militari e popolani e bacchettoni.
Ma come costui fu preso, perdonatagli la vita e
cacciato ignominiosamente dalla provincia, Ibrahim
piombò sopra Kairewân coi suoi fidati marchigiani;
richiamò Ibn-Mokâtil; combattè il capo della rivoluzione,
congiunto suo, per nome Temmâm; col quale
scambiò rimbrotti in prosa e in versi pria di venire
alle armi. Tanto duravano i costumi cavallereschi
de' Beduini nella numerosa nobiltà venuta a stanziare
in Affrica![220] Ibrahim con fortuna e arte s'innalzò
tra i turbolenti compagni. Rotti i sollevati
(799), mandava alcuni lor capi incatenati a Bagdad;
e, accontatosi in questo mezzo con gli altri, scrivea
a corte contro il governatore ch'egli stesso
avea ristorato. Rappresentò esser costui troppo
odiato; la provincia troppo insubordinata; richiedersi
quivi altr'uomo e più pratico del paese: e
propose a dirittura sè medesimo, promettendo al
califo che non solamente non gli farebbe spender più
nulla in Affrica, ma gliene darebbe quarantamila
dinar all'anno. Harûn accettò; non per avarizia, ma
perchè altro modo non v'era; perch'ei dovea piuttosto

pensare all'Oriente, base dello Impero; perchè ogni
novello esercito che avesse mandato in Affrica vi sarebbe
divenuto novella colonia di ribelli. Consigliollo
anche a questo un suo fidato, che conoscea l'Affrica,
non meno che la lealtà, il seguito e il valore
d'Ibrahim-ibn-Aghlab.



Il quale, avuto il diploma del califo (800), diè
opera a crear nuova forza su cui potesse fare assegnamento.
Comperato un terreno a tre miglia da
Kairewân per fabbricare una villa di diletto, v'innalza
in vece un castello; circondalo di fossati; vi fa trasportar
sottomano le armi e attrezzi che si teneano nel
palagio degli emiri a Kairewân. Al tempo stesso blandisce
il giund, ne prende cura particolare, ne sopporta
anche la insolenza, trasceglie da quello un nodo di
intimi partigiani; e da un'altra mano compera schiavi
negri, dando voce di volerli adoperare ai servigii più
grossolani, e sgravarne la nobil gente della milizia: e
sì li avvezza alle armi; li instruisce in compagnie.
Quando ogni cosa fu in punto, lasciato nottetempo il
palagio di Kairewân (801), se n'andò coi famigliari,
coi fidati del giund, è gli schiavi armati nella cittadella,
cui pose il nome d'Abbâsia a onore della
dinastia; ma poi la dissero El-Kasr-el-Kadim ossia
il Castel-vecchio. E rinacquero le sedizioni; la prima
delle quali mossa a Tunis da un dei notabili di
schiatta arabica, per nome Hamdîs, che par sia stato
progenitore del gran poeta siciliano del medesimo casato:
ma Ibrahim ne venne sempre a capo, chiudendosi
in cittadella quando soverchiavan le forze dei sollevati;
e poi fidandosi nelle loro divisioni; fomentandole

con danaro, e adoperando talvolta anco i Berberi.
Consolidò il potere; rintuzzò a forza di danaro e
tradimenti la dinastia edrisita di Fez; ebbe riputazione
anco presso i Cristiani, coi quali si mantenne in pace:
accordatosi col prefetto di Sicilia; e dimostrata molta
osservanza a Carlomagno ch'era collegato con Harûn-Rascîd,
per interesse politico e simpatia scambievole
di due grandi ingegni, Carlo, promosso all'imperio
lo stesso anno che Ibrahim al governo d'Affrica, gli
mandava ambasciatori ad Abbâsia, la fortezza del fossato,
come è chiamata negli annali di Einhardo, per
chiedere il corpo d'un Santo sepolto a Cartagine: tesoro
inutile ad Ibrahim e tanto più volentieri accordato.[221]



Venuto a morte l'Aghlabita, dopo dodici anni
di governo, nel cinquantesimo sesto dell'età sua,
lasciò ai figliuoli un regno sotto nome di provincia:
equivoco che dura tuttavia in parecchi Stati
musulmani, come per esempio in Egitto. Ritennero
gli Aghlabiti, come i precedenti governatori, il titolo
militare di emir e quello più generale di wâli,
che appo noi suonerebbe preposto, e si dava anche
ad officii minori. Il califo mandava a ogni novello
principe di quella casa un diploma che conferivagli
il governo, e con quello la bandiera, simbolo del

comando, le vestimenta e collane, segni di famigliare
liberalità: ai quali atti di regia e pontificia autorità sol
mancava di potersi esercitare in favor di un altro. Il
tributo dei quarantamila dinar presto mutossi in futili
doni, e svanì. I principi d'Affrica fecero guerre e
paci, aggravarono e abolirono le tasse, nominarono
magistrati e capitani a loro arbitrio, o come portavano
le necessità in casa, non come piaceva al califo; e
scrissero i loro nomi su le monete insieme con le formole
religiose della dinastia abbassida; in guisa che
di tutte le regalíe, come le intendono i pubblicisti musulmani,
rimase al califo il solo steril vanto che i popoli
d'Affrica invocassero il Cielo in favor di lui nella
preghiera del venerdì. Ma gli Aghlabiti, se usurpavano
all'insù i dritti convenzionali del principato, non poteano
soffocare all'ingiù le ragioni naturali degli uomini,
sostenute dalle armi dei cittadini e del giund,[222]
e più o meno dagli statuti primitivi dell'islamismo.
Quantunque mal potremmo delineare tutti i limiti
che la consuetudine poneva agli emiri aghlabiti,
ne veggiam uno di gran rilievo, cioè il dritto di
pace e di guerra esercitato dal principe insieme
con la gemâ', o diremmo noi parlamento municipale,
del Kairewân. N'è fatta menzione la prima
volta a proposito d'un accordo col patrizio di Sicilia
nell'ottocento tredici; e sappiam dalle proprie parole
di un che sedea nella gemâ', come adunati dal
principe gli sceikh e i wagîh, o, come suonano in lingua
nostra, gli anziani e notabili della città, il trattato

fu scritto e riletto in presenza, loro. E ch'e' non facessero
da meri testimonii, e che i partiti liberamente
si agitassero, il prova l'altra adunanza tenuta
pochi anni appresso per trattar della guerra di Sicilia,
dove sedettero i cadi, come i magistrati entrano nella
camera dei pari in Inghilterra; e il principe fu necessitato
a seguire l'opinione che preponderava.[223]



A comprender appieno come si bilanciassero i
poteri dello stato aghlabita, convien discorrere l'autorità
che presero in questo tempo i giuristi appo l'universale
dei Musulmani. Lo studio della giurisprudenza
progredendo, come ogni altro esercizio dell'intelletto,
dopo la esaltazione degli Abbassidi, stava
per creare nello Impero quasi un novello potere
surrogato a quello dei compagni del Profeta: in
luogo dell'aristocrazia dei santi, l'aristocrazia dei
dottori. Costoro erano a un tempo teologi senza sacerdozio,
moralisti, pubblicisti e giureconsulti; come
portava l'unità e confusione delle leggi. Per necessaria
contraddizione della teocrazia, i dottori vollero comandare
al pontefice e re: e tanto o quanto ne vennero
a capo; se non che il lione di tratto in tratto
lor dava qualche zampata. Così Abu-Hanîfa (699-767),
primo tra gli imâm della scienza, i dottori
principi, a nostro modo di dire, era morto in prigione,
martire, come Papiniano, di sue dottrine e coscienza.
Ma non guari dopo Mâlek-ibn-Anas (712-795) guadagnava
tanta riverenza appo Harûn-Rascîd, animo

grande e civile, che il califo pensò dare virtù di legge
al Mowattâ, come si addimandò l'instituta di quel
giureconsulto; dal che Mâlek stesso lo ritenne, non
sappiamo se per modestia, o perchè tal sanzione gli
paresse illegittima, e lesiva al grado della scienza.
Un'altra fiata, richiesto da Harûn di dare lezioni all'erede
presuntivo della corona, Mâlek gli rispose che
la scienza, nobile sopra tutt'altra umana possanza,
non dovesse servire altrui ma essere servita; donde
il califo, scusandosi, inviò il figliuolo con gli altri
giovani della città alla moschea dove Mâlek tenea
scuola. Sotto altro monarca, Ibn-Hanbal fu vergheggiato
(834) perchè contro gli editti del califo sosteneva
increato il Corano; ma il domma del califo
andò giù, e venuto a morte Ibn-Hanbal (855),
dicesi che a Bagdad accompagnassero il feretro
meglio che secentomila persone, e che ventimila
tra Cristiani, Giudei e Guebri si convertissero immediatamente
all'islamismo, trasportati dal fervore del
popolo che celebrava a una voce la dottrina e virtù
di quel grande. Noi lasciamo indietro i molti esempii
di virtù dei giureconsulti promossi all'uficio di cadi,
i quali sapeano affrontar l'ira dei principi quanto
niun altro eroico magistrato di cui faccia ricordo la
storia d'Europa. Nell'ordine dello Stato mantenner essi
l'autorità giudiziale independente dal principato, più
e meno che noi non l'ammetteremmo con le odierne
teorie di dritto pubblico. Perchè, da una parte i giureconsulti
usurparono il potere legislativo mediante
le interpretazioni dottrinali; e dall'altro canto, non
arrivarono a divider netto la giurisdizione dei magistrati

da quella del principe e dei governatori e ministri.
Oltre a ciò, i vizii dell'aristocrazia militare, anzi
la invincibile anarchia della società arabica, resero
necessario un magistrato eccezionale, come noi lo diremmo,
uficio dei soprusi lo chiamarono i Musulmani;
tribunale preseduto dal principe o da un
delegato di lui, spedito nella procedura e arbitrario
nelle sentenze. Così di mano in mano l'indole del dispotismo
occupava anco l'amministrazione della giustizia;
e questa in Oriente si corruppe come ogni altra
parte del governo, e presto cadde nella condizione in
che or giace. La giurisprudenza musulmana fu compiuta
nel nono secolo. L'assentimento universale dei
contemporanei e dei posteri diè l'onore di imâm a
quattro professori, cioè i tre già nominati, e Scia'fei
che visse dopo. Concordavano le loro scuole nei dommi,
indi accettate tutte come ortodosse. Differivano
in alcuni punti di disciplina religiosa, dritto pubblico
e dritto civile, non altrimenti che in oggi le compilazioni
del codice francese, presso le varie nazioni
che l'han preso per legge. Predominarono quale in
un paese quale in un altro; e così oggi rimane in
Turchia e in India la dottrina di Abu-Hanîfa, e in
Affrica quella di Mâlek, introdottavi per lo primo da
Ased-ibn-Forât e da altri suoi contemporanei, ma
non fatta legge generale del paese che ne' principii
dello undecimo secolo.[224]




Cominciò in Affrica l'opposizione pacifica dei
dottori quando Abu-'l-Abbâs-Abd-Allah, figliuolo e
successore d'Ibrahim (812-817), pensò di mugnere
i proprietarii a beneficio proprio e delle milizie;
donde avvenne che queste rimanessero chete per
tutto il suo regno. Parendogli incerte e sottili le
entrate della tassa fondiaria, che ragionavasi a
dieci per cento su le raccolte e prendeasi in derrate,
Abd-Allah, a spreto degli statuti, la volle in
danaro, a tanto per aratata di terreno coltivato, senza
guardare ad annata buona o scarsa. A questi ed altri
soprusi risentendosi i cittadini, andavano i più rinomati
e venerandi della provincia a trovarlo in fortezza;
gli ricordavano, così dice un cronista, “i precetti
della religione e il ben della repubblica musulmana;”
e, ridendosi il despota di coteste parole, volgean
essi sdegnosamente le spalle alla reggia, quando un
Hafs-ibn-Hamîd, ch'era in odore di santità, s'arrestò
nel cammino, e fece sostare i compagni. Lor disse
ch'era da disperare ormai delle creature, non già
del Creatore; poi fervorosamente intonò una preghiera
a Dio che punisse lo scellerato principe; e ad ogni
imprecazione gli altri in coro rispondeano: Amen. La
complicità delle milizie col principe ritenne al certo
i barbassori dal passar dalle scomuniche a più gravi

fatti. E tosto s'ebbero ad allegrare di lor propria
sagacità e del credito grande che godeano in Cielo,
poichè opportunamente attaccossi un'ulcera all'orecchio
di Abd-Allah, e lo spacciò.[225]



Il terrore superstizioso di questo avvenimento
par abbia lavorato nella mente del novello principe
Ziâdet-Allah (817), figliuolo anch'egli d'Ibrahim, uomo
nel resto di fortissima tempra di animo, il quale,
seguite un pezzo le orme del fratello,[226] cominciò a
ritrarsene, a spiccarsi dal giund, ad ascoltare i giuristi;
e tanto s'addentrò nelle ubbie religiose, che
consultava i cadi su la misura di voluttà concedutagli
dalla religione;[227] e, quel ch'è peggio, parlava
di condanna capitale contro i poveri zindik, o diremmo
noi, scettici, ospiti pericolosi sotto un governo
teocratico; i quali, insieme con le schiatte
persiane e con lo incivilimento, pullulavano già per

tutto l'Impero, e venivano a filosofare fino in Affrica.[228]
Costui ci è dipinto come bel parlatore, liberale coi
poeti beduini e coi dotti che veniano d'Oriente a
corte sua, animoso, costante, magnifico e giusto.[229]
Ma ben mostrò ciò che intendesse per virtù, quando
disse fidar nella divina clemenza il dì del giudizio
universale, avendo mandato dinanzi a sè, chè questa
figura usano sovente i Musulmani, quattro opere
meritorie: l'edificazione della moschea cattedrale e
del ponte della porta Rebî' a Kairewân, la costruzione
della fortezza Ribât a Susa, e la elezione di Abu-Mohriz
a cadi della capitale.[230] Affidandosi in cotesti
meriti, gli parea tanto più venial peccato il sangue
ch'ei facea spargere, mosso da sua natura feroce,
dalle necessità della tirannide, e sovente anco dal vino
che bevea. Quella indole imperiosa, non dimenticando
l'antica insolenza del giund, sdegnò di accarezzarlo,
o comperarlo, come avean fatto il padre e il
fratello; volle essere ubbidito sol perch'ei comandava;

e probabil mi sembra ch'anco offendesse il giund
negli averi, disdicendo la nuova tassa di Abd-Allah.
Agevole gli fu di spegnere una prima sollevazione
di Ziâd-ibn-Sahl-ibn-es-Sikillîa ovvero es-Sakalîba,
che significherebbe figliuol della Siciliana,
ovvero della Slava (822). Ma surto in arme Amr-ibn-Mo'âwia
della potente tribù di Kais, e costretto
ad arrendersi, Ziâdet-Allah, come l'ebbe in mano,
non seppe moderar la vendetta. Più savio di
lui il giullare di corte, domandato quel dì che nuove
corressero, “Si dice che tu non uccida Amr,” gli
rispose; “perchè i Kaisiti farebberti pagar caro quel
sangue.” Ma egli, tanto più invogliato, correa alla
prigione; scannava di propria mano il ribelle con
due figliuoli, e fatte porre le teste sopra uno scudo,
le imbandì sul desco ove si messe a bere coi cortigiani
(823). Scoppiò a tal atto di crudeltà l'ira delle
milizie. Proruppero a sedizione in Tunis; si levarono
per tutta l'Affrica, arrogandosi ognuno la signoria del
distretto ove era alle stanze, e fecero capo dell'esercito
un Arabo di illustre schiatta per nome Mansûr,
detto Tonbodsi, dal nome d'un suo castello (824). Invano
il despota avviava contro costui i mercenarii
e il giund suo fidato, minacciando di mettere a morte
chi voltasse le spalle nella battaglia. Rotti da Mansûr,
passarono sotto le bandiere di lui per fuggire la vendetta
del crudel signore: tutto il giund, e le milizie
cittadine, e gli stuoli che accorreano in arme da ogni
luogo[231], mossero sopra Kairewân; posero il campo fuor

la città (agosto 825), sollecitando i terrazzani a seguirli;
mentre Ziâdet-Allah co' mercenarii e la famiglia s'era
chiuso in cittadella. Il popolo della capitale, non badando
ai dottori che sognavano potersi camminar
sempre entro i limiti della resistenza legale, aprì
le porte a Mansûr, rifabbricò con l'aiuto di quello
le mura abbattute da Ibrahim, capo della dinastia,
e tutto diessi alla rivoluzione. Poi seguì l'usato
effetto tra que' piccioli corpi feudali e municipali,
ciascun dei quali avea preso a reggersi dassè. Impotenti
ad espugnare Abbâsia, si divisero; e Ziâdet-Allah,
uscito co' suoi, li ruppe (ottobre 825), pose in
fuga Mansûr, riprese Kairewân, ed abbattè le mura,
ritenendolo da maggiore vendetta, chi dice un voto
ch'avea fatto a Dio mentre era stretto d'assedio in
Abbâsia, chi dice le preghiere dei due cadi; e nessuno
ha pensato che volendo domare il giund, dovea
andare con riguardo verso i cittadini, e che Mansûr,
ancorchè sconfitto, era in arme, e la provincia tutt'altro
che queta. In fatti, voltata la fortuna della guerra,
Mansûr tornò a Kairewân, Ziâdet-Allah tornò a chiudersi
in Abbâsia, e già si parlava di accordo che lasciata
la signoria d'Affrica ei se ne andasse con la
famiglia e lo avere in Levante, quando uno dei suoi
partigiani con audace fazione lo salvò. Costui, tolto
seco un pugno d'uomini, andò verso Castilia ai confini
meridionali dell'odierno Stato di Tunis, ove s'era
mossa contro i ribelli la tribù berbera di Nefzâwa;
ond'egli accozzando i Berberi e mille Negri armati di
vanghe e di scuri, ruppe il giund di A'mir-ibn-Nafi'.
Le discordie fecero il resto. Mansûr, venuto alle

armi contro A'mir, fu morto a tradimento; A'mir
tenne il fermo altri tre o quattro anni in Tunis; e i
capi minori prima di ciò a uno a uno s'eran sottomessi;
e la più parte era ita ad espiare la ribellione
con la guerra sacra in Sicilia.[232]



Tali erano le condizioni dell'Affrica in questo
tempo. La popolazione industriale, d'origine europea
o mescolata, non avea peso nello Stato: menomata
dalle emigrazioni; sottomessa d'opere e d'animo, e la
più parte fatta musulmana, con tal precipizio, che la
Chiesa Africana, la quale levò già tanto grido in Cristianità,
potea dirsi annichilata mezzo secolo dopo il
conquisto; come ce l'attestano concordemente le cronache
musulmane e i documenti ecclesiastici, sia romani,
sia alessandrini.[233] I Berberi, tutti oramai musulmani,
tra ortodossi e scismatici, stanchi e divisi
ma non domi, ubbidivano e si sollevavano; pronti
ad accompagnar gli Arabi in guerra, non a sopportare
i pesi del dominio; meno ostili a casa aghlabita
che ai capi dei giund lor signori o vicini; ma quel
sembiante di obbedienza s'andava dileguando a misura,
che le tribù si allontanavano dal centro della
provincia. Dei coloni arabi e persiani abbiam detto

abbastanza, che le passioni di quelle milizie riottose,
di que' cittadini turbolenti, di que' giuristi fanatici,
eran fuoco sotterraneo che cercava d'aprirsi
uno spiraglio.



Tra vicende analoghe s'agitavano in questo
medesimo tempo i Musulmani di Spagna. Accennammo
già come nei primi impeti del conquisto
(711), valicati i Pirenei, irrompessero in Linguadoca.
A capo di venti anni, fatto pianta di lor
guerra quella provincia, or con eserciti or con gualdane
si spinsero fino al Rodano e alla Senna da un
lato, alla Loira e all'Oceano dall'altro, capitanati da
emiri, cui designava il califo, ovvero il governatore
d'Affrica. Ma infin d'allora svilupparonsi due serie
distinte di fatti, che liberarono dal danno presente la
Francia, e dal pericolo tutta l'Europa. Da una mano
era la reazione delle popolazioni cristiane; la maravigliosa
costanza delli Spagnuoli afforzatisi tra i
monti di Gallizia, delle Asturie, della Navarra; il valore
de' Franchi, e altri Germani, che sotto Carlo Martello
guadagnavano la giornata di Poitiers (ottobre 732);
la resistenza di parecchi signori della Francia meridionale,
e possiamo aggiungere degli Italiani ancora,
poichè le mosse di Liutprando affrettavano la espugnazion
d'Avignone (737). L'altra serie di eventi che
troncarono i passi ai conquistatori, nascea dai vizii
della società musulmana in generale, e di quella d'Affrica
in particolare, madre della colonia spagnuola.
Pertanto in Spagna, come in Affrica e peggio, i vincitori
sospettosi tra loro, pronti a straziarsi in guerra
civile: Arabi contro Berberi; Modhariti contro Iemeniti;

gli antichi coloni contro i nuovi; i borghesi contro
i militari: ed ogni fortuna che corresse la dominazione
dei califi in Affrica portava un contraccolpo
di là dallo Stretto.



La provincia nondimeno si rassettò, quando spiccossi
dallo Impero, per ubbidire a un principe proprio
(755) della schiatta d'Omeîa, testè cacciata dal
trono dei califi. Senza potere sradicar da loro montagne
que' valorosi Cristiani che teneano tra ponente e
settentrione della penisola, i primi monarchi omeîadi
di Spagna si mantennero a un di presso a' limiti dei
Pirenei, or avanzandosi fino a Carcassonne (792), ora
indietreggiando a Barcellona, che perdettero per sempre
(801). Ostili ai Musulmani di Affrica; duramente
contrastati dalla parte di Francia, dai primi monarchi
carolingi, che s'intendeano coi califi abbassidi, gli
Omeîadi di Spagna non si segnalarono per conquisti,[234]
ma si detter pensiero degli armamenti navali, più
che non l'avessero mai fatto i governatori dei califi.[235]
Intesero altresì a ordinare lo Stato a dispetto degli
elementi di discordia accennati dianzi; e dettero principio
a quella splendida civiltà che poi sopravvisse a
lor dinastia, alle guerre civili ed alla occupazione cristiana.
E perchè nel faticoso cammino della umanità è
sempre avvenuto che i principii d'ordine fossero usurpati
e contaminati dal dispotismo, e appena oggi si comincia
a vedere qua e là nel mondo qualche popolo
che sappia innestarli con la libertà, non fia maraviglia

se verso la fine dell'ottavo secolo i monarchi musulmani
di Spagna, volendo dar sesto alla società, cadessero
nella tirannide, o piuttosto intraprendessero
l'opera dell'ordine e incivilimento al solo fine
incivilissimo di prevalersi senza ritegno del comando.
Seguendo l'istinto che porta i tiranni a spolpare
i sudditi per ingrassare le soldatesche stanziali,
Hâkem-ibn-Hesciâm (796-822), terzo principe
omeîade di Spagna, uom prode e di forte animo, ma
beone, dissoluto e crudele, provocò di soverchio il popolo
della capitale. Aggravati col nuovo balzello della
decima su le vittuaglie; dispettosi del vedere armar
legioni di schiavi comperati a posta e rizzare fortezze
e tener cavalli schierati innanzi la reggia,
i cittadini di Cordova si risentirono; rincorati dai
giuristi, i quali in Spagna come in ogni altra provincia
sosteneano la primitiva libertà dei Musulmani.
Indi Hâkem a far morire i caporioni della resistenza
legale; indi i cittadini a congiurare per deporlo
dal trono; e dalle congiure i soliti tradimenti e
supplizii; finchè la rattenuta ira scoppiava alle violenze
d'uno schiavo soldato contro un cittadino.



Il borgo meridionale, frequentissimo di popolo,
si levò incontanente a romore (25 marzo 818); dove
spinti da Hâkem gli stanziali negri, il giund e sue
schiere di ribaldi raunaticci, il giorno appresso il borgo
fu espugnato; messo per tre dì a ruba, a sangue ed
a fuoco; distruttevi dalle fondamenta case e moschee;
trecento cittadini dei più notabili, sgozzati e sospesi
ai pali in orrida fila lungo il Guadalquivir. Al quarto
giorno, osando alla fine un cortigiano di ricordare al

tiranno che quei ribelli di cui facea carnificina fossero
pur creature di Dio, Hâkem perdonò la vita ai superstiti
che s'andavano ascondendo per la città; ma volle
che sgomberassero da Cordova e luoghi vicini, con
loro donne e figliuoli, portando seco la roba che potessero:
ma le soldatesche, postesi ai passi nella campagna,
li svaligiarono. Molti indi si rifuggivano a Toledo
e altre città di Spagna; molti su le costiere
d'Affrica; e più numero andò a cercar ventura in
Oriente: rimase il borgo di Cordova desolato e disabitato
per quattro secoli. Hâkem, come se non fosse
ancor sazio, sfogò il resto della rabbia ch'avea in
petto con dettare una satira contro i ribelli; esempio,
credo unico, nella storia; poichè Giuliano l'apostata,
al tempo antico scrisse il Misopogon contro i cittadini
d'Antiochia, senza far torcer loro un capello; e più
d'un principe pagano e cristiano si è vendicato con
arsioni, macelli e saccheggi, senza sapere scriver
satire. L'opinione pubblica, che gastiga tai misfatti
com'ella può, non perdonò al re poeta. Il volgo chiamollo
“Quel dal Borgo” e “L'Efferato” (Er-Rabâdhi
ed Abu-'l-A'si). I cronisti a gara lo infamarono e maledissero;
all'infuori d'un semplice o svergognato,
che con gergo cortigianesco appose il tumulto del
borgo a prosperità soverchia del popolo.[236]




Il grosso degli sbanditi di Cordova (i cronisti lo
fan sommare a quindicimila) si vede apparire d'un subito,
otto anni dopo l'eccidio, in Alessandria d'Egitto;
onde è da supporre che fosse stato respinto successivamente
da più luoghi di Spagna e d'Affrica,
ove cercava una patria; e che Hâkem, ovvero il
figliuolo, Abd-er-Rahmân, il quale gli succedette (822),
abbia fornito navi per allontanar dal reame gente sì
indocile e sì ingiuriata. Senz'armi nè danaro, e,
com'e' sembra, alla sfilata, passarono, cheti per forza,
le Baleari e le terre italiane, cui l'armata spagnuola
aveva osteggiato con successi non felici poco avanti
il caso di Cordova: e si adunarono a poco a poco
nei sobborghi d'Alessandria. Non andò guari che una
rissa privata accese aspro combattimento tra cotesti
Spagnuoli che nulla possedeano, e i cittadini che li
guardavano in cagnesco; e gli Alessandrini v'ebbero
la peggio: i disperati forastieri, fatti per necessità
soldati di ventura, occuparono parte della città,
e dopo orribili guasti e depredazioni vi s'afforzarono
e posero sopra di loro un condottiere. Fu
questi Abu-Hafs-Omar-ibn-Scio'aib, detto El-Ballûti
da una terra presso Cordova, e il Cretese dall'isola
ch'ei poscia conquistò; Apocapso, come lo chiamano
i Bizantini, trascrivendo a lor guisa il primo dei suoi
nomi. Ma, dopo le turbolenze intestine che avean lacerato
l'Egitto e favorito la sedizione delli Spagnuoli,

riordinato lo Stato da Abd-Allah-ibn-Tâher, luogotenente
del califo e poi occupatore della provincia, questi
fece intendere ad Abu-Hafs che si sottomettesse,
o s'apparecchiasse a difendersi: e bastò il nome di
Tâher a piegare Abu-Hafs all'accordo (823?). Stipularono
che il governatore d'Egitto desse un sussidio
di danari, e che, allestita così un'armatetta, gli
Spagnuoli sgombrassero d'Alessandria, e cercassero
fortuna in alcun paese cristiano non soggetto ai Musulmani.
Elessero Creta ch'era vicina, mezzo disabitata,[237]
e parea facile acquisto; avendovi fatto una
scorreria l'anno innanzi Abu-Hafs medesimo o alcun
altro condottiero musulmano con poche forze. Probabil
è che Abu-Hafs, sbarcando in Creta, abbia dato
alle fiamme parte de' legni rabberciati con poca spesa
in Alessandria, e non atti a novella navigazione; e
ciò porse argomento ai Bizantini a replicare nel conquisto
di Creta il classico racconto dell'armata arsa
da Agatocle, quando assalì Cartagine; a fingere che
Apocapso, da lor chiamato Principe dei Credenti in
Spagna, volendo sgravare il paese conducesse quella
colonia in Creta, e cercasse di togliere ai suoi la speranza
del ritorno; e drammaticamente fanno adirare
i Musulmani alla vista dell'incendio per amor delle
mogli e figliuoli che avean lasciato in Ispagna; e
fanli racchetare da Apocapso con brevi parole: che ei
lor darebbe in Creta donne più belle, dalle quali
avrebbero quanta prole volessero. I cronisti bizantini,

che ambivano d'intrecciar nella storia tante fronde di
rettorica a modo greco e romano, ignoravano che disperata
gente fossero i vincitori di Creta; ma ne sapeano
bene alla prova il valore. Narrano pertanto
molti fatti d'arme trascurati dai Musulmani nello
scheletro de' loro annali. Narrano, come Abu-Hafs
afforzava l'alloggiamento, che poi divenne città, e
dalla voce arabica Khandak, che suona fosso, si chiamò
Candia, e diè all'isola il nome che or porta. Dicono
infine come Michele il Balbo, testè liberatosi
dalla guerra civile di Costantinopoli, mandasse due
eserciti al racquisto dell'isola, e fossero entrambi
sconfitti. Dondechè, condotta una schiera di mercenarii
a quaranta monete d'oro a capo, questa forte
milizia, che i Greci chiamarono per invidia i Tessaracontarii,
o diremmo noi Quarantini, fece miglior prova.
Con un'armatetta capitanata da Orifa, che al nome
par anch'egli straniero, i Tessaracontarii liberarono
dai Musulmani le isolette adiacenti; Creta non già,
ove la colonia si afforzò e crebbe. Seguitavano questi
eventi verso l'ottocento venticinque di nostr'era.[238] I
Musulmani poi di Creta, su' quali regnò la dinastia di
Abu-Hafs,[239] sembra che partecipassero con le popolazioni

affricane nel conquisto di Sicilia, e di certo
furono principalissimi nella infestagione della Puglia
e della Calabria per tutto il nono secolo: e per tal
motivo ho voluto distendermi nei particolari della
emigrazione loro dalla Spagna,






CAPITOLO VII.



Basta a gittare uno sguardo su la carta geografica
per comprendere come, occupata l'Affrica propria
dai Musulmani, la Sicilia fu involta in continua guerra.
Dapprima servì di scala alle spedizioni con che
il governo bizantino provossi a difendere l'Affrica:
in fatto s'adunavano in Sicilia le armate che ripigliarono
Barca del seicento ottantotto, e Cartagine
del seicento novantasette, come abbiamo narrato.
Ma stanco l'Impero a sì pochi sforzi, e sconfitta da
Hassân-ibn-No'mân la terribile reina dei Berberi, i
Musulmani incontanente ripigliarono l'assalto, con
infestar le isole italiane. Principiarono da Cossira,
ch'oggi s'addimanda Pantellaria; isoletta ferace,
spaziosa, comoda di porti, e situata, come pila d'un
ponte che dovesse congiungere la Sicilia e l'Affrica,
a sessanta miglia dalla prima e quaranta dalla
seconda. Però Cossira fu, di tutti i tempi, luogo rinomato
nelle guerre che si travagliarono tra i due
paesi. Molti Cristiani d'Affrica vi s'erano rifuggiti,
già il dicemmo, dalle armi musulmane, e, afforzatisi

nell'isola, vissero sicuri finchè gli Arabi di quelle
parti non ebber agio di pensare alle cose del mare.
Ma verso il settecento dell'era volgare, Abd-el-Melik-ibn-Katân,
venendo forse d'Egitto, andò a gastigare
que' sudditi contumaci, come al certo li chiamavano
i Musulmani; s'insignorì dell'isola, e ne spianò le fortezze.
Mandavalo, al dire di Bekri, il califo Abd-el-Melik-ibn-Merwân:[240]
ed è evidente che questa fazione
fosse il principio d'un gran disegno, attribuito da
alcuni scrittori a Musa-ibn-Noseir.



Ed era di rinnalzare la potenza che la schiatta
semitica avea fondato in quelle medesime regioni
quindici secoli innanzi, la quale non avea ceduto che
alla virtù di Roma. Narra un de' primi cronisti arabi
che Musa, venuto a Cartagine, sentendo dir dai paesani
berberi delle antiche imprese navali di quel popolo,
si deliberasse a ritentare tal via;[241] sì come poi
occupata la Spagna gli lampeggiò alla mente di tornare
in Oriente a traverso la terraferma di Europa; imitando
e avanzando Annibale. Altri vuole che Hassân-ibn-No'mân,
predecessore di Musa, avesse pensato già
prima alla guerra navale; sì che per comando o assentimento

del califo s'era cominciato a sgomberare
il canale tra il mare e la laguna di Tunis, per acconciar
questa a porto da guerra e farvi un arsenale:[242] e
avean messo mano a tai lavori, o alla costruzione delle
navi, artigiani copti chiamati a posta d'Egitto,[243] indifferenti
o forse lieti di lavorare ai danni de' lor antichi
signori bizantini. Qual che si fosse l'autore del
disegno, il tempo in cui vi si diè principio si può
circoscrivere a quattro o cinque anni tra il seicento novantotto
e 'l settecentotrè; e la opportunità della scelta
è evidente, poichè quella laguna sì difendevole assicurava
l'armata musulmana dalle superiori forze navali
dei Greci; oltrechè a Tunis non v'era sospetto, come
a Cartagine, d'una popolazione cristiana che desse
aiuto o almeno avvisi al nemico. Musa, se non cominciò,
affrettò l'opera al certo; comandò di fabbricar
cento navi;[244] e non aspettò che fossero fornite,[245] per
muovere un assalto contro la Sicilia; istigandolo invidia

e cupidigia, che poteano pur troppo sul grande
animo suo.



Perchè un'armata egiziana era testè venuta,
quasi sotto gli occhi del capitano d'Affrica, a far preda
su le terre dei Cristiani. 'Atâ-ibn-Rafi', della tribù di Hudseil, condottiero dell'armata, proponendosi d'assalire la Sardegna, era entrato nel porto di Susa a far vettovaglie; quando ebbe lettere di Musa, che l'ammonivano ad aspettar la primavera e non affrontar le tempeste di quella stagione; ch'era, credo io, l'autunno del settecentotrè. Odorandovi l'invidia, 'Atâ non dette ascolto al consiglio, e salpò, e giunse ad un'isola di Silsila, come leggiamo nel MS. unico d'Ibn-Koteiba: sia che gli Arabi d'allora abbian dato tal nome a Lampedusa o altra isoletta vicina; sia, come parmi più probabile, che si tratti della Sicilia e i copisti n'abbian guasto il nome. Gli Arabi d'Egitto fecervi grosso bottino d'oro, argento e gemme; ma al ritorno, un turbine di vento li colse presso le costiere d'Affrica: onde molte navi perirono, tra le quali quella di 'Atâ; altre qua e là arenarono. E Musa, risaputolo, mandava incontanente una man di cavalli a percorrere le spiagge; prendere i legni e i marinai campati al naufragio; e condurre gli uni e gli altri nell'arsenale di Tunis[246]. Entrato poi l'anno ottantacinque dell'egira (13 gennaio a 31 dicembre 704) Musa bandisce la guerra
sacra sul mare; dà voce ch'ei vi andrà in persona;
trasceglie i più arrisicati e forti uomini dell'esercito
e il fior della nobiltà araba, e li fa montare su
l'armata; che niuno ne rimase in terra, al dir dei

cronisti. Quando le navi erano in punto di salpare,
Musa si fe' recare l'insegna del comando, e inaspettatamente
l'annodò alla lancia che tenea in mano
Abd-Allah suo figliuolo; affidando alla fortuna del
giovane questa che fu la prima impresa navale dei
Musulmani d'Affrica, e che addimandossi la spedizione
degli illustri, per la chiara fama de' guerrieri che v'andarono.
Sbarcarono del settecentoquattro in Sicilia, ove presero una città della quale
non sappiamo il nome; ma solo che, scompartito il bottino, toccassero
cento dinâr d'oro a ciascuno, che vi si contavano tra
novecento o mille uomini;[247] onde la somma, aggiuntavi la quinta
del principe, torna quasi ad un milione e settecento mila lire.[248]
Non andò guari che Musa fe' uscir di nuovo
l'armata d'Affrica sotto A'iiâsci-ibn-Akhial, il quale
irruppe in Siracusa (705), dicono i cronisti arabi, forse
nella parte della città che rimaneva in terraferma,
ovvero in qualche sobborgo, e tornossene sano e
salvo e con gran preda.[249]



L'anno poi che principiò la guerra di Spagna (710),

Musa mandò le navi in Sardegna; all'arrivo delle
quali gli abitatori della città capitale non trovaron
altro riparo che di gittare in fondo al porto tutto il
vasellame d'oro e d'argento, e nascondere il danaro
e le minutaglie più preziose nella cattedrale, tra le
tegole e il soffitto. Ma, occupata la città, un Musulmano,
bagnandosi in mare, inciampava in un piatto
d'argento; un altro, saettando una colomba che svolazzava
nella chiesa, colse un'asse del soffitto, onde
caddero alquante monete d'oro: così, al dir dei cronisti
musulmani, si scopersero i tesori occultati. Stendonsi
poi nel narrare le magagne dei soldati che saccheggiando
frodavano la parte del califo, del capitano
e dei compagni; onde, per timore d'esser frugati
nei panni, chi spezzò la lama della scimitarra per nasconder
l'oro nel fodero, rimettendo l'elsa al suo luogo;
chi sparò la carogna d'un gatto e ripiena di danaro la
gittò dalle finestre d'un palagio, per ripigliarla all'uscita.
A tal corruzione generale mescolavansi i terrori
religiosi, e non la frenavano. Rimontati in mare i predoni,
dice Ibn-el-Athîr, udissi una spaventosa voce:
“Sommergili, o Dio!” e incontanente il mare tranghiottiva
que' ribaldi; e, come ad accusarli, rigettava su la
spiaggia i cadaveri con le cinture zeppe di moneta.[250]




Per dieci anni l'ardente cupidigia dei soldati e
dei capitani si sfogò in Spagna; indi si volse di nuovo
ai nostri paesi; poichè sappiamo che Mohammed-ibn-Aus,
oriundo di Medina,[251] avea fatto preda e prigioni
in Sicilia l'anno settecentoventi, quando, tornato in Affrica,
fu preposto al governo in luogo di Iezîd, ucciso
dai Berberi, come sopra accennammo. Il movimento poi
di questi popoli ammorzò l'impeto degli Arabi contro
la Sicilia. L'isola fu assalita il settecentoventisette da
Biscir-ibn-Sefwân della tribù di Kelb, capitano d'Affrica,
il quale tornò con gran copia di prigioni;[252] ma
par trattasse col governatore bizantino un accordo che
poi non si fermò, o non si osservò.[253] Venuto a morte
Biscir, e succedutogli 'Obeida-ibn-Abd-er-Rahmân
della tribù di Soleim, tentava la Sicilia con parecchie
spedizioni. L'anno medesimo ch'ei capitò in
Affrica, che fu il centodieci dell'egira (15 aprile

728 a 3 aprile 729), mandò in corso con l'armata
un Othman-ibn-abi-Obeida; il quale sbarcato in Sicilia
spiccava una schiera di settecento uomini, condotta
dal proprio fratello Habîb; e questi, scontratosi
col patrizio bizantino, lo ruppe e messe in fuga.
Onde 'Obeida, con maggior disegno, l'anno appresso
(4 aprile 729 a 24 marzo 730), allestiva centottanta
barche, e inviavale a dirittura in Sicilia con Mostanîr-ibn-Habhâb;
il quale per incapacità o sventura frustrò
le speranze del capitano d'Affrica. Posto l'assedio
ad alcuna città, tanto aspettò che sopravvenne
l'inverno; e allora, partitosi con prosperi venti, ma
assalito da una tempesta nel tragitto, perdè per naufragio
tutta l'armata, da diciassette barche all'infuori;
in una delle quali egli stesso approdava a Tripoli.
Il che risapendo 'Obeida, volle dare, dice il suo biografo,
un gastigo a Mostanîr e uno esempio agli altri.
Commise a Iezîd-ibn-Moslim, governatore di Tripoli,
di mandargli incatenato sotto buona scorta il
condottiero che avea fatto perire per oscitanza i Musulmani;
e avutolo in Kairewân, lo fece frustare sopra
un'asina per la città; poi per lungo tempo vergheggiarlo
ogni settimana; e sì il tenne in prigione
finch'ei resse la provincia.[254] Thâbit-ibn-Hathîm di
Ordûnn in Siria nel centododici (25 marzo 730 a 13
marzo 731), e Abd-el-Melik-ibn-Katan nel quattordici

(2 marzo 732 a 19 febbraio 733), vennero anco a far
bottino e prigioni in Sicilia, e salvi se ne tornarono
in Affrica; al par che Abd-Allah-ibn-Ziâd, che infestò
il quattordici stesso la Sardegna. Ma l'anno appresso
(20 febbraio 733 a 8 febbraio 734), Abu-Bekr-ibn-Soweid,
mandato da 'Obeida in Sicilia, perdeva
alquante navi, distrutte dal fuoco che lanciaronvi i
Bizantini.[255] Infelice al paro un'altra impresa, ordinata
il cento sedici (9 febbraio 734 a 29 gennaio 735) da
'Obeid-Allah-ibn-Habhâb, il quale passò allora dal
governo d'Egitto in Affrica, in luogo di 'Obeida che
gli avea sì crudelmente svergognato il fratello. Le
genti di 'Obeid-Allah che venivano sopra la Sicilia,
imbattutesi nell'armata greca, ebbero dura battaglia
e d'esito incerto; poichè i Greci sconfitti recaron seco
loro molti prigioni musulmani; e tra gli altri un
Abd-er-Rahmân-ibn-Ziâd, il quale non fu liberato innanzi
il centoventuno (739). Del centodiciassette (735),
'Obeid-Allah facea depredar di nuovo la Sardegna
da un nipote del famoso 'Okba-ibn-Nafi' per nome
Habîb-ibn-'Obeida, chiaro anch'egli per vittorie su
le remote rive dell'Atlantico e in cuor del continente
affricano, nel Sudân.[256] Intanto, ingrandito l'arsenale
di Tunis e apparecchiate assai maggiori
forze che per l'addietro, e fattene venire anco di
Spagna, 'Obeid-Allah le affidava ad Habîb, e scagliavale
un'altra fiata su la Sicilia, con evidente disegno
di conquisto. Sendo l'Affrica aspramente turbata

a quel tempo, pare che il governatore musulmano
si fosse deliberato alla impresa allettato da pratiche
che avesse in Sicilia, ove Leone Isaurico tormentava
troppo le coscienze e le borse dei popoli.



Sbarcato Habîb del centoventidue (740), e afforzatosi
com'ei pare in un campo, come soleano fare i
Musulmani quando prendeano ad occupare alcun
paese, mandava intorno i cavalli col proprio figliuolo
Abd-er-Rahmân; il quale ruppe quanti gli veniano
allo scontro, e corse vittorioso in Sicilia, dicono i
cronisti musulmani, più largamente che niun altro
condottiero. Appresentatosi sotto le mura di Siracusa,
Abd-er-Rahmân sconfisse le genti uscite a
combatterlo; strinse d'assedio la città, e spirovvi tanto
terrore, che un dì potè cavalcare egli stesso fino ad
una porta, e percossala con la spada in atto di minaccia,
lasciovvi il segno. Calaronsi infine i cittadini
a pagar una taglia. Doma la capitale, Habîb volgeasi
a soggiogare il rimanente dell'isola; quando fu premurosamente
richiamato in Affrica, ove i Berberi
s'erano sollevati di nuovo, cogliendo appunto il destro
di questa impresa di Sicilia.[257] L'isola dunque fu
salva mercè quella ribellione.




In mezzo alle fiere vicende che poscia intervennero
in Affrica, Abd-er-Rahmân, occupata questa provincia,
come altrove s'è detto, ripensò alla Sicilia.
L'anno centotrentacinque (17 lug. 752 a 5 lug. 753),
allestita un'armata e gastigati i Berberi di Telemsên,
andò in persona, o, com'altri vuole, mandò il proprio
fratello Abd-Allah all'impresa di Sicilia e poi di Sardegna;
nelle quali fu fatto molto guasto e stragi e
preda e prigioni: durevoli acquisti no; non concedendolo
le deboli fondamenta della dominazione d'Abd-er-Rahmân
in Affrica. Il governo bizantino potè quindi,
avvertito da tal nuova minaccia, afforzare validamente
le due isole, e massime la Sicilia che più gli premea;
rizzare un castello, così scrivono i Musulmani, sopra
ogni roccia atta a difesa; e ordinare un'armata che
guardava que' mari, e quando il potea, corseggiava
sopra i mercatanti musulmani.[258] Tra così fatti provvedimenti
e le turbolenze che non cessavano in Affrica,
la Sicilia ebbe respitto dai Musulmani più di mezzo
secolo.




Le ultime incursioni erano state aggravate da
una crudele pestilenza. Già fino dal settecentodiciotto
avea menato strage nell'armata del califo che assediava
Costantinopoli.[259] Proruppe indi in Affrica dal
settecentoquarantaquattro al settecentocinquanta,[260] e
verso il medesimo tempo in Sicilia e Calabria, donde
si credè che si appigliasse alla Grecia; e del settecentoquarantotto
spopolò Costantinopoli e il Peloponneso,[261]
mentre non men fiera ardea tra il Tigri e l'Eufrate.[262]
Nei paesi cristiani commossi allora dalla lite
delle immagini, non si potea far che cotesta calamità
non le fosse apposta. E perchè gli Iconoclasti, distruggendo
ogni altro obietto di culto, serbavan la
sola croce, il volgo ortodosso la prese in uggia:
vide apparire, su le vestimenta, le case e i tempii,
crocette negre a migliaia, non più simbolo di riscatto,
ma segno di pestilenza e marchio dell'ira
divina.[263]



Si rannoda infine alle scorrerie de' Musulmani
nel bacino centrale del Mediterraneo un episodio di

storia letteraria, di assai momento nella penuria di
quella età. Narra una leggenda che tratta a Damasco
una torma di prigioni cristiani delle isole, mentre
altri era venduto, altri, non sappiamo perchè, serbato
al patibolo, notavasi tra loro un bel giovane italiano
per nome Cosimo, al quale i miseri compagni
si gettavano ai piè, chiedendo li raccomandasse a Dio.
I Barbari, che non comprendeano perchè tanto si onorasse
un uomo di sì poca età e povero aspetto, maravigliati
lo interrogavano dell'esser suo; ai quali rispondea,
sè esser frate e dotto in filosofia cristiana ed
antica: e in ciò dire gli si empiean gli occhi di lagrime.
“E perchè piangi, tu, che hai ripudiato ogni
bene di quaggiù?” domandollo allora un cittadino
fattosi innanzi. E Cosimo a lui: “Altro non m'accora,”
rispose, “che d'avere studiato indarno. Ho
speso la gioventù,” continuava, “ad apprendere
rettorica, dialettica, morale, fisica, aritmetica, geometria,
musica, astronomia, teologia greca e teologia
nostrale: ma a che pro, se or debbo morire oscuro,
senza che abbia a chi lasciare tal retaggio?” — “Datti
pace, o fratello, che ti troverò io gli eredi”
replicò il cittadino, ch'era cristiano, facoltoso, grato
al califo, e padre del giovanetto Mansur, notissimo
poi sotto il nome di San Giovanni Damasceno. E il
buon uomo, comperato immantinente il prigione, lo
emancipò, e affidògli il figliuolo e un altro fanciullo
che avea adottato; i quali felicemente apparavano le
dottrine del maestro, e il primo ne salì a quella fama
che ognuno sa. Tanto leggiamo nella vita del Damasceno
stesa due secoli appresso, sopra certi ricordi

arabici;[264] e, stralciando gli ornamenti del compilatore,
non v'ha ostacolo ad accettare il fatto. Secondo la
ragion dei tempi, torna ai primi anni dell'ottavo secolo;
ond'ei pare che il monaco Cosimo fosse caduto
in man dei Musulmani in Sicilia, forse nella spedizione
degli illustri ricordata di sopra; dopo la quale
ei sarebbe stato condotto al califo, tra i sessantamila
prigioni che gli mandava Musa conquistatore dell'Occidente.
Rinforzano tal supposto le frequenti comunicazioni,
e potremmo dire la promiscuità che
correa tra i monasteri di Sicilia e que' della terraferma
independente dai Longobardi, negli ultimi venticinque
anni del settimo secolo.






CAPITOLO VIII.



Mentre la potenza musulmana, sviluppandosi in
Affrica, costringea gli imperatori d'Oriente a pensare
alla difesa della Sicilia, succedeano nella penisola
italiana non men gravi mutamenti di Stato. I Longobardi,
tra per que' loro sciolti ordini politici e per la
pochezza del numero, s'erano rimasi ai primi conquisti,
e minacciavano le altre provincie, senza poterle
opprimere. Gli imperatori bizantini dal canto
loro le reggeano senza poterle difendere; non avendo
esercito da mandare in terraferma d'Italia, nè altro

che rescritti, governatori, officiali, qualche man di
scherani, e ad ora ad ora un po' di forze navali.
Pertanto tollerarono, o promossero, l'ordinamento
delle milizie cittadine; lasciaron fare i municipii, che
guadagnavan indi tutta l'autorità perduta dal principato;
e a poco a poco la schiatta italica delle dette
regioni ripigliò l'uso delle armi e della vita politica,
e aperse la prima era dei nostri comuni. Roma primeggiò
tra quelli, perchè era Roma; e perchè da San
Gregorio in poi vi s'eran fatti come presidenti del municipio
i papi, la cui riputazione crescea sempre più
tra la rozza gente germanica, e toccavano quasi al
primato su tutte le chiese di Ponente.



Il novello elemento nazionale surto così in Italia,
si provò contro il governo bizantino, oppressore
senz'armi, e, per giunta, molestissimo con que' suoi
ghiribizzi teologici che poco assai si confaceano alla
natura italiana. Attizzò il fuoco la Chiesa di Roma,
rivale antica di quella di Costantinopoli, e osante ormai
disputare agli imperatori l'uficio di pontefice
massimo. Per tal modo lo antagonismo nazionale tra
Italiani e Greci, prese forza e sembianza d'antagonismo
religioso, ch'è tra tutti violentissimo. Ma al Sacerdozio
solo profittò; nocque all'Italia, ch'era scissa
tuttavia tra due genti: latina e longobarda; e i Latini,
per loro malanno e nostro, non vedean altra stella
polare che il papa.



La resistenza cominciò da Roma, ove il popolo
non avea perduto nè la vigoría nè l'orgoglio; ma scarso,
ozioso e povero, appena gli parea vero che un
magistrato eletto da lui fosse riverito ancora in tanta

parte del mondo, e ne cavasse un tributo, il frutto cioè
dei patrimonii, con che il papa nutriva gli indigenti
della città, manteneva una torma di officiali sacri e
profani, ed accrescea lo splendore dei tempii che attiravano
tanti stranieri. Per la gratitudine e interesse
dei Romani, Costante avea durato fatica a compiere
l'attentato sopra papa Martino. Parecchi anni appresso,
il mero sospetto che un esarco venuto di Sicilia
a Roma volesse offendere il papa, bastò per far levare
a romore le milizie della città, e accorrere in
arme quelle della Pentapoli e di Ravenna, che ai
conforti del papa poi si ritrassero (702). Ma, sguainate
le spade là dov'eran tante ire, non tardò a scorrere
il sangue. Il patrizio Teodoro, passato anche di Sicilia
con l'armata a Ravenna, fece a tradimento una efferata
vendetta sopra que' cittadini; dond'essi confederaronsi
coi Romani e con le città dell'esarcato (711);
e côlto il destro che l'imperatore Filippico tentasse
di ridestare la eresia monotelita, il senato e popol
romano, con sembianze dell'antica magnanimità, decretavano
disdirgli l'obbedienza, metter giù le effigie
dello imperatore, e ricusar la moneta battuta a suo
nome (712). Nondimeno, deposto Filippico, il movimento
italiano sostò per la prudenza o debolezza degli
altri imperatori, e per la dubbiezza dei papi che
ripugnavano, come per istinto, a fondarsi in sul
popolo.



Ma salito all'impero Leone Isaurico, mosso non
da persuasione teologica, nè dai consigli degli Ebrei
e de' Musulmani come scioccamente si è ripetuto, ma
da saviezza d'uomo di Stato, ei si provò a una grande

riforma. Vedendo consumare l'attività dei popoli
tra le ubbie religiose, dentro i chiostri e fuori,
e abbandonare l'industria e la milizia, Leone pensò
di stornarne gli animi, togliendo dinanzi agli occhi del
volgo le immagini di Santi, le quali lo stimolavano a
quelle fissazioni, e aumentavano la riputazione, i guadagni,
e però anco il numero dei frati. Così diè principio
alla eresia degli Iconoclasti; la quale meglio si
direbbe guerra del principato contro la superstizione;
raro esempio nel mondo. E il principato questa volta
restò di sotto. Perchè nelle provincie orientali, ove il
clero più gli obbediva, durò la riforma un secolo e
un poco più, finchè la opinione dell'universale non
strascinò teologi e principi al suo cammino. Ma in
Italia gli umori religiosi trionfarono immediatamente,
perchè li rincalzavano le condizioni politiche; e perchè
la quistione delle immagini era tale che il volgo
benissimo la comprendea, vedendo e toccando con
mano i numi tutelari che gli volea rapire un despota
greco. Pertanto, promulgato il primo editto di Leone
(726), Gregorio Secondo, uomo di alti spiriti
quanto lo imperatore, destò un incendio: e i successori
di Gregorio non lo lasciarono spegnere. Diersi i
papi a sollevare i popoli; a promuovere la lega delle
città italiane independenti dai Longobardi; a chiamare
in aiuto i re di questa nazione, che volentieri
colsero il destro d'ingrandirsi. La guerra si ruppe
sotto specie di difendere la religione; e i papi fecer
le viste di volersi rimanere a questo, e serbare l'obbedienza
agli imperatori.



Ma tal finzione legale svanì dopo le prime vittorie

della confederazione italiana. Perchè, assicurati
da quelle, i papi presto dimenticarono e lo scopo
della guerra, e che il Vangelo non concedesse ai sacerdoti
altr'arme che il pastorale, nè altra dote che
le limosine dei fedeli. Vollero le spoglie opime dei
vinti; vollero, non che rendite e tesori, anco il
principato: e il partaggio della preda si onestò col
nome di donazione di molte città tolte ai Bizantini,
che re Luitprando offerisse ai Santi Pietro e Paolo.
Poi, pentitisi i principi longobardi di sì larghe concessioni,
i successori degli Apostoli per mantenerle,
lanciarono l'Italia in uno abbisso: impotenti con le
armi, dettero principio a quella torta politica che da
indi in poi non hanno mai più smesso. Chiamarono i
Franchi ortodossi contro gli ortodossi Longobardi; li
aizzarono tuttavia a spogliare i Bizantini che desisteano
dall'eresia; sciorinarono tra le tenebre dell'ottavo
secolo la falsa donazione di Costantino, per ottener più
liberali le donazioni di Pipino e di Carlomagno; confusero
ad arte con la signoria politica il dritto di proprietà
di qualche podere; e tristo quel paese ove si contasse
San Pietro tra i benestanti; che il papa stendeavi
la mano a nome del principe degli apostoli. Così San
Pietro divenne re di belle e buone provincie d'Italia;
le quali, scorciate di qua, estese di là, disputategli
dalle tre possanze che si sono avvicendate poscia in
Europa, dai baroni, dai monarchi e dal popolo, lacere,
frementi, insanguinate, ei tiene ancora. Nè andò
guari che compissi anco a nome di San Pietro il terzo
fatto, fatale all'Italia quanto il conquisto dei Franchi
e quanto la dominazione temporale del papa; dico la

creazione dell'imperatore d'occidente: il qual titolo
per tanti secoli bastò a tenerci divisi, attirar di qua
dalle Alpi le armi straniere, e dar forza al papato
e quando gli imperatori patteggiavano per esso, e
quando lo combatteano.



L'Italia uscì da questa rivoluzione dell'ottavo
secolo divisa nel seguente modo. Tennero il settentrione
i Franchi col nome di Regno d'Italia; il papa
lo Stato odierno della Chiesa, aggiugnendovi parte
della Toscana e altre città, e togliendone Roma con
un po' di territorio infino al mare; la quale serbò
forme di repubblica, e fu dominata di fatto dai papi
e dagli imperatori d'Occidente.[265] Rimasero agli imperatori
bizantini la Sicilia, la Calabria, Terra d'Otranto
e una signoria nominale su le repubbliche sorte
nel movimento nazionale di quel secolo, ma non gittatesi
nella ribellione papale; come Venezia coi contorni,
Napoli e poche altre città della costiera.[266] Sopravvisse
alla dominazione longobarda lo Stato di
Benevento che prendea il resto dell'odierno reame
di Napoli; e riconobbesi vassallo di Carlomagno, ma
poi si sciolse dall'obbedienza. La Sardegna e la Corsica
abbandonate dai Bizantini, infestate dai Musulmani,

sperando uscire di briga, si assoggettarono ai
novelli re d'Italia; i quali dettero qualche aiuto, poi,
non potendo, le lasciarono a lor sorte: e gli abitatori
di quelle isole, poveri e valorosi, per due secoli si
salvarono dal giogo degli Arabi, non dalle infestagioni,
e rimasero privi dell'incivilimento musulmano non
men che di quello che si sviluppò in Italia.[267]



Nel quadro che qui mi son provato ad abbozzare,
v'ha una parte che vuolsi descrivere più
particolarmente; ed è l'ambizione dei papi dell'ottavo
secolo sopra le parti meridionali d'Italia, e sopra
le isole. Cotesto disegno fu iniziato da Adriano Primo;
continuato più occultamente da Leone Terzo; lasciato
dopo la morte di Carlomagno; ripigliato nello undecimo
secolo, è pressochè mandato ad effetto nel decimo terzo:
di che resta, ultimo avanzo, ai dì nostri, la dominazione
pontificia a Benevento. Il governo bizantino di
Sicilia, s'oppose com'e' poteva a quelle usurpazioni.
Io lascerò indietro le brighe dei patrizii coi papi, che seguirono nei
principii dell'eresia iconoclastica, quando i legati di
Roma agli imperatori eran sovente ritenuti in Sicilia
(a. 731-732): tiri di polizia, non di politica. Ma venuti

in Italia i Franchi, e voltisi però gli imperatori bizantini
alla lega coi principi longobardi, antichi nemici
loro, il primo partito che si presentò fu di accozzare
le forze contro il novello nemico comune.
Indi l'accordo trattato (758) per lo assedio d'Otranto,
al quale doveano trovarsi le genti di re Desiderio e i
dromoni di Sicilia.[268] Indi la passata d'un potente navilio
di Costantinopoli, che insieme con l'armata di
Sicilia (764) si mostrò su le costiere di terraferma,[269] a
fin di cooperare coi Longobardi; il che poi non si
mandò ad effetto. E dopo la prima impresa di Carlomagno
e la caduta del reame longobardo (774), fuggitosi
Adelchi a Costantinopoli, il patrizio di Sicilia
ebbe in mano le fila di quante pratiche ordivansi in
terraferma contro la novella dominazione. Perchè
Adelchi, con lo irrequieto suo valore e ardenti speranze,
dava opera a muovere i feudatarii longobardi
soggiogati; ricordava l'onore e gli interessi del comun
sangue ad Arigiso duca di Benevento, rimaso
indipendente fin allora; e stigava alla guerra la pigra
corte bizantina, mostrandosele tutto devoto e pronto
a grecizzare egli e tutti i Longobardi, tanto che per
arra ei prese il greco nome di Teodoto. Donde gli
imperatori, tra la voglia e il sospetto, necessariamente
provvidero che il ministro loro in Sicilia aiutasse e
vegliasse que' principi cospiratori. Le pratiche si riscaldarono
quando Arigiso fu sforzato a dirsi vassallo
di Carlomagno, e papa Adriano, gustate le

dolcezze dei dominio temporale, pensò ad allargar i
confini meridionali del nuovo Stato.



Perchè veggiamo che mentr'ei piativa con Carlomagno
per questa e quell'altra città dell'Italia di
mezzo, noverata nella donazione e ritenuta pure in
man dei Franchi; mentre allegava qua una ragione e
là un'altra, e fin le testimonianze di vecchi centenarii,
per provare agli oficiali del re che San Pietro
avesse tenuto ab antico tale e tal possessione,[270]
Adriano ebbe ricorso ad argomenti più persuasivi.
Con la riputazione di San Pietro, coi titoli di proprietà
del principe degli apostoli, e le armi materiali levate
nel santo suo nome, aggiuntovi solo la riputazione
e un po' di rinforzi di re Carlo, Adriano si promettea
di spogliare i nefandissimi Napoletani, i nefandissimi
Beneventani e i Greci odiati da Dio, e
sgarare il nefandissimo Adalgiso e il nefandissimo
patrizio di Sicilia: chè con questi predicati, nè caritatevoli
nè decenti, li vien chiamando il vicario di
Cristo, scrivendo di loro a Carlomagno.[271] In una lettera
a chiare note gli dicea voler soggiogare quei
paesi “al servigio del Beato Pietro principe degli
apostoli, di re Carlo e suo proprio.”[272] Indi è manifesto
il baratto, forse una novella partizione d'Italia, che
venía proponendo quel grande intelletto di Adriano,
al grande intelletto di Carlomagno. Adriano volea
dal re le altre città pretese nell'Italia di mezzo, e gli

aiuti di gente; offriagli in contraccambio l'alta signoria
delle provincie meridionali, da occuparsi a nome
e per dominio utile della sede di Roma.



E perchè Carlo, involto in tante altre guerre, non
potè o non volle, Adriano cominciò a far da sè solo,
adoperando quelle armi che seppe accozzare, e  le
lingue e gli orecchi dei vescovi di Napoli e di Gaeta.
Sotto pretesto di ricuperare certi poderi di San Pietro
nel territorio di Napoli, confiscati tanti anni addietro
dagli imperatori, occupò nel settecento ottantasette
Terracina: sì invogliato d'andar oltre, che non volle
ascoltare proposizioni di tregua; ch'ei ritenesse cioè
Terracina e accettasse quindici statichi napoletani,
finchè non si richiedessero i comandi del patrizio di
Sicilia su lo affare dei patrimonii. Alla ricusa del papa,
i Napoletani erano costretti a respingere la forza
con la forza. Sopraccorso a Gaeta il patrizio di Sicilia,
le genti di lui, accozzate coi Napoletani, ripigliavano
Terracina. E perchè la spada sacerdotale, sguainata
così per la prima volta in Cristianità, minacciava
da presso il Ducato di Benevento e i dominii bizantini
in Italia, i minacciati s'intesero più volentieri
fra loro. Adelchi odorando la guerra saltava pronto
in que' luoghi. Messaggi andavano e venivano ogni
dì tra Arigiso duca di Benevento, il patrizio di
Sicilia e i Napoletani; e il papa seppe, o disse di sapere,
che armavano a furia per mare e per terra per
andarlo a pigliare entro Roma. Spaventato, scrisse
dunque a Carlomagno chiedendogli soccorso e forze
da continuare il conquisto; lo scongiurò di mandargli
immantinenti le milizie di Toscana, di Spoleto e

gli stessi nefandissimi Beneventani[273] ancorchè tentennassero.
Così Adriano fallì il colpo; e pure, stuzzicando
i nemici, sforzò Carlomagno alla guerra ch'ei
voleva accendere.



Le pratiche mosse di Sicilia intanto incalzavano.
Un prete di Capua svelò al papa che Arigiso fosse
stato per giurare fedeltà allo imperatore di Costantinopoli,
e fin vestirsi e tosarsi alla greca, a condizione
che gli si desse il titolo di patrizio e la investitura del
Ducato di Napoli. La cosa andò tant'oltre che due spatarii
dello imperatore veniano di Sicilia a ricevere il
giuramento di Arigiso, quand'egli inaspettatamente
si morì.[274] Al quale succeduto il figliuolo Grimoaldo
che avea appreso a corte di Carlomagno a simulare
e aspettar tempo, si guastò la parte principale del
disegno, la quale era fondata in su le forze dello
Stato di Benevento. Grimoaldo, circondato di capitani

e genti di Carlo e di spie del papa, fu necessitato
a volgere le armi beneventane contro il proprio
congiunto che veniva a liberarlo.



Perchè la fortuna tanto avea ancora arriso alla
virtù di Adelchi, che spezzatasi la pratica di matrimonio
tra lo imperatore Costantino e una figliuola di
Carlomagno, e coincidendo il fatto di Terracina, la
corte di Costantinopoli si lasciò trasportare da insolita
collera. Spacciato in Ponente con soldati un Giovanni
sacellario e logoteta, ch'erano ragguardevoli
uficii d'azienda, e aggiuntevi le milizie di Sicilia capitanate
dall'eunuco Teodoro, patrizio e stratego
dell'isola, l'oste sbarcò in terraferma. Adelchi vi
si trovò; e mossero sopra lo Stato di Benevento.
Scontraronsi con le genti longobarde di Benevento e
di Spoleto, capitanate dai due duchi, Grimoaldo e
Ildebrando; e i Greci furono rotti con molta strage,
e tra gli altri il sacellario fatto prigione e poi ucciso.[275]
Adelchi ebbe peggior sorte che di restar morto
in campo, com'altri ha detto.[276] Sopravvivuto alla sconfitta,

vide dileguare le ultime speranze di sua schiatta
che sventuratamente si fondavano sugli stranieri.
Pure quella battaglia, se non ristorò il reame longobardo,
mantenne i Ducati a dispetto di papa Adriano,
per la gratitudine e fidanza di Carlo verso Grimoaldo
e Ildebrando. A capo di pochi anni venne
fatto al papa di lanciar di nuovo i Franchi verso il
mezzogiorno; ma la fortuna non li aiutò: Adriano
morì indi a poco, e Carlomagno si trovò men disposto
che mai a continuare lo aggrandimento del dominio
papale.



I patrizii di Sicilia in questo mezzo si esercitarono
nei maneggi diplomatici a corte di Carlomagno,
con migliore fortuna che non avessero testè fatto
nella guerra. Andava a Carlo in Aquisgrana un Teoctisto,
legato di Niceta, patrizio di Sicilia (797); e,
non guari dopo (799), un Daniele mandato a lui da
Michele successore di Niceta:[277] la causa delle quali
missioni si ignora; ma ci apporremmo al vero supponendo
che s'intendesse a distogliere il re da alcuno
assalto sopra i dominii greci in Italia, suggerito per
avventura da Leone Terzo. Certo egli è che, dell'ottocento,
ito Carlomagno a Roma per cingersi la corona
imperiale, si parlò di una impresa, non che sull'Italia
meridionale, ma sopra la stessa Sicilia, sede delle
forze che manteneano ancora quelle provincie nella
devozione dei Bizantini. Questo disegno fu abbandonato
al pari, perchè Carlomagno non andava di
buone gambe alle guerre meridionali, e avea troppe
brighe nel mondo e niuna forza navale, e volle

rappacificarsi con Irene; donde nacque la falsa voce
del matrimonio che si trattasse tra loro.[278] Forse Carlomagno
avrebbe tentato in migliore occasione la Sicilia,
perchè lo veggiamo accogliere in Roma (801) un
fuggitivo siciliano, uom di assai nota, Leone Spatario,
ch'ei rimandava dieci anni appresso a Niceforo imperatore.[279]
Ma erano pensieri vaghi e dimenticati tra
cose di gravissimo momento. Quegli che non obbliava
la Sicilia era il papa. Or col pretesto di farsi mediatore
di pace tra i due imperatori d'Oriente e d'Occidente,
or di ricomporre le liti religiose che ripullulavano
dopo la morte di Irene, o di rivendicare gli
infiniti patrimonii di San Pietro, sempre trovava
modo di mandare al patrizio di Sicilia alcun suo
fidato che spiasse gli umori del paese, gli intendimenti
del governo, le novelle della corte di Costantinopoli.
E com'avrebbe fatto un ministro di polizia,
puntualmente e sommessamente, il papa ne ragguagliava
Carlomagno.



Gittano un baleno di luce su coteste pratiche le
epistole di papa Leone allo imperatore, date dell'ottocento
tredici, quando si temeva in Italia un assalto
dei Musulmani. Ritraggiamo da quelle che Carlomagno
avea scritto al patrizio, e mandato la lettera
per mani del nunzio papale; che il patrizio, in luogo
di rispondere allo imperator di Occidente, s'era indirizzato
al papa; e che questi, senza dissuggellare
la risposta che andava a suo nome, l'avea fatto capitare
a Carlomagno; aggiugnendo gli avvisi che ritraea,

dal patrizio non già, ma dalla bocca del proprio
nunzio. Di più, questi era stato tenuto nel palagio
del patrizio in custodia d'un segretario; guardato a
vista quasi parlamentario ch'entri in una fortezza assediata.
Tant'oltre andavano i sospetti o i disegni del
patrizio, ch'ei ragionando con l'uom del papa in ottobre,
non raccontava altrimenti i fatti di Costantinopoli
del luglio, che con dire chiuso in un monastero
Michele Rangabe, senza far motto del successore;[280]
e che infino a mezzo novembre par che Gregorio
si sforzasse a dissimulare al papa il mutamento
di signoria assodato già nella capitale.[281] Da cotesti indizii
non si può ritrarre se il patrizio evitasse di rispondere
a Carlomagno per osservare alcuna formalità
diplomatica del tempo, per eludere qualche domanda
che gli recava disagio, ovvero per differire a
riconoscere la esaltazione di Leone l'Armeno, sperando,
sia che il Rangabe risalisse sul trono, sia che
ei medesimo favorito dall'esercito di Sicilia potesse
tentar novità. Ciò che di certo si vede è la importanza
dell'uficio di stratego e patrizio di Sicilia in questo
tempo, e la scherma di astuzie con che combatteva
contro il pontefice di Roma: bizantino contro papalino,
proprio maestri di buona scuola!



Morto di lì a poco Carlomagno (gennaio 814), e
dopo due anni anco papa Leone Terzo, e raccesa da

Leone Armeno la lite delle immagini (815), avrebbe
potuto per avventura la Sicilia fare scala al racquisto
dei territorii perduti dall'Impero di Costantinopoli nell'Italia
meridionale. Le relazioni dell'isola con quella
regione di terraferma avrebbero favorito il disegno;
poichè par che fossero rese più frequenti e amichevoli
dall'interesse comune dei popoli. Così veggiamo i Napoletani,
sotto il regno di Leone l'Armeno, mandar a
cercare in Sicilia un Teoctisto per farlo capitano di
loro repubblica.[282] Così anco i Siciliani esercitare commerci
sì frequenti in Calabria su i confini dello Stato
longobardo di Benevento, che le gabelle pagate da
loro montavano a grossa somma di danaro.[283] Pertanto
un novello sforzo dell'impero bizantino avrebbe trovato
condizioni assai favorevoli. Ma i due soldati che
regnarono successivamente a Costantinopoli, furono
distolti da altre cure. Leone l'Armeno si travagliò
aspramente in guerra contro i Bulgari (813-815), poi
contro i frati iconolatri dell'Impero. Michele il Balbo,
che l'uccise, e gli succedette (26 dicembre 820),
s'ebbe a difendere da un altro vecchio commilitone,
Tommaso di Cappadocia: fattosi gridare imperatore;
venuto ad assediare Costantinopoli; e spento a grandissima
fatica, dopo tre anni di guerra (823). Tennero
dietro a cotesti travagli, lo sbarco dei Musulmani a
Creta; le sconfitte degli eserciti bizantini mandativi
al racquisto (823-825). Pertanto, non che pensare

alla terraferma d'Italia, Michele il Balbo, non valse
a reprimere per parecchi anni i movimenti di Sicilia,
dei quali si dirà nel seguente libro.






CAPITOLO IX.



Ho differito fin qui a toccare le condizioni interne
della Sicilia bizantina, perchè procedettero in
parte dalle raccontate vicende dei due continenti tra
i quali l'isola è posta. Cominciando la investigazione,
dirò, innanzi ogni altra cosa, della schiatta ch'è
elemento sì potente nei destini dei popoli. Fermata
in Sicilia la dominazione romana, il grosso della popolazione
eran Sicoli e Greci; non rimanendo più degli
altri che la memoria, e forse un po' di gente punica
nelle parti di ponente; la quale par che non tardasse
a dileguarsi. Il conquisto portò novelli abitatori italiani,
tra colonie e gente spicciolata che venía per
faccende e officii; ma poche e sottili le colonie; gli altri
spesso se ne tornavano; e parmi che il più potente
effetto della signoria romana su la popolazione dell'isola
sia stato di ritirare ai costumi e linguaggio
dell'Italia i Sicoli, che, sforzati dall'incivilimento greco,
stavano perdendo financo l'uso del proprio dialetto,
e diremmo anzi che l'avessero abbandonato al
tutto, se dovessimo stare alla lettera d'un passo di
Diodoro.[284] Le torme poi di schiavi, ragunate da tante

regioni e sparse nelle campagne della Sicilia, se non
si consumavano senza prole, al certo il sangue loro,
sterile per miseria e diverso, non creò schiatta nuova
da poter contare. Gli Ebrei stanziati nelle città principali,
segnalavansi meno per lo numero loro, che per lo
avere e per l'odio reciproco con le altre schiatte.[285] I
popoli settentrionali, come dicemmo, furon turbine
passaggiero. Da Giustiniano ai Musulmani il decrepito
Impero non potea mandar colonie; se non che ripararono
in Sicilia i rifuggiti d'Italia e d'Affrica dei
quali abbiam detto nei capitoli precedenti; e inoltre
egli è probabile che a stilla a stilla s'accogliesse
nell'isola qualche rimasuglio degli ospiti che vi mandava
il governo bizantino: officiali pubblici, soldati
delle provincie d'Europa o dell'Asia Minore,[286] e relegati
per cagion di Stato.[287] Tra gli altri v'ebbe un corpo
di mille uomini, avanzo delle soldatesche armene
sollevatesi a Costantinopoli il settecento novantadue,
che furono mandati nelle isole, sopratutto in Sicilia,[288]
ove par che abbiano fatto stanza, poichè troviamo nelle
guerre de' Musulmani[289] la espugnazione d'un castello
degli Armeni (a. 861). Dal detto fin qui si vede che
per lo spazio di mille anni non capitarono in Sicilia
tante popolazioni avventizie, che potessero mutare le

schiatte esistenti. S'accorda in ciò con le tradizioni
storiche il ragguaglio statistico di Costantino Porfirogenito,
il quale trattando dei proprii suoi tempi (911-959)
o piuttosto di quelli anteriori al conquisto musulmano,
scrive essere gli isolani parte Liguri d'Italia, chiamati
altrimenti Sicoli, e parte Greci, ossiano Sicelioti.[290]
Con denominazione più esatta si direbbero le due
schiatte, italica ed ellenica, ciascuna delle quali abbracciava
le genti affini a lei, sopravvenute nei due
periodi delle dominazioni romana e bizantina.



Qual delle due genti prevalesse di numero non
si ritrae; e forse erano e si mantennero più uguali che
non si è pensato. Aiutandoci con le induzioni, poichè
mancano le testimonianze dirette, troviamo, egli è
vero, dal principio dell'era volgare infino al sesto secolo,
moltissime iscrizioni latine pubbliche o private anco
nelle principali città greche dell'isola, e latini negli
ultimi tempi i titoli dei magistrati municipali; ma tra
ricordi letterarii, epigrafia e nomi proprii si vede la
lingua greca non aver ceduto il campo in alcun
luogo.[291] Un papiro del quinto secolo che dà i nomi
degli affittuali di certi poderi, ne contiene più greci
che latini:[292] e alla fine del sesto secolo, San Gregorio

ci parla degli abitatori greci e latini.[293] Gli annali ecclesiastici
poi dell'isola, dal sei all'ottocento, ci mostrano
la medesima promiscuità delle due genti:
dove monasteri basiliani e dove di regole latine; esaltati
alcuni Siciliani alla sede pontificale di Roma, altri
a quella d'Antiochia;[294] un dei papi siciliani, Leone II
(682-683), lodato per lo eloquente parlare in greco e
in latino;[295] e alla fine del sesto secolo la opinione pubblica
in Sicilia pendere incerta tra le Chiese di Roma
e di Costantinopoli.[296] Finalmente, sendo stata alla metà
dell'ottavo secolo assoggettata l'isola al patriarca costantinopolitano,
scomparisce il latino, e torna su
il greco negli scritti dei frati siciliani e negli scarsi
monumenti d'epigrafia che ci avanzano di quel tempo.
Così fatta vicenda non può condurre al supposto
che la schiatta e la lingua greca in Sicilia, dopo esser
calate durante la dominazione romana e le barbariche,
d'un subito risalissero e occupassero tutta l'isola per
virtù della dominazione bizantina. È da conchiudere
più tosto che i due popoli si pareggiassero con poco
divario per tutto il corso degli otto primi secoli dell'era
cristiana; che ambo le lingue fossero state più o
meno in uso, come ai tempi di Diodoro,[297] se pur il popolo
non cominciava a parlarne già una diversa da

entrambe e più vicina all'italiana; e che la influenza
del governo e della Chiesa facessero prevalere negli
scritti il latino prima e il greco dopo di Giustiniano.[298]



Nè tra le due schiatte si vide mai differenza di
condizione legale: chè nobili e plebei vi furono in
entrambe, secondo l'antica riputazione delle famiglie
e le vicende della ricchezza e lo splendore delle pubbliche
dignità. Della condizione di nobili e plebei non
dirò altrimenti, perchè reggendosi l'isola ormai a legge
romana si torna a notissime generalità: nè occorre ripetere
come da Costantino in poi fosse sostituita all'aristocrazia
di nascita la gerarchia dei servidori di corte
e officiali dello Stato, innalzati a piacimento del despota;
e come fossero al tutto ragguagliati i dritti delle persone,
sì che tra gli uomini liberi non rimase che una
sola distinzione di poco momento. Dico della curia,
nella quale non godeasi altro privilegio che la immunità
da certe pene nei casi criminali; e il governo vi
ascrivea involontarii i figliuoli di militari quando non
fossero validi a portare ancor essi le armi, i proprietarii
di venticinque iugeri o più di terreno, e gli affittuali
in grande dei poderi del patrimonio imperiale.[299]
Donde è manifesto che la curia non va chiamata aristocrazia,

ma veramente popolani grassi o borghesi.



Dalle città volgendoci alle campagne, veggiamo
altresì oscillare le classi della società antica, e posare
alfine in una condizione di mezzo tra la libertà e la
schiavitù. A ben comprendere i ricordi che abbiamo di
tal mutamento, in Sicilia, è mestieri studiarlo prima per
generalità. Venne da due motivi d'indole diversa; la
coscienza, cioè, e l'interesse: i quali allor s'aiutarono
scambievolmente, sì come par che avvenga ad ogni
novello passo della civiltà. I principii umanitarii di filosofia
pagana, attestati dalle opere di Seneca, Plinio e
Plutarco, e messi in pratica negli editti d'Adriano e degli
Antonini, cominciavano a temperare i mali della
schiavitù, quando sottentrato il Cristianesimo, che si
allargava e metteva radici, incalzò la santa opera.[300]
Intanto la esperienza mostrava che la infeconda genía
degli schiavi scemasse sempre più; e, aggiunta
a questo la inefficacia del lavoro comandato coi supplizii,
i campi con doppia celerità deterioravano. Ma
se la pace dell'Impero togliea di rifornire gli schiavi
con altre torme di vinti, la decadenza universale apparecchiava
in luogo di quelli torme di poveri, fossero
i proprietarii minori spogliati dal fisco imperiale,
o le popolazioni industriali, libere e non libere, che
fuggivano per miseria dalle città. Cercando ricetto e
pane nei poderi dei ricchi, l'otteneano a prezzo di rimanervi
da coloni; e par che i proprietarii del suolo,
vedendo la utilità che ne ritraeano, s'invogliassero ad
emancipare e porre nella medesima condizione gli

antichi schiavi.[301] Cotesto mutamento di sorti par che
siasi accelerato dal secondo o terzo secolo in poi;
perocchè ai tempi di Costantino il Grande si parla
dei coloni come di notissima e frequente qualità d'uomini,
e si provvede tuttavia con crudeltà a tenere
obbedienti gli schiavi, ma nelle leggi dei tempi seguenti
a mano a mano il nome degli schiavi divien
più raro, e spesseggia ai contrario quel dei coloni.[302]
Io non dirò altrimenti della condizione degli
schiavi, ch'è notissima; e ognun sa come andasse in
meglio da Costantino a Giustiniano. Quella de' coloni
era che rimaneano attaccati al suolo essi e i loro
figliuoli e i nepoti perpetuamente, e pagavano un tributo
annuale per la terra assegnata; che poteano
acquistare beni mobili e stabili con la propria industria,
ma non alienarli senza permesso del padrone;
che, fuggendo dal podere, la legge dava al padrone
di ridurli in schiavitù, e concedea di ripigliarli in
termine di trent'anni per gli uomini, e di venti per
le donne; e che tal prescrizione, assai più lunga di

quella fissata per gli schiavi, non si interrompea nè
anco per morte, poichè, mancato il colono, correva a
pregiudizio de' figliuoli.[303] Tal condizione dunque non
differì dalla servitù della gleba dei tempi feudali, se non
che per la origine: la romana sempre da contratto,
se tal può chiamarsi un patto sì disuguale ed empio;
la feudale talvolta da contratto, e talvolta dalla supposta
ragion di guerra, che avea generato la schiavitù
personale nel mondo antico, e nel mondo moderno
si adopera a giustificare la servitù delle nazioni.



Or la popolazione rurale della Sicilia durò a un
di presso le medesime vicende che abbiamo notato
nel rimanente dell'Impero. Tolta una picciola mano
di affittuali, chiamati conduttori,[304] i quali nè anco
è da supporre liberi in tutti i casi, coltivavano le
campagne i coloni[305] e gli schiavi,[306] che sembrano talvolta
confusi nell'uso volgare del linguaggio, come
di fatto lo erano nella abiezione e nella miseria. Il
Cristianesimo, o almeno i Cristiani di quel tempo
e di molti secoli appresso, non abborrirono la servitù

men cruenta della gleba; il clero la mantenne
più tenacemente che i laici stessi nelle sue proprietà;
e un pontefice santo e grande, Gregorio I, lodato
tanto per la carità verso gli altrui schiavi nella terraferma
d'Italia, ribadì le catene dei coloni dei poderi
papali in Sicilia. Smesse, egli è vero, le taglie
su i loro matrimonii; smesse i furti che l'azienda
pontificia solea fare, frodando que' miseri nel prezzo
e nella misura dei grani, obbligandoli a supplire le
derrate, che, mandate a Roma, si perdessero per
fortuna di mare, e richiedendo il censo pria che si
vendessero le raccolte.[307] A tuttociò rimediava San
Gregorio: ed era insieme giustizia e prudenza di
buon massaio. Ma quando la coscienza gli richiedeva
un atto magnanimo, entrò di mezzo la cupidigia
che già sedea presso al trono pontificale,
e con lei l'altra tentatrice a profanazione, che fu
l'ambizione politica. Il sommo vescovo si ricordò
soltanto ch'era proprietario; pensò falsamente che
la libertà dei coloni di Sicilia potesse scemare le
entrate e indi attraversare i disegni suoi a Roma: e
vinta dal comodo presente la logica morale, San Gregorio,
non solo non disdisse la servitù della gleba, ma
vietò ai suoi coloni di maritare i figliuoli con gente d'altri
poderi.[308] Non debbo tacere infine che San Gregorio
discordò talvolta da' nobilissimi suoi principii in fatto
della schiavitù propriamente detta. Nell'atto di emancipazione
dei due schiavi romani Montano e Tommaso,

dato del cinquecento novantasei, seppe ei ben dire:
“Che se il Redentore s'incarnò per spezzare i ceppi
dell'umanità, ottima cosa era di manomettere e rendere
all'antica franchigia gli uomini, creati liberi dalla
natura e sottomessi dal dritto delle genti al giogo
della servitù.”[309] Seppe egli ancora, con nobile dispregio
della ragion fattizia delle leggi, comandar che
si manomettessero gli schiavi de' Giudei.[310] Ma non
emancipò nè punto nè poco gli schiavi del patrimonio
in Sicilia; e, quel ch'è peggio, talvolta ne donò
altrui;[311] fece perseguitare e minacciare di gastighi
severissimi que' che fuggivano o si nascondeano in
altri poderi;[312] ed è manifesto ch'ei lasciasse non uno
nè pochi schiavi, ma torme intere, e che diciannove
successori suoi nel pontificato li mantenessero
sotto l'abominevole giogo, poichè ottanta e più
anni dopo la morte di San Gregorio gli schiavi
erano gran parte della ricchezza della Santa Sede. E
veramente sappiamo che Giustiniano Secondo, per
far cosa grata a papa Conone, gli rimetteva (686)
“la famiglia” del patrimonio di Sicilia e di Calabria,
ch'era tenuta in pegno per debiti verso il fisco;[313] la
qual famiglia non può significare altro che schiavi,
poichè si staggiva come gli armenti, e poichè la

legge fiscale permettea di prendere gli schiavi[314] ai
debitori, e non pretendea nulla da' lor coloni.[315]



Il tardo rivolgimento sociale che in dieci secoli
avea fatto men disuguali le condizioni delle persone,
mutò anche un poco la proporzione delle possessioni
territoriali. Due movimenti contrarii operavano in
ciò. Tendea l'uno ad agglomerare: e nascea dal decadimento
generale; dalla menomata popolazione; dalla
rovina dei proprietarii minori, che non potean durare
le gravezze e molestie del fisco; dalla iniqua industria
dei ricchi che si pigliavano i rottami di cotesti
naufragi, dopo averli affrettato con le usure; dai lasciti
alle chiese, che si moltiplicarono in Sicilia ai
tempi di San Gregorio; e infine dall'avaro dispotismo,
il quale aumentava a dismisura il patrimonio imperiale
con le confiscazioni. All'incontro portavano a
spicciolare le proprietà, la legge romana su le successioni,
e l'utile pratica di dare in proprietà ai coloni
le terre che coltivassero, e mutare il tributo personale
in canone su la proprietà.[316] L'azienda imperiale
avea tentato lo stesso espediente con circostanze alquanto
diverse infin dal quarto secolo, quando una
parte del patrimonio di Sicilia e di Sardegna fu conceduta
in enfiteusi a picciole porzioni insieme con gli
schiavi,[317] e poco appresso si accordò ai domini utili
di quei poderi la franchigia dalle tasse straordinarie,

come la godeano i beni tutti del patrimonio.[318] Qual dei
due movimenti prevalesse, sarebbe difficile a provare.
Nondimeno nei soli ricordi che abbiamo, che
sono dei tempi di San Gregorio, veggiam lasciati a
chiese o monasteri di Sicilia i beni di piccioli proprietarii;
e par assurdo a supporre che non ve ne
fossero molti altri nell'isola.[319]



Più oscure e scarse notizie possiamo spigolare
intorno l'industria del paese. Il sol fatto che mi
sembri certo è che i latifondi non addetti a pascolo
si coltivassero a picciole porzioni, e che perciò la
cultura in grande fosse finita con la dominazione
romana che l'avea recato nell'isola.[320] Principal prodotto
del suolo fu sempre il grano.[321] In secondo par
che venisse la cultura della vite.[322] Quella dell'ulivo,
che ai tempi greci avea arricchito gli Agrigentini,
sembra abbandonata, e tornato di fatto agli abitatori
dell'Affrica propria il privilegio di fornir l'olio
d'ulivo all'Italia e ad altre nazioni occidentali. Perocchè
si ritrae che, quando gli Affricani pagaron le

prime taglie ai vincitori musulmani, il capitano Abd-Allah-ibn-Sa'd,
vedendosi recare un mucchio di monete
d'oro, domandava a un cittadino come le guadagnassero,
e quegli, postosi a cercare intorno, e
trovata un'uliva: “Ecco donde le caviamo,” disse ad
Abd-Allah; “i Romani non hanno ulivi, e comperano
l'olio nostro con quest'oro.”[323] La denominazione di
Romani, che qui significa abitatori d'Italia, è da estendersi
nel presente caso anco alla Sicilia; sapendosi
che vi si importava olio d'Affrica nel nono secolo,
nell'undecimo, e fino al duodecimo.[324] Certo egli è poi
che la Sicilia nei principii del nono secolo avea frequenti
commerci con lo stato degli Aghlabiti, e che
parecchi mercatanti musulmani stanziavano nell'isola.[325]



Se questi particolari provano che non fosse
spenta al tutto la industria in Sicilia, non mancò al
certo per lo governo bizantino. Quell'ingordigia fiscale
che spogliò l'Impero prima che il facessero i Barbari,
non risparmiò le tre isole italiane poste sotto un solo
amministratore, che si chiamò il razionale delle Tre
Provincie. Noi le veggiamo sottomesse al sistema generale
d'azienda: il tributo diretto su le proprietà e su
le persone; le gabelle su le merci e su le industrie;
le aggiunte straordinarie alla prima gravezza, o, come

chiamavanle, le superindizioni; le leve di soldati che
si compensavano in danaro; le leve de' marinaj; infine
le estorsioni degli officiali onde si raddoppiava il
peso: delle quali maladizioni tutte abbiamo più o meno
qualche vestigio nelle memorie della Sicilia.[326] I Goti
nel breve dominio loro fecero un novello censimento
delle proprietà; rimessero debiti e tasse straordinarie.[327]
Tornaron tutti i mali con la signoria bizantina; sì che
alla fine del sesto secolo il fisco in Corsica obbligava
i debitori a vendere i proprii figliuoli; in Sardegna il
giudice avea posto una taglia sul battesimo; e in Sicilia
un officiale subalterno staggiva ad arbitrio le possessioni:
e ci vorrebbe un volume, scrivea San Gregorio,
a divisar tutte le iniquità che ho risaputo di costui.[328]
Non pochi imperatori a volta a volta esacerbaron cotesti
mali, come abbiam detto di Costanzo e di Leone
Isaurico, che aumentò d'un terzo la tassa diretta in
Sicilia e in Calabria (a. 733) per punire que' popoli
della propensione al culto delle imagini, e della gioia
che provavano a veder fallire gli sforzi suoi contro
l'Italia di mezzo.[329]



Risalendo dal popolo al governo, e lasciati da
canto gli altri ordini subalterni, che poco montano[330]
e non differivano da quei delle altre provincie, dirò
solo dei corpi municipali, elemento di governo proprio
del paese, conservato come inoffensivo e comodo

strumento d'amministrazione, e sopravvissuto
alla dominazione che sì lo spregiava. Le municipalità
della Sicilia, avanzo delle repubbliche
greche, nei primi tempi che seguirono il conquisto
romano, ebbero condizioni disuguali secondo la importanza
delle città e i rapporti che avean tenuto con
Roma nelle precedenti guerre. Indi ne veggiamo tre
maniere: confederate, immuni e vettigali; alle quali
poi se ne aggiunse una quarta, che eran le colonie
romane: e la differenza principale stava nella gravezza
e nome dei tributi che fornivano a Roma. Viveano
del resto un po' più o un po' meno largamente, secondo
le proprie leggi, e sotto i proprii magistrati, che
ritennero le antiche appellazioni, dove greche, di Proagori,
Gerapoli, Anfipoli; dove latine, di Quinqueprimi,
Decemprimi, e anche di Senati per antica o novella
influenza di quel linguaggio. E dissi proprii magistrati,
perchè li eleggeano i cittadini, que', s'intenda, delle
famiglie privilegiate per ricchezza e antico soggiorno;
il qual dritto di suffragio spesso diè luogo a contese
e indi a provvedimenti del governo romano che modificava
a poco a poco gli antichi statuti e li tirava
a uniformità.[331] La decadenza poi delle cittadi e l'accentramento
della potestà politica, par che ragguagliassero
al tutto la condizione dei municipii siciliani,
e certamente mutilarono l'autorità loro. Dopo Costantino,
questa era già ristretta a una giurisdizione civile,
forse non dissimile da quella de' conciliatori o

giudici di pace dei tempi nostri,[332] alle cure edilizie, e
all'ingrato officio di scompartire tra i cittadini il peso
delle tasse dirette, delle quali l'erario richiedeva, o
per servirci della voce tecnica d'allora, indicea la somma
ai municipii, e questi la suddivideano in quote personali
secondo i catasti e con l'arbitrio che necessariamente
v'entrò, sendo la contribuzione diretta non solo
fondiaria ma anco testatica. La gravità del quale officio
portò ad affidarlo non ai magistrati municipali
propriamente detti, ma alla curia, come chiamossi,
ch'era senza dubbio il corpo degli elettori alle cariche
municipali:[333] infelici privilegiati, disposti forse ad
abusare il dritto loro a danno delle classi povere,
ma condannati a pagar caro l'abuso. Perocchè, dovendo
sopperire del proprio le quote che non si potessero
riscuotere, furono oppressi da così fatto peso,
tra la insaziabile avarizia del governo e la universale
decadenza che facea abbandonare le terre. Indi, come
ognun sa, i decurioni fuggivano il tristo onore; si facean
soldati, preti, romiti; e il governo, mettendo tra
parentesi quell'ardente e intollerante suo zelo religioso,
li facea strappare dall'altare e dal chiostro,
e ricondurre per forza a lor sedie curuli.[334] Così la

necessità del fisco portò a mantenere l'ordine fondamentale
delle municipalità. Rinforzolle un altro provvedimento,
nato sotto l'infausto regno di Valentino
dai soprusi della burocrazia. Dico della istituzione
dei difensori eletti dalla plebe: ombra di tribunato, o
a dire propriamente, avvocati del popolo, che avean
dritto a essere intesi dai giudici, dai governatori e
dal principe; il quale officio poi si accordò anche all'ordine
ecclesiastico; e, occupato infine dai vescovi,
accrebbe non poco la loro potenza civile in Occidente.
Molti documenti provano che così fatto sistema municipale
fosse pienamente osservato in Sicilia, e ci
mostrano in varie città i titoli di possessori e curiali,
di padri e primi e decemprimi, e di difensori; cioè gli
elettori, gli antichi magistrati municipali e il nuovo
officio: ai quali collettivamente son indirizzati rescritti
dei principi per negozii di giurisdizione
municipale. Inoltre un rescritto imperiale, dato alla
fine del quarto secolo, attesta che le città di Sicilia,
siccome quelle d'altre provincie, ritenessero i beni
lor proprii. E come in appresso non v'ha legge che
abbia innovato quegli ordini, e li veggiamo andare innanzi
bene o male per ogni luogo, non è dubbio che
le instituzioni municipali durassero nell'isola fino al
conquisto dei Musulmani.[335]




Dai corpi intermedii rivolgendoci al principato,
non possiam fare che un cenno del sistema generale
dell'Impero. Questo, come ognun sa, riteneva i vizii
non la forza dell'antico reggimento dei Cesari, spogliato
d'ogni avanzo di libertà e contigiato all'asiatica;
assicurato dalla compiuta separazione dell'ordine
militare dal civile; dalla vastità di quest'ultimo;
e infine dall'accordo che Costantino iniziò, e compierono
i successori, accordo col clero cristiano che prestò
all'Impero il pastorale, e n'ebbe in cambio l'aiuto
della borsa e della spada. Il qual congegno di corruzioni,
ch'è servito poi di modello a tutti i despoti
dell'Europa da Teodorico infino ai giorni nostri, non
bastando a resistere all'impeto dei liberi popoli settentrionali,
nè poi degli Arabi, e sendo ormai l'Impero
scorciato e aperto d'ogni dove agli assalti, convenne
riformare alla meglio le divisioni territoriali, e rinforzare
l'autorità dei governatori. Smesse perciò le suddivisioni
amministrative in prefetture, diocesi e provincie,
che furon già convenienti al mondo romano,
il principato bizantino, verso l'ottavo secolo, modestamente
si scompartì in ventinove temi, come li dissero

con voce nuova: divisione militare che si confuse
con la civile, affidandosi entrambi i poteri a unica
mano. La Sicilia, la quale ai tempi di Costantino si noverava
tra le diciassette provincie d'una delle tre diocesi
soggette al Prefetto del Pretorio, diè nome adesso
a un tema, in cui andaron comprese anco la Calabria,
la città di Napoli e costiera.[336] Il governatore dell'isola,
che dopo Costantino avea avuto titolo di Correttore e
talvolta di Consolare, poi sotto i Goti di Conte di Siracusa,
ripigliò ai tempi di Giustiniano l'antica denominazione
di Pretore, e infine fu detto Stratego,

novello nome militare, e chiamossi patrizio, quando ei
d'altronde avea tal dignità.[337]



Il fatto statistico che sovrasta a ogni altro, e
che spiega dassè solo tutta la povera storia della Sicilia
bizantina, è la qualità delle forze militari raccolte
nell'isola. Nella decadenza di quel tempo gli eserciti
ogni dì più che l'altro diveniano bande di mercenarii.
L'Impero, come aggregato fattizio di varie genti tenute
insieme dall'abitudine, dalla religione e dalla
forza, non potea spirare ormai ai soldati l'amore d'una

patria, sepolta tanti secoli innanzi. A ciò s'aggiunga
che la popolazione della Grecia, cuor dell'Impero, la
progenie di que' forti che avean vinto il mondo sotto
Alessandro, ora, infeminita nelle industrie e nella superstizione,
rifuggiva dalle armi; lasciavale prendere
ai Barbari o agli abitatori delle frontiere, ed ella si
riscattava con danari dal servigio militare. Il disordine
dell'azienda allentava ancora i legami che debbono
stringere il soldato al paese; perocchè le entrate pubbliche,
menomate insieme col territorio e con la prosperità
dei popoli, dilapidate dai ministri, consumate
per soddisfare all'orgoglio e spesare i misfatti del
principe, non più bastando al mantenimento degli eserciti,
vi si trovò un comodo e pericoloso rimedio. Già
fin dal quarto secolo veggiamo che i terreni soliti a
distribuirsi ai veterani si dessero col carico di far militare
i figliuoli.[338] Poscia, aumentandosi le strettezze
dello erario e la mollezza dei popoli, e scemando il
pregio della proprietà fondiaria, s'ebbe ricorso più
sovente a cotesti beneficii militari, e ne fu alterata
l'indole. In vece di proprietà ai veterani, accordossi
l'usufrutto ai soldati in attuale servigio, e s'affidò
l'amministrazione ai capitani loro. Le terre al certo
si toglieano dal patrimonio imperiale, impinguato a
furia di confiscazioni; e talvolta, senza aspettare la
incorporazione, si dava ai soldati il godimento dei beni
mobili o stabili staggiti ai debitori del fisco. Così avvenne
che pagandosi malvolentieri dal papa le tasse
su i patrimonii di Calabria e di Sicilia, gli fu presa

anco la famiglia di que' poderi, e data in pegno ai soldati,
dice il cronista,[339] cioè conceduto loro l'usufrutto
degli schiavi, che poi il crudele Giustiniano Secondo
rilasciò gratuitamente al papa (686-7).



Il numero dei beneficii militari tanto andò crescendo,
che nei principii del decimo secolo la più
parte dell'esercito era mantenuta in tal guisa. I capitani
intanto s'erano dati ad alienar le terre; a frodare
lo Stato, facendo comparir nelle file paltonieri
condotti a poco prezzo, in vece d'uomini usi alle armi:
donde qual maraviglia, sclamava l'imperatore
Costantino Porfirogenito vietando ansiosamente così
fatte magagne, qual maraviglia se la repubblica
così tosto è ita a precipizio?[340] Ma la viltà dei soldati
non sembra il solo inconveniente del beneficio bizantino:
forma di amministrazione militare scompagnata
da un ordinamento sociale che le desse alcuna virtù,
come avvenne nei feudi germanici e nei giund arabici.
Il beneficio bizantino mutava i guerrieri dell'Impero
in famigliari temporanei dei capitani; cioè peggio che
vassalli feudali o socii di tribù; non contrappeso al
dispotismo, ma pessimo strumento da fare e disfare
despoti; non milizie capaci di abituarsi ad alcuna carità
verso le provincie ove stanziavano, ma stranieri
sempre rinnovati e disposti ad opprimerle con fresca
ingordigia. In fine, la debolezza di tal genía di mercenarii
costrinse gli imperatori a condurre con grossi

stipendii schiere di veri soldati di ventura, che almeno
sapessero menar le mani.



Sola eccezione tra la corrotta milizia fu il navilio,
come affidato a quella classe della popolazione
greca e italica, cui l'aspra vita del mare non avea
lasciato agio a guastarsi. Mercè cotesta buona schiatta
il navilio bizantino mantenne infino al duodecimo secolo
la disciplina; avvantaggiossi sopra le altre genti
per la pratica del navigare e il maneggio degli ordegni
di guerra; rinnovò spesso gli esempii dell'antica virtù, e
ne lasciò eredi le repubbliche italiane del Tirreno
e dell'Adriatico, e la monarchia di Sicilia. Componendosi
l'armata bizantina di due parti, imperiale,
cioè, e provinciale, la virtù di quest'ultima fu rinforzata
dalla carità del municipio, ch'era ormai la sola
patria. Indi ebbero tanto valore fin dall'ottavo secolo
il navilio di Venezia e quel di Napoli, città quasi independenti;
e par che anco si segnalasse nelle fazioni
di cui abbiamo ricordo il navilio siciliano, ancorchè
spesso confuso dai cronisti con quello dell'Impero.[341]



Or divenuta la Sicilia, infin dal settimo secolo,
come baluardo occidentale dell'Impero e fortezza
avanzata oltre la frontiera in mezzo a due potenti nemici,
i principi bizantini necessariamente vi posero
grosso presidio della milizia che abbiamo descritto, e
necessariamente dettero larga autorità militare, civile
e anco politica al capitano supremo del presidio, o vogliam

chiamarlo stratego dell'isola. E perchè coteste
armi straniere soverchiavano la sola forza propria del
paese, ch'era il navilio provinciale, il popol siciliano
non partecipò alle vicende che succedeano nella
sua terra, altrimenti che come spettatore o vittima:
fece plauso, maledisse, pianse, e non si mosse. Indi
veggiamo dopo la raccontata sollevazione militare
del seicentosessantotto, l'esercito di Sicilia provarsi
tre fiate nel corso di un secolo a dare un despota
all'Impero. La prima quando, stretta Costantinopoli
dalle armi del califo, Sergio stratego di Sicilia fe' gridare
imperatore un Tiberio, che presto fu spento per
la virtù e fortuna di Leone Isaurico; il quale mandava
a Siracusa Paolo suo fidato ministro: e questi
svolgea gli officiali dell'esercito e l'armata di Sicilia;
costringea Sergio a rifuggirsi appo i Longobardi; troncava
il capo a Tiberio; ad altri il naso, per ignominia,
o mozzava i capelli; altri vergheggiava o bandía; perdonava
ai rimagnenti; e così ponea fine (718) al pericoloso
moto.[342] Meno agevole a reprimere il secondo,
che scoppiò mentre la corte era agitata dall'ambizione
della ortodossa e snaturata Irene. Elpidio, uom
d'alto affare, mandato al governo di Sicilia (781), per
allontanarlo dalla reggia, e colpito indi a poco d'una
accusa di maestà, cioè di resistere alla usurpazione
d'Irene, cercò salvezza nella aperta ribellione. Aiutandolo
il malcontento dei Siciliani e del presidio, prese
titolo e insegne d'imperatore, e combattè le forze che
veniano di Costantinopoli ad opprimerlo: se non che,
vinto in parecchi scontri, si fuggì col tesoro pubblico

in Affrica (782); ov'ebbe onori da principe,[343] e le croniche
musulmane cel mostrano dodici anni appresso
guerreggiante in Asia Minore contro i Greci, sotto i
vessilli del califo.[344] La terza rivolta militare portò in
Sicilia la dominazione musulmana per opera di un
altro condottiero che seguì lo esempio d'Elpidio.



La prepotente massa della soldatesca fu cagione
altresì che il movimento scoppiato contro gli imperatori
iconoclasti nell'Italia di mezzo non si comunicasse
alla Sicilia; ancorchè i popoli quivi non meno
tenacemente aderissero alle dottrine di Roma, e al
culto delle immagini. Anzi nei principii dell'ottavo secolo,
prima che s'intendesse parlare degli Iconoclasti,
s'era suscitato in Sicilia un nuovo bollore di zelo
religioso, che movea dai monasteri comunicanti
col clero dell'Italia centrale, e che scoppiò in Catania
per provocazioni locali; forse invidia contro gli
Ebrei, quivi ricchi e potenti.[345] Levò grido in quest'incontro
(725) il vescovo della città, San Leone da Ravenna,
detto il Taumaturgo pei molti miracoli che gli
si apposero; e tra gli altri d'avere arso vivo un miscredente,
tenendol fitto sul rogo con le proprie braccia,
senza pur abbronzarsi le vestimenta. Dell'auto-da-fè,
sventuratamente, non può dubitarsi; poichè

San Giuseppe Innografo, che visse nel corso di quel
secolo, ne lodava a suo modo il Taumaturgo. Oltre la
tradizione dell'Innografo, se ne serbò un'altra, che
con l'andare dei tempi s'accrebbe di novelle puerili, ma
pur vi si scoprono le radici del mito; cioè un'ultima
distruzione di monumenti dell'antichità pagana, e la
persecuzione di qualche valentuomo che si allontanasse
dalle superstizioni comuni: Eliodoro, come si
chiamò quella vittima, nobile uomo, candidato una
volta alla sede vescovile, poi molesto nemico di San
Leone, e fattosi per ambizione discepolo degli Ebrei,
negromante e fabbro di idoli.[346] Dopo il conquisto normanno,
i frati di Catania lavoraron tanto su quelle fole,
che si trovò infine una fattura del mago, un elefante di
lava, ch'oggi adorna la piazza della cattedrale: e il
popolo puntualmente lo chiama col nome un po' guasto
di Diotro.[347] L'elefante d'Eliodoro fin dai principii

del decimottavo secolo regge su la schiena un monumento
più prezioso, dissepolto dalle rovine de' tremuoti,
un picciol obelisco di granito, ottagono, inciso
a caratteri geroglifici, recato al certo d'Egitto sotto la
dominazione romana; il quale, con emblemi tanto sospetti,
non so come campasse dalle mani di San Leone.



Or noi mal possiamo raffigurar nella mente quale
tempesta abbia dovuto suscitare in Sicilia, in quella
stagione di roghi e di miracoli, lo editto di Leone
Isaurico contro le immagini (726). I Siciliani non dissimularono.
Affrontaron dapprima la collera di Leone;
la quale si sfogò, com'abbiam detto (733), con
aggravare i tributi sopra di loro e sopra i Calabresi,
che vivevano a un di presso nelle medesime condizioni.
Affrontarono indi i supplizii di Costantino Copronimo;
chè ci rimangono i nomi delle vittime più
cospicue: un Antioco governatore di Sicilia, il quale
si vede tra gli ortodossi indegnamente insultati e straziati
(766) nell'ippodromo di Costantinopoli;[348] e San
Giacomo vescovo di Catania, fatto morir di fame e di
sete (772) in quella persecuzione.[349] Ai tempi di Michele
il Balbo e di Teofilo, il sapiente Metodio da Siracusa
fu lacerato a battiture; infrantegli le mascelle;
sepolto per sette anni in un carcere sotterraneo con

due masnadieri, un de' quali venuto a morte lasciarono
putrefare accanto ai vivi il cadavere (821-836).[350]
Giuseppe l'Innografo (820) andò relegato in Creta, e
venti anni appresso, in fondo delle Paludi Meotidi.[351] Del
rimanente non nacque alcun tumulto nell'isola; poichè
il numero dei soldati e delle fortezze vi s'aumentò
in questo tempo,[352] non tanto forse per la paura dei
Musulmani, quanto degli ortodossi; e poichè i beni
confiscati sopra costoro erano argomento da render
più che mai leale e iconoclasta il presidio. Il popolo
fremendo e sopportando, tirò innanzi più d'un secolo;
finchè non piacque agli imperatori di ristorare le immagini:
e l'impeto col quale e' festeggiò questo avvenimento,[353]
mostra che non fosse rattiepidita in Sicilia
l'opinione cattolica. Ma ben lo era ogni zelo per
la chiesa di Roma. Si dissipò in silenzio senza lasciar
vestigio, come prima gli imperatori[354] confiscarono il
patrimonio papale in Sicilia (733), e condussero i vescovi
dell'isola, senza far loro troppa forza, a spiccarsi
dal primate ribelle, accettare la istituzione d'un
arcivescovo, forse metropolitano, nell'isola, e ubbidire
al patriarca di Costantinopoli.[355] I quali provvedimenti,

presi per vendetta, furono mantenuti per necessità,
quando si compose una prima (780) e una
seconda volta (842) la lite delle immagini. E veramente
il papa occupava in Italia tanti territorii tolti
direttamente o indirettamente all'impero bizantino,
che a cento doppii compensavano i poderi confiscatigli
in Sicilia e in Calabria. Oltre a ciò, cotesti poderi,
dati senza dubbio ai soldati, non si potean ritogliere
sol che si volesse. Molto meno potea la corte di Costantinopoli
rendere ai papi la giurisdizione disciplinare
su la Sicilia, cioè una salda catena da tirare il
paese alla dominazione dei Franchi. Però i papi invano
dissero ch'era mestieri di quelle entrate per
accendere i moccolini a San Pietro, e invano ridomandarono
la giurisdizione, finchè il conquisto degli
Arabi tolse luogo a ogni querela.[356]



Dal detto fin qui si vede che per due secoli non
occorsero in Sicilia altre vicende che quelle d'una
piazza di guerra, ove la popolazione fosse un nulla
rispetto al presidio. Perciò anche la Sicilia servì di
confino per casi di maestà; chè, oltre gli esempii d'un
principe arabo relegatovi nel sesto secolo,[357] e d'una
principessa longobarda tenutavi in ostaggio nel secol
seguente,[358] sappiamo che Costantino Quinto imperatore,
tramando di ripigliare lo Stato (790), avesse disegnato
di farvi deportare Irene. E costei, alla sua

volta, rassodatasi nella usurpazione, mandava nell'isola,
il figliuolo no, che le parve più sicuro partito
di accecarlo e tenerlo prigione nel palagio, ma i cortigiani
più intinti nella pratica.[359] Non guari dopo (793).
erano sbalzati in Sicilia, come dicemmo, da mille pretoriani,
scritto pria loro in fronte a caratteri indelebili
“Armeno ribelle.”[360] È notevole che narrando questi
casi il cronista Teofane ricordi la Sicilia come l'estrema
provincia, o diremmo noi, la Siberia dell'Impero. E
a tale in vero era condotta; se non che il sole, la
fertilità del terreno e la postura in mezzo il Mediterraneo,
non si poteano confiscare dai despoti. Sopravvivea
con ciò tra quella gente greca e latina dell'isola
alcuno effetto di civiltà: avanzi di industrie e commerci,
com'abbiam detto; studii ecclesiastici, di che
anche s'è fatta menzione; pittura, che vedremo esercitata
da soli chierici verso la fine del nono secolo;
architettura;[361] e infine le materiali delicatezze della
vita, che non mancano nei tempi di decadenza. Ma
gli studii, ristretti al clero regolare e secolare, non servian
che di ausiliarii alla superstizione; la morale insegnata
dal clero, traviante lungi assai dai semplici
dettami del Vangelo e intento ai proprii interessi e

ghiribizzi teologici, turbava le coscienze senza correggere
i costumi nè pubblici nè privati; il sentimento
della dignità umana, che solo può mantenere i buoni
costumi, era soffocato necessariamente in un popolo
il cui intelletto gemea tra i ceppi dei frati e dello imperatore,
e il corpo sotto la sferza dell'imperatore e
dei soldati. In una parola, la Sicilia era divenuta dentro
e fuori bizantina; ammorbata dalla tisi d'un impero
in decadenza; sì che, contemplando le misere
condizioni sue, non può rincrescerci il conquisto musulmano
che la scosse e rinnovò.






CAPITOLO X.



Nell'ultimo secolo della dominazione bizantina
in Sicilia, furono notevoli le pratiche diplomatiche
dei governatori dell'isola coi principi aglabiti. S'era
parlato di tregua tra la Sicilia e l'Affrica fin dal
cominciamento della eresia iconoclastica; quando
Leone Isaurico volea le mani libere a reprimere i popoli
dell'isola, e operare da quella su la terraferma.
Stipulato un patto, com'e' pare, il settecentoventotto;
i Musulmani non tardarono a infrangerlo[362] per usare

le difficoltà nelle quali si travagliava il governo bizantino;
tanto che pensarono di soggiogare la Sicilia,
come s'è detto. I forti armamenti poi dell'isola e le
divisioni dei Musulmani d'Affrica, valsero più che i
trattati a mantenere la pace; finchè, surto Ibrahim-ibn-Aghlab
con quei suoi intendimenti di ordine pubblico,
tornò al partito degli accordi scritti, pei quali
meglio si favoriva il commercio, e con quello l'azienda
dello stato, assicurando le persone dei mercatanti
che d'Affrica andassero a soggiornare in Sicilia o al
contrario. Pertanto, dell'ottocentocinque, Ibrahim fermava
tregua per dieci anni con Costantino patrizio
di Sicilia. Ma nè anco questa si mantenne; perocchè,
succeduti varii movimenti contro Ibrahim e in particolare
a Tunis e a Tripoli, e sendo soggetta l'Affrica
occidentale alla dinastia degli Edrisiti, independente
dai califi e dai governatori di casa d'Aghlab, e però
non legata dai patti internazionali loro,[363] avvenne che

dalla costiera uscissero navi musulmane addosso ai
Cristiani delle isole. Ne mandava anco la Spagna, che
obbediva ad altra dinastia. Così la Sardegna e la Corsica
furono assalite or dagli Affricani or dalli Spagnuoli
(806-821); ancorchè i Musulmani sovente facessero
mala prova, non potendo congiugnere le armi loro
per la nimistà ch'era tra Omeîadi, Edrisiti e Aghlabiti,
e dovendo combattere contro povera e fiera
gente, e contro le forze navali italiane, che a quando
a quando vi mandava Carlomagno.[364] Così anco furono
infestati, com'e'pare, dai sudditi degli Edrisiti, i territorii
che ubbidivano al patrizio di Sicilia.



Ma succeduto a Ibrahim il figliuolo Abu-'l-Abbâs,
inaugurò la esaltazione con uno strepitoso armamento
navale; gli appresti del quale non poteano rimanere
occulti ai mercatanti cristiani d'Affrica, che solean

dare avvisi in Sicilia. Dondechè, temendo per l'isola,
Michele Primo imperatore spacciava da Costantinopoli
parecchi spatarii ed un patrizio; il quale chiese invano
rinforzi di navi ad Antimo duca di Napoli, ma
n'ebbe da Amalfi e da Gaeta; talchè, con le navi di
Sicilia, raccozzò un'armata da poter tenere in rispetto
i Musulmani.[365] Nel medesimo tempo, Carlomagno inviava
Bernardo, figliuolo del figliuol suo Pipino, e un
cugin suo per nome Walla, a capitanare l'esercito nel
reame d'Italia, che si credea minacciato dall'armamento
affricano e alsì dalli Spagnuoli. E veramente costoro
riassaltavano (812-813) la Corsica; sconfitti al
ritorno presso Majorca dal conte d'Ampurias, rifaceano
l'armata; sbarcavano, dicono gli annali cristiani,[366] a
Nizza, indi a Civitavecchia. Intanto l'armata aghlabita,
che sommava a cento legni o barche, navigando
alla volta di Sardegna, nel giugno ottocento tredici
era stata pressochè distrutta da una fortuna di mare,
alla quale non furono abili a reggere que' piccioli
scafi, mal costrutti, mal governati e sopraccarichi di
cavalli. E perchè gli uomini si studiano a scusare la
incapacità loro con gli effetti di forze superiori, narravano
i campati al naufragio, e pochi mesi appresso
il ripeteano in Sicilia i legati musulmani, che una

voragine apertasi in mare avesse tranghiottito l'armata.
Confermavan cotesto annunzio lettere d'un
cristiano d'Affrica al patrizio di Sicilia; aggiugnendo
essere accaduto appunto il naufragio, quando sfolgorò
in cielo una meteora, che dalle lor parole sembra
essere stata osservata in varii punti del Mediterraneo.[367]



Non ostante il raccontato disastro, i Musulmani
infestaron tutta la state le nostre isole minori. Approdarono
a Lampedusa con tredici legni; oppressero sette
legni sottili mandativi dal patrizio di Sicilia ad esplorare,
e uccisero le ciurme; se non che, venuto il grosso
dell'armata bizantina, furono a lor volta sopraffatti i
Musulmani, e passati a fil di spada. Di mezz'agosto
poi, con quaranta legni saccheggiavano Ponza; indi
Ischia per tre dì; e si ritraeano con grossa preda di
prodotti agrarii, frati e altri prigioni, uccidendo i proprii
cavalli[368] per dar luogo su le barche al bottino.
Forse fu questa l'armatetta che si spinse infino
a Civitavecchia; e forse erano Spagnuoli ovvero
gente di Telemsen, sudditi degli Edrisiti; perocchè
Abu-'l-Abbas-ibn-Aghlab, mandava tantosto ambasciatori
a Gregorio patrizio di Sicilia a confermare la
tregua; nè dal ragguaglio di tal missione sembra che
gli Aghlabiti avessero a discolparsi delle recenti scorrerie.

Sappiamo all'incontro che i legati, scusandosi
degli atti ostili commessi sopra la Sicilia nello spazio
di dieci anni, allegavano vicende interiori le quali
convengono solamente alla dinastia edrisita.[369] Aggiugneano
non volersi rendere mallevadori delli Spagnuoli,
i quali non ubbidiano a loro; ond'essi lasciavan
libero a chiunque di combatterli, e volentieri anco
avrebbero aiutato a scacciarli dalle terre cristiane.
Gli ambasciatori stessi, mentre veniano in Sicilia
sopra navi veneziane, imbattutisi in alquanti legni
spagnuoli, aveano stigato i Veneziani ad arderli; e
vantavansi di avervi messo le mani e' medesimi.[370]
Certo gli è dunque che gli Omeîadi di Spagna non
entrarono nel patto col patrizio di Sicilia. Pare all'incontro
che fosservi inclusi gli Edrisiti; e che ambasciatori
loro fossero venuti insieme con quei di casa
d'Aghlab.



Il patto portava tregua per dieci anni, scambio
dei prigioni, e sicurtà ai mercatanti musulmani che
potessero andare d'Affrica in Sicilia e soggiornarvi
per loro negozii; e volendo tornarsi a casa, non fosse
lecito di ritenerli. La quale sicurtà fu senza dubbio
reciproca a pro dei Siciliani che mercatavano in Affrica.
Il patrizio rese immantinenti i prigioni musulmani;
mandò un segretario Teopisto a ripigliare i
cristiani, e procacciare la ratificazione del trattato: il
quale in fatti fu promulgato solennemente nella Dieta

dei notabili a Kairewân, come afferma uno scrittore
arabo testimone oculare di quell'adunanza, dal quale
sappiamo il capitolo commerciale testè ricordato.[371]
Gli altri particolari delle pratiche e sì delle scorrerie,
si ritraggono da una epistola di papa Leone
Terzo a Carlomagno, data l'undici novembre dell'ottocentotredici;
importantissimo documento per
più rispetti. Cotesto ragguaglio tuttavia mostra che
il nunzio romano in Sicilia ebbe a superare, non solo
la diffidenza che spirava al patrizio ogni uom del
papa, ma alsì la difficoltà della interpretazione per
due lingue diverse, dall'arabo, cioè, degli ambasciatori
musulmani nel greco che si parlava in Sicilia,
e dal greco nel tristo latino che il papa scriveva
a Carlomagno.



Il nunzio viaggiando da Siracusa a Roma, all'entrar
di novembre seppe che sette navi di Mori,
credo pirati o gente di Spagna, avessero testè disertato
una picciola terra presso Reggio.[372] Par che la infestagione
delle Calabrie fosse cominciata fin dalla state
di quell'anno o rinnovata nei seguenti, poichè ci si
narra che San Fantino da Siracusa, taumaturgo del
quarto secolo, vivuto da solitario in Calabria, apparve
un dì, ventiquattro luglio, tra i turbini e le folgori su

la spiaggia di Seminara per affondare una nave musulmana
venuta a corseggiare in quelle parti. E tal
miracolo, di cui si dicono testimonii i Musulmani
che camparono dal naufragio, va riferito ai tempi
di Leone l'Armeno (813-820), poichè un buon vescovo
calabrese, autore della leggenda, aggiugne che
sendo stato poscia mandato a Costantinopoli dal prefetto
di Sicilia per negozii appartenenti alla provincia,
l'anno terzo di Leone, San Fantino liberollo prima
da una tempesta nell'Adriatico, e poi dalla collera
dell'eretico imperatore.[373]



In fine la Sicilia ebbe a soffrire una incursione,
della quale sappiam solo che seguì nel dugentoquattro
dell'egira (27 giugno 819, a' 15 giugno 820);
che capitanò la impresa Mohammed-ibn-Abd-Allah-ibn-Aghlab,
cugin germano del principe aghlabita
Ziadet-Allah; e che i Musulmani, fatti moltissimi
prigioni nell'isola, se ne tornarono in Affrica.[374] Pare
indi rappresaglia, o sfogo di rabbia religiosa sotto
specie di rappresaglia; poichè s'è visto che Ziadet-Allah,
nei principii del regno diè favore alla fazione

dei giuristi, che è a dire, al fanatismo musulmano.
Del rimanente, chi primo violasse la tregua
noi l'ignoriamo, nè appunto il sapean essi, non
essendosi mai osservati strettamente i patti tra i due
governi d'Affrica e di Sicilia, dispotici entrambi, avari
e disordinati; e tra le due nazioni, che s'abborrivano
per amor di Dio, ma il commercio le tirava ad
usare insieme. Questo pure è certo, che tali atti
d'ostilità non arrivarono al segno di tentarsi il conquisto
della Sicilia innanzi l'ottocentoventisette, com'altri
ha scritto sopra vaghe tradizioni.



Dico di quelle due ripetute fin qui negli annali di
Sicilia, le quali vanno cancellate, non ostante la casuale
coincidenza della data con la impresa di Mohammed-ibn-Abd-Allah;
perchè mancano di tutta autorità,
e le rende impossibili d'altronde la spaventevole
guerra civile che arse in Affrica dall'ottocentoventidue
all'ottocentoventisei. Vien la prima tradizione da
Erchemperto, lombardo, vivuto alla fine del nono secolo;
il quale assai brevemente disse: usciti “gli
Agareni di Babilonia e d'Affrica” e abitata da loro
l'insigne città di Palermo, e soggiogata quasi tutta
l'isola; nel qual tempo, aggiugne, venuto a morte
Lodovico imperatore, gli succedè Lotario.[375] In coteste
parole, chiunque le legga ai nostri dì, vedrà manifestamente
le vicende del conquisto di Sicilia principiato
l'ottocentoventisette, e s'accorgerà che il cenno
del cronista corra fino all'ottocentoquaranta, quando
trapassò Lodovico. Ma nel duodecimo secolo, stagione

di crociate e di leggende, trattandosi assai grossolanamente
la storia, Leone d'Ostia tolse di peso quel
capitoletto da Erchemperto, e v'aggiunse ad arbitrio
la data dell'ottocentoventi, o l'aggiunsero per lui i copisti.[376]
Poi, dimenticato Erchemperto e sostituitogli
Leone, l'errore è passato di compilazione in compilazione
infino a quelle della nostra età,[377] e successivamente
vi si è aggiunto che i Musulmani se ne andassero
via, e tornassero dopo sette anni; poichè le
tradizioni bizantina e musulmana li portavano sbarcati
in Sicilia l'ottocentoventisette.



Dà l'altro racconto il Fazzello; il quale accozzando
quei brani che potea trovare, buoni o tristi,
delle tradizioni del tempo musulmano, scrisse che
Abramo Halbi (così guastavansi i nomi e la cronologia,
facendo regnare Ibrahim-ibn-Aghlab nell'ottocentoventisette),
ai preghi d'Eufemio, mandava
in Sicilia quarantamila Saraceni, capitanati da un
Halcamo. Costui, continua il Fazzello, sbarcato a
Mazara, diè alle fiamme le proprie navi, occupò
Selinunte, cui i Saraceni in lor favella chiamarono

Biled-el-Bargoth, ossia “Terra delle pulci,” e presi i
cittadini, per domare a un tratto la Sicilia con esempio
atroce, li fe' cuocere in caldaie di rame. Però, le
altre città immantinenti gli si arresero; ed ei volendo
apparecchiarsi ad ogni evento, edificò un castello che
da lui addimandossi Alcamo. Quivi in fatti i Siciliani,
ripreso animo, corsero ad assediarlo: ma Halcamo
valorosamente resistè; e al fine venne a liberarlo e
compiere il conquisto della Sicilia, con novello sforzo
di gente, Ased-Benforat. Il Fazzello cita per cotesti
fatti gli annali maomettani e Leone Affricano, ma
non spiega altrimenti chi abbia scritto, chi tradotto,
e chi pubblicato quegli annali.[378]



Da Leone in vero egli tolse la supposta impresa
di 'Alkama.[379] Leone, com'è noto, fiorì nei principii del
decimosesto secolo. Nacque musulmano a Granata;
rifuggitosi a Fez dopo il conquisto di Ferdinando il
Cattolico, studiò e viaggiò molto nei paesi musulmani,
finchè preso (1517) da corsari all'isola delle Gerbe,
fu recato in dono, come avrebbero fatto d'una giraffa,
a papa Leone Decimo; il quale, colto e magnifico
com'egli era, l'onorò, lo stipendiò, lo battezzò, ponendogli
i proprii suoi nomi di Giovanni e Leone, e
gli fece apparare la nostra lingua e il latino. L'erudito
di Granata voltò allora ed ampliò dall'arabico in italiano,
il manco male ch'ei poteva, i suoi viaggi in
Affrica ed Egitto, e scrisse in latino notizie biografiche
di parecchi medici e filosofi musulmani; opere

pregevoli, sopratutto in que' tempi: se non che l'autore,
non avendo seco i manoscritti che gli occorreano,
dovea affidarsi alla memoria o a note di taccuino; e
la memoria delle cose viste con gli occhi, in lui come
in ogni altro uomo, era più tenace assai che quella
delle cose lette nei libri. Indi è che troviamo Leone
sì verace e preciso nelle descrizioni geografiche, e sì
difettivo nelle notizie storiche[380] e peggio in fatto di
cronologia: oltrechè, i dettati suoi furono raccolti e
pubblicati quando, venutagli a noia la città eterna e
il cristianesimo, ei se n'era tornato tra i Musulmani,
e non s'era inteso più parlare di lui in Europa. Probabile
è che Leone, mescolando ricordanze nette ed
idee dubbie e conghietture, com'egli a Roma o anco
in Barbaria avea inteso il nome di Alcamo, antica
città saracena di Sicilia, riconobbene di leggieri la
origine da un nome proprio usato dagli Arabi antichi;
e supponendo che il fondatore fosse uomo di nota vivuto
nei primi tempi dei conquisto, lo accoppiò bene
o male con Ased, il solo nome che gli ricorresse certo
nella memoria, quand'ei pensava ai pochi righi che
per avventura avea letto intorno il conquisto di Sicilia.
A sincerarci ch'ei conoscesse poco assai dei fatti
di Sicilia, basterà percorrere il paragrafo in cui ne

tratta per incidenza, dicendo di Kairewân e degli
Aghlabiti,[381] dov'ei porta come contemporanei il conquisto
di Sicilia e la fondazione di Rakkâda in Affrica
che seguì mezzo secolo appresso (877). Con simile
anacronismo ei confuse il conte Ruggiero col re del
medesimo nome, e il conquisto dell'isola sopra i Musulmani
col tempo di prosperità in cui fu compilata a
Palermo la geografia di Edrisi.[382]



Dove poi il Fazzello leggesse lo sbarco a Selinunte,
l'arsione delle navi e lo strano supplizio dei Selinuntini,
invano l'ho ricercato, nè saprei appormivi; poichè
queste favole grossiere non si leggono appo Leone,
e gli annali musulmani che il Fazzello cita come seconda
autorità mi sembrano zibaldone inedito, o
forse non li vide mai egli stesso, nè li allegò che su
i detti altrui. E ben quella appellazione di Biled-el-Bargoth
mi puzza d'impostura di qualche giudeo
arabizzante, di que' che nel decimoquinto secolo
fecer girare il cervello agli archeologi di Palermo,

spacciando per iscrizioni caldaiche scolpite in
pietra, poco appresso il diluvio universale, i versetti
del Corano e nomi proprii che si leggeano su certe
torri nella capitale della Sicilia. Perchè Beled-el-Borghût
significa, sì, in arabico, Terra delle pulci; ma
questo sconcio nome era moderno; era corruzione di
Polluce, come or chiamano i dotti, una torre presso
le rovine di Selinunte, o piuttosto di Belgia, voce arabica,
o di Belich, nome di un picciol fiume tributario
dell'Eufrate:[383] dall'una o dall'altro dei quali gli Arabi
chiamarono Belgia un castello or distrutto, e un fiumicello
che scorre lì presso, al quale è rimaso il nome
di Belici. In ogni modo, il villaggio che rimase almeno
fino agli ultimi del duodecimo secolo nel sito di Selinunte,
avea nome, come leggiamo in Edrisi, Rahl-el-Asnâm,
il borgo cioè degli Idoli, che non ve n'ha
penuria tra le rovine di quei tempii colossali ben
chiamate i Pilieri dei Giganti. Dond'ei mi pare evidente
che l'impostore del decimoquinto o decimosesto secolo
abbia tradotto in arabico il nome volgare che sapea di
quel sito; e aggiuntevi le fiamme del navilio musulmano,
e le caldaie di rame da bollire i Selinuntini, abbia
propinato la leggenda al Fazzello; il quale se la bevve,
come quelle dei giganti primi abitatori della Sicilia,
delle iscrizioni caldaiche di Palermo, e non poche altre,
sacre e profane. Nè era colpa di sì diligente e
nobile scrittore se, quand'ei visse, non si conoscea
nè la paleontologia, nè l'anatomia comparata, sì che
le ossa fossili d'elefanti e ippopotami pareano reliquie

di Polifemo e di Nembrotte; se pochi o niuno in
Europa distingueano i caratteri cufici; s'erano sepolti
que' materiali storici in greco e in arabico, or
sì accessibili a chiunque; e se la critica della storia
non potea germogliare in Sicilia, sotto il giogo spagnuolo,
tra i roghi del Santo Officio!










LIBRO SECONDO.



CAPITOLO I.



Fu aperta la Sicilia ai Musulmani da una rivolta
militare, della quale si narra variamente l'origine.[384]



Mettendo a rassegna i cronisti, e principiando
dagli italiani, il più antico è Giovanni diacono di Napoli,
che visse nella seconda metà del nono secolo;
quando passava tanta dimestichezza tra la colonia
musulmana di Sicilia e la repubblica di Napoli. Costui
compilò la cronica dei vescovi napoletani, cinquant'anni
appresso il grande avvenimento che avea
spiccato la Sicilia dall'Impero: donde, se i critici volentieri
gli accordan fede nei fatti de' tempi suoi, gliene
dobbiamo anche in questo.[385] Raccontata la congiura
di palagio che tolse al supplizio Michele il Balbo e lo
promosse al trono (26 dicembre 820), il diacono di
Napoli scrive come, immediatamente dopo la liberazione

di Michele, i Siracusani, suscitati a ribellione
da un Euthimio, uccidessero Gregora lor patrizio.
Indi lo imperatore mandava possente esercito che
ruppe i Siracusani. Euthimio, rifuggitosi in Affrica
con la moglie e i figliuoli, tornò in Sicilia con
un'armata di Saraceni condotta da Arcario[386] lor
duce (827); la quale corse l'isola, assediò Siracusa,
sforzolla a tributo, e alfine (831) s'insignorì della provincia
di Palermo. Dopo alcuni particolari di quest'ultima
fazione, ripigliando il filo degli eventi che
succedeano a Costantinopoli e nella terraferma d'Italia,
Giovanni fa menzione della guerra civile di Tommaso
di Cappadocia (821-824); nè riparla dei Musulmani
di Sicilia che quando cominciarono a intromettersi
nelle brighe della Penisola. Da quanto ho
detto, e dalle date certe che ho aggiunto tra parentesi,
ognun vede che il cronista napoletano abbia collocato
que' casi di Sicilia, a mo' d'episodio, nell'anno
in cui principiarono, e che questo, secondo lui, torni
all'ottocentoventuno.[387]



Il secondo scrittore nostrale che faccia cenno
dell'evento, visse dopo cencinquanta anni, verso la
fine del decimo secolo; anonimo, ma si sa che fosse
di Salerno, e forse monaco e di schiatta longobarda.
Ei suol fare fascio d'ogni erba, come notava il Muratori;
intreccia negli annali le novellette che correano
di quel tempo, e attribuisce ai personaggi della storia
discorsi e sentenze di sua fattura. Pertanto lo lasceremmo

indietro, se non trovassimo nel racconto
le vestigia di alcuni particolari che abbiamo da altri
autori degni di fede, da lui non letti per certo.
Senza dissimulare nel linguaggio suo l'odio contro i
Bizantini, l'anonimo di Salerno ci narra come certo
grechetto, dice egli, che reggea la Sicilia, ingiuriasse
mortalmente Eufemio, ricchissimo siciliano. Corrotto
per danari, il prefetto violentemente toglieva ad Eufemio
la fidanzata Omoniza, fanciulla di rara bellezza,
per darla in braccio a un rivale. Ed Eufemio,
cercando vendetta, si imbarcava coi servi suoi per
l'Affrica; andava a profferire la signoria della Sicilia
a quel barbaro re; il quale, colmatolo di doni, lo rimandò
nell'isola con un esercito. L'ingiuriato amante,
così entrato per forza d'armi in Catania e fattavi
molta strage, ammazzò tra gli altri il prefetto. Tanto
narra l'anonimo salernitano, senza recar la data;
ma lavora di rettorica a fingere le ambasce e minacce
d'Eufemio.[388]



Quest'episodio erotico, preso al rovescio con
farvi Eufemio offensore invece di offeso, è quasi la
sola tradizione che ci tramandino i Bizantini su la
guerra di Sicilia. Come sorgente primitiva loro si
allega la storia particolare e contemporanea di un
Teognosto: opera perduta in oggi.[389] Rimanda in fatti

a Teognosto, per più ampio ragguaglio del caso di
Sicilia, la principale tra le cronache bizantine che
possa fare autorità per quel tempo, la Cronografia
detta di Costantino Porfirogenito imperatore, scritta
per suo comando e da lui messa in ordine e postillata,
la quale va in principio della continuazione a
Teofane.[390] Da questa cronica, che ha data certa della
metà del secol decimo, tolsero il fatto Cedreno, autore
del duodecimo, che vi mutò appena qualche frase,
e Zonara che lo compendiò anche nel duodecimo
secolo; per non dir nulla del Curopalata Giovanni
Scylitzes, il quale, come ognun sa, trascrisse di parola
in parola Cedreno senza nominarlo. Pertanto non
diremo altrimenti della testimonianza di così fatti copisti.
Ma vuolsi fare menzione d'un compendiatore
del decimo secolo, Simone maestro (che era titolo
d'officio a corte),[391] il quale par abbia avuto alle mani
la storia di Teognosto o altri ricordi; poichè si discosta
dalla compilazione imperiale. Mentre Michele il
Balbo, dice il cronista, si travagliava nella guerra
civile di Tommaso di Cappadocia, gli Affricani e gli
Arabi occuparono Creta, Sicilia e le Cicladi, regioni
uscite “poco innanzi” dalla dominazione bizantina, pei
peccati dei popoli e la iniquità dei principi.[392] E allora



.

accadde che Michele, dicendo forse da senno a Ireneo
maestro del palagio “Mi rallegro teco; la Sicilia
s'è ribellata!” que' gli replicò: “Strana contentezza
è questa, o signore;” e volto a un altro cortigiano gli
sufolò all'orecchio tre versi: “Ecco il primo disastro
che dovea succedere, preso lo stato dal dragone di
Babilonia, balbuziente e amantissimo dell'oro.”[393] Dopo
ciò, Simone racconta il primo sbarco dei Musulmani
in Creta (822?).



La compilazione imperiale, senza segnar data
precisa, dà un sincronismo diverso al fatto di Sicilia,
portandolo insieme con l'impresa di Orifa nell'Arcipelago
(825?). “Tra coteste vicende, dice la compilazione,
Eufemio turmarca di milizie[394] in Sicilia, invaghito
di una donzella che vivea nel chiostro, e che
portava da lungo tempo l'abito monastico, avea cerco
ancor da lungo tempo di soddisfare all'amor suo, prendendola
in moglie: chè l'esempio non era lontano,
nè potea parer cosa illecita nè brutta, quando poc'anzi
l'avea praticato lo stesso imperatore Michele.

Pertanto Eufemio, rapita la vergine dal monistero,
portossela, riluttante, a casa.”[395] I fratelli di lei se
ne richiamavano allo imperatore; e questi ingiungeva
allo stratego di Sicilia che, sendo vero il misfatto, si
mozzasse il naso al rapitore, secondo il rigor delle
leggi.[396] Ma Eufemio, risaputo il pericolo, ordiva una
cospirazione coi proprii soldati e con altri turmarchi
compagni suoi;[397] e, sottrattosi allo stratego che andava
per punirlo, rifuggissi appo il miramolino[398] d'Affrica;
promettendo che gli darebbe la Sicilia e pagherebbegli
largo tributo, s'ei gli concedesse di prender
nome e insegne d'imperatore, e lo aiutasse di
genti. Il barbaro principe accettava il partito, e s'insignoriva
dell'isola, col favore d'Eufemio non solo,
ma sì degli altri che avean messo mano con lui alla
ribellione. Pervenuto a salti, come ognun se n'accorge,
alla irruzione dei Musulmani in Sicilia, il cronista
palatino esce di briga con additare ai lettori Teognosto;
nè si sofferma che per raccontare un altro

episodio drammatico: la uccisione di Eufemio.[399] Parlando
dello stratego di Sicilia in quel tempo, ei non
ne dà il nome; ma più sopra, nel racconto della guerra
di Creta, avea detto che Michele il Balbo affidò il governo
della Sicilia a Fotino protospatario e capitano
d'Oriente, per racconsolarlo della sventura incontrata
in quell'altr'isola (825), ove, mandato contro i Musulmani
con grosso esercito, i suoi avean toccato una
rotta ed ei se n'era fuggito, come pare, senza combattere.[400]
Questo Fotino era bisavolo di Zoe imperatrice,
madre del Porfirogenito. E ciò spiega perchè
la compilazione imperiale aggravi tanto Eufemio, e
non faccia parola dei casi della ribellione, nei quali
Fotino par sia stato infelice e codardo quanto in
Creta.



Venendo alla tradizione musulmana, che ha sembianze
assai più genuine, è da avvertire come noi la
tenghiamo da tre scrittori: Ibn-el-Athîr, che visse
tra il duodecimo e il decimoterzo secolo; Nowairi,
del decimoterzo e decimoquarto; e Ibn-Khaldûn, della
fine del decimoquarto stesso: dei quali ho detto abbastanza
nella Introduzione. Attinsero i fatti del conquisto
di Sicilia ad unica sorgente, ignota a noi; se
non che possiamo conghietturare che fosse compilazione
fatta in Sicilia o nell'Affrica propria nell'undecimo
secolo, sopra ricordi scritti ai tempi medesimi
degli eventi, come ormai portava la civiltà dei popoli
musulmani. Egli è evidente che Ibn-el-Athîr e Nowairi
scorciassero entrambi quella cronica, poichè

danno il grosso dei fatti nel medesimo ordine, e sovente
con le medesime parole; ma dei particolari chi
ne presceglie uno e chi un altro, secondo il genio
suo: trovandosi in maggior copia appo Ibn-el-Athîr le
cose militari e politiche, ed appo Nowairi gli aneddoti.
Quanto ad Ibn-Khaldûn, in questo capitolo abbrevia
Ibn-el-Athîr, senz'aggiugnervi una sillaba.



La tradizione musulmana corre nel tenor seguente.
L'anno dugento uno dell'egira (816-17) secondo
il Nowairi, e dugento undici (826-27) secondo Ibn-el-Athîr,
il re dei Rûm prepose alla Sicilia il patrizio
Costantino[401] soprannominato il Suda,[402] voce d'origine
latina, grecizzata nei bassi tempi, che suona trincea;
ed in Creta è nome geografico, noto, com'e' pare,
nella guerra dei Musulmani. Il Trincea avendo fatto
capitano dei soldati d'armata Eufemio della nazione
dei Rûm, uom prode e intraprendente, caporione tra
gli ottimati siciliani,[403] costui andò ad osteggiare la

costiera d'Affrica; presevi mercatanti, vi fece bottino,
e lunga pezza s'intrattenne a infestar que' mari. Poscia
riseppe avere il principe commesso al patrizio
dell'isola di torgli il comando e punirlo d'una colpa
che gli era stata apposta: e datane contezza ai compagni
suoi d'arme, li accese a ribellarsi con essolui.
Donde, approdata l'armata a Siracusa, si azzuffò con
le genti di Costantino, lo ruppe; una schiera, inseguitolo
infino a Catania, lo prese e ammazzò; ed Eufemio
fu gridato imperatore. Il quale chiamò al governo
d'alcuna provincia un de' partigiani suoi, barbaro, dicesi,
di nazione alemanna, forse Armeno,[404] per nome

Palata,[405] cugino d'un Michele che reggea la città di Palermo;
ma i due congiunti, messe insieme loro forze,
disdiceano il nome d'Eufemio; movean contr'esso;
e vintolo in battaglia, uccisigli mille uomini ed entrati
in Siracusa, ei fu costretto a fuggirsi in Affrica
con la gente che gli avanzava. Così scrivono di seconda
o di terza mano i citati cronisti.[406] Il Riadh-en-nofûs,
raccolta di biografie d'Affricani, compilata,
come s'è detto nella Introduzione, verso la fine del
decimo secolo o nell'undecimo al più tardi, sopra
memorie scritte del nono, offre l'addentellato alla riferita
tradizione, e dà i nomi di Eufemio e del Palata;
se non che esclude il supposto delle incursioni
d'Eufemio su la costiera d'Affrica, o almeno porta a
credere che fossero esercitate contro i Musulmani di
Spagna.[407]



Or i racconti che minutamente abbiamo esposto,
messi al cimento dalla critica, lungi dal contraddirsi
a vicenda, s'attagliano l'uno all'altro, meglio che

non potrebbe aspettarsi in ricordi di origine sì diversa
e di una età sì povera di scritti istorici. E prima, il
nome del protagonista della rivoluzione siciliana concorda
in tutti gli autori: chè se Giovanni diacono il
chiama Euthimio, questa voce facilmente si potea
confondere con Eufemio nella scrittura, e più nella
pronunzia.[408] Convengono alsì tutte le memorie su la
ribellione, la sconfitta, la fuga di Eufemio in Affrica:
e l'Anonimo salernitano che parrebbe men degno di
fede, prova pure essergli pervenuto qualche ragguaglio
preciso, narrando la uccisione dello stratego in
Catania, che sappiam solo da Ibn-el-Athîr e da Ibn-Khaldûn.
Delle nozze con la suora o novizia, non
pare nè anco da dubitarsi; se non che questa va tenuta
circostanza secondaria, anzi pretesto della persecuzione
d'Eufemio; poichè la corte bizantina, al
par di ogni altro governo dispotico e bacchettone,
avea due misure di morale: l'una larga pei principi e
lor fautori, e l'altra rigorosa e intollerante, adoperata
quando ci entrava di mezzo il furore teologico, la invidia
o la nimistà politica. Politico del tutto fu dunque
il movimento d'Eufemio, come il dicono i due più
antichi scrittori, italiano e bizantino, Giovanni diacono
e Simone maestro. Più difficile a fissarne appunto la
data. Que' due accennano all'ottocentoventuno; e s'accorda
con essi l'anno dell'egira segnato dal Nowairi, e

la probabilità grandissima che i capitani dell'esercito
siciliano si fossero sollevati, quando Tommaso di
Cappadocia chiarito ribelle in Oriente movea contro
Costantinopoli; come già lo stratego Sergio turbò
l'isola quand'ei seppe Leone Isaurico assediato dagli
Arabi nella capitale. E che la ribellione di Sicilia fosse
durata cinque o sei anni, sarebbe tanto più verosimile,
quanto Michele il Balbo non ebbe mai forze da
reprimerla. Nondimeno, io penso che in quel movimento
si debba supporre un intervallo nel quale la
Sicilia avesse riconosciuto il governo di Costantinopoli;
poichè gli Arabi nel loro ragguaglio sì particolareggiato
e verosimile, chiamano lo stratego ucciso
da Eufemio con un nome e un soprannome che ben
s'adattano a Fotino, il quale fu promosso a quell'officio
verso l'ottocentoventisei, come si deduce dalla
cronica del Porfirogenito. E veramente nella scrittura
arabica il nome di Costantino non è molto dissimile da
quell'altro; e come assai più ovvio, dovea parer migliore
lezione ai copisti. Al tempo stesso il soprannome
di Suda sembra coniato apposta per Fotino. Infine la
serie di fatti, che salta a piè pari il cronista palatino,
par debba riferirsi, come già notai, all'avolo di
Zoe imperatrice.



Si potrebbe argomentare da tutto ciò che il movimento
siciliano avesse avuto due periodi; l'uno
dalla esaltazione di Michele il Balbo alla elezione di
Fotino; l'altro dalla persecuzione d'Eufemio alla sua
fuga in Affrica. I quali due periodi, sì vicini tra loro,
furono, com'avvien sempre, confusi in un solo dalla
tradizione verbale e dai compendiatori; e in quel solo

primeggiò il nome, rimase infame, d'Eufemio: e il
tempo si riferì dagli uni al principio, cioè all'ottocentoventuno;
dagli altri al fine, cioè all'ottocentoventisei.
Dall'ottocentoventuno all'ottocentoventicinque i condottieri
ch'erano arbitri della Sicilia, forse uccisero
un primo patrizio Gregora o Gregorio; forse Eufemio
si prevalse, al par che gli altri capitani, di quei turbamenti,
ma non ne fu motore principale; forse i
turbamenti non trascorsero fino all'aperta ribellione;
ovvero Michele il Balbo, non potendo con un esercito,
la represse con un finto perdono. Ma Fotino mandato
a dar sesto alla Sicilia, sendo favorito dell'imperatore
e spregiato dai soldati, prosontuoso e codardo,
e volendo fare ammenda della fuga di Creta
con qualche grande impresa di polizia in Sicilia, diè
opera a spegnere i condottieri più baldanzosi, tra i
quali primeggiava Eufemio. In luogo di ricercare il
crimenlese, chè non si potea fare onestamente nè
senza pericolo, trovò un sacrilegio chiarito o incerto;
trovò i fratelli della sposa, tiranni domestici delusi,
o pacifici cittadini ingiuriati da un soldato che
si fea lecito ogni cosa: e per tal modo, col manto
della morale e della religione, Fotino si provò a spezzar
la prima verga del fascio. Se non che l'accusato
era in sull'armi; gli altri condottieri s'accorsero dell'arte
grossolana dello stratego, e videro il proprio
pericolo in quel d'Eufemio: donde raccesero immantinenti
la rivoluzione. Così mi raffiguro l'andamento
dei fatti. Io pongo la sollevazione militare contro Fotino
nell'anno ottocentoventisei. La sconfitta, la morte
di costui, la effimera esaltazione di Eufemio, la sollevazione

di due altri condottieri contro di lui e il
novello combattimento di Siracusa, ond'ei fu costretto
a fuggire, si debbono credere per filo e per segno
come li narrano gli Arabi, e collocare nel medesimo
anno ottocentoventisei. Soltanto aggiugnerei ch'Eufemio,
detto da Ibn-el-Athîr capitano di soldati d'armata,
e da tutti gli Arabi guerreggiante su le costiere
d'Affrica, avesse dalla parte sua le milizie siciliane
che montavano l'armata dell'isola; perchè, tra gli
eventi di Costantinopoli e di Creta, non è da supporre
che venisse in Sicilia il navilio imperiale. Altri soldati
del presidio, stranieri e mercenarii, si sollevarono
al certo con Eufemio; ma non andò guari che i
loro capitani, massime i due cugini alemanni o armeni,
non parendo loro aver guadagnato abbastanza,
e corrotti forse dall'oro imperiale, si rivoltarono contro
il novello signore, e gridarono il nome di Michele
il Balbo. Riportarono la vittoria i traditori; e nondimeno
rimase ad Eufemio non poco séguito tra i Siciliani,
come lo dice espressamente la cronaca del
Porfirogenito, e come si vedrà ancora dalla narrazione
degli Arabi. È indi manifesto che i due elementi
dai quali nacque il moto militare dell'ottocentoventisei,
tosto si separarono. Le armi mercenarie, come
pietra che si gitti in alto, ricaddero verso il loro centro
di gravità, ch'era il dispotismo di Costantinopoli.
Le milizie siciliane tentarono di spiccarsi dall'impero
greco, sì come avean fatto un secolo innanti
quelle dell'Italia centrale; ma oppresse da forze più
ordinate, nè potendo trovar sostegno nello sfacelo
della società civile, si gittarono per disperazione al

peggior partito: chiamarono un potentato straniero; e
affrettaron così la morte della nazione greco-sicola,
ch'era andata decadendo e consumandosi, ormai da
mille anni, dopo l'entrata di Marcello a Siracusa.






CAPITOLO II.



In questo tempo la guerra civile posava appena
nello stato aghlabita, nè era spenta per anco a Tunis,
principal porto di quello; ma tal commozione, in luogo
di portare spossamento e abbandono come in Sicilia,
avea raddoppiato l'attività della giovane colonia.
Tra gli uomini grandi che producea l'islamismo in
sua virtù, segnalavasi allora Abu-Abd-Allah-Ased-ibn-Forât-ibn-Sinân,
cadi della capitale, vecchio
settuagenario. Oriundo di Nisapûr nel Khorassân, e
però di sangue straniero, era cliente costui della tribù
arabica dei Beni Soleim; era nato il centoquarantadue
(759-60) ad Harrân in Mesopotamia; e 'l padre
venendo con l'esercito dei Khorassaniti al racquisto
dell'Affrica, l'avea recato bambino di due anni a
Kairewân. Fatto soggiorno in quella città, e indi a
Tunis, e divenuto colono, forse proprietario, Forât
avea potuto dare al figliuolo la dispendiosa educazione
che s'apparteneva a giureconsulto. Donde Ased,
studiato il Corano in Affrica, ripartì a diciott'anni per
l'Arabia; ascoltò a Medina le lezioni di Malek-ibn-Anas,
famoso tra i dottori principi dell'islamismo; e

venuto quegli a morte, passò in Irak appo i discepoli
di Abu-Hanîfa; e compiè poi gli studii sotto Ibn-Kâsim,
onor della scuola di Malek in Egitto.[409]



Pieno la mente di quegli alti pensieri dei dottori
orientali, fece ritorno Ased in Kairewân del settecento
novantasette, e aprì scuola di dritto leggendovi
il Mowattâ del primo suo maestro e un comento
ch'ei par n'abbia fatto con la scorta d'Ibn-Kâsim; la
quale opera, dal nome dell'autore, fu addimandata
l'Asediìa. Crebbe la sua riputazione a tale, che in
Affrica il tennero come dottore principe.[410] Donde nei
moti dell'aristocrazia contro Ibrahim-ibn-Aghlab
(810-811), un capo per nome Amrân-ibn-Mogiâled
cercò di trarlo a sè con lusinghe, poi con minacce;
ma Ased troncò le pratiche rispondendo ai messaggieri
di Amrân, che s'egli fosse ito al campo dei sollevati
avrebbe gridato: “l'uccisore e l'ucciso cadranno
entrambi nel fuoco eterno.”[411] Da ciò si vede che,
al par degli altri giureconsulti d'Affrica, abborriva sì
la guerra civile, ma non parteggiava punto per
Ibrahim. Ma quando Ziadet-Allah, tra' due bocconi
amari che gli eran porti, amò meglio ingozzare l'opposizione
legale dei dotti che la violenza delle milizie,
chiamò Ased-ibn-Forât l'anno dugentotrè (818-19)

a cadi di Kairewân; persuaso, dicono le biografie,
dalle assidue esortazioni d'un Ali-ibn-Homeila; e non
veggono che il motivo del consigliere e del principe
era di dare un'arra di conciliazione alla parte moderata,
nella quale primeggiava di certo Ased.
Ziadet-Allah, non volendo punto deporre l'antico
cadi, Abu-Mohriz-Mohammed, uom dotto e pio e
particolarmente riverito da lui, sforzato quasi a dar
la suprema magistratura ad Ased, glielo aggiunse
nell'uficio; talchè si videro, con esempio unico o
rarissimo, due cadi d'una medesima scuola nella
stessa città.[412] Tal magistrato fu di grande momento
nel nono secolo, quando lo innalzarono a splendore
le riforme di Harun-Rascid[413] e la crescente civiltà; e
quando i principi musulmani non avean per anco ministri
di Stato ordinarii e permanenti, e gli interpreti
della legge divina s'arrogavano di regolare tutte le
umane faccende. Così veggiamo i due cadi del Kairewân
fare or da giudici civili e criminali, or da padri
spirituali di Ziadet-Allah; da assessori del santo
ufizio che venía già in voga appo i Musulmani,[414] e da

consiglieri di stato. Ben avvenne che interrogati da
Ziadet-Allah, sul caso di un zindîk, o, diremmo noi,
miscredente che dovea sentenziarsi dal principe, Ased
e Abu-Mohriz oppugnassero insieme l'avviso d'un
terzo giureconsulto, il quale volea a dirittura la morte
dell'accusato: e i due cadi vinsero appo Ziadet-Allah
il partito di perdonargli, pentendosi; il che quel virtuoso
scettico ricusò.[415] Ma del rimanente i due giuristi,
poco diversi per età e dottrina e discepoli entrambi
di Malek, discordavano sempre, forse per gelosia, certo
per indole; per l'animo forte dell'uno e pauroso dell'altro;
per lo veder chiaro e lontano del primo e gli
scrupoli del secondo. Il dissoluto e crudele Ziadet-Allah
richieseli una volta su la misura di voluttà che
gli fosse lecita nel bagno; e Ased pensando che il
Corano concedeva il più, non volle contendergli il
meno; ma Abu-Mohriz, con una distinzione degna del
Padre Sanchez, seppe trovar pronto il peccato e accrescere
a sè medesimo la riputazione di santo.[416]



Rifulse in ben altro caso la virtù di Ased.

S'eran levate in arme contro Ziadet-Allah, come già
narrammo (825), tutte le milizie d'Affrica; e capitanate
da Mansûr Tonbodsi, avean messo il campo sotto
Kairewân; chiamavano i cittadini a seguirle nella ribellione.
Usciti allora a parlamentare i due cadi e
condotti dinanzi a Mansûr che sedea tra i caporioni
dell'esercito: “Su,” diss'egli ai cadi “siate con noi,
s'egli è vero che questo tiranno vi sembri il flagello
dei Musulmani!” “È vero: ed anco dei Giudei
e dei Cristiani,” rispondeva tremando Abu-Mohriz.
Ma Ased: “Non eravate voi stessi,” proruppe “non
eravate poc'anzi i suoi partigiani e fratelli? Com'è
che adesso ci richiedete di amistà contro di lui, quando
nè egli nè voi avete mutato costumi? Ah no: se noi
bastammo a tenerlo a segno quand'egli aveavi intorno,
tanto meglio il faremo or ch'è solo.” A queste
parole scoppiò una tempesta nel campo. I più feroci
corsero addosso ad Ased e al compagno, sì che a
mala pena rifuggironsi in città. E i cittadini non ascoltaron
quel grande:[417] tra le ire della rivoluzione e i
rancori del principe che la spense, par che Ased per
brev'ora sia venuto in uggia agli arrabbiati delle fazioni
estreme. E forse fu in questo tempo, e favellando
per beffa a qualche sciocco il quale si credea
da più di lui perchè più forte gridava, che Ased si
vantò della eccellenza dei suoi nomi proprii. “Io
son Ased” disse (che significa lione), “e quale belva
non cede al lione? Figliuol son io di Forât” (così pronunziavano
la voce Eufrate), “nè altro fiume ha miglior
acqua. L'avol mio appellossi Sinân” (ch'è de'

nomi della lancia), “e questa è in vero fortissima tra
le armi.”[418] D'altronde, coteste millanterie erano in voga
appo gli Arabi, e ve le manteneano le tradizioni poetiche
di lor gente. E Ased, ancorchè d'origine straniera,
n'era imbevuto, com'uom di lettere ed erudito
ch'ei fu, anche meglio che giureconsulto, come
pretende un biografo.[419] Più che la coltura e la dottrina,
la storia dee notare in lui il gran pensiero di racchetare
l'Affrica portando la guerra in Sicilia, e la
forza d'ingegno e d'animo con che vinse tal partito,
e lo mandò ad effetto ei medesimo, a prezzo della
propria vita.[420]



Giunto Eufemio su la costiera d'Affrica, mandava
incontanente a Ziadet-Allah in Kairewân a chiedere
aiuti, e offrirgli la sovranità della Sicilia;[421] in
questi termini: ch'ei medesimo tenesse l'isola con titolo
e insegne d'imperatore, e ne pagasse tributo al
principe aghlabita.[422] L'uscito faceva assegnamento sugli
avanzi dell'armata siciliana che lo seguitavano,
e su i molti partigiani lasciati nell'isola; e fidavasi
spezzare le armi del Palata con le armi affricane, e
di coteste poi disfarsi con quante magagne gli offrisse

il caso o l'ingegno suo. E così pensan sempre i
deboli mettendosi a scherzare coi forti; e i più avventurati,
come fu Eufemio infino alla sua morte,
riescon sì ad aggiustare qualche parte di lor macchina;
ma, presto o tardi, necessariamente succede
un contrattempo che fa rovinare il tutto, e dà l'acquisto
a chi ha in mano la possanza. Da un altro canto,
com'e' pare, sbarcavano in Affrica oratori del Palata,
mandati a studiare il disegno del nemico:[423] e Ziadet-Allah
pendeva irresoluto.



Nondimeno adunò a parlamento i notabili del
paese, tra i quali fu disputato a lungo su la giustizia
e utilità di quella guerra. Ingiusta pareva ai
più, reggendo tuttavia la tregua dell'ottocentotredici;
ma rispondeasi essere stata violata da' governanti
della Sicilia, ritenendo prigioni parecchi
Musulmani, com'aveva affermato Eufemio a Ziadet-Allah.
Consultati su tal dubbio i due cadi, Abu-Mohriz
avvisava si pigliasse tempo a chiarir meglio
il fatto; Ased, all'incontro, volea che lì lì se ne domandasse
ai medesimi oratori di Sicilia. “E come crederemo”
ripigliò Abu-Mohriz “a ciò che diran costoro
a carico o a difesa di sè stessi?” E Ased a lui: “Su
le parole degli ambasciatori fermossi già la tregua,
e su lor parole si spezzerà.” E focoso continuava:
“Non vi sbigottite, o Musulmani, ha detto il sommo
Iddio, non vi sbigottite; chiamate le genti all'islam,

e avrete il primato sopra di quelle! Ubbidiamo dunque
al divin precetto, in vece d'appigliarne sì tenacemente
alla tregua con gli Infedeli, e rimarremo al di
sopra!” Mutato per tal modo da Ased il centro della
quistione, e messo innanzi un argomento al quale niun
Musulmano potea dir contro, Ziadet-Allah interrogò
gli oratori, tra i quali si trovava, forse da interprete,
un Musulmano; i quali risposero: “È vero, sono stati
imprigionati i vostri in Sicilia, ma a ragione; poich'essi
non se ne andarono a tempo debito.”[424] Così
non sinceraronsi punto i dotti musulmani della infrazione
della tregua, nè cessarono di ripugnare alla
guerra di Sicilia:[425] ma il pretesto v'era; il fanatismo
religioso e le cupidigie mondane gli dettero forza di
ragione; e il principe, i guerrieri, il popolo trovarono,
senza meno, che il solo Ased intendesse bene
la legge.



Fu discorsa insieme la utilità della impresa. Messo
da altri il partito di infestare la Sicilia, senza farvi

stanza nè porvi colonie, levossi a contraddirlo un
Sehnûn-ibn-Kâdim. “Quanto v'ha,” dimandava costui
“tra la Sicilia e l'Italia?” “Si va e viene due o
tre volte dal levare al tramonto del sole,” gli risposero.
“E tra la Sicilia e l'Affrica?” ripigliò; e quelli:
“V'ha un giorno e una notte di viaggio.” “Oh, se
pur avessi l'ale, non vorrei volar su quest'isola,”
conchiudea Sehnûn; scherzando sul proprio nome
che si dà in Affrica a un uccello assai scaltrito. Quest'arguzia
per altro non giovò. I più, a una voce, deliberarono
la guerra; ma d'incursione, non di conquisto.[426]



Allora Ased, che non si era tanto affaticato per
una scorreria, pensò di portarla dassè al fine che
si proponea, non ostanti tutti i dottori; e indi si
fece, senza rispetti, a chiedere il comando dell'oste
che ambivano parecchi altri uomini di maggior seguito
per nobiltà di schiatta ed esperienza di guerra.
E non curando Ziadet-Allah tal novella ambizione del
giurista, forse facendosene beffe, quegli si volse al
popolo, e andava brontolando: “Ve' che non mi vogliono,
perchè mi tengono uom da nulla! Han saputo
ben trovar nocchieri che governino le navi; che bisogno
or hanno di chi le faccia andare secondo il Corano
e la Sunna?”[427] Ma tanta riputazione ebbe Ased
nell'universale dei cittadini da lui esortati e infiammati

alla guerra sacra, che Ziadet-Allah piegossi, con
tutta quell'indole sua imperiosa, e fece ammenda
della passata ripugnanza. Appresentatoglisi Ased, e
chiestogli che, secondo, i sacri statuti, or che l'avea
fatto capitano, lo deponesse dal magistrato: “Non fia
mai” rispose il principe, “ch'io te ne rimuova. Ben
v'aggiungo l'officio di capitano che è di più alto grado,
ma vo' che tu ritenga anco il primo, e che sii detto
cadi emiro.” E così fu fatto, continua il cronista contemporaneo
Ahmed-ibn-Soleiman, nè mai s'è visto
prima nè poi nello Stato d'Affrica cumulare in una
persona quelle due dignità.[428]



Si allestiva in questo mentre l'armata nel porto
di Susa, ov'Eufemio fu mandato ad aspettare con le
sue genti.[429] Quando ogni cosa trovossi in puntò, data
la posta all'esercito a Kairewân, Ased movea con
quello alla volta di Susa; e all'uscita della città l'accompagnavano,
per fargli onore, i primarii tra i dotti
con la gemâ', ossia municipalità, e tutta la corte del
principe; che Ziadet-Allah non volle che rimanesse
addietro alcun de' suoi famigliari. A Susa poi si fece
la mostra dell'oste. Narra un testimonio di presenza
che Ased, commosso dal nobile spettacolo, gli squadroni
schierati in faccia, a tergo e ai fianchi, il volteggiare,
delle bandiere al vento, l'annitrio dei cavalli,
il frastuono dei tamburi, fatto silenzio, orò in
queste parole: “Non v'ha altro Dio che il Dio uno,
il Dio che non ha compagni. Affè di Dio, valorosi
guerrieri, nè avolo nè padre ebbi io che mi lasciassero

signoria,[430] e pur uomo al mondo non fu mai onorato
di eletto séguito al par di questo; nè lo spettacolo
che ci sta dinanzi agli occhi io l'ho visto mai,
fuorchè negli scritti. Su, dunque, sforzate alacremente
gli animi, affaticate i corpi nel cercare scienza, e fatene
tesoro, nè siatene sazii giammai, nè mai vinti da' travagli
ch'ella v'arreca, e sappiate che ne conseguirete
il guiderdone in questa vita, e in quella ch'è da venire.”[431]
Nè ci danno altro della orazione di Ased i
biografi, eruditi che ne presero quel tanto che lor
pareva onorasse il mestiere; come i frati cronisti del
medio evo notavan solo dei principi il bene o il male
fatto al monastero. Duolmi pertanto non avere ricordi
più larghi, e dover sopperire con gli sforzi delle generalità,
le quali se bastano a tratteggiare i tempi,
mal ci aiutano a delineare le fattezze degli uomini,
in cui la natura è sì svariata e capricciosa. E veramente
da quelle parole di Ased trapela la vanità dell'uomo
nuovo e l'orgoglio del dotto, e par vedere
Cicerone pavoneggiarsi con la corazza indosso; ma
son soppressi al certo, come cosa di minor momento,
gli alti sensi che resero sì potente Ased nel tumulto
degli animi della colonia, dico il fervore religioso
e militare, la virtù del primo secolo dell'islamismo,
al quale tornavan sempre col pensiero i giureconsulti
di quel tempo, e forse Ased sopra ogni

altro. Notevol è che il conquisto di Sicilia, promosso
da questo grande, fu l'ultimo al tutto della schiatta
arabica, e l'ultimo dello islamismo in Ponente. In Levante,
le insegne dell'islam s'eran anco soprattenute
da cento anni, nè ripigliarono la via dei conquisti che
lunga pezza appresso, in mano della schiatta turca:
sopra l'India, cioè, nello undecimo secolo, coi Gaznevidi;
sopra l'Europa, nel decimoquinto, con gli Ottomani.






CAPITOLO III.



S'era adunato al bando della guerra sacra il
fior de' guerrieri musulmani dell'Affrica: Arabi, Berberi,
soprattutto della tribù di Howâra,[432] rifuggiti Spagnuoli
e il giund, frequentissimo di Persiani del
Khorassân;[433] e tra tutti notavansi molti uomini di
dottrina e di consiglio.[434] Sommò lo esercito a settecento
cavalli e diecimila fanti; il navilio a settanta
o secondo altri cento barche, senza noverarvi
l'armatetta d'Eufemio.[435] Sciolsero dal porto di

Susa[436] il quindici di rebi' primo dell'anno dugentododici
dell'egira,[437] che torna al tredici giugno ottocentoventisette;
e drizzandosi alla più vicina punta della Sicilia,
posero a terra le prime navi, il sedici giugno, a Mazara,
ov'Eufemio avea partigiani, o volle schivare il Lilibeo
come città assai munita. Ased, fatti sbarcare immantinente
i cavalli, soprastette tre dì, attendendo
forse il rimanente delle navi; nè fu sturbato, se non
che capitò una torma di cavalli degli aderenti di
Eufemio; i quali il cadi fece pigliare e rilasciolli poichè
li ebbe conosciuto.[438] Pur non fidandosi di Eufemio,
quando fu ora di venire alle mani, chiamatolo
a sè, gli dicea breve: non aver mestieri di ausiliarii;
si mettesse in disparte con le sue genti; ma
pigliassero una divisa per distinguersi da' nemici, perchè
i Musulmani per errore non li offendessero. E
così furono costretti a fare. Un ramoscello di pianta
salvatica, messo per fregio all'elmetto,[439] notò cotesti

sventurati che non avean più amici nè patria, nè altra
bandiera che della privata vendetta: messi per
primo supplizio a guardare con la braccia incrocicchiate
il successo della battaglia.



Decisiva la battaglia che sovrastava; poichè trovandosi
i Musulmani su la costiera, e avendoli aspettato
lungamente il Palata, e ragunato tutte le forze
dell'isola, delle due cose dovea seguir l'una, o
ch'ei li rituffasse in mare, o che sconfitto da loro
lasciasse l'isola senza difese. Capitanava cencinquanta
mila uomini, dicono certi cronisti musulmani, per non
restar di sotto agli scrittori cristiani che lor n'han
fatto uccidere trecentomila da Carlo Martello a Tours:
pur senza dubbio l'oste siciliana avanzava molto
di numero quella di Ased.[440] Saputo che il Palata
si fosse venuto a porre in una pianura che prese il
nome da lui[441] il cadi usciva in ordinanza da

Mazara[442] il quindici luglio[443] e schierò l'oste musulmana a
fronte alla greca. Aspettò, secondo il costume degli
Arabi,[444] la carica de' nemici: tutto solo innanzi le file tenendo
in alto il pennon del comando, ripetea sottovoce
il capitolo Ja-Sin, il cuor del Corano, come lo chiamò
Maometto, lugubre preghiera che suolsi recitare ai moribondi.
Così tre secoli appresso stava il gran Saladino
nei campi di Siria all'appiccar della zuffa. Ma a
vedere un uomo incanutito su i libri e nel fôro incontrar

sì securo le lance bizantine, dovea parer
miracolo ai guerrieri affricani. Mentre ci tremava il
cuore in petto, scrive un di loro per nome Ibn-abi-'l-Fadhl,
mentre ci tremava il cuore per Ased, ei
fornì tutta la sua prece, e a un tratto volgendosi a
noi: “Son questi,” disse, “i medesimi Barbari della
costiera d'Affrica; i vostri schiavi! Non li temete,
o Musulmani!” E sparve il campo di mezzo: e Ased
trovossi avvolto il primo tra gli squadroni nemici.
N'uscì tutto intriso del sangue che gli scorrea per
l'asta della lancia, lungo il braccio e infino all'ascella,
afferma il narratore maravigliato dalla fierezza
del vecchio cadi.[445] Di quella degli altri, ch'era
virtù comune tra gli Arabi, non ne fa motto alcun
dei cronisti; e descrivono questa giornata, come
cento e cento altre, tutti con una diceria: che aspra
fu la mischia; che Dio dissipò i nemici; che grandissima
preda fecero i Musulmani, di cavalli, ricchezze,
bagaglio; che menarono strage degli Infedeli.
Il Palata rifuggissi a Castrogiovanni, ove, non tenendosi
sicuro, passò in Calabria, e fu morto.[446] Donde
si vede che la sconfitta, com'avviene sempre quando
il popolo diffidi dei governanti, produsse incontanente
nuove turbolenze tra le soldatesche e nelle

città: ma nulla v'approdò la parte d'Eufemio, che si
era infamata chiamando i Musulmani.



Il vincitore intanto tirava a dirittura vêr la capitale.
Lasciato presidio a Mazara sotto un Abu-Zeki
della tribù di Kinâna, e occupate varie altre castella
che assicurassero la linea d'operazione dell'esercito,
Ased ratto percorse la strada romana della
costiera meridionale, com'ei pare, fino alla foce
del Salso o poc'oltre; donde poi pigliò la via dei
monti che mena a Siracusa per Biscari, Chiaramonte
e Palazzolo, l'antica Acri.[447] Quanti Siciliani non

perdettero l'animo al primo disastro, avean raccolto
ad Acri, credo io,[448] le poche armi che rimaneano nell'isola;

e speravano, tra la fortezza del luogo e l'astuzia,
intrattenere l'esercito musulmano, tanto che si
munisse Siracusa. Però, appressandosi Ased, vennero
a trovarlo oratori, dei primarii del paese, con lor fole
di accordo: che sottometterebbersi e pagherebbero la
gezîa, purch'egli non andasse oltre. E Ased, raggirato,
al dir dei cronisti arabi, soprastette alquanti
dì,[449] e riscuotè una prima taglia di cinquantamila
soldi d'oro, che tornano a un di presso, in valor del
metallo, a settecento mila lire nostrali.[450] Forse il cadi
volle anch'egli apparecchiarsi allo assedio di Siracusa,
più arduo assai che non gli era paruto da lungi:
volle aspettare l'armata; riordinare lo esercito, impedito
dal bottino e dai prigioni, assottigliato dai presidii
che avea lasciato qua e là nella lunga via, e dai
predoni vaganti senza comando. Ma quand'ei vide
che la dimora giovava al nemico più che a lui; quando
seppe che facean diligenza ad afforzare Siracusa e le
altre castella, e ridurvi i tesori delle chiese, le vettovaglie,
e ogni roba di maggior pregio delle terre
aperte; quando ebbe sentor delle pratiche d'Eufermio,
il quale sottomano confortava i cittadini a tener fermo
e combattere valorosamente per la patria; e quando
i Siracusani si cominciarono a scoprire ricusando il
rimanente del denaro pattuito, il condottier musulmano
non differì a disdire la tregua. Sparse le gualdane

per ogni luogo; sforzò o schivò la fortezza d'Acri;
e col novello terrore delle stragi, delle depredazioni
e de' guasti del contado, piombò sopra Siracusa.



E alla prima occupava, dice Ibn-el-Athîr, certe
enormi spelonche intorno la città:[451] al certo le latomie
di Paradiso, Santa Venera, Navanteri, Cappuccini,
che giacciono a distanze disuguali, in una linea spezzata
di più di un miglio, al confine meridionale dei
quartieri di Neapoli e Acradina, distrutti tanti secoli
innanzi. Tra le latomie e l'istmo giacea nel nono secolo
un quartiere,[452] murato senza meno dalla parte
di terra dall'uno all'altro porto; sì che doveva opporre
ai Musulmani una vasta linea di fortificazioni.
Pertanto Ased, non potendo altrimenti investir la città,
senza macchine, senza grossi navigli, senz'altro
che otto o novemila uomini, si accampò nelle
latomie, raccolto e minaccioso; fece accostare l'armata
che chiudesse alla meglio i due porti; diè qualche
sanguinoso assalto; bruciò navi ai nemici; fece prova
a stringer la città per terra e per mare; e s'affrettò
a chiedere rinforzi d'Affrica.[453] Perchè la fame cominciava
a travagliare il campo, più che la città; sendo
ridotte in questa le vittuaglie del contado; nè potendo
i Musulmani troppo allargarsi a depredare. Vennero
a tale penuria, che si cibaron di cavalli, ed i soldati

un dì s'abbottinarono. Scelsero ad oratore un Ibn-Kâdim,[454]
il quale fattosi innanzi ad Ased richiedealo
di levare l'assedio, e tornarsene in Affrica; dicendo
avere l'esercito più cara la vita di un sol Musulmano
che tutti i beni della Cristianità. Al quale il capitano
brusco rispondea: “Non son io quegli che farà tornare
addietro i Musulmani usciti alla guerra sacra,
mentre hanno ancor tante speranze di vittoria.” Vedendo
crescere, ciò non ostante, la insolenza dei soldati,
ei rincalzò minacciando che arderebbe le proprie
navi. Indi parea che dalle parole fossero per venire ai
fatti; e Ibn-Kâdim andava dicendo: “Per manco di questo
fu ucciso il califo Othman;” quando Ased domò i
malcontenti come fanciulli: sì valoroso uomo egli era,
e sì disciplinato lo esercito. Ased di mezzo a loro fe'
pigliare Ibn-Kâdim, e dargli qualche staffilata, senza
spogliarlo, com'era usanza: esempio, però, non supplizio,
nè vendetta; e meritata vergogna di chi braveggiava
per voglia di voltar le spalle al nemico. E
così ebbe fine il tumulto. Il biografo chiude questo
racconto con bella semplicità, dicendo che le staffilate
non furon più di tre o quattro; ma che Ased tirò innanzi
costante e vittorioso, tanto che diè ai Greci una
fiera battaglia, e ne fe' strage, li ruppe e schiantolli
dalla Sicilia.[455]



Perchè venian da una mano fresche genti d'Affrica

insite coi venturieri spagnuoli di Creta;[456] dall'altra
Michele il Balbo accozzò soldatesche, e indusse
il doge Giustiniano Partecipazio a mandare in Sicilia
l'armata veneziana.[457] Ingrossando per tal modo la
guerra, si venne a un'altra giornata, al dire d'Ibn-el-Athîr,
quando, giunti gli aiuti d'Affrica, il governatore
di Palermo uscì alla campagna con poderoso
esercito; ma non sappiamo se i Musulmani fossero
sbarcati a Mazara o a Siracusa, e se l'oste di Palermo
avesse lor tagliato la via, ovvero combattuto insieme
contro essi ed Ased congiunti sotto Siracusa.[458]
Sentendo venirsi addosso forze maggiori, i Musulmani
si cinsero d'un largo fossato; e fuori da quello
buccherarono tutto il terreno di pozzette, ottima difesa

contro i cavalli, adoperata sovente dai Bizantini e
scritta ne' loro libri di strategia. Pur dimenticando le
proprie arti, caricarono con vano impeto i Cristiani;
si avvilupparono nel mal terreno, e incespando i cavalli
e scompigliandosi gli uomini, i Musulmani ne
fer macello. Strinsero indi più fortemente Siracusa
per mare e per terra:[459] che ormai durava l'assedio
da dieci mesi o un anno,[460] e si venne a tale che i
cittadini proponeano un accordo, e i Musulmani lo
ricusavano.[461] Non poche altre terre s'eran sottomesse,
onde parea da temere che presto le imitasse tutta
l'isola.[462]



Quando una moría s'appiccò nello esercito; della
quale, altri dice di ferite, trapassava il grande Ased-ibn-Forât,
nella state dell'ottocento ventotto, ed era
sepolto nel campo.[463] Lasciò desiderio di sè nell'universale

dell'esercito; e al certo vi si ricordavano
a gara le lodi che hanno scritto di lui i biografi:
la sapienza, le lettere, la prudenza, l'antica virtù,
gli strepitosi fatti che operò, le famose concioni
che tenne nella guerra di Sicilia.[464] Mancato lui, la
fortuna voltò le spalle ai Musulmani. Gli statichi
delle varie città sottomesse fuggirono incontanente
dal campo,[465] in alcuno scompiglio d'assalto o
sedizione; ovvero per bella audacia, volendo andare
a gridare per tutta la Sicilia ch'era tempo di
togliersi d'addosso i Barbari. E tra costoro non posava
la discordia; quando leggiamo che Mohammed-ibn-el-Gewâri,
succeduto ad Ased, era eletto al
supremo comando, non dal principe aghlabita, ma
dall'esercito stesso.[466] A ciò ben si riconoscono coloro
che, pochi anni addietro, avean fatto tremare
Ziadet-Allah in Affrica, e affrontato il tiranno di
Cordova.



D'altronde gli assedianti non poteano sperare
nuovi aiuti d'Affrica, dove in quel medesimo tempo
gli Italiani aveano osato portar la guerra. Bonifazio
secondo, conte di Lacca, sapendo i casi di Sicilia, o
provocato da qualche insulto che avesser testè fatto
pirati musulmani in Corsica, accozzava le genti con

Berengario fratel suo, e altri conti della Toscana; allestivano
un'armatetta; e, fatto vela per la Corsica
e non trovandovi il nemico, andavano a cercarlo in
Affrica. Posero a terra tra Utica e Cartagine, dicono
gli annali d'Einhardo; presso Kasr-Tûr, leggiamo,
per tradizione di Lebîdi, nel Riadh-en-nofûs; e rotti
in cinque scontri i Musulmani con molta strage, ma
perduto poi per troppa temerità un po' delle proprie
genti, se ne tornarono in Italia. Così Einhardo.[467] Il
Lebîdi riferisce con altri particolari il medesimo successo.
Narra che Mohammed, figlio di quel Sehnûn-ibn-Sa'îd,
che fu giurista di alta fama in Affrica; andando
da Kairewân a Kasr-Tûr a far la ispezione
dei posti di guardia, e sentendo gridare accorruomo
dalla gente della marina e dei villaggi assaliti dagli
Italiani, occorsevi, com'era, sopra una mula da viaggio,
senza perder tempo a mandare a Susa per un
cavallo; vestì la corazza, s'armò di spada e lancia;
adunò gli uomini del castello, le guardie della costiera
e una mano di Beduini; e, caricato il nemico che
s'era messo a far preda e prigioni, dopo sanguinosa
zuffa, lo ruppe e sforzò a rifuggirsi su le navi.[468] La

quale fazione nel cuor dello Stato aghlabita bastava
a distogliere Ziadet-Allah dalle cose di Sicilia, quand'anco
avesse avuto voglia d'aiutare l'esercito contumace,
e forze da farlo, e quiete in casa.[469]



Soprattutto affranse gli assedianti la moría fieramente
incrudelita; e il veder arrivare in questo
l'armata bizantina e veneziana, piena di soldatesche.
Risoluti a ciò d'abbandonare l'impresa, i Musulmani
risarciscono alla meglio lor legni nel porto grande
di Siracusa; e montanvi e salpano: quando le poderose
forze navali de' nemici chiusero la bocca del
porto. Allora, senza far vana prova a rompere la
fila delle navi cristiane, i Musulmani, tornano addietro
a terra; brucian le proprie, anzichè lasciarle al nemico;
e, sicuri per disperazione, s'addentrano nei monti,
cercando luoghi più forti e salubri. Nessun cronista ci
lasciò scritte quelle perdite spaventevoli che patì necessariamente
l'esercito, infetto d'epidemia, trabalzato
dal campo su barche, e dalle barche a terra,
spinto in fretta tra vie rotte ed alpestri, senza bagaglie,
senza giumenti da portare gl'infermi. Ibn-Khaldûn
solo accenna a tante afflizioni, con dire che i
sopravvissuti non bramavano ormai che la morte.[470]



A una giornata di cammino da Siracusa, tra un
gruppo di vulcani estinti, sorge in cima ad eccelso
monte la città di Mineo, ristorata da Ducezio re dei
Sicoli, cinque secoli innanti l'era volgare, quand'ei

cominciò sua dura lotta contro le colonie greche. Due
miglia sotto la rôcca, da un cratere vulcanico, spiccia
un'acqua torbida e puzzolente, detta nell'antichità
il lago dei Palici: sede d'oracoli e iddii vendicatori.
Tra questi luoghi sostò lo stuol musulmano,
divorato dalla pestilenza, guidato da Eufemio che, in
abito e nome d'imperatore, recava seco le maledizioni
di tutta la Sicilia: e parea gli antichi numi lo attirassero
in loro voragini. Nella nuova religione la rôcca
di Ducezio s'affidava alla protezione di Sant'Agrippina,
martire romana, le cui ossa trafugate da pie
donne, recate in Mineo, onorate di tempio e di culto,
si teneano come palladio della città. Pertanto una
leggenda greca, del decimo o undecimo secolo, favoleggiò
che montati di notte i Barbari su per le
mura di Mineo, appariva da quelle Santa Agrippina
levando in alto una croce e mandava giù a precipizio
gli assalitori, che un solo non ne campò.[471] In tal
mito si ristrinsero le vicende della guerra succedute
in un anno, secondo le cronache arabiche. Sappiam

da queste come i disperati Maomettani, a capo di tre
dì, si insignorissero di Mineo,[472] ove par si fosse dileguata
da loro l'epidemia, com'avvien sovente
per mutar di luogo. Rinfrancati, mandavano uno
stuolo su la costiera meridionale; il quale espugnò
Girgenti, città molto decaduta sotto la dominazione
romana e bizantina. Indi intrapresero più importante
fazione. Lasciato presidio a Mineo, si spinsero nel
cuor dell'isola, sotto le formidabili rupi di Castrogiovanni.
Questa è l'antica Enna, il cui nome par che
già corresse mutato e guasto nella lingua del volgo.
In fatti il Beladori, cronista arabo del medesimo secolo
nono, lo scrivea Kasr-Iânna[473] che è trascrizione
di Castrum Ennæ, pronunziata Ienna; appunto
com'or si direbbe in Sicilia, soprattutto a Messina,
ove la schiatta greca di Sicilia lasciò più profonde radici.
Allargata poi dagli Arabi la prima sillaba, prevalse
nell'isola la forma di Iânna; e con l'andar del tempo,
massime nel duodecimo secolo, quando sopraggiunse
nuov'onda di popolazione italiana, si piegò a Ioanni
o Giovanni ch'era voce più famigliare agli orecchi,
e il nome intero si mutò com'adesso lo scriviamo.
Ho notato coteste minuzie, e così farò per lo innanzi
quante volte me ne occorra, potendo servire agli

studii di linguistica, che or vanno spargendo tanto
lume nella storia.



Eufemio trovò a Castrogiovanni la morte ch'ei
forse bramava. Appiccata una pratica con terrazzani
o soldati, vi fu chi venne seco ad abboccamento; finse
volerne consultare in città; andovvi e tornò ad Eufemio
un'altra fiata nello stesso dì: e la conchiusione
fu che i cittadini si disponevano a fare ogni voler
suo e dei Musulmani; sarebbe disdetto il nome di
Michele il Balbo, giurata fede a lui la dimane, a tal
ora, a tal luogo, a distanza onesta tra le mura e il
campo. La notte v'ascosero lor armi. Al nuovo dì,
in vestimenta di gala, servilmente lieti, comparvero
al ritrovo; e venne dall'altra parte Eufemio con picciola
scorta e lasciolla anco addietro un trar d'arco.
I cittadini si prostravano dinanzi al posticcio imperatore,
in atto di adorazione, come si usava allora, nè
è smessa per anco tal vergogna. Ma due fratelli, che
par fossero stati amici d'Eufemio innanzi la guerra,
si spiccano dal branco degli adoratori; corrono bramosi
ad abbracciarlo: il misero, disusato da lungo
tempo alle espansioni dell'affetto, si commosse, si
chinò a baciare l'un dei fratelli; il quale amorosamente
gli prende il capo con ambo le mani, l'afferra
pei capelli, lo tiene con disperato sforzo, e l'altro
fratello gli vibra un colpo su la nuca e il fa cascar
morto.[474] Allor la brigata diè di piglio alle armi occultate:

impuni e tripudianti i due traditori riportarono
in città il capo d'Eufemio: e forse furono paragonati
alla Giuditta, chiamati liberatori della patria, sì
come poi la cronaca di Costantino Porfirogenito li
disse vendicatori dell'onore imperiale contro un usurpatore.
Questa fine ebbe il prode condottiero siciliano,
strascinato dai vizii del governo e del paese a
ribellarsi dall'uno, e dar l'altro in preda agli stranieri.



Ostinandosi con tutto ciò i Musulmani all'assedio,
andava a rinforzare la città Teodoto patrizio, testè
giunto di Costantinopoli con soldatesche di varie
genti, la più parte Alemanni, come porta il manoscritto
del Nowairi, ma probabilmente si dee leggere
Armeni.[475] Sta Castrogiovanni in un piano scabro e
inclinato che tronca la vetta d'alto monte, di costa
scoscesa da ogni lato, ripida e superba da settentrione
molto più che da mezzogiorno: le case sono
sparse a gruppi or alto or basso, come ondeggia il
suolo del rispianato; ove spiccasi in alto, verso greco,
una immane rupe, stagliata intorno intorno, coronata
di grosse mura e torrioni, provveduta di scaturigini
d'acque, capace di grosso presidio: cittadella
che può dirsi inespugnabile, perch'è stata presa rarissime

volte.[476] Su la rupe sorgea nell'antichità il tempio
di Cerere, quasi la Dea da quella cima vegliasse
sopra l'isola sua: e quivi i Bizantini avean posto ogni
speranza di difesa, afforzando il formidabil sito con
gli ingegni di lor architettura militare; e il borgo che
stendeasi nel rispianato, ov'è in oggi la città, potea
sfidare anch'esso gli insulti nemici. Era il nemico
attendato alle falde del monte, credo da mezzodì
ov'è una pianura; ciò che Ibn-el-Athîr fa supporre,
scrivendo, come i due eserciti si ordinassero in fila,
l'uno a fronte dell'altro. Perocchè Teodoto, solo
capitano degno del nome che ebbero i Bizantini
in questa guerra, fidandosi in sè e nel numero de'
suoi, scese giù dal monte a presentar la battaglia. E
toccò una sanguinosa sconfitta; sì che s'ebbe a rifuggire
a Castrogiovanni, lasciando al nemico moltissimi
prigioni, tra i quali si noveravano novanta patrizii,
dicono le croniche musulmane,[477] forse giovani di famiglie
patrizie, e anco di nobiltà minore: ma pur ciò
basta a mostrare la importanza dell'esercito bizantino.



Indi l'assedio continuò; nel qual tempo tanto
ordinatamente reggeansi i Musulmani, che dell'argento
preso batteron moneta. Se ne conosce non saprei dir se
due esemplari, o un solo; trovandosene uno pubblicato
dal Tychsen, ed uno posseduto dal Museo Numismatico
di Parigi, che ben potrebbe essere il medesimo.
È moneta sottile, non logora, coniata a lettere cufiche

dello stesso stile dei dirhem abbassidi contemporanei;
pesa due grammi e novanta centesimi; vale perciò
da sessanta centesimi di lira italiana. Oltre le usate
formole, la faccia dritta ha nel campo una voce di tre
lettere, simbolo particolare degli Aghlabiti, poi il nome
di Ziadet-Allah-ibn-Ibrahim, e infine la stessa parola
composta Ziadet-Allah nel senso proprio di “Accrescimento
(dato da) Dio.” Nel campo del rovescio si
legge, interpolato alla formola, come ve n'ha tanti
esempii, il nome di Mohammed-ibn-el-Gewâri; e in
giro: “In nome di Dio questo dirhem fu battuto in
Sicilia l'anno dugento quattordici.”[478] E si deve intendere
dei principii di quell'anno, ossia della primavera
dell'ottocento ventinove; nel qual tempo gli Arabi
assediavano Castrogiovanni, e mancò di vita Mohammed-ibn-el-Gewâri.




Dopo la cui morte, rifatto capitano, per elezione
dell'esercito, un Zoheir-ibn-Ghauth,[479] l'avvantaggio
della guerra tornò ai Bizantini. Perchè, uscita a far
preda, com'era usanza, una gualdana degli Arabi,
Teodoto le mandò incontro genti che la combatterono
e rupperla; e la dimane, venuti a giusta giornata
ambo gli eserciti, Teodoto riportò anco la vittoria;
ammazzò da mille uomini ai Musulmani, e li cacciò
infino agli alloggiamenti; dove si munirono con fossati,
e furono a lor volta assediati e chiusa loro ogni
uscita. Apprestatisi pertanto all'estremo rimedio di
tentare una sortita di notte sopra il campo bizantino,
Teodoto, che lo riseppe, lasciò vôto il luogo; si appostò
nei dintorni; e quando i Musulmani aveano occupato
il campo, maravigliati del non trovarvi anima
viva, il nemico piombò improvvisamente da tutti i
lati, ne fece strage: li sbaragliati a mala pena si ritrassero
a Mineo. Inseguendoli Teodoto, li assediò
nella fortezza; e alfine li condusse a tale diffalta di
vittuaglie, che doveano cibarsi de' giumenti e de'
cani. A questi avvisi il picciol presidio di Girgenti
distruggea la città, leggiam nelle cronache, forse le
sole fortificazioni; e non potendo soccorrere que' di
Mineo, si ridusse a Mazara. Aumentato l'esercito bizantino,
e rincorato da un capitano di vaglia; avvezzi
un po' gli abitatori dell'isola al romore delle armi,
innaspriti dalle profanazioni, saccheggi e guasti

degli Infedeli; e costoro menomati tra vittorie e sconfitte,
non fidanti nel nuovo condottiero, mancato lor
anco Eufemio, dileguati già prima i suoi partigiani:
tali erano le condizioni degli uomini che si laceravan
tra loro sul desolato terreno della Sicilia. Non rimaneva
agli occupatori altro che Mazara e Mineo, disgiunte
di tutta la lunghezza dell'isola, da sentieri
difficili e popolazione ostile; e l'una tenea per non
essere stata assalita giammai; l'altra, rôcca fortissima,
era per soggiacere alla fame. Parea dunque assai
vicino il termine della guerra nella state dell'ottocento
ventinove, due anni dopo lo sbarco di Ased
a Mazara.[480]






CAPITOLO IV.



In questo tempo capitò nei mari di Sicilia un'armatetta
spagnuola condotta da Asbagh-ibn-Wekîl,
della tribù berbera di Howâra, soprannominato Ferghalûsc.[481]
Era gente di quella schiuma che la società
musulmana di Spagna spandea ribollendo; e il caso

ne faceva ladroni, eroi, martiri, conquistatori: come
gli usciti di Cordova in Creta; come cento altre masnade
che afflissero per un secolo e mezzo le costiere
meridionali della Francia e dell'Italia di sopra, e fino
i più rimoti recessi delle Alpi. Approdato Ashagh in
Sicilia, e richiesto di soccorso da' Musulmani, par
ne desse tanto da vettovagliare Mineo; e più ne promettea,
senza far ciance, vedendo largo il campo ai
guadagni. Forse giunse qualche altro aiuto d'Affrica,
ove Ziadet-Allah avea spento alfine la ribellione di
Tunis.[482] Dalla parte de' Cristiani la guerra allenò.
L'armata veneziana, venuta di nuovo in Sicilia l'anno
ottocento ventinove, o quel d'appresso, niente premurosa
di mettersi a sbaraglio per solo amor dello
imperatore di Costantinopoli, se ne tornò, così dice
un cronista nazionale, senza trionfo.[483] Nè riportonne

altrimenti il patrizio Teodoto da più d'un anno che
bloccava Mineo; forse men travagliato dai nemici che
dal proprio governo, dall'azienda confusa e dilapidata,
dalla marea che saliva o calava a corte; tanto
più che morto Michele il Balbo, d'ottobre dell'ottocento
ventinove, gli era succeduto Teofilo, giovane
d'animo dritto e valoroso, ma poco cervello; però
capriccioso nel render giustizia, male avventurato
nella guerra, crudele in casa; e spesso si gittò, come
ogni altro, ad atti di perfidia, poichè il dispotismo
è pendío da non potervisi trattenere il piè quando
si vuole.



Sopraggiunse nella state dell'ottocento trenta
il poderoso rinforzo aspettato dai Musulmani di Sicilia:
trecento legni, dice un cronista,[484] i quali, per
piccioli che fossero, dovean portare da venti a trenta
migliaia d'uomini, se prendiamo per misura la espedizione
di Ased. Uomini diversi di schiatta, d'indole,
di proponimento: Arabi e Berberi d'Affrica mandati
da Ziadet-Allah a proseguire il conquisto:[485] e maggior
numero d'Arabi e Berberi e fors'anco antichi
abitatori di Spagna, intenti solo a far correrie; capitanati
da Asbagh e da altri condottieri, come il nota
espressamente una cronica;[486] tra i quali un'altra nomina
Soleiman-ibn-'Afia da Tortosa.[487] Gli Spagnuoli,
che si doveano trovar assai male in arnese, diersi a

saccheggiare, menar via prigioni che si vendean come
ogni altro bottino, prender castella qua e là per
taglieggiarle e lasciarle: nè mossero all'aiuto di lor
fratelli di Mineo, se prima il presidio non stipulò che
Asbagh avesse il supremo comando,[488] e se non furono
forniti di cavalli,[489] forse dagli Affricani che teneano
Mazara. Allora, occupate per via le fortezze che gli
assicurassero la ritirata, Asbagh assalì Teodoto sotto
Mineo; lo ruppe e uccise; e gli avanzi dello esercito
bizantino corsero a chiudersi in Castrogiovanni: la
quale battaglia seguì tra luglio e agosto dell'ottocento
trenta.[490] Asbagh, diroccata e arsa l'infausta Mineo,
marciò con tutto lo esercito sopra una città che il
Baiân scrive Ghalûlia o Ghallûlia, e dalla somiglianza
del nome e opportunità del luogo parrebbe la Calloniana
dell'Itinerario d'Antonino, posta nel sito attuale

di Caltanissetta, o non lungi,[491] in riva al Salso che
taglia in due la Sicilia meridionale. Quinci i Musulmani
avrebbero dominato quel che poi si chiamò val
di Mazara, che si stende a ponente del fiume, ed è
la regione più aperta dell'isola; avrebbero fronteggiato
Castrogiovanni che s'innalza a greco di Caltanissetta
a mezza giornata di cammino; e il fiume li
avrebbe diviso dalla provincia che occupa l'angolo tra
levante e mezzodì, montuosa e assicurata dalle armi
bizantine di Siracusa. Il sito però ottimamente era
eletto. Ma impadronitisi i Musulmani di Ghallûlia, si
appresero malattie nell'esercito; scoppiarono in fiera
pestilenza, e ne morirono Asbagh stesso e parecchi
condottieri. Deliberati gli altri ad abbandonare la città,
i Bizantini che n'ebbero sentore, li assalirono
nella ritirata. Dopo lunghi e sanguinosi combattimenti,
gli avanzi dell'esercito giunsero alfine alla marina,
forse di Mazara. Dove, risarciti i legni, se ne tornarono
sconsolati in Ispagna.[492]



Ma mentre Asbagh s'era avviato a Mineo, un
altro stuolo musulmano, la più parte Affricani, mosse,
com'e' pare, da Mazara, alla volta di Palermo; e
principiò l'assedio lo stesso mese di giumadi secondo
del dugento quindici (25 luglio a 22 agosto 830) che
fu rotto Teodoto.[493] La occupazione di Ghallûlia assicurò
gli assedianti dalle forze bizantine che potessero venire

ad assalirli da Castrogiovanni, ovvero da Siracusa;
e il disastro dell'esercito di Asbagh tornò loro
men grave, poich'e' pare che non pochi condottieri,
in vece di ritrarsi alla marina verso ponente e mezzodì
andassero al campo sotto Palermo.[494] Città fondata
dai Fenicii innanzi la venuta delle colonie greche
in Sicilia; rinomata nelle guerre puniche; prosperante
o meno consumata che le altre sotto la dominazione
romana; forte nel sesto secolo quando espugnolla
Belisario; popolata e ricca nel settimo, come
ne fan fede le epistole di San Gregorio; e durava la
importanza sua nella rivoluzione d'Eufemio. Ricinta
da un braccio di mare e dalle lagune, la città che
occupava il centro dell'attuale, tenne il fermo per
un anno contro i Musulmani; poco o punto aiutandola
l'imperatore Teofilo. Però i cittadini si consumarono
in una memorabilissima difesa: che da settantamila
che ve n'era al principio dell'assedio, verso
la fine ne avanzarono manco di tremila, e gli altri
tutti perirono, se è da stare alla testimonianza d'Ibn-el-Athîr.
Che che ne sia delle cifre, tal tradizione
prova la grande mortalità, aumentata al certo dalla
pestilenza che da quattro anni serpeggiava in Sicilia.
Alfine, correndo il mese di regeb del dugento sedici
(13 agosto a 11 settembre 831), il governatore s'arrese,

salve le persone e la roba:[495] egli, il vescovo
Luca, e que' pochi che poteano abbandonare il paese[496]
senza morir di fame, se n'andarono via per mare:
la popolazione del territorio fu assoggettata alla schiavitù,
scrivea Giovanni Diacono di Napoli, forse alla
condizione di dsimmi, o vogliam dire vassalli, senza
lasciarsi ad alcuno il possesso di beni stabili.[497] Nè è

a dire se nel corso dell'assedio e dopo, quelle mescolate
masnade di Musulmani commettessero guasti,
violenze, eccidii in tutto il paese. Però la storia può
accettare dalle leggende religiose il martirio del monaco
San Filareto da Palermo e di parecchi altri, i
quali, volendo rifuggirsi in Calabria quando il nemico
occupò il territorio o la città, furon presi; messi all'alternativa
di rinnegare o morire; e virtuosamente
elessero la morte.[498] Su questo fatto alcuni imaginaron
lor novelle, e quel ch'è peggio fabbricaron lettere
dei monaci Benedettini di Palermo dispersi dagli Infedeli.[499]
Fondato poi nel decimoquarto secolo, in un
sito delizioso tra i monti che sovrastano alla città, il
monastero benedettino di San Martino, il novello priore
spacciò e scrisse essere stato quel suo chiostro edificato
da San Gregorio, illustrato dalla pietà di antichi
monaci e suore, e abbattuto da' perfidi Saraceni
l'anno ottocento ventisette, quand'ei li credeva entrati
in Palermo.[500]










CAPITOLO V.



L'occupazione di Palermo fu vero principio a
quella dell'isola. Fin qui i Musulmani non avean fatto
stanza che in campo o entro piccole castella, chè tal
era anco Mazara; per quattro anni le forze loro, ragunate
di là dal mare in qualche boglimento di zelo
religioso o di cupidigia, erano state poi rifornite a
stento, e con più fatica traghettati gli aiuti nell'isola;
tutti eran vivuti di rapina che si sperpera; avean
guerreggiato sotto varii capi, senz'accordo nè disciplina.
Ma la vasta e forte città, quasi vota d'abitatori,
il fertile territorio e i contadini che il coltivavano,
rimasi preda al primo occupante, allettarono la comune
dei vincitori a soggiornare in Palermo; ammoniti
altresì dalle sventure passate. I più veggenti doveano
comprendere con ciò gli avvantaggi d'una colonia
moderata da governo regolare; grossa di popolazione,
da fornire uomini e materiali alla guerra;
posta sì presso al cuor dell'isola, con un porto comodo
e difendevole, ove le arti di costruzione navale
non mancavano, o si poteano agevolmente ristorare.



Però da una parte si gittarono sul cadavere di
Palermo le genti affricane e spagnuole dell'esercito;
piatiron tra loro, dice Ibn-el-Athîr[501] e azzuffaronsi:

senza dubbio, quando si venne al parteggio delle possessioni.
Dall'altro canto Ziadet-Allah pose mano ad ordinare
la colonia. Quantunque gli Spagnuoli potessero
pretestare la sovranità del principe omeiade, prevaleva
pur manifestamente in Sicilia il dritto della casa aghlabita
per lo merito della intrapresa guerra, per la sede
più vicina e le forze sue più considerevoli nell'esercito.
Pertanto l'anno medesimo dugentosedici, che ne
avanzarono cinque mesi dopo la dedizione di Palermo,
Ziadet-Allah elesse a luogotenente in Sicilia il
suo cugin germano Abu-Fihr-Mohammed-ibn-Abd-Allah-ibn-Aghlab,[502]
segnalatosi una volta combattendo
in Sicilia, e poi con infelice lealtà egli e i suoi fratelli
nella guerra civile di Mansur Tonbodsi.[503] Con la riputazione
di principe del sangue, e anco forse con gente
fidata, giunse Abu-Fihr in Sicilia, correndo già il dugento
diciassette (6 febbraio 832 a 25 gennaio 833).
Costui ne cacciò, dice la cronica, Othman-ibn-Kohreb[504]
non sappiam di che nazione, certamente un de' capi
di parte venuti su in que' trambusti: e leggiamo altrove

che le discordie tra Affricani e Spagnuoli si
composero in questo tempo.[505]



Par che la colonia si ordinasse come centro di
uno stato novello, poco dipendente dall'Affrica; al
che portavano quegli elementi suoi eterogenei e turbolenti,
non disposti a sottomettersi al principato
aghlabita senza larghissime franchigie. Ciò si vedrà
dal progresso degli avvenimenti. N'è segno altresì
il titolo di Sâheb dato da scrittori assai diligenti al
primo governatore dell'isola; il qual titolo, posto assolutamente
senz'altra voce che lo determini, tocca
al capo d'uno Stato;[506] differente perciò da emir, e da
wâli.[507] Sappiamo inoltre che del dugento ventuno (836)
moriva a Kairewân un cadi di Sicilia;[508] donde si argomenta
che questo supremo magistrato fosse stato
posto fin dal principio delle nuove instituzioni nella
colonia. A questo tempo appartiene un dirhem, pubblicato
dal Tychsen, e ch'io non ho visto. Se non è
falso, servirà a confermare che nel dugento venti
dell'egira (4 gennaio a 24 dicembre 835) Mohammed-ibn-Abd-Allah
reggea la Sicilia, e che battea moneta

di argento col nome suo e del principe d'Affrica; sì
come avea fatto sei anni innanzi Mohammed-ibn-el-Gewâri.[509]



Nondimeno per due anni non seguì fazione d'importanza,
per cagion delle preoccupazioni che dava
ai Musulmani l'assetto delle proprietà e d'ogni altra
civil faccenda; ed anco per la riputazione di Alessio
Muscegh, nuovo patrizio di Sicilia. Questo bello e valoroso
giovane armeno era salito in subito favore
appo Teofilo, sì che, tra' suoi ghiribizzi, lo fidanzò
alla propria figliuola Maria, ancorchè bambina; lo fe'
patrizio, proconsolo, maestro degli offici a corte; gli
diè titolo di Cesare, e lo destinava forse a succedergli
nello impero, quando insospettito per mene di
palagio, volendo allontanarlo, lo prepose all'esercito
di Sicilia (832). E i cronisti bizantini che dipingono
sì studiosamente ogni inezia e perfidia di corte e
confondono nell'ombra il resto de' fatti, si contentano
qui d'aggiugnere ch'Alessio egregiamente compiè i
voleri dello imperatore; potendosi al più inferire da
qualche parola che, fatte genti in Calabria, cominciasse
già a ristorar la guerra nell'isola. Ma tra i nemici che
avea lasciato a Costantinopoli, e que' che l'invidia gli

suscitò d'un soffio in Sicilia, fu accusato di pratiche
coi Musulmani; di tramare ribellione: solite contraddizioni
della calunnia, che Teofilo si bevve senza esame.
Donde chiamato Alessio appo di sè (833), ed esitando
quegli a ubbidire, il principe trovò più comodo
un tradimento. Mandò a persuaderlo l'arcivescovo
Teodoro Crethino, al quale fe' sacramento del gran
bene che voleva ad Alessio, e gli diè un salvocondotto
soscritto di sua mano, e, più sacro pegno, una
croce ch'ei solea portare al petto; sì che l'onesto sacerdote,
ingannato, ingannò Alessio e seco il ricondusse
a Costantinopoli. Quivi il Cesare era imprigionato,
vergheggiato, confiscatigli i beni. L'arcivescovo
che in una solenne cerimonia della chiesa osò rinfacciar
lo spergiuro allo imperatore, fu strappato dagli
altari, battuto, mandato in esilio. Poi Teofilo, pentito
per le rimostranze del patriarca di Costantinopoli,
liberò l'uno e l'altro: ma Alessio era ristucco sì tosto
del mondo, che dei beni resigli edificò un monastero
e vi si serrò.[510] Così fatto imperatore, così fatto
capitano, e i soldati fiacchi, il popolo rimbambito, gli
ottimati di Sicilia sì saputi a calunniare, sì mal disposti
a combattere, non erano al certo gli uomini che

poteano salvare l'isola dai Musulmani. Il solo espediente
strategico in cui si affidarono dopo la occupazione
di Palermo, fu di adunare il grosso dell'esercito
a Castrogiovanni; sì che gli scrittori musulmani dicono
trasferita da Siracusa in quella città la sede del
governo.[511] Oggidì si chiamerebbe campo di osservazione.
Quivi sedea il capitan generale dell'isola, spettatore
ozioso d'ogni guasto che facevano i Musulmani.



Abu-Fihr andò dritto ad assalirlo ne' principii
dell'anno dugento diciannove dell'egira (15 gennaio
834 a 3 gennaio 835): uscitigli incontro i Cristiani, li
rompea dopo aspra zuffa, li ricacciava negli alloggiamenti,
e, tornatovi in primavera, lor dava una seconda
sconfitta. L'anno appresso intraprese più grossa
guerra. Principiando dal campo di osservazione, lo
combattè una terza fiata (835); espugnò gli alloggiamenti,
li saccheggiò, vi fece prigioni la moglie e un
figliuolo del patrizio che capitanava lo esercito; e tornatosi
egli in Palermo, mandò un grosso di genti con
Mohammed-ibn-Sâlem infino a Taormina, su la costiera
orientale, i quali fecero ricco bottino. Altre
gualdane saccheggiarono altri luoghi. Tra coteste
vittorie scoppiava contro Abu-Fihr una sollevazione
militare in cui fu ucciso, e gli omicidi si rifuggirono
presso l'esercito cristiano.[512]




Mandato da Ziadet-Allah in Sicilia, in luogo del
congiunto, un Fadhl-ibn-Ia'kûb, segnalossi immantinente
con due correrie, l'una sopra Siracusa, l'altra
forse nelle parti di Castrogiovanni; poichè leggesi
che il patrizio andò con grosso stuolo a tagliar il
cammino ai Musulmani. Se non ch'essi furono pronti
ad afforzarsi in un aspro terreno e boscaglie intricate,
ove il nemico non osò assalirli. Aspettato invano
insino a sera che scendessero quelli a combattere, le
genti del patrizio, com'era l'indole delle milizie bizantine,
più neghittose che vigliacche, si partirono;
sciolsero gli ordini nella ritirata. Addandosene i Musulmani,
saltavan fuori da loro rupi, caricavano il
nemico d'una carica vera, dicono gli annali, e lo sbaragliavano:
il patrizio, ferito di parecchi colpi di lancia,
cadde da cavallo, ma fu valorosamente difeso
da' suoi, tanto che sel portarono fuggendo così mal
concio, abbandonando armi, arnesi, cavalli. Così la
scorreria finì in segnalata battaglia.[513] Seguiano coteste
due fazioni nella state dell'ottocento trentacinque;
e si terminò con quelle la missione provvisionale di
Fadhl, sendo venuto all'entrar di settembre a reggere
la Sicilia un altro principe del sangue aghlabita.

Fu questi Abu-'l-Aghlab-Ibrahim-ibn-Abd-Allah-ibn-el-Aghab,[514] cugin germano di Ziadet-Allah
e fratello dell'ucciso Mohammed. Uomo di grande saviezza

e vedere politico, come il mostrò promovendo
le fazioni navali. Venne con una armatetta in Palermo,
capitale della Sicilia, come già la chiama un
cronista, di mezzo ramadhan del dugentoventi (11 settembre
835), campato da grave fortuna in cui avea
perduto parecchie navi per naufragio ed altre presegli
dai Cristiani.[515] Tra queste leggiamo che fosse una
harrâka, e che una squadra di legni della medesima
denominazione, capitanata da Mohammed-ibn-Sindi,
uscì immediatamente alla riscossa, e diè la caccia al
nemico, finchè la notte non glielo tolse di vista;[516] e
nei combattimenti che seguirono indi a non molto,
si fa menzione altresì d'una harrâka presa dai Musulmani
sopra i Greci.[517] Or cotesta voce arabica significa
appunto “incendiaria”; e però denota le galee da
lanciar fuoco, che i Musulmani per avventura avean
preso ad imitar dai Greci, tra il fine dell'ottavo e
il principio del nono secolo: ancorchè tal foggia di
navi in Oriente si fosse anco adoperata ad altri usi,
e in Italia al commercio, riconoscendosi quello infausto
nome nella appellazione di “carraca” e “caracca”
che occorre sì sovente nei ricordi di Genova e di
Venezia.[518] È manifesto dunque che la colonia di Palermo

tentava già il gran problema della tattica navale
del tempo, di costruire cioè le navi incendiarie,

ed a ciò adoperava le arti conosciute in Africa, in
Ispagna, e forse meglio in Sicilia, poichè di harrâke
non fanno menzione gli annali arabici, della Spagna
nè dell'Affrica. Abu-'l-Aghlab non lasciò in ozio tal
novella forza. Mandate alcune navi in una città di cui
manca il nome nei Manoscritti, sia che fosse nelle
isole Eolie, o nella costiera tra Palermo e Messina, i
Musulmani combatterono un'armatetta cristiana, la
vinsero, depredarono il paese e tornarono addietro coi
prigioni, ai quali Abu-'l-Aghlab fe' mozzare il capo.
Un'altra squadra approdata a Pantellaria, vi colse un
dromone,[519] nel quale, oltre i soldati greci, trovossi un
uom d'Affrica fatto cristiano; e tutti al paro furon messi
a morte per comando del governatore di Palermo:[520]
crudeltà non comandata dalla legge, fuorchè contro i
rinnegati, e non solita nelle guerre degli Arabi; onde

vi si scorge lo accanimento e invidia dei vincitori
contro il navilio bizantino che sì raro lor avvenia
di sgarare. Al tempo stesso, una torma di cavalli,
spinta verso le falde dell'Etna e tra le fortezze della
regione orientale, arse le campagne, saccheggiò e
sparse gran sangue; ma combattendo, non scannando
prigioni.[521]



L'anno seguente (221, 25 dicembre 835 a 12
dicembre 836) fatta irruzione di nuovo nel paese
dell'Etna, se ne tornarono i Musulmani in Palermo
con tanta preda di roba, e sopratutto di uomini, che
il prezzo degli schiavi molto rinvilì, scrive laconicamente
Ibn-el-Athîr. Un'altra schiera che mosse,
credo io, lungo la costiera settentrionale non mai
prima infestata, arrivò infino a Castelluccio, rôcca in
su i monti a mezza via tra Palermo e Messina, e vi
fe' anco bottino e prigioni; ma sopraggiunta dal nemico,
dopo aspro combattimento, fu sconfitta. L'armata
intanto, capitanata da Fadhl-ibn-Ia'kûb, assaliva
e spogliava le isolette adiacenti, senza dubbio
le Eolie; espugnava poi una fortezza, che volentieri
leggerei Tindaro, e parecchie altre rôcche, e vittoriosa
se ne tornò a Palermo.[522] Dond'è manifesto che dopo

le isole Eolie avesse scorso anch'essa la costiera di
settentrione. Nel medesimo anno o piuttosto in quel
d'appresso (222, 13 dicembre 836 a 1 dicembre 837)
Abu-'l-Aghlab spingeva una grossa schiera capitanata
da Abd-es-Selâm-ibn-Abd-el-Wehâb sul territorio
di Castrogiovanni; contro la quale sceso il nemico a
combattere, andarono in volta i Musulmani, lasciando
assai gente sul campo di battaglia e non pochi
prigioni, e tra quelli Abd-es-Selâm, che fu indi liberato,
forse in uno scambio.[523] Perocchè l'armata ch'era
uscita anco questa stagione, scontratasi in quella dei
Bizantini, la ruppe, e presele nove grossi navigli e
una salandra[524] con tutte le ciurme; e l'esercito, per
far vendetta o riavere i prigioni, tornò più forte sotto
Castrogiovanni, e vi si messe a campo.



Tra i quali travagli innoltratosi il verno, avvenne

una notte che un Musulmano scoprì un di Castrogiovanni
che si riduceva in città per viottoli ignoti; e
tenutogli dietro, chetamente salì fino al sobborgo ove
erano gli alloggiamenti dell'esercito. Donde tornato
in fretta il Musulmano a darne avviso ai suoi, tutti
s'armarono, s'inerpicarono per quel sentiero; e, superatolo,
diedero il grido d'Akbar-allah (è massimo
Iddio), e furono addosso ai nemici. Si rifuggivan quegli
entro la cittadella, abbandonato il borgo; e fieramente
indi resisteano, sicuri nella fortezza del sito.
Alfine, dice il cronista, chiesero ed ottennero l'amân;
e così i Musulmani carichi di preda se ne tornarono
a Palermo.[525] Si deve intendere che i Cristiani profferirono
una taglia, e che i Musulmani, stando all'assedio
tra i dirupi da una parte e un grosso presidio
dall'altra, furon lietissimi di uscir dal pericolo
con onore e guadagno. Ma nè s'impadronirono
della rôcca, nè rimasero nel sobborgo; perocchè
egli è certo che Castrogiovanni fa combattuta per più
di venti anni dopo questo accordo; e ognun vede
che se i Musulmani vi fossero entrati una volta, non
avrebbero di leggieri lasciato sì importante fortezza.



In questo medesimo tempo stringeano Cefalù
su la costiera settentrionale, a quarantotto miglia a
levante di Palermo; il cui nome gli Arabi scrissero
Gefalûdi e Scefalûdi: e ciò mostra ch'abbiano trovato
guasta, forse da molti secoli, la pronunzia di

Kefalídion.[526] Così addimandarono quella terra i Greci
dalla sembianza d'una rupe ritonda, inaccessa, sporgente
in mare; la quale sovrasta alla città odierna,
e sostenne l'antica oltre venti secoli, incominciando
da tempi che non hanno storia; poichè vi si trovano
avanzi di mura ciclopiche. Il forte sito la rese città
di qualche momento nell'antichità e nel medio evo;
e indi a prima vista alcun potrebbe maravigliare che
i Musulmani conducessero insieme ambo le imprese
di Cefalù e di Castrogiovanni, e ne potrebbe credere
la colonia di Palermo assai più potente che non fu
nei primi principii. Ma suppliva al numero dei Musulmani
l'audacia loro e il terrore dei nemici. Una
schiera solea dare il guasto al contado; porsi in luogo
forte presso le mura; minacciare chiunque ne uscisse;
combattere ed opprimere chi l'osava; spiare l'occasione
di qualche colpo di mano: e questo chiamavasi
assedio. E l'era, poichè sovente riduceva i terrazzani
ad arrendersi, per amor dei poderi, per noia dei disagi,
per paura di sè, della famigliuola, della roba,
per tutti quei sintomi del pacifico cittadino, come il
chiamano per dileggio coloro che il menano a verga.
Nondimeno la fortezza del sito o del presidio faceva
andare in lungo l'assedio di Cefalù, quando, dell'anno

dugentoventitrè (2 dicembre 837 a 21 novembre 838),
probabilmente in primavera, giunservi
grossi rinforzi per mare. Eran costretti da quelli i
Musulmani a levare l'assedio, a combattere molte
fazioni,[527] com'e' pare, con disavvantaggio, ritraendosi
sempre verso Palermo. Dove risaputa tra questi travagli
la morte di Ziadet-Allah, ch'era seguita in Affrica
il quattordici di regeb (10 giugno 838), la colonia
se ne costernò fortemente, leggiamo negli annali;
ma dileguato il primo sbigottimento, si apprestò
a mostrare il viso alla fortuna.[528] Donde è chiaro che
si temessero nuovi rivolgimenti in Affrica, e si disperasse
indi degli aiuti che per avventura si credevano
necessarii contro il nemico sbarcato a Cefalù.



Svanirono poi que' timori per lo savio e forte
reggimento di Abu-I'kâl-Aghlab-ibn-Ibrahim; il quale
succeduto tranquillamente al fratello Ziadet-Allah,
seppe contentare le milizie, raffrenare le violenze private,
tenere a freno i Berberi, ristorare nella capitale
d'Affrica que' ch'eran buoni costumi secondo le idee
religiose de' Musulmani. E tosto mandò nuove genti
in Sicilia; onde la colonia continuava sue correrie
nel dugentoventiquattro (22 novembre 838 a 10 novembre
839), dalle quali, leggiamo che i Musulmani
tornassero in Palermo carichi di bottino;[529] e però si
vede che la espedizione dei Bizantini a Cefalù era
finita, come le precedenti, senza alcun frutto. Con più

formidabili appresti i Musulmani uscirono alla campagna
l'anno appresso (11 novembre 839 a 29 ottobre
840) nel quale si arreser loro a patti Platani,
Caltabellotta, Corleone, e, se ben leggiamo, anco Marineo
e Geraci, e molte altre rôcche di cui gli annali
non portano il nome.[530] Così anco del dugento ventisei
(30 ottobre 840 a 19 ottobre 841) una torma
di cavalli diè il guasto al territorio di Castrogiovanni,
arse, depredò, fece prigioni, senza che il presidio
osasse uscirle incontro. Pertanto scorrendo oltre fino
alla fortezza delle Grotte, chè così addimandavasi,
scrive Ibn-el-Athîr, per trovarvisi quaranta grotte,
i Musulmani la presero e saccheggiarono.[531] Il sito e

il nome danno a credere che sia la città che or si
chiama Grotte, presso Girgenti, ancorchè parecchi altri
luoghi di Sicilia abbiano la stessa denominazione negli
annali musulmani, e in Sicilia al par che in Sardegna,
in Puglia, in Affrica, in Egitto e altrove, come ognun
sa, si veggano assai frequenti coteste stanze tagliate
nella roccia in tempi antichissimi, per albergo de' vivi
o tomba de' morti. I nomi delle città arrese ai Musulmani
tra l'ottocentotrentanove e il quarantuno, bastano
a mostrare che fosse ormai signoreggiato da
loro tutto il val di Mazara, e lasciato in pace fin qui
il rimanente dell'isola. Contuttociò aveano non solo
portato le armi nella terraferma d'Italia, ma, quel
che più è, fattovi lega con la repubblica di Napoli.






CAPITOLO VI.



Com'ai forti non manca giammai chi abbia bisogno
di loro, e, per fuggire altro pericolo più imminente,
corra dassè ad avvilupparsi nella rete; così i

Musulmani di Sicilia presto trovarono amici in terraferma.
L'Italia dopo la morte di Carlomagno era rimasta
a un tempo serva, divisa e mal sicura. I principi
Franchi, signori della parte settentrionale, impediti
da discordie di famiglia e dalla troppa vastità dell'impero
non pensavano ad allargare i confini nella
penisola. I papi, mezzi principi e mezzi cappellani del
novello impero, teneano senza spada l'Italia centrale,
insudiciandosi in ogni scandalo della corte di Francia.
All'incontro i principi longobardi di Benevento,
liberi dal timore dei papi e dei Carlovingi e padroni
pressochè di tutta la regione meridionale, agognavano
ad occupare quella striscia di costiera, ove,
con maravigliosa costanza e poche forze, resistean
loro le repubbliche di Napoli, Amalfi, Sorrento, Gaeta.
Nelle vicende di cotesta lotta disuguale, Napoli
ch'era come capo di quelle città, da Gaeta in fuori,
avea promesso tributo ai principi di Benevento. Ma
l'ottocentotrentasei, volendosene svincolare l'audace
repubblica o crescendo la tracotanza del principe Sicardo,
si raccese la guerra. Disperando d'avere aiuti
dagli imperatori d'Oriente o d'Occidente, Andrea
console di Napoli si volse ai Musulmani di Sicilia.
Mandatovi a quest'effetto un segretario, i Musulmani
colsero il destro: andarono a Napoli con un'armatetta;
la quale costrinse Sicardo a levare l'assedio,
a fare un trattato coi Napoletani, ed a render
loro i prigioni.[532] Questo principio ebbe la lega della

repubblica di Napoli con gli emiri di Sicilia, che
durò mezzo secolo, fino al novecento, con tutte le
scomuniche dei papi, le minacce degli imperatori e
la rapacità e insolenza dei Musulmani. Son corsi
già dieci secoli, nè la storia ci rammenta altro intimo
accordo che questo tra i due paesi, cristiani,
italiani e oppressi entrambi; sì che ben avrebbero
avuto ed avrebbero cagione di accostarsi l'uno all'altro,
d'amarsi, d'aiutarsi a vicenda!



In altro capitolo si tratterà la guerra condotta dai
Musulmani in terraferma; dove si vedranno appieno
le conseguenze della detta lega, e si scoprirà la man
dei Napoletani che guidava que' pericolosi amici su per
l'Adriatico, a fine di gittarli addosso ai Longobardi
e di sviarli sempre dalla costiera occidentale. Al quale
effetto occorrendo procacciar loro un porto nel lato
orientale della Sicilia occupato dai Bizantini, si comprenderà
di leggieri come la repubblica di Napoli aiutasse
i Musulmani all'assedio di Messina; se pur non
fu dessa che lo consigliò.



Andò a questa impresa con l'armata, correndo
l'anno dugentoventotto dell'egira (9 ottobre 842
a 28 settembre 843), Fadhl-ibn-Gia'far della tribù

di Hamadân; il quale, sbarcato in sul porto, cominciò
a stringere la città insieme coi Napoletani che già gli
avean chiesto l'accordo, scrive Ibn-el-Athîr. Sparse
Fadhl sue gualdane per la campagna; ma nè quei
guasti, nè i frequenti e gagliardi assalti dei Musulmani,
valsero a sbigottire i Messinesi, eroica gente in
tutti i tempi. Alfine, il capitan musulmano, mandata una
parte de' suoi a girar dietro i monti e salir da quello che
sovrasta alla città, presentò la battaglia, sì com'ei solea
fare, dalla marina; attirò a quella parte tutte le forze
del presidio: e in questo l'altra schiera irrompeva in
città dall'alto; feriva alle spalle i difenditori; li scompigliava;
e Messina era presa.[533] Pur non leggiamo che
Fadhl vi abbia sparso molto sangue. Il medesimo anno
cadde in poter dei Musulmani un'altra città che Ibn-el-Athîr
chiama Meskân, o Miskân;[534] importante al
certo, poich'ei ne fe' menzione; ma non ritrovo tal
nome appo i geografi antichi, nè altrove. Se si leggesse

Mihkân, che veggiamo in Edrisi, risponderebbe
ad Alimena; la quale è terra in sito assai forte, a cavaliere
su la riva del Salso e in su la strada che
mena da Palermo nel Val di Noto valicando le Madonie
a Caltavuturo: sentieri alpestri, tinti di molto
sangue in quelle guerre.[535]



E veramente non tardava lo esercito di Palermo
ad assaltare il Val di Noto. Espugnovvi dell'ottocento
quarantacinque le rôcche di Modica,[536] città antica, le
quali così al plurale sono ricordate nella cronica di
Cambridge; e ciò mostra che parecchi castelli difendessero
i poggi frastagliati da due burroni, ov'oggi
siede la città. Forse l'anno medesimo, i Musulmani
capitanati da Abu-'l-Aghlab-Abbâs-ibn-Fadhl-ibn-Iakûb-ibn-Fezâra,
ebbero a combattere un esercito
in quella provincia. Par che alla morte di Teofilo
(20 gennaio 842) la ristorazione del culto delle immagini,
savio provvedimento poichè tanto lo sospiravano
i popoli, abbia dato riputazione alla reggenza
dell'imperatrice Teodora appo i Siciliani. Scorgiamo,
in fatti, da uno scritto contemporaneo[537] il bollor delle
passioni che destò in Sicilia la festa della Ortodossia,

istituita in quell'incontro, da far quasi dimenticare
che i Musulmani occupavano mezza l'isola
e guastavano l'altra metà. La reggenza, alla quale
mancò la virtù ma non il ticchio della guerra, volendo
usar quello zelo popolare, apprestò allora un esercito
per la Sicilia. Mandovvi le milizie del tema di
Kharsiano, così detto da una città dell'Asia Minore,
le quali si davan vanto d'essere le più valenti dell'Impero;[538]
ma fecero prova contraria in questo incontro.
Venute alle mani con Abbâs nelle campagne,
cred'io, di Butera, furono rotte con grandissima strage:
nove o diecimila uomini uccisi, combattendo no,
ma fuggendo; perocchè i Musulmani, vogliosi di esagerare
l'agevolezza di lor vittoria, ebber fronte di dire
che tre soli credenti vi avessero incontrato il martirio.[539]



D'allora in poi non lasciaron tranquilla quella
regione. Andati l'anno dugentotrentadue dell'egira
(27 agosto 846 a 15 agosto 847) all'assedio di Lentini,

antica e notissima città, Fadhl-ibn-Gia'far, il vincitor
di Messina, che li capitanava, trovò modo di terminar
presto la impresa. Risapendo che i cittadini
avessero chiesto soccorso al patrizio il quale si chiudea
con le genti a Siracusa o a Castrogiovanni, e che
quegli avesse ordinato con essoloro uno assalto da
prendere in mezzo i Musulmani, Fadhl ritorse lo
stratagemma contro il nemico. Mandato ad accender
fuoco per tre notti sopra un monte a vista della città,
chè tal segnale era ordinato per annunziare la venuta
del patrizio al quarto dì, il capitano musulmano
lasciò poche genti sotto Lentini; pose le altre in agguato;
e commise alle prime che alla sortita dei cittadini
facessero sembiante di fuggire verso l'agguato.
E al quarto dì i Lentinesi, armatisi popolarmente per
andare a sicura vittoria, la credettero guadagnata ad
un soffio, quando videro i Musulmani volger le spalle:
onde tutti si posero a inseguirli; nè rimase in città
uom che potesse combatter bene o male. Trapassato
il luogo delle insidie, i fuggenti rifan testa; le altre
schiere avviluppano i Cristiani; li mettono al taglio
della spada: e pochissimi ne camparono in città. Pertanto
questa s'arrese, non guari dopo, salve le persone
e gli averi.[540]



Tornò infelice al paro una fazione tentata l'anno
appresso (16 agosto 847 a 3 agosto 848) da dieci
salandre bizantine, che ponean le genti a terra nella
cala di Mondello ad otto miglia da Palermo, per dare
il guasto al contado, scrive Ibn-el-Athîr; aggiungendo

che, smarrita la via, delusi se ne tornarono
alle navi. Dal qual cenno chiunque conosca i luoghi
scorgerà un disegno di maggior momento che mera
scorreria. Tra i golfi di Mondello e di Palermo s'innalza
tutto solo in una vasta pianura e sporge in
mare il Pellegrino: monte di bizzarra forma, di quindici
o venti miglia di giro; ed ha una salita aspra
ma praticabile in faccia a Palermo, un'altra più malagevole
assai verso libeccio, poi due o tre sentieri
arrisicatissimi; e il resto scosceso, tagliato come a
piombo: su l'alto si stendon pianure; ricchi pascoli
per ogni luogo; nè mancan acque di pozzi e cisterne.
Quivi par si fosse accampato per tre anni Amilcare
Barca, nella prima guerra punica, fronteggiando
le legioni di Roma. Quivi i Bizantini avrebbero potuto
similmente, a voglia loro, tener sicuro un picciol nodo
di soldati o nudrire un esercito; minacciando Palermo,
ch'è a manco di due miglia dalla parte di
scirocco. A ponente avrebbero signoreggiato la fondura
di Mondello, in oggi paludosa ma coltivata; la
quale fu mezza tra pantano e lago nel secolo ottavo;
dal nono al duodecimo fu laguna profonda abbastanza
da poterlesi dare il nome di Marsa-t-tîn
ossia porto-fangoso che troviamo in Edrisi; e tre secoli
innanzi l'era volgare era stato capace porto
da contenere l'armata di Amilcare: tanto si è ritirato
il mare, per alluvione o per sollevamento del
suolo, in quello e altri punti della costiera. Il Pellegrino
poteva occuparsi solamente per un colpo
di mano dalla scala di libeccio: poichè, a tentare
l'altra, sarebbe stato presentare battaglia a tutto

l'esercito musulmano di Palermo. Però la fazione
era audace, non temeraria; e però, non trovata la
via, i Bizantini lasciarono ogni speranza e precipitosamente
si ritrassero alle navi. Salparono anche a furia;
e in una tempesta che si levò perderon sette salandre
delle dieci.[541]



Guasti adunque i campi della Sicilia in ogni
estate dai Musulmani, e l'ottocentoquarantadue anco
dalle cavallette,[542] si patì dell'ottocento quarantotto una
fame sì cruda, da farsene ricordo tra tante calamità.[543]
E forse fu quella carestia che domò Ragusa, forte
castello in Val di Noto, surto o appellato, sotto la
dominazione bizantina, col medesimo nome della notissima
città di Dalmazia. I valorosi abitatori di Ragusa
in Sicilia scossero poi sovente il giogo musulmano;
ma del quarantotto si arresero senza battaglia al
tristo patto di abbandonare tutta la roba ai vincitori; i
quali ne presero quant'ei si fidarono di portarne; e prima
d'andar via abbatteron le mura. Poi, del dugentotrentacinque
dell'egira (25 luglio 849 a 13 luglio 850),
piombarono ne' dintorni di Castrogiovanni; e dove posero
taglie, dove saccheggiarono, arsero, empierono
di stragi le campagne; e impuni si ridussero in Palermo.[544]




Quivi il dieci regeb dell'anno appresso (17 gennaio
851) mancò di vita Abu-'l-Aghlab-Ibrahim,
dopo sedici anni di governo. Senza uscire giammai
dalla capitale, Ibrahim tutto quel tempo avea condotto
gagliardamente la guerra per luogotenenti; disegnato
con senno le imprese; dato riputazione alle
forze navali; infestato l'Italia meridionale; corso l'isola
da un capo all'altro; sì che i Cristiani appena vi si
difendeano nelle fortezze principali; e, un passo fuori
da quelle, nè persona nè roba stava sicura che non
pagasse la taglia ai Musulmani. Meritò lode non minore
nelle cose della pace; leggendosi negli autori
arabi, ch'ei fortemente reggesse e con saviezza ordinasse
la colonia: e attestanlo i fatti; poichè posavano
al tempo di Ibrahim que' pertinaci movimenti
ne' quali avea incontrato la morte Mohammed suo
fratello: la tranquillità in casa, la vittoria fuori, i
grossi acquisti scompartiti con equità attiravano novelle
genti; onde presto crebbe lo esercito, o vogliam
dire il popolo musulmano di Palermo, che è lo stesso
ragionando di quella età. Nelle memorie dunque
della Sicilia musulmana, il nome d'Ibrahim è degno
di andar congiunto con quello di Ased-ibn-Forât:
due valorosi vecchi; dei quali il giurista con impeto
e furore principiò il conquisto, e il guerriero col senno
lo assodò.[545]




A costui succedette un uom ferocissimo, eletto
dalla colonia, Abu-l'Aghlab-Abbâs-ibn-Fadhl-ibn-Iacûb-ibn-Fezâra,
chiaro per la vittoria sopra i Kharsianiti
dell'ottocento quarantasei. E incontanente
mandò gualdane che corsero il paese de' Cristiani; li
ruppero in più scontri sanguinosi; li avvilirono, dice
l'autore del Baiân;[546] e riportarono il bottino ad Abbâs,
come scrivono altri annalisti:[547] il che mostra
che lo eletto esercitasse ogni ragione di supremo
capitano, senza aspettar beneplacito del principe
d'Affrica. Questi riconoscendo il diritto della colonia,
o non potendo disdire il fatto, mandò tosto ad Abbâs

il diploma di elezione. Poi non si mescolò altrimenti
nelle faccende di Sicilia; se non che, alla espugnazione
di Castrogiovanni, si fece a scriverne lettere
solenni ai califo, e gli presentò qualche fior delle spoglie
opime, avute come in cortesia dall'emiro di Sicilia.
Queste vane cerimonie avanzavano ormai della
teocrazia musulmana sì potente e accentrata; nè la
Sicilia obbediva all'Affrica, più che questa alla pontifical
sede di Bagdad!



Abbâs continuò impetuosamente la guerra. Condusse
ei medesimo l'esercito il dugento trentasette
(4 luglio 851 a 21 giugno 852), affidando lo antiguardo
al suo congiunto Ribbâh-ibn-Iakûb, che sempre
segnalossi per gran valore, e resse poi la Sicilia.
Abbâs dapprima assalì Caltavuturo,[548] forte rôcca nella
giogaia delle Madonie, com'abbiam detto; dove per
certo aveano osato i Cristiani far testa, poichè Abbâs
dava il guasto al contado, ammazzava i prigioni
presi in questa correria e tornavasene alla capitale. A
primavera (852), sopraccorso in quel di Castrogiovanni,
lo depredò e arse, senza poter tirare a battaglia il
patrizio bizantino che capitanava il presidio; onde
senza intoppi cavalcò gran tratto di paese, e riportonne
moltissimi prigioni, non uccisi questa fiata, ma
venduti.[549] Poi sendo già venuta la state, ed entrato
l'anno dugento trentotto dell'egira (22 giugno 852
a 10 giugno 853), montò su l'armata per andare a fare

una vendetta, di cui si parlerà a suo luogo.[550] Tornò in
autunno.[551] Alla nuova stagione, senza uscire di Sicilia,
battè i contadi di Castrogiovanni, Catania, Siracusa,
Noto, Ragusa; tagliando gli alberi, ardendo le
mèssi, facendo prigioni, spargendo scorridori d'ogni
intorno; e presa Camerina, o gli abituri che ritenean
quel classico nome, si arrestò sotto Butera,
in giugno o luglio; poichè di due diligenti cronisti
l'uno pone coteste fazioni nell'anno dugento trentotto
in cui cominciarono; l'altro nel trentanove
in cui finirono (11 giugno 853 a 31 maggio 854).



Fu Butera forte città nei tempi musulmani; splendida
e famosa nei feudali, sì che diè titolo al primo
pari del reame fino alla riforma del mille ottocento
quarantotto, nella quale il parlamento siciliano abolì
la paría ereditaria. Cotesto nome geografico non apparisce
innanzi il nono secolo; nè fabbriche o altri
avanzi mostran abitato il luogo in età più antica, e
mutatone soltanto il nome sotto i Bizantini. Siede la
città in cima ad un colle, a poche miglia dal mare
e dal fiume Salso; domina il fertil paese che gli antichi
addimandavano Campi Geloi: in guerra, è naturale
rifugio di quella popolazione agricola; in tempi
di servaggio, albergo dei suoi oppressori. Par che alle
prime scorrerie dei cavalli musulmani in Val di Noto
i villici più fiate si fossero rifuggiti in quella rôcca.
Ma quest'anno ottocento cinquantatrè, Abbâs, vedendoli

affollare al solito covile, pensò coglierveli a un
tratto di rete: assediò strettamente Butera oltre cinque
mesi; alfine pattuì coi terrazzani che gli consegnassero
cinque o sei mila capi, scrivon le croniche,
come se fossero capi d'armento; e l'esercito traendosi
dietro tanta torma di schiavi tornossene in Palermo.[552]



Ignoriamo or noi se orrenda necessità abbia sforzato
a questo accordo tutti gli assediati, o se i borghesi,

per salvar la roba, abbiano avviluppato con qualche
nero tradimento gli inquilini delle campagne, lor
fratelli in Cristo, ospiti, o noti per lunga consuetudine,
e li abbian dato schiavi al nemico risguardandoli come
animali d'altra razza: chè il cristianesimo prima del
decimottavo secolo non era sì scrupoloso in fatto di
uguaglianza. Quanto ai vincitori, il Dio di Maometto
assai più esplicitamente loro abbandonava in anima
e in corpo tutti gli uomini di religione diversa; non
che que' seimila villani. Perciò gongolando di gioia se
li divisero i coloni di Palermo, con l'altro bottino. E
parmi evidente che fossero molto ricercati gli schiavi
nella colonia per coltivare le terre del Val di Mazara.
Perocchè Abbâs-ibn-Fadhl, in tutto il tempo che
resse l'isola, pose indistintamente taglie di danari e
di uomini alle terre che si calavano agli accordi,[553] e
talvolta ricusò la moneta, e volle più tosto gli uomini.[554]



E non cessò di affliggere la Sicilia ogni anno,
con saccheggi, cattività, arsioni di mèssi, rovine di
edifizii, che i cronisti ripetono noiosamente, per lo più
senza nominare i luoghi. Così l'anno dugento quaranta
dell'egira (1 giugno 854 a 20 maggio 855);
così quel d'appresso (21 maggio 855 a 8 maggio 856);
nel quale dippiù leggiamo che Abbâs stette per tre
mesi in uno altissimo monte, donde mandava scorridori

ogni dì a battere il contado di Castrogiovanni,
e torme di cavalli per ogni lato dell'isola. Da ciò è
manifesto che si tratti dell'Artesino, il quale giace
a tramontana di Castrogiovanni, discosto poco più
d'otto miglia; l'Artesino dalla cui sommità vien visto
grandissimo tratto della Sicilia come in carta geografica
a rilievo: e di là poteva il fier capitano abbracciare
con lo sguardo la configurazione del paese;
notar le principali catene di montagne; affisare su questa
e quell'altra vetta le fortezze non espugnate per
anco, e giù le ubertose pianure ove fosse da far preda.
Forse da quel sito, egli o altro condottiero, immaginò
la divisione della Sicilia in tre valli, come poi si chiamarono,
i cui limiti si intersecavano non lungi dallo
Artesino. Il medesimo anno Abbâs mandava con
l'armata un Ali suo fratello; il quale corseggiando
raccolse anch'egli e menò in Palermo gran torma
di schiavi. Poi la state del dugento quarantadue
(9 maggio 856 a 28 aprile 857) Abbâs condusse
in persona un esercito più forte dell'usato; espugnò
cinque castella di cui non sappiamo altrimenti i nomi.
Del quarantatrè (29 aprile 857 a 17 aprile 858), nella
sâifa come chiamavano la guerra di state, venutogli
fatto di tirare a battaglia il presidio di Castrogiovanni,
lo ruppe; e passò oltre a desolare le campagne di
Siracusa, Taormina, e altre città. Indi pose il campo
ad una fortezza, ch'altri scrive El-Kasr-el-Gedîd,
ossia il Castel Nuovo; altri, con lievissima variante
ortografica, Kasr-el-Hedîd, che suona il Castello del
Ferro; e io credo, per la importanza sua, sia Gagliano,
nominata dal Beladori che vivea di questo tempo a

Bagdad. Gagliano fu rôcca di momento nelle guerre
siciliane del medio evo; e serba oggi il nome con vestigia
di formidabili fortificazioni di natura e d'arte.
Assediolla Abbâs per due mesi; a capo dei quali, profferta
da' terrazzani una taglia di quindicimila dinâr, o
vogliam dire da dugento diciassettemila lire, la ricusò;
strinse tuttavia il castello, ed ebbelo alfine a patti
che le fabbriche fossero distrutte, che uscissero liberi
sol dugento cittadini; gli altri rimanessero schiavi: e
infatti menosseli in Palermo, e li vendè.[555] Lo stesso
anno si arrese Cefalù la quale fu anco smantellata; ma
andarono liberi tutti i cittadini: patto men tristo secondo
i tempi; accordato da Abbâs, com'egli è manifesto,

perchè Cefalù, stando in sul mare, non si potea
di leggieri ridurre per fame.[556]



Più fortunosi eventi segnalavano l'anno dugentoquarantaquattro
dell'egira (18 aprile 858 a 6 aprile
859). La state, uscivano a un tempo di Palermo
l'esercito condotto da Abbâs e l'armata da Ali suo
fratello: de' quali il primo depredò, senza trovare ostacolo,
i contadi di Castrogiovanni e Siracusa, e fece
ritorno in Palermo. Ali trovossi nei mari di Creta,
non per assaltare la colonia musulmana com'altri ha
pensato; ma forse accadde che scorrendo le costiere
di Puglia, ove aspramente combatteano Musulmani e
Cristiani, egli avesse preso a inseguire per lo Adriatico
legni bizantini, o i venti lo avessero trasportato
sì lungi. S'avvenne in quaranta salandre bizantine
il cui capitano era detto il Cretese, e potrebbe essere
quel medesimo Giovanni che resse il Peloponneso
nell'ottocento ottantaquattro,[557] soprannominato
il Cretese, forse dopo questa battaglia, per vezzo di
romaneggiare e mancanza di più segnalate vittorie.
Il Cretese, combattendo con Ali nella state dell'ottocento
cinquantotto, perdea dapprima dieci navi con
tutte le ciurme; poi, rappiccata la zuffa e voltata la
fortuna, egli diè una sanguinosa rotta ai Musulmani,
lor prese dieci navi: e Ali con gli avanzi dell'armata
si ridusse nel porto di Palermo.[558]




Sopravvenuto in questo il verno, e andata, com'era
usanza, una seconda gualdana nel contado di
Castrogiovanni a spigolar bottino e prigioni, riportò tra
gli altri in Palermo un uomo di molta nota in sua nazione.[559]
Abbâs comandava di metterlo a morte, ardendo
tuttavia di rabbia per lo caso dell'armata, ovvero infingendosene
per cavar più grosso riscatto; o fu che
quel gentiluomo nulla valea nel mercato delli schiavi,
se povero e tristo egli era della persona come dell'animo.
Fattosi costui ad Abbâs con patrizia disinvoltura,
“Lasciami la vita,” gli disse, “e darotti un avviso
che fa per te.” “Qual è?” domandogli l'emiro, trattol
da solo a solo; e il traditore a lui: “Ti darò in mano
Castrogiovanni. In questo verno,” proseguì, “tra coteste
nevi il presidio non aspettandosi assalti, sta a
mala guardia; talchè, se vuoi mandar meco una
parte dell'esercito, saprò io farla entrare in Castrogiovanni.”
Abbâs assentiva. Trascelti mille cavalli e
settecento uomini da piè dei più valenti, li spartì

in drappelli di dieci uomini; pose un capo su ciascun
drappello; apprestò segretamente ogni altra
cosa; e capitanando egli stesso le genti, uscì nottetempo
dalla capitale. Scansò, com'ei pare, la solita
via di Caltavuturo, aspra e difficilissima il verno, la
quale corre quasi in filo da Palermo a Castrogiovanni
su la dirittura di sirocco levante; e seguì l'altra più
lunga e agevole che mena a Caltanissetta, città a sedici
miglia a libeccio dalla insidiata rôcca. Leggendosi
che lo stuolo musulmano sostasse a una stazione
dalla montagna del lago,[560] del lago Pergusa per certo,
lontano cinque miglia a mezzodì da Castrogiovanni,
si dee supporre la fermata a Caltanissetta ovvero
a Pietraperzia, terra vicina. Rimasovi come in
agguato col grosso delle genti, Abbâs mandava a
compiere la più ardua parte della fazione Ribbâh, con
una mano di fortissimi eletti tra que' forti: i quali mossero
senza strepito al far della notte, recando seco
loro legato il traditore cristiano; che Ribbâh sel facea
camminare dinanzi, nè gli levava gli occhi d'addosso.
È manifesto che volendo tentar la salita dond'era
più difficile e però men guardata, la schiera di Ribbâh
doveasi indirizzare alla costa settentrionale del
monte di Castrogiovanni, dal qual canto torreggia la
rôcca: e che Abbâs dovea cavalcar poche ore dopo,
alla volta del lago Pergusa per montare a Castrogiovanni

dalla parte meridionale ov'era il sobborgo; e
scoprirsi quando Ribbâh fosse padrone della rôcca.
Così par ch'abbian fatto gli assalitori. Ribbâh, cominciato
a inerpicarsi per l'erta come accennava
il prigione, trovò una roccia stagliata; vi appoggiò
le scale apparecchiate a quest'effetto; e si trovò alfine
sotto la cittadella, cominciando a far l'alba. Ora
fatale a tante fortezze assediate, parendo passato il
pericolo con la notte: e così le scolte della rôcca si
eran date al sonno. Il traditore menò allora i Musulmani
alla bocca d'un aquidotto che s'apriva sotto le
mura;[561] dove ad uno ad uno si imbucarono, e rividero
il cielo ch'eran già dentro la fortezza. Si avventano
impetuosi su i Bizantini; uccidono chiunque lor si
para dinanzi; e schiudon la porta. Abbâs allora spronò
a traverso il sobborgo; entrò nella rôcca che appena
spuntava il sole, all'ora della prece mattutina dei Musulmani,
il quindici scewâl dugentoquarantaquattro e
ventiquattro gennaio ottocento cinquantanove dell'era
cristiana. A niuno de' soldati cristiani si perdonò la
vita. Figliuoli di principi, aggiugne la cronica, furon
fatti prigioni; e donzelle patrizie coi loro gioielli; e il
rimagnente del bottino chi il potea contare? Immantinente
Abbâs inaugurava una moschea; facea drizzarvi
la ringhiera; e salitovi il prossimo venerdì, il dì
della unione, come il chiamano i Musulmani sapendo
da' lor teologi che un tal giorno si fossero uniti insieme
gli elementi del mondo, il feroce condottiero,
tra le fresche stragi e 'l pianto delle vittime e gli eccessi

dei vincitori, arringava i suoi: umile ed empio,
riferiva ad Allâh la vittoria di Castrogiovanni.[562] La
quale si noverò tra le più notabili di quel tempo:[563] e
tanta fu l'allegrezza dei Musulmani, che, obbliando lor
gelosie di Stato, lo emiro di Sicilia mandava spoglie
opime al principe aghlabita d'Affrica; e questi trascegliea
donne e fanciulli prigioni per farne presente
al pontefice di sua setta a Bagdad.[564]



Sparso intanto il nunzio tra le popolazioni cristiane
dell'isola, soggette o no ai Musulmani, le quali
per trent'anni avean guardato alla rôcca di Castrogiovanni
come a pegno di liberazione, alla prima
n'ebber tale uno spavento che gli Arabi si affrettavano
a scrivere avvilito e conculcato in quella stagione
il politeismo di Sicilia. Ma succedendo allo sbigottimento
sensi più generosi, venne fatto ai Siciliani
di tirare a uno sforzo di guerra lo imperatore Michele
terzo; involto com'egli era tra crapule, libidini, scempie
buffonerie, raggiri di corte e gare di prelati. Della
quale impresa tacciono i cronisti bizantini, preoccupati
al tutto di quelle brutture; e se ne troviam

ricordo, è dato dagli Arabi: però, breve ed incerto. I
preparamenti sembran degni di Michele l'Ubbriaco.
Fatte venire le soldatesche di Cappadocia, com'io
leggerei; gittate su trecento salandre; date a capitanare
a un patrizio: che altro mancava a ripigliar la
Sicilia? Posero a terra a Siracusa, nell'autunno del
medesimo anno ottocentocinquantanove, o nella state
del sessanta: e par che tosto movessero accompagnate
dall'armata, verso la costiera settentrionale.
Perchè Abbâs, al dire d'Ibn-el-Athîr, uscì di Palermo
ad incontrare il nemico; lo combattè, lo
ruppe, lo inseguì fino alle navi, gliene prese cento,
fe' orribile macello degli uomini; e de' suoi perdè tre
soli, uccisi di saette, aggiugne l'annalista,[565] ricantando
la stessa fola della vittoria sopra i Kharsianiti.
Pur è notevole che tal vanto dei vincitori, certo argomento
dell'altrui viltà, si dica in quelle due sole

sconfitte di eserciti venuti d'oltremare; non mai nei
combattimenti contro i Cristiani di Sicilia.



Ai quali non mancò il cuore in questo incontro.
Perchè veggiamo sollevarsi al primo comparire dei
rinforzi bizantini, e non piegare facilmente il collo
dopo la sconfitta loro, molte castella dell'isola: Platani,
Caltabellotta, Caltavuturo, ricordate di sopra, e
inoltre Sutera,[566] una terra che non so se vada letta
Ibla, Avola o Entella,[567] Kalat-Abd-el-Mumîn,[568] e altre
di cui non si dicono i nomi; che tutte avean già promesso
obbedienza e tributo ai Musulmani. Abbâs sopraccorreva
immantinente a gastigarle dell'anno dugentoquarantasei
(27 marzo 860 a 15 marzo 861).
Fattoglisi incontro lo esercito cristiano, accozzato
forse da quei municipii, lo sbaragliò Abbâs con molta
strage; e passando oltre, pose l'assedio a Kalat-Abd-el-Mumîn,

ed a Platani. E indarno vi si affaticava,
quando seppe esser giunto, dice Ibn-el-Athîr,
un altro esercito bizantino: gli avanzi forse dei
Cappadoci, ingrossati dalle milizie dell'isola; i quali
pare che marciassero lungo la costiera settentrionale
sopra Palermo. Contro costoro si volse Abbâs, lasciando
lo assedio; valicò i monti; trovò il nemico
presso Cefalù; e dopo una zuffa ostinata, superatolo
con l'usato valore, malconcio lo rimandò a Siracusa.
Egli, tornato in Palermo, fece subito ristorare le fortificazioni
di Castrogiovanni, racconciare le case, e
posevi un grosso presidio musulmano. Ciò mostra che
universale e di momento era stato lo sforzo de' Siciliani.
Ma pare che la seconda sconfitta dello esercito
imperiale li abbia consigliato a posare le armi: poichè
non si intende più nulla di loro; e l'anno seguente
dell'egira (16 marzo 861 a 5 marzo 862) si vede Abbâs
andare spensierato a saccheggiar il contado di
Siracusa, come solea prima della presa di Castrogiovanni.



Al ritorno da questa scorreria, era giunto alle
Grotte di Karkana[569] quando si ammalò, e trapassò al

terzo giorno, il tre giumadi secondo (13 agosto 861),
dopo undici anni di continua guerra; chè non passò
anno, ripetono i cronisti, che la state o il verno, o
in ambe le stagioni, non corresse i paesi cristiani
della Sicilia, e talvolta anco di Calabria e di Puglia,
ove pose colonie de' suoi. Seppellivanlo i Musulmani
là dove ei morì; ma non prima furono partiti, che i
Cristiani, con vana vendetta, esumarono e arsero il
cadavere del crudel capitano, al cui nome tremavano
ancora.[570]






CAPITOLO VII.



Fin qui gli annali arabi ci hanno mostrato della
storia uno scheletro sì, ma non mutilo. Abbiam veduto
la colonia di Palermo occupare alcuni luoghi
importanti nel centro e su la costiera settentrionale
infino a Messina; sforzare a tributo i paesi di mezzodì

e levante, eccetto le grosse città murate e qualche
regione montuosa; e non parlandosi di guasti nella
maggior parte delle provincie odierne di Palermo e
Trapani, è da credere che i vincitori tenessero quei
terreni. Senza dubbio vi soggiornavano già in cittadi
e castella: poco men che una trentina, come
si ritrae dal Beladori che vivea di quel tempo a
corte di Bagdad.[571]



Rivolgendoci alle condizioni delle due società
che si contendeano la Sicilia, scorgiamo nell'una, oltre
la virtù delle armi e la operosità, anco l'accordo
degli animi, che ben si mantenea quando il bottino
e i tributi, scompartiti con equità patriarcale, potean
soddisfare alle cupidigie. Dall'altro canto i Siciliani,
avviliti dalle ubbíe monastiche e dal dispotismo, non
ripugnaron troppo al nuovo giogo, assicurato che lor
fu lo esercizio del culto, e, come credeano, il possedimento
dei beni; nè si vollero mettere a sbaraglio
per diletto di pagare il tributo all'imperatore di
Costantinopoli, più tosto che ai Musulmani di Palermo.
Dei principati, poi, nel cui nome si combattea,
quel d'Affrica aiutò la colonia con lasciar fare: chè
mite animo ebbero i primi successori di Ziadet-Allah,
e lieti vedeano passare in Sicilia e in Italia gli uomini

più turbolenti. Il Basso Impero al contrario facea
troppo e troppo poco in Sicilia! e intanto mostrava
al mondo infino a che assurdità, confusione e vergogna
possa giugnere il despotismo. La devota imperatrice
Teodora (842-854) lasciò all'Impero tre
nuovi flagelli: la proscrizione degli eretici Pauliciani,
che si tirò dietro guerre atrocissime; la ambizione
di Barda fratello, e la mala educazione di Michele
terzo, figliuolo di lei, soprannominato l'Ubbriaco. Il
quale, cacciata di corte la madre (854), ruppe ogni
freno di pudore; dièssi a vita brutale; buffoni e ribaldi
in favore; scialacquato il danaro pubblico; trasandata
o stoltamente e vilmente condotta la guerra
contro i nemici che accerchiavano l'Impero; a vicenda
insultato il culto cristiano, e sontuosamente
edificate chiese; infine accesa con leggerezza la gran
briga del patriarcato di Costantinopoli, che fu conteso
tra Ignazio e Fozio, ossia tra le fazioni del papa
e della corte (857). Donde se d'alcuna cosa è da maravigliare
negli avvenimenti di Sicilia, non fia la
impotenza, ma sì la pertinacia delle armi bizantine.
Del rimanente appaiono semplici e chiare le cagioni
di quel continuo progredimento della colonia musulmana,
nei trent'anni che corsero dalla presa di Palermo,
alla morte di Abbâs-ibn-Fadhl.



Verso quel tempo la fortuna cominciò a variare,
come ce l'attestano gli annali arabi, or confessando,
e più spesso tacendo. Ma poich'essi dicon poco, e i
Bizantini nulla, gli avvenimenti ci capitano sotto gli
occhi sì interrotti, sì confusi, che sarebbe da metterli
in forse a ogni passo, se non si conoscessero le

nuove condizioni dei vincitori e dei vinti. Però è mestieri
invertir l'ordine naturale del racconto; divisar
prima i fatti generali che noi possiamo dedurre; e
poi venirne con quella scorta ai fatti esteriori, alla
scorza della storia, che ritraggono i cronisti.



Incominciando dalla colonia musulmana, ei si
vede che la concordia v'era durata troppo più che non
potesse. Perocchè la prospera fortuna attirò nuovi
coloni; la sottomissione dei Cristiani al tributo menomò
il bottino; le masnade, ingrossate e prive degli
acquisti che concedea la legge, si diedero a rubare
non ostante gli accordi; i Cristiani, provocati per tal
modo, vennero ad atti di disperazione; e da ciò le
nuove sconfitte loro, le uccisioni, le schiavitù; e occupati
infine moltissimi poderi dai Musulmani, per
cupidigia e necessità. Dei modi della occupazione
discorreremo nel libro terzo, e basti qui notare che
principalmente furon due, cioè: ispogliare a dirittura
gli antichi possessori, cacciandoli o facendoli schiavi;
ovvero ridurli a vassallaggio, e prender da loro una
parte di ciò che fruttava il terreno. Ma le entrate che
ne tornavano ai Musulmani si scompartivano in varie
guise; e sempre con inevitabile disuguaglianza; avvenendo
che le terre prese or si dividessero, or si
tenessero in demanio; e che il ritratto dei poderi
demaniali e le contribuzioni su le terre lasciate
ai Cristiani si assegnassero ai corpi del giund, in
una maniera che variava dal mero pagamento di
stipendio infino al beneficio militare. Or i corpi del
giund, consorterie autonome, civili insieme e militari,
spiccandosi dalla capitale per andare ad abitar città o

castella vicine ai poderi, diventano al tutto stati nello
stato, portavan seco tutti i vizii della feudalità;
opprimeano la popolazione rurale; molestavano i vicini
musulmani o cristiani; erano per ogni verso fomiti
di turbolenze. Da un'altra mano, lo assegnamento
degli stipendii o beneficii e la divisione delle terre, per
legge musulmana e natura stessa della cosa, davan
luogo ad arbitrio e ingiustizia: onde si raccendeano
le antiche ire delle schiatte, delle tribù, delle famiglie;
i Berberi si sentiano lesi dagli Arabi, gli Arabi
Iemeniti dai Modhariti, questa parentela da quella;
e scorreva il sangue; si perpetuavano le nimistà; il
governo della colonia diveniva difficil opra ogni dì
più che l'altro. Tanto era avvenuto in Affrica, in
Ispagna, per ogni provincia musulmana. Io lo scrivo
sì francamente anco della Sicilia, perchè quegli elementi
sociali portavano a quegli effetti, e ne veggiamo
spuntare i segni qua e là negli annali siciliani dei
tempi susseguenti.



Il principato aghlabita volle riparare a tal discordia,
o trarne partito per dominare su i coloni altrimenti
che di nome. La quale usurpazione, o ripetimento di
dritti che dir si voglia; incominciò da uno di que' monarchi,
di facil natura, Mohammed-ibn-Aghlab, che regnò,
senza mai governare (841-856). Costui volendo
liberarsi dalla insolenza d'un fratello che lo tenea come
prigione, cospirò con Ahmed e Khafâgia, figliuoli
di Sofiân-ibn-Sewâda, suoi lontani parenti;[572] i quali,

come uomini di gran vaglia, fattogli conseguire l'intento,
rimasero potentissimi appo di lui. Par che costoro
non perdesser grado, quando, morto Mohammed, succedeagli
Ahmed suo figliuolo (856 a 863). Da lui fu
eletto al governo di Sicilia, a dispetto della colonia,
o almeno di una grossa fazione, Khafâgia-ibn-Sofiân,
detto di sopra; prode uom di guerra, ucciso a tradimento
dai suoi stessi, e padre d'un altro valoroso
che governò dopo lui la Sicilia, e incontrovvi lo stesso
fato.



Seguì anco in questo tempo la esaltazione di Basilio
Macedone (867), il riformatore del Basso Impero.
Basilio, salito men che onestamente da povertà ed
oscurità al favor della corte; guadagnato l'animo di
Michele terzo con la vergogna di sposare una concubina
ch'era venuta a noia all'imperatore e dargli in
cambio la propria sorella; associato indi allo impero in
merito d'un assassinio; e rimasto solo sul trono, per la
grazia di Dio e perchè fe' scannare sotto gli occhi suoi
Michele che dormiva ubbriaco; Basilio, dico, dopo tante
brutture e misfatti, regnò con vera gloria. Riforniva
lo erario senza aggravare i sudditi; cessava gli scandali
ecclesiastici; raffrenava gli abusi dell'azienda;
facea compilare un codice di leggi che porta il suo
nome; sopra tutto ristorava la milizia, riformandovi
ogni ordine, a cominciar dalle paghe, dalla leva dei
soldati, dagli esercizii di mosse e d'armeggiare, fino

alla virtù della disciplina e alla scienza strategica.[573]
Pertanto la vittoria sotto gli auspicii suoi tornò ai
vessilli bizantini; la dinastia macedone regnò più
lungamente e quetamente che molte altre; parve rinfuso
un po' di vita nell'impero. Basilio ripigliò anco
un tratto dell'Italia meridionale, e aspramente contese
la Sicilia ai Musulmani.



A questo effetto egli aiutò il moto delle popolazioni
cristiane, incominciato, come s'è detto, dopo la presa
di Castrogiovanni, e però parecchi anni innanzi la
esaltazione di Basilio. Il moto era nato nell'isola stessa
dal continuo disagio e pericolo in che viveano tante
città tributarie dei Musulmani. Il caso di Castrogiovanni
lo accelerò; forse perchè i Musulmani, imbaldanziti,
si sciolsero a maggiori eccessi. Le popolazioni
siciliane s'intesero tra loro, come trasparisce
dalle fazioni che sappiamo di quella guerra. Sgarate
nella prova, par che tentennassero; ma alla morte di
Abbâs ripigliarono le armi con novello ardire, rincorandole
la divisione de' Musulmani. Ciò mi par si tocchi
con mano nei brani degli annali arabi, con la
scorta dei quali ormai torneremo al racconto.



Mentre i Cristiani provocavano, insultando al
cadavere di Abbâs, la colonia rifece capitano Ahmed-ibn-Ia'kûb,
zio di lui; e il principe aghlabita lo confermò.[574]
Pur a capo di pochi mesi, verso il febbraio
dell'ottocento sessantadue, veggiamo deposto popolarmente

Ahmed, surrogatogli Abd-Allah figliuolo del
morto Abbâs; e disapprovato lo scambio a corte di
Kairewân.[575] Nondimeno Abd-Allah avea dato opera
alla guerra; e, raro esempio ai tempi del padre, in
luogo di condurla in persona vi avea mandato Ribbâh,
l'antico condottiero della vanguardia, quel che
primo entrò nella rôcca di Castrogiovanni. Il quale
or trovossi, per certo, a fronte di soverchianti forze,
poichè dopo qualche lieve avvantaggio fu rotto; presegli
le bandiere e le taballe che soleano stare al
centro degli eserciti; e fattogli grande numero di
prigioni. Campato a stento, non volle tornare a casa
senza vendetta: espugnò la città del monte d'Abu-Malek,
di ignoto sito; menò in cattività tutti i borghesi;
arse la terra; sparse intorno le gualdane a
fare i soliti guasti. La rôcca degli Armeni, la rôcca
di Mosciâri'a cadeano ancora in potere dei Musulmani.
Seguiano queste fazioni nella primavera dell'ottocento
sessantadue.[576] Ma il principe d'Affrica,
non spuntandosi di suo proponimento, mandò a reggere
la Sicilia Khafâgia-ibn-Sofiân-ibn-Sewâda, di
sangue aghlabita, di gran seguito a corte, come dicemmo,

chiaro alsì per vittorie in Affrica: il quale
arrivò in Palermo del mese di giugno.[577]



E con tutto l'ardore che il portava alle armi, e
la furia di capitano nuovo, come dice il proverbio
siciliano, Khafâgia mandava in sua vece alla guerra
sacra il figliuolo Mahmûd: tanto ei trovò conturbata
la colonia di Palermo! Mahmûd, cavalcando
il contado di Siracusa, rapì, guastò, arse; ma, usciti
i Cristiani a combattere, fu sconfitto e costretto a
tornarsene in Palermo.[578] Nè il padre il potè vendicare;
perchè l'anno che seguì, che fu il dugento quarantanove
dell'egira (23 febbraio 863 a 11 febbraio 864),
si sa che abbia mandato gualdane, che quelle abbiano
riportato un po' di bottino; ma senza fazioni
degne che se ne faccia ricordo, scrive Ibn-el-Athîr.[579]

In vece delle quali troviamo cerimonie di officio:
che Ziadet-Allah, succeduto al fratello Ahmed-ibn-Mohammed,
confermava Khafâgia nel governo di
Sicilia, e mandavagli i soliti abbigliamenti di investitura;[580]
quasi a mantenere il rigor di dritto che facea
amovibili i governatori a piacimento del principe.



Ricominciava da senno la guerra, composte
come par le liti intestine, all'entrar dell'anno dugentocinquanta
(12 febbraio 864 a 31 gennaio 865),
quando i Musulmani occupavano l'antica e importante
città di Noto, per tradimento di un cittadino
che lor mostrò la via di penetrar nella fortezza. Saccheggiatala,
e presavi, dicono gli annali, una bella
somma di danaro, passarono a Scicli, su la costiera
di mezzogiorno, terra della quale occorre adesso il
nome per la prima volta, e fu espugnata per lungo
assedio.[581] Intanto, se dee starsi alla identità d'un altro
nome scritto nel solo Baiân, i Musulmani aveano abbandonato
Castrogiovanni, ed era ormai riabitata dai
Cristiani, perchè si legge che il dugento cinquantuno
(1 febbraio 865 a 20 gennaio 866) Khafâgia
andava a guastar le mèssi del contado, trascorrea
fino a Siracusa, e combatteavi contro i Cristiani una
fazione, forse infelice, perchè senz'altro si aggiunge
ch'ei tornasse in Palermo. Donde fe' uscire una gualdana
capitanata dall'altro suo figliuolo Mohammed;

la quale prese il fiero soprannome di gualdana dei
mille cavalieri; chè tanti ne uccise, posto un agguato,
com'e' parrebbe, nelle campagne di Siracusa, e attiratovi
il nemico.[582] Ciò mostri con che grosse forze
si combattea. Il caso stranamente sfigurato, credo
io, in qualche compilazione persiana, portò il nostro
Rampoldi a scrivere negli Annali Musulmani,
che l'ottocento sessantasette Khafâgia, volendo ritoglier
Enna ai Cristiani, era fatto prigione dopo
avere ucciso di propria mano più di mille uomini;
ma il dì appresso lo riscattavano i suoi a prezzo di
trentaseimila bizantini d'oro.[583] La quale prigionia di

Khafâgia, non trovandosene vestigio nelle croniche
arabiche scritte da senno, va messa a fascio con l'erculea
prova dei mille uccisi di sua mano. Torna anco
alla state dell'ottocento sessantacinque una fazione
navale, in cui i Musulmani presero quattro salandre
bizantine nel mar di Siracusa; ove par che l'armata
fosse andata a cooperare con l'esercito, sia nella impresa
di Khafâgia, sia del figliuolo.[584]



Ostinandosi a fiaccar la capitale nemica, l'anno
dugento cinquantadue (21 gennaio 866 a 9 gennaio
867), Khafâgia riassaltava il contado di Siracusa,
ma con poco frutto; donde tornato per le falde
dell'Etna guastando per ogni luogo le campagne,
veniano a chiedergli l'accordo oratori, di Taormina
troviamo nelle croniche, ma forse va letto Troina.[585]
Perchè ei vi mandava ad ultimar la cosa una moglie
sua, forse schiava cristiana, col figliuolo; e si fermò
il patto: ma poi infranto dai cittadini, Mohammed
figliuolo di Khafâgia sopraccorrea con lo esercito,
entrava nella terra, e menava schiavi gli abitatori: la
qual facile vittoria non va con le note condizioni di
Taormina, a quel tempo città grossa, fortissima di
sito, avvezza agli assalti e celebre poco appresso per

ostinate difese.[586] Mosse Khafâgia nella state del medesimo
anno sopra Noto, che, s'era sciolta dall'obbedienza;
l'espugnò di nuovo;[587] e verso l'autunno
strinse Ragusa; la sforzò ad arrendersi, a patto che
andasse libera parte de' cittadini con loro roba e giumenti:
e ogni altra, cosa ch'era nella fortezza, anco
gli animali e gli schiavi, andò a monte come bottino[588].
Par che seguendo la costiera di mezzogiorno giugnessero
i Musulmani presso Girgenti, avendo costretto
a calarsi agli accordi il popolo di Ghirân, che
io credo la terra di Grotte: e moltissime altre castella
occuparono; finchè il capitano infermò di malattia
sì grave, che fu mestieri portarlo a Palermo
in lettiga.[589] Ma non andò guarì che il rividero i Cristiani
nel dugento cinquantatrè (10 gennaio a 30 dicembre
867) cavalcare i contadi di Siracusa e di Catania,
distruggere le mèssi, guastar le ville; mentre
le gualdane ch'ei spiccava dal grosso dell'esercito
depredavano ogni parte dell'isola.[590]



Basilio, ch'era salito al trono in settembre di questo
anno, provvide immantinente a gagliardo sforzo di
guerra in Sicilia. Onde Khafâgia uscito di Palermo a dì

venti di rebi' primo del dugento cinquantaquattro (19
marzo 868), e mandato il figliuolo Mohammed per mare
con le harrâke, messosi a depredare il contado di Siracusa,
seppe giunto di Costantinopoli un Patrizio con armata
ed esercito. A duro tirocinio li avea mandato Basilio,
contro tal capitano e tal milizia, cui le vittorie
dell'anno innanzi avean reso l'alacrità, l'impeto, e, men
durevole, la militar fratellanza. Scontraronsi i due
eserciti in aspra battaglia, lunga, sanguinosa. Trionfarono
tuttavia i Musulmani; uccisero al nemico parecchie
migliaia d'uomini; presero robe, armi, cavalli;
e più furiosamente sbrigliatisi a guastare i dintorni
di Siracusa, tornarono in Palermo il primo regeb
(26 giugno). Lo stesso dì Khafâgia fea salpare il
figliuolo con l'armata che s'era ritratta in Palermo,
schivando le superiori forze navali dei Greci. La quale
andò a combattere su le costiere di terraferma, e zeppa
di bottino se ne tornò in autunno, come altrove diremo.[591]



Poco mancò che a mezzo il verno, Mohammed
figliuolo di Khafâgia non rinnovasse a Taormina
l'audace fatto d'Abbâs-ibn-Fadhl a Castrogiovanni.
Offertosi uno spione a porre i Musulmani entro la
fortezza per alpestre sentiero noto a lui solo, Khafâgia
mandovvi il figliuolo; il quale del mese di sefer
dugento cinquantacinque (19 gennaio a 17 febbraio
869), cautamente appressavasi; poi, restando
addietro egli e il grosso delle genti, mandava fanti
spediti con la guida, che salsero a Taormina, secondati

dalla fortuna finchè ebbero animo e prudenza.
Si impadronirono d'una porta coi bastioni attigui,
aspettando Mohammed che dovea venire a tal ora,
ed avea lor comandato stessero raccolti senza dar
mano al saccheggio. Ma que' non volendo lasciar altrui
le primizie di sì ricca città, si sparsero a far
prigioni e preda; scoprirono ch'erano un pugno d'uomini;
onde i cittadini, risentendosi dal primo stupore,
li cominciarono a incalzare: e l'ora intanto era
scorsa, nè comparivano le bandiere di Mohammed.
Però temendo non il nemico gli avesse intercetto il
cammino, gli entrati in Taormina si tennero spacciati;
diersi alla fuga; e s'imbatterono nei compagni
quando la città era richiusa e fallito il colpo: nè altro
partito a Mohammed restò che di tornarsi in Palermo.[592]



Già la vittoria seguiva la disciplina, passava
dal musulmano campo al greco. Poco appresso il fatto
di Taormina, di rebi' primo del medesimo anno (18
febbraio a 19 marzo 869), Khafâgia movea sopra Tiracia,
com'io leggerei in Ibn-el-Athîr, e risponderebbe
a quella che poco appresso fu chiamata Randazzo.[593]
Non si sa ch'ei la espugnasse. Mandata intanto

fortissima schiera, col figliuolo, a Siracusa,
l'esercito cristiano uscì a incontrarla; si combattè fieramente
d'ambo le parti; quando, caduto nella mischia
un de' più valenti guerrieri musulmani, gli altri
dier volta: inseguiti da' Greci e perduta molta gente,
rifuggironsi al campo di Khafâgia. Il quale a rifarsi
dell'onta marciò con tutto lo esercito a Siracusa;
guastò il contado, pose l'assedio alla città; ma accorgendosi
che gagliardamente la si difendesse, levato
il campo, riprese la via di Palermo. Fece alto in
riva al Dittáino, la notte del primo regeb; e innanzi
l'aurora (15 giugno 869), mentre ognuno rimontava
a cavallo per riprendere la marcia, un Berbero del
giund, per nome Khalfûn-ibn-Ziâd della tribù di Howâra,
lo trafisse d'una lancia a tradimento, e a spron
battuto si fuggì a Siracusa. Recarono il cadavere di
Khafâgia-ibn-Sofiân a Palermo, ove fu onorevolmente
seppellito;[594] la cui fama chiarissima rimase tra i Musulmani
d'Affrica per le vittorie guadagnate sopra i
Bizantini.[595]




Nel compianto della colonia tacque per poco
la gelosia, sì che rifecero in luogo dell'ucciso il
figliuolo di lui, Mohammed; e il principe d'Affrica lo
confermò, com'era usanza, col diploma e col dono
delle vestimenta d'uficio.[596] Pure non è indizio di
tranquillità che Mohammed, sì infaticabile nelle guerre
del padre, promosso che fu al sommo grado nella
colonia, si rimanesse in Palermo, mandando con le
gualdane Abd-Allah-ibn-Sofiân; il quale andò a distruggere
le ricolte in quel di Siracusa, e altro non
fece.[597] Così anco l'anno dugento cinquantasei che seguì
(8 dicembre 869 a 27 novembre 870) non fu segnalato
altrimenti che per una impresa marittima.
Perocchè alquante navi affricane, capitanate da
Ahmed-ibn-Omar-ibn-Obeid-Allah-ibn-el-Aghlab,
avevano occupato Malta l'ottocento sessantanove;
ma, andati i Bizantini alla riscossa, stringeano d'assedio
il presidio musulmano. Mohammed mandovvi
allora l'esercito di Sicilia; il cui arrivo i nemici non
aspettarono: e così a' ventinove agosto ottocento settanta,
rimanea quell'isola in poter della colonia siciliana.[598]




Pochi mesi appresso, a' tre di regeb del dugento
cinquantasette secondo l'egira (27 maggio 871), Mohammed-ibn-Khafâgia
era assassinato nel palagio; in
pien giorno, da' suoi servi eunuchi; i quali occultarono
il misfatto infino al dì seguente, per aver agio
a salvarsi. La fuga li scoprì; onde furono inseguiti,
presone alcuni e messi a morte.[599] Indi la colonia eleggea
capitano Mohammed-ibn-Abi-Hossein; ne scrivea
in Affrica, ed era disdetta dal principe aghlabita;
il quale commesse il governo a Ribbâh-ibn-Ia'kûb-ibn-Fezâra,
delle cui gesta in guerra è
occorso parlare, come anco della elezione e deposizione
del suo fratello Ahmed l'ottocento sessantadue.
Ma, come se il caso prendesse a mantenere gli agitamenti
della colonia quando posavano i raggiri e le
tradigioni, Ribbâh moriva tra non guari, di moharrem
dugento cinquantotto (17 novembre a 16 dicembre
871).[600] Seguillo alla tomba, nel mese di sefer (17 dicembre
871 a 15 gennaio 872), il suo fratello Abd-Allah,
eletto wâli della Gran Terra, il continente cioè
d'Italia, che i Musulmani aspramente infestavano
ormai da trent'anni.[601]










CAPITOLO VIII.



Innanzi l'impresa di Ased-ibn-Forât i Musulmani
aveano piratescamente assalito le costiere occidentali
della Penisola, come si narrò nel primo libro.
Le varie fortune degli eserciti in Sicilia a volta a
volta poi rigettavano in terraferma qualche mano
di avventurieri, o troppo audaci in lor correrie, o
disperati dopo alcuna sconfitta, o costretti a fuggire
per furor di parti; i quali, battezzatisi per necessità,
stanziarono, com'è probabile, presso Amalfi e Salerno:
e rimaneanvi, nè cristiani nè musulmani,
fino all'ottocento cinquanta.[602] Forse vissero ai soldi
di quei piccoli Stati che si rubacchiavano a vicenda;
forse furon mezzani alla repubblica napoletana,
quando si volse a chiedere aiuto in Sicilia l'ottocentotrentasei.



In questo tempo la colonia di Palermo, assestata
dal savio e forte Ibrahim-ibn-Abd-Allah, avvezza ormai
a fazioni navali e fatta amica dei Napoletani,
incominciò in ben altra guisa a infestare la terraferma.
Consigliata, o no, da' Napoletani, assaltò la
costiera dell'Adriatico, l'ottocento trentotto, credo io,

ma non trovasi data nella cronica. Ciò che ne sappiamo
è, che i Musulmani improvvisamente occupavano
Brindisi; che Sicardo principe di Benevento vi
sopraccorrea con grosse torme di cavalli; e che pugnossi
fuor la città. I Musulmani si affidarono a uno
stratagemma adoperato già nelle guerre di Sicilia.
Scelto il luogo che parve opportuno, vi scavaron
fosse, le coprirono di sarmenti e di terra, e appressandosi
l'esercito nemico, si chiusero nelle mura.
Un dì, appresso il pranzo, irrompon fuori con grande
schiamazzo e fragor di stromenti; attirano il nemico
nelle insidie; e quivi, dando la carica i cavalli di Sicardo
e traboccando nei fossati, grande numero di
Beneventani, Salernitani, e altre genti rimasero morti
sul campo. Poi, come i Longobardi s'armavano a furia
per ogni luogo apprestandosi a vendicare questa
strage, i Musulmani, fitto fuoco a Brindisi, tornarono
con l'armata in Sicilia. Tanto narra l'Anonimo Salernitano
che visse alla fine del secolo seguente, e pur
merita fede in questo caso, avendo avuto alle mani tanti
ricordi municipali, ignoti a cronisti più antichi di lui. Il
fatto non mi sembra identico con quel che riferisce
Giovanni Diacono, l'aiuto cioè dei Musulmani alla città
di Napoli assediata da Sicardo. E veramente le
circostanze di coteste due fazioni non possono stare
insieme; e disconvengono anco i tempi, dovendo
porsi l'aiuto di Napoli l'ottocento trentasei, e il combattimento
di Brindisi poco innanzi la morte di Sicardo.[603]




Tra questa sconfitta e la morte, il tiranno beneventano
ottenne singolar favore dal cielo, dicono i
cronisti narrandoci tuttavia le orribilità sue: assassinii,
stupri, tradimenti, ruberie, carnificine. Avendo
appreso che la superstizione potesse far ammenda dei
delitti, Sicardo mandava a cercare per ogni luogo
ossami di santi; spesso a rubarne: e n'avea raccolto
un tesoro, quando gli capitò alle mani una reliquia
miracolosissima, s'altra mai ne fu. Le navi longobarde
che giravan le isole dando la caccia ai Saraceni,
l'ottocento trentotto, approdate a Lipari, trovaron
bello ed intero il corpo di San Bartolommeo, che
chiuso in uno avel di marmo era venuto a galla
dalle foci del Gange alle isole Eolie; dove riconosciuto,
e come no? ebbe culto e altari, finchè i
Musulmani non guastarono ogni cosa. In più lieve
barca viaggiarono le reliquie da Lipari a Salerno,
onde poi furono tramutate a Benevento.[604] Barca, credo
io, non del navilio di Sicardo, che o non n'ebbe mai, o
non avrebbe osato mandarlo sì presso alla Sicilia; ma

piuttosto dei mercatanti della costiera i quali venissero
a trafficare coi Musulmani, prendere a baratto
il bottino delle chiese, e vendere schiavi italiani.[605]
Perciò mi sembra notevole il fatto, e perciò l'ho
ricordato.



Stanchi alfine di quella insolente tirannide, i
cittadini di Benevento uccisero Sicardo (839); e,
lasciato Siconolfo fratel suo nella prigione ove egli
l'avea messo, esaltarono un Radelchi, ch'era dei primarii
oficiali dello stato. All'incontro, Salerno, Capua
e altre città, per procaccio, com'e' parmi, de' grossi
feudatarii longobardi che mal soffrivano la dominazione
di Benevento, gridarono principe Siconolfo,
testè liberato dai suoi partigiani. La successione disputata
portò a guerra civile, che forte incrudelì
mescolandovisi i Musulmani. I quali, al saper quelle
discordie, fatto un general movimento, dice l'Anonimo
Salernitano, piombarono su la Calabria.[606] E prima
que' di Sicilia, non aspettata pur la primavera, occuparono
Taranto; e si trovarono a un tratto signori
dell'Adriatico. Perocchè Venezia, sollecitata l'anno
innanzi da Teofilo ch'era ormai costretto a mendicare
cotesti aiuti, s'era mossa a gagliardo sforzo, tra
le lusinghe dello imperatore, i danari che vi recò il
patrizio Teodosio, e il sentire già in pericolo la navigazione
sua: avea armato sessanta legni da guerra.
Veleggiando, com'e' pare, alla volta di Sicilia, s'imbatteano

a Taranto nell'armata musulmana; la quale
uscita a combattere, li ruppe con orribile strage:
dicono gli annali de' Veneziani che tutta lor gente vi
restasse morta o presa. Nell'inseguire i fuggenti,
spinsersi i Musulmani infino all'Istria; addì trenta
marzo ottocento quaranta saccheggiarono e arsero
Osero nell'isola di Cherso; saltarono su la riva opposta,
sbarcarono alle foci del Po presso Adria, ma senza
frutto; ad Ancona fecero prigioni e poser fuoco alle
case; e poi, incrociando alle bocche dell'Adriatico,
presero molte navi mercantili di Venezia reduci di
Sicilia e d'altre regioni.[607] Intanto su la punta della

penisola avean espugnato parecchi luoghi e lasciatovi
presidio, come va interpretata la frase degli annali
arabici, che quest'anno dugento venticinque dell'egira
(11 novembre 839 a 29 ottobre 840) i Musulmani
conquistavano la Calabria.[608] Nel medesimo tempo
osteggiarono la Puglia, ritraendosi che Haiâ liberto
di Aghlab, principe d'Affrica, assalisse Bari, ma ne
fosse respinto.[609] L'armata musulmana, l'anno appresso,
mostrossi di nuovo nel golfo del Quarnero, e
di nuovo diè una sanguinosa rotta ai Veneziani, presso
l'isoletta di Sansego.[610] In coteste fazioni non combatteron
soli i coloni di Palermo. Per certo li rinforzava
la gente venuta d'Affrica in Sicilia l'ottocento
trentanove;[611] e v'eran anco quegli audacissimi corsari
della colonia di Creta, che due anni appresso si veggono
stanziare a Taranto. Affricani, Siciliani, Cretesi
erano la più parte compagnie di ventura, come quelle
accorse l'ottocento trenta in Sicilia; disposti ad operare
insieme in alcuna impresa di momento, e far le
minori ciascuno per sè. E però fondarono in terraferma
le picciole colonie independenti, di cui si farà
ricordo. I condottieri usurparon titolo di principi, che
gli scrittori cristiani danno talvolta per nome proprio:
così senza dubbio Sultano; così Saba, che

parmi corruzione di Sâheb. Ed è il nome attribuito
all'ammiraglio che trionfò a Taranto.[612]



Ma Radelchi, condotto alla stremo da Siconolfo,
che gli avea tolto la Calabria e non poca parte di
Puglia,[613] si gittò agli aiuti dei Musulmani. Per Pandone
gastaldo di Bari, fe' chiamare un di que' condottieri
per nome Khalfûn, uom berbero, liberto della
tribù araba di Rebi'a;[614] le cui genti Pandone fe' accampar
lungo la marina e sotto le mura. E una notte
i Baresi, che abbastanza non se ne guardavano,
videro saltare in città quelle frotte scalze, mezzo
ignude, male armate, e i più di sole canne, scrissero
i Cristiani,[615] maravigliati di quelle lor lance, di
canne indiane, sottili e salde come d'acciaro. Saccheggiarono;
uccisero chi resistea: Pandone tra gli

altri fu gittate in mare, perchè volea parlare sopra
il diritto delle genti. Radelchi, non potendo far altro,
li lasciò padroni di Bari; se li tirò dietro; ed espilò i
tesori delle chiese per pagar loro gli stipendii. Mandolli
una volta con Orso suo figliuolo sopra il castel
di Canne o di Canosa, chè dubbio è il nome;[616] dove
sopraggiuntili Siconolfo, li ruppe sì fieramente che
pochi ne camparono. Khalfûn, crepatogli il cavallo
nella fuga, salvossi a piè, a mala pena, entro Bari.
Nondimeno, i Musulmani agevolmente riforniti di
gente, prendean aspra vendetta; scorrean predando
e guastando infino a Capua; e ardean la città, che fu
rifabbricata di lì a pochi anni al ponte del Casilino,
non lungi dall'antico sito.[617]



Donde Siconolfo avvisandosi, dice Erchemperto,
di spezzare con un mal conio il mal nodo dell'albero,
chiamò contro gli Agareni libici di Radelchi gli Ismaeliti
spagnuoli di Creta, capitanati da un Apolofar[618]
che avea fermo le stanze a Taranto. Siconolfo li assoldò
con espilar le chiese peggio che non avesse
fatto Radelchi: le due generazioni di Musulmani a
gara si godeano il denaro de' Cristiani amici e la roba
dei nemici; e mandavano a vendere in lor paesi
i prigioni d'ambo le parti. Tra loro non si sa che
mai combattessero, o il fecero come i nostri condottieri

del decimo quinto secolo. Nè anco si parla di
loro alla giornata delle Forche Caudine, ove scontratisi
l'ottocento quarantatrè i due rivali longobardi,
Siconolfo sbaragliò i Beneventani con grandissima
strage. L'aiutavano bensì i Cretesi nelle
scorrerie ch'ei più vaste assai fece dopo questa vittoria;
onde ridusse Radelchi alle due sole città di
Siponto e Benevento.[619]



Narrasi che tornando a Salerno Siconolfo ed
Apolofar, dopo alcuna di queste fazioni, messisi per
diletto a spronare a gara i cavalli, il principe volle
mostrar nuova prodezza della gente germanica all'altro
che piccino era della persona, ma destro, animoso
e baldanzoso. Smontati al palagio, mentre salivano
per le scale, Siconolfo lo levò di peso per un
braccio, e ripostolo tre gradini più su, lo abbracciò
e baciò, per addolcire o aggravare tal insolenza.
E il Musulmano, quando la rabbia gli permesse
di parlare, proruppe esser finita da quel dì ogni
amistade tra lui e Siconolfo: lo giurò per Allah;
nè scuse valsero a ritenerlo che con tutti i suoi
non se ne tornasse a Taranto. Di lì manda ad offerirsi
a Radelchi; corre a Benevento; fa cavalcar sue
gualdane alla volta di Salerno: le quali giunsero al
fiume Tusciano, come s'addimandava, ad otto miglia
verso mezzodì; e lasciarono in quelle parti terribile
memoria del nome di Apolofar. Del quale aneddoto
io non veggo perchè si debba dubitare; stando

bene quel villano scherzo a un principe longobardo
che si tediava già dei Cretesi, non avendone più bisogno.
Il Cronista poi racconta la fine di Apolofar:
segnalatosi per gran valore nella difesa di Benevento;
preso a tradigione da Radelchi; impavido e
altero, sì che sputò in faccia al traditore pria di andare
alla morte.[620]



La tradizione popolare che troviamo in questa
cronica, se pur aggiunse qualche bel colpo di lancia,
qualche arguto detto, qualche drammatica commozione,
non alterò la importanza degli avvenimenti.
Taranto fu abbandonata di certo dai Cretesi; leggendosi
negli annali arabi di Sicilia che i Musulmani la
rifornissero di presidio l'anno ottocento quarantasei:
il che ben s'attaglia con l'episodio di Apolofar, assediato
in quel tempo entro Benevento. L'altra compagnia
di Berberi e Arabi d'Affrica che tenea Bari e
aiutava Radelchi, si mantenne, ma non si segnalò,
dal quarantatrè al quarantasei, tacendone in questo
tempo gli scrittori cristiani; e allora appunto veggiamo
la colonia di Sicilia travagliarsi nell'assedio di
Messina e nell'aspra guerra di Val di Noto; onde
non potea mandare rinforzi in terraferma. Mancandovi
dunque quelle armi che l'ottocento quaranta e
il quarantadue erano parute sì terribili, i due principi
longobardi continuarono rabidamente a straziarsi,
ma senza frutto; che nè Siconolfo avea possa di
espugnare Benevento, nè Radelchi di ripigliare la
provincia.




Con novello furore i Musulmani assalivano l'Italia
meridionale l'ottocento quarantasei. Insuperbiti
per aver tagliato a pezzi l'esercito bizantino (a. 845)
in Sicilia, spinsero agli assalti, con evidente unità
di disegno, le forze della colonia siciliana e dell'Affrica.
Le prime si mostrarono a un tempo sul mare
Ionio e sul Tirreno: da una parte poneano grosso presidio
a Taranto,[621] dall'altra si afforzavano al capo
della Licosa che termina a mezzodì il golfo di Salerno;
e occupavano Ponza, nè curavansi ormai se
spiacesse ai Napoletani. Perchè, non temendosi più
nel Tirreno i Bizantini, e non contandovi per anco le
bandiere di Pisa e di Genova, signoreggiavano quel
mare la confederazione di Napoli e la colonia di Palermo,
con forze non disuguali, con interessi comuni
e interessi contrarii: fieri amici che avean riguardo,
non paura l'un dell'altro; tenean la mano all'elsa
della spada, e talvolta la sguainavano, ma presto
tornavano in pace. Dopo la presa di Ponza, Sergio
console di Napoli vi approdò con le sue navi e quelle
di Gaeta, Amalfi e Sorrento; scacciò i Musulmani
da quell'isola e dalla Licosa. Rifuggitisi in Palermo,
i Musulmani tornarono con più forte armata, occuparono
il castel di Miseno sì presso a Napoli,[622] e pur

non furono sturbati. Probabil è che l'armata andasse
ad accompagnare gli stormi di barche usciti in questo
tempo dall'Affrica per venire sopra Roma.



Superate agevolmente le fortificazioni che pochi
anni innanzi Gregorio IV avea fatto costruire ad Ostia,
del mese di agosto gli Affricani giugneano alla città
eterna. Non osando assalirla, dettersi a saccheggiare
le basiliche di San Pietro e di San Paolo, poste in
quei dì fuor le mura: ma lo stuolo che spogliava
la chiesa di San Paolo, affrontato dai contadini, fu
scemato orribilmente, e tutto l'esercito s'ebbe indi a
ritrarre. Marciò verso lo Stato di Benevento, ove potea
trovare i suoi fratelli d'Affrica e di Sicilia; depredò
per via Fondi; del mese di settembre, si pose
all'assedio di Gaeta: e qui fu visto valorosamente
combattere contro gli Infedeli Bertario, poi fatto abate
di Monte Cassino. A Gaeta sopraggiunsero da un lato
le genti di Lodovico, chiamate in fretta dopo l'assalto
di Roma; dall'altro, Cesario figliuolo del console di
Napoli, con l'armata napoletana e amalfitana. E i
Musulmani, andati incontro ai Franchi, rupperli in uno
agguato il dieci novembre; e ne faceano sterminio,
se non era per Cesario che sbarcò co' suoi. Intanto
un'altra schiera che era giunta a un dipresso a cinque
miglia dalla badia di Monte Cassino, ardendo
chiese e monasteri, fu rattenuta, dicesi, dalle acque
del Carnello, ingrossate per subito rovescio di pioggia:

miracolo di San Benedetto, come rivelò in sogno
all'abate un altro santo dell'ordine. E il santo nulla
disse del pro' Cesario, quel desso che avea fatto
tornare addietro i Musulmani; e postosi indi con l'armata
nel porto di Gaeta, salvò anco questa città senza
combattere, come nota Giovanni Diacono. Perchè, innoltrandosi
il verno, e non potendo le barche affricane
reggere all'aperto; i capitani pattuirono con
Cesario che li raccettasse nel porto, giurando di non
far male, e, abbonacciato il mare, tornarsene in Affrica.
Cesario se ne fidò; quelli mantenner la fede: ma
poi perirono la più parte nel viaggio, non senza sospetto
di un altro miracolo.[623]



Rifulse di nuovo a capo a tre anni (849) la virtù
di Cesario, insieme con quella di Leone Quarto papa.
Assai più forte stuolo di Affricani s'era adunato in
Sardegna per ritentare l'assalto di Roma; mentre
Leone dava opera a chiuder di mura le basiliche
degli Apostoli e i sobborghi di quella parte: e con
liberalità, con indefessa vigilanza, con processioni,
benedizioni, esorcismi, riscaldava le immaginazioni
dei cittadini. Nè eran finiti per anco i lavori, quando,
saputa la mossa dei nemici, la confederazione napoletana,
non volendoli a niun patto padroni di quel
mare, mandava l'armata a Ostia; il papa vi sopraccorreva

con soldati di Roma; ed accettava l'aiuto,
non prima d'avere interrogato Cesario se venisse
amico o nemico: tanto eran sospetti nelle altre parti
d'Italia que' legami della repubblica di Napoli coi
Musulmani! Sincerato dell'intento, il pontefice passava
a rassegna gli Italiani di quelle varie città
che non sapeano d'avere una medesima patria: e
lor venia ricordando, invece di questo, la fratellanza
del cristianesimo, i miracoli degli Apostoli, la comune
speranza in Dio. Poi celebrò la messa; comunicò i
guerrieri con le proprie mani; e, preparandosi ad
ogni evento, se ne tornò a Roma. Avvistatesi intanto
a Ostia le barche affricane, i nostri corsero alle navi
con doppio ardire; appiccarono la zuffa; e poteron
credere in vero ad aiuto soprannaturale, quando, non
decisa per anco la sorte della battaglia, levossi una
tempesta che sbaragliò gli Infedeli, non usi la più
parte al mare, montati su triste barche; mentre
gli induriti navigatori di Napoli, d'Amalfi, di Sorrento,
di Gaeta, su lor provati legni non se ne
moveano. Indi orribile la strage dei Musulmani,
annegati, trafitti, sbalzati a terra, ove i baroni romani
li pigliavano e li impiccavano; anche i preti
osavano metter loro le mani addosso per incatenarli.
Leone ornò di loro spoglie le chiese di Roma;
fe' lavorare i prigioni alla fabbrica delle mura; e riportonne
una gloria che pochi altri papi han saputo
meritare.[624]



Non andò guari che Lodovico Secondo, figliuol

di Lotario, presa la corona imperiate (850) vivente
il padre, cominciava in persona a combattere i Musulmani
dell'Italia meridionale, contro i quali poi si
travagliò circa venticinque anni. Tra lo assalto di
Roma e la sconfitta d'Ostia, gli ausiliari di Benevento
non avean dato respitto al vicin paese. Capitanavali
un Massar, come lo chiamano gli scrittori
cristiani, l'indole generosa del quale par che ripugnasse
al suo reo mestiere. Narrasi che in una scorreria
di otto dì, l'autunno dell'ottocento quarantasei,
uscito di Benevento, ei desse il guasto al monastero
di Santa Maria in Cingla e a quel di San Vito presso
Isernia; abbattesse il castel di Telese; e si spingesse
fino a Monte Cassino, Aquino ed Arce, depredando
e struggendo ogni cosa, fuorchè il Monastero
Cassinese: ove, non che far offesa, non lasciò
afferrare al proprio cane un'oca dei frati, gli corse
dietro con lo scudiscio, gliela trasse di bocca, e
piantossi alla porta del monastero, perchè non vi entrassero
gli altri seguaci suoi, men docili del cane.
Questa forse fu lealtà verso Radelchi che non amava
a nimicarsi l'abate di Monte Cassino. Ma di giugno
del quarantasette, squassata da' tremuoti tutta la provincia
e fatta Isernia un mucchio di rovine, consigliando
altri a Massar che usasse la occasione di saccheggiare
quella città, rispose: “Il Signor del creato
fa sentir quivi sua collera; e dovrò io aggravarla?
No; non andrò!”[625] Egli o altro condottiero, questo

medesimo anno, scorrea predando infino a Roma con
Saraceni e Mori, come una cronica tedesca denota
gli Arabi e i Berberi.[626] Ma quelle triste masnade,
quali che si fossero i capi, non distingueano amici
e nemici, maltrattavano a Benevento anco i nobili; flagellavanli
con le strisce di cuoio, dice Erchemperto,
come vili schiavi.[627]



Pertanto Radelchi avea a temere che i suoi un
dì non lo abbandonassero: i popoli gridavano da ogni
parte; i frati incalzavano; e i piccioli intenti politici
di que' piccioli Stati mezzo independenti, che aveano
mantenuto la guerra, ora portavano a cessarla perchè
si uscisse di tanto strazio. Di più tornava comoda a
tutti la divisione dell'antico Stato di Benevento; unico
modo oramai di concordia: piaceva ai principi di Capua
che si voleano spiccare da Salerno, e poco appresso
il fecero; piaceva ai Napoletani che più non
temeano dei Longobardi sì divisi, e pensavano a
guardarsi dei Musulmani. La pratica della divisione
fu condotta da Guido duca di Spoleto, francese, congiunto
di Siconolfo; barattiere, dicono i cronisti, che
trasse danaro a Radelchi e al cognato, ed entrambi li
giuntò: ma certo trattava utilissim'opera. Sendo impossibile
di compierla senza l'autorità e la forza dell'imperatore,
a lui si volsero gli uomini più gravi
del paese: l'abate di Monte Cassino andò a posta in
Francia e agevolmente persuase Lodovico a venire.
Calò senza grosso esercito. Ito con le genti sue e del

duca di Spoleto sotto Benevento e minacciando l'assedio,
Radelchi patteggiò sottomano. E una notte, fatti
pigliare proditoriamente Massar e i suoi Musulmani,
li mandò incatenati al campo di Lodovico; ove la
vigilia della Pentecoste li uccisero di sangue freddo a
colpi di lancia, tutti, senza eccettuarne il generoso
Massar. Dopo il tradimento e la carnificina, che la
necessità fe' parere gesta sante, si fermò la pace tra
Siconolfo e Radelchi; si fe' il partaggio dello Stato in
due principati, Benevento e Salerno; e tra gli altri
patti si stipolò che nè l'uno nè l'altro si collegassero
con Saraceni, nè raccettasserne, fuorchè quelli venuti
prima della guerra, se fatti e rimasi cristiani.[628]



Abbâs-ibn-Fadhl che combatteva in questo tempo
i Cristiani di Sicilia, non potendo ignorare l'atroce

caso, andò l'anno appresso con l'armata; sbarcato in
terraferma, ruppe in sanguinosi scontri i Cristiani;
mandò le teste degli uccisi in Palermo, per mostrar
ch'ei sapea vendicare il sangue musulmano: e continuò
il terribil duce a guastare i colti, correr vittorioso
le campagne, far prigioni per ogni luogo; coi
quali tornossi in Sicilia.[629] Taranto, sottrattasi già ai
Musulmani, fu assediata da loro e presa per fame,
s'ignora se sotto altro condottiero innanzi il fatto di
Benevento, ovvero da Abbâs-ibn-Fadhl.[630] Costui partendo
par abbia lasciato possenti rinforzi in Puglia e
in Calabria;[631] talchè, rinforzati di questi o d'altri
venturieri, i coloni di Bari continuavan soli l'infestagione
per moltissimi anni.



Il condottier di Bari, per nome Mofareg-ibn-Sâlem,
usurpò autorità di principe; prese, al dir degli
annali musulmani, ventiquattro castella; fabbricò in
Bari una moschea cattedrale, e salì a tanto orgoglio
che volea tener lo stato a dirittura dal califo di Bagdad:
ossia non ubbidire a niuno. A questo effetto
scrivea al governatore dell'Egitto per gli Abbassidi
uno squarcio d'ipocrisia musulmana: non sentirsi

in grazia di Dio egli, nè i suoi compagni, tenendo
quella provincia senza investitura legittima; scongiurare
pertanto il pontefice che gliene conferisse il
governo, e facesselo uscire dal novero degli usurpatori.
Ibn-el-Athîr, che al certo trascrisse coteste parole
da antiche memorie, aggiugne che poi la gente
di Mofareg sollevossi contro di lui; poi l'uccise;
poi morì il principe aghlabita Mohammed-ibn-Ahmed-ibn-Aghlab,
nel cui cenno biografico è inserito
tutto quest'episodio di Bari; ed altro ei non ne dice.[632]
Mohammed salì sul trono in fin dell'ottocento sessantaquattro,
mancò di vita nei principii del settantacinque;
nel qual tempo appunto sappiamo liberato
il Soldano dalle carceri di Radelchi e tornato ai suoi,
capitanati allora da un suo nemico ch'egli avea bandito
dalla colonia. Mofareg-ibn-Sâlem è ben dunque
l'astuto demonio di cui gli annali cristiani narran
tante maraviglie, e di cui i Musulmani tacquero la
sconfitta e la prigionia. Il titolo di Sultano ch'ei
prese, o che gli davano i suoi seguaci in Italia, andava
a capello a quella dubbia sua potestà.[633] L'usurpazione
spiega perchè i Musulmani di Sicilia e d'Affrica
l'abbandonassero quand'ei fu condotto allo
stremo dai Cristiani.



Il Sultan di Bari non tardava a correr la Puglia e
la Calabria; far ladronecci per ogni luogo; occupare

qua e là castella; e osò spinger sue gualdane infino
a Napoli ed a Salerno. Allor l'abate di Monte Cassino
chiamò di nuovo l'imperatore Lodovico, che venne
in Puglia; volle ragunare le forze dei principati longobardi;
fu lasciato pressochè solo, per sospetto ch'ei
non prendesse lo stato ai Cristiani al par che ai Musulmani:
donde fatto un vano tentativo sopra Bari,
borbottando se ne tornò di là dalle Alpi (853); ed ebbe
a vedere anco un feudatario contumace rifuggirsi
appo il Sultano.[634] Il quale indi a ripigliare l'infestagione
dello Stato di Benevento; e questo non trovò
altro riparo che di venire ai patti coi Musulmani; pagar
tributo; dare ostaggi. Voltosi il Sultano alle altre provincie,
diè il guasto a' contadi di Capua e Conza e alla
regione intorno Cuma, Pozzuoli e il Lago di Patria,
detta a quel tempo Leboria o Liburia, il qual nome
si estese a poco a poco a una provincia, e mutossi
in Terra di Lavoro.[635] Infine i Musulmani si vennero
a porre in Campo di Napoli, come si addimandavano
gli orti tra porta Capuana e il Sebeto;[636] dove furon
fatte orribili stragi (a. 860?): il Soldano, dice un contemporaneo,
sedea su mucchi di cadaveri, e come uno

schifoso cane tra quelli mangiava. Riducendosi a casa
da questa correria, fu per cadere in uno agguato.
Tra tanti paesi che avea desolato dall'uno all'altro
mare, si trovarono due valorosi feudatarii, i gastaldi
di Telese e di Boiano, che osarono ritentar la fortuna
delle armi; trassero secoloro il duca di Spoleto a
forza di preghiere e di danari; e con gran possa di
gente appostarono lo stuolo nemico, verso il tramonto
del sole, presso Bari. Salutar consiglio pessimamente
eseguito, sclama il cronista Cassinese. Il Soldano, addandosi
di loro, soprastette e si ordinò prontamente
alla zuffa. I Longobardi e i Franchi, morti di sete,
stracchi del cammino, sparpagliati e impazienti assalivano.
I Musulmani, raccolti in una sola schiera,
li ruppero, li tagliarono a pezzi ed entrarono in
Bari. Dopo questa vittoria il Sultano, incolpando di
rotta fede i Beneventani, battè di nuovo lor contadi;
non lasciò terra illesa fuorchè le grosse città; occupò
Telese, Alife, Sepino, Boiano, Isernia, Canosa,
Castel di Venafro; saccheggiò San Vincenzo in Volturno,
donde rifuggitisi i frati in luogo sicuro, lor prese
tremila monete d'oro, minacciando d'ardere il monistero;
e passò a Capua, traendosi dietro le carra
piene di preda, e le torme di bestiame e prigioni. Mutò
indi il campo a Teano. Quivi, mandatogli da Monte
Cassino un Reginaldo diacono, fermò il riscatto di
quella badia per altre tremila monete di oro; e si volse
contro il castel di Conza che dicono abbia assediato
per quaranta giorni. Queste ultime incursioni seguiano
tra l'autunno dell'ottocento sessantacinque e la fine
dell'inverno del sessantasei. Delle precedenti invano

si cercherebbe a determinare le date, poichè i cronisti
nè segnano gli anni, nè osservano l'ordine degli
avvenimenti.[637] Certo egli è che per quattordici anni
quella bella parte d'Italia fu preda di qualche migliaio
di ladroni musulmani. L'amistà della colonia
siciliana non liberò Napoli dal Sultano di Bari, che
avea spezzato ogni legame con gli Aghlabiti, come
sopra si disse. Il principe di Salerno si schermì quanto
potea, praticando col Sultano, onorando gli ambasciatori
suoi; che fino ne alloggiò nelle case del vescovo,
e attaccò indi una briga con questi e col papa.[638]



Ogni pagina della nostra storia, dalla caduta
dell'impero romano in qua, ripete lo stesso insegnamento:
pur non fu mai sì flagrante la vergogna di
questa miseranda divisione in cento sminuzzoli di
Stati, che allor quando l'Italia si confessò impotente

a scacciare il Sultano di Bari. Impotente perchè le
armi servivano a uccidere nemici più odiati che i
Saraceni, e tagliavan, sì, quando v'era sangue italiano
da versare: poc'anzi Benevento contro Salerno;
ed or Napoli contro Capua, Capua contro Salerno, e
Capuani tra sè medesimi, e il vescovo principe di Capua
contro i figli del proprio fratello. Non potendo
dunque gli sciagurati fidarsi l'un dell'altro, ebbero
ricorso per la terza fiata allo imperatore Lodovico;
del quale sapeano che li volesse mettere sotto il giogo;
ma sembrò pericolo più lontano. Riportata ch'ebbero
la vittoria sotto le insegne imperiali, scacciarono
Lodovico; poi riassaltati dai Musulmani lo richiamarono;
ed egli sempre acconsentiva, sperando che
nell'altalena un dì gli verrebbe fatto di coglierli: se
non che la vita non gli bastò; e d'altronde i Bizantini a
tempo rimessero il piè in Italia per dar nuovo alimento
alla discordia. Questi fatti generali, mutati i nomi,
durarono in Italia per molti secoli, forse durano ancora:
e però è debito di cittadino, quantunque volte
il possa, di squadernarli innanzi gli occhi di tutti,
perchè sempre più se ne vegga la laidezza. Ripiglio
adesso i particolari della guerra.



Per un editto assai rigoroso, di che abbiamo il
testo, Lodovico appellava al servizio militare tutti i
vassalli d'Italia (866); veniva a Monte Cassino (867);
sforzava Capua, che già tentennando avea ritratto le
genti dall'esercito imperiale; mostravasi nelle altre
città primarie, Salerno, Amalfi, Benevento; a Napoli
no, poichè il vescovo lo pregò, dice un cronista,
che non amareggiasse i cittadini con l'autorità imperiale;

ed egli acquetovvisi e dissimulò, non potendo
sforzare. Ragunate e ordinate così le milizie del
paese, fatti venir anco rinforzi di Lorena, marciò
contro il Sultano di Bari; e fu sconfitto. Scrive Reginone,
monaco tedesco, che dopo segnalate vittorie i
guerrieri di Lorena se ne tornassero alle case loro,
menomati da epidemia e dai morsi delle tarantole:
caso probabile il primo; l'altra, fola che gli oltramontani
ripeterono nell'undecimo secolo per palliar
diffalte somiglianti. Questa di Lodovico è da apporsi
alla tattica dei Musulmani, che meglio di lui sapeano
la guerra spicciolata. Ma presto ei l'apparò. Ritrattosi
a Benevento il dicembre del sessantasette,
uscì alla nuova stagione; arse e guastò i contadi che
ubbidivano ai Musulmani; snidolli da Matera per tagliare
gli aiuti di Taranto a Bari; occupò dal lato
opposto Canosa; ei si pose tra i monti a Venosa
col grosso de' suoi; e guadagnato a poco a poco il
territorio in due anni di travagli, prese ad assediare
la città e batter le mura con macchine. L'assedio
fu interrotto varie fiate; e occorse del sessantanove
che, ritraendosi Lodovico a Benevento, il Sultano uscì
addosso alle ultime schiere de' suoi; lor prese gran
numero di cavalli, e andò a saccheggiare il santuario
di San Michele al Monte Gargano. Poscia lo imperatore,
chiestogli aiuti da' Cristiani di Calabria e
proffertogli giuramento di fedeltà e tributo, egregiamente
usava la occasione: vi mandava poche forze
che ne raccogliean molte nel paese. Così in Calabria
furono sconfitti tre emiri; tra i quali un Cincimo,
che teneva Amantea, volendo vendicare i suoi, assaltò

i Cristiani; fu ricacciato in città; e uscitone di
nuovo per tentare un colpo di mano sopra il campo
di Lodovico, questi prevenne e ruppe gli assalitori.[639]
Nondimeno, vedendo che era niente ad assediare Bari
se non si impedissero le vittovaglie e gli aiuti
dalla parte del mare, si collegò con Basilio Macedone.



Il quale non prima salito al trono (867), sapendo
che i Musulmani, di Taranto forse e di Creta, avessero
preso alcune città in Dalmazia e strettovi Ragusa,
mandovvi il patrizio Niceta Orifa con cento salandre;
il cui arrivo i Musulmani non aspettarono.[640]
Volendo cacciarli di lor nidi su le costiere d'Italia, il
Macedone richiese o accettò la lega con Lodovico,
che tenea la terra ed egli il mare. Cooperò egli dunque
con forze navali, sì sull'Adriatico e sì sul Tirreno,
ove non n'era minor uopo. Perchè Mohammed,
figliuolo dello emiro di Sicilia Khafâgia, di luglio dell'ottocento
sessantotto, uscendo di Palermo con l'armata,
era ito ad assediare Gaeta; ove, sparse le
gualdane nel territorio, e fattovi grandissima preda,

se ne tornò del mese d'ottobre.[641] In tal modo la colonia
di Sicilia par che gastigasse quella città dell'avere
ubbidito allo imperatore e aiutatolo forse con
navi. Napoli, allo incontro, sembrava in quel tempo
Palermo o Affrica,[642] come leggesi in una epistola attribuita
allo imperatore Lodovico. I corsali di Palermo
che infestavan tutta la costiera, e specialmente
gli Stati del papa, trovavano a Napoli piloti
pratici che li conducessero; vi comperavano armi e
vittovaglie per rivenderle a Bari ed a Taranto; inseguiti,
si rifuggiano nel porto di Napoli e uscian di
nuovo a predare. Indarno l'imperatore ammonì, il
vescovo gridò e dolsonsi parecchi nobili cittadini: chè
il console di Napoli a Lodovico non badò; incarcerò
il vescovo e poi rilasciatolo lo costrinse a fuggire; e
quanto ai suoi nobili scrupolosi, li messe in prigione
coi ferri ai piè. Lo stratego Giorgio, inviato da Basilio
con un'armatetta di salandre per assicurar quelle
spiagge facea quel che potea, ma era assai poco.



I Veneziani intanto si mossero, come e' seppero
il nemico sgomberato di Dalmazia, e forse diviso, e
i Cretesi inseguiti da Niceta Orifa. Però il doge Orso,
sopraccorso con l'armata a Taranto, cancellava (867)

con una vittoria la sconfitta di sua gente del quarantadue.
Due o tre anni appresso, l'armata bizantina,
rinforzata di Schiavoni, Croati, e navi ragusee, pose
a terra a Bari; diè qualche assalto; e presto si ritrasse
per discordia surta coi Franchi e Longobardi:
accusando questi i Bizantini di combattere per gioco;
ed essi loro di star lì, un pugno di uomini, sempre
in sollazzi e conviti, e che così mai non avrebbero
espugnato la città. Niceta se ne bisticciò con lo imperatore;
poi, tornatosene a Costantinopoli, fe' attaccare
un pettegolezzo diplomatico tra Basilio e Lodovico:
recriminazioni su la condotta della guerra; cavilli su
i titoli, se l'un dovesse chiamarsi imperatore dei
Franchi o imperator dei Romani, se all'altro fosse
serbata la greca appellazione di basileo; le quali futilità
provan solo che l'accordo tra i due potentati si
dileguava nella certezza della vittoria. Lodovico
tuttavia con quel pugno di allegri combattenti entrò
in Bari, per forza d'armi, il due febbraio ottocento
settantuno. Fecevi grande strage; dalla quale il Soldano
campò, perchè afforzatosi entro una torre, si
arrese al principe di Benevento, obbligato a lui,
dicesi, per cagion della figliuola, ch'era stata già
in man del Soldano, come ostaggio o prigione,
e quegli l'avea guardato come figlia sua propria.
Lodovico lasciò genti che stringessero Taranto e le
altre castella dei Musulmani in Calabria; mandò a infestare
il territorio di Napoli, dando voce di volere
spezzata quella sacrilega amistà con gli Infedeli; e
parlava di scendere tra non guari nelle Calabrie, di
passare in Sicilia: il che vuol dire ch'ei si proponea

di cogliere i frutti della vittoria, regnar di nome e
di fatto nell'Italia meridionale.[643]



Lo zelo contro i Saraceni male occultava cotesti
intendimenti di Lodovico, compresi dai savii, evidenti
anco al volgo, per la tracotanza dei baroni oltramontani;
gli aggravii; il dispregiare i Longobardi
testè loro compagni nella vittoria; la insolenza della
stessa imperatrice, della quale si racconta, rinfacciasse
alle nobili donne di Benevento che lor gente
non sapea pur imbracciare lo scudo. Pertanto Lodovico,
abbandonato dagli Italiani, non potè stringere
altrimenti i Musulmani delle Calabrie. Dalle mormorazioni
poi si passò alle trame. I principi di Benevento
e di Salerno s'inteser tra loro e con Napoli; incoraggiandoli
forse i capitani delle armatette bizantine; ed

aizzandoli, come la voce pubblica portò, il Sultano
prigione.



Costui, per le qualità dello ingegno proprio,
e per lo incivilimento superiore di sua gente, abbagliava
que' rozzi principi cristiani. Scrive Costantino
Porfirogenito,[644] che lo ascoltassero come oracolo in
fatto di medicina e veterinaria; ed uno scrittore italiano,
che Adelchi, gittatosi a cospirare contro l'imperatore,
domandando consigli al Musulmano, questi
dapprima l'avvertisse: “Bada bene a quel che fai,
poichè i Musulmani san ch'io vivo ancora:” ma replicando
il principe aver parecchi complici, il Sultano
conchiudea: “Quand'è così, compi il disegno, e tosto:
se no, sarai scoperto.” Narransi altri aneddoti:
che tutto il tempo ch'ei fu prigione, stavasene accigliato
e tetro; ma un dì, in presenza di Lodovico,
diè in uno scoppio di risa, vedendo un carro andare
per la strada; e domandato della cagione, rispose:
“Penso alla fortuna degli uomini che gira come
quelle ruote.” Aggiungono che con suoi lacciuoli facesse
credere a Lodovico cospirazioni dei Longobardi,
e a costoro colpi di stato dell'imperatore, sì che li
messe alle prese.[645] Tra cotesto v'ha al certo verità e
bugie: nè la dimestichezza di quei grandi col Sultano
sembra inverosimile, quando trent'anni di guerra,
accordi, leghe, traffichi, avean dissipato molti pregiudizii
tra Musulmani e Cristiani in Italia. Il che ci

torna anco da altre parti. Un Musulmano d'Affrica, il
quale parecchi anni innanzi era stato per suoi negozii
a Salerno, trovandosi in patria verso questo
tempo, abbordò un mercatante amalfitano, e domandatogli
se conoscesse Guaiferio principe di Salerno,
e saputo di sì, lo trasse in disparte. “Qui s'arma,”
gli disse, “contro Salerno, tel giuro per lo figliuol di
Maria che voi adorate com'Iddio. Va tosto a ragguagliarne
Guaiferio; e, s'ei ti domanda da chi vien lo
avviso, ricordagli che tal dì un Musulmano sedea su
la piazza di Salerno mentre il principe tornava dal
bagno; e il Musulmano gli chiese in cortesia il fazzoletto[646]
ond'ei s'avvolgea la testa; e il principe gliel
donò incontanente, rispondendogli così e così, e tornossene
al palagio a capo scoperto. Quel Musulmano
son io.” Leggiam questo nella cronica dell'Anonimo
Salernitano, che suol affastellare episodii presi nella
tradizione popolare. Ma il caso ha apparenza di vero;
tanto più che l'Anonimo dà il nome dell'Amalfitano
e del Musulmano: Fluro l'uno; l'altro Arrane, ch'è
evidentemente il nome etnico Harrani.[647]



La cospirazione si affrettò seconda il consiglio
attribuito al Sultano. Del mese di agosto ottocento
settantuno, mentre i pochi baroni di Lodovico erano
sparsi qua e là per le castella dello Stato, e l'imperatore
a Benevento con un pugno di cortigiani, la gente

di Adelchi assalì il palagio: lo imperatore afforzatosi
in una torre si difese valorosamente per tre dì; alfine
s'arrese prigione al proprio vassallo, che sei mesi innanzi
egli avea liberato dai Musulmani. Indi per tutta
Italia dimenticandosi, com'avviene, i torti di Lodovico,
si risguardò ai soli meriti; si lacerò la ingratitudine
e perfidia del Beneventano, anche in tristi
versi latini di cui serbasi il testo.[648] E si apparecchiava
oltremonti la umana vendetta, quando la divina scoppiò,
dice Erchemperto, entro quaranta dì, per man
dei Saraceni, che piombaron di nuovo in Italia.
Adelchi allora pensò sciorsi d'un grave impaccio
liberando lo imperatore; fattogli far sacramento di
perdonare l'offesa. Traditore quando il prese; sciocco
quando il lasciò andare; e s'ei n'uscì salvo, fu colpo
di sorte.[649]



La colonia musulmana delle Calabrie, che mai
non si spiccò dalla madre patria, credendosi condotta
agli estremi dopo la espugnazione di Bari, par
che abbia chiesto aiuti in Sicilia e in Affrica; dove,
tra il sentimento nazionale e religioso e la potenza
delle famiglie interessate, si apparecchiò la espedizione,
della quale fu avvisato il principe di Salerno.
Lo scempio Signor delle Grù, come chiamavano il
principe aghlabita Mohammed-ibn-Ahmed, erudito,
vivace ingegno, buon poeta, cacciatore, beone,

dissipatore, in mezzo a' suoi sollazzi assentì un gran
disegno, ordinato al certo dagli ottimati del Kairewân;
per lo quale si componeva un esercito d'Italia
di venti o trentamila uomini, e si preveniva la discordia
tra quello e il siciliano, affidandoli a due fratelli,
Abd-Allah e Ribâh, figliuoli di Ia'kûb-ibn-Fezâra,
congiunti di quell'Abbâs-ibn-Fadhl di cui abbiamo
ricordato le fiere gesta in Sicilia. Però a un
medesimo tempo Abd-Allah e Ribâh erano nominati
wâli l'uno della Gran Terra, l'altro dell'isola.[650] Abd-Allah
sbarcava, com'e' pare, a Taranto: di là con
tutto lo esercito entrava nel territorio salernitano,
del mese di settembre ottocento settantuno.[651]



Diè il guasto; s'approcciò a Salerno: i principi
di questa e di Benevento, che aveano accozzato le
genti loro, vedendo non bastare a fronteggiarlo alla
campagna, si chiusero nelle metropoli; e così il nemico
anch'ei si spartì. Abd-Allah, attendatosi sotto
Salerno, diessi a stringere la città: qualche gualdana
corse infino a Napoli; più forti schiere marciarono,
l'una sopra Benevento, l'altra sopra Capua: delle
quali la prima fu rotta da Adelchi, e uccisile tremila
uomini; la seconda sbaragliata dai Capuani, ne perdè
mille. E in Salerno Guaiferio valorosamente si difendea;

respingeva gli assalti; opponea macchine alle
macchine; facea sortite; e guerrieri si appresentavano
dalle porte sfidando i Musulmani a duello: gagliarde
prove, vere al certo, ancorchè l'Anonimo ce le
mostri con troppi ornamenti d'epopea. Tra le altre, che
par l'episodio della Gerusalemme Liberata, ei ricorda
un Landemaro calatosi dal muro con un'azza, fattosi,
tutto solo, a guastare un immane mangano.[652] La città
nondimeno cominciava a patir la fame, quando la
ristorò di vettovaglie, con bell'ardire, Marino duca
d'Amalfi, spezzata la lega ch'avea prima coi Musulmani.
Nelle campagne orribil era il macello dei contadini,
lo sperpero delle sostanze, lo scempio delle
chiese. Abd-Allah, al dire dell'Anonimo, avea preso a
soggiornare in quella di San Fortunato, e profanavala
di scandali e di brutture. Fe' stendersi il letto su l'altare,[653]
e sovente strascinovvi fanciulle cristiane; finchè
alcuna trave caduta dal tetto liberò una bella
vergine, uccidendo il tiranno senza lei toccare: che
mostravasi ancora ai tempi del cronista il luogo onde
si spiccò la trave, e tutti si capacitavano del miracolo.
La leggenda qui, tra le fole che ognun vede, porta un
fatto vero; poichè secondo gli annali musulmani Abd-Allah,
capitano della Gran Terra, morì in questo tempo,
e appunto del mese di sefer dugento cinquantotto,

tra dicembre cioè dell'ottocento settantuno e gennaio
del settantadue.[654] I Musulmani continuavano l'assedio
di Salerno, rifatto capitano un Abd-el-Melik:[655] e,
stretta ormai da un anno e affamata, la città stava
per aprir le porte.



Lodovico, in questo mentre, non era uscito d'Italia.
Pregato fervidamente da' nunzii di Guaiferio e dal
vescovo di Capua, credendo il Salernitano complice
del misfatto d'Adelchi, ricusò; poi l'indole generosa,
o la speranza di recare a fine l'antico disegno, il
mossero a dare aiuto. Mandò le milizie condotte dal
giovinetto Guntar suo congiunto; il quale venuto a
Capua, accozzatosi coi cittadini, chè anco preti vi
s'armarono per andare a combattere, trovò da diecimila
Musulmani non lungi dalla città, in un luogo
che s'addimandava San Martino. Guntar, non ostante
una fitta nebbia, diè dentro; sbaragliò i Musulmani, e
restò morto gloriosamente sul campo. Quelli furono
tutti sterminati con la spada o annegarono nel Volturno.
Un'altra schiera, inseguita dall'esercito vincitore
presso a Benevento, fu distrutta alsì; campandone
pochi i quali andarono a spargere lo spavento
nell'oste attendata sotto Salerno: e diceano venire a
grandi giornate l'imperatore in persona con tutto
l'esercito cristiano. Indarno Abd-el-Melik comandò,
pregò, ricordava ai suoi che la città già trattasse
d'arrendersi. Fu preso dagli ammutinati, messo per
forza in nave; e salparono; e venne la solita meteora

ignea a suscitare una tempesta che li inghiottì. Così i
Cristiani, esagerando e contraddicendosi; poichè alcuni
aggiungono che gli avanzi dell'esercito musulmano
precipitosamente si ritraessero in Calabria.[656] Gli
annali musulmani accennano le vittorie di Abd-Allah
sopra i nemici, e poi silenzio.[657] La Cronaca di Cambridge
al contrario, scritta in arabico da un cristiano
di Sicilia, ricorda lo sterminio dell'esercito musulmano
a Salerno.[658] E però sono alquanto dubbii i particolari,
certissima la misera fine della impresa, verso
il mese d'agosto ottocento settantadue.



Tanto egli è vero che questa ultima guerra era
stata combattuta da milizie italiane, e la più parte
meridionali, di Spoleto, Capua, Salerno, Benevento,
che Lodovico, dopo le fresche vittorie de' suoi, non
potè nè anco pigliar vendetta sopra Adelchi, come
che ne avesse gran voglia, e fosse ito ad assediare
Benevento. Tornato addietro, dondolatosi in opere
di pietà, moriva presso Brescia, di agosto ottocento
settantacinque. Per lui non stette di cacciar d'Italia
i Musulmani, e unire sotto lo scettro imperiale la penisola

dalle Alpi allo Stretto; di che non si offerì occasione
più destra ad altro imperatore da Carlomagno
a Federigo di Svevia. E veramente, al tempo di
Lodovico, deboli appariscono più che mai gli elementi
politici dell'Italia: repubbliche di qualche momento
sol due, Venezia e Napoli; i grandi feudatarii,
in su dal Tevere, obbedienti; quei d'in giù, divisi; il
papato, come stanco dello sforzo che avea fatto per
arrivare alla dominazione temporale: e d'altronde il
caso volle che nol reggesse in quel tempo nè un
Adriano primo, nè un Ildebrando; e Leone IV, uom
forte senza tracotanza, poco visse. Nè distoglieano
Lodovico, come avvenne ad altri, le cose d'oltremonti:
ei fu prode e costante in guerra; giusto anzi
che no; uomo senza grandi vizii nè straordinarie
virtù; capacità mezzana in tutto. Perciò bastarono ad
attraversargli quel disegno i principi dell'Italia meridionale,
con le mene che ho ricordato, e i papi,
ancorchè uomini mediocri anch'essi, con la forza
dell'inerzia; ritraendosi che tra tanto pericolo dell'Italia
e di Roma non profferissero mai sillaba per
favorire la crociata di Lodovico.






CAPITOLO IX.



Nel detto cenno biografico sopra il principe aghlabita
Mohammed-ibn-Ahmed scrive Ibn-el-Athîr, alla
sfuggita, che regnando costui (dicembre 864 a febbraio
875) “i Greci occuparono parecchi luoghi della

Sicilia; e che Mohammed fe' costruire fortezze e corpi
di guardia su la costiera d'Affrica;” e passa oltre
l'annalista ai casi de' Musulmani a Bari.[659] L'autore
del Baiân, come anche notammo, accenna che i due
fratelli, capitani l'un di Sicilia, l'altro della Gran Terra,
fiaccarono gli Infedeli in aspri scontri, l'anno
dugento cinquantasette (870-71), e altro non ne dice.[660]
Intanto veggiamo i governatori di Sicilia avvicendarsi
in fretta. Mohammed-ibn-Hosein, scelto dalla colonia
alla morte di Mohammed-ibn-Khafâgia, avea tenuto
l'oficio per brevissimo tempo, come dicemmo. A
Ribâh-ibn-Ia'kûb-ibn-Fezâra, nominato dal principe
d'Affrica e trapassato verso la fine dell'ottocento settantuno,
era sostituito, per elezione della colonia, Abu-Abbâs-ibn-Ia'kûb-ibn-Abd-Allah,
che moriva a capo
di un mese.[661] A costui par tenesse dietro un Ahmed-ibn-Ia'kûb,
fratel suo, o d'altra famiglia: chè variano
in ciò i cronisti.[662] Mancato di vita Ahmed nel medesimo

anno dugento cinquantotto dell'egira (17 nov.
871 a 5 nov. 872), era rifatto il figliuolo, per nome
Hosein, ovvero, secondo il Nowairi, un Hosein-ibn-Ribâh,
cui il principe d'Affrica confermò,[663] e tantosto
il rimosse. Allora, che correva il mese di scewâl dugento
cinquantanove (agosto 873), venne a reggere
la Sicilia Abu-Abbâs-Abd-Allah-ibn-Mohammed-ibn-Abd-Allah,
di casa aghlabita, figliuolo del primo
governatore ch'ebbe la colonia di Palermo, uom litterato,
tradizionista, poeta, poc'anzi prefetto di Tripoli,

e tornatovi non guari dopo, e poscia promosso
a ragguardevole uficio in Kairewân; donde par abbia
lasciato la Sicilia, non per disgrazia a corte, ma a
chiesta sua; tardandogli forse di uscire di quel vespaio
e tornare in Affrica dond'era partito a malincuore.[664]
Gli fu sostituito, se è da credere al Nowairi, il medesimo
anno dugento cinquantanove, un altro congiunto
della dinastia, Abu-Malek-Ahmed-ibn-Ia'kûb-ibn-Omar-ibn-Abd-Allah-ibn-Ibrahîm-ibn-Aghlab,
soprannominato l'Abbissinio,[665] il quale a capo di quattro
anni si vede anch'egli ito via.[666] De' quali sei o
sette capitani ch'ebbe l'isola dall'ottocento settantuno
al settantatrè, si sa in particolare una sola fazione,
e mal direbbesi di guerra: che del dugento
cinquantanove (6 nov. 872 a 25 ott. 873) una gualdana,
andata infino a Siracusa, ridomandò trecento
sessanta prigioni musulmani; avuti i quali, fe' la tregua,
e incontanente si tornò in Palermo.[667]



Questi prigioni, queste reticenze degli annalisti
musulmani, questi governatori sì spesso morti o

scambiati, danno a vedere gravissime calamità della
colonia siciliana. Dissanguata anch'essa dalle battaglie
di Capua e di Benevento; lacera tuttavia dalla
discordia civile, non potea fronteggiare le armi vincitrici
di Basilio, che par si volgessero all'isola, mentre
Lodovico e' Longobardi si travagliavano contro i
Musulmani di Terraferma. Indi, non che perdere varie
città, forse interi distretti in Sicilia, i Musulmani temeano
anco per l'Affrica: afforzavano le costiere,
secondo la testimonianza già detta d'Ibn-el-Athîr,
con la quale s'accorda la Continuazione di Teofane.[668]
Morto, tra tanto scapito dell'onor musulmano,
Mohammed-ibn-Ahmed (febbraio 875), e lasciato un
figliuolo di poca età, i grandi del Kairewân innalzavano
al trono il fratello, Ibrahîm-ibn-Ahmed.
Costui datosi ad apparecchiare in casa, come diremo
nel terzo libro, gli stromenti dell'atrocissima dominazione
sua, volle trasviare in Sicilia gli uomini che
temea vicini; e ad un tempo far sentire a Basilio che
più non regnava in Affrica il Signor delle Grù. Tentò
dunque un'impresa, fallita già ai più illustri capitani
della colonia: lanciò l'esercito sopra Siracusa.[669] La state

dell'ottocento settantasette, i Musulmani, capitanati
da Gia'far-ibn-Mohammed, novello governatore dell'isola,
dopo distrutte le mèssi di Rametta, Taormina,
Catania e altre città di cui non ricordansi i nomi,
davano il guasto a quel di Siracusa;[670] occupati i sobborghi,
poneansi allo assedio della città.[671]



Cinquant'anni addietro l'esercito di Ased-ibn-Forât
s'era accampato alle latomie, lontano circa un
miglio dall'istmo d'Ortigia.[672] Adesso il capitano degli
assedianti facea stanza nell'edifizio della cattedrale
vecchia fuor la città, scrive il monaco e grammatico
Teodosio, che stettevi incarcerato trenta dì. Sappiamo
anco da lui come una torre, abbattuta da' sassi che
scagliavano i nemici dalla parte di terra, fosse posta
in riva al mare, sul porto grande “nel luogo ove si
stende il corno destro della città,” dice qui il narratore,[673]
e poi che da quel luogo fosse presa Siracusa.




Or guardando una pianta topografica ognuno intenderà
tal punta estrema essere l'istmo che separa
i due porti; e però la città, al tempo dell'assedio,
essere stata limitata, com'oggi, alla penisola d'Ortigia.
Fuor da quella rimaneano i sobborghi, o
piuttosto l'antico quartier principale della città, abbandonato
da poco; quartier principale, perchè vi
era stata la chiesa metropolitana; e abbandonato
da poco, perchè quella, non diroccata per anco,
offriva comodo alloggio al condottiero musulmano.
Dal che parmi assai probabile che dopo l'assedio di
Ased-ibn-Forât, comprendendo potersi meglio difendere
un istmo largo poche centinaia di passi,[674]
che il vasto cerchio di fortificazioni del quartiere
esteriore, i capitani bizantini facessero sgombrare
il quartiere o ponessero gli ordini opportuni a poterlo
sgombrare d'un subito; e tra gli altri ordini quello
di tramutare la chiesa metropolitana in Ortigia. D'altronde,
in mezzo secolo, la popolazione di Siracusa
dovea essere crudelmente menomata per guerre, pestilenze,
emigrazione, povertà; talmentechè le abitazioni
tra l'istmo e le latomie, com'esposte a maggiori
pericoli, dovean anco, senza disegni strategici, rimaner
vote d'abitatori.



Diersi dunque i Musulmani a battere le fortificazioni
dell'istmo con ogni maniera di stromenti da
guerra; gareggiando tra loro, così scrive Teodosio,
a chi sapesse trovarne dei nuovi; e raddoppiando con
quegli insoliti ingegni il terrore degli assediati. Tutto
il di s'avea a ributtare assalti, aggiugne il narratore;

tutta notte a guardarsi da frodi e colpi di mano. Percoteano
le mura con le elepoli;[675] s'approcciavano all'aperto
con le testuggini,[676] e sotterra con mine: da
lor mangani lanciavano immani massi o fitta gragnuola
di pietre.[677] In ultimo adoprarono macchine di tal
possanza, che i sassi, in luogo di far la parabola in alto,
ammazzare ricadendo qualche uomo, sfondar qualche
tetto, e portare più spavento che danno, folgoravan
diritto ad aprire la breccia, come le nostre artiglierie
grosse. A che richiedendosi assai maggior momento
di proiezione che nelle baliste ordinarie, fu giocoforza
d'accrescere a dismisura la lunghezza delle vette,
e con essa il volume delle macchine. Indi quei mangani
di mostruosa grandezza che pochi anni innanzi
avean fatto stupire i Longobardi di Salerno, e che, nel
duodecimo secolo, portati dagli eserciti siciliani, battean
le mura di Ravello presso Amalfi, metteano spavento
ai Greci in Tessalonica, e i soldati di Saladino li guardavano
con maraviglia all'assedio di Alessandria; e
alfine nel decimoterzo secolo Carlo d'Angiò li mandava
contro la Sicilia, maneggiati da Musulmani di
Lucera. Cotesto parmi dei trovati a che allude il monaco
Teodosio: nuovo, poichè, secondo gli eruditi, i
tiri delle baliste adoprati a batter mura, occorrono

per la prima volta nell'assedio di Siracusa, o meglio
in quel di Salerno dell'ottocento settantuno, in cui si
sa che una petriera, come la chiamarono gli Italiani,
d'insolita grandezza, squassasse la torre Solarata. E
finchè non se ne trovino altri esempii nelle guerre
dei Musulmani innanzi il nono secolo, l'onore di tal
trovato darassi a quei d'Affrica e di Sicilia.[678]



Sopravvenute forze navali di Costantinopoli, furono
oppresse a un tratto dall'armata musulmana;[679]
il vincitore restò padrone del mare; distrusse le fortificazioni
dette allora i braccialetti[680] che difendeano
i due porti, senza dubbio quelle dei lati opposti ad
Ortigia, la punta settentrionale cioè del porto picciolo
e la meridionale del grande. Così fu tolto ai cittadini
ogni aiuto di fuori. I Musulmani provaronsi anco a
dare assalti con lor grosse navi. Ma la città sempre
valorosamente si difendea.




Maggior prova fu a durare la fame, la quale si
fe' sentire, incrudì, arrivò allo strazio che riferisce il
Frate Siracusano, con parole da farci prima sorridere
e poi abbrividire, “L'uccellame domestico, dice in
tanta tragedia Teodosio, era consumato; conveniva
mangiar come si potea di grasso o di magro; finiti i
ceci, gli ortaggi, l'olio; la pescagione cessata dal dì
che il nemico insignorissi dei porti. Ormai un moggio
di grano, se avvenia di trovarlo, si comperava cencinquanta
bizantini d'oro;[681] uno di farina, dugento;
due once di pane, un bizantino;[682] una testa di cavallo
o d'asino, da quindici a venti; un intero giumento,
trecento. I poveri, poichè mancarono loro i salumi e
le erbe solite a mangiarsi, andavano scerpando le
amare e triste su per le muraglie; masticavano le pelli
fresche; raccoglieano le ossa spolpate, e pestate e
stemprate con un po' d'acqua le trangugiavano; rosicavano
il cuoio: poi, soverchiato dalla rabbiosa fame
ogni ribrezzo, ogni sentimento di religione e di natura,
dettero di piglio ai bambini; piangevano i cadaveri
dei morti in battaglia: sol nutrimento di cui
non fosse penuria. Ingeneravasi da ciò una epidemia
crudelmente diversa; della quale chi subitamente moriva
in orribili convulsioni;[683] chi enfiò com'otre;[684] chi
mostrava tutto il corpo foracchiato di piaghe;[685] altri

restava paralitico.[686]” Così per tutto l'inverno e parte
della primavera la misera cittade si travagliò; sperando
che venisse l'armata di Costantinopoli a liberarla.



Da Basilio Macedone dovea in vero sperarsi aiuto.
Ma la superstizione, le vergogne domestiche par
che avessero stemprato quell'animo di valoroso malfattore.
Tenne i soldati d'armata a edificare una chiesa
di Costantinopoli,[687] mentre i mangani musulmani demolivano
Siracusa. Poi mandò lo ammiraglio Adriano,
uomo neghittoso o vigliacco; il quale ad agio suo salpava
di Costantinopoli; andava a riposarsi nel porto
di Monembasia in Peloponneso: e tanto aspettovvi un
vento fresco col quale far vela per Siracusa, che certi
demonii che bazzicavano nella selva d'Elos, dice
gravemente la Cronica del Porfirogenito, e poi certi
soldati scampati da Siracusa sur una barca, gli dettero
avviso che già vi sventolassero le insegne musulmane.
Allora corse a Costantinopoli a serrarsi in
una chiesa e domandare pietà a Basilio; il quale gli
perdonò la vita.[688]



Par che bloccata Siracusa per mare e per terra,
il capitan musulmano, certo ormai di sua preda, si
tornasse in Palermo; e che in primavera andasse a
incalzar con nuovo furore l'assedio,[689] un Abu-I'sa,

figliuolo di Mohammed-ibn-Kohreb, gran ciambellano
d'Ibrahim.[690] Allora fu battuta in breccia la torre del
porto grande di che si è detto di sopra. Verso la fin
d'aprile un lato di quella sconquassato crollò; a capo

di cinque dì, cadde anco un pezzo della cortina attigua:
i Musulmani montavano agli assalti, ancorchè
offesi di fianco dalla torre mezzo diroccata, alla quale
gli assediati aveano ristorato il passaggio con una
scala di legno; e impediti alsì dall'adito malagevole
e più dal disperato valore del presidio cristiano. Battaglia
da giganti, sclama Teodosio, non pensando che
quivi avessero combattuto in altri tempi i giganti
della storia antica: i repubblicani di Atene, di Cartagine
e di Roma, contro quei di Siracusa; Marcello
contro Archimede! Rattratta era la città, nel
nono secolo, dal tempio di Giove Olimpico e dalle
Epipoli alla penisola; rattratto l'umano ingegno
da Gelone al monaco Teodosio; gli animi rimpiccioliti
nell'obbedienza ai despoti bizantini, nell'egoismo
della bacchettoneria; la religione lor insegnava
meglio a morire che a vincere. Pur se quell'enfatico
detto possa appropriarsi al sol coraggio personale,
bene sta; e Teodosio ben chiama santo il
patrizio che governò Siracusa in questo assedio, sapendo
la fine che lo aspettava; e pur durando inesorabile
a proposte del nemico o timidi consigli de' suoi;
vigilante, infaticabile, esperto nelle cose di guerra,
mantenitore della disciplina, tra quindici o venti migliaia
di umane creature affamate.[691] Il presidio, sì come
avveniva negli eserciti bizantini, componeasi di varie
genti: v'erano Mardaiti, Greci del Peloponneso,[692] uomini
di Tarso;[693] i Siracusani non mancarono a sè

stessi; le donne aiutarono a combattere; i preti confortavano
e pregavano. Per venti dì e venti notti fu
difesa la breccia dai Cristiani esausti già in nove mesi
di assedio e di fame. Quel fatale baluardo, detto del
Malo Augurio, si coperse di cadaveri, le cui ferite
descritte ad una ad una da Teodosio, mostrano che
si combattesse pur con le spade, da corpo a corpo; un
Cristiano contro cento Musulmani, dice egli, con iperbole
che dipinge il vero. Stanchi, dispettosi d'essere
trattenuti da una legione di spettri, da un mucchio
di rovine, gli assalitori allenavano un istante.



La mattina del ventuno maggio ottocento settantotto[694]
parea cheta ogni cosa: il patrizio e il grosso
delle genti s'erano ritirati a prendere un po' di cibo
e di riposo: rimaneva a guardare la breccia, d'in su
la torre, Giovanni Patriano con pochi soldati. Quando,
alle sei, tutte le macchine dei nemici giocano a
un tratto; scoppiane come una procella; la scala di
legno, onde dalla città si comunicava alla torre, imberciata
dai massi che piombavano, si sfasciò con
gran fracasso. Il patrizio balza da mensa, corre alla
breccia; seguonlo animosi guerrieri. Ma il nemico,
apponendosi al colpo fatto, s'era avventato incontanente
alla torre; avea trucidato i difenditori; e già
irrompeva in città. Una frotta di soldati che volle far
testa dinanzi la chiesa del Salvatore, pria che potesse

mettersi in schiera, fu soverchiata e tagliata a pezzi.
Dan d'urto i vincitori alla porta della chiesa; abbattonla;
trovano una gran calca di cittadini,
fanciulli, vecchi, infermi, chierici, frati, schiavi: e
ne fanno carnificina. Poi si spandono per le contrade,
uccidendo, predando. Il patrizio con settanta nobili
siracusani si chiude in una torre; ed è preso la
dimane. Uno stuolo corre alla cattedrale, ove l'arcivescovo
Sofronio[695] e tre preti, Teodosio era tra
questi, si strappano d'indosso gli abiti sacerdotali,
sperando non essere conosciuti; in farsetto di cuoio,
si acquattano tra l'altar maggiore e il seggio vescovile;
Sofronio tuttavia promette un miracolo; gli altri
si domandano perdono scambievolmente delle offese,
come in punto di morte: e Teodosio afferma
che ringraziavano Iddio di tale tribolazione. Ecco i
Musulmani nel tempio: uno brandendo la spada che
stillava sangue va dietro all'altare, trae fuori i nascosi;
ma senza maltratti, nè minaccioso piglio; e
contemplato il venerabile aspetto dell'arcivescovo,
gli domandava in greco: “Chi sei tu?” Saputolo, richiese dei
vasi sacri; si fe' menare al luogo ove serbavansi,
che erano cinquemila libbre di metalli preziosi
di finissimo lavoro; fe' entrare nella stanza l'arcivescovo
coi tre compagni, e ve li chiuse. Poi chiama
gli anziani di sua nazione, scrive Teodosio, al certo
i capi di famiglia ch'erano in quella schiera; li commuove
a pietà; e salva la vita ai prigioni. Uomo di
nobil sangue, dice il narratore, e lo chiama Semnoen

forse Sema'ûn ch'è nome arabico. Niun soldato di
nazione incivilita usò mai più umanamente in città
presa d'assalto, nel primo impeto, verso ministri di
religione avversa: nè gli eserciti dei nostri dì possono
vantare molti Sema'ûn. Questo esempio di gentil
animo del condottiero e disciplina dei soldati, accanto
agli atti d'esecranda intolleranza che dovremo narrare,
prova che miscuglio di schiatte, di costumi, di
barbarie e civiltà, di cavalieri e ladroni, fosse nell'esercito
musulmano ch'espugnò Siracusa. I men
tristi sembrano i coloni di Sicilia; tra i quali va noverato
Sema'ûn, poichè parlava il greco.



Teodosio e i compagni di prigionia furono recati
allo alloggiamento del generale in capo, al vescovado
vecchio, serrati in una stanza; la cui schifa
descrizione legga, chi il voglia, nella epistola di Teodosio.
Ma non può tacere la storia su le abbominevoli
crudeltà. Cessata la strage indistinta, continuarono
a scannare gli uomini d'arme, e serbare gli
altri alla schiavitù.[696] E perchè mal si poteano distinguere,
o intervenne qualche pia frode dei condottieri
più inciviliti, fu preso tempo a scevrare le vittime:
e a capo di una settimana, di sangue freddo, le immolarono
fuor la città. Primo l'eroe dello assedio, quel
patrizio di cui Teodosio tace il nome, per esser noto,
dice egli, a chiunque: e andò alla morte a testa alta,
impavido, sereno, che il capitano che il condannò
lo guardava preso di stupore. Indi, i settanta presi
nella torre col patrizio e gli altri prigionieri furono

legati; fattane una massa, contro la quale come
can villerecci, continua Teodosio, i Musulmani avventavansi:
e fino all'ultimo li ammazzarono con
sassi, bastoni, lance e checchè lor veniva alle mani;
e arsero i cadaveri. Niceta da Tarso, notissimo ai nemici
pei fieri colpi che solea menare ogni dì, svillaneggiando
lor nazione e imprecando al Profeta, fu
tratto in disparte; steso a terra supino; scorticato
dal petto in giù; squarciategli con cento lance le viscere
palpitanti; strappatogli il cuore: e gli empii lo
dilaniarono coi denti; lo ammaccarono a colpi di
pietra.[697] Il numero dei morti in tutte queste carnificine
passò i quattromila, dice il Baiân; sommò a parecchie
migliaia, dice Ibn-el-Athîr, aggiugnendo che
“pochi, pochissimi camparono,” tra i quali son da
noverare que' che gittatisi in una barca arrivarono
in Grecia. Montò il valsente del bottino, secondo
Teodosio, a un milione di bizantini[698] che ne darebbe
tredici delle nostre lire; nè par troppo per tanta città;
nè arriva a quello che crederebbesi, leggendo
negli annali musulmani non essersi fatta mai sì
ricca preda in altra metropoli di Cristianità. Comparve,
dopo la espugnazione, un'armatetta greca, contro
la quale usciti i Musulmani la messero in fuga,
le presero quattro navi, e passarono gli uomini per
le armi. Per due mesi circa abbatterono fortificazioni,
spogliarono tempii e case: alfine vi messer fuoco,
e andaron via, allo scorcio del mese di dsulka'd,

cioè all'entrare d'agosto.[699] Questo fu il fine di Siracusa
antica: rimase un laberinto di rovine, senz'anima
vivente.[700] Nè un Teocrito v'era, nè un Ibn-Hamdîs
che piangessero l'eccidio della patria; ma vi si provò
un poeta bizantino, erede presuntivo della corona,
Leone poi imperatore, detto il Sapiente, e autore d'un
trattato d'arte militare; il quale, in vece di venire a
far la vendetta, strimpellò sul doloroso argomento due
anacreontiche, così chiamolle, che si sono perdute,
nè parmi gran danno.[701] Il monaco e grammatico
Teodosio dettò poi la epistola da noi sovente citata,

che ben risponde ai due titoli dello autore: piena di
unzione, come si dice; diffusa, studiata, pur non
disadorna di stile; pregevole pei fatti che ricorda;
e può passare tra i buoni scritti greci del nono
secolo.



Prima di sgombrar la città, i Musulmani avviavano
a Palermo il bottino e i prigioni:[702] gittati su le
medesime bestie da soma; scortati da brutali negri,
ch'erano addetti ai servigii più bassi nello esercito;
viaggiando sei dì e sei notti, al caldo e al freddo,
senza riposo. All'alba del settimo dì, i prigioni siracusani
gustavano amarezza novella a vedere la fiorente
città, di cui la fama tanto parlava, uscita dall'antico
giro delle sue mura, coronata di sobborghi,
o meglio, sclama Teodosio, forti e superbe città,
“l'iniqua Palermo, che tenendo a vile d'essere governata
da un contarco, si impadronisce già d'ogni
cosa, ha messo noi sotto il giogo, e minaccia d'assoggettare
le genti più lontane, fin gli abitatori della
imperiale Costantinopoli.” Così il prigione, struggendosi
d'invidia municipale, inveiva contro un nome;
confondea Palermo capoluogo di provincia sotto i Bizantini,
con Palermo capitale musulmana, “ridondante
di cittadini e di stranieri, che pareavi adunata
tutta la genía saracenica da levante a ponente et da
settentrione al mare.” Un folto popolo andò a incontrare

il convoglio, tripudiando alla vista di quel
bottino, intonando versetti del Corano, che Teodosio
chiama canti trionfali e peani.



Dopo cinque dì, l'arcivescovo e i preti suoi
erano addotti allo emiro supremo, dice Teodosio,
senza dubbio il wâli di Sicilia, “sedente in trono,
sotto un portico,[703] ascosto dietro una cortina per tirannesca
superbia.” L'emiro e l'arcivescovo fecero
per interpreti una breve disputa religiosa, nel cui tenore,
dato da Teodosio, ben si ravvisa il gergo musulmano;
e vedesi che il tiranno parlava senza orgoglio
nè intolleranza; il pastore con dignità e circospezione.
Accomiatati per tornare alla prigione,
attraversavano la piazza di mezzo della città, probabilissimamente
quella ch'or si chiama del Palagio
Reale, seguendoli “moltissimi Cristiani che senza
dissimulazione li compiangeano, e molti Musulmani
tratti da curiosità di vedere il rinomato arcivescovo;”
dei quali Teodosio non dice che desser su la
voce a que' primi, nè profferissero ingiurie. Furon
chiusi poi nelle pubbliche carceri,[704] che vi si scendea
per quattordici gradini e non aveano altra finestra
che la porta; dove, tra il caldo, la oscurità, il
puzzo, gli schifi insetti, erano accalcati Negri, Arabi,
Ebrei, Cristiani di Tarso, di Longobardia e Siciliani.
Il vescovo di Malta, ch'avea i ferri ai piè, levossi
per abbracciare Sofronio: si contarono a vicenda
lor casi; piansero insieme; e ringraziarono Iddio. Ma
venuta la festa dei Sagrifizii, com'esattamente la

chiama Teodosio,[705] un fanatico dottore[706] si messe a
stigare il popolazzo che per maggiore allegria facesse
un falò di quel sacerdote politeista; se non che
gli uomini più autorevoli e i magistrati calmarono il
furore, mostrando vietato da legge musulmana l'abbominevole
sagrifizio[707] e doversi in altra guisa render
lode a Dio della vittoria. “Così campammo, conchiude
Teodosio, scrivendo dal carcere, e pur ci minacciano
la morte ogni dì.[708]” Si addoppiarono forse i timori
suoi ne' tumulti della capitale, nella guerra che si
raccese con avvantaggio delle armi greche; finchè,
l'ottocento ottantacinque, erano riscattati i prigioni
siracusani;[709] onde l'arcivescovo e Teodosio, par che
tornassero in libertà.[710]










CAPITOLO X.



Lo stesso anno, se prima o appresso la espugnazione
di Siracusa non si ritrae, Gia'far-ibn-Mohammed
fu ucciso in Palermo dai suoi proprii
famigliari, per trama di due principi del sangue
aghlabita, ch'eran ritenuti prigioni nel palagio dell'emiro,
mandativi al certo da Ibrahîm; l'uno, fratel
di costui per nome Abu-I'kal-Aghlab-ibn-Ahmed;
l'altro, fratello del padre di Ibrahîm, e addimandavasi
anco Aghlab-ibn-Mohammed-ibn-Aghlab, soprannominato
Khereg-er-ro'ûna, come noi diremmo “La
pazzia se n'andò.” Aghlab, matto o no, volle raccogliere
il frutto dell'omicidio; prese lo Stato, affidandosi
in una mano di partigiani; ma non andò guari
che il popolo, sollevatosi, lo scacciò con tutti i compiici
suoi, e mandolli in Affrica.[711] Succedea nel governo,
per elezione, com'e' pare, d'Ibrahîm, un
Hosein-ibn-Ribâh,[712] che pochi anni addietro avea
retto per breve tempo la colonia.



Il quale immantinenti ebbe a combattere aspra

guerra coi Cristiani. Uscito la state dell'ottocento settantanove
contro Taormina, fu sconfitto più fiate.
All'ultimo trionfò in sanguinosa battaglia, e uccisevi
il capitano nemico che il Baiân chiama patrizio;[713]
forse quel Crisafi, la cui morte ricorda in quest'anno
medesimo la Cronica di Cambridge:[714] il qual nome
gentilizio ricomparisce in un diploma del duodecimo
secolo, non che nei ricordi de' tempi successivi,
e rimane tuttavia in Sicilia. Da ciò si vede che i
Politeisti dell'isola, come il Baiân chiama i cittadini
delle terre non sottomesse ai Musulmani, avendo
dinanzi agli occhi quello spaventevole esempio di
Siracusa, vollero piuttosto affrontar la morte uniti in
campo, che perire divisi, ciascuno entro il suo muro.
Notevol è che la medesima disperata reazione avvenne
già dopo la presa di Castrogiovanni. Or davano
animo al resistere anco le discordie dei Musulmani e
gli appresti che facea Basilio per cancellare l'onta
delle armi sue.



Incalzavan la briga i frati, solito stromento di
governo nell'impero bizantino; i quali si fecero agitatori,
portatori d'avvisi, anco esploratori; affidandosi

nella umiltà di loro stato, nei pretesti che forniva
e nella riverenza del popolo musulmano, ch'era
sì caritatevole verso i poveri di qualunque religione,
proclive a tutte superstizioni anco straniere, e uso a
tenere in gran conto l'abnegazione monastica. Pertanto
veggiamo sopraccorrere in questo tempo in
Sicilia un valente frate, Elia da Castrogiovanni, la
cui vita tra non guari avremo a narrare. Lasciata
Gerusalemme, ov'ei facea stanza, Elia navigò alla
volta d'Affrica; di lì venne sur un legno carico di
mercatanzie in Palermo; vi rivide la madre; e a
capo di pochi dì, appunto quando s'allestiva un'armata
nel porto della capitale, ei passò a Taormina;
di là a Reggio, ove il popolo era tutto sbigottito; lo
rassicurò vaticinando la sconfitta degli Infedeli: e
dopo i successi che siamo per narrare, Elia ricomparisce
a Taormina per pochi dì; passa in Grecia; ov'è
preso per spia dei Musulmani; indi viene in Calabria
di nuovo; va a Roma e di nuovo a Taormina. L'intendimento
di cotesti viaggi è evidentissimo. Il fatto si
deve accettare da una biografia scritta non guari
dopo la morte di Elia, e molto accurata nei nomi
proprii e topografici, e negli avvenimenti che noi
d'altronde conosciamo; verosimile e semplice negli
altri; nella quale i miracoli stanno appesi come parati
da festa su le mura di un edifizio.[715]



Il detto vaticinio d'Elia era di quelli che ognuno
può fare. Dopo gli avvantaggi riportati dalle armatette

bizantine, a Napoli[716] sopra i Musulmani d'Affrica e di
Sicilia, e in Levante contro quei dell'Asia Minore e
di Creta, il navilio capitanalo da Niceta Orifa, per
audace fazione, avea distrutto l'armata cretese nel
golfo di Corinto; aveala arso, affondato, fatti moltissimi
prigioni, e messili a morte con orrendi supplizii;
chi scorticato vivo, chi immerso nella pece bollente.[717]
Oltre il terrore di questi fatti, stava pei Bizantini la
superiorità del numero; leggendosi che l'armata affricana
e Siciliana che s'accozzò in Palermo sommasse
a sessanta navi,[718] ed a centoquaranta la bizantina che
le fu mandata incontro,[719] capitanata da un Nasar,
uom di Siria come lo mostra il nome; forse della
fiera gente dei Mardaiti che valorosamente combatteano
contro gli oppressori Musulmani in patria e
fuori.[720] Come il navilio affricano s'era messo a depredare

Cefalonia, Zante e tutte quelle costiere, con
animo forse di passare in Calabria, Nasar, raccolte
sue forze nel porto di Modone, ristorata la disciplina
nei soldati, rinforzatili di Mardaiti e milizie del Peloponneso,
uscì improvvisamente contro il nemico.
Per aspro combattimento gli bruciò o prese la più
parte delle navi, credo io, nei primi di agosto ottocento
ottanta, su la costiera occidentale della Grecia
propria, Ellade, come allor si chiamava la provincia
a settentrione dell'istmo di Corinto. Rifuggitisi in
Sicilia quei pochi legni che il poterono, Basilio comandava
a Nasar di passar oltre verso Ponente. Così
quegli veniva a Reggio; e distrutto, com'e' pare,
qualche avanzo dell'armata siciliana che osava far
testa, approdò non lungi di Palermo.[721]




Padroni oramai del mare i Bizantini cominciarono
a dar la caccia alle navi mercantili dei Musulmani,
e grande copia vi presero di ricche merci,
soprattutto d'olio, il quale fu tanto che il venderono
a un obolo la libbra:[722] depredazioni esiziali in quell'anno,
in cui era una spaventevole carestia in Africa,[723]
e però molto bisogno delle derrate di Sicilia. Al

tempo stesso Nasar mandò torme di cavalli a dare il
guasto ai territorii delle città fatte tributarie dei Musulmani:
parecchi mesi durò frastornando il commercio
della colonia, senza attentarsi ad assalirla altrimenti;
finchè andossene in Terraferma ov'era più agevole
a fare acquisto di territorio.[724] Ben ei lasciò una squadra
di salandre a Termini, o Cefalù, con soldati che
continuassero l'infestagione per terra;[725] e forse allor fu
che Basilio, con intento di ordinare la guerra in Sicilia,
fecevi capitano Euprassio,[726] e poi Musulice.
Allora per certo si cominciò a fabbricare o afforzare
una città, alla quale i Bizantini poser nome di Città
del Re; com'io credo, l'odierna Polizzi,[727] la quale sorge
sopra un colle in mezzo alla valle principale delle

Madonie, a brevissima distanza dalle scaturigini dei
due Imera, settentrionale e meridionale, o vogliam
dire fiume Grande e fiume Salso. Cotesti fiumi, correndo
in dirittura opposta, l'uno al Tirreno, l'altro
al mar d'Affrica, tagliano la Sicilia d'una linea non
interrotta, la quale segnò la divisione amministrativa
sotto i Romani, e poi di nuovo nel decimoterzo secolo;
e le due provincie si chiamarono la prima volta Lilibetana
e Siracusana, poi Sicilia di là e di quà del
Salso, ossia Occidentale ed Orientale, e l'una rispondea
al Val di Mazara, l'altra a quei di Demona e Noto
uniti insieme. Da quella fortezza i Bizantini tenendo
il passo delle Madonie, poteano dominare l'uno e
l'altro pendío; chiudere i Musulmani nel Val di Mazara;
e assicurare le popolazioni cristiane di Val Demone
e Val di Noto. Con pari intento il conte Ruggiero
due secoli appresso affortificava Polizzi, sì che
a lui ne fu attribuita la fondazione.



Scambiato per cagion di quelle sconfitte, o forse
uccisovi, Hosein-ibn-Ribâh, e rifatto governatore
della colonia Hasan-ibn-Abbâs,[728] i cavalleggieri musulmani
prorompeano di Palermo a infestar tutta la
Sicilia, l'anno dugento sessantasette dell'egira (11
agosto 880 a 30 luglio 881), nella state cioè dell'ottocento
ottantuno; e Hasan col grosso delle genti,
attraversata risolutamente l'isola, andava a bruciare
le mèssi nel contado di Catania. Di lì passato in quel

di Taormina,[729] distruggeva le ricolte e tagliava gli
alberi: onde uscitogli contro Barsamio, capitano del
presidio, uom di Siria come parrebbe al nome, questi
toccò una sconfitta, che il biografo di Elia da Castrogiovanni
dice predetta dal Santo.[730] Il vincitor musulmano,
tornandosi a Palermo, dava il guasto al territorio
di Bekâra, non so bene se Vicari, ovvero un
castel distrutto nelle vicinanze di Gangi, che non son
guari lontani nè l'uno nè l'altro dal luogo ov'eransi
afforzati i Bizantini. Questi dal canto loro non intermessero
le incursioni ne' territorii dei Musulmani ai
quali recarono gravissimi danni.[731] Così con varia fortuna
si combattea.




L'anno appresso, che fu il dugento sessantotto
dell'egira (31 luglio 881 a 19 luglio 882), cominciò
con atroce sconfitta e terminossi con splendide vittorie
dei Musulmani. Narra Ibn-el-Athîr che una gualdana
condotta da Abu-Thûr, “Quel dal Toro,” come
noi diremmo, imbattutasi nell'esercito bizantino, fu
tagliata a pezzi; sì che ne camparon sette uomini
soli.[732] Il nome di Caltavuturo,[733] che significa la rôcca
di Abu-Thûr, discosta cinque miglia da Polizzi, addita
il luogo dello scontro. La quale notizia accozzata
con quel rigo di annali è esempio dei materiali su
cui ci tocca ordinariamente a compilare questo nostro
lavoro: ragguagli talvolta precisi, ma come iscrizioni
sepolcrali; nè ci dipingono le sembianze, nè ci rivelano
le passioni, i pensieri, tutto quel movimento vitale
che piace e giova intendere nella storia. Ma alle
memorie storiche come noi le vorremmo, come l'ebbero
alle mani i grandi maestri dell'arte, suppliscono
un po' le leggende: almeno ci svelano in che modo
allor gli uomini delirassero, che è pur segno di vita.
Un'agiografia greca ed un'agiografia arabica s'abbattono
entrambe, com'e' pare, nel medesimo fatto di
Caltavuturo; narrando le visioni di due avversarii in

alcuna sconfitta toccata dai Musulmani. Niceta Davidde
di Paflagonia, nella Vita d'Ignazio Patriarca di
Costantinopoli scritta in greco, novera questo tra i
cento prodigii del patriarca: che Musulice, stratego
di Sicilia, in un'aspra battaglia contro i Saraceni,
sbigottito, nè sapendo che farsi, invocava l'anima
beata d'Ignazio, e che quegli, apparso in aria sopra
un possente caval bianco, gli accennava di muover
le schiere contro la sinistra del nemico; e così fece
il pio capitano, e, contro il solito, vinse.[734] In luogo di
un vescovo che venisse a dimostrare arte di strategia,
la leggenda musulmana fa scendere dall'empireo
le Huri dai begli occhi negri, per chiamare a novella
vita i martiri della fede unitaria. Il narratore è Abu-Hasan-Harîri,
siciliano di santissimi costumi secondo
sua setta, trapassato il novecento trentuno.
“Al tempo, diceva egli in sua vecchiezza, al tempo
che questa nostra patria nudriva prodi cavalieri,
non trascorsi per anco a lacerarsi in guerra civile, io
mossi con gli altri ad una impresa contro Infedeli; nella
quale scontratici col nemico, fe' carnificina di noi.
Tra i cadaveri trovai semivivo Abu-Abd-Selem-Moferreg,
uom virtuoso, dato ad esercizii di pietà, a
dura penitenza, e a combattere per la fede; il quale
così mi parlò: “Ti giuro,” ei disse, “per Dio, che ho
visto tante scale drizzate da questo campo infino al
cielo, per le quali scendeano giovanette che mai più
vaghe non ne conobbi al mondo. Tenendo alle mani
uno sciugatoio di drappo verde, ciascuna s'accostò

a un dei martiri nostri, e presogli il capo e posatoselo
in grembo, gli astergeva il sangue; poi, levando
nelle sue braccia il trafitto, se ne risaliva con esso
lui in cielo. Ma la donzella che venne a me, addandosi
ch'io respirassi, mi volse le spalle tutta sconsolata,
esclamando: — Oh sventura, egli vive! Oh
vergogna mia appo le compagne! — Ed ella mi
lasciò,” finiva singhiozzando Moferreg, “ch'io la
vidi con questi occhi miei aperti e risentiti. Mi lasciò
la dolce sorella: or come mai potrò cessare il pianto
finch'io non la ritrovi?”” Da quel dì in poi Moferreg
si profondò tanto più a meditare su la divinità e su
l'altro mondo; raddoppiò ogni più strano rigor di
vita ascetica; si cibò d'erbe; e quando alcuno gli
diceva: “Smetti, o Abu-Abd-Selem,[735] che hai fatto
abbastanza per guadagnare il Paradiso;” ei gli dava
su la voce: “Sciagurato ch'io non ho scusa appo il
mio Signore;” e ricominciava a piangere: nel qual
modo si travagliò per sei anni che gli rimaser di
vita.[736]



Deposto dopo la sconfitta di Caltavuturo Hasan-ibn-Abbâs,
e surrogatogli Mohammed-ibn-Fadhl,
rinnovava, nella primavera dell'ottocento ottantadue,
il disegno di Hasan; spargendo le gualdane per ogni
luogo ove i Cristiani non fossero sottomessi; e movendo
egli medesimo con lo esercito sopra Catania.
Andò seco lui grande sforzo di gente, levatasi in
massa alla guerra sacra, com'e' pare dal testo

d'Ibn-el-Athîr.[737] Dato il guasto alle mèssi in quel di Catania,
Mohammed improvvisamente si voltò contro i
soldati delle salandre bizantine, i quali non si ritrae
se abbiano fatto sbarco nella costiera orientale, o,
per terra, tenuto dietro all'esercito musulmano; o se
questo sia ito a trovarli su la costiera settentrionale,
valicando i monti. Mohammed li combattè e ruppe
con molta strage. Poi andò a guastare le ricolte di
Taormina; e al ritorno scontrossi con più forte esercito
cristiano, accozzato forse dai municipii di Sicilia.
Lo sbaragliò; ne uccise tremila uomini, e mandò le
teste in Palermo. Usando la vittoria, assaltò poi la
Città del Re, Polizzi, se regge il mio supposto; della
quale impadronissi per forza d'armi, e messe a
morte tutt'i combattenti, e ogni altra persona fe'
schiava.[738] Così erano sgombrati gli avanzi della espedizione
di Nasar. Le forze bizantine, bastando appena
alla guerra di Calabria, abbandonavano la Sicilia,
o forse vi lasciavano pochissimi presidii. Il territorio
cristiano pertanto si ristrinse ai monti della
Peloriade, all'Etna, e alla valle ch'è di mezzo.



Quella striscia di terreno sarebbe stata poi,
con lieve fatica, soverchiata dai Musulmani, se non
li avesse arrestato il peggior nemico loro, la discordia.
La quale nelle avversità suol trovare nuov'esca;
e cova sotterra; e quando poi senta rivoltare la fortuna,
s'apre spiragli, e divampa. I segni del tristo

fuoco si veggono apparire poco appresso la vittoria
di Mohammed-ibn-Fadhl: sono la debolezza e incertezza
con che si sciupò la vittoria. Il dugento sessantanove
(20 luglio 882 a 9 luglio 883), Mohammed
affliggea con saccheggi, cattività, uccisioni i contadi
di Rametta e Catania, ma tornava in Palermo tra il
giugno e il luglio dell'ottocento ottantatre,[739] senza
offendere altrimenti il nemico tutto quell'anno. Al
vittorioso condottiero, se deposto o morto non si sa,
era surrogato un Hosein-ibn-Ahmed; il quale morì
l'anno dugento settantuno (28 giugno 884 a 16 giugno
885), dopo una scorreria che fe' fare nel territorio
di Rametta, con guasti di poderi e preda di roba
e d'uomini. Poi, venuto d'Affrica a governare l'isola
Sewâda-ibn-Mohammed-ibn-Khafâgia, volendo imitare
il padre e l'avolo con gagliarde imprese, desolò
non solo il contado, ma forse anco i sobborghi di
Catania;[740] passò a Taormina; combattè quel presidio;
guastò le mèssi; e si facea più da presso, quando
venuti a chiedergli accordo, com'ei pare, i decurioni
della città, fermò la tregua per tre mesi e lo scambio
di trecento prigioni musulmani con que' di Siracusa;
ridusse lo esercito alle stanze in Palermo;[741] e

spirata la tregua, riassaltò la Sicilia orientale all'entrare
del dugento settandue (17 giugno 885 a 6 giugno
886) senz'altro frutto che un po' di bottino.[742]



Così per due anni allenava la guerra sacra, perchè
gli animi s'apparecchiavano alla guerra civile. Alfine,
aggiugnendosi alle altre cagioni di mal contentamento
le vittorie che riportava in Calabria Niceforo
Foca e il disordine che dovean recare dalla Terraferma
nell'isola i Musulmani rifuggiti,[743] si venne in questa
al sangue. I Berberi e gli Arabi combatteron tra loro,
il dì appunto non si sa, tra l'autunno dell'ottocento
ottantasei e la primavera dell'ottantasette:
e Sewâda con un suo fratello e tutti i partigiani,
presi dal popolo di Palermo e messi in ceppi, furono
mandati in Affrica. Il popolo rifece governatore un

Abu-Abbâs-ibn-Ali;[744] ma par che poco durasse in
ufizio, e che il principe aghlabita riescisse a chetare
i sollevati; sì che non guari dopo rimandava in Palermo
lo stesso Sewâda.



Breve pausa di discordie, ma ben la sentirono
i nemici. Morto in questo mezzo Basilio Macedone
(1 marzo 886) e venuto l'impero nelle deboli mani
di Leone, era chiamato Niceforo Foca a governar la
guerra in Asia Minore. I Musulmani di Sicilia allestivano
allora l'armata per riassaltare la Calabria,
l'anno dell'egira dugento sessantacinque (15 maggio
888 a 4 maggio 889). Allo incontro venne da
Costantinopoli a Reggio il navilio imperiale; e passato
lo stretto, che già avea preso il nome di Mar
del Faro,[745] trovò il nemico nelle acque di Milazzo,
probabilmente in settembre ottocento ottantotto. La
battaglia finì con una strage spaventevole: prese tutte
le navi ai Cristiani; morti dei loro cinque, forse settemila,
tra di ferro e annegati: ed è da credervi, poichè
al certo il vincitore musulmano non risparmiò i
prigioni, dopo quelle orribili crudeltà di Niceta Orifa.
Allo annunzio della quale sconfitta gli abitatori di

Reggio e delle altre città e castella della estrema
Calabria, fuggivano dalle case loro sentendosi sul
collo la spada musulmana. Infatti l'armata vincitrice
approdò; sparse gli scorridori all'intorno, e fatto
gran bottino si ridusse in Palermo.[746]



Dopo la espugnazione dell'ottocento quarantatrè,
il nome di Messina ricomparisce nelle memorie musulmane
in questo tempo, sapendosi che Mogber-ibn-Ibrahîm-ibn-Sofiân
fosse mandato a capitanare
“l'esercito di Messina e terra di Calabria dopo la
battaglia di Milazzo;” queste sono le proprie parole
del biografo.[747] Nel mezzo secolo che corse tra l'uno e
l'altro avvenimento, non si fa punto menzione di quella
città; ma si ricordano, dall'ottocento settantasette
in poi, i guasti di eserciti musulmani nel contado di
Rametta, picciola rôcca tra i monti, a ponente di Messina

ond'è lontana nove miglia in linea retta[748] e molto
più pei sentieri tanto o quanto praticabili a tramontana
e mezzogiorno. Rametta o Rimecta, terra di nome
latino, e però antica, ancorchè non se ne faccia ricordo
da storici e geografi innanzi il nono secolo;
terra limitata dal sito a mediocre prosperità; forte
asilo in tempo di guerra. Così ancora per tutto il
corso del decimo secolo il nome di Messina s'udì
poco, quel di Rametta fu famoso per battaglie e assedii;
finchè la città del Faro, non molto innanzi il
conquisto normanno, ripigliava l'antico lustro, e Rametta
tornava alla condizione assegnatale dalla natura.
Da cotesta vicenda parmi si debba argomentare
che dopo l'ottocento quarantatrè i principali
cittadini di Messina e gran parte del popolo si tramutassero
in quelli aspri gioghi per viver liberi; e che
Messina, mezzo abbandonata, rimanesse come porto
ed emporio, Rametta divenisse l'Acropoli dell'antica
patria.



Mogber, uom valoroso, della nobile schiatta di
Sofiân collaterale di casa d'Aghlab,[749] era stato accetto
un tempo a Ibrahîm-ibn-Ahmed, che solea per
diletto armeggiar di lancia con esso lui; era stato
preposto al governo di Laribus; ma poi, allontanato
d'Affrica al par di quanti altri davan ombra al tiranno,

ebbe il pericoloso comando dell'esercito a Messina.
Dove gli avvenne che andato con poche galee
a una correria in Calabria, l'armata bizantina, capitanata,
com'ei pare, da un ammiraglio Michele, lo
fe' prigione, e sì mandollo a Costantinopoli; ove dopo
alquanti anni morì. Per lungo tempo rimase popolare
in Affrica il nome di Mogber, recitandovisi da tutti
un poemetto ch'egli avea dettato nei tristi giorni
della cattività, e mandatolo al Kairewân, del quale
abbiamo due squarci: poesia imitativa; versi così
così; sensi di carità patria; disprezzo della fortuna, e
speranza che confortasse l'animo del prigione colui
che avea guardato Giuseppe dalle seduzioni, rincorato
Giobbe, liberato Abramo dal furore de' Miscredenti
e dato possanza al bastone di Mosè in faccia
ai Maghi d'Egitto.[750]



Ma Sewâda-ibn-Mohammed, tornato in Palermo,
movea l'anno dugento settantasei (5 maggio 889 a
23 aprile 890) contro Taormina, e invano l'assediava;[751]
col quale par che Ibrahîm-ibn-Ahmed abbia
mandato in Sicilia milizie straniere sotto pretesto
della guerra sacra in Calabria, e in verità per mettere
un freno in bocca ai coloni. In fatti, leggiamo
nella Cronica di Cambridge che di marzo ottocento
novanta i Musulmani di Sicilia si levarono in arme

contro gli Affricani e uccisero un Tâwâli, del quale
altro non si conosce che il nome o soprannome che
sia;[752] ma quella appellazione di Affricani e Siciliani,
data qui dal medesimo scrittore che nell'ottocento
ottantasette avea parlato di Giund e Berberi, mostra
che si combattesse tra le novelle forze venute d'Affrica
e gli antichi coloni, non più tra le due schiatte
di costoro.[753] Resse la Sicilia l'anno dugento settantotto
(14 aprile 891 a 1 aprile 892) Mohammed-ibn-Fadhl
di già ricordato. Il dugento settantanove
(2 aprile 892 a 21 marzo 893), il Baiân ripete il nome
di costui e lo dice entrato in Palermo capitale
dell'isola il due sefer[754] (4 maggio 892); la qual data,
sì precisa, è indizio di avvenimento non ordinario;
forse un moto di fazioni; forse una battaglia. Ne fan
certi di ciò i cenni che troviamo in altri scrittori.
Leggiamo nella storia d'Affrica del Nowairi, che l'anno
dugentottanta (893-894) Ibrahim-ibn-Ahmed, rifatto
hâgib, o vogliam dir ciambellano e primo ministro,
un Hasan-ibn-Nâkid, gli conferì inoltre parecchi
oficii, tra i quali l'emirato di Sicilia, e che Hasan
andò con un esercito a combattere i popoli di Tunis

e di tutta la penisola di Scerîk,[755] come chiamavan la
lingua di terra che si termina nel Capo Bon e dritto
guarda al promontorio occidentale della Sicilia. Da
un'altra mano, tra l'ottocentonovantadue e il novantasei,
non s'intende in Sicilia d'impresa contro i
Cristiani; anzi si vede fermato un patto tra loro e
i Musulmani dell'isola: fermato ai tempi di Abu-Ali,
dice la Cronica di Cambridge;[756] fermato coi Saraceni
di Palermo che si ribellarono dal principe d'Affrica,
dice Giovanni Diacono napoletano,[757] alludendo,
com'e' par certo, al medesimo accordo. V'ha luogo
dunque a due supposti: o che il principe affricano

abbia voluto usar la vittoria di Mohammed-ibn-Fadhl,
per togliere le franchigie della colonia, e farla reggere
dal primo ministro ch'ei si teneva allato; ovvero
che i coloni siano rimasi di sopra in alcun altro
scontro, e Ibrahim abbia commesso al primo ministro,
che, doma la penisola di Scerîk, traghettasse
il mare, e andasse a domar la Sicilia, il che poi non
si effettuò. Al secondo supposto dan valore le parole
di Giovanni Diacono; talchè Abu-Ali sarebbe soprannome
del capo della rivoluzione in Palermo.



La pace, chè tal vocabolo adopran qui i cronisti
contro l'uso ordinario degli accordi coi Cristiani,
non portava ai Musulmani altro avvantaggio, che di
liberar mille prigioni di lor gente. Fu stipolata tra gli
ultimi dell'ottocento novantacinque e i primi del novantasei.
Le fu posto il termine di quaranta mesi; e la
colonia diè statichi da scambiarsi ogni tre mesi, una
volta Arabi e una volta Berberi.[758] Tornò dunque a un
compenso del riscatto di mille Musulmani col valsente
del bottino, schiavi e guasti di ricolte, che i Cristiani
avrebbero potuto patire in quattro estati; e gli ostaggi
si davano dai Musulmani ai Cristiani, perchè in tal
baratto questi pagavan contante, e quelli in credito.
Accordo glorioso per quei tre o quattro municipii
della schiatta vinta che a mala pena si difendeano,
stretti e incalzati in un cantuccio dell'isola; troppo
umile pei conquistatori che s'eran lasciati prender
tanta gente, sia in Sicilia sia in Calabria, nè si fidavano
di liberarla con la spada. Nè minore scandolo
era per loro a confessare in faccia ai Politeisti la

profonda scissura della colonia, con quello avvicendare
degli statichi: Arabi e Berberi, non più fratelli
in Islam!



Pongo termine qui alla narrazione del conquisto.
Io non ho voluto arrestarmi all'ottocento settantotto
alla espugnazione di Siracusa, nè proseguire infino
a quella di Taormina nel novecentodue, che sarebbero
parute l'una o l'altra epoche più esatte secondo
i fatti esteriori. Ma il gioco delle forze politiche, al
quale vuolsi risguardare piuttosto che agli accidenti
delle guerre, cambiò appunto al tempo della detta
pace. Allor fu che il principato bizantino lasciò la Sicilia
come spacciata. Allora i pochi municipii cristiani
independenti cominciarono ad operare dassè.
Allora la colonia musulmana, stendendo la mano a
quei generosi avanzi della schiatta vinta, gittossi
nella lotta di independenza che darà materia al seguente
libro.






CAPITOLO XI.



Travagliandosi per tal modo i Musulmani di Sicilia
negli ultimi venticinque anni del nono secolo,
la guerra che conduceano in terraferma d'Italia
mutò indole e luoghi. Ciò anco venne dalle nuove
condizioni dei potentati cristiani. Maturati, siccome
abbiamo accennato, i frutti della riforma di Basilio
Macedone, l'impero d'Oriente occupava le più vicine
parti della penisola, e cercava di attirarsi con le pratiche

il papa, e adescare o sforzare gli altri Stati minori
della Italia Meridionale, sì che tornassero al nome
bizantino. Da un'altra mano, l'Impero Occidentale,
smisurata massa ed eterogenea, presto s'era scissa:
i varii principi del sangue di Carlomagno, che ne
avean preso chi un reame e chi un altro, litigavano
tra loro; e s'era spenta con Lodovico secondo, imperatore,
ogni virtù di quella schiatta. Allora quei
che aspiravano al regno d'Italia ed alla dignità imperiale,
non bastando a pigliarsi la corona con le
proprie mani, cominciarono ad accattarla dal papa;
il quale, mercè la preponderanza del clero, trovava
modo a governare i suffragi dei grandi vassalli italiani.
Così l'autorità imperiale avvilissi tanto più; la papale
crebbe; e non ne migliorò punto la condizione d'Italia.



Perchè il papato, sì efficace a scommettere l'Italia,
non ebbe mai potere di unirla, anco volendo; e
questo è necessario effetto d'una ambizione senz'armi.
Ciò apparve, come tante altre fiate, così al tempo
di Giovanni Ottavo (872-882); il quale si accinse
a compiere, a profitto della sede romana, i disegni
di Lodovico Secondo imperatore contro i Cristiani
dell'Italia Meridionale, sotto specie che i Musulmani
aiutati da loro infestassero lo Stato della Chiesa. Giovanni
si fondava, oltre l'influenza temporale dei vescovi,
su le discordie e i timori di quei piccioli Stati
e su le forze materiali ch'ei potesse ottener dai due
imperatori: da Basilio, favoreggiandolo nel conquisto
della Puglia, e accomodando la gran lite della Chiesa
Costantinopolitana; e dall'imperatore d'Occidente, in
baratto della corona. A lui non mancò ingegno, nè

coraggio, nè attività, nè saldo proponimento, nè coscienza
larga: fu sempre a cavallo, o in nave; si
gittò tra le armi; scomunicò con ambo le mani in
Italia; ribenedisse Fozio in Oriente; scrisse volumi
di lettere; promesse largo, e attese corto; ingannò;
ordì tradimenti; aiutò il vescovo di Napoli a un fratricidio:
e pur non conseguì lo intento suo. E tal diffalta
gli scrittori ecclesiastici non gli hanno mai perdonato.
L'ira è andata sì innanzi, che altri l'accagiona
di “prudenza carnale;”[759] come se Giovanni
Ottavo fosse stato il solo papa ambizioso: e il cardinal
Baronio, con insipida arguzia, scrive che la femminina
debolezza di costui desse appicco alla favola
della papessa Giovanna.[760] Così lo feriscono, senza volergli
far troppo male. Il disegno, del resto, non fallì
per timidità di Giovanni Ottavo, ma perchè i feudatarii
imperiali dal Tevere in su non avean voglia di
ubbidire a un prete; perchè dal Tevere in giù ei
trovò tiepidi amici e nemici imperterriti; i quali, minacciati
da lui, si strinsero coi Musulmani, e glieli
scagliarono addosso.



Il paese, la cui sorte si giocava per tal modo
tra l'impero d'Oriente, il papa e i Musulmani, era
scompartito in questa guisa. La Calabria e Terra
d'Otranto ubbidiano in parte a Costantinopoli, in
parte eran tenute dai Musulmani. Da quelle due

punte della penisola ai confini dello Stato Ecclesiastico,
il principato di Benevento occupava tutto il pendio
orientale dell'Apennino. L'occidentale era tenuto
a mezzodì dal principato di Salerno, a settentrione
da quel di Capua: tra i quali si reggeano validamente,
appoggiate in sul mare, le repubbliche di Napoli,
Amalfi e Gaeta. In tutto, sei Stati agguerriti, rabbiosi,
agognanti ciascuno al danno dell'altro; sospettosi
tra loro e de' potentati maggiori. Capua, spiccatasi
di recente dal principato di Salerno, confiscata dall'imperatore
Lodovico Secondo, era ricaduta nelle
mani del vescovo: Landolfo, della famiglia di quei
gastaldi o conti che voglian dirsi; uom senza legge
nè fede, aborrito dai popoli e sopratutto dai frati;
vacillante altresì per le gare di non so quanti nipoti,
tutti degni di lui. Uno Stato così fatto, confinando da
un lato con le repubbliche, dall'altro coi dominii papali,
dovea essere il pomo della discordia.



Stando le cose in questi termini verso l'anno
ottocento settantacinque, i Musulmani ricominciarono
nell'Italia Meridionale due serie di combattimenti,
anzi due guerre al tutto diverse; nell'una delle quali
erano assaliti, nell'altra assalitori; nell'una operavano
dal golfo di Taranto per difendere dai Bizantini
gli avanzi di lor colonie; nell'altra fean base dei
golfi di Salerno, Napoli e Gaeta, per depredare tutta
la Terra di Lavoro e la Campagna di Roma. Pertanto,
tratteremo separatamente i casi di coteste due
guerre.



Principiando da quella di Calabria e di Puglia,
e' si vede che, poco prima o poco appresso la morte

di Lodovico, il navilio musulmano, di Taranto o di
Creta, avea già risalito l'Adriatico infino a Grado, e
tentatala invano, al ritorno (luglio 875) arse Comacchio.
Dalla parte di terra, la colonia di Taranto, rinforzata
dalle reliquie dell'esercito di Salerno, occupò
gran tratto di Calabria. Preposto intanto al reggimento
un Othmân, che il Sultano, al suo tempo, avea bandito
di Bari, Othmân riassaltava lo Stato di Benevento.
Corsero i Musulmani infino a Bari e a Canne, depredando;
ruppero tre fiate le genti di Adelchi; infestarono
i contadi di Benevento stessa, Telese, Alife,
desolati tante volte nelle passate guerre; e alfine
vennero all'accordo col principe di Benevento. Conduceano
tal pratica due vecchi compagni di prigionia
del Sultano, chiamati dai cronisti Abdelbach ed Annoso;
nome certamente musulmano il primo, che va
scritto Abd-el-Hakk, e certamente latino il secondo,
onde accenna un rinnegato. Adelchi uscì di briga
a buon patto, stipolando con costoro di rendere
il Sultano ad Othmân; il quale nol ridomandava,
credo io, per carità musulmana. Quantunque una
cronaca narri i gravi danni che Saudan fece ai
Cristiani, libero ch'ei fu e tornato a Taranto, parmi
che quivi si parli del nuovo sultano, scambiando,
al solito, il nome proprio col titolo; poichè gli annali
musulmani portano la morte di Mofareg-ibn-Sâlem,
appunto in questo tempo in cui la tradizione cristiana
lo dice consegnato ad Othmân.[761]




Ricominciato così il terrore dei Musulmani, e
rifatto imperatore Carlo il Calvo, che non poteva attendere
all'Italia, Basilio Macedone mandò lo stratego
Gregorio con un'armata ad Otranto. Chiamato
dai cittadini di Bari, che temeano un assalto di Othmân,
Gregorio andò a Bari; la occupò a nome dell'impero
bizantino (876); e, per arra di buon governo,
pigliò alcuni ottimati, e sì mandolli prigioni a
Costantinopoli. Indi i principi di Benevento, Salerno
e Capua, ancorchè fossero caldamente sollecitati da
Basilio a cooperare contro i Musulmani di Calabria,
e pregati con belle parole di religione, di cacciata
dei Barbari, di benigna protezione dello Impero,
e il resto che ognun sa, pur non se ne mossero.
Napoli, che non s'era mai inchinata a Lodovico, nè
spiccata dai Musulmani, si strinse ad essi più che
mai; tornarono a quell'amistà Amalfi e Gaeta che
tentennavan prima; e v'entrò lo stesso principe di
Salerno.[762]



La Puglia e la Calabria, su le quali Basilio doveva
operare ormai con la forza delle armi e le pratiche
del papa, aveano ubbidito, prima della occupazione
musulmana, al principato di Benevento. A
quanto si può scernere nella oscurità di quel tratto

di storia, predominava in quelle provincie lo elemento
municipale; ma snervato, ligio, inerte, diverso
d'indole dalle repubbliche di Venezia, Roma,
Napoli, ch'aveano goduto libertà ormai da tre secoli.
Erano comuni piccioli la più parte, o se alcuno
se ne notava popoloso, come Bari, non mostrava
maggior vigore che i piccini: nè la debolezza
individuale dei comuni era compensata dalla
unione della provincia, dagli ordini militari, amministrativi
o politici, dalla affezione, o almeno abitudine
dei sudditi. Tanto più che, comparsi in quelle
parti i Musulmani, le aveano corso per trent'anni al
par dei Franchi, dei Longobardi di Benevento e dei
Longobardi di Salerno; e i municipii aveano piegato
il collo a volta a volta dinanzi a chi più temeano.
Dopo l'875, dileguato il nome dei Franchi, e rimasi
in quelle province i sanguinosi avanzi dei Musulmani
che si risentivano, facilissimo s'offriva il conquisto
alle armi bizantine.



Si dierono dunque a Basilio parecchie castella
della Puglia, come si ritrae dal confuso e alterato
racconto della Continuazione di Teofane, compilato
su le nuove ch'eran corse per le bocche di tutti a
Costantinopoli. Tra cotesti fatti leggiam sublime esempio
di virtù rinnovatosi in altri tempi e appo altre
nazioni e di tanto più credibile. Narrasi che movendo
i Musulmani contro un castello dello Stato di Benevento,
e avendo i terrazzani mandato un nunzio a
chiedere soccorso a Costantinopoli, quegli, tornando
con promesse di Basilio, fu preso dai Musulmani;
i quali gli profferian salva la vita, se togliesse

ai suoi ogni speranza degli aiuti greci. Quel generoso
disse di sì. È addotto dunque da una mano di soldati
sotto le mura, fa chiamare i principali cittadini,
espone l'ambasciata, e venuto alla risposta di Basilio:
“Provvedete ai miei figli,” gridò, “chè a me
avanzano pochi istanti di vita. Basilio già manda gli
aiuti.” E incontanente il trucidarono i Musulmani;
ma levarono l'assedio. Così le castella di questa
provincia tennero fermo nella devozione dell'imperatore,
conchiude la cronaca di corte;[763] non contando
come interruzione tre secoli di dominio longobardo,
ch'eran passati.



Nondimeno i Bizantini si travagliarono per cinque
anni senza altri segnalati avvantaggi che d'avere
allontanato dalla lega musulmana, per procaccio del
papa, Salerno e poi Benevento; finchè distrutta l'armata
affricana e siciliana su le costiere di Grecia (880),
e assaliti in casa loro i coloni di Sicilia, Nasar ripassava
in Calabria, come a suo luogo accennammo.
Quivi Nasar cooperando coi fanti e i cavalli capitanati
dal protovestiario Procopio e da Leone per soprannome
Apostippi, acquistò gran tratto della provincia.
Ruppe al capo di Stilo un'altra armata testè
venuta d'Affrica; cacciò i Musulmani da molte terre
occupate;[764] ma tornato Nasar a Costantinopoli, la invidia
che Leone portava a Procopio fe' perdere una

battaglia contro i Musulmani. Leone con gli avanzi
delle genti sbaragliate prese Taranto, e fe' schiavi
quanti vi trovò Musulmani o Cristiani.[765] Richiamato
indi costui, e punitolo d'avere abbandonato il commilitone
sul campo di battaglia,[766] Basilio mandava in
Italia uno Stefano Massenzio, con iscelte milizie di
Cappadoci e Carsianiti, che si aggiunsero alle legioni
di Tracia e Macedonia. Questi avendo pur fallito
un colpo sopra Amantea, Basilio, l'anno ottocento
ottantacinque, gli surrogò Niceforo Foca; uom d'alto
stato e grandissimo animo, avolo dell'omonimo suo
che sedè sul trono di Costantinopoli.



Niceforo, recate nuove forze del tema d'Anatolia,
e alsì dei valorosi Pauliciani ch'erano avanzati allo
sterminio di lor setta in Oriente,[767] ultimò il conquisto.
Rotti in molti sanguinosi scontri i Musulmani; strette
d'assedio successivamente Amantea e Santa Severina,
sforzò quei presidii a dar le castella e andarsene, salva
la vita e lo avere, in Palermo e altri luoghi di Sicilia.[768]

Riebbe anco Tropea; tutte le Calabrie e una parte
della Puglia ridusse al nome imperiale. A capo d'un
anno, quando, morto Basilio, il vittorioso capitano era
chiamato a difendere le province dell'Asia Minore,[769]
Niceforo, partendo dal nostro suolo, lasciovvi gratissima
memoria di sè. Erano avvezzi in quelle guerre
i soldati bizantini a far mercato dei prigioni, che
si spartivano come ogni altra maniera di bottino: prigioni
quasi tutti Italiani, abitatori delle terre che per
forza avessero ubbidito ai nemici, ovvero rapiti senza
pretesto dai lor fratelli in Cristo. Niceforo, volendo far
combattere i ribaldi soldati, non avea potuto fin qui
prevenire tal misfatto; ma alla partenza il riparò da
uom savio e forte. L'esercito, ito a Brindisi per traghettare
su l'opposta costiera, si traea dietro le torme
di quei miseri, per venderli schiavi in Costantinopoli:
nè fiatava Niceforo. Sol comandò che prima dei prigioni
si imbarcassero tutti i soldati; e, quando furon
su le navi, fe' sciogliere le vele, e fe' bandire ai prigioni,
ch'eran liberi. La gratitudine degli Italiani alzò su
la spiaggia un tempio dedicato al santo di cui portava
il nome quell'eroe;[770] in commemorazione alsì delle
vittorie e della umanità mostrata, nel breve tempo
ch'ei resse la provincia, trattando bene i sudditi e
alleviando i tributi.[771]



Basilio aveva anch'egli dato in Italia un egregio
esempio di umanità. Tra i benefattori che dalla povertà

e oscurità l'avean fatto salire a fortuna, si
notò una ricca donna per nome Danielis, vedova
di alcun condottiere slavo stanziato nel Peloponneso;
dal che forse ebbe origine il soprannome di
figliuol della Slava, col quale gli annali musulmani
denotano il Macedone.[772] Venuta a morte la Danielis,
colma di onori da Basilio imperatore, ed avendolo
fatto erede di sue possessioni nelle quali vivea un
grande numero di schiavi, Basilio ne affrancava
tremila; e mandavali a ripopolare alcune terre di
Puglia e di Calabria, desolate nella guerra dei Musulmani.[773]
Ma cotesti beneficii erano rimedio passaggiero
che finiva con la vita dei benefattori; e quei
che loro succedeano ricadean sempre nella negligenza
e soprusi del Basso Impero; e fean maledire ai popoli
italiani la dominazione novella, al par delle antiche e
delle stesse correrie e tirannidi dei Musulmani. Perciò
gli scrittori italiani di quel tempo, ritraendo le opinioni
di lor nazione, parlan dei Greci con tanto livore. Erchemperto
li dice somiglianti ai bruti nelle usanze, e
bruti al tutto nell'animo; Cristiani di nome; peggiori
di costumi che gli Agareni; masnadieri, che andavano
rubando i miseri abitatori, per tenerli come
schiavi e schiave, farne traffico coi Saraceni, o mandarli
qua e là a vendere in stranie terre.[774] La Cronica
di San Benedetto, con parole non meno aspre,
tocca la insolenza loro, le continue violenze; le donne

rapite in faccia ai mariti, il rispondere a schiaffi e
nerbate a chi si lagnasse della ingiuria.[775] Alla frequenza
delle offese private si aggiugneano la rapacità
dei governanti, il peculato, le tasse aggravate, le
angherie col pretesto di armamenti, e mille altri soprusi
dei quali ci avverrà far menzione. Indi si comprende
perchè, nelle Calabrie e nelle parti orientali
della Puglia, la dominazione bizantina sia stata sempre
sì precaria, e sia caduta al primo crollo che le
diedero i Normanni. Lo interesse comune poi dei
principi e dei popoli le vietò di allignare nelle altre
province dell'odierno reame di Napoli, delle quali
or tratteremo, tornando indietro nell'ordine dei
tempi.



S'accese quivi la guerra per le provocazioni di
Giovanni Ottavo, come sopra si accennò. Adriano, un
secolo innanzi, s'era provato a stender la mano sopra
Napoli e tutto lo Stato di Benevento.[776] Giovanni ridestò
la pretensione pontificale sopra Capua, quand'ei
mercanteggiò la corona imperiale a Carlo il Calvo; e
Carlo, al quale quella città nulla costava, ne rinnovò la
concessione.[777] Che il papa l'abbia richiesto a fin di usarla

e non di riporre un'altra pergamena negli archivii,
lo provano direttamente gli atti di signoria feudale
esercitati pochi anni appresso: le scritture pubbliche,
cioè, intitolate, e la moneta battuta a Capua in suo
nome;[778] la repubblica di Gaeta, fatta feudo del conte
di Capua, quand'ella si calò all'autorità temporale
della Santa Sede. Per arrivare allo scopo, Giovanni
usò le divisioni interiori degli Stati meridionali e le
nimistà tra l'uno e l'altro; onde avvenne che accostandosi
a lui una parte, la parte avversa si gittò coi
Musulmani, e aiutolli a loro scorrerie contro il papa.
E ciò notaron bene i contemporanei; leggendosi in
Erchemperto che Bertario, abate di Monte Cassino,
e il vescovo di Teano, si faceano ad ammonire Giovanni
Ottavo che non soffiasse nelle discordie civili
di Capua, poichè il fuoco di quelle potrebbe arrivare
un dì infino a Roma.[779] Le quali parole Erchemperto
riferisce al tempo che si bipartì la diocesi capuana,
cioè all'ottocento ottantuno; ma s'adattano piuttosto
all'ottocento settantacinque, quando il fuoco stava
per appigliarsi.



Tali essendo le disposizioni degli animi verso
il tempo che Carlo il Calvo prese la corona a Roma,
si venne alle armi, com'e' pare, nella state del settantasei.
Sia che qualche corsale musulmano, riparando
nei porti di Napoli, Amalfi e Gaeta, fossene
uscito a far ladronecci alla volta d'Ostia;[780] sia che

quelle repubbliche e il principato di Salerno avessero
soltanto fermato la lega coi Musulmani, il papa con
l'uno o l'altro pretesto volle far atto d'autorità, ingiungendo
a quegli Stati di sciorre il patto: che tornava
a dire disarmarsi, mentre egli da un lato e Basilio
Macedone dall'altro si apprestavano a spogliarli.
Risposero con aperti atti di ostilità. L'origine della
guerra non si può comprendere in altro modo; poichè
assurdo sarebbe a pensare che quegli Stati fossero
entrati in lega sì pericolosa per mera cupidigia
di preda. Assurdo alsì che l'avessero fatto per paura
dei Musulmani, i quali appena bastavano a difendere
sè stessi in Calabria, non che sforzare altrui, a
mezza costiera dal Tirreno.



Dalle querele del papa si ritrae ch'essi risalivano
in barche il Tevere; indi a piè o a cavallo
correano la odierna legazione di Velletri; osavano
mostrarsi alcuna volta sotto le mura di Roma; varcato
il Teverone, depredavano la Sabina. “Corron la
terra come locuste, scrivea Giovanni, ed a narrare
i guasti loro sarebbero mestieri tante lingue quante
foglie hanno gli alberi di questi paesi. Le campagne
son fatte deserti, albergo di belve; rovinate le chiese;
uccisi o imprigionati i sacerdoti; menate in cattività

le suore; abbandonate le ville e castella; rifuggiti i
miseri abitatori a Roma; e sì la ingombrano, che i monasteri
della città non bastano a nudrirli. Il senato ha
dato fondo al suo avere; io non dormo nè mangio per
la sollecitudine: — e tra non guari,” aggiunse egli in
una lettera del nove settembre ottocento settantasei,
“tra non guari, verranno ad assalirci in Roma; poichè
stanno armando cento legni e quindici navi da traghettare
cavalli.” Così Giovanni Ottavo lamentavasi
a Bosone vicario imperiale in Italia, poi a Carlo il
Calvo, alla imperatrice, ai vescovi possenti in corte,
tra il primo di settembre ottocento settantasei e la
fine di maggio del settantasette, per messaggi e continue
lettere, sì poco svariate nella narrazione, sì
monotone nelle metafore, che sembrano stampate sopra
un solo studiato modello.[781] Diversa è bensì una
epistola che il papa indirizzava a Gregorio, capitano
bizantino in Italia, a' diciassette aprile del settantasette,
che è a dire nel bel mezzo di due lamentazioni della
forma che accennai, mandate a corte di Carlo il
Calvo, il primo marzo e il venticinque maggio. Nella
epistola a Gregorio, il papa disinvolto il pregava che
mandasse dieci salandre nel porto d'Ostia, “per tenere
a segno certi ladroncelli agareni, che occultamente
venivano a rubacchiare lo Stato della Chiesa,
non potendo, sì com'era noto a Gregorio, depredare
apertamente.” Così Giovanni Ottavo ci insegna a far
la tara a quegli spaventevoli racconti composti ad

uso dei devoti di Francia e Allemagna. Parlando ai
capitani di Basilio Macedone, ch'eran bizantini e vicini,
non si potean dire tante bugie.



D'altronde, l'intento del papa sopra gli uni e
sopra gli altri era diverso. Dai Bizantini non altro
richiedeva che esser difeso contro i corsali; e maggiori
forze gli sarebbero state a noia, come trasparisce
dalle fredde e forzate parole che aggiugneva
alla lettera citata, per mostrare a Gregorio di rallegrarsi
che Basilio imperatore, figliuol suo carissimo,
intendesse mandare un altro esercito e un'altra armata
nello Stato di Benevento. Ai Franchi, per
contrario, domandava eserciti e poi eserciti, e che
lo imperatore venisse in persona a liberarlo, non solo
dagli Agareni, figli di concubina, ma sì dai Cristiani,
falsi figliuoli di Sara, i quali lo molestavan al pari e
peggio; ciò che in lingua volgare significava bramar
che i feudatarii dell'Italia di sopra, e un po' anco di
Francia, trottassero verso il Garigliano e il Volturno,
per allargare lo Stato della Chiesa. Ma Carlo il Calvo
non potè e non volle. Gli diè in tutto le milizie del
ducato di Spoleto, condotte dai conti Lamberto e
Guido, vicini del papa, e però nemici. Con esso loro,
nei primi di novembre ottocento settantasei, mosse
Giovanni alla volta di Capua e Napoli; pretendendo
venire a sciogliere l'empia lega.[782] Nè tardò a tirar

a sè il principe di Salerno, il quale prestandogli mano
sperava ingrandirsi a scapito degli altri Stati.



Sergio duca di Napoli tentennò, adescato dal
papa con belle parole e con far vescovo della città
Atanasio, fratello del duca; ma poi si rassodò nell'amistà
musulmana, confortandolo il principe di Benevento,
e, quel che più è, Lamberto di Spoleto ch'era
venuto a Napoli come sgherro del papa. Giovanni
dunque, non potendo sforzare, scomunicò Sergio; gli
lasciò in seno Atanasio, serpente velenoso; e pien di
dispetto se ne tornò a Roma. Dopo le quali pratiche
infruttuose la guerra incrudì. Napoli assaliva il principe
di Salerno, mancatore alla lega. Questi, per mostrare
zelo ai novelli amici, faceva uccidere un buon
numero di Musulmani; e poi, cadutigli nelle mani
venticinque cavalieri napoletani, lor troncò la testa,
dice Erchemperto, per espresso volere del papa.[783]



Nondimeno, nè la tiepidezza di Carlo il Calvo,
nè la nimistà del conte di Spoleto, nè la pertinacia
delle repubbliche, non spuntavano Giovanni Ottavo dai
suoi proponimenti. Quei cittadini, collegati per necessità
politica col nemico della Fede, eran pure cristiani,

cattolici e superstiziosi quanto apparteneasi a' loro tempi;
e, se nel decimonono secolo il papa pontefice tien
su il papa re, non fia maraviglia che nel secol nono
i Napoletani, gli Amalfitani, i Gaetani oscillassero tra
due paure: fossero disposti talvolta a lasciar la terra
al successore di San Pietro, purchè lor procacciasse
un cantuccio su in cielo. Indi prestarono ascolto a
Giovanni Ottavo, nimichevole e ambizioso e perfido
quanto lo conosceano. Indi egli nella state del settantasette
ripigliò agevolmente le negoziazioni: fe'
lampeggiare agli occhi dell'uno nuove folgori di scomuniche,
agli occhi dell'altro l'oro d'uno stipendio;
ad altri disse, mettendo da canto ogni pudore, ch'ei
gli farebbe o tutto il bene o tutto il male ch'ei sapesse:
mai capo di parte, fiero ed astuto, non operò
con maggiore veemenza che Giovanni Ottavo in questo
tempo. Tentando l'Italia settentrionale, invitò a un
sinodo a Ravenna i vescovi e signori del reame, per
ovviare, diceva egli, ai pericoli della Chiesa lacerata
dagli Infedeli e dai mali Cristiani; ma non ostanti
le minacciate scomuniche, niuno andò a questa dieta
politica, ove il papa volea prendere il luogo dello
imperatore: sì ch'egli fu necessitato a differirla, e
poi a trattarvi soltanto di disciplina ecclesiastica.[784]
Nell'Italia meridionale le pratiche, più vive, aiutate
dalle intestine discordie, e, com'ei parmi, dalla riputazione
delle armi bizantine, portarono il papa accosto

assai al suo intento. Quasi protettore o presidente
di quel piccioli Stati, tra marzo e aprile del settantasette,
ordinava che il vescovo conte di Capua, e i
reggitori di Gaeta, Napoli e Amalfi si adunassero a
Gaeta, preseduti da due cardinali legati, per trattare
lo scioglimento del patto coi Musulmani. Differito il
congresso a Traietto, andovvi il papa in persona col
principe di Salerno, del mese di luglio: e il risultamento
fu un trattato del papa con Amalfi; e una
congiura a Napoli.[785]



Il trattato portò che gli Amalfitani, rinunziando
all'amistà dei Napoletani e Musulmani, servissero il
papa con forze navali; guardassero le costiere da
Traietto a Civitavecchia, spesati da lui di diecimila
mancusi d'argento all'anno.[786] La congiura a Napoli
scoppiò sul fin d'ottobre o principio di novembre.
Atanasio vescovo prese il proprio fratello Sergio; si
fe' duca in luogo di lui, e mandollo al Santo Padre a
Roma; ove Sergio fu accecato, e poco appresso morì
in prigione. Il papa, complice ed istigatore, liberalmente
volle pagare ad Atanasio le spese della congiura;
e, non trovandosi in pronto tutta la moneta,
per iscritto gli si dichiarò debitore del rimanente,
ch'erano mille e quattrocento mancusi. Con ciò, in
linguaggio scritturale, solennemente ei lodava Atanasio
del coraggio con che s'era fatto amputare un
membro cancrenito del proprio corpo; dell'ardire
con che avea liberato il mondo da un nuovo Oloferne,

tiranno del popolo e persecutore di Santa
Chiesa.[787]



Tra così fatti trionfi del vicario di Cristo, morto
Carlo il Calvo (ottobre 877), ed eletto re d'Italia Carlomanno,
il papa si messe a fargli patti per la corona
imperiale, e la offriva anco a Lodovico il Balbo, succeduto
nel regno di Francia: con che tiravasi addosso
Adalberto, marchese di Toscana, e Lamberto,
conte di Spoleto, fautori di Carlomanno. Lamberto
veniva a insultare il papa a Roma; a suscitare i suoi
nemici; e tra le altre cose, Giovanni lo accusò, di febbraio
ottocento settantotto, d'aver mandato messaggi
e doni a Taranto, per farne venire “falangi di Agareni.”
Strigatosi poscia da lui e scomunicatolo, se
n'andò in Francia a mercanteggiare dell'impero con
altri due o tre principi.[788] E pria di questo, come ei
pare, nel mese di aprile del settantotto, fe' tregua coi
Musulmani, pagando taglia di venticinquemila mancusi
di argento.[789] Allora le repubbliche di Napoli e di Amalfi,
non volendo esser più papaline del papa, tornarono
anch'esse alla pace coi Musulmani, confacente ai proprii
interessi commerciali e politici. Ebbe fine così,
con meritata vergogna di Giovanni, il primo periodo
della guerra.



Il biasimo del secondo periodo va diviso tra

Giovanni Ottavo e Atanasio vescovo di Napoli, che
ambì alla sua volta di allargare i confini di quella
repubblica. Trapassato (12 marzo 879) il vescovo di
Capua, i feudi della contea erano stati divisi tra quattro
nipoti di lui, dei quali uno ebbe anco il titolo di
conte di Capua;[790] e, quasi ciò non bastasse ad alimentare
la discordia, sursero dalla medesima famiglia
due vescovi, tra i quali indi a poco si spartì la
diocesi. Gli sciagurati cugini, volendo spogliare l'un
l'altro, chiamarono i vicini, Salerno, Benevento e
Napoli; Napoli fe' entrar nel gioco i Musulmani; e
Giovanni Ottavo vi saltò in mezzo di gran volontà,
sendo tornato in Italia senza ultimare la scelta dello
Imperatore. Andato in persona a Capua, colse il destro
di esercitare la pretesa signoria, con favorire
Pandonolfo, conte di nome, il quale, per divenirlo di
fatto, assentiva a dirsi vassallo della Santa Sede.[791]
Così ridestaronsi le ire e i sospetti delle tre repubbliche
contro il papa. Chiudendo gli occhi quei fieri
marinai, i Musulmani, che di marzo settantanove
avean preso a infestare i dominii di Pandonolfo,[792] in

maggio e in giugno si mostravano nello Stato Romano;
o almeno così scrivea papa Giovanni a Carlo il Grosso,
a Carlomanno e a Lodovico il Balbo, sollecitando invano
or l'uno or l'altro a venire con gli eserciti a
Roma.[793] Con ciò ripigliava sue pratiche appo le tre
repubbliche, per isforzarle a disdir di nuovo il patto
coi Musulmani. Ad Amalfi anco ridomandava il denaro
fornito nel settantasette; il quale non ottenendo,
scomunicava la città, del mese di ottobre:[794] e perchè
tal'arte non valse, tornando alle lusinghe, offriva
di pagare e fin d'accrescere lo stipendio, e francar
di gabelle i mercatanti amalfitani che venissero a
Ostia.[795] Gaeta, che dopo alquanta resistenza ubbidì,
n'ebbe in merito la perdita di sue libertà, e la rovina
del commercio; volendo il papa che riconoscesse come
signore il conte di Capua, supposto gran vassallo
della Santa Sede; e facendosi il conte a guastare il
territorio e offendere i cittadini, perchè riluttavano
al nuovo giogo.[796] Napoli diè maggior travaglio, come
assai più forte, e governata da Atanasio, che ne sapea
quanto il papa. Schivati i pericolosi abboccamenti
a che questi il volea tirare, Atanasio temporeggiò con
messaggi (aprile 879), e fin si fe' ringraziar del suo
buon volere.[797] Il papa poi, accortosi dello errore, venne
alle armi corte: scrisse al vescovo che gli farebbe
provare a un tempo la spada invisibile e la spada

visibile.[798] Infatti, ei promosse o usò l'andata di un'armata
bizantina nel golfo di Napoli; la quale vi ruppe i Musulmani
in ottobre o novembre ottocento settantanove.
Non guari dopo (19 novembre 879) il papa invitava
i capitani ad andare a pigliarsi a Roma ringraziamenti
e benedizioni, così leggiamo nella epistola, e pregavali
intanto di mandare dromoni verso Ostia.[799] E si
strinse vieppiù con Basilio, assentendo, il medesimo
anno, al concilio di Costantinopoli che riconobbe Fozio
patriarca.[800] Indi il pericolo della repubblica di
Napoli evidentemente si aggravò.



Ciò fu cagione ad accrescere le forze dei Musulmani
in quelle parti. In luogo dei corsali che ad ora
ad ora entravano nel porto di Napoli, Atanasio chiamò
un'intera oste di Musulmani, dandole forse le
spese del viaggio, certamente stanza e occasione di
far preda. Surse per tal modo tra le mura della città
e il Sebeto (880) un campo musulmano, vero ribât
o kairewân, dal quale uscian le gualdane addosso ai
nemici del vescovo di Napoli; nè costui poteva vietare
che spogliassero anco gli amici. Guastarono lo
Stato di Capua, i confini di quei di Salerno, Benevento,
Spoleto[801] e la campagna di Roma: monasteri,
chiese, città, borghi, villaggi, monti, colline, isole,
dice Erchemperto, furono saccheggiate a un paro.[802]
Sovente in loro correrie i Musulmani faceano stanza

ad alcun luogo forte, ch'indi divenia novello centro
d'infestagione. Così poneansi (880) alla Cetara, luogo
marittimo tra Salerno e Amalfi, e sforzavano i Salernitani
ad uno accordo; i quali poi a tradimento li
assalirono, credendoli sprovveduti: ma i Musulmani
uscirono alla zuffa, recando nella prima fila in punta
d'una lancia il trattato violato dai nemici, e rupperli
con molta strage; dettero il guasto al paese, e fino
osarono porre l'assedio a Salerno, donde poi furono
cacciati per avere pochissime forze.[803] Così anche
uno stuolo si afforzò a Sepiano tra Boiano e Telese:
contro il quale invano mosse Guido Terzo, novello
duca di Spoleto e di Camerino; sì che fu costretto
a far pace coi Musulmani, dati reciprocamente statichi
per la osservanza.[804] Nel medesimo tempo, altra
schiera musulmana, con milizie di Napoli e Gaeta,
andava ad assalire Castel Pilano nella contea di Capua,
e n'era respinta. L'anno appresso (881), Musulmani
e Napoletani e partigiani di Pandonolfo, chè
sovente scambiavan parte quegli arrabbiati cugini di
Capua e gli amici d'oggi diveniano nemici domani,
mossero insieme alla volta di Capua; posero l'assedio
all'anfiteatro, che si guardava come fortezza.
Nello stesso anno ottocento ottantuno, il papa andò
di nuovo a Capua, a comporre o raccendere le liti;[805]
e, partendo in due la diocesi, consagrò vescovo

un Landolfo, fratello di Pandonolfo, nella chiesa di
San Pietro, che di lì a poco fu arsa dai Musulmani
mandativi da Atanasio.[806] E con ciò porrò fine alle
cose di Capua, ove tutti i piccoli Stati dei contorni,
tutti i potentati vicini o lontani, feudatarii franchi di
Spoleto, condottieri bizantini, Musulmani di Sicilia,
vescovi, conti, pretendenti e il papa con essi, si avvolsero
per tanti anni in un brutto laberinto di violenze
e perfidie.



In questo mezzo, il papa, vergognando che il
vescovo di Napoli lo avesse tenuto a bada per due
anni, adunato un sinodo a Roma, del mese di marzo
ottocento ottantuno, pronunziò contro Atanasio l'anatema,
preludio, come ognun sa, della scomunica. Notevol
è in quest'atto che il papa affermava avere profferto
danari ad Atanasio, perchè spezzasse il patto
coi Musulmani; e aver quegli amato meglio la parte
che gli davano del bottino.[807] Ma il vescovo, niente sbigottito,
spacciati suoi segretarii in Sicilia, fe' venire
più forte stuolo di Musulmani; i quali con Sichaimo
loro re, dice Erchemperto, forse Soheim condottiero
di tribù o masnada, si accamparono alle falde occidentali
del Vesuvio. La tradizione serbovvi memoria di
loro per lunghissimo tempo; e n'avea ben donde: poichè,
posando dalle scorrerie lontane, solean prendere
sollazzo nei contorni, sì che non vi lasciarono armi nè
cavalli nè giovanette, che non portassero al campo.[808]




La quale insolenza, non meno che gli anatemi del
papa, scrive l'autore contemporaneo, sospinse Atanasio
a disfarsi di cotesti ausiliarii.[809] Giovanni Ottavo,
che già vedea i Musulmani presso Roma, o il
temeva,[810] incalzò sue minacce, proponendo ad Atanasio,
in prezzo della benedizione, ch'ei facesse scannare
a suo potere i gregarii musulmani, pigliare a
tradimento certi condottieri, di cui dava i nomi, e
consegnarli ai legati pontificii, i quali avrebbero cura
di mandarli a Roma.[811] Il vescovo di Napoli, avvezzo
alle perfidie, assentì. Indettatosi con Salerno, Capua
e altre città, con tutte le forze che poterono
adunare, dettero addosso improvvisamente ai Musulmani;
li cacciarono del golfo di Napoli; non però
da Agropoli presso Salerno, ove que' valorosi, difendendosi,
si ridussero.[812] Seguía questo evento, com'ei
pare, nell'autunno dell'ottocento ottantadue. Giovanni
avealo procacciato con tutte le forze dell'animo suo;
e, si può dire, stando sempre con le armi alla mano
contro i Musulmani, com'ei figuratamente scrivea ad
Alfonso Terzo, re delle Asturie, richiedendogli una
torma di cavalieri moreschi, probabilmente apostati
dell'islamismo, detti con voce arabica Fâres.[813] Ma

quand'ebbe conseguito lo scopo a Napoli e potea
correre innanzi al compimento degli altri disegni, il
papa morì avvelenato da' suoi famigliari, il quindici
dicembre dell'ottantadue. Atanasio, suo discepolo e
rivale nelle arti di regno, gli sopravvisse sedici anni:
si provò in vece del papa ad assoggettare lo Stato
di Capua; fallì in questo come Giovanni Ottavo; e alfine,
dopo tanti misfatti, trapassò, cred'io, in odore
di santità, ricordandosi di lui che a forza di digiuni
ed esorcismi sgomberasse il territorio di Napoli dalle
cavallette.[814]



Durarono alsì oltre la vita di Giovanni Ottavo i
mali ch'egli avea suscitato. L'attentato suo contro
la libertà di Gaeta avea spinto Docibile, primo magistrato
della repubblica, a richiedere di aiuto i Musulmani;
i quali venendo lungo la marina infino al
lago di Fondi, s'eran accampati su i colli Formiani,
come li chiama Leone d'Ostia, presso Itri; donde
minacciavano il territorio di Roma. Sbigottito a ciò,
Giovanni Ottavo, mostrando di pentirsi, aveva accarezzato
i cittadini di Gaeta; pregatoli a disdire
l'accordo: e i semplici Gaetini aveano ubbidito, affrontando
doppio pericolo; l'ambizione cioè del papa,
e l'ira degli ingiuriati Musulmani. La morte di
Giovanni li campò del primo. Nella guerra contro i
Musulmani patirono uccisioni e cattività; e alfine furono
sforzati a rifare lo accordo, concedendo al nemico
di stanziare un po' più discosto dagli Stati papali, su
certi colli che s'innalzano non lungi da Traietto dalla

parte del Garigliano, e portavano lo stesso nome della
riviera. Questa fu l'origine della temuta colonia musulmana
del Garigliano.[815]



La quale per più di trent'anni, flagello sopra
flagello, afflisse la Terra di Lavoro, battuta anco dalle
guerre civili: sì che il suolo abbandonato dagli agricoltori,
divenne foresta di pruni e sterpi, al dire di
Erchemperto, che il vedea con gli occhi proprii.[816] Dei
particolari di tanto strazio altro non ci si narra che
la distruzione di ricchi monasteri; perchè i frati cronisti
poco si curavano del rimanente; perchè le proprietà
laiche erano state desolate già assai prima dai
Cristiani; e perchè i monasteri aveano possessioni più
vaste che niun signore. Quello di San Vincenzo in
Volturno, così detto dal sito presso la scaturigine del
fiume, in diocesi d'Isernia, fu assalito dai Musulmani,
com'ei pare, l'ottocento ottantadue, mentre stanziavano
tuttavia nel golfo di Napoli; e il saccheggiarono
e arsero, con uccisione, dicesi, di parecchie
centinaia di frati, i quali in parte morirono con le
armi alla mano.[817] Più lamentevole nei ricordi della

civiltà il fato del monastero di Monte Cassino: celebre
per la santità dello istitutore, l'antichità della
fondazione, le sterminate ricchezze, l'autorità feudale
che esercitò, la pietà, la prudenza, e, secondo i tempi,
anco la dottrina dei frati suoi, ai quali si debbono
croniche e biografie del medio evo, ed esemplari di
molti scrittori dell'antichità. Al par che il monastero
del Volturno, quel di Monte Cassino era stato più
volte minacciato e taglieggiato nella prima guerra
dei Musulmani. Venne adesso dal Garigliano la feroce
masnada, che il disertò, l'anno ottocento ottantatrè,
in due assalti; l'uno di settembre, l'altro di
novembre: e furon arsi e rovinati gli edifizii, e scannato
su l'altare lo abate Bertario, dicono le croniche
del duodecimo secolo, ancorchè i contemporanei
non ne facciano motto. Il monastero tosto rinacque
dalle rovine; più splendido, più ricco, più orgoglioso;
cinto di fortificazioni; sede di un abate feudatario
o sovrano; capitale di uno Stato confinante
col pontificio.[818] Tra queste ed altre simili devastazioni

passarono tre anni fino all'ottantacinque. Intanto,
tornato il vescovo di Napoli e anco il principe
di Salerno a richiedere i Musulmani, costoro, allettati
dal bottino, dimenticavano le passate tradigioni:
una schiera, seguendo Atanasio e Guaiferio, stette a
campo all'anfiteatro di Capua. Poscia, venuto un principe
di schiatta aghlabita a domandare rinforzi per
le colonie musulmane di Calabria, trasse gran gente
di Agropoli e di Garigliano, e condusseli a Santa Severina,[819]
ove Niceforo Foca ne fe' macello, come abbiam
detto.



D'allora in poi quei due campi, scemati di possanza
e di riputazione, recarono minor male al paese.
Atanasio ora spingea qualche schiera di Agropoli a
danno del principe di Salerno che si mantenne con
aiuti bizantini;[820] or mandava i Musulmani a osteggiare
Capua.[821] La repubblica di Gaeta ne ritenne ai suoi
soldi cencinquanta; dei quali la più parte, andata con
temeraria fazione a Teano contro duemila e cinquecento
uomini capitanati da Landone,[822] fu tagliata a
pezzi, campando sol cinque persone.[823] Guido duca

di Spoleto assalì una volta il campo di Garigliano;
ruppe una schiera ch'erane uscita a combattere;[824] poi,
congiunto ad Atenolfo,[825] marciando da Spoleto a Capua,
trovò alle Forche Caudine un Arran, fierissimo
condottiero musulmano, con trecento soldati, e tutti li
passò al taglio della spada (887). Morto Carlo il Calvo,
e andato Guido in Lombardia (888), i Musulmani alla
lor volta saccheggiavano il Ducato di Spoleto.[826] Un'altra
schiera, superati in uno scontro i Capuani, difilata
ne andò sopra il monastero di San Martino in
Marsico; ma trovò l'abate e i monaci in arme e a
cavallo; fu respinta da loro, e poi sterminata dalle
milizie di Atenolfo e Landolfo.[827] Pochi anni appresso,
veggiamo i Musulmani, padroni di Teano, respingere
lo stratego bizantino Teofilatto, venuto da Bari.[828] Veggiamo
un'altra gualdana del Garigliano assediare il
castel di Rocca Monte presso Nocera; e già ridurlo,
per difetto di acque, quando una pioggia rinfrancò il
presidio, il dì di San Vito, non sappiam di quale anno.[829]
L'ottocento ottantotto, Napoletani, Bizantini, e
Musulmani erano spinti di nuovo da Atanasio sopra
Capua: contro i quali uscito Atenolfo con le forze ausiliari
di Aione principe di Benevento e con un'altra
schiera di Musulmani, si combattè a Santo Carzio in

quel d'Aversa; tra i Cristiani soli bensì, poichè i seguaci
di Maometto dall'una e dall'altra parte si stettero.[830]
Non andò guari che fatta una pace da Atanasio
con Capua, uniti insieme tutt'i condottieri musulmani
assalivano a un tempo gli Stati di Napoli e di
Salerno; uno stuolo loro, rotto da Guaiferio presso
Nocera, parte mettea giù le armi, parte si disperdea
tra le selve; un altro insieme coi Capuani andava a
dare il guasto al territorio di Napoli.[831] Chiamati poscia
da Aione, che s'era spiccato dai Greci, andarono con
esso a far levare l'assedio di Bari, ma furono rotti
dal patrizio Costantino.[832]



Dalle quali fazioni è manifesta la condizione dei
Musulmani in quelle parti: masnade di rubatori, che
faceano, quando occorrea, da compagnie di ventura;
e, quando stringeva il pericolo, s'annidavano ad Agropoli
e al Garigliano. Par che tra loro non mancasse
chi si diè al traffico, o esercitò due mestieri ad un
tempo, ladrone e mercatante; ritraendosi come in
Salerno una volta si sospettò che i Musulmani accorsi
in grandissimo numero sotto specie di pace, disegnassero
qualche mal tiro; se non che furono vegliati,
e poi vietato loro di entrare con armi in città.[833]
Tra così fatti commercii e l'usare con le milizie di
quegli Stati cristiani, con le quali andavano in guerra
e per conseguenza spartivano il bottino, i Musulmani

si addimesticarono nel paese. Quel rifiuto d'Affrica e
di Sicilia, a dir vero, non avea parti d'incivilimento
da comunicare altrui; pure arrecava qualche usanza;
promovea, poco o molto, la influenza arabica che si
vide a Salerno e altrove nel decimo e undecimo secolo.
Spicciolati, menomati, assuefatti ad una certa
dipendenza dai Cristiani, e, sopra tutto, privi di aiuti
della madre patria, rimaneano come piaga inveterata
ch'uom più non pensi a curare; nè alcuno li potea
temere conquistatori, fino al passaggio di Ibrahîm-ibn-Ahmed,
del quale innanzi si dirà.






CAPITOLO XII.



Prendendo a studiare il popolo vinto nell'isola,
la prima cosa convien tornare alla memoria i modi
e la progressione del conquisto. Delle terre di Sicilia
altre abbiam visto prese di viva forza, ovvero a patti
che guarentissero le persone e gli averi; altre sottomettersi
a tributo; altre vittoriosamente resistere. Le
prime e le seconde di raro furon distrutte; talvolta i
Musulmani vi posero colonie; più sovente le tennero
suddite, abbattute pria le fortificazioni e presi ostaggi;
nè in tutte lasciaron presidii. Non presidii nè colonie
ebbero le città tributarie. Le independenti durarono
nell'antico esser loro; aggiuntovi i pericoli, la
gloria e la febbrile attività della guerra.



Quanto al cammino dei conquistatori, si è potuto
notare che s'avanzarono quasi sempre da ponente a

levante. Combattuto qua e là con varia fortuna per
quattro anni (827-831) e ferme poi le stanze in Palermo,
s'insignorirono entro un decennio (831-841)
del Val di Mazara: regione piana anzi che no, abbondante
di pascoli e terre da seminato; nella quale fondarono
lor prime colonie e trasportarono gli schiavi
che coltivassero i poderi occupati. Nei diciott'anni
susseguenti (841-859) fu domo con più duro contrasto
il Val di Noto: terreno feracissimo, ondulato,
sparso di men alti monti e men vaste pianure che
il Val di Mazara; nè par che i Musulmani prendessero
a soggiornarvi finchè Siracusa tenne il fermo.
Repressa intanto la sollevazione cristiana dell'ottocento
sessanta, che fu comune al Val di Mazara e al
Val di Noto, i vincitori si spinsero in Val Demone:
provincia formata dalla catena degli Apennini e dall'Etna;
e però tutta valli e aspre montagne, coperta
d'alberi da bosco e da giardino, e difendevole assai.
In Val Demone, invero, aveano occupato Messina ed
alcun'altra città marittima; pure, entro sessant'anni
(843-902) non arrivarono a spuntar dalla difesa le
popolazioni cristiane ridotte in un triangolo, il cui vertice
toccava Catania e la base stendeasi dai monti
sopra Messina infino a Caronia, com'io credo.[834]



Ho seguito fin qui la divisione territoriale della
Sicilia in tre province, che chiamavansi Valli, di
Mazara, Demone e Noto; la quale durò, con qualche

mutamento, infino al mille ottocento diciotto, e la origine
sua si riferisce d'ordinario ai Musulmani. Cotesta
opinione manca di prove; poichè i diplomi e le
cronache dei primi tempi normanni, quando l'azienda
pubblica ritenea quasi tutte le forme del governo
precedente, fanno menzione del solo Val Demone.[835]
I ricordi del Val di Mazara e del Val di Noto non
sono nè sì antichi nè sì precisi.[836] Nondimeno io accetto
il pensamento comune, parendomi la divisione
in tre province ordine antico che tornasse su, dopo
qualche innovazione temporanea; e riflettendo inoltre
che i conquistatori arabi erano necessitati a
tripartire l'isola. Volendo giovarsi degli oficii dell'azienda
bizantina per la riscossione del tributo fondiario,
trovavano le due provincie, Lilibetana e Siracusana,
divise dallo Imera Meridionale, ossia fiume
Salso; ma com'eglino non possedeano per intero la
provincia Siracusana, così doveano distinguere la

parte che rimaneva ai nemici, ch'era appunto il
Val Demone, dalla parte musulmana che giaceva a
mezzodì e chiamossi Val di Noto, e da un po' di territorio
a ponente il quale confuso con la provincia
Lilibetana si addimandò Val di Mazara. Secondo tal
supposto lo scompartimento in tre province tornerebbe
alla seconda metà del nono secolo.[837]



In quell'epoca si potrebbe trovare alsì la ragione
dei nuovi nomi delle tre province; delle quali la
prima e l'ultima li presero, com'è evidente, da città.
La provincia Lilibetana andò chiamata forse di Mazara,
per esser questa la città più vicina al Lilibeo,[838]
non ristorato per anco col nome di Porto di Ali
(Marsâ-Alî, Marsala); ovvero perchè sedesse a Mazara
il diwân dei beneficii militari, posto fuori dalle città
di Palermo e di Girgenti ch'erano circondate di poderi
allodiali. La provincia Siracusana potea ben prendere
il nome da Noto che vi primeggiava, giacendo Siracusa
in rovine, nè sendo risorta da quelle innanzi il
decimo secolo. Quanto al Val Demone, l'etimologia
si è riferita ai boschi (Vallis Nemorum); si è riferita
ai demonii dell'Etna, tenuto spiraglio d'inferno (Vallis
Dæmonum); altri più saviamente l'ha tratto da un

forte castello, ricordato nelle memorie del nono secolo
e abbandonato di certo nel duodecimo. Sembrami
più probabile che i nomi della provincia e del castello
fossero nati insieme dall'appellazione presa
per avventura dagli abitatori di tutta quella regione:
Perduranti, cioè, o Permanenti, nella fede, si aggiunga
dell'impero bizantino. Perocchè un cronista
greco del nono secolo, trattando delle città di Puglia
rimase sotto il dominio di Costantinopoli, adopera il
verbo analogo a così fatta voce;[839] e una delle varianti
con che questa ci è pervenuta è appunto Tondemenon
che si riferisce, senza dubbio, non al territorio ma
agli abitatori.[840] La denominazione di valle potrebbe
essere arabica al par che latina;[841] nel secondo dei
quali casi ben potea convenire a un territorio compreso
nella vallata tra gli Apennini e l'Etna; nè il
nome generico latino o arabico unito a una appellazione
greca, farebbe maraviglia nella Sicilia di quei
tempi.[842]




I Cristiani ch'erano tuttavia la maggior parte
della popolazione dell'isola, viveano in quattro condizioni

diverse, cioè, indipendenti, tributarii, vassalli
e schiavi; le quali partitamente prenderemo ad esaminare.



Le popolazioni independenti dai Musulmani
chiuse nelle proprie mura e obbedienti, più o meno,
all'impero bizantino, riteneano i magistrati e gli ordini
anteriori al conquisto. Pure, nell'ultima metà
del nono secolo, forza era che seguisse tra loro una
vicenda analoga alla restaurazione dei comuni nell'Italia
di mezzo dopo il conquisto longobardo. Non
potendo l'impero porre presidii per ogni luogo dell'isola,
dovea tollerare, anzi procacciare che le terre
forti per sito o per numero di cittadini si difendessero
dassè, come le città italiane del settimo secolo;
il che inevitabilmente accresceva autorità e baldanza
all'aristocrazia della curia, base dei corpi municipali.

Avvezzi ormai a combattere o patteggiare coi Musulmani;
a cospirare col governo bizantino quando talvolta
fossero stati soggiogati dal nemico; ad ordinare
mosse militari, di accordo coi capitani imperiali di
Castrogiovanni o di Siracusa, le città siciliane par
che a poco a poco prendessero sembianze di confederate
più tosto che suddite. Pertanto le istituzioni
municipali, che in Grecia e altrove si dileguarono sotto
il forte governo di Basilio Macedone, sì che poi
Leone il Sapiente ne cancellò anco il nome, le istituzioni
municipali, io dico, doveano rinvigorire, in quel
medesimo tempo, nelle città di Val Demone che mantennero
l'onor del nome cristiano in Sicilia. Ciò confermano
parecchi cenni delle cronache: come sarebbero
le pratiche dei Musulmani a Troina l'ottocento
sessantasei; la missione d'un decurione per lo riscatto
dei prigioni nell'ottantatrè; e tanti casi di guerra
cessata o ripresa, nei quali è manifesto che operassero
i municipii, non gli oficiali dell'impero. I ricordi
ecclesiastici del tempo, dei quali si tratterà in questo
capitolo, danno indizio anch'essi della autorità politica
assunta dagli ottimati: senza che il sacerdozio
non avrebbe con tanta rabbia aguzzato contro costoro
il pungolo della satira. L'autorità municipale poi occupò
ogni potere, ossia i comuni independenti operarono
come repubbliche, negli ultimi anni del nono
e i primi del decimo secolo; quando lo impero del
tutto li abbandonò.



Pari autorità civile, con minore possanza e niuna
gloria, serbarono i municipii della seconda classe di
popolazioni, vogliam dire le tributarie. Nei principii

del conquisto, tal condizione dovea parer comoda ai
vincitori al par che ai vinti; sopratutto ai capi. E
veramente, i condottieri musulmani senza fatica imborsavano
il danaro e poteano scompartirlo con più
largo arbitrio che il bottino; e i magistrati municipali
si francavan dai pericoli della guerra, pagando
agli Infedeli, poco più o poco meno, quel che soleano
mandare a Costantinopoli; poteano inoltre distribuire
il peso tra' lor miseri concittadini con maggiore ingiustizia
che loro non ne concedessero le leggi dell'impero.
Nondimeno l'odio religioso, il sentimento nazionale,
e le molestie nascenti dalla licenza e discordia
dei vincitori, sturbavano sovente i raziocinii
dell'interesse materiale e spingeano l'aristocrazia
municipale a spezzare i patti. Perchè quella società
non sembri troppo più generosa dell'odierna società
europea, si aggiunga lo scapito dei proprietarii, i
cui servi e coloni spesso fuggivansi dai poderi; spezzandosi
le catene dello schiavo altrui che riparasse
in paese musulmano e si convertisse all'islamismo,
divenuto liberto di Dio, come dicea Maometto.[843] S'aggiunga
infine il bisogno che portava le colonie musulmane
ad estendersi, e si comprenderà come avvenia
sì sovente che le città tributarie si ribellassero o i
Musulmani le assalissero con pretesti. Ricadendo sotto
il giogo, erano ridotte a vassallaggio: talchè il numero
delle tributarie scemò a poco a poco, e poi del
tutto mancarono.




Nel tempo che durava tal qualità di popolazioni,
l'ordinamento loro è agevole a immaginare. Come
nelle città independenti, così nelle tributarie l'autorità
dovea risedere nei municipii. Del ritratto dei
beni imperiali e comunali, aggiuntevi le contribuzioni
su i cittadini, il municipio pagava il tributo detto dai
Musulmani gezîa o kharâg;[844] la somma del quale dipendea
dai patti, e secondo le usanze musulmane si
stipolava ordinariamente per dieci anni, dando statichi
per sicurtà. È probabile che s'aggiugnesse il
patto di svelare ai Musulmani le trame del governo
imperiale; favorir le loro imprese e rispettare le persone
e averi loro, come veggiamo stipolato da
Mo'âwia-ibn-abi-Sofiân con gli abitatori di Cipro.[845]



Soggiaceano al vassallaggio le terre prese per
forza d'armi o a patti, come dicemmo. Nelle seconde
per virtù del trattato, nelle prime per umanità e interesse
a non desolare il paese, i Musulmani davano
l'amân, o sicurtà, come suona in nostro linguaggio.
Lasciate indietro le condizioni occasionali o transitorie
di che si è fatta menzione nel racconto, come di
consegnare un dato numero di schiavi, abbandonare
una parte dello avere e somiglianti stipolazioni, la
sostanza dello amân era questa. Cessava nel paese

l'autorità politica dei Cristiani. I beni dello Stato,
fors'anco del comune, e tutti o in parte i beni ecclesiastici,
e quei dei cittadini uccisi o usciti, passavano
in proprietà della repubblica musulmana; e insieme
con le terre necessariamente andavano i servi
o coloni che soleano coltivarle sotto gli antichi signori.
Il rimanente della popolazione continuava a
vivere secondo le proprie leggi e costumanze; e
tutti gli uomini liberi, qual che si fosse lor grado e
fortuna, si ragguagliavano dinanzi ai vincitori in
unica condizione, che s'addimandava in arabico dsimma
e lo individuo dsimmi, che noi diremmo umiliato
o suddito. Godeano ordinariamente pieno esercizio
del dritto di proprietà.[846] La legge musulmana proteggea
loro persone e averi con le medesime sanzioni
penali che pei Musulmani[847] e ammetteva ogni contrattazione
civile tra loro e i Musulmani, anche i lasciti
per testamento.[848] Oltre le condizioni ragionevolmente
chiamate essenziali; cioè che non parlassero con irriverenza
del Corano, del Profeta, nè dell'Islâm, non
dicessero villania a donne musulmane, non ingiuriassero

i soldati, non tentassero far proseliti tra i Musulmani
e rispettassero i beni loro,[849] gli dsimmi andavano
sottoposti a tre maniere d'aggravii: di finanza,
di polizia civile e di polizia ecclesiastica.



Gli aggravii di finanza addimandavansi gezîa e
kharâg; la prima su le persone, il secondo su i beni
stabili. La gezîa che suona compensazione, aggiungasi
della sicurtà data alle persone e alla roba, era una
tassa testatica di quarantotto dirhem all'anno[850] su i
ricchi, ventiquattro su gli uomini di mezzane facultà,
e dodici su i nullatenenti costretti a vivere di lavoro
manuale, escluse le donne, i bambini, i frati, gli storpii,
i ciechi, i mendici e gli schiavi. Kharâg vuol dire
ritratto o rendita. Si levava, come le contribuzioni fondiarie
dei tempi nostri, sul fruttato presunto, in ragion
composta della estensione del terreno e maniera della
cultura: e in alcune province musulmane fu in origine
il venti per cento; ma la somma spesso restò
invariabile, talchè scemata la rendita, il dazio tornò
più grave. La gezîa cessava per conversione all'islamismo.
Per contraddizione fiscale, necessaria al mantenimento
dello Stato, il kharâg continuava non
ostante che il possessore si convertisse, o che il podere
passasse in man di Musulmano.[851]



Ingiuriosi furono e molesti gli statuti di polizia

civile. Vietato agli dsimmi di portare armi, montar
cavalli, metter selle su' loro asini o muli, fabbricare
case più alte o al ragguaglio di quelle dei Musulmani,
prendere nomi proprii in uso appo i Musulmani
e fin di adoperare suggelli con leggende arabiche.
Proibivasi di più che bevessero vino in pubblico,
accompagnassero i cadaveri alla sepoltura con pompe
funebri e piagnistei; e alle donne loro di entrare nel
bagno quando fosservi donne musulmane e rimanervi
quando quelle sopravvenissero. E perchè non si dimenticasse
in alcuno istante la inferiorità loro, era
ingiunto agli dsimmi di tenere un segno su le porte
delle case, uno su le vestimenta, usare turbanti
d'altra foggia e colore e sopratutto portare una cintura
di cuoio o di lana. In strada eran costretti a cedere
il passo ai Musulmani; stando in brigata, a levarsi
in piè quando entrasse o uscisse uom della
schiatta vincitrice.[852]



Parrà mirabile dopo ciò la tolleranza dei regolamenti
di polizia ecclesiastica, che limitavansi a
vietare la costruzione di novelle chiese e monasteri,
ma non già la restaurazione degli edifizii attuali.[853] Del
rimanente era lecito alle chiese di redare;[854] liberissimo
lo esercizio del culto nei tempii e nelle case;

ma si inibiva di far mostra di croci in pubblico, leggere
il vangelo sì alto che lo sentissero i Musulmani,
ragionare del Messia con costoro, e suonare furiosamente
campane o tabelle.[855] Non si intrometteano

i Musulmani nè punto nè poco nelle materie di domma,
culto, o disciplina, e proteggeano ugualmente i
sudditi cristiani di qualsivoglia setta.[856]



A condizioni poco diverse il califo Omar aveva
accordato l'Amân ai cittadini di Gerusalemme, il quale
servì di norma in tutti i tempi, salvo i mutamenti
consigliati dalle circostanze o dall'umor dei vincitori.
I patti del vassallaggio si osservarono con rigore
sotto i governanti duri o bacchettoni, e quando rincrudiva
il fanatismo del popolo; si trascurarono più
sovente per saviezza e dispregio di chi reggeva, e
per la riputazione dei cristiani amministratori delle
entrate pubbliche, medici, segretarii, cortigiani, grossi
mercatanti, o innalzatisi in qual altro modo sappiano
usare lo ingegno e l'astuzia per domare la forza
brutale. Gli Ebrei, come ognun sa, e molti ne viveano

allora in Sicilia, soggiaceano alle medesime leggi. È
bene di notare che quanto ho qui scritto degli dsimmi,
quanto dirò degli schiavi, si ritrae dagli esempii
d'altri paesi; ma che si dee ritenere prescritto anco
in Sicilia, per la medesimità delle circostanze e la
uniformità delle costumanze musulmane. Raccoglierò
in altro luogo gli attestati risguardanti l'esercizio del
culto cristiano in Sicilia, ch'è stato messo in forse
per erronei supposti e poca attenzione alle generalità
che or ora accennai.



Se dalla condizione degli dsimmi ci volgiamo
alle speciali istituzioni civili che fossero rimase loro,
son da distinguere le terre abitate da soli cristiani e
quelle ove stanziasse con loro qualche colonia musulmana.
Nelle prime è probabile che fosse lasciato
un avanzo di municipalità: magistrati eletti in qualunque
modo dalla popolazione, col tristo carico di
riscuotere la gezîa; con le rade cure edilizie che potessero
occorrere tra tanta miseria; e di più vegliare
su i mercati e amministrare la giustizia civile e penale
nelle cause che non toccassero uomini musulmani.
La giurisdizione di magistrati cristiani nelle
terre di cui ragioniamo non può essere dubbia,
quando la si esercitava per certo nelle terre che gli
abitavano insieme coi Musulmani.



Queste erano le città o castella di maggiore importanza
militare, ovvero economica. In esse credo
aboliti i municipii e commesse ad officiali musulmani
tutte le parti della polizia urbana. Ma i Cristiani ritennero
di certo le corporazioni di mestiere e di
quartiere, che per lo più coincideano l'una con l'altra

nel medio evo. Così fatte associazioni, che si trovano
negli ultimi tempi del dominio romano,[857] non
furono distrutte al certo dagli Arabi, il cui reggimento
n'avea d'uopo, e forse le creò laddove mancassero;
perocchè la esecuzione delle leggi penali
musulmane dipendea dalla responsabilità reciproca
dei membri delle tribù o consorterie. A togliere ogni
dubbio, è detto espressamente negli statuti penali che
le ammende degli dsimmi debbano pagarsi dai loro
'akila ossiano ascritti alla medesima consorteria, e
si vieta ai Musulmani di ascriversi in quelle degli
dsimmi.[858] La istituzione delle consorterie necessariamente
portava seco scelta di capi, vigilanza di costoro
a prevenire i delitti la cui pena sarebbe ricaduta
su la comunità; e infine, esercizio di giurisdizione
civile affidata sia ai capi stessi, sia ad altri
magistrati cui designasse la corporazione. A ciò conduceva
il principio del compromesso, o vogliam dire
giudizio per arbitri scelti dalle parti: giurisdizione
unica degli antichi Arabi, come d'ogni popolo barbaro,
accettata dai Musulmani, come da ogni popolo
più civile,[859] e necessaria agli dsimmi che non avean
comuni coi vincitori nè religione, nè costumi, nè ordini
sociali, nè, per parecchi secoli, il linguaggio. E
che tale giurisdizione volontaria fosse stata esercitata
assai largamente, lo mostra un capitolo delle istituzioni
musulmane relativo ai giudizii delle liti tra gli
dsimmi; nelle quali era lasciato ad elezione delle

parti di adire il giudice cristiano, ovvero il magistrato
musulmano, il quale poi decidea secondo le
proprie leggi.[860] Durano tuttavia così fatti ordini nelle
popolazioni cristiane d'Oriente, ove la giurisdizione
conciliativa e correzionale è attribuita per lo più alla
gerarchia ecclesiastica, e la si estende molto più che
negli stati cristiani, per ripugnanza della gente a richiedere
il magistrato musulmano, e per timore
delle molestie ed estorsioni di quello.[861]



Venendo agli uomini di condizione servile, noi
lasceremo indietro que' che viveano nella società cristiana
sotto l'antico giogo delle leggi romane; se non
che dovea mitigarsi lor sorte nelle città independenti
e tributarie, per paura che i servi e coloni non si
emancipassero rinnegando la fede, e nelle popolazioni
vassalle, per lo esempio dei signori musulmani.
Appo costoro la schiavitù ebbe origine di tre maniere
diverse: uomini liberi presi in guerra; uomini
venduti da altri Musulmani o Cristiani che li avessero
tolto d'altri paesi per violenza o frode; e in ultimo,
com'e' non parmi dubbio, servi della gleba
passati in proprietà dei Musulmani insieme coi poderi.

L'origine non portava divario nella condizione.
I Musulmani chiamavanli indistintamente rekîk, che
vuoi dire “minuto o sottile” e memlûk, cioè “posseduto:”[862]
orribile parola; ma il fatto era più mite;
nè la legge tenea gli schiavi come cose più tosto che
persone. Se Gregorio il grande meritò bene della
umanità pei liberali precetti, non accompagnati sempre
dallo esempio, a favor degli schiavi, Maometto
va lodato sopra di lui per avere, venti anni appresso
la morte di San Gregorio, migliorato assai più la condizione
di coteste vittime della forza e dell'avarizia.
Non potendo, come già il notammo,[863] cassare d'un
tratto la schiavitù, fece opera ad alleggerirla ed abbreviarla.
Ora in nome dell'Eterno comandava di
usare carità agli schiavi come ai figliuoli, congiunti,
orfanelli, mendici e viandanti,[864] e insinuava di dar
loro abilità a riscattarsi col frutto del proprio lavoro.[865]
Or ponea l'emancipazione d'uno schiavo ad ammenda
di omicidio scusabile,[866] voto infranto, o ritrattazione
di divorzio precipitoso;[867] rendea libera di dritto
la schiava che avesse partorito un figliuolo al suo
signore,[868] e chiamava reo di morte il padrone omicida
del proprio schiavo;[869] comechè egli non abbia

sempre fatto osservare questa legge e che la logica
dei giuristi l'abbia del tutto annullato.[870] Tanto pure
avanzò di quei caritatevoli insegnamenti, che lo
schiavo, secondo legge musulmana, non può andar
messo in catene;[871] e che la emancipazione, accordata
volentieri dai generosi, carpita quasi dalla legge agli
animi duri e taccagni, si effettuava a capo di parecchi
anni di servigio; sopratutto venendo a morte il
padrone, e fattosi musulmano lo schiavo.[872] Superfluo
parmi d'avvertire che la schiavitù sotto gli Arabi inciviliti
del nono secolo, non va punto rassomigliata a
quella appo i pirati barbareschi, vergogna dell'Europa
infino ai principii del secol nostro. Potrebbe
per avventura farsi il ragguaglio con gli Stati cattolici
e feudali del medio evo e con le due nazioni più
giovani del mondo, cristiane entrambe e modello
l'una di dispotismo, l'altra di libertà: e la bilancia
penderebbe sempre a favor degli Arabi.



La somma è che la schiatta vinta in Sicilia vivea
meno aggravata sotto i Musulmani, che le popolazioni
italiche di terraferma sotto i Longobardi e i
Franchi. L'ostacolo della diversa religione dovea
scemare ogni dì per le apostasie dei vassalli, e assai

più degli uomini di condizione servile, i quali per
conseguire libertà si rifuggissero appo i Musulmani
dalle città independenti o tributarie; ovvero, se
schiavi di Musulmani, abbandonassero la fede dei
padri loro per le sollecitazioni dei nuovi signori, la
certezza di più umani trattamenti, la speranza dell'emancipazione
e la lontananza dai correligionarii.
La distribuzione geografica delle quattro classi della
gente cristiana nel nono secolo, non mi par difficile
a ritrovare. Il Val di Mazara, sede delle colonie
musulmane, era pieno di schiavi e vassalli; e cotesti
ultimi soggiornavano in città e terre insieme coi Musulmani,
più tosto che soli.[873] Al contrario gli abitatori
del Val di Noto, per un secolo in circa dalla metà
del nono alla metà del decimo, sembran tutti cristiani,
e le città loro più tostò vassalle che tributarie.[874] Tutte
le città independenti, come già il dicemmo, e alcuna
tributaria, eran ristrette in Val Demone.



Dall'ordine politico e sociale or ci volgeremo
alle vicende intellettuali e morali. Avremo a scorta le
memorie ecclesiastiche: unici annali dell'uman pensiero,
nei tempi che il pensiero, incatenato dalla religione,
in ciò solamente si esercitò che piacesse alla
Chiesa; e i pochi frutti che produsse andaron a beneficio

e nome di quella, com'avvien che il servo
si affatichi sempre a comodo del padrone. La unità
di cotesta forza motrice della società bizantina di Sicilia
ci porta a seguire l'ordine cronologico, più tosto
che la distinzione per materie, come sarebbero opinioni
religiose, passioni pubbliche, lettere, costumi.
E piacerà fors'anco al lettore a guardare, in vece di
circoli ideologici, i ritratti degli uomini notabili del
tempo, bene o mal dipinti che fossero.



Della storia ecclesiastica propriamente detta, ci
basterà ricordare le due vicende principali; cioè la
restaurazione delle Immagini e lo scisma di Fozio.
L'una accrebbe potenza al clero non meno che agli
imperatori, sendo stato il popol di Sicilia tenacissimo
in quel culto. Lo scisma di Fozio, lite nazionale più
tosto che religiosa, tra Roma e Costantinopoli, non
portò scosse nell'isola, ove il papa era già caduto in
obblio. Perocchè nell'ottavo secolo, senza contrasto
nè rincrescimento dei popoli, s'era consumata la
scissione della Chiesa Siciliana dalla sede di Roma.[875]
Ubbidì la Sicilia allora al Patriarca di Costantinopoli.
I vescovi di Siracusa e Catania ottennero grado di
metropolitani; il secondo senza suffraganei; il primo
preposto a tutte le sedi da Catania in fuori: cioè
Taormina, Messina, Cefalù, Termini, Palermo, Trapani,
Lilibeo, Triocala, Girgenti, Tindaro, Lentini,
Alesa, Malta e Lipari.[876] Dopo il conquisto musulmano

distrutta alcuna città, altra fatta stanza dei Musulmani,
parecchi vescovadi caddero, o ne rimase il
nome solo, non sappiam quali, nè in quali anni; perocchè
in vano si cercherebbero le vestigia di cotesti
mutamenti nelle copie diverse del catalogo attribuito
a Leone il Sapiente. Pure il fatto è certo, perchè
necessario, e perchè le soscrizioni dei vescovi siciliani
scompariscono a poco a poco dagli atti dei concilii;
non si parla più di loro nelle croniche; e il solo
di cui si abbia memoria, verso la fine dell'undecimo
secolo, è quel di Palermo, chiamato arcivescovo; del
qual cenno noi tratteremo a suo luogo.



Aprendo i volumi delle agiografie siciliane reca

maraviglia lo scarsissimo numero dei martiri dell'epoca
musulmana. A spiegar ciò non basta la dimenticanza
che necessariamente seguì nel decimo e
undecimo secolo, quando la più parte della popolazione
confessava un Dio solo e Maometto apostol di
lui. Sendo rimasi tuttavia molti Cristiani in Sicilia, e
surti in Calabria novelli monasteri ove riparavano
frati siciliani, è manifesto che la tradizione non potea
perire. Martiri da un'altra mano non ne mancavano.
Migliaia di combattenti, fatti prigioni e proposta loro
talvolta, a rigor del dritto di guerra, l'alternativa tra
l'apostasia e la morte, eleggeano francamente la
morte; come fecero sempre e in ogni luogo i soldati
dell'impero bizantino. Ma il clero non volea santi
laici, molto meno soldati; e di certo mandava all'inferno
quei martiri che innanzi non fossero stati bacchettoni.
De' suoi, il clero non ne forniva; perdonandosi
per legge musulmana la vita ai preti e ai frati
fuorchè se avessero combattuto: il che non avveniva
giammai nella Chiesa Greca. Perciò sì poche le
vittime cui il martirio desse titolo di santità. Si noverano
tra quelle, nel primo impeto del conquisto,
San Filareto e altri frati di che facemmo ricordo nell'assedio
di Palermo (831): e furon presi fuggendo.



Contemporaneo di San Filareto un grande oratore
sacro, Teofane Cerameo arcivescovo di Taormina:
che sembra onoranza personale, se pure negli
sconvolgimenti ecclesiastici e politici di quel tempo
la dignità metropolitana non fu accordata e tosto ritolta
alla detta sede. Di Teofane Cerameo si ha notizia
per un'ampia raccolta di omelie greche, delle

quali ci avanzano da quaranta esemplari,[877] la più
parte col nome di lui, altri di Gregorio Cerameo,
Giovanni Cerameo, Cerameo soltanto, e infine Filippo,
chiamato poi, com'aggiugnesi ne' manoscritti,
Filagato, monaco e filosofo.[878] Ostinandosi a riferire
tutte le omelie a un medesimo autore, gli eruditi che
le studiavano, disputarono vanamente su l'età in cui
fosse vivuto. Lo Scorso, gesuita siciliano il quale
pubblicò per lo primo a Parigi (1644) il testo e la
versione latina di sessantadue omelie, le volle tirar su
tutte al nono secolo; e infelicemente cavillò per adattare
a quei tempi le vestigia del duodecimo secolo che
si toccan con mano in alcune di coteste omelie.[879] Il
dotto Guglielmo Cave, al contrario, opinò che la raccolta
appartenesse al secolo undecimo, e dovea dire
duodecimo.[880] Ha sostenuto questa medesima sentenza

il sacerdote Niccolò Buscemi da Palermo (1832)
illustrando la materia con le notizie di altri manoscritti,
tra i quali uno di Madrid, che contiene altre
ventinove omelie inedite, e che fu rubato probabilmente
alla Sicilia.[881] Ma per vero si debbono riconoscere,
come il pensò quel savio monsignor Di Giovanni,[882]
almen due autori; l'uno dei quali visse di
certo nel nono secolo, l'altro di certo nel duodecimo.
La prova del primo assunto si vedrà or ora. Quella
del secondo è che cinque orazioni,[883] come leggesi in
alcuni codici, furono recitate “nel palagio di Palermo,
in Palermo dinanzi il re, nel monastero del Salvatore
di Messina[884] nella chiesa di Santo Stefano in Palermo

e sul pulpito della chiesa metropolitana della stessa
città.” A togliere il dubbio che il predicatore moderno
le avesse rubato tutte all'antico, una di coteste
orazioni contiene lo elogio funebre del primo cantore
del detto monastero del Salvatore;[885] e un'altra la più
precisa descrizione che far si possa della cappella
palatina di Palermo, coi mosaici e i marmi di che la
arricchirono i principi normanni.[886] Par che cotesto
oratore sia appunto Filagato del quale dicemmo: e
può supporsi ch'egli abbia aggiunto del suo qua e
là; composto qualche omelia; tolto di peso le altre da
antichi codici; e spacciato tutto per roba propria.
Altri probabilmente replicò il plagio, e così andrebbe
spiegata la diversità dei nomi d'autori, che s'incontrano
nei varii manoscritti.[887] Quanto alle omelie che
non portan sì chiara la divisa della età, molte sembrano
da attribuirsi all'autore del nono secolo.[888]



Senza avvilupparci in oziose questioni, chiameremo
costui Teofane, soprannominato Cerameo dalla

patria o dal casato. Ei passò, come pare, da un monastero
al seggio vescovile di Taormina; ed affrontando
l'ira del governo iconoclasta, fu bandito dalla
diocesi; come lo mostra il caldo esordio d'una omelia
recitata dal pulpito di Taormina.[889] “Avea durato,
ei dicea, lungi dai suoi figliuoli in Cristo, la tirannide
d'un amor violento; avea bramato di rivederli
come il terreno arso e screpolato brama la pioggia:
e dileguinsi, ei continuava, le rughe delle nostre
fronti, poichè ci è dato di tornar tutti insieme a venerare
questa effigie di Maria non dipinta da man
d'uomo.”[890] Non guari dopo, quel dì stesso che si
festeggiò per tutto lo impero la restaurazione delle
Immagini (842), Teofane esponea con dire vibrato e
conciso la storia degli Iconoclasti. Certi maghi ebrei
vaticinarono la futura grandezza a Leone Isaurico;
e lo spinsero a dar principio all'eresia. Serpente
nato di un dragone, succedeva all'Isaurico, nell'impero
e nella empietà, Costantino Copronimo: e rincalzava
la persecuzione un altro Leone (l'Armeno)
indegno della porpora; stigandolo alla mal opra quel
falso abbate, che solea rintanarsi in un casolare, e
uscir come pipistrello su l'imbrunire del dì.[891] Narra

poi il noto fatto di Teodora e del giullare che la scoprì;
scansa prudentemente il nome del crudele Teofilo;
e ne viene al concilio di Costantinopoli; alle lodi
della imperatrice che rendeva alla Chiesa le immagini,
quasi tolti ornamenti e segni di gloria; e sì
esorta i fedeli a celebrare il fausto evento, abbominando
i capi e fautori dell'empietà, venerando e baciando
le immagini, non per idolatria, ma per onorare
i prototipi di quelle: e conchiude, contro le premesse,
con raccomandare a tutti carità, misericordia,
penitenza.[892] La data dell'anno, mese e giorno
è scritta quivi a caratteri indelebili. Quella del secolo
si trova in due altre omelie, dove l'oratore volgeasi
al cielo, pregando aiuto agli ortodossi imperatori
contro gli empii figli di Agar, insultatori del culto
cristiano;[893] e in un'altra ove discorre le voluttà dei
Gentili, e dei nostri vicini Ismaeliti, ei dice, che si
scambian le mogli.[894]



I dubbii cronologici che abbiam toccato, e la
tendenza degli oratori sacri, come dei poeti satirici,
ad abbozzare piuttosto caricature che ritratti, ci consigliano

a molta circospezione nel dedurre dalle dette
omelie i costumi della Sicilia cristiana nel nono secolo.
Esagerate sembrano invero le invettive che il
nostro oratore lanciava da petto a petto al popolo di
Taormina, il dì festivo di San Pancrazio, primo vescovo,
che si supponea, della città. Tornato in fretta
di Palermo, Teofane, ancorchè spossato, com'ei dicea,
dal viaggio, montava sul pulpito a sfogar sua
collera. Ponea per testo le parole del Vangelo: “Son
io la porta” (Giovanni, X, 9); e, spiegatele, veniane
alla conchiusione, che il clero farebbe opera a non
imitare i pastori mercenarii e ladri, ma i fedeli dovessero
alsì fuggire l'esempio de' capretti che corrono
a precipitar nei dirupi. E passando alle gesta
del santo che si festeggiava: “In questa nostra isola,
ei dicea, venne Pancrazio, e in questa città di
Taormina; sì, città del toro e delle Menadi,[895] del furore
e della mania, in questa terra ove siam dannati
a soggiornare.” Poi facendo parola degli idoli Falcone,
Lissa e Scamandro abbattuti da San Pancrazio,
esortava i cittadini “a metter giù anch'essi i
loro idoli, cioè le fiere passioni dell'animo; ad esercitarsi
in buone opere; massime quei che il poteano,
gli ottimati dell'empia città, ottimati, ei ripigliò, cioè
più cospicui nei vizii.”[896] Il viaggio di Palermo, la
perturbazione politica che si può argomentare da
quella puntata contro i grandi, accennerebbero ai
tempi della rivoluzione d'Eufemio, nei quali regnava

Michele il Balbo, nè correan troppo pericolo gli adoratori
delle immagini. Si potrebbe riferire per avventura
ai principii del regno di Teofilo un'altra omelia
recitata il dì di San Pantaleone, quando il sacro oratore
rampognò gli uditori che venissero alla festa
per vendere le merci più che a sentir la parola del
Signore; e provocò al certo la potestà temporale, ricordando
che Cristo avesse mandato suoi discepoli
come pecore tra i lupi, e preveduto che monarchi,
caporioni e tiranni sorgerebbero contro la predicazione
del vangelo.[897] Un altro grave sermone tocca
particolarmente i costumi privati. Spaventevole siccità
travagliava il paese; il suolo non poteva intaccarsi
ormai con aratro nè zappa.[898] L'oratore, costernato,
parlando a gente costernata, descrive diffusamente,
e pur con vivezza e forza d'immagini, la
pubblica calamità. Commossi gli animi, risalisce, secondo
suo mestiere, alla causa di tutti i mali, il peccato.
“E questo flagello ne percuote, ei sclamava,
perchè ci rodiamo d'invidia; perchè vogliamo superbire
contro gl'infimi; godiamo nel mal del prossimo;
ne laceriamo l'un l'altro a calunnie; ci abbandoniamo
a stolte cupidigie; siam rotti a lussuria;[899] lupi affamati
nell'avere altrui; stizzosi peggio che cameli;
senza carità pei poverelli; senza rispetto verso la

Chiesa. E i ministri della Chiesa (ei continua nell'impeto
dell'orazione) non son essi i primi agli scandali;
non si ingiuriano tra loro; non si odiano; non
cercan vendetta; non si tendono insidie reciprocamente;
e, vedendo il peccato in trionfo, non stan
essi mutoli? I laici poi perchè guardan la gobba dei
sacerdoti, e non la propria loro? E che! la città è
piena di vizii; odo far giuramenti ogni dì, non ostante
ch'io v'abbia ammonito a scansarli,[900] e vi abbia presagito
la collera del cielo: qual maraviglia dunque
che vi si apparecchi tal mèsse e tal vendemmia, e
che Iddio gastighi tutti per le peccata dei pochi, e
fin gli animali e il terreno per le peccata degli uomini?”[901]
In tutta questa diceria non si trova sillaba
che indichi appunto i tempi. Nondimeno quello scrupolo
a far giuramenti, quella turbolenza del clero, mi
fan pensare al nono secolo più tosto che alla prima
metà del duodecimo.



Dello stile di Teofane ho dato esempio negli
squarci che precedono. Non parmi carico di ornamenti
quanto portava il gusto grosso di quei tempi.
Anzi, in generale, la narrazione dei fatti semplice,
tersa, impaziente, mi torna a mente il Maurolico, vivuto
otto secoli appresso, nato com'e' pare della
stessa buona schiatta greca del Valdemone; ma
l'oratore sacro di Taormina non potea sempre mantener
la sobrietà del geometra e storiografo messinese.
Suole intessere le prediche con bel metodo.

Dopo breve e leggiadro esordio pone il testo del
vangelo; lo spiega nitidamente, e con saviezza rara
a quei tempi sviluppa i principii morali più volentieri
che sprofondarsi in astrazioni teologiche. Guardinsi
dunque le opere di Teofane da qualunque lato
si voglia, si dovran tenere come uno dei migliori
esempii della eloquenza sacra appo i Greci dei bassi
tempi.[902] Lascio ad altri a indagare se appartenga a
Teofane un trattato didattico che si trova manoscritto
a Torino; e chi sia l'autore delle altre omelie diverse
che possiede, anco manoscritte, la Biblioteca di Vienna
col nome di Giovanni Cerameo.[903]



Nel medesimo tempo altri Siciliani coglieano
palme a lor modo, gittandosi, a Costantinopoli, nel
centro della mischia contro gl'Iconoclasti. Primeggiò
tra loro San Metodio, nato a Siracusa di cospicua
famiglia; avviato agli studii di grammatica, storia e
rettorica; mandato giovane a corte: ma l'ebbe a
noia; e, persuaso da un frate, vestì la cocolla, dato
prima ogni suo avere per amor di Dio ai poverelli.
Così il puzzo del basso impero facea rifuggire nel
chiostro gli animi generosi, che non vi fossero stati
spinti già prima da preoccupazioni ascetiche; e la
società civile perdea vigore; la religiosa ne prendea

troppo, e sfogavalo in vane contese. Metodio pertanto
si ricacciò suo malgrado tra i tumulti del mondo.
Parlando speditamente, come nato in Sicilia, il greco
e il latino, fu mandato una volta a Roma; tornò più
caldo di zelo ortodosso e ardire contro la potestà civile;
parteggiò sì fieramente per Niceforo patriarca
di Costantinopoli, che, cacciato costui (814), egli fu
costretto a ripararsi a Roma; e dimorovvi fino alla
morte di Leone l'Armeno (820). Il papa allora l'inviava
a nunzio appo Michele il Balbo; e questi, tenendo
ribelle il papa e più ribelle Metodio, ch'era
nato suddito suo e cadutogli tra le mani, lo fe' vergheggiare
crudelmente; poi trasportare in un isolotto
detto di Sant'Andrea, o secondo altri Antigono, nel
mar di Marmara; chiuderlo in carcere sotterraneo
con due condannati per misfatti; un de' quali venne
a morte, e il cadavere fu lasciato coi compagni vivi.
Dopo sette anni, Teofilo aguzzando il pazzo cervello
a comprender non so che scritto, a persuasione di
un cortigiano, lo mandò a Metodio; si compiacque
della interpretazione; volle appo di sè il sapiente; gli
diè pensione e stanza in corte; e poco appresso gli
fe' sentir di nuovo il bastone e la muda, poichè l'ostinato
Siciliano ripigliava sotto mano sue argomentazioni
a pro del culto delle immagini. Ma liberato per
novello ghiribizzo dello imperatore, Metodio, da savio,
si messe a disputare con lui in persona; lo scosse;
e certo lo stuzzicò in guisa, che Teofilo non sapendo
star senza di lui, o temendo che facesse brogli
a Costantinopoli,[904] sel tirava dietro quando egli andava

a scapricciarsi alla guerra. È noto come, alla
morte di Teofilo, l'imperatrice Teodora, volendo por
fine alla eresia, la prima cosa cacciava per violenza
il patriarca Giovanni Lecanomante. A lui fu surrogato
Metodio, ch'era tenuto capo di parte ortodossa, per
la dottrina, la pietà, la fortezza dell'animo, e di certo
ancora per quelle pratiche già si sospette a Teofilo.
Degnamente esercitò l'autorità patriarcale. Con agevolezza
confuse i nemici che l'accusavano di violenza
fatta a una donna; alla età sua, macerato e
consunto come egli era dal carcere duro degli Iconoclasti,[905]
ove avea perduto i denti e i capelli. Rese
poscia gli estremi ufficii ai compagni di persecuzione,
facendo opera a tramutare in Costantinopoli i cadaveri
di que' ch'eran morti in esilio. E mancò l'anno
appresso (847); lasciando fama di santità, e parecchi
panegirici, e scritti disciplinari.[906]



Succedette a Metodio un figliuolo dello imperatore
Michele Rangabe, per nome Niceta, detto Ignazio
dopo la esaltazione al patriarcato: eunuco molto
pio; divenuto inaspettatamente illustre e santo, perchè

fu nemico di Fozio. Lo scisma di Fozio il quale
covava da secoli, per la rivalità delle Chiese di Roma
e di Costantinopoli, divampò per gelosia politica
contro i papi, per mene di corte a Costantinopoli:
pur egli è vero che la prima scintilla fosse stata gittata
da Gregorio Asbesta, vescovo di Siracusa.[907] Ignazio,
contro il consiglio dei suoi più fidati, avea vietato
a costui di assistere alla sua consacrazione, come
incolpato di non so che trasgressione disciplinare; lievissima
al certo, poichè non fu mai specificata.[908] “Ma
chi può spiegar con parole, sclama il biografo di
Santo Ignazio, quanti scandali seguitassero da ciò;
quanta rabbia di vendetta s'accendesse in petto a
quel fier Siciliano,[909] che trovato Fozio lo mise su e il
consagrò?”[910] Alla dura tempra dell'animo, audace,
intollerante, superbo, Gregorio Asbesta congiungea
chiaro ingegno, parlare insinuante, gran dottrina,
pietà, costumi irreprensibili, e per colmo de' mali,
ripiglia il biografo, fu anco buon dipintore:[911] ed abusonne

in certo libello d'accusa, nel quale andò istoriando
con sette miniature quel che bramava: il suo
nemico, cioè, catturato, deposto, incatenato, messo
in gogna, condannato e condotto al supplizio.[912] Prima
che l'arcivescovo siracusano arrivasse a tanta rabbia,
il patriarca l'avea fatto deporre in un sinodo (854).
Adescato a portare la causa al papa, Gregorio sdegnò
assoggettar di nuovo la sede siracusana alla romana
onde s'era sciolta;[913] ovvero non gli bastò di uscir
di briga, senza vendicarsi d'Ignazio. Non placato perchè
questi or lo venisse piaggiando,[914] Asbesta diessi
a lacerare il suo nome per tutta la città; a far brogli
con vescovi e preti malcontenti; e s'aprì la via appo
Fozio, primo scudiero dello imperatore, chiarissimo
per sangue, ingegno e immensa dottrina, bel parlatore,
uom di Stato e gradito al dotto Cesare Barda che
reggea l'imperatore e l'impero. Il santo eunuco a
questo, per ragguagliar le forze, gittatosi in braccio
a papa Benedetto III, fece approvare da Roma la
condannagione del vescovo di Siracusa;[915] il che Fozio
e Barda tennero come caso di maestà. La lite s'innasprì
per offese private: alfine Ignazio era cacciato

dalla sede; rifatto patriarca Fozio; consagrato dal
vescovo di Siracusa (858), il quale si avvilì incalzando
la persecuzione contro il nemico caduto. Non occorre
aggiugnere che il papa e il nuovo patriarca vennero
alle prese; che, per trovar pretesto a tanto furore di
rivalità mondana, si disputò sulla processione dello
Spirito Santo; che Fozio osò deporre il papa (867);
che si discese anco ai pettegolezzi: lagnandosi Michele
III che papa Niccolò I gli scrivesse in idioma
barbarico e scitico, e volea dire il latino; e rimbeccandogli
Niccolò ch'era da stolto a rinvilir sì quella
lingua, e volersi chiamar tuttavia imperator dei Romani.[916]



La fortuna subitamente voltò quando Basilio
Macedone, per togliersi d'inutile briga (867), redintegrò
Ignazio nella sede:[917] e non mancarono allora
cento vescovi, che, adunati in Concilio, condannavano
i lor due fratelli, rei di perduta grazia del principe.
Quivi Fozio e Gregorio apparvero più grandi
che prima, gettando parole di disprezzo in faccia ai
vili giudici (29 ottobre 869).[918] Dieci anni appresso,
mancato Ignazio, esaltato di nuovo Fozio, diè meritamente
a Gregorio la sede metropolitana di Nicea;
ove tosto morì (878), e la sua memoria fu onorata
da un elogio del patriarca di Costantinopoli, che
per dottrina superava ogni altr'uomo di quei tempi.[919]

Di sì gran momento furono due Siciliani nelle principali
contese ecclesiastiche che si agitarono nel nono
secolo tra l'Oriente e l'Occidente: l'una terminata
per man di Metodio; l'altra accesa da Gregorio
Asbesta.



In entrambe comparve, ma non tra i primi,
San Giuseppe, detto l'Innografo, siciliano anch'egli.
Nato, non sappiamo in quale città, da un Plotino e
un'Agata, riparava coi genitori nel Peloponneso per
fuggire la crudeltà dei Musulmani, dice il monaco
biografo e forse discepolo di lui; aggiugnendo vaghe
frasi di stragi, rapine, cattività, con che i Barbari
affliggessero la Sicilia, isola nobilissima per la fama
di Dionisio e di San Giuseppe Innografo. Entrò questi
in un monastero di Tessalonica a quindici anni: studioso,
solitario, taciturno; si straziava d'astinenza;
percoteasi il petto con pietre; a usanza dei monachi
greci si confessava gran peccatore indegno del sacerdozio,
al quale fu assunto, suo malgrado, da un santo,
che voleva adoperarlo a muover sedizioni contro gli
Iconoclasti.[920] Mandato dunque per le bisogne della
fazione a Roma, cadeva in mano di corsari musulmani,
che sel recarono a Creta; e quivi metteasi ad
esortare il vescovo contro la eresia; confortava al
martirio un compagno di prigione, venuto in procinto
di rinnegare la fede cristiana. Egli, dileguatosi
prodigiosamente dal carcere, viaggiò per aria a Costantinopoli.[921]
Indi corse in Tessaglia a fondare un

monastero in onor di San Bartolomeo, il quale, per
rendergli cortesia, gli apparve in sogno; il benedisse
e il fe' poeta. E però, conchiude il biografo,
i suoi versi rendono sì svariata e celeste armonia,
calman l'ira, muovono al pianto, e ogni nazione
li ha voltato in suo linguaggio: e su, gettate via gli
altri poeti e vi basti l'Innografo!



Sciocco quanto si voglia così fatto parlare, la
storia può cavarne costrutto. La seconda favola ci
attesta come l'Innografo si fosse dato a far versi in
età matura, a forza di studio; e come i Greci del
nono secolo tanto avessero preso ad imitare gli
antichi, che lor era mestieri di rimetter su l'oficio
di Apollo e investirne un santo cristiano. Cotesto
movimento letterario, reminiscenza di gioventù d'una
società decrepita, s'era già manifestato nella prima
metà del secolo, come il provano le opere di Teofane
Cerameo, la vita di Metodio, l'aneddoto di Teofilo
con costui, e l'altro sì noto col matematico Leone
fatto poi vescovo di Tessalonica. Par che Teofilo
stesso abbia principiato,[922] e il Cesare Barda compiuto,
sotto il regno di Michele Terzo, la istituzione dell'Accademia
nel palagio imperiale detto la Magnaura;
ove dapprima si dettero lezioni di filosofia e scienze
esatte, compresavi la musica;[923] e, spartiti meglio gli
studii o accresciuto il numero dei professori, si lessero

filosofia, geometria, astronomia, grammatica greca:
sappiamo inoltre che privati avessero preso già ad
insegnare l'arte poetica a Costantinopoli, e altri fosse
ito ricercando i tesori dell'antica sapienza e letteratura,
qua e là, pei monasteri della Grecia.[924] Un grande
istorico[925] ha attribuito così fatta ristorazione di studii
a voglia che avesse la corte bizantina di gareggiare
coi califi; ma questa non potea esser la sola, nè anco
la primaria cagione. I movimenti intellettuali sogliono
nascere nel popolo: e la lite delle Immagini, che agitava
la cristianità da più di un secolo, aveva aguzzato
gl'ingegni, come fa ogni grande contesa. Cercavan
armi nella filosofia gli Iconoclasti; dalle cui file
appunto veggiamo uscire il primo professore della
Magnaura. Gli Iconolatri, al contrario, per necessità
dello intento loro, si doveano raccomandare alla estetica;
sforzarsi a imitare la magic'arte dei classici pagani,
il manco male che potessero: nè per caso è che
n'apparivano in Sicilia i primi segni; ma perchè nell'isola
più caldamente e forse con minor pericolo si
parteggiava. Indi il frate siciliano diessi a coltivare
la poesia sacra, tentata al certo innanzi di lui, ma
con minore riputazione. Ei si provò a far versi, con
un po' d'orecchio in vece d'estro: la lingua greca gli
prestò parole pieghevoli e sonore; le idee e i sentimenti
suoi, che or ci promuovono il sonno, avean
virtù allora di beare gli ascoltatori: e così fece
proseliti alle immagini; e lo studio di parte, il pessimo
gusto del secolo, forse la novità ch'ei recava in

quelle composizioni gli procacciarono sì gran fama.
Teofilo il bandì a Cherson in fondo al Mar Nero.
Tornate le immagini sugli altari, il patriarca Ignazio
(848) l'ebbe caro e lo deputò alla custodia dei vasi
sacri d'una basilica. Dopo la morte del quale, sia
per la riputazione letteraria, sia per la scaltrezza,
chè ci lodan l'Innografo di leggere ogni pensiero
negli occhi altrui, egli divenne intimo, dicon anche
consigliere, di Fozio. Ciò nondimeno è entrato nel
catalogo dei Santi.[926]



Poichè ci è occorso di toccare la poesia sacra,
parleremo qui di Sergio, frate in un monastero di
San Calogero, ch'era probabilmente su la montagna
di questo nome presso Sciacca. Abbiam contezza di
lui per un lungo inno e un frammento; il testo greco
dei quali si trovò nell'antico monastero di San Filippo
di Fragalà in Sicilia. L'inno fu recitato il dì
della festa annuale di San Calogero, dinanzi una calca
che vi traea di monaci e popolo: e tra gravi pericoli
viveano essi al certo, poichè l'autore or innalzava
una preghiera a San Calogero che campasse il paese
dalle minacce, guasti e assalti dei nemici; or volgeasi

alla madre di Cristo per impetrar la riscossa dal giogo
degli Ismaeliti, e più volte ei ritornava a quest'argomento.
Da ciò parmi che a quel tempo Sciacca fosse
città tributaria; nella qual condizione si pativano insieme
il giogo e i pericoli. La invocazione che troviamo
a pro degli ortodossi imperatori non esclude
tal supposto; e ci dà un barlume per iscoprire l'epoca:
i primi dodici anni, credo io, del regno di Michele
Terzo (842-854), quando regnava per lui la
madre, e molte castella della regione ov'è Sciacca
aveano fermato coi Musulmani un patto che infransero
di lì a poco.[927] Non sappiamo se sia vivuto in
questo tempo medesimo Costantino di Sicilia di cui
ci avanza un solo epigramma, nè anco intero.[928]



Più che cotesti miseri versi d'un'epoca di decadenza,
ci premerebbe di ritrovare una cronaca
greca, che pare inedita e passò sotto gli occhi di
alcuni eruditi del secolo decimosesto; ma poi se n'è
perduta la traccia. La quale cronaca, attribuita ad un
Giovanni di Sicilia, principiando, al solito, dalla
creazione del mondo, correa fino all'anno ottocentoottantasei;
onde si suppose che l'autore fosse morto
in quel tempo. Forse egli è il Siciliano, o pedagogo
siciliano, di cui fanno menzione il Cedreno e Giovanni
Scilitze, tra gli scrittori dell'istoria bizantina,
anteriori all'undecimo secolo.[929] Forse è lo stesso

Giovanni di Sicilia che comentò l'arte oratoria di
Ermogene.[930] La cronica serbavasi nella Biblioteca
Elettorale Palatina, dove par l'abbia veduto il Sylburgius;
su la fede del quale e del Possevino, il
Vossio registrò Giovanni di Sicilia tra gli storici bizantini,
e conghietturò esser passato il MS. dalla
Biblioteca Palatina nella Vaticana.[931] Lo Schoëll, ignoro
su qual fondamento, affermò rinvenirsi il MS. nella
Biblioteca di Vienna, con una continuazione infino al
milledugento ventidue;[932] ma è lecito crederlo uno sbaglio
dell'illustre filologo alemanno, poichè, se nol
fosse, e i dotti editori di Bonn avrebbero pubblicato
questo MS. nella Bizantina, e lo si troverebbe nel
Catalogo di Daniele de Nessel. Rimane dunque il
dubbio se il libro siasi perduto; se giaccia dimenticato
nella Vaticana; ovvero se sia pubblicato sotto
altro nome, per esempio, di Michele Glycas, ch'è è
detto slmilmente Siciliano e che fece un magrissimo
compendio storico dal principio del mondo all'anno
1118.



Lungi dalla patria e dai pericoli vissero due
altri illustri Siciliani, Atanasio vescovo di Modone
e Pietro vescovo degli Argivi che scrisse lo elogio
funebre di Atanasio. Facendosi a narrare i primi

anni della costui vita, Pietro ricorda la Sicilia come
figliuolo amorevole ancorchè rettorico: e son le
sole parole di carità cittadina che troviamo negli
scritti dei preti siciliani del nono secolo. “Prima
fu patria d'Atanasio il Cielo, poi Catania e la Sicilia,
dice l'oratore; quell'isola famosa di cui potrei lodare
il sito, la vastità, la bellezza, il temperamento
dell'aere, la salubrità delle acque, i boschi, i folti
giardini, la sapienza, prudenza, fortezza e giustizia
degli uomini, e potrei noverare tanti illustri
personaggi che vi nasceano; ma basti dir di Sant'Agata,
la verginella, le cui reliquie rattengono la
lava quando precipita dall'Etna. Ma a me non conviensi
dilettarmi nelle lodi di patria terrena, poichè
Atanasio, invaghito del Cielo, sdegnò quella come luogo
d'esilio. Dalle rovine e tramonto della patria spuntò
la novella luce di tant'uomo. Le avversità cimentarongli
l'animo, come il fuoco affina l'oro, come i turbini
di venti e i torrenti straripati mettono a prova la
saldezza degli edifizii. Una barbarica genía d'Ismaeliti
e Agareni era venuta a punir le nostre prevaricazioni
e ostinazione al peccato. Quasi carnefici che
vendicassero la divina giustizia, saccheggiarono e
guastaron tante cittadi; fecero strazio di borghesi e
di contadini; quale uccisero col ferro, qual fecero perire
di fame o ne' flutti del mare; altri dettero a perpetue
catene di servitù; altri aggravarono di miserie
insopportabili; altri sforzarono a fuggire di Sicilia e
andar vagando in terra straniera. Tra questi ultimi
furono i genitori di Atanasio, i quali, senza mormorar
contro Dio, ripararono a Patrasso in Peloponneso, non

potendo guardare ad occhi asciutti il gregge di Cristo,
la eletta dei Santi e il regio Sacerdozio calpestati
dagli empii; non comportare il superbo disprezzo
e la irrisione ai nostri mali.” Dopo questo esordio,
che ho tradotto scorciandolo alquanto, vien la vita
religiosa: come il santo giovanetto entrasse in monastero;
come ne fosse fatto superiore; indi esaltato al
seggio vescovile di Modone; e quivi risplendesse
d'ogni virtù che s'appartenga a pastore d'anime:
pio, caritatevole, forte, consolatore degli afflitti, vendicatore
degli oppressi. “Questa, sclamava l'oratore,
è la verace filosofia, non quella di Socrate;” e poi,
dal principio alla fine, andava lodando il vescovo di
Modone della virtù che Socrate gli avrebbe insegnato
meglio che niun altro: la carità civile senza ubbie
religiose. Ma forse spiaceva allora al clero che i filosofi
della Magnaura parlassero troppo del sapiente
Ateniese. Lo elogio chiudeasi con una lista di miracoli
operati alla tomba di Atanasio, ch'era morto,
com'e' pare, l'anno ottocento ottantacinque.[933]



Dal quale scritto ognun vede che l'autore non
isfuggì ai difetti letterarii del tempo; le troppe fronde,
le declamazioni su luoghi comuni, lo sforzo a
simular di fuori il calor d'affetti che mancava nell'animo.
Pietro, detto Siculo dalla patria, fuggito
come tanti altri nella guerra musulmana, andò a cercare
fortuna nei monasteri di Costantinopoli. Basilio
Macedone, verso l'ottocento settanta, il mandò a

trattare il riscatto dei prigioni a Tefrica, città tra
Cesarea e Trebisonda, tra l'Eufrate e il Mar Nero,
la quale oggi s'appella corrottamente Divriki; allor
era sede principale dei Pauliciani. Questo nome avea
preso una setta che stranamente innestava alla semplicità
della primitiva Chiesa cristiana, il dualismo
dei Manichei: setta allignata in Armenia e altre province
dell'Asia Minore; la quale, dopo varie vicende
di persecuzione, poco mancò che non fosse sterminata
alla ristorazione delle Immagini. Le soldatesche
mandate allor da Teodora contro i Pauliciani, vantaronsi
di centomila vittime uccise tra col ferro, il
fuoco e gli annegamenti; ma gli avanzi del popolo
proscritto disperatamente presero le armi; elessero
condottieri; collegaronsi coi Musulmani: e in trent'anni
di guerre si vendicarono con usura; sì infesti
e ridottati nelle finitime provincie dell'impero, che
Basilio Macedone esitò ad assalirli. Indi l'ambasceria
di Pietro Siculo; il quale non piegò alla pace que' fieri
ribelli, ma riebbe da loro i prigioni; scoprì una
pratica loro coi Bulgari; ed or disputando coi dottori
eretici, or confabulando con gli ortodossi che trovava
qua e là, in nove mesi che soggiornò a Tefrica, raccolse
i materiali di una storia di quella eresia; e la
scrisse tantosto, e la dedicò al novello arcivescovo
dei Bulgari. Lucidamente spiegovvi i sei punti principali
di quella eresia; la origine, la trasformazione
delle credenze; ritrasse con critica, ordinò, espose
non senz'arte i fatti materiali nati da quegli errori
di metafisica: la persecuzione, la ribellione, le guerre.
Potrebbe dirsi storia superiore a que' tempi, se

non vi si notassero i vizii di forma accennati di sopra,
e quel ch'è peggio mille volte, la corruzione del
senso morale; la compiacenza teologica con che si
narrano i supplizii dei Pauliciani; la irrisione delle
vittime.[934] Pietro, fatto vescovo dopo questa missione,
morì, com'e' pare, verso l'ottocento novanta.



Una leggenda tratta dai menologi greci, ma non
favolosa al certo, riferisce alla stessa epoca il martirio
di quattro Siciliani per nome Giovanni, Andrea
Pietro e Antonio; dei quali Andrea e i due ultimi
eran padre e figliuoli. Fatti schiavi alla espugnazione
di Siracusa; condotti in Affrica al feroce Ibrahîm-ibn-Ahmed,
questi educava i due giovanetti nelle
discipline musulmane; e, vedendoli capaci e costumati,
li adoperava in oficii pubblici: Antonio collettor
di tasse;[935] Pietro tesoriere; il che non è inverosimile.
Ma poichè essi serbavano in cuore la fede dei padri
loro, il caso o qualche nemico li scoprì. Ibrahim
li dannò a morte come apostati: onde furono imprigionati;
lacerati a battiture; spezzate loro le ossa;
sconciamente mutilati con tanaglie roventi. Il tiranno,
tra cotesti supplizii, fa condurre il padre e gli tronca
il capo egli stesso. Tratto poi Andrea dal carcere
ov'era invecchiato, gli pianta una lancia in petto; e

come quegli levava gli occhi al cielo rendendo grazie
del martirio, lo finì con un altro colpo e gli spiccò
anche il capo. Così fatti particolari, che in altro caso
renderebbero assai sospetta la narrazione, la confermano
trattandosi d'Ibrahîm. Il suo nome, quel di
Basilio principe contemporaneo, la espugnazione di
Siracusa, che son citati nella leggenda, tutti le aggiungon
fede.[936]



Di assai maggior momento nella storia i casi di
Giovanni Rachetta, detto Sant'Elia il giovane, del
quale già abbiam fatto menzione. Nacque di nobil
gente a Castrogiovanni, l'anno ottocento ventotto o
ventinove;[937] essendo fanciullo di otto anni, i Cartaginesi,
dice la leggenda, irruppero nella città: il qual
tempo risponde in vero alla occupazione dei sobborghi
di Castrogiovanni (837). I genitori, col fanciullo
e l'avanzo di loro facoltà, si rifuggirono in un Castel
di Santa Maria; e vissero tranquilli, finchè una notte
parve a Giovanni udir voce del Cielo che gli annunziasse
cattività e missione di confortare nella fede cristiana
i conservi suoi. A dodici anni, segnalandosi
già nello studio delle sacre lettere, ed esercitandosi
assiduamente nella preghiera, gli si cominciò a squarciare
dinanzi agli occhi il velo del futuro: predisse
come i nemici farebbero impeto nel castello; come il
tale e il tal altro sarebbero uccisi. Ciò sembra raccontato
dal Santo, provetto negli anni e professante ormai
apertamente la profezia. Forse non era bugia del tutto:

forse egli stesso avea creduto, e in parte credea,
vedere con altri sensi che i mortali. La immaginativa
sua nudrita di spavento dei Musulmani, di terrori religiosi,
di calamità sovrastanti e continua intervenzione
del Cielo, creò un fantasma, e le parve mandato
da Dio; presentì, e le parve ispirazione; e avveratosi
talvolta il presentimento, ciò parve irrefragabil prova
dell'intuizione profetica. Avventuratosi ai vaticinii,
il giovine non potea smettere; fatto uomo maturo li
vedea tornare utili a sè medesimo e ad altrui; alle
anime e ai corpi; alla Chiesa e allo impero: e mille
esempii gli permetteano d'inorpellare la verità a
buon fine, senza interesse; poichè agli uomini non
pare interesse privato la vanagloria.



Ciò detto, potrò seguire fil filo la leggenda. Gli
abitatori del Castel di Santa Maria, sbigottiti alle parole
del fanciullo, traevano a lui; ed egli a riprendere
i vizii, a raccomandare penitenza e carità, e
che secondo il vangelo si gettasse al foco il tristo
legno. Ond'altri meravigliava di tanta saviezza; ma
gli stolti e la feccia della plebe voltavan le spalle,
dice amaramente il biografo: e parmi naturale che i
poveri non abbiano mostrato punto di zelo a difendere
un ordine sociale sì iniquo. Il virtuoso giovanetto
incontrò tra i primi le calamità che presagiva.
Uscito a diporto dal castello, imbattevasi in una torma
di cavalli musulmani; era preso; venduto a un
cristiano, forse trafficante di tal merce; e imbarcato
sopra un legno musulmano, con altri dugento venti
schiavi. Navigando alla volta d'Affrica, liberolli un
dromone greco uscito di Siracusa; e Giovanni, che

avea predetto anche ciò, fu reso ai parenti. Perdè il
padre dopo tre anni. Mentre lo agitavano sentimenti
contrarii, la pietà della madre e la brama di peregrinare
ad esaltazione della fede, il decreto divino si
compì. Fatto prigione in più fiera scorreria dei nemici,
fu comperato anco da un cristiano; menato in
Affrica; e venduto ad un altro cristiano, ricco mercatante
di cuoia; il quale, preso del bello aspetto,
modestia e integrità del giovane, gli affidò il maneggio
della casa sua.



Lasceremo indietro un episodio tolto di peso
dalla storia di Giuseppe il Giusto; non sapendo se
pur vi sia di vero, vera usanza, dico, delle cittadine
cristiane d'Affrica, Sicilia o Calabria in quel tempo,
il rosso e il bianco[938] di che si liscia il volto, il ferro[939]
con che s'arriccia i capelli la moglie del mercatante,
ostinata a sedurre Giovanni. Chiaritosi innocente, ei
si ricomperò coi frutti del proprio lavoro, ch'è tra
i modi di emancipazione già notati secondo legge
musulmana; i quali necessariamente veniano in uso
tra i vassalli cristiani. Poscia salì in fama appo Cristiani
e Musulmani al paro, per miracolose guarigioni
di ferite e morbi: il che da molti secoli a questa
parte è intervenuto e interviene tuttavia in Oriente
a chiunque abbia una tintura di medicina, o almeno
astuzia e baldanza. Dell'arte sua, qual che si
fosse, il santo usò a far proseliti, credo io, in Egitto.

Donde accusato dai barbassori musulmani o piuttosto
dal clero giacobita,[940] corse pericoli: ma il governatore
della provincia lo fe' uscir di prigione; ed
egli non guari dopo se n'andò a Gerusalemme.
Quivi il patriarca lo onorava; gli dava l'abito monastico
e con quello il nome di Elia. Soggiornò tre anni
in Gerusalemme; visitò il Giordano, il Taborre, il Sinai;
venne ad Alessandria, o forse Alessandretta;
e accingeasi a passare in Persia; ma le turbolenze
nate in quel paese lo costrinsero a sostare ad
Antiochia.



La voce divina che gli solea parlare ne' sogni,
al dir della leggenda, lo visitò di nuovo in Antiochia,
confortandolo a tornare in patria. Fu voce di
coscienza in un animo generoso che sapea voltata la
fortuna contro i Musulmani in Occidente; ovvero consiglio
di qualche agente bizantino; o dello stesso patriarca
di Gerusalemme che solea parteggiare per la
corte di Roma, intesa allora a riconciliarsi con Basilio
Macedone. Elia, vissuto mezzo in Sicilia e mezzo
in paesi musulmani, ardente di zelo per la religione,
ricordevole dei parenti, e, perchè no? anco della patria,
era proprio il caso, nell'apostolato politico che
dovea accompagnare le armi di Basilio in Sicilia.

Narrammo già[941] com'Elia tornasse nell'isola l'ottocento
ottanta a riveder la madre; osservare le forze
dei Musulmani; incoraggiare il popolo; ed esortare
alla battaglia i capitani bizantini. Cammin facendo,
avea con breve e dotto parlare[942] convertito parecchi
Infedeli. Dopo lo sbarco di Nasar presso Palermo, il
frate siciliano passava da Reggio o da Palermo a
Taormina,[943] dove dimorato pochi giorni prese seco
un giovane di onesta famiglia, cui diè l'abito monastico
e il nome di Daniele; e presagita la sconfitta
del capitano Barsamio, navigava alla volta del Peloponneso.
Il biografo ci narra tuttavia frequentissimi
prodigii operati da Elia, e che, ciò non ostante, egli
e Daniele, verso l'ottocento ottantuno[944] erano tenuti
spie a Botranto; imprigionati da un Epinio governatore;
e che, liberati per la morte del ribaldo, si proponeano
di andare a Roma; ma vietato loro quel
viaggio, sostavano a Corfù, albergati e onorati dal
vescovo; e infine veniano a fondare un romitaggio
nella valle delle Saline, tra il Capo dell'Armi e Pentidattolo
in Calabria, a rimpetto di Taormina. Coteste
vicende, come altrove il notai, non s'adattano al
mero apostolato religioso; e par che Elia da una mano
conducesse pratiche contro i Musulmani di Sicilia;

dall'altra parteggiasse coi frati che non si acquetavano
alla ristorazione di Fozio sul seggio patriarcale, sopratutto
dopo la morte di Giovanni Ottavo (882). Elia
mandò ad effetto il viaggio di Roma al tempo di
Stefano Quinto (885-891), dopo alquanti anni passati
in Calabria spargendo odore di santità con guarigioni;
vaticinii di scorrerie dei Musulmani; comandare
ai venti e alla pioggia; far miracoli anche per ischerzo;
e sempre cattar favore nel popolo; costringere a
riverenza i grandi. Ritornato ch'ei fu da Roma, predisse
ai Reggini il prossimo saccheggio della città
(888); e ritrattosi opportunamente a Patrasso, si
mostrò di nuovo a Reggio, quando seppe partiti i
nemici; e indi tornò al suo romitaggio: ma per fuggire
l'aura popolare, come dice il biografo, o piuttosto
il pericoloso soggiorno in su lo Stretto di Messina,
andò a fondare un monastero in altro luogo, credo
io, in un monte tra Seminara e Palmi, detto di Sant'Elia,
ov'è tuttavia una chiesa. Viaggiando spesso
nella estrema Calabria, esortava per ogni luogo i fedeli
a lasciare il vino, le lascivie, le risse, se voleano
preservarsi dalle calamità di quella guerra. Gli esempii
d'Epaminonda e di Scipione ch'ei talvolta frammetteva
ai suoi ammonimenti, mostrano che tenesse
la riforma dei costumi non solo come rimedio teologico,
ma sì diretto e temporale. Aggiugne la biografia,
nè stentiamo a crederlo, che un Michele capitano
d'armata in Calabria, ristorata la disciplina tra i suoi
per consiglio di Elia, riportasse vittoria in uno scontro;
lieve combattimento, non ricordato nelle cronache.




Io ho voluto sì minutamente raccontare i casi
d'Elia da Castrogiovanni, perchè parmi modello dello
zelo religioso, solo raggio di virtù che rimaneva in
Sicilia. Il genio della schiatta vinta si raffigura tanto
meglio in questo frate cittadino, quanto la vita sua
durò dai primi assalti dei Musulmani sino al compimento
materiale del conquisto, la espugnazione, cioè,
di Taormina. Com'ei vi andasse, con che parole e
teatrali atteggiamenti avvertisse i cittadini del fato
che loro sovrastava, il diremo nel libro terzo, trattando
di quella guerra. D'altronde Elia, o il biografo,
non imaginarono nulla di nuovo in questo incontro,
in cui il santo, al solito, se ne fuggì avanti che arrivassero
i nemici. Andò ad Amalfi; tornò in Calabria;
operò altri miracoli; favorì un Colombo audace ribelle;
lasciò morire il capitano imperiale che gli negava
la impunità di Colombo; e la impetrò egli stesso da
Leone il Sapiente, a prezzo d'andare a visitare l'imperatore
a Costantinopoli. Leone, come ognun sa,
avea deposto di nuovo Fozio per far cosa grata a
Roma; blandiva e ingrassava il clero per tenersi più
tranquillamente la bella Zoe; e il biografo ci afferma
che avesse già richiesto il taumaturgo siciliano di pregare
per lo Impero, al quale effetto quegli s'era portato
a Taormina. Adesso, entrato in nave per soddisfare
la novella promessa a Leone, presentì in viaggio che
morrebbe di corto; e andò a spirare in un monastero
presso Tessalonica, il diciassette agosto[945] novecento

quattro; comandando che si rendesse il suo corpo al
monastero di Calabria, come fu fatto; e aggiuntovi
ricchi doni e poderi dal religiosissimo imperatore,
dice il biografo. Secondo costui Elia s'appressava
agli ottant'anni, il che risponde alla cronologia dei
fatti storici che si citano. Convengono altresì a quella
età decrepita la eccessiva collera e i capricci che si
notano negli ultimi fatti della sua vita.[946]



Ma i frati contemporanei di Elia, la più parte,
preferivano all'attività e ai rischi una sterile pietà.
Tra loro si ricorda un San Leoluca da Corleone, non
educato, dice la leggenda, nè alla guerra nè all'oziosa
filosofia; il quale, stanco di pascolare gli armenti
nei campi paterni, andava a tosarsi i capelli
nel monistero di San Filippo d'Argira; ove ammonito
da un vecchio frate delle calamità che sovrastavano
alla Sicilia, non le aspettò. Peregrino e mendico fuggissi
a Roma; poi fondò un monistero in Calabria: si
straziò in cento balzane penitenze ed oficii servili,
e morì, dicono gli agiografi, nei primi anni del decimo
secolo. Ma l'origine della leggenda è sospetta;
e l'autore, facendo menzione di due fughe di Leoluca,
alla venuta dei Vandali e poi dei Saraceni, non
s'accorse del miracolo grandissimo che fabbricava.[947]




Taccio di Santa Oliva palermitana, confinata dai
parenti a Tunis; dannata a morire tra i tormenti;
uscita fresca dall'olio bollente, intatta dal foco; uccisa
alfine con la spada da Pagani, Vandali o Musulmani,
non si sa: leggenda sì assurda da non meritare
esame.[948] Dello stesso conio parmi quella di Santa
Venera da Gala, ricusante di andare a marito; e uccisa,
per dispetto, dai fratelli pagani.[949] Nondimeno il
dotto gesuita autor della raccolta, non volendo lasciar
fuori cotesti nomi sì popolari in Sicilia, e trovando
troppo pochi santi nell'epoca musulmana, destramente
vi allogò le due donzelle. Così arrivò a
noverare una diecina di martiri canonizzati, compresovi
San Procopio vescovo di Taormina; la eroica
morte del quale è attestata da memorie genuine, e
la narreremo nel seguente libro, insieme con lo eccidio
di quella città.



Percorse le biografie che abbiamo esposto, e ricercando
qual maniera di civiltà avanzasse nella Sicilia
cristiana del nono secolo, si troverà la sola religione;
e poi si scoprirà che l'era pianta parasita
che ingombrava l'albero, gli toglieva i succhi vitali,
e invece di quello germogliava. Dell'incivilimento
risguarderem solo i due aspetti primarii; cioè la
coltura dello intelletto e il legame morale della società.
Nel primo aspetto si vede che gli studii ecclesiastici,
ristorati nell'isola da San Gregorio, caduti

a poco a poco, risorti nella lotta contro gli Iconoclasti,
produceano, ultimi frutti, le prediche di Teofane
Cerameo, i versi di San Giuseppe Innografo e di
Sergio, gli scritti di Teodosio monaco[950] e di Pietro
Siculo, la cultura onde si armava in sua vendetta
Gregorio Asbesta, ed aiutavano alla ristorazione delle
lettere nella capitale dell'Impero: ma niun laico
s'incontra nella lista; nessuno studio profano. Il legame
morale, massimo scopo della religione come
pensavano i nostri padri latini, si vede rilasciato e
inefficace. Inefficace nei costumi, nei quali si scopre
sfrenamento delle passioni brutali e bacchettoneria,
che per lo più vanno insieme. Inefficace nei rapporti
politici, poichè la più parte della Sicilia spensieratamente
piegava il collo ai Musulmani. Io non ho detto
che sola causa di tanto infiacchimento fosse stata la
religione, o quella che si tenea religione nel basso
impero; ma affermo sì che la religione poco o nulla
giovò a mantenere lo Stato di cui era solo elemento
vitale. E veramente, nelle cronache e leggende dei
primi tempi della guerra non v'ha vestigio di difesa
nella quale avessero partecipato virilmente i ministri
della religione; anzi veggiamo che i santi si affrettavano
a fuggire dall'isola. Aiutò solo il sentimento
religioso, quando le popolazioni disperate si sollevarono
per altre cagioni; quando l'impero bizantino
rinvigorito mandò eserciti; quando un nodo di popolazione,
respirata l'aria della libertà, prese a mantenerla
da sè stesso: e in questi eventi i preti e i
frati ebber sempre parte secondaria; non surse tra

loro un Pier l'Eremita nè un Savonarola. Di tali uomini
non nacquero giammai nella società bizantina;
la quale per ogni luogo traea sua vecchiezza tra i
vizii che testè abbiamo notato nella popolazione cristiana
di Sicilia al nono secolo, e che vedemmo in
tutta l'isola nei tempi anteriori al conquisto. Qual
fosse stata nel medesimo tempo la società musulmana
nell'isola, mi ingegnerò a ritrarlo nel Capitolo
primo del seguente libro.










SOMMARIO

DEI CAPITOLI CONTENUTI

NEL PRIMO VOLUME.




	INTRODUZIONE



	 



	Progredimenti nello studio delle istorie musulmane 	Pag. V



	Che rimase in Sicilia delle tradizioni musulmane infino al XV secolo 	VI



	Che ne raccolsero Fazzello, D'Amico, e Giambattista Caruso 	VIII



	Le lettere orientali prospere in terraferma d'Italia nel XVII secolo e punto in Sicilia. Orientalisti siciliani: Maggio e Tardia 	IX



	Impostura del maltese Vella 	X



	Zelo di Monsignor Airoldi 	XII



	Lavori del Di Gregorio e del Morso 	XIII



	Saggi storici di Scrofani, del principe di Scordia e del Martorana 	XV



	Bertolotti, Mortillaro, Giuseppe Caruso 	XVI



	Premio dell'Istituto di Francia, accordato a M. Des Noyers. Pubblicazioni di M. Des Vergers e di M. Famin 	XVII



	Opera del Wenrich 	XVIII



	Materiali raccolti fino al 1843. Annali del Rampoldi 	XIX



	Ricerche mie. Disegno della Biblioteca Arabo-Sicula, e della carta geografica comparata 	XXI



	Quali ricerche rimangano a farsi 	XXIII



	Due notizie che van corrette 	XXV



	Materiali su i quali ho scritto. Sorgenti arabiche 	XXVI



	Sorgenti bizantine e latine 	XXVIII



	Limiti che ho assegnato alla mia narrazione 	XXX



	Aiuti che riconosco dai professori di Parigi 	XXXIII



	Favori altrui nelle ricerche 	XXXIII



	Soscrizione fatta nel 1844 per la stampa di questa opera 	XXXV



	Tavola analitica delle sorgenti arabiche: Opere perdute 	XXXVII



	Opere esistenti 	XXXIX



	



	 



	LIBRO PRIMO.



	 



	Capitolo I.



	 



	  	Varie dominazioni straniere in Sicilia 	Pag. 1



	  	Tratterò i conquisti musulmano e normanno 	3



	III secolo av. G. C. 	Decadenza della Sicilia sotto i Romani 	3



	II idem. 	Guerre servili 	5



	I idem. 	Condizioni dell'isola al principio dell'era volgare 	7



	I secolo di G. C. 	Migliorata sotto i primi imperatori 	8



	III idem. 	Novella decadenza 	10



	  	Incursione dei Franchi 	11



	V idem. 	Vandali, Eruli, Ostrogoti 	11



	VI idem. 	Conquisto di Belisario 	12



	  	Relazioni della Sicilia con la terraferma d'Italia 	13



	 



	Capitolo II.



	 



	I secolo. 	Primordii del Cristianesimo in Sicilia. Leggende 	15



	I a VI secolo. 	Fatti storici 	16



	IV e V idem. 	Gerarchia ecclesiastica 	18



	V e VI idem. 	Patrimonii delle Chiese di Ravenna, Milano e Roma in Sicilia 	20



	VI idem. 	La Chiesa di Roma e i Longobardi 	22



	  	San Gregorio 	22



	anno 575. 	Avanti il pontificato fonda sei monasteri in Sicilia 	23



	590-604. 	Influenza e disegni suoi nell'isola 	25



	  	Provvedimenti di San Gregorio 	26



	VII e VIII secolo. 	Splendor della Chiesa Siciliana 	28



	 



	Capitolo III.



	 



	  	Antichi rivolgimenti in Arabia 	30



	  	Schiatte di Kahtân e Adnân 	31



	  	Cittadini e Beduini 	32



	  	Tribù nomade. La famiglia 	33



	  	Ordinamento politico 	33



	  	Leggi civili 	34



	  	Suddivisioni delle tribù 	35



	  	Aristocrazia 	35



	  	Ordine delle città 	36



	  	Indole, costumi e usanze 	36



	VI secolo di G. C. 	Principii d'incivilimento 	38



	  	Cagioni di quello: commercio, Persiani, Romani, giudaismo, cristianesimo 	39



	  	Periodo eroico 	40



	  	Cultura intellettuale. Poesia 	41



	  	Eloquenza e filologia 	43



	  	Costumi 	44



	  	Opinioni metafisiche 	44



	  	Culto. Novatori 	45



	  	Reggimento politico della Mecca 	47



	



	an. 570-611. 	Gioventù di Maometto 	49



	  	Dommi e precetti dell'islamismo 	50



	  	Il Corano e la tradizione 	53



	611-622. 	Predicazione di Maometto 	55



	622. 	Egira 	56



	622-630. 	Guerra civile e trionfo 	57



	  	Tentativi fuor d'Arabia 	58



	632. 	Morte di Maometto. Virtù de' suoi discepoli 	59



	632-661. 	I primi califi e lor conquisti 	61



	  	Democrazia e socialismo. Diwani di Omar 	63



	  	Nuovi ottimati 	67



	  	Reazione dell'antica nobiltà 	68



	  	Autorità dei califi 	70



	  	Ordini militari degli Arabi 	71



	  	Avvantaggi loro su i Persiani e i Bizantini 	74



	 



	Capitolo IV.



	 



	630-639. 	Nome di Saraceni. Prime notizie che se n'ebbero in Sicilia 	75



	639-649. 	Eresia monotelita 	76



	654. 	Papa Martino e Costante imperatore 	78



	636-647. 	Prime imprese marittime dei Musulmani 	79



	648. 	Vittorie di Cipro, Arado, Rodi 	81



	652. 	Tradizioni del primo assalto in Sicilia 	82



	  	Ritratto storico di questa impresa 	88



	653. 	Prigionia e condannagione di papa Martino 	90



	655. 	Battaglia navale e sconfitta di Costante 	92



	655-663. 	Viene in Italia. Pon la sede a Siracusa 	93



	663-667. 	Sua tirannide 	95



	668. 	È ucciso 	95



	  	Tradizione arabica di questo regicidio 	96



	  	Mizize e Costantino Pogonato 	97



	669. 	Abd-Allah-ibn-Kais a Siracusa 	98



	  	Impostura fratesca su questa scorreria 	100



	 



	Capitolo V.



	 



	  	Condizioni dell'Affrica Settentrionale 	103



	  	Schiatte: Vandali, Mori, popolazioni pelasgiche, Berberi 	104



	  	Origine orientale dei Berberi 	105



	  	Governo Bizantino. Ribellione del patrizio Gregorio 	108



	641-647. 	Varie imprese degli Arabi. Fuga di abitatori dell'Affrica in Pantellaria 	109



	  	Ordine degli Arabi nell'occupare i paesi vinti 	112



	670. 	Impresa di 'Okba-ibn-Nafi'. Fondazione di Kairewân 	112



	670-682. 	Altri Conquisti di 'Okba 	115



	683. 	È sconfitto e morto 	116



	  	Lotte dei Berberi contro gli Arabi 	118



	



	683-694. 	Zoheir-ibn-Kais. Hasan-ibn-No'man. Presa di Cartagine. La Kahina regina dei Berberi 	118



	694-698. 	Domi i Berberi la seconda volta 	120



	699-704. 	Musa-ibn-Noseir in Affrica 	122



	711-716. 	Sue vittorie nel Mediterraneo, in Spagna e oltre i Pirenei 	124



	720. 	Raccesa la guerra dei Berberi 	126



	720-740. 	Gli Ibaditi e i Sifriti, eretici musulmani 	127



	741-742. 	Sconfitte e vittorie degli Arabi 	128



	757-800. 	Si rassoda il conquisto musulmano 	129



	 



	Capitolo VI.



	 



	  	Varii modi di colonie 	130



	670-741. 	Quello che tennero gli Arabi in Affrica 	131



	  	Ordini e umori delle colonie arabiche. Giund. 	132



	  	Elemento democratico nelle città 	133



	  	Governo politico. Antagonismo di schiatte 	134



	  	Guerre civili che ne seguitano 	135



	742-757. 	Dominazione della casa di Habîb in Affrica 	137



	  	Influenza delle schiatte persiane 	138



	750. 	Esaltazione degli Abbassidi al califato 	139



	  	Nuovi ordini del principato. Letteratura 	141



	761-771. 	I Persiani del Khorassan e gli Arabi in Affrica 	142



	761-799. 	Riputazione della casa di Aghlab 	144



	800-812. 	Ibrahîm-ibn-Aghlab prende il governo d'Affrica 	146



	  	Autorità di questo novello principato. Parlamenti della colonia 	147



	  	Autorità dei giuristi nell'impero musulmano 	149



	812-817. 	Opposizione legale sotto il regno di Abd-Allah 	152



	817-825. 	Ziâdet-Allah. Sollevazione del giund 	153



	  	Epilogo delle condizioni dell'Affrica 	157



	711-755. 	Eventi in Spagna 	158



	755-796. 	Primi Omeîadi di Spagna 	159



	818. 	Tumulto a Cordova 	160



	825. 	Gli usciti Spagnuoli occupan Creta 	162



	 



	Capitolo VII.



	 



	700. 	Gli Arabi d'Affrica si volgono contro la Sicilia. Prendono Pantellaria 	165



	  	Preparamenti navali a Tunis 	166



	703-705. 	Tre prime scorrerie in Sicilia. (Vedansi le due Aggiunte, p. 535.) 	168



	710. 	Assalto in Sardegna 	169



	720-740. 	La Sicilia infestata varie volte 	171



	740. 	Habib-ibn-'Obeida ne tenta il conquisto 	174



	752. 	Altra scorreria. Gli imperatori bizantini afforzan l'isola 	175



	748-750. 	Pestilenza 	176



	  	Cosimo dotto monaco italiano 	176



	



	 



	Capitolo VIII.



	 



	VII secolo. 	Risorgono i municipii nelle città d'Italia rimase ai Bizantini 	178



	  	Umori d'independenza 	179



	702-712. 	Sollevazione in Italia 	179



	726-741. 	Iconoclasti. L'Italia si ribella dall'impero 	180



	741-800. 	Brighe dei papi. Afferrano la dominazione temporale. Carlomagno 	181



	  	Divisione territoriale dell'Italia in questo tempo 	183



	  	I governatori bizantini della Sicilia dan favore ai Longobardi di Benevento 	184



	778-787. 	Papa Adriano I agogna a stendersi nell'Italia meridionale 	186



	787. 	Resistenza che incontra 	187



	788. 	Pratiche de' Bizantini con Benevento 	188



	  	Impresa di Adelchi 	189



	788-813. 	Relazioni dei governatori della Sicilia con Carlomagno e coi papi 	190



	815-826. 	Impotenza dei Bizantini a ripigliare l'Italia 	192



	 



	Capitolo IX.



	 



	Secoli VII e VIII. 	Condizione della Sicilia sotto i Bizantini. Schiatte 	194



	  	Proporzione tra i Greci e i Latini 	196



	  	Condizione sociale nelle città: Curia 	198



	  	Popolazione rurale: coloni; schiavi 	199



	  	San Gregorio, non libera in Sicilia nè gli uni nè gli altri 	201



	  	Divisione della proprietà. Poderi in enfiteusi 	204



	  	Industria e commercio 	205



	  	Gravezze 	206



	  	Reggimento dello Stato. Municipalità 	207



	  	Governatori e oficiali dell'impero 	211



	  	Esercito; beneficii militari 	213



	  	Vizii di questa istituzione 	215



	  	Navilio provinciale 	216



	  	Impotenza politica del popolo 	216



	  	San Leone vescovo di Catania e il mago Eliodoro 	218



	  	Zelo dei Siciliani nel culto delle immagini e indifferenza verso i papi 	220



	  	La Sicilia fatta luogo di confino. Epilogo della sua decadenza 	222



	 



	Capitolo X.



	 



	728-812. 	Trattati dei Governatori dell'isola con gli Arabi d'Affrica 	224



	812-813. 	Minacciata di nuovo l'Italia 	226



	813. 	Fazioni nelle isole minori: ambasciatori degli Aghlabiti in Sicilia 	228



	



	813. 	Condizioni della tregua 	229



	  	Scorrerie in Calabria 	230



	819. 	Altra in Sicilia 	231



	  	Fallacia del supposto conquisto musulmano dell'820 	232



	  	E della impresa di Halcama 	233



	  	Origine di cotesta tradizione. Leone Affricano erudito del XVI secolo 	234



	  	Altro errore del Fazzello 	236



	 



	LIBRO SECONDO.



	 



	Capitolo I.



	 



	821-826. 	Supposte cause della rivolta d'Eufemio; tradizione di Giovanni diacono di Napoli 	239



	  	E dell'Anonimo Salernitano 	240



	  	Autorità bizantine 	241



	  	Particolari della narrazione bizantina 	243



	  	Autorità musulmane 	245



	  	Particolari che narrano 	246



	  	Critica dei racconti 	248



	  	Indole e vicende principali di questo movimento 	250



	 



	Capitolo II.



	 



	759-800. 	Ased-ibn-Forât, giurista 	253



	810-819. 	Riputazione sua 	254



	825. 	Fortezza d'animo che mostra nella guerra civile 	256



	827. 	Eufemio chiede aiuti in Affrica 	258



	  	Parlamento del Kairewân. Si disputa su la giustizia dell'impresa 	259



	  	E su la utilità. Vinto il partito 	260



	  	Dato il comando ad Ased 	261



	  	Mostra dell'esercito 	262



	 



	Capitolo III.



	 



	  	Sbarco a Mazara 	264



	  	Vittoria di Ased 	266



	  	Marcia sopra Siracusa 	269



	  	Assedio 	272



	  	Respinti gli aiuti bizantini 	273



	828. 	Morte di Ased. L'esercito elegge il nuovo condottiere 	275



	  	Impresa de' conti di Toscana in Affrica 	276



	  	I Musulmani si levan dall'assedio di Siracusa 	278



	  	Fazioni di Mineo e Girgenti. Assedio di Castrogiovanni 	278



	  	Uccisione di Eufemio 	281



	  	Sconfitta del patrizio Teodoto 	282



	829. 	Moneta battuta dai Musulmani nel campo 	283



	  	Vittoria di Teodoto. I Musulmani condotti allo stremo in Mineo 	285



	



	 



	Capitolo IV.



	 



	829. 	Inaspettato aiuto di Spagna 	286



	830. 	Nuove forze vengono di Spagna e d'Affrica. Presa e abbandonata Ghallûlia 	288



	850-831. 	Assedio e dedizione di Palermo 	290



	 



	Capitolo V.



	 



	831. 	I Musulmani stanziano in Palermo 	294



	831-832. 	Discordie. Governo posto nella colonia dagli Aghlabiti 	294



	  	Poco dipendente dall'Affrica 	296



	832-833. 	Alessio Muscegh. Campo bizantino a Castrogiovanni 	297



	834-835. 	Fazioni di Abu-Fihr. Ucciso da' suoi 	299



	835. 	Vittoria di Fadhl-ibn-Ia'kùb 	300



	  	Abu-l-Aghlab emiro in Sicilia. Armamenti e fazioni navali 	300



	836-837. 	Scorreria sotto l'Etna e nella costiera settentrionale dell'isola. Sconfitti i Musulmani a Castrogiovanni, vi tornano a campo 	305



	837. 	Colpo di mano sulla città. La cittadella resiste 	306



	837-838. 	Assedian Cefalù. Cacciati verso Palermo 	307



	839-840. 	Aiuti d'Affrica. S'arrendono a patto ai Musulmani Platani, Caltabellotta, Corleone e le Grotte: fors'anco Marineo e Gersci 	309



	 



	Capitolo VI.



	 



	856. 	La repubblica di Napoli chiede soccorso ai Musulmani di Sicilia 	311



	  	E lor dà un navilio per l'assedio di Messina 	313



	842-843. 	Espugnazione di Messina e di Alimena 	313



	845. 	Presa Modica. Sconfitta dell'esercito bizantino del tema di Kharsiano 	315



	846-847. 	Presa di Lentini 	316



	847-848. 	Sbarco dei Bizantini a Mondello, presso Palermo. Fallisce l'impresa 	317



	848-849. 	Dedizione di Ragusa 	319



	851. 	Morte dell'emir Abn-l-Aghlab 	320



	  	Scorrerie del successore Abbâs-ibn-Fadhl 	321



	852-853. 	Combatte altre importanti fazioni 	322



	853. 	Sforza Butera a dargli seimila schiavi 	323



	  	Considerazioni su tal patto 	324



	854-857. 	Campo al monte Artesino; scorrerie per tutta l'isola. Prese Cagliano e Cefalù 	325



	858. 	Sconfitta dell'armata musulmana di Sicilia ne' mari di Creta 	328



	859. 	Presa Castrogiovanni per colpo di mano 	329



	  	Esercito bizantino venuto in Sicilia e sconfitto 	332



	



	860-861. 	I Cristiani di Val di Mazara ripigliano le armi, e Abbâs li sforza a lasciarle 	334



	861. 	Morte di Abbâs 	335



	 



	Capitolo VII.



	 



	841-872. 	Stato dell'isola in questo tempo 	336



	  	Popolazioni musulmane e cristiane. Principati d'Affrica e dì Costantinopoli 	337



	  	Comincia a variare la fortuna 	338



	  	Discordia tra i Musulmani 	339



	  	Il principato d'Affrica stringe il morso alla colonia 	340



	867. 	Basilio Macedone 	341



	  	Movimento dei Cristiani in Sicilia 	342



	861-862. 	Scambii d'emiri in Sicilia, e loro guerre con varia fortuna 	342



	862-863. 	Khafâgia-ibn-Sofiân. Un suo figliuolo sconfitto a Siracusa 	344



	864-865. 	Occupate Noto e Scicli. Gualdana de' mille cavalli 	345



	866. 	Prese Troina, Noto di nuovo, Ragusa e Ghirân 	347



	867-868. 	Altre fazioni 	348



	869. 	Colpo di mano fallito su Taormina 	349



	  	Sconfitta dei Musulmani a Siracusa. Khafâgia ucciso e tradimento 	350



	869-870. 	Rifatto emiro il figliuolo. Occupazione di Malta 	352



	871. 	Mohammed-ibn-Khafâgia ucciso anco a tradimento. Mutazioni di altri emiri 	353



	 



	Capitolo VIII.



	 



	827-837. 	Pochi venturieri musulmani nella Italia meridionale 	354



	838. 	I Musulmani di Sicilia prendono Brindisi e rompon Sicardo 	354



	  	Reliquie di San Bartolommeo a Lipari 	356



	839-840. 	Sconfitta dei Veneziani a Taranto. Infestato tutto l'Adriatico 	357



	842. 	I Musulmani ausiliarii di Radelchi gli prendon Bari 	360



	842-843. 	Siconolfo chiama i Musulmani di Creta 	361



	843. 	Apolofar si spicca da lui 	362



	843-846. 	Allena la guerra in Terraferma 	363



	846. 	Nuove fazioni dei Musulmani su l'Adriatico e sul Tirreno 	364



	  	Assaltano Roma. Tentan Gaeta invano 	365



	849. 	Papa Leone IV e Cesario figlio del duca di Napoli. Sconfitta degli Affricani a Ostia 	366



	846-847. 	Masar condottiero musulmano a Benevento 	367



	851. 	Venuta di Lodovico Secondo imperatore. Accordo dei Longobardi. Presi a tradimento i Musulmani a Benevento 	369



	852. 	Vendetta dell'emir di Sicilia. Ripigliata dai Musulmani Taranto e rinforzata Bari 	370



	853-866. 	Il sultano di Bari 	371



	  	Guasti ch'ei reca dall'un mare all'altro 	372



	866-867. 	Chiamato nuovamente l'imperator Lodovico 	375



	



	867-870. 	Assedio di Bari 	376



	  	Basilio Macedone entra nella guerra 	378



	871. 	Vittoria de' Veneziani a Taranto. Bari espugnata 	379



	  	Disegni di Lodovico. Umori surti contro di esso nell'Italia meridionale 	381



	  	Mene attribuite al soldan di Bari prigione 	382



	  	Lodovico preso da Adelchi e rilasciato 	383



	  	In Affrica è eletto un emiro della Gran Terra, il quale sbarca con l'esercito a Salerno 	384



	  	Assedio di Salerno 	385



	872. 	Sconfitte dei Musulmani 	387



	875. 	Morte di Lodovico 	388



	 



	Capitolo IX.



	 



	864-873. 	Vaghi cenni di vittorie dei Bizantini in Sicilia. Frequenti scambii d'emiri 	389



	873-877. 	Timori dei Musulmani d'Affrica. Il nuovo principe Ibrahîm-ibn-Ahmed comanda d'investir Siracusa 	392



	877. 	Topografia della città a quel tempo 	394



	  	Comincia l'assedio 	395



	  	Occupati i due porti 	397



	877-878. 	Fame ed epidemia 	398



	  	Tardan gli aiuti di Costantinopoli 	399



	878. 	Aperta la breccia 	399



	  	Entrano gli assalitori 	402



	  	Carnificine e distruzione 	404



	  	I prigioni avviati in Palermo 	407



	  	Loro vicende 	408



	 



	Capitolo X.



	 



	878-879. 	Congiura di palagio in Palermo 	410



	879. 	Fazioni contro i Cristiani che si risentivano. (Vedesi l'Aggiunta, p. 336.) 	410



	  	I frati van suscitando. Sant'Elia da Castrogiovanni 	411



	880. 	Sconfitta dell'armata Affricana e Siciliana nel mar di Grecia 	412



	  	Sbarco dei Bizantini presso Palermo. Scorrerie loro per mare e per terra. Afforzano una città, forse Polizzi 	415



	881. 	Fazioni combattute dai Musulmani 	417



	881-882. 	Sconfitta loro a Caltavuturo. Miracolo cristiano e miracolo musulmano in questa battaglia 	419



	882-885. 	I Bizantini sgombran dall'isola 	421



	  	Debole guerra fatta dai Musulmani ai Cristiani che tuttavia si difendono 	422



	887. 	Guerra civile degli Arabi coi Berberi in Sicilia 	424



	888. 	Sanguinosa sconfitta de' Bizantini nelle acque di Milazzo. Dato il sacco a Reggio 	425



	  	Importanza della ròcca di Rametta in questo tempo 	426



	



	889. 	Cattività e poesia di Mogber-ibn-Ibrahîm, capitano musulmano di Messina 	427



	889-894. 	Sollevazione di Musulmani di Sicilia contro il governo d'Affrica 	428



	894-895. 	Pace formata da loro co' Cristiani di Valdemone 	431



	  	Fu compimento del conquisto 	432



	 



	Capitolo XI.



	 



	875. 	Condizioni degli imperii d'Oriente e d'Occidente 	432



	  	Disegni di papa Giovanni VIII 	433



	  	Varii Stati in Italia 	434



	  	Nuovamente i Musulmani vi portan la guerra 	435



	  	Fazioni in Calabria e Puglia 	435



	  	I Bizantini racquistano parte del territorio 	437



	  	Condizioni di quel paese 	437



	876-885. 	Altre fazioni dei Bizantini 	439



	885-886. 	Vittorie e umanità di Niceforo Foca 	440



	  	Colonie mandate da Basilio Macedone, e pessima condotta dei suoi successori 	441



	875. 	Pratiche dei papi su la costiera del Tirreno 	443



	875-876. 	Assalti dei Musulmani in quelle parti 	444



	876. 	Desolazione della campagna di Roma 	445



	  	Giovanni VIII non è sostenuto dagli imperatori d'Occidente. Va a Capua e Napoli 	447



	877. 	Manda ad effetto una lega 	448



	  	Ordisce una congiura contro il duca di Napoli 	450



	878. 	È sforzato a pagar tributo ai Musulmani 	451



	879. 	Traccheggia con Atanasio vescovo di Napoli 	451



	880-881. 	Guasti dei Musulmani di Sicilia, chiamati da Atanasio 	454



	881. 	Il papa pronunzia l'anatema contro di lui 	456



	882. 	I Musulmani presi a tradimento. Morte di Giovanni VIII 	457



	882-883. 	Fatti di Gaeta 	458



	  	Colonia musulmana al Garigliano 	459



	883-888. 	Fazioni dei Musulmani rimasi in Terraferma 	461



	888-902. 	Loro debolezza 	463



	 



	Capitolo XII.



	 



	827-900. 	Stato dei Cristiani di Sicilia. Varie relazioni loro coi vincitori 	464



	  	Occupazione successiva dei distretti dell'isola 	464



	  	Divisione in tre valli 	465



	  	Origine delle loro denominazioni 	467



	  	Condizioni politiche diverse dei Cristiani 	469



	  	Municipii indipendenti 	470



	  	Città tributarie 	471



	  	Istituzioni municipali in queste ultime 	473



	  	Dsimmi ossiano vassalli 	473



	  	Loro tributi 	475



	



	827-900. 	Statuti di polizia civile 	475



	  	Ed ecclesiastica 	476



	  	Amân di Omar a Gerusalemme 	478



	  	Istituzioni civili lasciate agli dsimmi nelle terre non abitate dai Musulmani 	479



	  	E in quelle ov'erano mescolati coi vincitori 	479



	  	Schiavi 	481



	  	Epilogo. Distribuzione geografica delle quattro classi de' Cristiani 	483



	  	Vicende intellettuali e morali 	484



	  	Fatti principali di storia ecclesiastica 	485



	  	Pochi martiri 	486



	842. 	Orazioni sacre attribuite a Teofane Cerameo 	487



	  	Quali appartengano al IX secolo 	490



	  	Allusioni ai costumi del tempo 	492



	  	Merito letterario di quest'oratore 	493



	800-847. 	San Metodio da Siracusa, patriarca di Costantinopoli 	496



	854-878. 	Gregorio Ashesta arcivescovo di Siracusa 	498



	  	Ultime vicende della sua vita 	501



	800-883. 	San Giuseppe l'Innografo 	502



	  	Ristorazione delle lettere al suo tempo 	503



	842-854. 	Sergio monaco di San Calogero e Costantino di Sicilia 	505



	886. 	Cronica di Giovanni di Sicilia 	506



	827-885. 	Atanasio vescovo di Modene 	507



	827-890. 	Pietro Siculo autor della Storia dei Pauliciani 	509



	890. 	Martirio di quattro Siracusani in Affrica 	511



	828-904. 	Sant'Elia da Castrogiovanni 	512



	  	Sua cattività 	513



	  	Liberato, viaggia in Oriente 	514



	  	Torna in Sicilia. Sue opere in terraferma d'Italia 	515



	  	Sua morte 	518



	827-900. 	San Leoluca da Corleone 	519



	  	Leggende di Sant'Oliva e Santa Venera 	520



	  	Influenza della religione su la cadente società bizantina di Sicilia 	520





FINE DEL PRIMO VOLUME.










Aggiunte e Correzioni dell'Autore,



per Notizie venutegli alle mani in corso di stampa, errori tipografici ec.



Pag. 67, lin. 1 n.: MS. p. 406 seg. leggasi: ediz. Enger, p. 345 seg.



Pag. 67, lin. ult.: notarne leggasi: descriverne



Pag. 92, lin. 15: Sâd leggasi: Sa'd



Pag. 102 lin. 19: Novecentotrè leggasi: Novecentodue



Pag. 103 lin. 3 n.: 903 leggasi: 902



Pag. 115 lin. 15: e che sarebbe tornato a leggasi: e che piuttosto era da



Pag. 119 lin. 15: correndo eccitate le leggasi: correndo le eccitate



Pag. 132 lin. 18: su le terre passate in proprietà dei Musulmani leggasi: sopra una classe di terre dei Musulmani



Pag. 168 lin. 5 a 16: dei Cristiani. Capitanata... fino a Tunisi; bandisce



leggasi:



dei Cristiani. 'Atâ-ibn-Rafi', della tribù di Hudseil, condottiero
dell'armata, proponendosi d'assalire la Sardegna, era entrato nel porto
di Susa a far vettovaglie; quando ebbe lettere di Musa, che l'ammonivano
ad aspettar la primavera e non affrontar le tempeste di quella stagione;
ch'era, credo io, l'autunno del settecentotrè. Odorandovi l'invidia,
'Atâ non dette ascolto al consiglio, e salpò, e giunse ad un'isola di
Silsila, come leggiamo nel MS. unico d'Ibn-Koteiba: sia che gli Arabi
d'allora abbian dato tal nome a Lampedusa o altra isoletta vicina; sia,
come parmi più probabile, che si tratti della Sicilia e i copisti n'abbian
guasto il nome. Gli Arabi d'Egitto fecervi grosso bottino d'oro, argento
e gemme; ma al ritorno, un turbine di vento li colse presso le costiere
d'Affrica: onde molte navi perirono, tra le quali quella di 'Atâ; altre
qua e là arenarono. E Musa, risaputolo, mandava incontanente una man di
cavalli a percorrere le spiagge; prendere i legni e i marinai campati al
naufragio; e condurre gli uni e gli altri nell'arsenale di Tunis(1).
Entrato poi l'anno ottantacinque dell'egira (13 gennaio a 31 dicembre 704)
Musa bandisce.....



Pag. 168 n. 1: Confrontinsi ec.



leggasi:



(1) Ibn-Koteiba, Ahâdith-el-imâma, MS. del professor Gayangos, fog.
69 recto e verso, e versione inglese in appendice al Makkari, The
history of the Mohammedan dynasties in Spain, tomo I, p. lxvj.
L'erudito orientalista di Madrid, mandandomi copia di questo squarcio di
testo per lettera dell'11 maggio 1854, ha corretto in alcune parti la
detta sua versione. Quanto all'isola assalita, sul nome della quale io
gli esposi i miei dubbii, egli crede doversi ritenere la lezione del MS.;
perchè pochi righi appresso la voce Sicilia vi è scritta con lettere
diverse. Nondimeno io inclino all'opinione contraria, riflettendo che tal
variante possa provenire da una delle due sorgenti alle quali par che
Ibn-Koteiba abbia attinto questo racconto. In una di quelle il nome di
Sicilia potea per avventura essere scritto con la sin in luogo di
sad e la Caf (XXII lettera) in luogo di Kaf (XXI lettera);
nella qual forma Sikilia, facilmente si può confondere con
Silsila. Io ho veduto appunto Sibila chiaramente scritto su la
Sicilia in una ottima carta geografica in pergamena, delineata nel 1600 da
Mohammed-ibn-Ali-es-Sciarfi, da Sfax, posseduta dalla Biblioteca imperiale
di Parigi.



Mi conferma nel mio supposto la Cronologia di Hagi-Khalfa, MS. di Parigi,
ove leggesi, nell'anno 82, una impresa in Sicilia di 'Attâr-ibn-Râfi';
poichè, non trovandosi questo fatto in Ibn-el-Athîr, è verosimile che
Hagi-Kalfa l'abbia tolto da alcun MS. d'Ibn-Koteiba più corretto che
quello del professor Gayangos.




Pag. 169 lin. 8: del settecentoquattro... fino ad un millione e
quattrocento mila lire.(2)



leggasi:



del settecentoquattro in Sicilia, ove presero una città della quale non
sappiamo il nome; ma solo che, scompartito il bottino, toccassero cento
dinâr d'oro a ciascuno, che vi si contavano tra novecento o mille
uomini;(1) onde la somma, aggiuntavi la quinta del principe, torna quasi
ad un milione e settecento mila lire.(2)



Pag. 169 n. 1: Confrontinsi.... fino a The history



leggasi:



Confrontinsi: Ibn-Koteiba, fog. 69 verso, MS. del professor Gayangos,
il quale, mandandomi cortesemente copia di questo passo, ha
corretto la lezione, da cui risultava un errore nella sua versione
inglese posta in appendice all'opera di Makkari, The history



Pag. 184 lin. 19: Io lascerò indietro le brighe dei patrizii coi
papi, delle quali s'è già fatto cenno, e quelle che seguirono.



leggasi:



Io lascerò indietro le brighe dei patrizii coi papi, che seguirono.



Pag. 360 lin. ult. n. 4: riconoscere.



leggasi:



riconoscere; ovvero la voce greca dei bassi tempi ταραβείνα, di
cui il Du Cange nel Glossario Greco.



Pag. 411 lin. ult. n. 2: tomo IX, p. 117.



leggasi:



tomo IX, p. 117. Un marchese Crisafi e un suo fratello, cavaliere
gerosolimitano, usciti di Messina per cagion della rivoluzione
contro gli Spagnuoli e rifuggiti in Francia, segnalaronsi
dopo il 1691, sotto le bandiere francesi, nell'America settentrionale.
Dei quali il cavaliere, audace uom di guerra e di stato, si
dice sia morto di crepacuore non vedendosi punto rimeritato
dalla corte di Francia; e l'altro governò il distretto delle Trois
Rivières, come si legge in Charlevoix, Histoire de la nouvelle
France, tomo II, p. 95 seg. Questa famiglia, dopo mille anni di
nobiltà, si è estinta in Messina, come mi si dice, verso il 1840.






NOTE:



1. Veggansi: Bartolomeo de Neocastro, cap. LXXXIV; l'Anonymi
Chronicon Siculum, cap. I a V, presso Di Gregorio, Biblioteca
Aragonese, tomo I, p. 115, e tomo II, p. 121, seg.; e la Lettera
di Fra Corrado, presso Caruso, Bibliotheca Historica regni
Siciliæ, tomo I, p. 47.



2. Historia Sicula, deca II, lib. VI.



3. Tomo II, Palermo Sacro (1650), p. 627, seg.



4. Veggasi la Tavola Analitica, parte II, nº VII.



5. Syntagmata Linguarum Orientalium, Romæ 1643, in-fog.
La più estesa è la grammatica georgiana, a scriver la quale il
Maggio fu il primo, o tra i primi, in Europa. La turca e l'arabica,
accompagnate dai riscontri in caratteri siriaci ed ebraici, mostrano
anche buoni studii e molta pratica.



6. Veggasi la Tavola Analitica, parte II, nº XX.



7. Veggansi: Scinà, Prospetto della Storia Letteraria di Sicilia
nel secolo XVIII, tomo III, p. 296 a 383; Lettera di Italinski,
nella raccolta Mines d'Orient, tomo I, p. 236; e gli opuscoli tedeschi
citati da Wenrich, Commentarii, § XXVIII a XXXII, p. 36, seg.



8. Codice diplomatico di Sicilia sotto il governo degli Arabi,
pubblicato per opera di Alfonso Airoldi ec. Tomi 3 in-4, Palermo,
1789-90-92.



9. De supputandis apud Arabes Siculos temporibus, Palermo,
1786, in-4.



10. Nel Catalogo dei diplomi.... della Cattedrale di Palermo, ec.,
Palermo, 1842, in-8.



11. Opere di Vincenzo Mortillaro, marchese di Villarena, tomo
III. Nel tomo IV si trova la illustrazione di un bell'astrolabio,
del quale mi occorrerà far parola in questa Introduzione.



12. Due nella Biblioteca Sacra, tomo II, Palermo 1834, p. 40, seg.;
e un altro nel Tabularium Capellæ Collegiatæ Divi Petri in regio
Panormitano Palatio, compilato dal Garofalo, p. 28, seg.



13. Monete cufiche battute da principi longobardi, normanni e svevi
nel regno delle Due Sicilie, interpretate e illustrate dal principe di
San Giorgio Domenico Spinelli, e pubblicate per cura di Michele
Tafuri, Napoli, 1844, 1 vol. in-4, con rami.



14. Ecco la tesi dell'Accademia: Tracer l'histoire des différentes
incursions faites par les Arabes d'Asie et Afrique, tant sur le continent
de l'Italie, que dans les îles qui en dépendent; et celle des établissements
qu'ils y ont formés: rechercher quelle a été l'influence
de ces événements sur l'état de ces contrées et de leurs habitants.



15. Annali Musulmani, tomo II, p. 340, nella descrizione d'Aleppo;
II, 386; III, 388 e 463.



16. Mortillaro, Opere, tomo III, p. 189, seg.



17. Journal Asiatique, octobre 1845, p. 313, seg., tradotto da me
in italiano, nell'Archivio Storico Italiano, Append., nº XVI (1847).



18. Mortillaro, Opere, tomo III, p. 190.



19. Hagi-Khalfa, ediz. di Fluëgel, tomo V, p. 163, nº 10, 568.



20. Giornale di Scienze e Lettere per la Sicilia, nº CXXXVII
(maggio 1834), p. 18 del fascicolo annessovi d'un dizionario biografico.



21. Mortillaro, Opere, tomo IV, p. 110, seg.



22. Il titolo di Scerf-ed-dîn non era punto in uso nel X e XI
secolo; e però la copia sull'ottone va riferita al XII o XIII. Inoltre
questo Scerf-ed-dîn non fu al certo principe, ma qualche dotto.



23. Veggasi questo nome etnico nel Lobb-el-Lobbâb, di Soiûti.



24. Notices et Extraits des MSS., tomo VII, p. 54, 55.



25. Veggasi il Cosmos, versione francese, Paris, 1848, tomo II,
p. 519.



26. MS. del dottor John Lee, e MS. di Parigi, al
nome Ali-ibn-Gia'far etc.



27. Ediz. di Fluegel, tomo II, p. 135, nº 2243;
e tomo III, p. 203, nº 4935.



28. Soiûti e Hagi-Khalfa, l. c.



29. Imad-ed-dîn, nella Kharîda, tomo XI, MS.
di Parigi, Ancien Fonds 1375, fog. 20 verso, e MS. del
British Museum, Rich. 7593.



30. MS. di Leyde, 677, Warn, notato nel Catalogo
del Dozy, tomo II, pag. 142, nº DCCXLVI. Debbo
questa notizia al Dozy stesso.



31. Ediz. Fluegel, tomo II, p. 135, nº 2213.



32. Baiân, tomo I, p. 254, nell'anno 387 (997),
cita uno squarcio d'Ibn-Rekîk sopra un magistrato
per nome Iusûf, col quale ci solea fare il giro delle
province per levar le tasse.



33. Lettre à M. Hase, nel Journal Asiatique, série
IV, tomo IV, p. 349 e 350; Histoire des Berbères
par Ibn-Khaldoun, tomo I, p. 292, nota del traduttore.



34. Questo fatto si ricava da Tigiani, Rehela,
versione francese, di M. Alph. Rousseau, p. 120.
(Estratto dal Journal Asiatique, série IV, tomo XX,
sept. 1852, p. 176.)



35. Veggansi su questo autore: Ibn-Khallikân,
versione inglese, tomo I, p. 228; Dozy, Historia Abbadidarum,
tomo I, p. 405, nota 52; Ibn-Abbâr,
MS. sella Società Asiatica di Parigi, fog. 408 verso;
Ibn-abi-Oseba, MS. della Bibl. imper. di Parigi,
Suppl. Arabe, 673, fog. 191 recto, seg.



36. Annales Moslemici, tomo II. p. 446, anno
336, e presso Di Gregorio, Rerum Arabic., p. 81
a 83. Veggasi anche la Prefazione di Reiske nel primo
volume degli Annales Moslemici, p. VIII.



37. Presso Di Gregorio, op. cit. p. 59.



38. Tigiani, Rehela, MS. di Parigi, fog. 141
recto, e versione di M. Rousseau, p. 261 (Estratto
del Journal Asiatique.)



39. Veggansi: Ibn-Khallikân, edizione di M. De
Slane, testo arabico, tomo I, 145, e versione inglese,
tomo I, 282, seg.; Quatremère, Mémoires sur les
Khalifes Fatimites, nel Journal Asiatique, série III,
tomo II (1836), p. 131; Sacy, Exposé de la Religion
des Druses, tomo I, p. CCCCLX. Il Sacy, Chrestomathie
Arabe, tomo II, p. 295, 296, avea dato ragguagli
meno esatti su questo autore.



40. Rerum Arabicarum, p. 37, 38.



41. Codice Diplomatico di Sicilia, introduzione,
tomo I. p. 15.



42. Veggasi la seconda parte di questa tavola,
n. XXVIII.



43. Ediz. Fluegel, tomo IV, p. 146, e tomo V,
p. 438, nº 11,590.



44. Annales Moslemici, anno 697 (1297),
V, p. 144. Abulfeda conoscea di persona Gemâl-ed-dîn.
Su le opere di lui si vegga Reinaud, Extraits
etc. des Croisades, p. XXV.



45. Riscontrinsi: Reinaud, Géographie d'Aboulfeda,
introduzione, tomo I, p. CXLI, e Dozy, Historia
Abbadidarum, tomo II, p. 150.



46. Makkari, The history of the Mohammedan
Dynasties in Spain, versione del prof. Gayangos, tomo
I, p. 204, 481.



47. Veggasi a questo proposito la Historia Abbadidarum
del Dozy, tomo I, p. 215 in nota. Sui varii
titoli delle opere istoriche di Ibn-Sa'id, sia che
tutti denotino opere diverse, o che alcuni indichino solemente
diverse redazioni, si confrontino: Hagi Khalfa,
edizione di Fluegel, tom. V, p. 438 e 647, n. 11,822
e 12,488; Casiri, Bibl. Arab.-Hisp., tomo II, p. 16;
Abulfeda, Annal. Moslem., tomo I, p. viii, prefazione
di Adler; Sacy, Chrestomathie Arabe, tomo I, p. 240;
e gli scrittori nostri contemporanei che ho citato nelle
note precedenti.



48. Leonis Africani De Viris illustribus etc.,
presso Fabricius, Bibliotheca Græca, tomo XIII
(Hamburgo 1726), p. 278, nella vita di Esseriph Essachali
ossia Edrisi, nella quale sono confusi il conte
Ruggiero e re Ruggiero suo figliuolo.



49. Nell'opera di Makkari intitolata: The History
of the Mohammedan Dynasties in Spain, tomo I,
p. L.



50. Ibid., p. LXVI e LXVII.



51. Veggasi il nº XXVII della presente Tavola.



52. Veggansi le prefazioni del Caruso e del Di
Gregorio nel Rerum Arabicarum, p. 33 a 39. Il Wenrich.
Commentarii, Introductio, § IX, p. 14 e 15, replicò
le conchiusioni del Di Gregorio senz'altro.



53. Fog. 83 recto dal MS., che dovrebbe essere
in fin del volume e si trova verso la metà, sendo
stati trasposti i fogli nella legatura.



54. Si legge in arabico, in foglio di altro sesto,
messo tra il 75 e il 76 del MS. Vi si aggiunge in italiano:
è scritto questo libro doppo mille e cinquecento
anni; grossolana impostura, perchè tornerebbe al
VI secolo dell'era cristiana.



55. Ediz. di Finegel, tomo III, p. 521. Non trovo
nè anco la data nei MSS. di Hagi Khalfa della Bibl.
di Parigi.



56. MS. fog. 5 recto.



57. MS. fog. 28 recto.



58. Fa cenno di quest'opera Ibn-Abbâr, MS.
dalla Società Asiatica di Parigi, fog. 14 recto.



59. Hagi-Khalfa, ediz. Fluegel, tomo IV, p. 293,
nº 8,486, e tomo II, p. 142, nº 2,280.



60. Libro de agricultura. Su autor el doctor....
ebn el Awam Sevillano, Madrid 1802, due volumi in
foglio.



61. Nell'opera intitolata: Notices et Extraits
des MSS., tomo XIII (1831) p. 437, seg.



62. Ibid., p. 633



63. Rerum Arabicarum, p. 237.



64. Nella prima parte di questa Tavola, nº IV.



65. È segnato col nº CCCCXLVII, e notato nel
Catalogo di Stefano Assemani, presso Mai, Scriptorum
Veterum Nova Collectio, tomo IV, p. 518.



66. Géographie d'Edrisi, 2 volumi in-4. Paris,
1836, 1840.



67. Solwân ec., ossiano Conforti Politici, di Ibn
Zafer. Firenze 1851.



68. Ibn-Khallikân, versione di M. De Slane, tomo
III, p. 306, non pubblicato per anco, afferma che
la Kharîda si componea di dieci volumi. I MSS. di
Parigi e Londra provano la inesattezza di cotesta asserzione,
o che si fecero altre copie, divise in maggior
numero di volumi. A ciò conduce ancora il MS. di
Parigi. Suppl. Arabe 1051. il quale non risponde
esattamente all'Ancien Fonds 1375 nè al MS. di
Londra.



69. The Travels of Ibn-Batuta, London 1829,
in-4, p. 6.



70. The Travels of Ibn-Jubair, Leyden 1852,
in-8.



71. The history of the Almohades by Abdo-'l-Wáhid-el-Marrékoshi,
Leyden 1817, in-8.



72. Jacut's Moschtarik, Gottingen 1846, in-8.



73. Veggasi Reinaud, Géographie d'Aboulfeda,
Introduc. p. CXXIV, seg.



74. Gli squarci pubblicati lo sono stati da Monsieur
Des Vergers nel 1811, note a Ibn-Khaldûn,
Histoire de l'Afrique et de la Sicile, a Tornberg, note
al Kartas, ossia Annales Regum Mauritaniæ, tomo II,
p. 411, seg. Altri ne usciranno nel Recueil des Historiens
des Croisades publié par l'Académie des Inscriptions,
tomo I, che si stampa attualmente per cura
di M. Reinaud. Il Tornberg ha pubblicato il 1850 un
volume d'Ibn-el-Athîr dal 527 al 583. I signori Dozy,
De Frémery e altri orientalisti han dato in varie
opere il testo e la versione di capitoli dello stesso autore
che non appartengono al nostro argomento.



75. Extraits des Historiens Arabes..... relatifs
aux Croisades, p. XVI.



76. Edizione Fluegel, tomo V, p. 75, nº 10,057.



77. Veggansi Ibn-Khaldûn, Storia dei Berberi,
testo arabo stampato ad Algeri, tomo I, p. 429, seg.;
Gayangos, Mohammedan Dynasties in Spain by Makkari,
tomo II, p. 528, seg., nota 20; e Dozy, Historia
Abbadidarum, tomo II, p. 46.



78. Nell'opera: Relation de l'Egypte par Abdallatif,
appendice, p. 495, seg. 549, seg. Il professore
Gayangos, The History of the Mohammedan Dynasties
in Spain, tomo I, Appendice, p. XXXV e XXXVI, ne
ha dato una versione inglese.



79. Op. cit., p. 478.



80. Edizione Fluegel, tomo IV, p. 133 e 288,
nº 7883 e 8640.



81. Kitâb Wafayat al Alyan, Vies ec. par Ibn-Khallikan,
publiées par le B. Mac-Guckin De Slane,
Paris, 1842, tomo I, in-4, testo arabo. Ibn-Khallikan's
Biographical Dictionary translated ec., tomo I, II, Paris,
1842, 1843. Il terzo volume non è pubblicato; ne
ho avuto alle mani parecchi fogli per cortesia del
traduttore e di M. Reinaud.



82. Ibn-Challikani, Vitæ illustrium virorum,
Gottingæ, 1835, in-4.



83. Histoire de l'Afrique et de l'Espagne, intitulée
Al-Bayano-'l-Mogrib, Leyde, 1848, 1851, 2 vol. in-8.



84. Série IV, tomo XX (1852), e série V, tomo I,
(1853). Raccolti insieme i fogli e stampati a parte,
fanno un volume di 290 pagine.



85. Annales Regum Mauritaniæ, Upsal, 1843,
1846, 2 vol. in-4.



86. Géographie d'Aboulfeda, Introduz., p. CL
e CLI.



87. Col titolo di Annales Moslemici, Copenhagen,
1789, 1791, 5 vol. in-4.



88. Veggansi: Hagi-Khalfa, ediz. Fluegel, tomo V,
p. 397, nº 14,069; Quatremère, Histoire des Sultans
Mamlouks par Makrizi, tomo II, Parte II, p. 173; Reinaud,
Géographie d'Aboulfeda, Introduz., p. CLI.



89. Secondo la soscrizione che si legge in fine
di questo MS., sarebbe autografo. Il barone De Slane
la crede bugiarda per cagion di parecchi errori del
MS. La stessa soscrizione è in uno dei MSS. di Leyde
secondo il Dozy, Catalogo, I, p. 5.



90. Veggansi: Di Gregorio, Rerum Arabicarum,
Prefazione al Nowairi; Airoldi, Prefazione al Codice
Diplomatico ec., dell'Abate Vella; e Scinà, Storia Letteraria
di Sicilia nel XVIII secolo, tomo III, cap. VI.



91. Histoire de Sicile, traduite de l'arabe du Novaïri
par le citoyen J. J. Caussin, in appendice al
Voyages en Sicile, dans la Grande Grèce et dans le
Levant, par M. le Baron de Riedesel, Paris, an. X
(1802), in-8.



92. Lettre à M. Hase nel Journal Asiatique,
IV série, tomo IV, p. 329, (1844).



93. Catalogo del Dozy, tomo II, pag. 148,
nº DCCLXIII, seg.



94. Rerum Arabicarum, p. 57.



95. Commentarii ec., §, VI, p. 8.



96. Veggasi la prefazione di Adler nel primo volume
degli Annales Moslemici d'Abulfeda, p. VIII.



97. I volumi che io conosco del Mesâlek-el-Absâr,
sono i seguenti:




	I. 	Bibl. Bodlejana, Pococke, 191, già citato. — Geografia.



	III. 	Parigi, Ancien Fonds 583. — Altra parte di Geografia.



	XIV. 	Parigi, Ancien Fonds 1371: British Museum, Catalogo, nº DLXXV, parte II, p. 273. — Antichi poeti arabi.



	XV. 	Escuriale, Catalogo di Casiri, tomo I, p. 68, nº CCLXXXV. — Altri poeti.



	XVII. 	Parigi, Ancien Fonds 1372, già citato. — Altri poeti.



	XXIII. 	Parigi, Ancien Fonds 612. — Storia già citata.



	XXIII. 	(Numero di volume sbagliato o appartenente a una copia divisa altrimenti). Parigi, Ancien Fonds 904. — Mineralogia e Storia antica.





Il Casiri, Catalogo, tomo II, p. 6, nº MCDXXXIV
e MDCXXXV, nota un Kitâb et-Ta'rif, altra opera del
medesimo autore.



98. Stampato ad Upsal il 1839, un vol in-8.



99. Saggi di Schultz, inseriti nel Journal Asiatique.
Questo passo si legge nella serie I, tomo VII,
(1835), pag. 293, ove il traduttore ha dato anche il
testo arabico di tal frase.



100. Il baron De Slane, che ricorda spesso con
affetto i lavori di questo valente giovane, dice in una
nota della Histoire des Berbères par Ibn-Khaldoun,
tomo I, Introduction, p. III et IV, che si erano già
stampate 108 pagine di testo e 140 della versione, e
che rimangono come carta inutile nei magazzini del
tipografo.



101. Su l'autore veggansi: Sacy, Chrestomathie
Arabe, tomo I. p. 112, seg.; e Quatremère, Histoire
des Sultans Mamlouks de l'Egypte par Taki-Eddin-Ahmed-Makrizi,
tomo I, prefazione.



102. Catal. del Dozy, tomo II, p. 200, nº DCCCXX.



103. Journal Asiatique, série IV, tomo XIII,
(1819), p. 256, seg.



104. Lexicon Bibliographicum et Enciclopædicum
a Mustapha... Haij-Khalfa ec., Lipsia e Londra.
1840, 1852, sei vol. in-4.



105. Cronologia historica di Hazi-Halifé-Mustafà
ec., Venetia, 1697, in-4.



106. Historie de l'Afrique de Mohammed-ben-Abi-el-Raïni-el-Kairouani,
Paris, 1845, in-4, che è
il vol. VII della Exploration scientifique de l'Algérie,
Sciences historiques et géographiques.



107. Diodorus Siculus, lib. XXXIV, XXXV.



108. Florus, lib. III, c. 9.



109. Palmieri, Somma della storia di Sicilia, vol. I, cap. 14. Ma egli non
vede la causa principale del danno là dove pare a me di trovarla, cioè
nella proprietà territoriale usurpata dai cittadini romani ai Siciliani.



110. Diodorus Siculus, lib. V, XXXIV, XXXV, XXXVI, XXXVII. A creder
mio, Diodoro giudicò male la prima guerra servile, credendola un imperversare
di masnadieri e nulla più. Nella seconda riconosce il malo contentamento
dei Siciliani. Ma la Legge Rupilia, alla quale io ho fatto allusione di
sopra, sendo stata promulgata dopo la prima guerra, ne prova chiaramente
l'indole politica.



111. Palmieri, l. c., sostiene che il grano prodotto dalla Sicilia al tempo
di Verre, non montasse che ad un milione di salme d'oggi (2,753,659
ectolitri); cioè due terze parti della produzione attuale. Di più, crede che
tutta la Sicilia allor ne desse appena quanto il solo Stato di Siracusa
sotto Gelone.



112. Gli stadii di Strabone sono ordinariamente di 700 al grado. Il perimetro
della antica Siracusa indi torna a 11 miglia e mezzo delle italiane di
cui entran 60 in un grado. Ho seguíto in questo passo di Strabone la interpretazione
di M. Letronne, Essai critique sur la topographie de Syracuse,
p. 100, seg., non quella che erroneamente portava Siracusa ristretta
da Augusto, come dei nostri tempi, alla sola penisola.



113. Strabo, Rerum Geographicarum, lib. VI, p. 265, seg.



114. Stefano dà 122 nomi di città e castella, tra le quali alcune poste per
errore in Sicilia, ma altre ne mancano. (Stephanus, De urbibus, passim).
Strabone (l. c.) ne contava 16, tralasciando senza dubbio i luoghi meno
importanti. Plinio (Historiæ Naturalis, lib. III, cap. 14) ne ha 69, delle
quali 5 colonie romane, 13 oppida, 3 popolazioni di condizione latina, e 48
tributarie. Tolomeo (Cl. Ptolomei Geographiæ, lib. III, cap. 4) novera 64
tra città e castella, accordandosi con Plinio in 47 nomi, e discrepando
negli altri, forse perchè il Romano segue la geografia politica, quando
Tolomeo, geografo matematico, nota i luoghi non le genti. L'Itinerario
(presso Fortia d'Urban, Recueil des Itinéraires anciens, Antonini Augusti
Itinerarium, numeri XXIII a XXVII, p. 26-29) non vale in questa esamina,
perchè dà le sole stazioni di poste; tra le quali 26 in città note.



115. Historiæ Augustæ Scriptores, tom. II, p. 85. Trebellii Pollionis,
Galliani duo, cap. 4.



116. Zosimus, lib. I, cap. 67, 71.



117. Marini, I Papiri Diplomatici, numeri XXXII e XXXIII, che si credono
frammenti di unico diploma dato il 489. Indi si scorge che Odoacre aveva
accordato a un Pierio, forse il conte di tal nome, 690 soldi, dei quali 450
assegnati su certi beni a Siracusa, 200 a Malta, e che per questo diploma
concedeva il rimanente di 40 soldi e una frazione, sopra tre fondi diversi
posti nella massa Piramitana, nel territorio di Siracusa.



118. San Gregorio, che non credea certamente a tal fola, pur l'accreditava,
con mille altre somiglianti, per promuovere la superstizione; e
nel presente caso anco per aizzar la gente contro i Longobardi, barbari e
tuttavia Ariani come i Goti. Vedi Divi Gregorii Papæ Dialogi, lib. IV, cap. 30.



119. Caruso, Memorie storiche di Sicilia, parte I, vol. II, lib. 5. Il volume
che contiene questo passo, uscì alla luce in Palermo il 1716, sotto il dominio
della casa di Savoia.



Di Giovanni, Codex Siciliæ Diplomaticus, dissertazione 1, p. 405, seg.
Il primo volume di questa egregia opera, che non si continuò per cagion
d'una acerba e sciocca persecuzione, fu stampato a Palermo il 1743. Dopo
mezzo secolo e più, il Di Gregorio (Introduzione al Diritto pubblico Siciliano)
onorò la memoria dello autore con una timida parola. Domenico
Scinà l'ha poi vendicato degnamente (Prospetto della Storia letteraria di
Sicilia nel secolo XVIII), tom. I, p. 260 e seg.



120. Acta Apostolorum, XXVIII, 12.



121. Quest'ultimo fatto si potrebbe spiegare altrimenti, supponendo una
tratta di schiavi stranieri; ma quel di Tindaro lascia pochissimo dubbio,
parlandosi espressamente di idolatri che non si voleano convertire ed
erano difesi dai potenti. Ciò mostra che si tratti di contadini di Sicilia
schiavi dei grandi proprietarii, e che il caso sia simile a quel di Sardegna.
Oltre i seguaci del paganesimo greco e romano, qualche famiglia balestrata
in quelle provincie dalla servitù prestava culto agli Angeli. Veggansi le
epistole di S. Gregorio, lib. II, nº 98, indiz. XI (a. 593), e lib. V, nº 132,
indiz. XIV (a. 596); le quali anco si leggono presso il Di Giovanni, Codex Siciliæ
Diplomaticus, numeri CII e CXXVII, pag. 142 e 175. Per la missione
in Sardegna riscontrinsi le epistole di San Gregorio, lib. III, nº 23, 25 ec.



In Sardegna, oltre gli idolatri indigeni, v'era una popolazione detta dei
Barbaricini che si mantenea con le armi alla mano; coi quali si trattava di
far uno accordo, purchè si convertissero al cristianesimo. V'ha su questo
argomento altre epistole di San Gregorio, una delle quali indirizzata al
capo de' Barbaricini. Par che si tratti di Berberi, come l'han pensato alcuni
eruditi.



La tarda conversione degli abitanti delle campagne in Sicilia è notata
espressamente nel panegirico di San Pancrazio scritto nel IX secolo,
presso il Gaetani, Vitæ Sanctorum Siculorum, tom. I, pag. 11; e nella
raccolta dei Bollandisti, Acta Sanctorum, 3 aprile, pag. 237, seg.



In generale si riscontrino Pirro Sicilia Sacra, Gaetani, Di Giovanni,
Caruso, nelle opere citate, dal I al VI secolo, e il compendio del P. Aprile
sì diligente a far fascio d'ogni erba (Della Cronologia universale della Sicilia,
pag. 442, seg.). Le fonti della storia ecclesiastica di Sicilia nei primi
tre secoli, per lo più sono i menologi greci e i Mss. del Monastero di
Cripta Ferrata e di quello del Salvatore di Messina. Dei Mss. greci si
sa quanto valgano. Gli altri puzzano spesso di XII e XIII secolo.



122. Veggansi i particolari in Di Giovanni, Codex Siciliæ Diplomaticus,
Dissertazioni II, III, IV.



123. Divi Gregorii papæ, Epistolæ, lib. I, nº 80; presso il Di Giovanni, op.
cit., si trova al nº LXXIX, p. 125.



124. Tre diplomi in papiro dati il 444, risguardanti il maneggio del patrimonio
di un Lauricio in Sicilia e il danaro che il suo procuratore
avea pagato ai conduttori della Chiesa di Ravenna anche in Sicilia,
presso Marini, I Papiri Diplomatici, nº LXXIII. Divi Gregorii papæ, Epistolæ,
presso Di Giovanni, op. cit., nº 211. Agnelli, Liber Pontificalis, presso
Muratori R. I., tom. II, Parte I, p. 143, ove si dice di un Benedetto diacono,
rettore del patrimonio della Chiesa Ravennate in Sicilia. L'autore
visse nella prima metà del IX secolo. Il fatto portato da Agnello si riferisce
alla metà del VII secolo, e prova la ricchezza di questo patrimonio e
la corruzione dei rettori.



125. Theophanis Chronographia, p. 631. Supponendo che si tratti di talenti
attici e ragionando il peso in oro puro, i tre talenti e mezzo varrebbero
circa 300,000 lire italiane; ragionando i prezzi delle cose, circa un
milione d'oggi.



126. Vedi le autorità citate dal Di Giovanni, Codex Siciliæ Diplomaticus,
Dissertazioni V e VI.



127. Pirro, Sicilia Sacra, p. 25, nota del D'Amico.



128. Divi Gregorii papæ, Epistolæ, lib. I, nº 39, indiz. IX.



129. Ibid., lib. III, nº 15, VII, 27, VIII, 65.



130. Divi Gregorii papæ, Epistolæ, lib. I, nº 3, indiz. IX.



131. Lib. I, ep. 1, indiz. IX.



132. Lib. I, ep. 3.



133. Epistola di San Gregorio del 16 marzo 591, presso Di Giovanni,
Codex Siciliæ Diplomaticus, LXVI, pag. 106, la quale manca nella edizione
delle opere di San Gregorio che ho per le mani.



134. Lib. I, ep. 42.



135. Questo provvedimento è contenuto nella epistola 11, del lib. III,
indiz. XII. Si è preteso che riguardasse la elezione delle badesse, non la
professione delle suore, e così anche pensa il Di Giovanni, op. cit., p. 154.
Ma il testo di San Gregorio mi par sì preciso da non dar luogo alle pie
sofisticherie dei comentatori.



136. Per togliere ai lettori e a me stesso la molestia di troppe citazioni,
non mi riferisco qui alla raccolta delle epistole di San Gregorio
nella quale sono sparse quelle che toccano la Sicilia, ma piuttosto alla
scelta di queste ultime che si trova presso il Di Giovanni, Codex Siciliæ Diplomaticus,
numeri LX a CCLXVI. Vedi anche la Diss. III del medesimo
Di Giovanni; Pirro, Sicilia Sacra, nelle notizie dei varii vescovadi dal 590
al 604; e Gaetani, Vitæ Sanctorum Siculorum, tom. I, p. 188 a 224.



137. Pirro, op. cit., p. 35 a 38; Gaetani, op. cit., tom. II, p. 1 a 4;
Anastasius Bibliothecarius, presso il Muratori R. I., tom. III, 142, 145,
147, 174.



138. Sce'b si chiama il tronco, come sarebbe Adnân; la prima diramazione
si dice Kabîla; la seconda, I'mâra; la terza, Bain; la quarta, Fekhid;
la quinta, A'scîra; la sesta, Fasîla: imperfette denominazioni e spesso confuse.
Più comunemente la tribù vien detta Kabîla. Ho seguíto in tal distinzione
l'antica e pregevole opera di Ibn-Abd-Rabbih (Kitâb-el-Ikd,
Ms., tom. II, fol. 43 recto), che cita l'autorità di Ibn-Kelbi.



139. La Kufîa, Kefía o Keffieh, che si pronunzia in questi varii modi, è
un fazzoletto quadro legato intorno al capo con doppii giri di una funicella
di pelo, e scende al collo e alle spalle. Ordinariamente listato a verde e
giallo, o tutto bianco. Il professore Dozy, Dictionnaire des noms des vêtements
ec., p. 394, sostiene che la origine di questa voce sia italiana. Credo
al contrario che gli Arabi l'abbian portato in Italia.



140. Sâdât è plurale di plurale, come lo chiamano i grammatici arabi,
della voce notissima Sâid, signore. Con questo titolo significativo chiamansi
i senatori della Mecca di quel tempo nelle antiche tradizioni che raccolse
Ibn-Zafer nel libro intitolato Nogiabâ-'l-Ebnâ ossia dei “fanciulli egregii.”
Se ne parla a proposito di un aneddoto di Maometto fanciullo di dodici
anni, entrato per caso nella sala del consiglio, mentre vi si trattava un alto
affare. Vedi il MS. di Parigi, Suppl. arabe 486, fol. 48 verso, e Supp. arabe
487..... La presente citazione si riferisca al solo titolo che non credo
sia dato da altro autore. La istituzione e autorità del consiglio è nota.



141. Ibn-el-Athîr, MS. C., tom. I, fol. 3 recto e verso.



Sul giorno della fuga, gli eruditi non son di accordo; ponendolo chi
in giugno e chi in settembre 622. Vedi Caussin, Essai sur l'histoire des
Arabes, tom. I, p. 16, seg.



In ogni modo il primo anno dell'egira cominciò il giovedì 15 luglio
622, secondo gli astronomi arabi, e, secondo l'uso comune, il 16; contando
gli astronomi il principio della giornata da mezzodì, e i magistrati e
il popolo dal tramonto del sole. Vedi Sédillot, Manuel de Chronologie universelle,
Paris 1830, tom. I, p. 340, seg.



142. Parendomi inutile e noiosissimo di far citazioni in un quadro generale,
mi contenterò di ricordare ai lettori le opere principali da consultarsi
su la storia degli Arabi avanti l'islamismo e nei primi tempi di quello.
Sono: il Corano; le Tradizioni di Maometto, delle quali la raccolta più
compiuta che si trovi data alle stampe è il Mishkat-ul-Masabih, versione
inglese del capitano Matthews; Pococke, Specimen historiæ Arabum; Universal
history, ancient part, tom. XVIII., modern part, tom. I; Caussin, Essai
sur l'histoire des Arabes.



L'ambasceria degli Arabi a Iezdegerd si legge in Tabari, Annales regum,
edizione del Kosegarten, tom. II, p. 274 a 281, e se ne trova un
compendio nel tom. III di M. Caussin, p. 474, seg., e una versione francese
di M. de Slane, Journal Asiatique 1839, tom. VII, pag. 376, seg.
Sarebbe superfluo lo avvertire ch'io non ho composto il discorso di
Mogheira, ma soltanto abbreviatolo, lasciandovi per lo più le parole dell'originale.



143. Hariri, Mecamêt, ediz. di M. de Sacy, p. 34, edizione di MM. Reinaud
e Derenbourg, p. 39. Questa tradizione è data nel Commentario. Veggasi
anche lo aneddoto raccontato da M. Caussin, Essai, tom. III, p. 507.



144. Dirhem è corruzione della voce greca e latina drachma. Significa
appo gli Arabi un peso e una moneta di argento. Il valore della moneta
così chiamata è stato, come sempre occorre, vario ne' varii tempi e luoghi:
spesso moneta di conto, ma non effettiva. I dirhem che abbiamo
dei califfi, ancorchè in tempi posteriori ad Omar, tornano in peso d'argento
a sessanta centesimi di lira italiana più o meno. Parmi che questo
sia stato anco il valore che s'intendea sotto la denominazione di dirhem
al tempo di Omar. Si può supporre che una giornata di lavoro presso i popoli
stanziali di Arabia tornasse in quel tempo circa a due dirhem; poichè
lo schiavo persiano il quale per vendetta uccise quel gran principe, sendo ito
a chiedergli giustizia contro il proprio padrone che l'obbligava a pagare
due dirhem al giorno, Omar gli avea risposto che mettendo su un molino
a vento, avrebbe potuto vivere e soddisfare quel tributo.



145. Mawerdi, Ahkâm Sultânîia, lib. XVIII, ediz. Enger, p. 345 seg. Ibn-el-Athîr,
MS. C, tom. II, fol. 93, seg., sotto l'anno 15. Ibn-Khaldûn, Parte II, MS. di
Parigi, Suppl. Arabe, 742 quinquies, tom. II, fol. 171 recto. Ho seguíto a
preferenza Mawerdi, antico e rinomato scrittore di dritto pubblico. Le cifre
son date con qualche divario da Ibn-el-Athîr e dagli altri compilatori moderni.
Ma si ricava da tutti: 1º Che fossero scritti nei divani anche i fanciulli, le
donne e gli schiavi; 2º Che vi fosse un minimum come noi diremmo, al quale
avea dritto ogni persona di qualunque sesso, età e condizione. Perciò le
pensioni più grosse debbono riguardarsi in parte come retribuzione militare,
o riconoscenza di meriti particolari, e in parte come quota dei guadagni
comuni, appartenente ad ogni associato nella fraternità musulmana.



146. Omar-ibn-Madî-Karib, interrogato dal califo Omar su la virtù
delle varie maniere d'armi, rispondea così per le saette; per la lancia dicea:
or è tuo fratello, or ti tradisce, ec. Egli si piccava sopratutto di maneggiar
la spada e l'espresse con una parolaccia alla quale il califfo rispose
con lo staffile. Ibn-Abd-Rabbih, Kitâb-el-I'kd, MS., tom. I, fol. 50 verso.



147. Ibn-Abd-Rabbih, op. cit., tom. I, fol. 26 verso. Tacito avea scritto:
Velocitas juxta formidinem; contatio propior constantiæ est. De Mor. Germ.
Ciò che dico delle armi e tattica dei Musulmani nei primi secoli dell'islamismo
si ricava anche dai varii racconti di lor guerre, non meno che
dai trattati di Leone il filosofo, Leonis imperatoris Tactica, cap. 18, edizione
di Meursius, p. 810, seg., e di Costantino Porfirogenito, Constantini
Tactica, ibid., p. 1398, seg.



148. Gli Arabi non han preso mai il nome di Saraceni, nè altro simile; nè
avvi nei loro ricordi alcuna gente così chiamata. Questa vocabolo, scritto dai
Latini Sarraceni e da' Greci Σαρακηνοὶ, presso Plinio il vecchio, Tolomeo
e Stefano Bizantino, denota alcune tribù e picciole popolazioni; Ammiano
Marcellino e Procopio l'usano in significato più vasto; e gli scrittori occidentali
dopo l'islamismo gli danno la estensione che io ho accennato. Indi si
vede come successivamente si allargasse quella denominazione tra il primo
e 'l quarto e poi di nuovo tra il sesto e il settimo secolo dell'era volgare.
L'etimologia è incerta, ancorchè gli eruditi si siano tanto sforzati a trovarla,
cominciando da San Geronimo che facea derivare il nome dei figli di
Agar da Sara; e scendendo ai moderni, i quali han creduto raffigurar certi
vocaboli arabi che suonerebbero uomini del deserto, ladroncelli e simili
baie. Secondo una opinione più plausibile, Saraceni, sarebbe trascrizione
della voce arabica sciarkiun, al genitivo (sul quale per lo più si costruiscono
i derivati in tutte le lingue) sciarkiin che significa orientali; la qual
voce i Greci e i Romani non poteano trascrivere nè pronunziare altrimenti
che sarkin o sarakin, mancando nell'alfabeto loro la lettera scin che risponde
alla ch francese e sh inglese. Veggansi Gibbon, Decline and Fall,
Cap. L, nota 30, con l'annotazione di Milman; Saint-Martin, note a Le
Beau, Histoire du Bas-Empire, lib. LVI, § 24; Reinaud, Invasions des Sarrazins
en France, p. 229, 231.



149. Evagrius, Historia Ecclesiastica, lib. VI, cap. 2; Nicephorus Callistius,
Ecclesiasticæ Historiæ lib. XVIII, cap. 10; Caussin, Essai sur l'histoire
des Arabes, tom. II, pag. 133. I due scrittori greci, portando il nome
del principe arabo con l'articolo, scrivonlo Alamondar.



150. Anastasius Bibliothecarius, presso Muratori R. I., tom. III, pag. 140.



151. Processo di papa Martino a Costantinopoli, presso Labbe, Sacros.
Concilia, tom. VI, pag. 63, 68, 69.



152. All'accusa di connivenza con Olimpio il papa rispose che non
avrebbe avuto forze da opporsi; e recriminò contro uno degli accusatori il
quale s'era trovato in condizioni simili.



153. Beladori, presso Reinaud, Fragments Arabes etc. relatifs à l'Inde,
p. 182. I due luoghi di Ibn-Khaldûn, riferiti nella nota seguente, mi inducono
a tradurre in questo modo il passo analogo del Beladori.



154. Ibn-Khaldûn, Prolegomeni, nel British Museum, MS. 9547, fol. 143
verso; e Storia, sezione 2ª, MS. di Parigi, Suppl. arabe, 742 quinquies,
vol. II, fol. 180 verso. In questi due luoghi si legge in due modi alquanto diversi
il motto riferito da Beladori e citato di sopra; se non che è attribuito
ad A'mr-ibn-A'si, il quale, interrogato da Omar che fosse il Mediterraneo,
rispondeva: “Una sterminata pianura su la quale cavalcano uomini di poco
cervello, piantati come vermi in un pezzo di legno.” Nei Prolegomeni lo
storico arabo aggiugne riflessioni generali su le armate dei Musulmani.
Nell'altro luogo citato, che contiene la storia dei primi califi, narra che
Mo'âwia proponesse ad Omar l'impresa di Cipro; che quegli domandasse
ragguagli ad A'mr-ibn-A'si capitano d'Egitto, e che, avutane quella risposta,
vietasse l'impresa nei termini ch'io ho riferito. Il citato squarcio dei
Prolegomeni si legge in inglese, con interpretazione che non risponde del
tutto alla mia, nell'opera del Gayangos, The history of the Mohammedan
Dynasties in Spain by Al-Makkari, tom. I, p. XXXIV.



155. Le indulgenze che guadagnano i Musulmani combattendo per mare
sono annoverate nel Mesciâri'-el-Asciwâk, p. 49, seg. Le opinioni contrarie
leggonsi presso M. Reinaud, Extraits etc. relatifs aux Croisades,
p. 370 e 476; e Invasions des Sarrazins en France, p. 64 e 67. Tra le altre
v'ha che i legisti teneano come stolto, e indi incapace a far testimonianza
in giudizio, chiunque avesse navigato due o più volte per cagion di mercatura.



156. Ibn-Khaldûn, Storia, sezione 2ª, MS. di Parigi, Suppl. arabe, 742
quinquies, vol. II, fog. 180 verso.



157. Ibid., fog. 181 recto.



158. Gli annalisti musulmani son dubbii su queste date. Le pongo secondo
i bizantini citati da Le Beau, Histoire du Bas-Empire, lib. LIX, § 35, 36.



159. Presso Labbe, Sacrosancta Concilia, tom. VI, p. 63, 68, 69. Il papa si
discolpava dell'accusa d'aver mandato lettere e danari ai Saraceni, allegando
non aver fatto che qualche picciola limosina a servi di Dio andati nel paese
che occupavano gli Infedeli: senza dubbio la Sicilia. Gli apponevano inoltre
i magistrati bizantini il favore dato all'esarco Olimpio che praticava contro
l'imperatore, come pare, quando, rappacificatosi col papa, passò in Sicilia.



160. Tom. I, p. 532, sotto l'anno del mondo 6155, secondo il conto suo,
che, ridotto all'era volgare, risponderebbe al 662. Il passo di Teofane, rettamente
interpretato (e posso dirlo con certezza dopo averlo messo sotto
gli occhi di M. Hase), è del tenor seguente: “Quest'anno fu occupata
parte della Sicilia, e (i prigioni), a scelta loro, furon fatti stanziare in Damasco.”
La inesatta versione latina del testo stampato ha portato alcuni
compilatori moderni a sognare un volontario esilio di Siciliani a Damasco.



161. Presso Muratori, Rerum Italicarum Scriptores, tom. III, p. 140; e
Labbe, Sacrosancta Concilia, tom. VI, p. 3, che dà più corretto questo luogo
del testo. Parlando d'Olimpio, Anastasio dice: Qui, facta pace cum sancta Dei
Ecclesia, colligens exercitum, profectus est Siciliam adversus gentem Sarracenorum,
qui ibidem habitabant. Et, peccato faciente, major interitus in exercitu
romano pervenit, et post hoc idem exarchus morbo interiit. Secondo le correzioni
del Pagi al Baronio (anno 649 e seguenti), la passata d'Olimpio in Sicilia
si dee riferire al 652; la qual data è determinata con certezza dai noti
casi di papa Martino, che succedettero dopo la morte d'Olimpio. Veggasi
anche lo stesso Anastasio Bibliotecario, Historia Ecclesiastica, anno 22 di
Costante.



162. Beladori, MS. di Leyde, p. 275: “Dicono che abbia osteggiato la Sicilia
Mo'âwia-ibn-Hodeig della tribù di Kinda, ai giorni di Mo'âwia-ibn-abi-Sofiân.
Egli il primo portò la guerra in quest'isola; nè posò d'allora in
poi l'infestagione, finchè gli Aghlabiti vi occuparono oltre una ventina di
cittadi.”...... “Narra il Wâkidi che Abd-Allah-ibn-Kaîs abbia fatto
prigioni in Sicilia, e presovi simulacri d'oro e d'argento incoronati di
gemme, i quali mandò a Mo'âwia (il califo) che inviolli a Bassora, a fine
d'imbarcarli per l'India, e quivi farli vendere con avvantaggio.” Come
ognun vede, il Beladori non confonde queste due scorrerie, che veramente
furono distinte, ancorchè egli nol dica espresso. Aggiungasi che il
Beladori scrive l'impresa di Sicilia immediatamente innanzi quella di Rodi,
su la data della quale non v'ha dubbio. Il Wâkidi citato da lui è il cronista
le cui opere son perdute, e il nome è stato usurpato dal compilatore
moderno di cui feci menzione. Nel testo di Beladori si legge Khodeig in
luogo di Hodeig, com'io l'ho corretto, seguendo Ibn-el-Athîr, MS. C.,
tom. II, fol. 171, seg. E così anco ha fatto sopra altre autorità il dotto editore
del Baiân, alla p. 9.



163. La più autorevole ancorchè più recente è il Baiân, p. 9 ed 11. Quivi
si distinguono le due scorrerie di cui abbiam detto nella nota precedente;
ma si attribuisce alla prima una circostanza peculiare della seconda, cioè
gli idoli mandati a rivendere in India. Il Baiân pone la prima nel 34 (654-5)
e la seconda nel 46 (666-7): date sbagliate l'una e l'altra per lo studio di
connettere queste due imprese di Sicilia con quelle d'Affrica, con le quali
non ebbero che fare. Sembra che altri compilatori abbiano confuso in una
sola le due imprese per la medesima ragione, e perchè supposero che la
espressione del Beladori “ai giorni di Mo'âwia-ibn-abi-Sofiân” significasse
mentre Mo'âwia era califo (661-680), più tosto che nel tempo ch'ei governò
la Siria (640-661). Cotesti compilatori sono il Bekri, citato da Ibn-Scebbât,
MS., p. 7; il Nowairi, presso Di Gregorio, Rerum Arabicarum, p. 1; e
Ibn-abi-Dinâr, MS., fol. 10 verso, e traduzione, p. 41. Ibn-el-Athîr non
fa menzione nè dell'una nè dell'altra impresa, talchè è da supporre qualche
lacuna nel MS.



164. Dopo i lavori dell'Hamaker e d'altri orientalisti, è nota la falsità del
libro del conquisto di Siria attribuito a Wâkidi; sul quale Okley in gran parte
compilò la sua storia de' Saraceni, e trasse nel proprio errore Gibbon e parecchi
altri. Questo libro e quei dello stesso conio su i conquisti di Egitto etc.,
contengono insieme tradizioni genuine e fittizie, e son opere di uno o parecchi
compilatori. Or tra i molti MSS. del falso Wâkidi che v'hanno nelle collezioni
europee, se ne trova uno al British Museum (Bibl. Rich. 7361. Nº CCLXXXVII
del catalogo stampato) che contiene lunghe appendici su i conquisti di Cipro,
Rodi, Affrica, Sicilia ed Arado. Su queste appendici è da notare in
primo luogo che le non sian date, come il rimanente del MS., a nome or
del Wâkidi ed ora del rawî, ossia raccontatore, ma sempre di quest'ultimo.
In secondo luogo si scopre in qual tempo scrisse il rawî; perchè parlando
dell'Etna (fol. 118 recto) ei cita il racconto fattogli da uno sceikh
siciliano per nome Abu-l-Kâsem-ibn-Hakem, che vivea a corte del califo
di Bagdad. Per avventura il medesimo sceikh si vede citato da Abu-Hâmid-Mohammed-ibn-Abd-er-Rahîm-el-Mokri
nella compilazione di geografia
intitolata Tohfat-el-Albâb, della quale conosciam la data, cioè l'anno 557
dell'egira (1161): e sappiamo che l'autore si fosse trovato a Bagdad nel 1122
e nel 1160 (Reinaud, Géographie d'Abulfeda, tom. I, Introduction, p. CXII).
Abu-Hâmid dice aver sentito di propria bocca di Abu-l-Kâsem a Bagdad
le notizie ch'ei dà su l'Etna, le quali esattamente rispondono a quelle
del falso-Wâkidi (Tohfat-el-albâb, MS. di Parigi, Ancien Fonds 586,
fol. 66 recto, e Suppl. arabe, 861, 862, 863). Mi par dunque certo che il
compilatore dell'appendice sia vivuto nel XII secolo, e ch'egli non abbia
preteso punto di attribuir l'appendice a Wâkidi, nel qual caso non avrebbe
citato il nome d'un contemporaneo, uomo assai noto. Oltre a ciò le idee e
lo stile, sì dell'opera principale e sì delle appendici, tengon bene della esaltazione
religiosa, della esasperazione di sentimenti nazionali, e fin della
moda di romanzi cavallereschi deste in Oriente dalle Crociate. Trovo
finalmente nella appendice su la Sicilia: “Il re dei Rum ha tenuto sua sede
dai tempi più remoti infino a questi nostri giorni, in tre luoghi soli, cioè
la Sicilia, Roma, e Costantinopoli” (fog. 119 verso); la quale asserzione
s'adatta alle vicende dell'impero fino al soggiorno di Costante a Siracusa,
e risponde anco più esattamente al duodecimo secolo, in cui i potentati
delle provincie italiane e greche erano appunto quei tre: imperatore bizantino,
re normanno di Sicilia, e re dei Romani.



Passando alla critica dei fatti, basta a percorrere le appendici per
accorgersi di quel miscuglio di vero e di falso che si trova in tutte le opere
dello pseudo-Wâkidi; ma è notevole che la sconfitta navale e la uccisione
di Costante, e poi il conquisto dell'Affrica, siano raccontati con circostanze
più vicine al vero, e in generale senza le novellette che Ibn-el-Athîr e
altri rinomati scrittori accettarono come fatti storici. Che se parrebbe sospetta
a prima vista la mancanza del nome di chi capitanò questa impresa
di Sicilia, ciò può provare al contrario la diligenza del compilatore, poichè
i ricordi antichi erano divisi su tal punto, e chi dava l'onore a Mo'âwia-ibn-Hodeig,
chi ad Abd-Allah-ibn-Kais. Del rimanente sarà agevole, a
creder mio, a scevrare le finzioni dai fatti che il compilatore tolse da autori
antichi, forse dal genuino Wâkidi. Perciò non ho avuto scrupolo ad
ammettere questi ultimi nella mia narrazione. E perchè il lettore possa rivedere
il giudizio mio, gli porrò sotto gli occhi la somma della detta appendice
che è questa:



I Musulmani, levata una taglia in Affrica e ritrattisi da quella provincia,
volgon la mente al conquisto di Sicilia, una delle antiche sedi dei
re romani, vasta isola e ferace. Mo'âwia ne scrive al califo Othman, che
assente. Gli Affricani, risapendo questo, ne danno avviso in Sicilia. Il
principe della quale isola s'adira del disegno, senza prestarvi molta fede.
Scioglie dalla costiera (di Siria) l'armata musulmana, di trecento legni, e
improvvisa piomba sull'isola, ove il principe dall'alto del suo palagio la vede
venire adorna di bandiere e gonfaloni e piena di guerrieri bene armati.
Il principe di Cesarea che s'era rifuggito in Sicilia, quando il cacciarono
gli Arabi, consiglia a quel di Sicilia di comporre per danaro. Quei
spregia l'avviso, dicendo aver tali forze da far testa agli Arabi in cento
scontri e resister loro per un anno intero. Nondimeno, surta che fu all'áncora
l'armata musulmana, ei mandava a parlamentare. Viene a lui un oratore
musulmano che per via d'interpreti gli propone l'islamismo, il tributo,
o la guerra: lungo discorso seguíto da una lunga e sdegnosa risposta del
principe di Sicilia. Infine un patrizio domanda all'oratore se alcun arabo
voglia misurarsi con lui. “Sì lo faranno gli infimi dell'esercito musulmano;”
risponde l'oratore. Descrizione del duello, in cui il patrizio è ucciso. Sbigottito
il principe a tal esempio, si chiude in fortezza; e i Musulmani danno
il guasto a varii luoghi ed espugnano con lor macchine varie castella. Infine
si viene a giornata. Il principe rompe l'ala sinistra de' Musulmani; ma
la destra tien fermo, e la battaglia dura in fino a sera. A notte avanzata,
i Musulmani lasciano il campo, e rimontati su l'armata vanno ad infestare
altre parti dell'isola. Il principe siciliano scrive ai Romani (d'Italia) chiedendo
rinforzi; ma essi nè anco gli rispondono. Allora il principe di Cesarea
gli suggerisce di tenere a bada il capitan musulmano con simulate proposizioni
di pace e mandare per aiuto al principe di Costantinopoli: a che
il Siciliano replica: “Mai noi farò quando anche dovessi perdere l'isola.”
Così i Musulmani continuano a depredare il paese, finchè il principe di
Costantinopoli mandavi secento navi ben munite di guerrieri. Avutone avviso,
i Musulmani deliberano di partire immediatamente. Lascian l'isola
nottetempo; e, dopo parecchi giorni di navigazione, giungono alla costiera
di Siria; dove sbarcato il bottino e i prigioni, li arrecano a Damasco a
Mo'âwia-ibn-abi-Sofiân. Levatone la quinta, Mo'âwia la manda ad Othman,
ragguagliandolo del fatto di Sicilia, e che i Musulmani ne fossero usciti
sani e salvi. Dopo ciò, i Musulmani combattono l'isola di Arado, che fu
l'ultima vittoria loro sotto il califato di Othman, e seguì lo stesso anno
della uccisione di lui.



165. Ibn-Scebbâtt, MS., pag. 50, dice: “Sikillia è anche nome di una dhía
(villa o podere addetto a beneficio militare) nella Ghûta di Damasco.” Il
Merasid-el-Ittila' MS. di Leyde, ha quest'altro breve articolo: “Sikilliât
(al plurale femminino) con tre i e la l raddoppiata, dicono sia nome di
luogo in Siria.” Questa opera è compendio del gran dizionario geografico
di Jakut, e si attribuisce il compendio allo stesso autore che vivea nel XIII secolo.
Vedi Reinaud, Géographie d'Abulfeda, tom. I, p. CXXXIII, seg.



166. Dsehebi, MS. di Parigi, Suppl. Arabe, 746, tom. 1, anni 37 e 38.



167. Ibn-Abd-el-Hakem, MS. di Parigi, Ancien Fonds 655, p. 430.



168. Ibid., p. 253. Quest'impresa seguì l'anno 31 (651-52); e come altri
due guerrieri di nome riportarono la stessa ferita di Ibn-Hodeig, così gli
Arabi chiamarono i Nubii “saettatori delle pupille.”



169. Beladori, l c.; Baiân, p. 9, il quale riferisce l'impresa al 34, mentre
Mo'âwia-ibn-Hodeig era in Affrica; e però è costretto a dire ch'egli mandò
ad assaltare la Sicilia.



170. Soprattutto le tre espedizioni ch'egli capitanò nell'Affrica propria
gli anni 34 (654-5), 40 (660-1), e 50 (670); l'una delle quali si scambiava con
l'altra fin dal tempo dei primi scrittori, come l'afferma Ibn-abd-el-Hakem,
che visse nel IX secolo dell'era cristiana. Veggansi Ibn-abd-el-Hakem,
MS. di Parigi, Ancien Fonds 655, p. 262, 263, e Ancien Fonds 785, fol. 109
recto e 122, e il Riadh-en-nofûs, fol. 9 recto.



171. Riscontrinsi le citazioni che ho fatto sopra testualmente, e si giudichi
se dian prova di tutti i fatti ch'io scrivo. Veggasi del rimanente Le Beau,
Histoire du Bas-Empire, lib. LX, § 6, 36, con le correzioni del Saint-Martin.
Parmi errore del Martorana, Notizie storiche dei Saraceni Siciliani, tom. I,
p. 28, e, su le orme di lui, del Wenrich, di avere trascurato questa impresa,
e tenuto come primo assalto de' Musulmani quello del 669.



172. Le memorie e i documenti relativi a papa Martino, dalla esaltazione
infino alla morte, si leggono presso il Labbe, Sacrosancta Concilia, tom. VI,
dal principio alla p. 70. Vedi anche Theophanes, Chronographia, tom. I,
p. 526 a 531; il Baronio, Annales, anni 649 e 651, con le correzioni del
Pagi; e Le Beau, Histoire du-Bas Empire, lib. LX, § 4, seg. La strana
accusa fatta a San Massimo si scorge dagli atti, presso il Labbe, Sacrosancta
Concilia, tom. VI, p. 433.



173. Corano, II, 250.



174. Ibn-Abd-el-Hakem, MS. di Parigi, Ancien Fonds 655, p. 255 seg.
Da lui solo è riferito l'episodio di Bosaisa; Ibn-el-Athîr, MS. C, tom. II,
fol. 185 verso e seg., il quale pone la battaglia sotto l'anno 31, ma dice
che secondo altri seguì il 34 (654-5), che è la vera data secondo gli scrittori
bizantini, cioè: Theophanes, Chronographia, tom. I, p. 528, seg.; Cedrenus,
tom. I, p. 756. Il numero di mille navi bizantine è dato da Ibn-Abd-el-Hakem,
e da Isidoro de Beja scrittore cristiano di Spagna dell'ottavo
secolo, presso Flores, España Sacrada, tom. VIII, pag. 282, seg.,
il quale riferisce la battaglia al 652.



175. Theophanes, Chronographia, p. 525, seg., il quale dice positivamente
a p. 532, che Costante si fosse deliberato a trasferire la sede dell'Impero
a Siracusa; Anastasius Bibliothecarius, presso Muratori, Rerum Italicarum
Scriptores, tom. III, p. 141; Johannes Diaconus, Chronicon, presso Muratori,
Rerum Italicarum Scriptores, tom. I, parte II, p. 305. Paulus Diaconus,
lib. V, cap. 5.



176. Questa è la significativa frase del papa, e vi si legge: πλησοφοσηθεὶς,
assicurato, fatto pienamente certo. Labbe, Sacrosancta Concilia, tom. VI,
p. 19, 20; e Di Giovanni, Codex Siciliæ Diplomaticus, N. 272. L'epistola è data
del 726, o del 730. Il Gibbon perciò avea piena ragione di dire che Costante
fu vittima “di una tradigione domestica, e forse vescovile,” cap. 48. Lo
zelo del clero siciliano contro i Monoteliti si vede dal gran numero di vescovi
dell'isola che assistettero al concilio di Laterano del 649, e da una epistola
di San Massimo presso Di Giovanni, Codex Siciliæ Diplomaticus, N. 258.



177. Ibn-Abd-el-Hakem, MSS. di Parigi, Ancien Fonds 655, p. 258, e
Ancien Fonds 785, fog. 120 recto. Ibn-el-Athîr, MS. C, tom. II, fog. 186
verso, e 228 verso, narrando il fatto due volte sotto due anni diversi, 31
e 35, nota il disparere dei cronisti intorno la data, e cita il Tabari come
colui che ponea la morte di Costante nel 35. Veggasi anche Ibn-Khaldûn,
MSS. di Parigi, Suppl. Arabe, 742 quinquies, tom. II, fog. 180 verso. Ibn-Abd-el-Hakem,
al par che Ibn-el-Athîr, dà a Costante il nome di Costantino
e lo dice figliuolo di Eraclio.



178. Theophanes, Chronographia, tom. I, 558, seg. Veggasi anche Le
Beau, Histoire du Bas Empire, lib. LXI, § 1, con le note del Saint-Martin,
che crede si debba pronunziare Megegi il luogo di Mizize.



179. Ibn-Khaldûn, MSS. di Parigi, Suppl. Ar., 742 quinquies, tomo II,
fog. 181 recto, fa menzione di coteste scorrerie e della morte di Abd-Allah
“nella costiera di Marka, terra di Rûm;” cioè Italia o Grecia. Ancorchè
quelle che or chiamiamo le Marche non fossero intese allora sotto questo
nome, il vocabolo Marca appartiene piuttosto all'Italia che alla Grecia.




180. Paulus Diaconus, lib. V, cap. 13, presso Muratori, Rerum Italicarum
Scriptores, tom. I, parte I, p. 481; Anastasius Bibliothecarius, presso
Muratori, Rerum Italicarum Scriptores, tom. III, p. 141; Johannes Diaconus,
Chronicon, etc., presso Muratori, Rerum Italicarum Scriptores, tom. I,
parte II, p. 305. La seconda impresa dei Musulmani, in Affrica è raccontata
da Paolo dopo questa di Sicilia nel lib. VI, cap. 10. Da coteste autorità
cristiane, o per dir meglio dall'unica tradizione che ripetono questi e altri
cronisti, si sa che l'armata musulmana venisse d'Alessandria, dopo la
partenza di Costantino Pogonato da Siracusa, che tornerebbe alla state o
autunno del 669.



Le autorità musulmane sono citate di sopra (p. 84, nota 4, e p. 85, nota
1). Tra quelle il solo Baiân assegna una data a questa scorreria, e la fa
supporre mossa d'Affrica, per comando di Mo'âwia-ibn-Hodeig che guerreggiasse
in quella provincia. La data è del 46 (666-7), nè si deve esitare a
correggerla secondo i Cristiani; poichè que' preziosi simulacri ci fan fede
della identità della impresa. Replico che il diligentissimo Ibn-el-Athîr
non fa molto di que' primi assalti sopra la Sicilia. Trovo soltanto ne' suoi
annali, MS. C, tom. III, fog. 42 verso, sotto l'anno 49 (8 febb. 669, a 27 gennaio 670): “Quest'anno seguì la fazione marittima d'inverno alla quale
andò O'kba-ibn-Nafi' con la gente d'Egitto.”



Debbo qui avvertire che il Rampoldi, Annali musulmani, tom. III,
sotto il 668 porta la impresa di Abd-Allah-ibn-Kais, citando Nowairi,
e aggiugnendo di capo suo che i Musulmani sbarcassero al capo Pachino.
Poi sotto il 673, e come per lo più gli avviene senza citare alcuna
autorità, narra il saccheggio delle campagne di Siracusa “per una divisione
della gran flotta di Mohammed Ibn Abdallah,” ch'ei nell'anno
precedente avea detto uscita “di Siria e d'Egitto” a far preda sul mare
Egeo. Suppongo che il Rampoldi abbia veduto questo fatto in qualche
moderna compilazione, come credo, persiana, chè non suole egli attingere
ad altre sorgenti che a queste o a libri stampati in Europa; e forte
sospetto che si tratti della medesima scorreria del 669, portata quattr'anni
appresso per errore di cronologia. Han seguíto il Rampoldi, Martorana,
Notizie storiche ec., tom. I, p. 29, citandolo, e Wenrich, Commentarii
etc., lib. I, cap. 2, § 42, senza citare nè l'uno nè l'altro; e peggio,
mettendo insieme questa impresa con una seguíta mezzo secolo appresso,
e gittandole entrambe su le spalle del Nowairi, che parla soltanto della
seconda.



181. Della leggenda di San Placido vi ha due compilazioni, fatte entrambe
nel XII secolo sotto gli auspicii dell'Abate di Monte Cassino. L'una va sotto
il nome del prete Stefano Aniciese, il quale finse di tradurre un testo greco,
che, com'è naturale, non si trova; recato, diceasi, da Costantinopoli da un
vecchio centenario che capitò a Salerno il 1115, e su le prime fu ributtato dai
monaci Cassinesi, o ne fecero le viste. L'altra è di Pietro Diacono, monaco
Cassinese, continuatore, come ognun sa, della cronica di Leone d'Ostia,
compilatore delle vite degli illustri Cassinesi, e uomo erudito, che fu il
principale autore o strumento della impostura di cui trattiamo. Costui
dice che per comando dell'Abate ei si fe' a ripulire e racconciare la narrazione,
e in fatto v'aggiunse i due episodii del 669 e 905. Leggonsi le
due compilazioni presso il Gaetani, Vitæ Sanctorum Siculorum, tom. I,
p. 172 a 184, con le Animadversiones, p. 145 a 157, dove a p. 157 si trova
per tenore il breve di Sisto V. Lo scrittore del breve tradisce un po' il segreto,
noverando il rinvenimento delle reliquie di San Placido e Compagni
tra le grazie di Dio, quæ his calamitosis et truculentis temporibus
christiano populo in dies largitur. Il Gaetani e altri han cercato di rattoppare
i casi di San Placido e di Mamuca, dicendo che i corsari sbarcati a
Messina forse erano Vandali, Goti, Avari ec. Resterebbe a provare come il
principe di questi Barbari germanici o finnici si chiamasse in purissimo
linguaggio arabo Abd-Allah.



I supposti documenti si trovano presso il Di Giovanni, Codex Siciliæ
Diplomaticus, p. 374, seg., sotto i numeri 11 a 20 e 22, 23, 26, 27, dei diplomi
posti in appendice come dubbii o falsi. Il giudizio del Di Giovanni
si vegga nelle note ai detti documenti, e segnatamente a p. 378; que' del
Baronio e del Pagi negli Annales Ecclesiastici del primo, anno 541, § 27,
28, 29, e § 8 della Critica, an. 669, § 4; quello del Mabillon negli Annales
Ordinis Sancti Benedicti, lib. XV, § 73.



182. Veggasi qui pag. 121, nota 1.



183. Ibn-Khaldûn, MSS. di Parigi, Suppl. Arabe, 742 quinquies, tom. II,
fol. 180 recto, dicendo della vera o supposta migrazione delle tribù berbere
in Affrica ove dominavano i Romani, e come gli Afârik divennero
tributarii dei Berberi, aggiugne “Gli Afârik erano come servitorame e
preda dei Romani.” Da ciò si comprende appunto quale popolazione gli
Arabi designassero col nome Afârik o Afârika. Il fatto che mutando padroni
fossero divenuti vassalli dei Berberi, fu vero in molti luoghi duranti le
lotte dei Berberi contro i Romani e i Bizantini. Veggasi anche Ibn-Abd-el-Hakem
presso De Slane, Histoire des Berbères par Ibn-Khaldoun, tom. I,
p. 301, in appendice; Bekri, Notices et extraits des MSS. etc., tom. XII,
p. 511; e il Baiân, p. 23.



184. Prova anche questa opinione una favola che leggiamo nel Riadh-en-nofûs,
MS., fol. 2 recto, cioè che un Abd-Allah-ibn-Ziâdh-ibn-An'am asseriva
aver visto a Cartagine un sepolcro sul quale era scritto in caratteri
himiariti: “Io fui Abd-Allah-ibn-Arâsci inviato dall'apostolo di Dio Sâlih
al popolo di questa città per chiamarlo alla vera fede: chè io loro arrecava
la luce; essi iniquamente mi uccisero; e appartiene a Dio la vendetta.”



185. Su la origine dei Berberi e del nome loro mi riferisco alle testimonianze
degli autori dell'antichità e arabi, e alle opinioni moderne che si ritraggono
dai seguenti libri: Ibn-abi-Dinâr (detto nella versione francese
el-Kaïrouani), Histoire de l'Afrique, p. 22, 28, con le pregevoli note di
M. Pelletier; Leone Africano, presso Ramusio, Navigatione et Viaggi, p. 2;
De Guignes, nella raccolta Notices et extraits des MSS., tom. II, p. 152;
Pococke, Specimen historiæ Arabum, p. 56; Gibbon, Decline and fall,
cap. LI, nota 162; Reinaud, Invasions des Sarrazins en France, pag. 2, 3,
243; Castiglione, Mémoire géographique et numismatique sur l'Afrikia, p. 83,
e 94 e seg.; De Slane, Ibn Khallikan's Biographical Dictionary, tom. I,
p. 35; Ibn-Khaldûn, estratti nel Journal Asiatique, série II, tom. II (1828),
p. 117, seg., e lo stesso autore nel racconto del primo conquisto di Affrica,
MSS. di Parigi, Suppl. arabe, 742 quinquies, tom. II, fog. 180 recto;
Caussin, Essai sur l'histoire des Arabes, tom. I, p. 21, 67, 68; Saint-Martin,
note a Le Beau, Histoire du Bas Empire, lib. XI, § 29. Si ricordino oltre
a ciò i Barbaricini di Sardegna ai tempi di San Gregorio, dei quali si è fatto
parola nel cap. I, p. 18, nota 1.



186. L'occupazione di Zuâgha, ch'è forse l'antica Sabratha, si ritrae da
Tigiani, Journal Asiatique, février-mars 1853, p. 125, con la nota dell'erudito
traduttore M. Alphonse Rousseau.



187. Il barone Mac-Guckin De Slane, Journal Asiatique, série IV, tom. IV
(1844), p. 329, seg. Le autorità da cui si ritraggono le varie narrazioni
son citate da lui. Veggansi ancora Ibn-el-Athîr, MS. C., tom. II, fog. 170
recto a 172 verso; Baiân, p. 3, seg., dalle narrazioni dei quali mi persuado
che M. De Slane abbia accusato a torto il solo Nowairi ed abbia troppo scemato
il merito che torna ad Abd-Allah-ibn-Zobeir.



188. Ibn-Abd-Rabbih, MS. di Parigi, tom. II, fol. 161 recto, seg., dà il
tenor di questa orazione o Khotba, come la chiamano gli Arabi, in una raccolta
di così fatti componimenti; nè veggo alcuna ragione di metterne in
forse l'autenticità. Ho aggiunto la vaga parola moneta al numero che scrive
l'autore, senza dir se fosse di dirhem, ovvero dinar. Nel primo caso, la
taglia posta da' vincitori sarebbe appena arrivata a un milione e mezzo di
franchi o lire italiane ragionando il dirhem a 0,60, poichè la somma totale
del dividendo torna a 2,500,000. Se poi si trattasse di dinar, contando
questa moneta a lire ital. o fr. 14,50 secondo il valore intrinseco dei dinar
ben conservati e supposti di oro puro, la somma sarebbe montata a 36 milioni
circa. Leggo per conghiettura in questo non buono MS. la parola che
ho tradotto “due tanti.” La somma di danaro menzionata nel discorso di
Abd-Allah-ibn-Zobeir, sia che si ragioni in dirhem, sia anco in dinar,
messa a ragguaglio con le cifre che si danno nel racconto ordinario, presterebbe
nuovi argomenti a distrugger ciò che dicono i moderni cronisti.
Uno squarcio della detta orazione si legge anche nel Riadh-en-nofûs,
MS., fol. 3 verso; ma non arriva che alle parole “fino al tramonto del
sole.”



189. Nowairi presso De Slane, Histoire des Berbères par Ibn-Khaldoun,
tom. I, p. 323 in appendice. I quindici mesi debbono contarsi come principiati
nell'anno 26, e terminati nel 27 dell'egira, e però comprendono
tutto il 647 dell'era volgare. Ibn-el-Athîr pone il principio dell'impresa
nel 26.



190. Bekri, nella raccolta Notices et extraits des MSS., tom. XII, p. 500;
Tigiani, Journal Asiatique, août-septembre 1852, p. 80.



191. Ibn-Abd-el-Hakem, MS. A, p. 258, narra cotesto ordinamento di
Alessandria.



192. Ibn-Abd-el-Hakem, op. cit., p. 263, 264. L'autore distingue quattro
imprese negli anni 34 (654-5), 40 (660-1), 46 (666-7), e 50 (670), delle
quali la penultima capitanata da O'kba-ibn-Nafi', e le altre da Mo'âwia-ibn-Hodeig.
Lo stesso si ricava dal Riadh-en-nofûs, MS., fog. 3 verso,
e 4 recto, e 9 recto. Quelle date e nomi son confusi negli altri cronisti,
cioè Ibn-el-Athîr, MS. C, tom. III, p. 43 verso, seg.; Ibn-Khaldûn, Histoire
de l'Afrique et de la Sicile, trad. di M. Des Vergers, p. 5 e 12; Baiân,
p. 8 a 11; Nowairi, presso De Slane, op. cit., p. 327, seg.



193. È la notissima voce caravana. I lessicografi arabi la credono di origine
persiana e che voglia dire comitiva di viandanti ed esercito. Secondo
un rinomato filologo arabo di Sicilia, Ibn-Kattâ', citato da Ibn-Khallikân
(Biographical Dictionary, tom. I, p. 35), Kairewân ha il primo di questi significati
e Kairuwân il secondo. Ma Beladori e Ibn-Abd-el-Hakem, de'
quali ho già parlato, lo adoperano evidentemente nel senso di campo permanente,
come è stato notato dal barone De Slane (Journal Asiatique, Série
IV, tom. IV, p. 354, 361). Donde pare evidente che tal vocabolo dal nono
secolo, quando scrissero que' due cronisti, all'undecimo, quando visse
Ibn-Kattâ', era andato in disuso nel significato di alloggiamento e riteneva
l'altro soltanto. Forse anco alcune tribù gli davano quel senso e altre no.



194. Riadh-en-nofûs, MS., fog. 2 recto.



195. Ibn-Koteiba presso Gayangos, The history of the Mohammedan
Dynasties in Spain, by Al-Makkari, tom. I, appendice, p. LVI.



196. Il Riadh-en-nofûs, MS., fol. 4 recto, parla di due colonne rosse che
rimasero nella chiesa di Kamunia fino al tempo di Zladet-Allah (817-838)
che le trasportò nella sua novella moschea cattedrale.



197. Ibn-el-Athîr, MS. C, tom. III, fog. 43 verso, seg. e 76 recto, seg.,
sotto gli anni 50 e 62; Riadh-en-nofûs, MS., fog. 4 recto a 5 verso; Baiân,
p. 12 segg.; Nowairi, presso De Slane, Histoire des Berbères par Ibn Khaldoun,
tom. I, p. 327, seg.; Ibn-Khaldûn, Histoire de l'Afrique et de la Sicile,
trad. di M. Des Vergers, p. 10, seg.



I quattro primi danno a un dipresso il medesimo racconto; l'ultimo
lo scorcia. Ibn-el-Athîr nota che Wâkidi, Tabari e gli scrittori Maghrebini,
o vogliam dire Arabi d'Affrica, discordavano intorno le date dei due governi
di O'kba; ed ei s'appiglia ai Maghrebini, com'anch'io ho fatto. La gloriosa
morte di O'kba che Ibn-el-Athîr narra il 62 (681-2), avvenne il 63, come
s'argomenta dal Riadh-en-nofûs, MS., fog. 5 recto, che dice come fuggiti gli
Arabi di Kairewân, ch'era stata occupata dal vittorioso Koseila, arrivarono
a Damasco il 64, dopo la morte del califo Iezîd.



198. Si confrontino: Riadh-en-nofûs, MS., fog. 5 recto e verso, che porta
l'impresa nel 69; Ibn-el-Athîr, MS. C, tom. III, fog. 77 recto, sotto l'anno 69
(688-9); Ibn-Khaldûn, Histoire de l'Afrique et de la Sicile, p. 23, che porta
la data del 67 (686-7); Baiân, p. 18; Nowairi, presso De Slane, op. cit.,
p. 337-338. Il Rampoldi, Annali Musulmani, tom. II, p. 105, sotto l'anno
685, porta l'assalto dell'armata di Sicilia non a Barca ma a Cartagine,
confondendo così due imprese ben distinte.



199. Si confrontino: Riadh-en-nofûs, MS., fog. 5 recto a 6 verso; Ibn-el-Athîr,
MS. C, tom. IV, p. 18 recto, anno 74; Nowairi, presso De Slane,
op. cit., p. 338, seg.; Baiân, p. 18 a 23, sotto l'anno 78; Ibn-Khaldûn, Histoire
de l'Afrique et de la Sicile, p. 24 a 28, che non porta data della prima
impresa e assegna alla seconda il 74; Ibn-Khaldûn stesso, Histoire des Berbères,
tom. I, p. 198, 208, 213, 214; Tigiani, Journal Asiatique, août-septembre
1852, p. 120, 121; Leone Africano presso Ramusio, Navigatione et
viaggi. Ho seguito piuttosto il Riadh che le altre autorità nel racconto
delle due espugnazioni di Cartagine. Trovo nel solo Riadh la divisione del
Fei e delle terre ai Berberi musulmani. Veggansi anche Theophanes, Chronographia,
tom. I, p. 566, 567, (an. 690); Nicephori Breviarium Historicum,
p. 44, 45, (anno 696); Pagi, note al Baronio, Ann. Eccl., anno 691 e 696,
che segue Nowairi; Le Beau, Histoire du Bas Empire, lib. LXII, § 19, seg.;
e Gibbon, Decline and fall, cap. LI, note 157, 158, 159. Gli Arabi discordano
tra loro nella cronologia, come s'è visto, e dai Cristiani intorno gli
avvenimenti principali. Io ho preso da Ibn-el-Athîr la data della prima
impresa di Hassân, e dai Bizantini quella della seconda, che mi pare
determinata con sicurezza dalla rivolta dei soldati d'armata tornati di
Cartagine, i quali giunti in Cipro, gridarono imperatore Tiberio II. Così i
Bizantini sarebbero rimasi padroni di Cartagine, non un anno come dicono
gli scrittori loro, ma tutto il tempo che Hassân soggiornò a Barca dopo la
sconfitta del fiume Nini.



Credo abbia errato il Gibbon supponendo un rinforzo di Visigoti a
Cartagine, su la sola testimonianza di Leone Africano, il quale (fog. 72 recto)
dice che vi si ridussero “i nobili Romani e i Gotti.” Il testo Arabo di Ibn-Khaldûn
ci mostra con certezza che Leone tradusse Goti la voce Farangia;
e come lo stesso testo porta che i Farangia insieme coi Rûm furono sottoposti
al tributo fondiario quando Hassân ordinò l'azienda pubblica in
Affrica, così egli è evidente che non si tratti di soldati stranieri, ma della
popolazione germanica rimasta nel paese, cioè dei Vandali.



200. Iftitâh-el-Andalus, MS. di Parigi (in appendice a Ibn-Kutîâ), fog. 51
recto. Questo libro, di antico autore anonimo, dice che Musa liberto degli
Omeiadi discendea da una famiglia barbara fatta schiava da Khaled-ibn-Walîd.
Perciò era oriundo di Siria o Mesopotamia.



201. Si confrontino: Ibn-Koteiba, presso Gayangos, The history of the
Mohammedan Dynasties in Spain by Al-Makkari, tom. I, pag. LIV a LXVI, in
appendice; Ibn-el-Athîr, MS. C, tom. IV, fog. 42 verso, anno 89; Baiân,
p. 24 a 28; Ibn-Khaldûn, Histoire de l'Afrique et de la Sicile, trad. di M. Des
Vergers, p. 29, 30; Nowairi, presso De Slane, Histoire des Berbères par Ibn-Khaldoun,
tom. I, p. 343, seg., in appendice; Ibn-Scebbât, MS. p. 38, 39;
Ibn-abi-Dinar, MS., fog. 6 recto e 14 verso, e trad. p. 14, 57, il quale riferisce
con molta diligenza le varie tradizioni su la costruzione dell'arsenale
di Tunis. Al dire di Ibn-el-Athîr e di Nowairi, Musa prese il governo
d'Affrica l'89 (707-8); ma è più esatta certamente la data del 79 (698-9)
che si trova presso Ibn-Koteiba.



202. Ibn-Koteiba, presso Gayangos, The history of the Mohammedan
Dynasties in Spain by Al-Makkari, tom. I, p. LXX a LXXXVIII; Nowairi,
presso De Slane, op. cit., p. 353 seg.; Reinaud, Invasions des Sarrazins en
France, p. 4 a 12; Conde, Dominacion de los Arabes en España, parte I,
cap. 6 a 19.



203. Baiân, p. 35 a 46; Ibn-Khaldûn, Histoire de l'Afrique et de la Sicile,
trad. di M. Des Vergers, p. 31 a 43; Nowairi, presso De Slane, op.
cit., p. 356, seg. Ho cavato alcuni particolari su la rivolta di Tanger da
Ibn-el-Athîr, MS. C, tom. IV, fog. 82 recto e verso, anno 117, e altri da
Ibn-Kutîa, MS. di Parigi, fog. 6 recto e 7 verso.



204. Veggasi su questa origine dei Rostemidi Ibn-Khaldûn, Histoire des
Berbères, trad. di M. De Slane, tom. I, p. 242, con le note del dotto traduttore.



205. Il plurale è gionûd; ma adottando la voce giund, come ci occorrerà
di farlo, useremo sempre il singolare, dicendo al plurale i giund.



206. Cap. III, pag. 68.



207. Kâid suona etimologicamente dux e condottiero. Poi in Spagna divenne
titolo di magistrato civile, e in Sicilia di uficio di corte e di nobiltà.



208. Ibn-Abd-Rabbih, MS., tom. I, p. 73.



209. Nowairi, presso De Slane, op. cit., pag. 363, 364; e ancora in nota
a Ibn-Khaldûn, Histoire de l'Afrique et de la Sicile, trad. di M. Des Vergers,
p. 39, seg.



210. Il Baiân, p. 68, dice che Iezîd-ibn-Hâtem (771) ordinò i mercati del
Kairewân, dando un luogo separato ad ogni arte. Sappiamo d'altronde che
ciascun'arte presso i Musulmani facea corporazione, avea moschea propria
e componea società di assicurazione per le pene pecuniarie.



211. Questi fatti ricorrono a ogni momento nelle cronache dell'Affrica
dal 740 in poi, presso Ibn-Khaldûn, Nowairi, nel Baiân, ec.



212. Biscir-Ibn-Sefwân della tribù di Kelb, e però di schiatta himiarita,
preposto all'Affrica e alla Spagna l'anno 721, avea pieno quei governi di
uomini suoi, che furono aspramente perseguitati dal successore O'beida
della tribù medharita di Soleim. Un dei perseguitati mandò allora certi versi
al califo, rimproverandolo d'ingratitudine contro una gente che avea sparso
il sangue per portare al trono i maggiori di lui; e il califo depose subito
il governatore. Nowairi, presso De Slane, op. cit., p. 358; Conde, Dominacion
de los Arabes en España, parte I, cap. 22.



213. Ibn-Kutîa, MS. di Parigi, fog. 6 verso, 7 recto. Questo antico scrittore
è quegli che dice come il corpo di soldati omeiadi si componesse d'Arabi
e di liberti. Vedi anche Ibn-el-Athîr, MS. C, tom. IV, fog. 82 recto, seg.,
anno 117; Baiân, p. 41, seg.; Ibn-Khaldûn, Histoire de l'Afrique et de la
Sicile, trad. di M. Des Vergers, p. 34, seg.; Nowairi, presso De Slane,
op. cit., tom. I, p. 359, seg.



214. Ibn-Khaldûn, Histoire de l'Afrique et de la Sicile, trad. di M. Des
Vergers, p. 42, seg.; Baiân, p. 47, seg.



215. Ibn-Hazm, le cui parole citate dal Baiân, p. 52, sono queste: “Tolti
i diwani di mano agli Arabi, gli stranieri del Khorassân occuparono le faccende
dello Stato; talchè si venne a una dominazione aspra e Cosroita.”



216. Oltre il ricordato passo del Baiân, e le storie generali, che non occorre
di citare, veggansi gli articoli di M. Quatremère, e del professore
Dozy nel Journal Asiatique, Série II, tom. XVI (1835), p. 289, seg.; e Série IV,
tom. XII (1848), p. 499 seg.



217. Il predominio esclusivo dei Persiani nelle scienze fu notato da Ibn-Khaldûn,
e si conferma con le biografie; come si scorge dal bel quadro
della storia letteraria dei Musulmani che ha delineato M. De Slane, Ibn-Khallikan's
Biographical Dictionary, Introduzione, tom. II, p. v, seg.



218. Baiân, p. 61 a 81. — Ibn-Khaldûn, Histoire de l'Afrique et de la
Sicile, trad. di M. Des Vergers, p. 55 a 83. — Nowairi, presso De Slane,
Histoire des Berbères par Ibn-Khaldoun, tom. I, p. 367, seg. — La degradazione
del vecchio giund di Siria è riferita da Ibn-Kutîa, il quale
dice che il giund del Khorassân rimaneva in Affrica fino a' suoi tempi,
MS. di Parigi, fog. 7 recto. Debbo qui avvertire che in un manoscritto
di Ibn-el-Athîr, MS. A, tom. I, fog. 20 recto, si dà il soprannome di
Sikilli, ossia Siciliano, ad un Abd-er-Rahman-ibn-Habîb, di schiatta
koreiscita, che fu cacciato d'Affrica per ribellione contro gli Abbassidi
il 772, e andò a morire sotto le insegne loro in Ispagna verso il 777.
Costui era nipote di quel capitano dello stesso nome che portò la guerra
in Sicilia il 740, e poi usurpò l'Affrica, come abbiam detto. Ma il nome
di Siciliano, che l'avolo mai non portò e molto meno poteva appartenere
al nipote, è dato a costui per errore di copia in luogo di Saklabi,
ossia Schiavone, come gli diceano per l'alta statura e il colore olivastro
del volto: Veggasi Ibn-Kutîa, MS. di Parigi, fog. 94 verso; e Conde, Dominacion
de los Arabes en España, parte II, cap. XVIII, che sbaglia la
data del tentativo di Abd-er-Rahman in Spagna.



219. Ibn-Abbâr, MS. della Società Asiatica di Parigi, fog. 9 verso.



220. Ibn-Ahbâr, MS. citato, fog. 9 verso, narra che i 40,000 uomini
passati in Affrica il 761 aveano centoventotto kâid (condottieri). S'intenda
che ciascun di costoro capitanasse una parentela, o vogliam dire frazione
di tribù. Veggasi anche il Baiân, pag. 61.



221. Confrontinsi, Ibn-Abbâr, MS. della Società Asiatica di Parigi,
fog. 9 verso a 15 recto; Baiân, p. 80 a 86; Ibn-Khaldûn, Histoire de l'Afrique
et de la Sicile, trad. di M. Des Vergers, p. 59, 60, e 82 a 94; Nowairi,
presso De Slane, Histoire des Berbères par Ibn-Khaldoun, tom. I, p. 374 a 405.
Intorno Abbâsia, ossia El-Kasr-el-Kadim, si vegga Bekri, nella raccolta
Notices et extraits des MSS. tom. XII, p. 477. L'ambasciata di Carlomagno
a Ibrahim è portata all'anno 801 da Einhardo, Annales, presso Pertz, Scriptores,
tom. I, p. 190.



222. Veggansi Ibn-Khaldûn, Nowairi e il Baiân per tutto il tempo degli
Aghlabiti.



223. Riadh-en-nofûs, MS., fog. 28 recto. — Di quest'altra adunata della
gemâ' si dirà nel lib. II, cap. II. Basti notar per ora che al dire di Nowairi
vi sedeano i wagîh e i fakîh, ossia notabili e giureconsulti.



224. Afferma Ibn-el-Athîr che il rito di Mâlek fosse adottato nell'Affrica
propria per comando di Moezz-ibn-Badîs, secondo principe zeirita, MS. C,
tom. V, fog. 46 verso, sotto l'anno 406.



Ho lasciato come superflue le citazioni su le vicende dei quattro dottori
principi, che sono notissime. Su la giurisprudenza musulmana veggansi
le introduzioni di D'Ohsson, Tableau général de l'Empire Ottoman; Hamilton,
The Hedaya; e il testo arabo di Mawerdi, Ahkâm-sultâniia. Il
barone De Slane ha fatto un bel quadro degli studii legali dei Musulmani
nella Introduzione al primo volume della versione inglese d'Ibn-Khallikân,
p. XXIII, seg. Veggansi altresì: M. Worms, Recherches sur la Constitution
de la Propriété territoriale dans les pays musulmans, pag. 1, seg.; e M. Perron,
Aperçu préliminaire al trattato di Khalîl-ibn-Ishâk nella raccolta intitolata
Exploration scientifique de l'Algérie, Sciences historiques, tomo X.



225. Baiân, p. 87; ibn-Khaldûn, l. c., p. 94 a 96; e Nowairi, l. c., tomo I,
p. 404. Nowairi, il solo che dia la misura di superficie resa da me aratata, dice
coppia arante. Si tratta al certo di una misura geodetica; e però la ho resa
con la voce aratata, che non si trova nei vocabolarii, ma ch'era in uso in
Sicilia fino ai principii del nostro secolo, e indicava un po' vagamente una
vasta estensione di terreno. Ho evitato la nota voce iugero, la quale etimologicamente
risponderebbe all'arabico zeug del Nowairi, ma denota una misura
agraria ben diversa. Il jugerum era la superficie da potersi lavorare in
un dì con una coppia di buoi; e risponde a poco più di 25 ari di misura francese.
Il zeug, detto oggidì in Algeria zuigia, e anche gebda (zouidja e
djebda in ortografia francese), è misura varia secondo i luoghi, e risponde
più o meno al terreno che un giogo di buoi può arare in una stagione. Secondo
i cenni che ne dà M. Worms, Recherches sur la propriété territoriale
dans les pays musulmans, p. 421-422, credo denoti una superficie che
varia dai sette ai diciotto hectares. Ciò basta a comprendere che si potessero
porre 8 dinâr, ossia da 100 lire italiane, sopra ogni aratata di terreno.
La voce zeug con questo medesimo significato occorre nelle memorie siciliane
del X e del XII secolo, come a suo luogo si dirà.



226. Si scorge ciò dalle parole di Asad-ibn-Forât riferite da noi nel Libro
II, cap. II, su l'autorità del Riadh-en-nofûs.



227. Veggasi il Libro II, cap. II.



228. Rhiad-en-nofûs, MS., fog. 29 recto.



229. Così dice Sefadi, MS. di Parigi, biografia di Ziâdet-Allah. Sefadi
visse nel XIV secolo. Gli scrittori dai quali copiò tal giudizio provano che
vale per tutti i popoli il detto d'Ariosto: “Non fu sì santo nè benigno Augusto
ec.,” canto XXXV, st. 26.



230. Ibn-Werdan, MS. di Tunis, § 1. Quest'autore aggiugne che furono
spesi nella moschea di Kairewân 86,000 dinar, ossia da 1,247,000 di lire
italiane. Ibn-Abbâr, MS. della Società Asiatica di Parigi, fog. 30 verso,
senza far menzione di ciò, narra i particolari dell'opera: che fu abbattuta
l'antica moschea; rifabbricata di pietra, marmi e cemento; che
il Mihrâb, ossia nicchia in dirittura della Mecca, era tutto di marmo
ornato di rabeschi e iscrizioni, sostenuto da colonne di bellissimo marmo
screziato bianco e nero; e che dinanzi a quello si innalzavano due
colonne rosse con fregi di vermiglio vivacissimo, che più belle non se
n'eran viste al mondo, e l'imperator di Costantinopoli le volea comprare
a peso d'oro. La voce che per analogia ho tradotto cemento, è sahn, scritta
con le lettere 14, 6, e 25 dell'alfabeto arabo d'oriente.



231. Questo è senza dubbio il significato delle parole del Baiân, copiate
al certo da più antico scrittore: giund, eserciti (giuiusc), e turbe
sopravvegnenti (wofûd).



232. Nowairi, presso De Slane, Histoire des Berbères par Ibn-Khaldoun,
p. 405, seg.; Riadh-en-nofûs, MS., fog. 26 recto, 28 recto e verso;
Bekri, nella raccolta Notices et extraits des MSS., tom. XII, p. 478;
Ibn-el-Athîr, MS. A, fog. 120 recto, C, fog. 191 recto; Baiân, p. 88 a 95;
Ibn-Khaldûn, Histoire de l'Afrique et de la Sicile, trad. di M. Des Vergers,
p. 96, 103. Ho corretto il nome di Tonbodsa su l'ortografia che
ne dà Ibn-el-Athîr.



233. Confrontinsi, Baiân, p. 28; Ibn-abi-Dinâr (el-Kaïrouani), Histoire de
l'Afrique, MS., fog. 16 recto, e traduzione francese, p. 63; Pagi, ad Baronium,
ann. 696; e le autorità citate da Gibbon, Decline and fall, ch. LI,
note 207, 208, 209.



234. Mi riferisco per i particolari alle parti 1ª e 2ª dell'accurato lavoro
di M. Reinaud, Invasions des Sarrazins en France.



235. Veggasi Ibn-Khaldûn presso Gayangos, The history of the Mohammedan
Dynasties in Spain, tomo I, p. XXXV, seg.



236. Confrontinsi Ibn-Kutîa, MS., fog. 21 recto e verso; Baiân, tomo II,
p. 78, 79, 82; Ibn-el-Athîr, MS. A, tomo I, fog. 106 verso, e 107 recto,
sotto l'anno 198; e 139 verso, sotto l'anno 206; Ibn-Khaldûn, MS. di Parigi,
Suppl. Arabe 742 quater, tomo IV, fog. 96 verso; Hollet-es-siiarâ,
presso Dozy, Notices sur quelques MSS., p. 38, seg.; Marrekosci, p. 13, 14;
Nowairi, MS. di Parigi, Ancien Fonds, 702, fog. 72 recto; Ed-Dhobbi,
MS. della Società Asiatica di Parigi, fog. 5 verso; Conde, Dominacion de
los Arabes en España, parte II, cap. XXXVI. La tradizione che scolpa
Hâkem si legge nel Baiân, compilazione del XIII secolo. La sorgente primitiva
fu senza dubbio qualche cronica dei liberti di casa Omeîade, scrittori
la cui servilità è stata notata dal professor Dozy, editore del Baiân,
Introduzione, tomo I, p. 16, seg.



237. Ibn-el-Athîr, MS. A, tom. I, fog. 146 recto e 147 verso, anno 210;
Hollet-es-siiarâ; Ibn-Khaldûn; Nowairi, Conde, ll. cc. Veggasi ancora
Renaudot, Historia Patriarcharum Alexandrinorum, dalla p. 251 alla 270,
che porta i fatti, ma sbaglia la cronologia.



238. Theophanes Continuatus, p. 73 a 77, 79 a 81, §i 20 a 23, 25 a 26 del
regno di Michele il Balbo; Symeon Magister, p. 621 a 624, §i 3, 4 del medesimo
regno. — La Continuazione di Teofane, ch'è la principale tra queste
autorità bizantine, riferisce il primo disegno dell'impresa dei Musulmani
sopra Creta al principio della guerra di Tommaso di Cappadocia, che tornerebbe
all'821. Su questi e altri riscontri vaghi al paro, i compilatori han
posto la occupazione dell'isola nell'824, e l'impresa d'Orifa nell'825.
Secondo Ibn-el-Athîr, loc. cit., i Musulmani spagnuoli non partirono d'Alessandria
che l'anno 210 (aprile 825 ad aprile 826).



239. Ibn-Khaldûn, MS. di Parigi, Suppl. Arabe, 742 quater, tom. IV,
fog. 21 recto.



240. Bekri, nella raccolta Notices et Extraits des MSS., tomo XII, p. 500.
Quest'autore non assegna altra data che il califato di Abd-el-Melik-ibn-Merwân;
il quale durò venti anni, dal 685 al 705. Ma senza timor di errore
ne possiam togliere i primi tredici anni, quando gli Arabi aveano ben altro
da fare in Affrica che perseguitare i rifuggiti di Pantellaria. Non trovandosi
ricordato in questa fazione il nome di Musa, è probabile che seguisse
prima della sua venuta in Affrica, la data della quale per altro è
dubbia. Fa cenno di questa impresa, forse su l'autorità di Bekri, il Tigiani,
Rehela, nel Journal Asiatique, août-sept. 1852, p. 80; e aggiugne
essere state allora occupate le isolette vicine all'Affrica.



241. Ibn-Koteiba, Ahâdîth-el-imâma, presso Gayangos, The history of
the Mohammedan Dynasties in Spain, tomo I, Appendice, p. LXVI.



242. Le varie opinioni degli eruditi musulmani sono esposte da due diligenti
compilatori: Tigiani, Rehela, nel Journal Asiatique, août-sept. 1852,
p. 65 a 71; e Ibn-abi-Dinâr (el-Kaïrouani), Histoire de l'Afrique, traduzione
francese, p. 1, a 20. — Ho detto “sgomberare” e non, come gli scrittori
musulmani, “scavare” il canale, poichè noi sappiamo che questo e la laguna
esistevano ne' tempi antichi. Veggasi a tal proposito una nota del traduttore
del Tigiani, M. Rousseau, op. cit., p. 69, 70.



243. Tigiani, op. cit., p. 69, dice che il califo comandò di inviarsi dall'Egitto
ad Hassân duemila Copti, tra uomini e donne, perchè si servisse
dell'opera loro, e che Hassân distribuì quelle famiglie tra Râdes, presso
Tunis, e gli altri porti dell'Affrica. Indi si vede manifestamente che fossero
artigiani.



244. Tigiani, Rehela; Ibn-abi-Dinâr (el-Kaïrouani); e Ibn-Koteiba,
Ahâdîth-el-imâma, ll. cc.



245. Lo argomento da ciò, ch'ei mandò in Sicilia mille uomini soltanto,
non ostante il cominciato apparecchiamento di sì grande numero di legni,
i quali, per piccioli che fossero, doveano portare almeno una cinquantina
d'uomini ciascuno, e però una forza totale di 5,000 uomini o più.



246. Ibn-Koteiba, Ahâdith-el-imâma, MS. del professor Gayangos, fog. 69 recto e verso, e versione inglese in appendice al Makkari, The history of the Mohammedan dynasties in Spain, tomo I, p. lxvj. L'erudito orientalista di Madrid, mandandomi copia di questo squarcio di testo per lettera dell'11 maggio 1854, ha corretto in alcune parti la detta sua versione. Quanto all'isola assalita, sul nome della quale io gli esposi i miei dubbii, egli crede doversi ritenere la lezione del MS.; perchè pochi righi appresso la voce Sicilia vi è scritta con lettere diverse. Nondimeno io inclino all'opinione contraria, riflettendo che tal variante possa provenire da una delle due sorgenti alle quali par che Ibn-Koteiba abbia attinto questo racconto. In una di quelle il nome di Sicilia potea per avventura essere scritto con la sin in luogo di sad e la Caf (XXII lettera) in luogo di Kaf (XXI lettera); nella qual forma Sikilia, facilmente si può confondere con Silsila. Io ho veduto appunto Silsila chiaramente scritto su la Sicilia in una ottima carta geografica in pergamena, delineata nel 1600 da Mohammed-ibn-Ali-es-Sciarfi, da Sfax, posseduta dalla Biblioteca imperiale di Parigi.



Mi conferma nel mio supposto la Cronologia di Hagi-Khalfa, MS. di Parigi, ove leggesi, nell'anno 82, una impresa in Sicilia di 'Attâr-ibn-Râfi'; poichè, non trovandosi questo fatto in Ibn-el-Athîr, è verosimile che Hagi-Kalfa l'abbia tolto da alcun MS. d'Ibn-Koteiba più corretto che quello del professor Gayangos.



247. Ibn-Koteiba, fog. 69 verso, MS. del professor Gayangos,
il quale, mandandomi cortesemente copia di questo passo, ha
corretto la lezione, da cui risultava un errore nella sua versione
inglese posta in appendice all'opera di Makkari, The history of the
Mohammedan Dynasties in Spain, p. LXVII, seg.; Ibn-Scebbât, MS., p. 38
e 39, che cita, abbreviandolo in su la fine, il medesimo passo d'Ibn-Koteiba;
Ibn-abi-Dinâr (el-Kaïrouani), Histoire de l'Afrique, traduzione francese,
p. 14 e 57, e MS., fog. 6 recto, e 14 verso.



248. Ragiono il dinâr secondo il valore del metallo, il cui peso medio
dà 14 lire e 50 centesimi.



249. Ibn-Koteiba; Ibn-Scebbât; Ibn-abi-Dinâr (el-Kaïrouani), ll. cc.;
ed il Baiân, p. 27, citando Ibn-Katân. Ibn-Koteiba porta positivamente la
data dell'86, ossia 705 dell'era volgare.



250. Ibn-el-Athîr, MS. C, tom. IV, fog. 47 verso, anno 92; Nowairi,
MS. di Parigi, Ancien Fonds 702, fog. 10 verso, e traduzione francese
del barone De Slane, Journal Asiatique (mai 1841), p. 575, 576.



Secondo la versione italiana, del Carli, Hagi Khalfa nella Cronologia
porrebbe nel 92 la espugnazione di Calabria per Farich figlio di Said. Riscontrato
il testo, mi accorgo che si tratti della notissima impresa di
Tarik in Spagna. M. Famin, Histoire des invasions des Sarrazins en Italie,
p. 60, ha seguíto così fatto errore, e aggiuntovi del suo il nome di
Tharec, e che “ses soldats exercèrent des cruautés inouies;” e si mette
francamente a particolareggiarle.



251. Nowairi, capitolo della Sicilia, presso Di Gregorio, Rerum Arabicarum,
p. 2, che lo chiama Mohammed-ibn-abi-Edrîs; Baiân, p. 35, secondo
il quale correggo il nome e la data. Il Nowairi, capitolo dell'Affrica,
presso De Slane, Histoire des Berbères par Ibn-Khaldoun, tomo I, p. 357,
in appendice; e Ibn-Khaldûn, Histoire de l'Afrique et de la Sicile, trad.
di M. Des Vergers, p. 31, confondendolo con un altro governatore d'Affrica,
lo chiamano Mohammed-ibn-Iezîd. Il Rampoldi, Annali Musulmani,
tomo II, p. 225, anno 720, citando il Nowairi, aggiugne di capo suo che
Mohammed sbarcasse a Marsala, e riportasse in Affrica “alcune centinaia”
di prigioni.



252. Ibn-el-Athîr, MS. C, tom. IV, fog. 74 verso, anno 109; Baiân, p. 35;
Ibn-Khaldûn, Histoire de l'Afrique et de la Sicile, trad. di M. Des Vergers,
p. 32; Nowairi, capitolo della Sicilia, presso Di Gregorio, Rerum Arabicarum,
p. 2; e capitolo dell'Affrica, presso De Slane, Histoire des Berbères
par Ibn-Khaldoun, tomo I, p. 357, in appendice. Il Rampoldi, Annali
Musulmani, tomo II, p. 229, anno 721, citando Nowairi, aggiugne del
proprio che Biscir riportava molti idoli d'argento.



253. Si argomenta dalle pratiche d'accordo dell'813, nelle quali il governatore
di Sicilia ricordava un primo trattato fatto ottantacinque anni
addietro. Veggasi il Capitolo X.



254. Makrîzi, Dizionario biografico intitolato il Mokaffa, MS. di Parigi,
Ancien Fonds Arabe, 675, fog. 227 recto, Vita di Obeid-Allah. Il caso di Mostanîr
è narrato ancora, ma più brevemente, da Ibn-abi-Dinâr (el-Kaïrouani),
Histoire de l'Afrique, traduzione francese, p. 65, e testo manoscritto,
fog. 16 verso. Quest'autore, invece del nome patronimico di Ibn-Habhâb,
dà a Mostanîr quello di Ibn-Hârith.



255. Makrizi, Mokaffa, MS. di Parigi, Ancien Fonds Arabe, 675, fog.
227 recto, Vita di Obeid-Allah.



256. Ibn-el-Athîr, MS. C, tom. IV, fog. 81 recto, e 82 recto, anni 116 e 117.



257. Confrontinsi Ibn-el-Athîr, MS. C, tom. IV, fog. 82 recto, anno 117;
Ibn-Scebbât, citato da Ibn-abi-Dinâr (el Kaïrouani), Histoire de l'Afrique,
p. 67 e 68, e MS., fog. 17 recto; Baiân, p. 38-40; Ibn-Khaldûn, Histoire
de l'Afrique, trad. di M. Des Vergers, p. 34. — Lo scrittore cristiano contemporaneo,
Isidoro De Beja presso Flores, España Sagrada, tom. VIII,
p. 305, dice che 'Okba (Ibn-Heggiâg), governatore di Spagna, udita la
sollevazione dei Mori in Affrica, vi passò, uccise tutti i ribelli: “Sicque
cuncta optime disponendo, et Trinacrios (portus) pervigilando, propriæ
sedi clementer se restituit.” Accettando, come par si debba, la lezione di
Trinacrios (chè v'ha le varianti Trimacrios, Tinacrios, Patrios), le parole
di Isidoro significano che qualche nave spagnuola fosse venuta con Habîb
alla impresa di Sicilia. Perchè la rivolta alla quale accenna Isidoro fu al
certo qualche movimento anteriore, represso dagli Arabi d'Affrica e di
Spagna, non il fatto dell'anno 122, che rese necessaria la ritirata dell'esercito
di Sicilia, e che, invece della strage dei ribelli, finì con la sconfitta
degli Arabi. Isidoro, del resto, non assegna data a queste fazioni, se non che
vanno dopo la destinazione di 'Okba al governo di Spagna, ch'ei pone
l'anno 775 dell'era spagnuola, e 18º di Leone Isaurico, cioè il 733 dell'era
volgare, ma che Ibn-Khaldûn riferisce al 117 (735), e il cronista seguíto
da Conde, Dominacion de los Arabes en España, parte I, cap. 26, all'anno
appresso.



258. Confrontisi Ibn-el-Athîr, MS. C, tom. IV, fog. 118 recto, anno 135,
e fog. 47 verso, nel capitolo della Storia di Sardegna, sotto l'anno 92;
Baiân, p. 49 e 53; Ibn-Khaldûn, Histoire de l'Afrique et de la Sicile, trad.
di M. Des Vergers, p. 44; Nowairi presso Di Gregorio, Rerum Arabicarum,
p. 2, 3.



259. Veggansi le autorità citate da Le Beau, Histoire du Bas Empire,
lib. LXIII, § 22.



260. Baiân, p. 48. Quivi si dice che corressero in Affrica due specie di
moria che chiamansi in arabico webâ e tâ' un. La seconda disegna particolarmente
la peste. La prima è presa d'ordinario nello stesso significato,
ma si estende alle malattie epidemiche in generale. Veggasi una nota di
M. Reinaud nel Recueil des historiens orientaux, tomo I, p. 133.



261. Teophanes, Cronographia, tomo I, p. 651; e le altre autorità citate
dal Le Beau, Histoire du Bas Empire, lib. LXIV, § 13.



262. Ibn-el-Athîr, MS. C, tomo IV, anno 130, dice che infieriva la peste
a Bassora; Ibn-el-Giuzi (Jauzi, secondo l'ortografia inglese) citato da
De Slane, Ibn Khallikan's Biographical Dictionary, tomo II, p. 551, fa
arrivare la mortalità a 70,000 persone in un dì, che si deve intendere forse
di Bassora stessa.



263. Le Beau, Histoire du Bas Empire, lib. LXIV, § 13.



264. Bollandisti, Acta Sanctorum, maggio, tomo II, p. 109, seg., 725, seg.,
testo greco e versione della Vita di San Giovanni Damasceno scritta da
un Giovanni patriarca di Gerusalemme; e Ibidem, p. 731, seg., altro squarcio
di agiografia attribuito a un Costantino Logoteta.



265. Non ho bisogno di ricordare quanto sieno incerti i limiti del territorio,
compreso nella donazione di Pipino e di Carlomagno, e come i papi
non fossero mai entrati in possesso di molte terre tra quelle che lor erano
state donate senza dubbio.



266. Costantino Porfirogenito, De administrando imperio, cap. 27, p, 995,
dice che i Longobardi aveano occupato tutta l'Italia, fuorchè Otranto, Gallipoli,
Rossano, Napoli, Gaeta, Sorrento, Amalfi. Ciò si deve intendere
del tempo in cui l'impero bizantino avea perduto lo esarcato e non ripigliato
per anco la Puglia; cioè tra la prima metà dell'VIII secolo e la seconda
metà del IX.



267. Ibn-el-Athîr, MS. C, tom. IV, fog. 47 verso, sotto l'anno 92, raccogliendo
in un solo capitolo tutte le imprese dei Musulmani sopra la
Sardegna, afferma che quest'isola non fosse stata più molestata dal 135
al 323 dell'egira (752 a 935), e che in questo intervallo avesserla tenuta i
Rûm, che qui significa la schiatta indigena italiana. Le cronache cristiane
più vicine a quei tempi si accordano in generale con tale narrazione; se
non che aggiungono alcune sconfitte toccate dai Musulmani in Sardegna e
in Corsica. Quanto a questa isola, è falsa evidentemente la dominazione
musulmana supposta da alcuni annalisti dei paese. Veggansi Reinaud, Invasions
des Sarrazins en France, pag. 69; e Wenrich, Commentarium, ec.,
lib. I, cap. III, § 49 in nota.



268. Epistola di papa Paolo Primo, a re Pipino, Codex Carolinus, edizione
del Gretser, nº XV; edizione del Cenni, nº XVIII.



269. Codex Carolinus, edizione del Gretser, nº XXIV; edizione del Cenni,
nº XXXVIII.



270. Codex Carolinus, edizione dei Gretser, ep. LVI; edizione del Cenni, ep. LXXII.



271. Codex Carolinus, edizione del Gretser, ep. LXIV, LXXIII, XC; edizione del Cenni, LXV, XC; LXXXIX.



272. La prima di quelle citate nella nota precedente.



273. Codex Carolinus, edizione del Gretser, ep. LIX e LXIV; edizione
del Cenni, LVII e LXV. La data del 780, che assegna alla seconda di queste
lettere il Cenni, è erronea, e le si dee sostituire il 787, come lo avea
mostrato prima il Muratori (Annali, anno 787), e vi assente, contro il solito
suo, lo Assemani, Italicæ Historiæ Scriptores, tomo I, p. 488-489. Le
ragioni che allega il Cenni per rifare il verso al nostro grande Annalista
son futilissime, e basta a distruggerle il fatto che nella epistola si parla
dei nefandissimi Beneventani come di vassalli di Carlomagno; il che non
si potea dire innanzi la pasqua del 787. La epistola LIX del Gretser, ancorchè
riferita dal Cenni al 776, mi pare scritta poco appresso l'altra,
nello stesso anno 787. — Va errato bensì il Muratori, quand'ei scrive che
Adelchi fosse in questo tempo patrizio di Sicilia. Ciò nè si può argomentare
dalla detta epistola di papa Adriano, come lascia supporre il Muratori;
nè è detto da alcun cronista; nè è punto verosimile. Il Muratori fu ingannato
dall'assonanza dei nomi di Teodoto e Teodoro; dei quali il primo
fu preso da Adelchi, come abbiam detto, e il secondo era il nome dell'eunuco,
patrizio di Sicilia, che sbarcò in Italia con Adelchi il 788. L'Assemani,
l. c., non manca di notare questo lieve sbaglio del Muratori.



274. Codex Carolinus, edizione del Gretser, ep. LXXXVIII; edizione del
Cenni, ep. XCI.



275. Theophanes, Chronographia, tomo I, p. 718 (anno 6281); Historia
Miscella, presso Muratori, Rerum Italicarum Scriptores, tomo I, parte I,
p. 167; Einhardus, ed Annales Laurissenses, presso Pertz, Scriptores etc.,
tomo I, p. 174, 175. — Due altre epistole di Adriano inserite nel Codice
Carolino, sotto i numeri XC e XCII del Gretser, e LXXXIX e XC del Cenni,
e poste dal Cenni nel 778, si debbono riferire, come io credo, a questo
tempo. Trattano entrambe delle mene di Adelchi in Calabria; e nella
seconda si dice che il patrizio di Sicilia e i due spatarii, sbarcati con esso
ad Agropoli del mese di gennaio, erano iti a trovare la vedova di Arigiso a
Salerno, e di lì eran passati a Napoli.



276. Tale supposizione è fondata nel racconto di Sigeberto, cronista dell'XI
secolo, il quale mal interpretando la Historia Miscella, credè a proposito
far morire Adelchi, protagonista da tragedia, piuttosto che il pacifico
Giovanni. Non dobbiamo oggi seguire l'errore noi che abbiamo alle
mani Teofane, sul cui testo fu fatta la versione compendiata detta Historia
Miscella.



277. Annales Laurissenses, presso Pertz, Scriptores, tomo I, p. 182, 186.



278. Theophanes, Chronographia, tomo 1, pag. 736 (anno 6293).



279. Annales Laurissenses, presso Pertz, Scriptores, tomo 1, p. 198.



280. Epistola citata dell'11 novembre 813, presso il Labbe, Sacrosancta
Concilia, tomo VII, p. 1114; e presso il Cenni, Codex Carolinus, tomo II,
ep. IV di Leone.



281. Epistola del 25 novembre 813, presso il Labbe, Sacrosancta Concilia,
tomo VII, p. 1117; e presso il Cenni, Codex Carolinus, tomo II, ep. X,
di Leone.



282. Johannes Diaconus, Chronicon, presso Muratori, Rerum Italicarum
Scriptores, tomo I, parte II, p. 312.



283. Anonymus Salernitanus, presso Muratori, Rerum Italicarum Scriptores,
tomo II, parte II, p. 209.



284. Diodorus Siculus, lib. V, cap. VI.



285. Ve n'era in Palermo, Catania, Girgenti ec., come si scorge dalle epistole
di San Gregorio, lib. V, 132; VII, 24, 26.



286. A coteste famiglie di militari o impiegati venute di passaggio, e talvolta
rimaste in Sicilia, par che appartenessero alcuni uomini dei quali il
caso ci ha conservato i nomi; per esempio, Conone papa, nato in Tracia e
educato in Sicilia; Sergio papa, oriundo d'Antiochia e nato a Palermo.



287. Veggasi questo medesimo capitolo, pagg. 222 e 223.



288. Theophanes, Chronographia, tomo I, p. 727.



289. Ibn-el-Athîr, MS. A, tomo II, fog. 33 recto; MS. C, tomo IV, fog. 221
recto.



290. Constantinus Porphyrogenitus, De Thematibus, lib. II, tomo III, p. 58.
Sarebbe da approfondire il cenno etnologico di Costantino, relativamente
ai Sicoli. Non saprei in quale scrittore antico egli abbia potuto trovare che
Liguri fosse il nome generale de' popoli di cui facean parte i Sicoli; il
qual nome, secondo la opinione del Niebuhr, non è altro che una variante
di pronunzia della voce Itali.



291. Veggasi Torremuzza (G. L. Castelli), Siciliæ... veterum Inscriptionum.
Ricordisi inoltre la venuta di Porfirio, che scrisse e diè lezioni in
Sicilia verso il 300.



292. Papiro del 444, presso il Marini, I Papiri diplomatici; nº LXXIII,
p. 108, seg. I nomi sono Zosimo, Caprione, Sisinnio, Eleuterio, Eubudo.



293. Divi Gregorii papæ, Epistolæ, lib. VII, nº LXIII, indizione 2ª.



294. Pirro, Sicilia Sacra, p. 997; Di Giovanni, Codex Siciliæ Diplomaticus,
dissert. III, p. 423, seg.



295. Anastasius Bibliothecarius, presso il Muratori, Rerum Italicarum
Scriptores, tomo II, p. 145.



296. Divi Gregorii papæ, Epistolæ, lib. VII, nº LXIII, indizione 2ª; e
notisi la riflessione del Pirro, Sicilia Sacra, p. 34, a proposito dei matrimonii
dei preti.



297. Diodorus Siculus, lib. I, cap. III.



298. L'Assemani, trattando la presente questione nel tomo IV degli
Italicæ Historiæ Scriptores, cap. II, §i 1 a 22, ha sostenuto che sempre prevalesse
in Sicilia il linguaggio latino al greco. Ma gli esempii che allega
anzi mi rafforzano nella mia opinione. Tra gli altri, v'ha le soscrizioni
greche dei vescovi di Sicilia e di Calabria che sedettero nei Concilio di
Costantinopoli dell'869-70.



299. Codex Theodosianus, lib. XII, tit. XXXIII, XXXV. — Venticinque iugeri
rispondono a un di presso a sei hectares di Francia, e a tre salme e mezza
di Sicilia. Ma ricavandosi pochissimo dalla terra, si dovrà quella riguardare
come picciola possessione.



300. Veggansi le autorità citate da Gibbon e dai suoi commentatori Guizot
e Milman, cap. II, note 46 a 61.



301. Codex Justinianeus, lib. XI, tit. XLVII, legge 18. Questa legge è
scritta in greco, e posta tra quelle d'Onorio e Teodosio, ma senza ripetervisi
i nomi di questi imperatori; talchè la data rimane incerta, e si può
supporre più recente. Dice che i contadini (γεωργοὶ) altri sono ascrittizii
(ὲναπόγραφοι), e i loro peculii appartengono ai padroni; altri, dopo trent'anni,
divengono liberi coloni (μισθωτοὶ ἐλεύθεροι) con la roba loro, e
sono obbligati a pagar canone e lavorar la terra. E ciò, conchiude la legge,
è più utile ed al signore e ai contadini. Una testimonianza sì diretta
non ha bisogno di comento.



302. Ducange, Glossarium mediæ et infimæ latinitatis, voce Colonus. Ai
tempi di Teodosio si distingueano in originarii e inquilini, cioè i nati nel
podere e gli avventizii. Sotto Giustiniano forse questa ultima classe di
coloni si diceva ascrittizii: e talvolta son chiamati tributarii ed inquilini,
talvolta rustici e coloni, Codex Theodosianus, lib. V, tit. X; lib. X, tit. XII;
lib. XIII, tit. I.



303. Codex Theodosianus, lib. V, tit. IX, X, XI; Valentiniani, Novellæ,
nov. IX.



304. Dei conduttori in Sicilia si fa menzione nel citato papiro del 444,
Marini, I Papiri Diplomatici, nº LXXIII, e nella epistola di San Gregorio,
lib. I, nº XLII, indizione 9ª, che trovasi anco presso Di Giovanni, Codex
Siciliæ Diplomaticus, num. LXIX, p. 110.



305. Divi Gregorii papæ, Epistolæ, ibidem. Oltre I conduttori distinti dai
coloni, vi si parla di rustici in modo, che questa voce par sinonimo di
coloni, se pur non comprende gli uni e gli altri insieme.



306. Dei servi dei fondi patrimoniali in Sardegna, e, come pensa Gotofredo,
anche in Sicilia e in Corsica, si fa menzione in una legge di Costantino
il Grande, Codex Theodosianus, lib. II, tit. XXV, data forse il 325.
Veggasi anco Di Giovanni, Codex Siciliæ Diplomaticus, num. IV, p. 5. In
un papiro del 489, risguardante certi poderi nel territorio di Siracusa,
leggiamo inquilinos sive servos, presso Marini, I Papiri Diplomatici,
nº LXXXII e LXXXIII, p. 128 e 129.



307. Divi Gregorii papæ, Epistolæ, lib. I, nº XLII; e presso Di Giovanni,
Codex Siciliæ Diplomaticus, nº LXIX, p. 110.



308. Divi Gregorii papæ, Epistolæ, lib. X, nº XXVIII: “sed in ea massa,
cui lege et conditione ligati sunt, socientur.”



309. Divi Gregorii papæ, Epistolæ, lib. V, nº XII.



310. Ibidem, lib. III, nº IX; lib. V, nº XXXI e XXXII.



311. Un fanciullo siciliano, per nome Acosimo, fu donato da lui il 593 al
consigliere Teodoro, che avea ben meritato della Chiesa, e non possedea
schiavi. Divi Gregorii papæ, Epistolæ, lib. II, nº XVIII, indiz, 11ª.



312. Divi Gregorii papæ, Epistolæ, lib. VII, nº XVIII, indiz. 2ª.



313. Anastasius Bibliothecarius, presso Muratori, Rerum Italic. Script.,
tomo III, p. 147: “Itemque et aliam jussionem direxit ut restituatur familia
suprascripti patrimonii et Siciliæ, quæ in pignore a militia detinebatur.”



314. Codex Theodosianus, lib. XI, tit. IX.



315. Codex Justinianeus, lib. XI, tit. XLVII.



316. Veggasi la legge del Codex Justinianeus, lib. XI, tit. XLVII, nº 18,
citata di sopra, p. 190.



317. Codex Theodosianus, lib. II, tit. XXV, legge di Costantino il Grande,
di data incerta, forse del 325.



318. Codex Theodosianus, lib. XI, tit. XVI, legge di Costanzo e Giuliano
Cesare, data il 359. Questa e la precedente si leggono altresì presso
il Di Giovanni, Codex Siciliæ Diplomaticus, ni IV e X, p. 5, 9.



319. Divi Gregorii papæ, Epistolæ, passim.



320. Il papiro del 444, che ho citato più volte (Marini, I Papiri Diplomatici,
nº LXXIII), mostra che i sette poderi tra masse e fondi appartenenti
in Sicilia a Lauricio, e affittati separatamente, rendeano ogni anno soldi
753, 500, 445, 200, 144, 75, 52.



321. Divi Gregorii papæ, Epistolæ, passim.



322. Divi Gregorii papæ, Epistolæ, lib. VIII, nº LXIII, indizione 3ª
(a. 600-601). Il podere legato da una Adeodata per fondare un monistero
di donne al Lilibeo, rendea dieci soldi all'anno netti di tasse; e vi erano
tre ragazzi, tre gioghi di buoi, altri cinque schiavi, dieci giumente, dieci
vacche, quattro iastulas vinearum, quaranta pecore e altro. Si vegga anche
il lib. XI, epistola XLIX, indizione 6ª (603, 604), ove si parla della vendita
del vino prodotto delle vigne della Chiesa Palermitana.



323. Beladori, nel Journal Asiatique, série IV, tomo IV, p. 365.



324. Nell'880, come da noi si racconterà nel Libro II, cap. X, le forze
navali bizantine venute presso Palermo presero moltissime barche cariche
d'olio, certamente non esportato. Nell'XI secolo, Bekri ci attesta la esportazione
degli olii da Sfax per la Sicilia e paese dei Rûm, Notices et Extraits
des MSS., tom. XII, p. 465. Nel XII secolo si mandava grano di Sicilia in
Affrica per levarne olio e altre derrate. Diploma del 1134, presso Pirro,
Sicilia Sacra, p. 975.



325. Veggasi il Lib. II, cap. II.



326. Di Giovanni, Codex Siciliæ Diplomaticus, nº III, IV, IX, X, XXI, XXII.



327. Di Giovanni, Codex Siciliæ Diplomaticus, nº XLI, XLII, XLIII, XLIV.



328. Divi Gregorii papæ, Epistolæ, lib. IV, nº LXXVII, indizione 13ª
(a. 595); e presso Di Giovanni, Codex Siciliæ Diplomaticus, nº CXVI.



329. Theophanes, Cronographia, tomo I, p. 631.



330. Veggasi Di Giovanni, Codex Siciliæ Diplomaticus, diss. VII, c. IV, seg.



331. Veggansi i fatti presso Caruso, Memorie storiche di Sicilia, parte I,
lib. V; Palmieri, Somma della Storia di Sicilia, tomo I, cap. XIV; Di Gregorio,
Discorsi intorno la Sicilia, discorso XII.



332. Justiniani Novellæ, nov. 75, altrimenti 104, De præt. Siciliæ; Savigny,
Histoire du droit romain, tomo I, p. 226, e 232, cap. V, § 105, 107.



333. Da questo diritto nacque senza dubbio l'uso che la curia votasse a
parte dal clero e dalla plebe nella elezione dei vescovi. Due epistole di
San Gregorio ci provano tal modo di votazione in Sicilia, e sono indirizzate
l'una Nobilibus Syracusanis, l'altra Clero ordini et plebi Panormitanæ
civitatis; lib. IV, nº XCI; lib. XI, nº XXII.



334. Codex Theodosianus, lib. XII; Divi Gregorii papæ, Epistolæ, lib. VII,
nº XI, indizione 1ª, anche presso Di Giovanni, Codex Siciliæ Diplomaticus,
nº CXLII, p. 188; Gibbon, Decline and fall, cap. XVII, con le osservazioni
di Guizot e di Milman, alle note 172 e 180.



335. Confrontinsi i Diplomi seguenti:



	del 489 presso Marini, I Papiri Diplom.,  nº XXXII e XXXIII.

	verso il 504 pr. Di Giov., Codex Sic. Diplom., nº XXXVIII, p. 79.

	del 526-527 pr. Di Giov., Codex Sic. Diplom., nº XLI e XLIII, p. 82-84.

	verso il 537 pr. Di Giov., Codex Sic. Diplom., nº LI, p. 91.





Veggansi inoltre: Justiniani, Novellæ, nov. LXVIII; Di Giovanni, op. cit.,
diss. VI, cap. III, p. 458, seg.; Savigny, Histoire du droit romain, cap. V,
§ 106-108, p. 227, seg., che cita tra gli altri documenti le epistole di San Gregorio, delle quali ho fatto parola (p. 199, nota 3); e un'altra (della quale
credo errata la citazione) scritta al vescovo di Tindaro intorno l'accettazione
di certe donazioni, nella quale si ricorda essere bisognevoli a ciò le
gesta municipalia.



Intorno i beni delle città, leggasi nel Codex Theodosianus, lib. XV,
tit. I, legge 32, il rescritto di Arcadio e Onorio (anno 395) indirizzato
ad Eusebio consolare di Sicilia, nel quale, provvedendosi alla conservazione
delle città ed oppida dell'isola, è detto: De redditibus fundorum
juris reipublicæ tertiam partem publicorum mœnium et thermarum
subustioni (corretto da Gotofredo substructioni) deputamus. Fondi appartenenti
alla repubblica, secondo il linguaggio legale che prevaleva in quel secolo,
non significa que' del patrimonio imperiale, ma appunto beni comunali,
come l'ha spiegato il Di Gregorio nel citato Discorso XII.



336. Constantinus Porphyrogenitus, De Thematibus, lib. II, them. 10
e 11; De administrando imperio, tomo III, cap. XXVII, p. 58, 118, 121.
Non occorre avvertire che la nuova divisione in temi, ancorchè si ritragga
dalle opere di Costantino Porfirogenito, risalisce senza dubbio
all'ottavo secolo. Ai tempi di quel povero imperatore (911-959) occupata
tutta l'isola dagli atei Saraceni, com'ei li chiama, non rimanea del tema
siciliano che la Calabria. Ei lo confessa nell'opera De Thematibus, dove
prudentemente passa sotto silenzio Napoli e Amalfi ch'eran già repubbliche
indipendenti. Nell'altro libro De administrando imperio confonde i temi di
Sicilia e di Longobardia, nominando sol questo ultimo, e dicendo che dopo
Costantino il Grande vi si mandassero due patrizii, uno dei quali per la
Sicilia, Calabria, Napoli e Amalfi, e l'altro che sedendo a Benevento, reggea
Pavia, Capua e il rimanente. Soggiugne più innanzi che Napoli era l'antica
capitale dei patrizii; e chi comandava Napoli, comandava alla Sicilia;
e andato il patrizio a Napoli, il duca di Napoli veniva in Sicilia. Queste
parole non provan altro che l'ignoranza dell'augusto compilatore o di chi
fece il lavoro per lui. Oltre la discrepanza delle notizie date nell'opera
De Thematibus, è evidente qui che si prenda per regola generale qualche
fatto particolare, e si faccia uno strano miscuglio dei tre sistemi diversi;
cioè quel di Costantino, quello dei temi e quello intermedio adottato da
Giustiniano dopo il conquisto di Belisario. Al contrario, il nome del tema,
la importanza strategica della Sicilia al tempo in cui si adoperò la novella
divisione territoriale, e qualche esempio di comandi dati dal patrizio di
Sicilia al duca di Napoli, mostrano che la parte primaria del tema fosse
l'isola, e la capitale probabilmente Siracusa. Così anche pensa l'Assemani,
Italicæ Historiæ Scriptores, tomo I, p. 356. Ciò è provato infine da
una epistola di Adriano Primo a Carlomagno, nella quale dice che i Napoletani,
prima di stipulare uno accordo col papa, voleano andare a chiederne
il permesso al loro stratego in Sicilia, Codex Carolinus, edizione
del Gretser, nº LXIV, edizione del Cenni, nº LXV.



337. Varii suggelli di piombo danno i nomi e titoli di alcuni governatori
e altri officiali pubblici di Sicilia sotto la dominazione bizantina; donde si
vede come sovente variasse il titolo del governatore, o fosse data questa
autorità provvisionalmente ad officiali di grado inferiore. Da una faccia
del suggello si trova sempre il monogramma:


[image: ]


che significa
Κύριε βοήθει τῷ δούλῳ σῷ “Signore aiuta il servo tuo;” e nell'altra
faccia si leggono i nomi seguenti:



	Gregorio patrizio e stratego di Sicilia.

	Sergio patrizio e stratego di Sicilia.

	Giovanni patrizio spatario e proconsole.

	Andrea consolare e stratego

	Stefano consolare e spatario.

	Anastasio consolare e spatario.

	Giovanni patrizio e protospatario.

	Teodoro consolare.

	Gregorio consolare e protonotario.

	Teodoro spatario e cartulario.

	Leonzio prefetto.

	Teofilo prefetto imperiale.

	Leone spatario e logoteta del corso (posta).

	Anatolio conte.

	Sergio consolare e luogotenente.




Veggasi Torremuzza (Gabriello L. Castelli), Siciliæ veterum Inscriptionum,
p. 212, seg. I cronisti usano sempre i titoli ordinarii di stratego e patrizio.
In una epistola di papa Adriano Primo a Carlomagno del 788 (Codex Carolinus,
edizione del Gretser, nº XCII; edizione del Cenni, nº XC), si legge:
Cum dioecete, quod latine Dispositor Siciliæ dicitur.



338. Codex Theodosianus, lib. VII, titoli De Veteranis e De filiis veteranorum.



339. Anastasius Bibliothecarius, presso Muratori, Rerum Italicarum Scriptores,
tomo III, p. 147.



340. Constantini Porphyrogeniti Novellæ Constitutiones, p. 1509. De
militaribus fundis.



341. Si fa menzione particolare della annata di Sicilia nella epistola di
Paolo Primo al re Pipino, Codex Carolinus, edizione del Gretser, nº XV;
edizione del Cenni, nº XVIII; e nella epistola XXIV della prima, e XXXVIII
della seconda di coteste edizioni.



342. Theophanis Chronographia, p. 611, seg.



343. Theophanis Chronographia, p. 702 e 705.



344. Ibn-el-Athîr, MS. C, tom. IV, fog. 164 recto, an. 178. Il Saint-Martin,
nelle note a Le Beau, Histoire du Bas Empire, lib. LXVI, §i 27 e 36, registra
due imprese di Elpidio nell'Asia Minore, il 791 e il 794, citando per
la prima Abulfaragi, per l'altra Ibn-el-Athîr. Ma probabilmente si tratta di
un sol fatto, recato da que' due compilatori sotto date diverse.



345. La importanza della popolazione ebraica in Sicilia, alla fine del IV secolo,
si vede da due epistole di San Gregorio, presso il Di Giovanni, Codex
Siciliæ Diplomaticus, ni CXXVII e CXLVI.



346. Gaetani, Vitæ Sanctorum Siculorum, tomo II, p. 5, 28, dà le traduzioni
latine dei versi di San Giuseppe Innografo, e di tre diverse compilazioni
della vita di San Leone, le quali mi sembrano dell'XI o XII secolo,
e si dicono tratte da Manoscritti della Vaticana, del Monastero di
Criptaferrata e del Salvatore di Messina. L'Innografo non cita il nome di
Eliodoro; ma sol dice arso un che sturbava gli uditori della divina parola,
e accenna a varii altri prodigii del Taumaturgo. Gli eruditi non sono
stati di accordo su la età in cui visse San Leone: e alcuni, l'han tirato giù
fino al 779. Ma non trovandosi tra que' prodigii alcun cenno della eresia
iconoclasta, San Leone ed Eliodoro si debbon porre senza dubbio innanzi
il 726, com'ha fatto ii Gaetani. Confrontisi D'Amico, Catana Illustrata,
parte I, p. 363 a 386. Veggansi ancora queste leggende di San Leone, nella
collezione dei Bollandisti, febbraio, tomo III, p. 222, seg. Le due epistole
a nome di Lucio governatore di Sicilia, tratte da queste fonti e pubblicate
dal Di Giovanni, Codex Siciliæ Diplomaticus, ni CCLXXIV e CCLXXV,
sono evidentemente apocrife.



347. D'Amico, Catana Illustrata, parte I, p. 363 a 386, parte III, p. 72
a 75, dice chiamato volgarmente il monumento Liodoro. Ma in oggi
tal nome si pronunzia Diodoro, e anche Diodro e Diotro. Il Fazello,
Deca I, lib. III, cap. I, dà al supposto negromante ambo i nomi: Diodoro
e Liodoro. L'innesto dell'obelisco egiziano sull'elefante fu fatto
nel 1736, come l'attestano due iscrizioni riferite dal D'Amico, III, p. 386.
Quivi si vegga il disegno dell'obelisco, che è dato altresì dal Torremuzza,
Siciliæ veterum Inscriptionum, p. 307.



348. Theophanes, Chronographia, tomo I, 631.



349. Gaetani, Vitæ Sanctorum Siculorum, tomo II, p. 32. Preferisco la
data del 772, seguita da questo scrittore, a quella che altri ha voluto assegnare
a San Giacomo di Catania, facendolo morire ai tempi di Leone Isaurico.
Veggasi D'Amico, Catana Illustrata, parte I, p. 361.



350. Theophanes continuatus, p. 48; Symeon magister, p. 642, seg.; Georgius
monachus, p. 811, seg. Si vegga anche la collezione dei Bollandisti, giugno,
tomo II, p. 960 a 963; Mongitore, Bibliotheca Sicula, tomo II, p. 66, seg.



351. Gaetani, Vitæ Sanctorum Siculorum, tom. II, p. 49; Collezione dei
Bollandisti, aprile, tomo I, p. 266, 267.



352. Si vegga il Capitolo VII, p. 175.



353. Veggansi le omelie XI e XX di Teofane Cerameo, nella edizione di
Scorso, p. 64, 125, 129 ec., e ciò che noi diciamo di questo sacro oratore
nel Libro II, cap. XII.



354. Theophanes, Chronographia, tomo I, p. 631.



355. Pirro, Sicilia Sacra, p. 611; e Di Giovanni, Codex Siciliæ Diplomaticus,
dissertazione II, p. 421.



356. Di Giovanni, Codex Siciliæ Diplomaticus, epistola di papa Niccolò
Primo dell'860, nº CCLXXXI, p. 318, e dissertazione V, p. 452; Epistola
di papa Adriano Primo del 785, Acta Conciliorum, tom. IV, p. 93, 94.



357. Veggasi il Capitolo IV, p. 76.



358. Paolo Diacono, lib. V, c. XIV. La principessa avea nome Gisa, sorella
di Romoaldo signore di Benevento.



359. Theophanes, Chronographia, p. 719, 720. Per esattezza di cronologia
conviene notare che l'esilio dei cortigiani seguì il 790, e l'accecamento
di Costantino il 797.



360. Ibidem, p. 727. Teofane spiega il modo: cioè delinear le lettere
con punture e versarvi sopra dell'inchiostro. Poco mancò che i carnefici
non inventassero la stampa!.



361. Nella maggior chiesa di Mola sopra Taormina si conserva questa
iscrizione, tolta evidentemente da qualche antica fortezza: ΕΚΤΙΣΘΗ
ΤΟΥΤΟ ΤΟ ΚΑΣΤΡΟΝ ΕΠΙ ΚΟΝΣΤΑΝΤΙΝΟΥ ΠΑΤΡΙΚΙΟΥ ΚΑΙ ΣΤΡΑΤΗΓΟΥ
ΣΙΚΕΛΙΑΣ. Torremuzza (Gabriele L. Castelli), Siciliæ veterum Inscriptionum,
p. 65.



362. Tra i ragguagli dell'ambasceria affricana in Sicilia dell'813, troviamo
che il patrizio rimproverava ai legati avere il governo di Sicilia pattuito
con quel d'Affrica infino da ottantacinque anni, e non si essere mai osservato
l'accordo. Indi il primo trattato torna al 728. Cotesti ragguagli leggonsi
nella seconda delle tre epistole di papa Leone Terzo a Carlomagno, date
il 7 settembre, 11 e 25 novembre 813, pubblicate dal Labbe, Sacrosancta
Concilia, tom. VII, p. 1114 a 1117; e nel Codex Carolinus del Cenni,
tom. II, ep. VIII, IX, X, di Leone; e le due prime anche dal Di Giovanni,
Codex Siciliæ Diplomaticus, no. CCLXXVII, CCLXXVIII. La indizione che
vi si cita, mostra che il Labbe andò errato a riferire l'epistola dell'11 novembre
all'anno 812. Veggansi anche gli squarci di questi documenti presso
il Pagi, ad Baronium, anno 813, §i 21, 22, 23.



363. Questo mi sembra il miglior modo di spiegar le parole attribuite agli
ambasciatori musulmani nella citata epistola di Leone Terzo dell'11 novembre
813. Scusavansi delle infrazioni loro apposte dal patrizio di Sicilia,
allegando che morto il padre dell'Amiramum (principe dei credenti) e rimaso
costui bambino, era ita sossopra ogni cosa: liberatisi i servi; gli
uomini liberi agognanti al poter supremo; tutti scioltisi a mal fare, come
se non avessero principe sopra di sè. Ma in oggi, fatto adulto l'Amiramum,
soggiugneano gli ambasciatori, ha ripigliato l'autorità, e farà osservare i
trattati. Or non adattandosi cotesti particolari nè ai califi abbassidi di quel
tempo, che erano signori degli Aghlabiti, nè agli Aghlabiti stessi, è forza
supporre la relazione del papa, come pur la dovea essere, mutila e inesatta,
e conviene indovinar ciò che vi manchi. A creder mio, vi manca che i legati
venivano dai due stati, aghlabita e edrisita, e che quest'ultimo avea commesso
le ostilità. Parmi infatti che per le accennate parole degli ambasciatori
non si alluda alle guerre civili di Mamûn col fratello, come ha pensato
M. Reinaud (Invasions des Sarrazins en France, p. 123, 124), ma piuttosto
alle vicende della dinastia degli Edrisiti. Il fondator di essa morendo non
lasciò figliuoli; se non che una sua donna partoriva due mesi appresso (793)
un bambino, per nome anche Edrîs, al quale i Berberi si accordarono di
ubbidire; e fu salutato imam, ossia pontefice e principe, all'età di undici
anni. Al tempo dell'ambasceria ne avea venti; avea fondato la città di Fez,
e cominciato a rassodare e allargare il dominio. A questo Edrîs convengono
dunque i particolari anzidetti. A ciò si aggiunga che Ibrahim-ibn-Aghlab
dopo aver tentato, e forse non da senno, di spegnere questa dinastia rivale
dell'abbassida, avea fatto con essa un tacito accordo, che durava ancora
dell'813.



364. Veggansi i cronisti citati da M. Reinaud, Invasions des Sarrazins en
France, p. 121 e 122, e da Wenrich, Commentarium, lib. I, cap. III, §i 46, 47.
La principale autorità, fonte delle altre, è quella d'Einhardo, e degli Annales
Laurissenses, che si veggano meglio in Pertz, Scriptores, tom. I,
dall'anno 806 all'812.



Ibn-el-Athîr, MS. A, tom. I, fog. 140, sotto l'anno 206 (5 giugno 821
a 25 maggio 822), nota una scorreria del Musulmani d'Affrica in Sardegna,
ove fecero preda, e talvolta vinsero, e talvolta furono rotti, ma alfine se ne
andarono.



365. Epistola di Leone Terzo, del 7 settembre, citata a p. 224, in nota.



366. Einhardus, presso Pertz, Scriptores etc., tom. I, p. 199. Questo
cronista, copiato dai susseguenti, riferisce all'812 i raccontati avvenimenti,
non esclusa la distruzione “quasi totale” dell'armata che assalì la Sardegna.
Ma l'epistola di Leone Terzo dell'11 novembre, citata a p. 224, in nota,
porta positivamente il naufragio nel giugno della 6ª indizione, che fu
dell'813. D'altronde si può dubitare se gli assalitori di Nizza fossero stati
gli stessi di Civitavecchia, e gli uni o gli altri Spagnuoli, ovvero dell'Affrica
occidentale.



367. Nella citata epistola di papa Leone dell'11 novembre, dopo essersi
fatto menzione della lettera del cristiano d'Affrica, si aggiugne: Et hoc
factum est mense junio, quando illud signum igneum, tamquam lampadam
in cœlo multi viderunt. Non si ritrae dove si trovassero quei multi, e se
tutti in una stessa regione.



368. Epistola di Leone Terzo data il 7 settembre, citata di sopra. In questa
gli assalitori son chiamati sempre Mauri. Nella epistola seguente si dà
sempre il nome di Saraceni ai Musulmani dello stato aghlabita.



369. Veggasi la nota 1, p. 225.



370. Secondo la epistola di Leone Terzo, gli ambasciatori erano venuti
in navigio Veneticorum, et sic veniendo combusserunt igne navigia quæ de
Spania veniebant.



371. Veggasi il presente libro, cap. VI, p. 148-149. Il narratore è un Soleimân-ibn-Amrân,
e lo squarcio della narrazione si legge nel Riadh-en-nofûs,
MS., fog. 28 recto. La reciproca sicurtà dei mercatanti siciliani in Affrica
si suppone dal fatto che un di loro avea scritto al patrizio (si vegga sopra
a p. 228). Non fa specie che Soleiman taccia il patto della reciprocità, sendo
stato uso costante di tutte le tregue tra Musulmani e Cristiani, che ciascuna
delle due parti promulgasse solo i patti favorevoli ai proprii sudditi
e tacesse gli obblighi contratti verso i nemici.



372. Epistola dell'11 novembre 813, citata a p. 224, in nota.



373. Gaetani, Vitæ Sanctorum Siculorum, tom. I, p. 160, seg., da un
MS. greco del monastero del Salvatore di Messina attribuito a Pietro vescovo
di Tauriano che visse sotto Leone eretico, e andò a lui, tremando
di paura, il terzo anno del suo regno. Dei tre imperatori bizantini ai quali
convengono tal nome e tal ingiuria, il Gaetani preferisce, come più antico,
Leone Isaurico, senza badare a ciò che questi nel terzo anno del suo regno
non si era per anco chiarito contro le immagini. Perciò mi par che si
tratti piuttosto dell'Armeno. Il buon vescovo di Tauriano dice aver visto
il naufragio della nave musulmana, e narra dopo di quello la sua missione
a Costantinopoli. Alcuni versi di San Giuseppe Innografo, citati dal Gaetani,
dicono anche del miracolo di San Fantino contro i Musulmani.



374. Ibn-Abbâr, MS. della Società Asiatica di Parigi, fog. 35 recto.
L'autore, non contento di notare l'anno della egira, aggiugne che questa
scorreria fu fatta circa otto anni avanti il conquisto di Ased-ibn-Forât.



375. Erchempertus, cap. XI, presso Muratori, Rerum Italicarum Scriptores,
tom. II, parte I, p. 240.



376. Leo Marsicanus, lib. I, cap. XXI, presso il Muratori, Rerum Italicarum
Scriptores, tomo IV, p. 296, e presso Pertz, Scriptores, tomo VII,
p. 596. Nella edizione del Pertz si nota l'errore di cronologia, e che appartenga
a Leone, non ad Erchemperto. Aggiugnerei che Leone nel cap. XX
porta alcuni fatti dell'827, e che però è possibile che i copisti trascrivendo
la data in numeri romani abbiano lasciato indietro la cifra delle unità.



377. Il Martorana par che abbia dubitato del fatto, poichè nol porta
espressamente nel testo, cap. II, tom. I, p. 30; ma sì nella nota 28, nella
quale cita Leone d'Ostia e il Curopalata (Giovanni Scylitzes). Il Wenrich
confrontò e corresse coteste citazioni. In fatti ei toglie via quella di Scylitzes,
che non ha che fare qui, e aggiugne in primo luogo l'attestato di
Erchemperto. Ma, trattenendosi a mezza strada, l'erudito tedesco adatta al
racconto d'Erchemperto la falsa cronologia di Leone, e così cade anche
egli nell'errore di raddoppiare il fatto. Lib. I, cap. IV, § 51.



378. Fazzello, Deca II, lib. VI, cap. I.



379. Questa è la giusta ortografia al modo nostro di trascrivere l'alfabeto
arabico.



380. M. Reinaud ha notato ciò nella versione francese della Geografia
d'Abulfeda, tom. II, pag. 179. Aggiungo che tra gli strafalcioni di Leone ve
n'ha uno, il quale prova non solo che scrivesse di memoria, ma ancora che
non avesse buona memoria. Ed è che un califo fatimita d'Egitto abbia
mandato Giawher a conquistare la Barbaria; e che, ribellatosi il governatore
di questa provincia, il califo El-Kaim abbia scatenato sopra quella gli
Arabi d'Egitto. Sarebbe lo stesso a dire che Giustiniano da Roma mandò
Belisario ad occupare Costantinopoli; e che Roma fu saccheggiata dalle genti
del Bastardo di Borbone per comando di Filippo il Bello.



381. Ecco questo squarcio dell'opera geografica di Leone Africano sottoscritta
di Roma, il 10 marzo 1526, ch'io copio su la edizione del Ramusio,
tom. I, p. 69 verso. Detto che sotto la dinastia degli Aghlabiti Kairewân
crebbe di grandezza e di popolo, Leone aggiunge che il signore del
paese “fece fabbricare appresso un'altra città cui pose nome Recheda,
nella quale habitava egli e i primieri della sua corte. In questo tempo fu
presa Sicilia dalli suoi eserciti mandativi per mare con un capitano detto
Halcama, il quale nella detta isola edificò una piccola città per fortezza et
sicurtà della sua persona, chiamandola dal suo nome, la quale vi è sin oggi
chiamata dai Siciliani Halcama. Dapoi quest'Halcama fu quasi assediata
dalli esserciti che vennero in soccorso di Sicilia; allora il signore di Cairoan
mandò un altro essercito più grande con un valente capitano chiamato Ased,
il quale rinfrescò Halcama, et tutti si ridussero insieme et occuparono il resto
delle terre che rimaseno.” E Leone non ne dice altro.



382. Veggasi la notizia biografica che dà Leone Affricano dello Esseriph
Essachali, com'ei chiama Edrisi. Presso Fabricio, Bibliotheca Græca,
tom. XIII, p. 278.



383. Belgia in arabico vuol dir crepuscolo sia mattutino sia vespertino.
Su i nomi geografici ai quali accenno, si vegga il capo I del lib. III.



384. Questi due righi e la esposizione delle testimonianze storiche eran
già scritti, quando si pubblicò, il 1845, il lavoro del Wenrich, dove si trova
(lib. I, cap. IV, § 52) una frase che a prima vista pare poco diversa e un
metodo d'esamina somigliante al mio, ancorchè con altri fatti e altri risultamenti.
Non essendo uso a rubare gli altrui lavori, mi basta avvertire
il lettore, e lascio la forma del mio scritto com'ella stava.



385. Veggasi la prefazione del Muratori, Rerum Italicarum Scriptores,
tom. I, parte II, p. 287 a 289. La cronica pare scritta verso l'872, e l'autore
allude a quella come ad opera giovanile in altri opuscoli assai meno
importanti ch'ei dettò verso il 902.



386. El-Kadhi: il cadi Ased-ibn-Forât.



387. Johannes diaconus, Chronicon etc., presso il Muratori, Rerum Italicarum
Scriptores, tom. I, parte II, p. 313.



388. Anonymi Salernitani, Paralipomena, presso Muratori, Rerum Italicarum
Scriptores, tom. II, parte II, cap. XLV, p. 163, seg.; presso Pratillo,
tom. II, cap. LI, p. 119 (che varia il numero dei capitoli), e meglio
presso Pertz, Scriptores, tomo III, cap. LX, p. 498. Su l'autore veggansi
le prefazioni del Muratori e del Pertz. Il Muratori crede che il nome di lui
sia stato Arderico.



389. Le stesse croniche bizantine denotano Teognosto come autore dei
canoni grammaticali: la sola opera che ci rimane di lui, Θεογνοστου κάνονες,
presso Cramer, Anecdota Græca, tom. II, Oxford 1835.



390. Theophanes continuatus, p. 3, in fine del titolo. A p. 81, § 26, di Michele
il Balbo, in fin della impresa di Orifa in Creta si legge: “ed ei ci lasciò
la briga di liberare l'isola dagli Agareni. Rimettasi ciò nelle mani di
Dio: ma anche noi dobbiamo darcene pensiero; e dì e notte l'animo nostro
se ne travaglia.” Queste parole non poteano esser dettate che dallo
imperatore.



391. Veggasi Ducange, Glossarium mediæ et infimæ latinitatis, alla parola
Magister, e Glossarium mediæ et infimæ græcitatis, alla voce Μαγίστερ



392. ..... λαβόντος ἀρχὴν ἄρτι πρῶτον λαοῦ άμαρτίας. κ. τ. λ.



393. Symeon Magister, nel volume Theophanes continuatus, p. 621, 622,
§ III, del regno di Michele il Balbo. Su l'autore veggasi Fabricius, Bibliotheca
Græca, tom. VII, lib. V, cap. I, § 10.



394. Τουρμάρχης τελῶν. Τέλος, che ho tradotto milizia, è voce generica
e vaga. Non così turmarca, che risponde, negli ordini militari d'oggi, a
generale di brigata. Comandava una turma o μὲρος, composta di tre drungæ,
o μοῖραι, ciascuna delle quali, a un di presso come i nostri reggimenti,
variava da 1000 a 2000 uomini. Sopra il turmarca o merarca non era che
il generale in capo o stratego: sotto venivano i drungarii o chiliarchi. Veggasi
la Tattica dell'imperatore Leone, detto il Sapiente, cap. IV del testo
greco, e nella versione francese del Maizeroi, p. 33. Veggasi anche Ducange,
Glossarium mediæ et infimæ græcitatis, alle voci τουρμάρχης, τοῦρμα,
μοῖραι.



Al tempo di Leone, drungario e turmarca eran titoli di capitani nelle
armatette provinciali, non già nel navilio imperiale; op. cit., versione del
Maizeroi, p, 146. Il Cedreno dà ad Eufemio il vago titolo di Ἑξηγούμενος.



395. La versione latina del padre Combefis, ristampata nella edizione del
Niebuhr, non è molto esatta in questo luogo, nè in parecchi altri. Oso correggerla,
afforzandomi dell'autorità di M. Hase, il quale, cortese quanto
egli è sapiente ed erudito, si è piaciuto rivedere e postillare la versione mia.



396. In fatti si trova minacciato questo supplizio nelle Basiliche (Βασιλικῶν,
lib. LX, titolo XXXVII, cap. LXXI, LXXIV, LXXV, e Liber Leonis et
Constantini AA., tit. XXVIII, cap. X, XI, XII), non solo ai seduttori delle
monache, ma sì a chi viziasse l'altrui fidanzata, o sposasse la propria comare.
Indi si vede la confusione che portavano già nella morale le ubbíe
religiose, e come, tra quelle e il dispotismo, si guastava la legge
romana.



397. Συντουρμαρχῶν. Questa voce mal copiata o mal compresa nell'esemplare
del Curopalata (Giovanni Scylitzes) ch'ebbe alle mani il Fazzello, gli
fece scrivere che Eufemio fosse stato consigliato dalli Scythamarchi.



398. L'autore, supponendo un califo anche in Affrica, e guastando il nome
di Emir-el-Mumenin, lo chiama ʾαμεραμνουνῆς. Ho scritto questo titolo
secondo la elegante corruzione che ne fecero i nostri antichi.



399. Teophanes continuatus, lib. II, cap. XXVII, p. 81, 82.



400. Op. cit., lib. II, cap. XXII, p. 76, 77.



401. Così chiaramente nei MSS. d'Ibn-el-Athîr e d'Ibn-Khaldûn, ancorchè
senza vocali brevi. Dei due MSS. di Nowairi, il più moderno (Biblioteca di
Parigi, Ancien Fonds, 702 A), omettendo al solito le vocali brevi, scrive
anche k s n tin; ma l'altro (Ancien Fonds, 702), autografo, ovvero copiato
sopra un autografo, ha una volta f s n tin, e tre volte, lasciando la prima
lettera senza punti diacritici, sì che possa leggersi f ovvero k, la fa seguire
da quattro lettere — s tin, ovvero da cinque — s n tin. La lezione f s tin
potrebbe benissimo supporsi copiata dal nome di Fotino; perocchè la s, che
v'ha di più, si confonde spesso nei MSS. con un frego di penna orizzontale
che servisse di legatura tra due altre lettere. Ve n'ha infiniti esempii
nei MSS., e molti nelle iscrizioni lapidari, e in quelle ricamate su drappi o
rilevate su metalli.



402. Il Ducange, Glossarium mediæ et infimæ græcitatis, spiega la voce
Σοῦδα fossa sudibus munita, cioè fosso con palizzata. In Creta si addimandò
Suda il luogo ove posero il primo campo i Musulmani. Da χάραξ che significa
lo stesso in greco antico, prese nome un vicin promontorio. I Musulmani
chiamarono il campo loro, poi divenuto capitale, Khandak, che significa
la stessa cosa.



403. Quest'ultima frase è data dal solo Nowairi. M. Caussin de Perceval,
padre, che il voltò in francese, e il Di Gregorio che lo ritradusse in
latino, rendono quelle parole un des principaux patrices ed ex præcipuis inter
patricios. Ma la voce del testo mokaddem significa precisamente “posto
innanzi a tutt'altri” e indi “condottiero, capo di parte.” La parola seguente
dice “dei suoi patrizii” riferendosi il pronome relativo a Costantino. Pertanto
mi par che si tratti certamente dei patrizii siciliani. Debbo avvertire
che la costruzione grammaticale del testo lascia un po' dubbio se Eufemio
fosse il caporione, ovvero uno dei caporioni.



404. Ciò dal Nowairi. Il Caussin avvertì in nota che talvolta gli scrittori
arabi avessero disegnato col nome di Alemanni gli Italiani; e allegò in
esempio un passo di Abulfaragi, autore del XIII secolo. Il Di Gregorio non
ne volle altro per tradurre a dirittura quemdam ab Italia oriundum. Ma
tale interpretazione non può accettarsi. Gli scrittori arabi chiamano ordinariamente
gli Italiani Rûm, che vuol dire anche Bizantini, e talvolta ci
danno il nome di Ankabard, talvolta di Franchi; confondendoci con le varie
razze dei dominatori. Non parlano poi dell'Italia come parte dell'Alemagna
altri scrittori che que' dei tempi di Federigo II imperatore, come
appunto Abulfaragi, ovvero più moderni, come Abulfeda. Questi due, se non
m'inganno, sono i soli autori arabi caduti in tale equivoco, che non si può
supporre affatto in uno scrittore del X o XI secolo, come quello copiato
da Nowairi. D'altronde è probabilissimo che v'abbia un errore nel MS.; sì
chè vi leggerei Armeni, non Alemanni. I mercenarii di schiatta germanica
non aveano cominciato per anco a venire a Costantinopoli. Per lo contrario
gli Armeni erano frequentissimi nell'esercito bizantino. Infine l'ortografia
che troviamo in Nowairi non sarebbe corretta se si trattasse di Alemanni;
ma aggiugnendovi una r, lettera non legata nella scrittura arabica e perciò
facile a sfuggire, si avrebbe il nome di Armeni.



Lo stesso errore si trova nei MSS. di Nowairi, là dov'ei dice venuto
in Sicilia l'828 col patrizio Teodoto un esercito, la più parte, di Alemanni.
Quivi è evidente che si debba leggere Armeni. Veggasi il cap. III del presente
Libro.



405. Questo nome, mancando di vocali brevi in tutti i MSS. che ho veduto,
ha le sole lettere B lât h. Credo non debba leggersi Platâh come han
fatto M. Caussin e il Di Gregorio; poichè gli Arabi non comincian mai le
sillabe con due consonanti, e al certo, volendo trascrivere Plata, avrebbero
messo avanti una alef, dando alla voce la forma di Iblâtah. Del rimanente
mal potremmo apporci al vero nome. Forse è inesatta trascrizione del titolo
di Curopalata, Palatino o simili. La mutazione della b in p va bene, mancando
nell'alfabeto arabico la seconda di queste lettere.



406. Confrontinsi Ibn-el-Athîr, MS. A, tomo I, fog. 122 verso; MS. C,
tomo IV, fog. 191 recto; Nowairi, presso Di Gregorio Rerum Arabicarum,
p. 3, 4, e versione del Caussin, p. 10, 11; Ibn-Khaldûn, Histoire de l'Afrique
et de la Sicile, trad. di M. Des Vergers, p. 103 a 105.



407. Riadh-en-nofûs, MS., nella vita di Ased-Ibn-Forât, MS., fog. 28 recto
e verso.



408. Εὺφήμιος ed Εὺθὺμιος pronunziati Evfimios ed Evthimios, poichè in
tutto il medio evo, come in oggi, e anche nell'antichità, i Greci pronunziavano
la η, come la υ e l'ι; le quali lettere si trovano scambiate nella più
parte dei MSS. Anche i copisti greci soleano scrivere cotesti due nomi
l'uno per l'altro, come si vede dal Cedreno, edizione di Bonn, tom. II,
p. 795.



409. Riadh-en-nofûs, MS., fog. 26 recto; Ibn-Abbâr, MS., fog. 148 verso.



410. Riadh-en-nofûs, e Ibn-Abbâr, II. cc.



411. Questo fatto si ritrae da Ibn-Khaldûn, il quale con lieve anacronismo
intitola Ased cadi in quel tempo, Histoire de l'Afrique et de la Sicile,
ediz. di M. Des Vergers, testo p. 35, e versione p. 92, dove mi par che
debba sostituirsi la voce minacce alla frase offrir des présents. In luogo di
Mogiâled forse si dee leggere Mokhâled, secondo il Nowairi, Conquête de
l'Afrique, in appendice alla Histoire des Berbères par Ibn-Khaldoun, trad.
di M. De Slane, tomo I, p. 400 e 405.



412. Il fatto della elezione e di chi la consigliava si legge nel Riadh-en-nofûs,
MS., fog. 28 recto. Vi si nota altresì che avanti Ased e Abu-Mohriz
non si fossero mai visti due cadi a un tempo in una capitale. Parmi che nè
anco se ne incontri esempii altrove. Vi furon bene nei tempi posteriori in
una stessa città quattro cadi, ma delle quattro scuole diverse che viveano
insieme in pace. Il Baiân, tomo I, p. 89, porta anco la destinazione di Ased
a cadi l'anno 205, e la novità dell'esempio.



413. Harun-Rascid riordinò la magistratura e istituì il Kadi-'l-Kodâ, ossia
cadi dei cadi, supremo giustiziere dello Stato, sedente nella capitale. Verso
quel tempo i magistrati e giuristi ebbero una divisa lor propria. Veggasi
Hamilton, Hedaya, tom. I, p. XXXIV.



414. Al dire d'Ibn-el-Athîr, MS. A, tomo I, fog. 29 verso, il califo Mehdi, nella
fierissima sua persecuzione contro i Zindîk in Oriente, creò un inquisitore
apposta, intitolato Sâheb-ez-zenâdika, l'anno 198 (794-5). Furonvi molti
mandati al patibolo e gran copia di libri dati alle fiamme. Zindîk significa
in generale miscredente, scettico, ateo; ma par che in principio questa appellazione
siasi data ai Manichei, forse anche ai Guebri, e si vuole nata dal
nome del linguaggio zend e del libro sacro degli antichi Persiani, il Zendavesta.



415. Riadh-en-nofûs, MS., fog. 29 recto. Quivi si nota che i due cadi seguirono
la opinione dei giuristi dell'Irak e l'altro consultore quella dei
giuristi di Medina. Que' discepoli di Malek si appigliarono dunque alla decisione
più mite di Abu-Hanîfa più tosto che a quella del loro maestro.
Su la prima veggasi l'Hedaya, tomo II, lib. IX, cap. IX, p. 225. La seconda
è sostenuta dal compilatore del Riadh-en-nofûs, scrupoloso Malekita.



416. Riadh-en-nofûs, MS., fog. 28 verso. Il caso di coscienza era: an
fas esset balneum intrare cum cunctis pellicibus suis nudis. Abu-Mohriz sostenea
esser lecito al signore di guardarle da capo a piè, ma non ad esse
quod vicissim pudenda conspicerent.



417. Riadh-en-nofûs, MS., fog. 28 recto.



418. Ibn-Abbâr, MS., fog. 148 verso.



419. Ibn-Abbâr, loc. cit.



420. La biografia di Ased si ritrae tutta dal Riadh-en-nofûs e da Ibn-Abbâr,
che ho citato. M. Des Vergers, in nota a Ibn-Khaldûn, p. 105, ne
ha fatto un cenno preso dalle medesime sorgenti; dal quale se io differisco
in qualche parte, è che mi è parso interpretare in altro modo i testi e i
fatti. Il Conde, Dominacion de los Arabes en España, parte I, cap. 75, ha
tradotto, al solito suo con errori, lo squarcio di Ibn-Abbâr. Tra gli altri,
ei fa Ased congiunto (deudo) di Ibrahim-ibn-Aghlab.



421. Ibn-el-Athîr, MS. A, tom. I, fog. 123 recto; MS, C, tom. IV, fog. 191 recto.



422. Theophanes continuatus, lib. II, cap. 27, p, 82.



423. Si ritrae dalla discussione di dritto riferita nel Riadh-en-nofûs; poichè
gli ambasciatori dei quali vi si fa menzione non poteano esser que' di
Eufemio, sostenendo non essere stata violata la tregua dal governo di
Sicilia.



424. Soleiman-ibn-Amrân, presso il Riadh-en-nofûs, fog. 28 recto. Soleiman
sedè tanto in questa adunanza, quanto in quella dell'813, nella
quale era stata promulgata la tregua. Il versetto del Corano citato da Ased
è il 133 della sura III; ma il testo che corre oggidì ha una lezione inferiore
d'assai alla variante di Ased, dicendo più rimessamente: “Non vi sbigottite
nè vi attristate; chè avrete il primato, se sarete credenti.” Il patto
della tregua, come lo riferisce lo stesso Soleiman (veggasi il Lib. I, cap. X,
p. 229) portava assolutamente l'obbligazione di lasciare andar liberi dalla
Sicilia tutti i Musulmani che il volessero. Tuttavia è probabile che si fosse
stipolata, per reciprocità, qualche clausola analoga a quelle della legge
musulmana. Secondo questa uno straniero infedele venuto a mercatare
come Mostamîn, ossia guarentito da una permissione in buona forma, può
dimorare un anno senza molestia. Scorso il qual tempo, è costretto a pagare
la gezia come gli dsimmi, ossiano sudditi infedeli, e dopo qualche
tempo può essere al par di quelli ritenuto nel paese. Veggasi Hamilton,
Hedaya, lib. IX, cap. VI.



425. Ahmed-ibn-Soleiman, presso il Riadh-en-nofûs, fog. 28 recto.



426. Nowairi, presso Di Gregorio, Rerum Arabicarum, p. 4. Il personaggio
di cui si parla è diverso dal celebre giurista contemporaneo, Sehnûn-ibn-Sa'id.



427. Soleiman-ibn-Amrân, presso il Riadh-en-nofûs, MS., fog. 28 recto.
Il Baiân, tomo I, p. 95, dice più brevemente che Ased si presentò come
candidato a Ziadet-Allah, e fu accettato.



428. Presso il Riadh-en-nofûs, MS., fog. 28 verso.



429. Nowairi, presso Di Gregorio, Rerum Arabicarum, p. 4.



430. La voce che rendo “signoria” è wilâia e welâia, che significa
l'autorità del capo di famiglia o tribù, d'indole diversa, come ognun sa,
dalla signoria dei baroni nel medio evo. Avrei tradotto “clientela,” se
questa voce, posta assolutamente, non ci avesse trasportato a Roma antica,
e dato così un significato assai più lontano.



431. Sceikh anonimo, citata da Abu-'l-Arab, scrittore della prima  metà
del X secolo, presso il Riadh-en-nofûs, MS., fog. 28 verso.



432. Ibn-Khaldûn, Histoire des Berbères, versione di M. De Slane, tomo I,
p. 277, e testo arabico tomo I, p. 179. Vi è nominato un condottiero di
questa tribù che combattè in Sicilia, Zowâwa-ibn-Ne'am-el-Half.



433. Ciò si ricava dal fatto che ho narrato nel Lib. I, cap. VI, p. 142.



434. Baiân, tomo I, p. 95.



435. Nowairi, presso Di Gregorio, Rerum Arabicarum, p. 4. Il Baiân,
l. c., dice 700 cavalli, e grandissimo numero di fanti; Ibn-Abbâr, MS.,
fog. 148 verso, 10,000 uomini, dei quali 700 cavalli; Abu-'l-Arab, citato
nel Riadh-en-nofûs, MS., fog. 28 verso, dà ad Ased 10,000 cavalli; Ibn-Wuedran,
MS., § 1, e versione francese di M. Cherbonneau, Revue de
l'Orient, décembre 1853, p. 424, citando Ibn-Rascîk, autore dell'XI secolo,
dice che l'esercito sommò a un dipresso a ventimila uomini; Ibn-abi-Dinâr
(El-Kaïrouani), versione francese, p. 83, a un dipresso a diecimila.



436. Abulfeda, Géographie, versione francese, tomo II, p. 199; Tigiani,
nel Journal Asiatique, août 1852, p. 104; Ibn-abi-Dinâr, loc. cit.



437. Nowairi, presso Di Gregorio, Rerum Arabicarum, p. 4. Ibn-el-Athîr
e Ibn-Khaldûn portano la sola data del mese. Nowairi fa cadere il 15 rebi' 1º
(16 è errore corso nella versione di M. Caussin e del Di Gregorio)
in giorno di sabato. Fu veramente un giovedì. Il Rampoldi fa combattere
due battaglie navali in questo passaggio; la origine del quale errore si
vegga nel capitolo seguente, p. 287, nota 2.



438. Nowairi, loc. cit.



439. Riadh-en-nofûs, MS., fog. 28 verso; Ibn-Khaldûn, Histoire de
l'Afrique et de la Sicile, pag. 106. M. Des Vergers, secondo il MS. di
Parigi ha tradotto questo passo: “Les Arabes se tenaient d'abord (par
défiance) a l'écart du chef de l'île et des Grecs de son parti; mais
s'étant ensuite réunis, ils mirent en fuite Palata et son armée, dont
ils pillèrent tous les bagages.” Ma la lezione del MS. di Parigi è manifestamente
erronea, e va corretta con quella di un MS. di Tunis, del
quale io ho alcuni estratti. Indi convien tradurre: “Il Palata venne
alle mani con gli Arabi; i quali fecero mettere in disparte il capo (Eufemio) e tutti gli altri Greci che (insieme con lui) li avean chiamato in
aiuto contro il Palata e sua fazione. Sconfitto il Palata e i suoi, gli Arabi
fecero bottino della roba loro, e il Palata fuggissi.”



Ibn-el-Athîr e Nowairi dicon solo del comando dato di mettersi
in disparte: e l'ultimo aggiugne che Ased “non volle aiuto da lui.” Questa
è la frase che il Di Gregorio, guastando testo e versione francese,
rese in latino: eorum etenim fidem expertus non fuerat.



Secondo il Riadh-en-nofûs, la divisa fu un poco di Hascisc, che in
generale significa “erba secca,” e anche pianta.



440. Soleiman-ibn-Sâlem, presso il Riadh-en-nofûs, loc. cit., con la salvaguardia
d'un “si dice.” Replicarono questa esagerazione. Ibn-Rascîk,
citato da Ibn-Wuedran e Ibn-abi-Dinâr che lo copia.



441. Nowairi, loc. cit. Moltissimi luoghi in Sicilia chiamansi Balata, che
è la voce latina platea, guasta dagli Arabi nel suono e nel significato, e in
oggi nel dialetto dell'isola significa “pietra da lastrico,” e altresì “pietra
viva e liscia, non tolta per anco dal monte.” Pertanto, non sapendosi nè
donde venisse il Palata, nè a quanta distanza l'andasse a incontrare Ased,
sarebbe difficile determinare il luogo della battaglia, anche supponendo
che ritenga tuttavia il nome. Nondimeno v'ha a sei miglia da Mazara un
promontorio, detto da Edrisi Râs-el-Belât, e in oggi capo Granitola o punta
di Sorello, che si stende in una vastissima pianura in parte paludosa, margiu,
come noi diciamo in dialetto. La uscita di Ased da Mazara in ordinanza
e la ritirata dell'esercito siciliano verso Castrogiovanni convengono benissimo
ad una battaglia data in quella pianura. M. Famin, Histoire des Invasions
des Sarrazins en Italie, tomo I, p. 150 in nota, promette dimostrare
in appresso che la battaglia si diè a Platani, castello distrutto. Gli
argomenti suoi, che non conosciamo per anco, possono esser due: la vicinanza
del luogo e la somiglianza del nome. Ma il luogo è lontano da Mazara
cinquanta miglia, e secondo Edrisi dovrebbe dirsi 70; il che non si
accorda con la marcia in ordinanza. Il nome è diverso; poichè gli Arabi,
Nowairi con gli altri, nominando quel castello di Platani che si arrese ai
Musulmani l'840, scrivono Iblâtanû, non già Belât.



442. Il testo del Nowairi dice che Ased uscì di Mazara 'alâ ta'bia per andare
a trovare il Palata nella pianura Palata o Balata. M. Caussin, padre, prese
ta'bia per nome di luogo, e tirossi dietro il Di Gregorio, che per giunta
soppresse nel testo la preposizione 'alâ, che vuol dire: “sopra, in, in stato
di.” Indi tradussero, l'uno: marcha vers Taabia; e l'altro: progressus exinde
fuit ex Mazara ad Taabiam. Ma ta'bia significa “schiera, ordinanza,
ordine di battaglia;” e il Nowairi un rigo sotto replica il verbo 'aba, dal
quale viene tal voce; oltrechè se si trattasse di nome di luogo qualunque
arabo gli avrebbe messo innanzi la preposizione ila, “verso, alla volta
di,” e non già 'alâ. Ibn-el-Athîr usa anch'egli in altro caso della guerra
di Sicilia la voce ta'bia nel senso di schiera, ordinanza. Però non v'ha il
menomo dubbio alla correzione che io fo: “Indi Ased cavalcò in ordinanza
da Mazara per andare a trovare il Palata, il quale stava in una pianura che
ebbe lo stesso nome di lui.”



443. Così pare, poichè sappiamo dai Musulmani lo sbarco il 13 giugno,
e la Cronica di Cambridge, presso Di Gregorio, Rerum Arabicarum, p. 41,
porta la occupazione dell'isola a mezzo luglio 6335, notando, com'è probabile,
lo evento più segnalato, che fu questa battaglia.



444. Oltre i molti esempii nelle battaglie, questa usanza è attestata nella
Tattica dell'imperatore Leone, versione francese, p. 122.



445. Presso il Riadh-en-nofûs, l. c. L'autore aggiugne il comento che
“Barbari della costiera” alludesse a que' che avean preso la fuga nella prima
battaglia data da' Musulmani in Affrica. Forse fu questa ricordanza che
suggerì di dare 150,000 uomini al Palata, come se n'erano supposti 120,000
nell'esercito di Gregorio.



446. La ritirata del vinto a Castrogiovanni è riferita dal Nowairi, presso
Di Gregorio, Rerum Arabicarum, p. 5. Il rimanente da Nowairi stesso;
Ibn-el-Athîr, MS. A, tomo I, fog. 123 recto; MS. C, tomo IV, fog, 191;
Ibn-Khaldûn, Histoire de l'Afrique et de la Sicile, p. 106.



447. Il solo Nowairi, l. c., indica il cammino tenuto dall'esercito musulmano
pria che giugnesse ad Acri. Ei ne nomina due luoghi soli, il primo dei
quali basta al proposito nostro, poichè si dice espressamente posto sul mare.
E veramente il più breve e facile viaggio da Mazara a Siracusa corre lungo la
marina fino a Terranova, e di là continua tra i monti quasi in linea retta.
Secondo l'Itinerario d'Antonino, questo viaggio seguirebbe in parte il primo,
e in parte il secondo dei sentieri di posta dei Romani tra Girgenti e Siracusa;
l'uno dei quali costeggiava sempre il mare, e l'altro mai nol toccava.
Il punto di ravvicinamento di questi sentieri era nelle poste di Plaga Calvisianis
del primo, ed Hybla Haerea del secondo, situate l'una presso Terranova,
e l'altra presso Chiaramonte; tra le quali due stazioni l'Itinerario non
segna strada; ma v'ha oggi, e di certo non mancava al tempo dei Romani.



Determinata così con certezza la marcia di Ased, ci rimane a trovare
i due punti di questa linea nominati dal cronista. Dell'uno ei dice che fu
“la Chiesa di Eufemia, quella ch'è in sul mare.” Qui in luogo di Eufemia
leggerei Finzia; perchè questo nome nella scrittura arabica differirebbe
poco dal primo; e sopratutto perchè la stazione più notabile del detto viaggio
era appunto Licata, l'antica Phinthia, fabbricata sopra una rupe ch'esce
in penisola alla foce del Salso.



Il secondo nome geografico si legge in vario modo nei due MSS. di
Nowairi; dei quali il più corretto ha: “La Chiesa di elm s l kîn” (senza
vocali brevi), e l'altro di: “elsci l kîn.” Invano ho cercato nella geografia
antica, arabica, o moderna, qualche nome che somigli a cotesto. Pur dalla
narrazione di Nowairi argomenterei volentieri che il sito fosse il promontorio
ch'or si chiama la Pietra di San Nicola, tra Licata e Terranova, il
quale nello Itinerario d'Antonino è chiamato Refugium Gelæ, e posto a
cinque miglia romane a levante da Licata, e in Edrisi ha nome di Marsa-es-Sceluk
ad otto miglia arabiche dalla foce del Salso. Non manca qualche
debole assonanza tra i nomi.



La conghiettura che si trattasse di Sciacca non mi par che regga. Oltrechè
questo nome è al certo arabico, e però posteriore all'evento; e
oltre ch'è assai diverso da quello dei MSS., Sciacca si trova troppo presso
al luogo donde partiva Ased, e troppo lungi da Siracusa. D'altronde, il solo
autore di quella conghiettura, M. Caussin padre, la ritrattò nella versione
francese del Nowairi, pubblicata da lui stesso. Veggasi la p. 14 di quell'opuscolo.



448. Nella più parte dei MSS., ove si dice di questa fortezza, il nome è
scritto variamente. Dei due esemplari di Ibn-el-Athîr, il MS. A mostra (al
solito senza vocali brevi) le lettere elk râ, e in fine una senza punti diacritici,
che si potrebbe leggere b, t, ovvero th. Il MS. C ha elk rrâth assai
nitidamente; ma la chiarezza può venire benissimo dalla ignoranza di chi
scrivea questo nome geografico, come il noto vocabolo kerrâth, che significa
“porro,” e ch'è altresì nome di luogo; e tra gli altri d'un isolotto
alla punta di Capo Passaro, detto anche oggi l'isola dei Porri: nudo scoglio
del quale al certo non si tratta nel caso presente. Passando a Ibn-Khaldûn,
il testo pubblicato da M. Des Vergers secondo il MS. di Parigi ha
elk râd; e quello di un MS. di Tunis (il quale mi par migliore) ha elk rat.
Questa ultima lezione anche troviamo in entrambi i MSS. del Nowairi;
sendo errore della edizione del Di Gregorio la lettera hé (26ma dell'alfabeto
arabico d'oriente) sostituita alla t (terza lettera).



Or la lezione del Nowairi e del MS. tunisino d'Ibn-Khaldûn mi par
che renda quasi esattamente il nome di Acri: città notissima nella Sicilia
antica; rimasta in piè certamente infino al quinto secolo, come lo mostrano
lo Itinerario d'Antonino, le tavole di Peutinger e gli emblemi cristiani trovati
nel nostro secolo tra le sue rovine; e di più, importante per lo sito, e
posta proprio su la strada che dovea fare Ased. La terminazione in arabico
col suono di Kerât non sarebbe più viziosa di tante altre che ne conosciamo
di nomi geografici greci e latini storpiati dagli Arabi, e viceversa. Per
altro ad aggiustarla basterebbe togliere la lettera l dell'articolo arabico,
ovvero aggiungere dopo quella una a, di modo che facesse Akrât ovvero
el-Akrât. La desinenza ât, appartenendo al plurale femminino della lingua
arabica, renderebbe appunto la forma analoga αὶ Ἄκραι ed Acrae che
usavano nel nome di questa città i Greci e i Latini, insieme con altre meno
esatte, come Ἄκραιαι ed Agris.



Il Di Gregorio in nota al Nowairi, l. c., ha ricordato, a proposito di
questa fortezza, il nome di Alcharet, che leggesi in un diploma del 1082;
ma poco ci giova, poichè il sito di Alcharet si ignora, e forse si dee cercare
ad Alcara delli Fusi, su le montagne che sovrastano alla costiera settentrionale.
Meno lungi da Siracusa, ma pur troppo pel caso nostro,
sarebbe Valguarnera Caropini (leggasi Caropipi), terra presso Castrogiovanni,
alla quale pensò M. Des Vergers, p. 106 della versione di Ibn-Khaldûn,
credendo preferibile alle altre lezioni quella del MS. A di Ibn-el-Athîr, e
leggendovi elk râb.



449. Ibn-el-Athîr; Ibn-Khaldûn; Nowairi, ll. cc.



450. Johannes Diaconus, Chronicon Episc. Sanctæ Neapolitanæ Ecclesiæ,
presso Muratori, Rerum Italicarum Scriptores, tomo I, parte II, p. 312,
dice pagato il tributo di 50,000 soldi dai Siracusani prima della occupazione
di Palermo. Dalla serie del fatti si vedrà che il pagamento non potè aver
luogo dopo il tempo in cui l'ho messo. Ibn-el-Athîr narra le dette pratiche
in modo da far supporre che fosse stata pagata una parte della taglia.



451. Il testo dice precisamente haul “in giro.”



452. Veggasi il capo X del presente libro. Questo quartiere era stato,
probabilmente, ristorato ai tempi di Augusto.



453. Ibn-el-Athîr, l. c., narra l'occupazione delle caverne e l'assedio di
Siracusa cominciato per terra e per mare; il Baiân, tomo I, p. 95, l'assedio per
terra e per mare, l'arsione delle navi degli assediati, e l'uccisione di lor
gente. Queste due croniche ed altre dicon che poi vennero gli aiuti d'Affrica;
e mi pare evidente che Ased li avesse richiesto.



454. Questi pare il Sehnûn-ibn-Kâdim che avea sconsigliato l'impresa.
Veggasi a p. 260.



455. Riadh-en-nofûs, MS., fog. 28 verso, racconto di Soleiman-ibn-Sâlem.
Quivi non si porta data; ma la condizione dell'esercito affamato e la conchiusione
del racconto non lascian dubbio che il fatto debba riferirsi al
lungo assedio di Siracusa.



456. Ibn-el-Athîr e Ibn-Khaldûn fanno menzione soltanto di rinforzi
d'Affrica; ma Nowairi, presso Di Gregorio, Rerum Arabicarum, p. 5, e il
Baiân, tomo I, p. 95, parlano espressamente di Affricani e di Spagnuoli.
Credo che questi ultimi venissero di Creta; perchè non è probabile che gli
Omeîadi di Spagna mandassero l'armata loro insieme con l'affricana, e
perchè il Marrekosci, testo arabo, edizione di Dozy, p. 14, dice che alcuni
Spagnuoli di Creta passarono in Sicilia.



457. Johannis Diaconi, Chronicon Venetum, presso Pertz, Scriptores,
tomo VII, p. 16, sotto l'anno 827.



458. Ibn-Khaldûn, Histoire de l'Afrique et de la Sicilie, p. 43 del testo,
e 106, 107 della versione, narra che, mentre Ased stava a campo a Siracusa,
gli aiuti di Affrica assediarono Palermo; che i Greci assalirono Ased
e furono rotti; e che Ased, morto del 213, fu sepolto a Palermo. Nella pagina
seguente, Ibn-Khaldûn dice presa Palermo il 217. Vi ha dunque una
manifesta confusione di tempi. Il nome di Palermo fu messo al certo per
errore nella guerra del 212 e 213, e l'errore nacque dalla menzione che
Ibn-el-Athîr, o altro cronista più antico, avea fatto del governatore di
Palermo, intendendo del bizantino non già del musulmano. L'assedio di
Palermo nel 213 è inverosimile o piuttosto impossibile. Da un'altra mano
il Nowairi, senza fare menzione della battaglia, dice arrivati i navilii d'Affrica
e di Spagna, e indi rincalzato l'assedio di Siracusa. Il Riadh-en-nofûs,
all'incontro, senza parlare di aiuti, attribuisce ad Ased una seconda strepitosa
vittoria. Parrebbe da tutto ciò che la battaglia fosse combattuta
sotto Siracusa.



459. Ibn-el-Athîr, MS. A, tomo I, fog. 123 recto e verso; MS, C, fog. 191
verso. Veggasi anche Ibn-Khaldûn, l. c., il quale nel testo dice che gli
assediati respinsero i Greci venuti ad assalirli sotto Siracusa.



460. L'assedio par che cominciasse verso la fine di luglio 827.



461. Il Nowairi, l. c., scrive che i Siracusani chiedeano l'amân, che
Ased lo voleva accordare, e che i Musulmani si ostinarono a continuare
le ostilità. Credo più tosto un errore di questo compilatore, che mutata
improvvisamente l'indole di Ased.



462. Veggasi qui appresso la fuga degli statichi che erano nel campo musulmano.
Il Riadh-en-nofûs, MS. fog. 26 recto, nel narrare la morte di
Ased, dice delle molte vittorie riportate e città soggiogate.



463. Secondo il Riadh-en-nofûs, MS., fog. 26 recto, morì di ferite, di
rebi' secondo del 213 (tra giugno e luglio 828) e fu sepolto nel campo;
lo stesso dice Ibn-Rascik, citato da Ibn-Wuedrân, § 1, senza spiegare la
causa della morte; così anche Ibn-abi-Dinar (el-Kaïrouani), Histoire de
l'Afrique, p. 85; e testo, MS., fog. 20 verso. Il Baiân, tomo I, p, 95, reca la
morte dal mese di regeb (tra settembre e ottobre); Nowairi, presso Di Gregorio
Rerum Arabicarum, p. 5, di scia'bân (tra ottobre e novembre):
Ibn-Abhâr, MS,, fog. 148 verso; Ibn-el-Athîr, l. c.,; e Ibn-Khaldûn, l. c.,
non portano altra data che dell'anno 213. Ibn-el-Athîr lo dice morto della
pestilenza; il Nowairi, in generale di malattia.



464. Riadh-en-nofûs, MS., fog. 26 recto.



465. Baiân, tomo I, p. 96.



466. Così dicono espressamente Nowairi, presso Di Gregorio, Rerum
Arabicarum, p. 5, e il Baiân, l. c. Ibn-el-Athîr, e Ibn-Khaldûn portano
senz'altro che Mohammed-ibn-abi-'l-Gewâri succedea nel comando. Questo
nome patronimico è dato dai migliori MSS., e in altri sbagliato.
In una moneta, della quale ci occorrerà far menzione, è scritto Ibn-el-Gewâri;
e però, non ostante l'autorità dei cronisti, mi è parso seguire
questa lezione.



467. Einhardus, Annales, presso Pertz, Scriptores, tomo I, p. 217, anno
828; e presso Muratori, Rerum Italicarum Scriptores, tomo II, parte I,
p. 519. Veggansi gli Annali del Muratori, sotto il medesimo anno.



468. Riadh-en-nofûs, MS., fog. 52 verso, senza data. Il giurista Sehnûn,
padre di Mohammed, è diverso dal Sehnûn-ibn-Kâdim di cui abbiam detto.
Ei si chiamava Abu-Sa'îd-Abd-es-Selâm-ibn-Sa'îd, e gli diceano Sehnûn,
per lode o ingiuria. Debbo avvertire che secondo la biografia di
Mohammed-ibn-Sehnûn, questi nacque il 202 dell'egira (817); onde il
combattimento suo con gli Italiani si dovrebbe supporre diverso da quello
dell'828. Invece di raddoppiare questo fatto, mi par più naturale credere
a uno sbaglio nella data della nascita di Mohammed. Pare che Mohammed-ibn-Sehnûn
fosse officiale delle milizie, leggendosi in fine che da quel dì
in poi montò sempre cavalli andando a far la ispezione.



469. Il ribelle 'Amer-ibn-Nafi' si difese in Tunis fino alla sua morte, che
seguì di giugno 829.



470. Confrontinsi: Ibn-el-Athîr, MS. A, tomo I, fog. 123 verso, MS. C,
tomo IV, fog. 191 verso; Ibn-Khaldûn, Histoire de l'Afrique et de la Sicile,
p. 107; Nowairi, presso Di Gregorio, Rerum Arabicarum, p. 5, 6.



471. Leggenda della traslazione del corpo di Sant'Agrippina, epitome del
martirio e canone acrostico, dei quali il Gaetani, Vitæ Sanctorum Siculorum,
tomo I, p. 18 seg., diè le versioni latine, e i Bollandisti, Acta Sanctorum,
mese di giugno, tomo IV, p. 458 seg., inserirono le versioni, col testo greco
dell'epitome e del canone. Questi al giudizio dei Bollandisti furono scritti
nel X o XI secolo in Sicilia. La critica degli stessi dotti editori ha tolto
alcuni dubbi del Gaetani, correggendo il tempo del martirio di Agrippina,
e mostrando che il supposto miracolo fosse operato contro i Musulmani e
non contro gli Iconoclasti. L'epitome, dettata, come parmi, prima del
canone, è più castigata: Agareni vero, cum præsumpsissent depredari propugnaculum
templi ejus, omnigena morte interierunt (άπολεία παντελεῖ
παρεδώθησαν) che meglio si renderebbe: “furono compiutamente esterminati.”
Il canone, come scritto in versi, aggiugne un po' di colore, che: Santa
Agrippina come una colomba d'oro armata d'una croce distruggea gli Infedeli
che di notte assalivano il suo castello, ec.



472. Ibn-el-Athîr alla fine del capitolo su la prima guerra di Sicilia scrive
i nomi delle città più rilevanti, lettera per lettera secondo l'uso degli
Arabi. L'ortografia che assegna al nome di questa città è, mim, ia, nun,
alef, waw, cioè Minâw. MS. A, tom. I, fog. 125 verso.



473. Nel MS. del Beladori della Biblioteca di Leyde, nº 772, del catalogo
stampato del Dozy, p. 275, del MS., non si vede il raddoppiamento della n;
ma ce lo dà Ibn-el-Athîr, l. c., scrivendo: kaf, sad, ra, ia, alef, nun raddoppiata,
he.



474. Ho messo insieme i particolari di questo misfatto, riferiti variamente
dal Nowairi presso Di Gregorio, Rerum Arabicarum, p. 6, e dalla cronica
imperiale, Theophanes continuatus, libro II, cap. XXVII, p. 82, 83. Narra più
brevemente quest'assassinio Ibn-el-Athîr, MS. A, tomo I, fog. 123 verso,
e MS. C, tomo IV, fog. 191 verso, e l'accenna appena Ibn-Khaldûn, Histoire
de l'Afrique et de la Sicile, p. 107. Quivi in luogo di Mazara si legga Mineo,
come hanno chiaramente i MSS. di Ibn-el-Athîr e di Nowairi. Quanto al
luogo dell'uccisione d'Eufemio, ho seguito i cronisti arabi, non il bizantino
che le porta a Siracusa. Nella versione del Nowairi si corregga la frase del
Di Gregorio in terram procubuere manus ipsius comprehensuri, e si segua
quella del Caussin comme pour se prosterner devant lui, o meglio si sostituisca:
in atto di baciar la terra innanzi i suoi piè. Il Rampoldi, Annali
Musulmani, citando Nowairi, che punto nol dice, fa andare Eufemio ad
Enna “con un corpo dei suoi aderenti rinforzato da circa 1000 Affricani.”



475. Veggasi il I capitolo del presente Libro, pag. 247, nota 1.



476. Non essendo stato giammai a Castrogiovanni, mi sono affidato alle
descrizioni altrui e alle notizie scritte dal diligentissimo D'Amico nel Lexicon
Topographicum Siciliæ.




477. Confrontinsi Ibn-el-Athîr, Ibn-Khaldûn e Nowairi, ll. cc.



478. Il simbolo va letto non Ali, nè in alcuno degli altri modi mal trovati
dai numismati del secolo passato, ma certamente gheleb, verbo trilitere
che significa “occupa, conquista, vince,” e, preso all'ottativo, “conquisti,
vinca etc.” Da questo verbo deriva l'aggettivo Aghlab che era insieme
il nome patronimico della dinastia. Indi si capisce la etimologia di tal simbolo,
il significato particolare che dava unito alla voce Ziadet-Allah, ossia
“trionfi la fortuna accordata da Dio,” e il doppio scherzo di parole contenuto
nella leggenda.



Veggasi Tychsen Additamentum I introductionis in rem nummariam
Muhammedanorum, § 1, p. 40, e 41. Nell'esemplare di Parigi il nome
el-Gewâri è preceduto dalla voce bnu (figliuolo), non da abi come lesse il
Tychsen. La formula in giro della faccia dritta è cavata dalla sura IX,
verso 33, del Corano.



Il signor Mortillaro, Opere, tomo III, p. 343, non avendo sotto gli occhi
che il disegno pubblicato dal Tychsen, credè questo dirhem falsato e “avanzo
della impostura di Vella.” Ma basta guardare il bel conio dell'esemplare
di Parigi per dileguare ogni dubbio di falsificazione: e basta notare la esattezza
delle formule e la correzione dell'ortografia e della grammatica per
sincerarsi che l'ignorante Vella non ci ebbe che fare.



Nel Museo di Parigi non v'ha ricordi scritti nè tradizione, da poter affermare
o negare che questo esemplare fosse il medesimo di Tychsen.



479. Scrivo questo nome secondo il MS. A di Ibn-el-Athîr. Nel MS. C,
si legge men distinto. Il testo stampato d'Ibn Khaldûn ha “Ibn-'A w n” e
un MS. di Tunis del medesimo autore “Ibn-'A w m;” Nowairi, secondo
ambo i MSS. “Z h r-ibn-Borghuth.” Ghauth è nome di tribù arabica della
schiatta di Kahtân.



480. Confrontinsi Ibn-el-Athîr, MS. A, tomo I, fog. 124 verso, e MS. C,
tomo IV, fog. 191 verso; Ibn-Khaldûn, Histoire de l'Afrique et de la Sicile,
p. 108; Nowairi, presso Di Gregorio, Rerum Arabicarum, p. 6, 7.



Ho fissato la data ritenendo la morte d'Ibn-Gewâri nei primi del 214,
come risulta comparando la leggenda del dirhem e lo attestato di Nowairi,
e pigliando dal Baiân, il quale è molto preciso, il tempo dell'arrivo dell'armata
spagnuola in Sicilia, la quale liberò i Musulmani dall'imminente
sterminio. Le vicende della guerra, raccontate da Ibn-el-Athîr con poco
divario nella cronologia, stanno benissimo entro questi due termini.



481. Si pronunzii come se si leggesse in francese Ferghaloûch, o in inglese
Ferghalûsh. I nostri antichi lo avrebbero scritto Fergaluscio.



482. Il Baiân, più diligente in questo che le altre croniche, porta l'arrivo
di Asbagh e le sue promesse il 214, e l'aiuto efficace suo il 215. Così
abbiamo il bandolo da sviluppare i racconti contraddittorii di Ibn-el-Athîr
e Nowairi; il primo dei quali fa venire una poderosa armata d'Affrica e
nel 214; il secondo, di Spagna e nel 215.



483. Johannis Diaconi, Chronicon Venetum, presso Pertz, Scriptores,
tomo VII, p. 16. È incerto l'anno di questa seconda impresa, poichè il
cronista assegna data solo alla prima, cioè dell'827, e della seconda dice
che fosse mandata dal doge succeduto a Giustiniano Partecipazio, il quale
si sa d'altronde che morì l'829.



Si riscontri il Dandolo, lib. VIII, cap. II, §i 1 e 9 presso il Muratori,
Rerum Italicarum Scriptores, tomo XII, e la Cronica Altinate, nello
Archivio Storico Italiano, tomo VIII, p. 20.



Il Rampoldi, Annali Musulmani, tomo IV, p. 237, muta le due imprese
dell'827 ed 829, o 30, in due “forti combattimenti ch'ebbe a sostenere Ased
traversando da Susa a Mazara con una flotta di Veneziani alleati dell'imperatore.”
E quel ch'è peggio, egli cita Nowairi, il quale non dice una
parola di questi fatti.



Il Martorana, Notizie Storiche ec., tomo I, p. 39, fa venire il naviglio
greco l'830, sotto il comando di Teofilo, mandato dal padre Michele il Balbo
(ch'era morto l'829), e fa abbottinare contro Teofilo l'armata veneziana.
Delle sue citazioni a questo proposito l'una è inesatta, l'altra non vale.



484. Ibn-el-Athîr.



485. Ricordisi che Ibn-el-Athîr qui parla solo di aiuti d'Affrica; ma nel
progresso della guerra fa menzione delli Spagnuoli in modo da doverli
supporre assai numerosi.



486. Il Baiân.



487. Nowairi.



488. Baiân.



489. Nowairi.



490. Confrontinsi Ibn-el-Athîr, MS. A, tomo I, fog. 124 recto; e MS. C,
tomo IV, fog. 191 verso; Baiân, tomo I, p. 96; Nowairi presso Di Gregorio,
Rerum Arabicarum, p. 7; Ibn-Khaldûn, Histoire de l'Afrique et de la Sicile,
p. 108; Chronicon Cantabrigiense, presso Di Gregorio, op. cit., p. 41.



Questa sola cronica porta la morte di Teodoto, e la dice seguita l'anno
dell'era costantinopolitana 6339, quando fu presa dai Musulmani una città
il cui nome nel testo arabico si legge misawa. Il Nowairi porta la sconfitta
di Teodoto sotto Mineo, e ch'ei si rifuggisse a Castrogiovanni del mese
di giumadi secondo del 215, cioè dal 25 luglio al 22 agosto 830, e però pochi
giorni innanzi il principio del 6339, che corre dal 1 settembre 830
al 31 agosto 831. Ibn-el-Athîr e il Baiân dicono anche levato l'assedio da
Mineo. Or questo nome, scritto in arabico minâw, si può scambiare facilmente
con quel della cronica di Cambridge confondendovi le due lettere
i n sì che rassomiglino ad una s. Però ho creduto di correggere l'arbitraria
lezione di Messina che si era adottata nelle versioni di detta cronica.
Si leggano con questa avvertenza i passi corrispondenti del Martorana,
tom. I, pag. 41, e del Wenrich, lib. I, cap. IV, §37. Nell'831, quand'essi
registrano la presa di Messina, gli Arabi combatteano ben lungi da quella
provincia.



491. Callonianis è una delle poste di cavalli nella nuova linea che s'era
aperta, al dir dello Itinerario, tra Catania e Girgenti. Veggasi la edizione
di M. Fortia d'Urbain, Itinéraires des anciens, p. 27.



492. Baiân, tomo I, p. 97.



493. Nowairi presso Di Gregorio, op. cit., p. 7, assegna questa data al
principio dell'assedio di Palermo, e la seguo, adattandosi bene alla narrazione
d'Ibn-el-Athîr, al quale dobbiamo i particolari dello assedio.



494. Ibn-el-Athîr, come si dirà a suo luogo, fa cenno delle aspre contese
che sorgeano tra Africani e Spagnuoli dopo la reddizione di Palermo.
Perciò gli Spagnuoli eran molti; e si dee necessariamente supporre che
tutti, o i più, fossero venuti con Asbagh, e non rimasti degli aiuti Spagnuoli
che accompagnarono Ased, o sopraggiunsero all'assedio di Siracusa nell'827;
dei quali pochissima parte potea sopravvivere alla pestilenza, alle
sconfitte di Castrogiovanni, e alla fame di Mineo.



495. Ibn-el-Athîr, MS. A, tomo I, fog. 124 recto; MS. C, tomo IV, fog. 191
verso. La cronaca di Cambridge presso il Di Gregorio, op. cit., p. 41, accenna
la occupazione di Palermo il 6340, cioè dal 1º settembre 831 al 31 agosto
832. Ibn-Khaldûn, Histoire de l'Afrique et de la Sicile, p. 108, riferisce
la dedizione di Palermo al 217, scambiando questo fatto con quello di ordinarvi
il governo, che veramente seguì nel 217. Il Nowairi, presso Di Gregorio,
op. cit., p. 7, prolunga la dedizione fino al mese di regeb del 220 (835),
indotto in errore, com'è manifesto, dal supporre che là città si fosse resa a
un Mohammed-ibn-Abd-Allah-ibn-Aghlab, ch'ei, per secondo sbaglio, suppone
preposto ai Musulmani di Sicilia in quell'anno.



La cronaca della Cava, nella edizione di Pratilli, Historia Principum
Langobardorum, tomo IV, p. 391, reca la presa di Palermo l'anno 832;
ma questa è manifestamente la notizia della Cronica di Cambridge interpolata
dal Pratilli con quella misera frode che si può sospettare dalle
sue proprie parole (stesso volume, p. 381), e che ormai è chiarita dopo
le ricerche del Pertz e del Köpke, Archiv für ältere Teutsche Geschichts
Kunde.



496. Johannes Diaconus, Chronica episcoporum Sanctæ Neapol. Eccl.,
presso Muratori, Rerum Italicarum Scriptores, tomo I, parte II, p. 313,
dice presa la città, e liberato col vescovo Luca e pochi altri lo spatario
Simeone. Par che questi fosse il governatore.



497. Ibn-el-Athîr, l. c., scrive che il governatore (sâheb) di Palermo
chiese ed ottenne l'amân per la propria persona e della sua gente (ahl) e
per la “sua” roba (mâl, ossia beni mobili). La vaga significazione della voce
ahl che or s'intende della famiglia o gente di casa, or del popolo, non
ci permette di definire questa prima condizione del patto. Ma aggiungendosi
che il governatore e i suoi se ne andavano per mare, è da credere
che si trattasse di pochi ottimati, non di tutti gli abitanti. Quanto alla seconda
clausola, Ibn-el-Athîr dice assicurata la roba “sua,” cioè del governatore,
non la roba “loro,” come avrebbe scritto se ciò fosse stato accordato
a tutti i cittadini.



Convengono così fatte espressioni con quelle di Giovanni Diacono,
citato di sopra: Ad postremum vero capientes Panormitanam provinciam,
cunctos ejus habitatores in captivitatem dederunt. Tantummodo Lucas ejusdem
oppidi electus et Symeon spatharius cum paucis sunt exinde liberati.



Come si debba intendere questa cattività sarà detto quando tratteremo
in generale della condizione dei Cristiani di Sicilia sotto i Musulmani,
la quale non era uguale in tutti i luoghi. Intanto si ritenga che a que'
di Palermo non fu lasciato il possesso di beni stabili. Ciò mi par che risalti
manifesto dalle parole d'Ibn-el-Athîr e di Giovanni Diacono.



Il Nowairi, non badando alta importanza del passo analogo della cronica
ch'egli ebbe sotto gli occhi come Ibn-el-Athîr, dice in generale presa
Palermo con l'amân, ossia a patti. Da ciò il Di Gregorio suppose accordate
tutte le solite condizioni dello amân che si dava alle città; e ne spiegò alcune
nella nota (c) al Nowairi, nell'opera citata, p. 7. Ma le condizioni,
massime in fatto di proprietà, non erano nè poteano essere uguali in ogni
luogo.



498. Gaetani, Vitæ Sanctorum Siculorum, tomo II, p. 42, vita di San Filareto;
e la stessa nella collezione dei Bollandisti, Acta Sanctorum, dì 8 aprile.



499. Veggansi presso Francesco Aprile, Della Cronologia universale della
Sicilia, pag. 487.



500. Mongitore, Palerm. santif., p. 164, che io cito su la citazione dello
Aprile. Il Mongitore cavò queste notizie da un MS, del P. Angelo Sinesio, primo abate nel 1352. Della storia del monastero di San Martino presso
Palermo v'ha un MS. nella Biblioteca imperiale di Parigi, intitolato Chronica
Monasterii S. Martini de Scalis (Saint-Germain-des-Prés, nº 590). Questa
compilazione fu fatta in Sicilia nei principii del XVIII secolo, e indirizzata
al P. Massuet della congregazione di St. Maur.



501. MS. A, tomo I, fog. 124; MS. C, tomo IV, fog. 102 recto.



502. Baiân, tomo I, p. 97, nell'anno 216; Ibn-Abbar, MS., fog. 35 recto,
porta la data del 217.



503. Nowairi, Conquête de l'Afrique, in appendice a Ibn-Khaldûn,
Histoire des Berbères, versione di M. De Slane, tomo I, p. 409. Veggasi
anche Ibn-Khaldûn, Histoire de l'Afrique et de la Sicile, traduz. di M. Des
Vergers, p. 101.



504. Baiân, tomo I, p. 97, nel 217. Leggendosi forse in alcuna delle cronache
antiche che il primo luogotenente musulmano di Sicilia fosse stato
eletto immediatamente dopo la dedizione di Palermo, Ibn-Khaldûn, versione
di Des Vergers, op. cit. riferisce la dedizione al 217, quando venne,
non al 216 quando fu eletto, Mohammed-ibn-Abd-Allah (Abu-Fihr). Un
doppio errore, di confondere cioè le date delle elezioni e i nomi dei primi
governatori, condusse il Nowairi, presso Di Gregorio, Rerum Arabicarum,
p. 7, a differire la presa di Palermo, fino al 220, e far cominciare il governo
di Mohammed-ibn-Abd-Allah in quest'anno nel quale appunto ei fu ucciso.



505. Ibn-el-Athîr, l. c.



506. Negli annali arabi il titolo assoluto di Sâheb è adoperato promiscuamente
con Malek (re), e lo dicono degli imperatori di Costantinopoli, dei
re normanni di Sicilia, ec. Determinato da una seconda voce, prende altro
significato: per esempio Sâheb-es-sciorta, “prefetto di polizia;” Saheb-el-istûl,
“capitano del navilio,” ec. In origine Sâheb significa “compagno.”
Chi sa se non vollero tradurre il titolo di comes?



507. Veggasi il Libro I, capitolo VI, p. 147.



508. Baiân, tomo I, p. 98-99. Non si dice il nome; ma par che si tratti dello
stesso cadi del Kairewân Abu-Mohriz, del quale si è detto di sopra; certo
di un personaggio riverito molto dal principe, e pio o grande al segno da
vietare gli onori funebri che si aspettava da costui. Tuttavia dubito di
qualche errore, poichè il Riadh-en-nofûs non fa menzione di ciò nella biografia
di Abu-Mohriz.



509. Tychsen, Additamentum I introductionis in rem nummariam Muhammedanorum,
p. 43. Il rovescio è lo stesso del dirhem del 214, di cui
dicemmo a p. 283, 284. Il dritto ha la medesima formola religiosa, il nome
di Mohammed-ibn-Abd-Allah, e in giro: “In nome di Dio fu battuto questo
dirhem in Sicilia l'anno 220.” Quivi il nome dell'isola, scritto Iskilîa,
premettendosi, cioè, una alef, ricorda la pronunzia maltese, e però l'abate
Vella. Nondimeno, senza veder la moneta, non la posso dichiarare spuria;
tanto più che il Vella, com'io credo, falsificò poche monete, e molte ne
finse che punto non esisteano.



La leggenda di questo dirhem è stata ristampata dal signor Mortillaro,
Opere, tomo III, p. 344.



510. Confrontinsi: Theophanes continuatus, lib. III, cap. 18, p. 107 a 109;
Symeon Magister, nello stesso vol., p. 630 a 632; Georgius Monachus, nello
stesso volume, p. 794 a 796; e Leo Grammaticus, p. 216, 217. Il nome patronimico
di Alessio si legge Musele, Μουσελέ, ma lo correggo secondo il
Saint-Martin, ch'è autorità competente, e lo scrive Mouschegh nelle note
a Le Beau, Histoire du Bas Empire, lib. LXIX, § 21. Mi discosto dai due
eruditi compilatori francesi circa il tempo della missione di Alessio in Sicilia,
che pongono nell'835; ma Symeon Magister, molto preciso in questo racconto,
riferisce la elezione all'anno terzo di Teofilo, e il richiamo all'anno
quarto, cioè agli anni 831-32 e 832-33, contandosi alla bizantina dal primo
settembre e dalla esaltazione di Teofilo, che seguì il primo ottobre 829.



511. Confrontinsi Nowairi presso Di Gregorio, Rerum Arabicarum, p. 8,
e Ibn-el-Athîr, Ibn-Khaldûn e gli altri cronisti citati nel capitolo VI del
presente libro, nella narrazione della presa di Castrogiovanni.



512. Ibn-el-Athîr, MS. A, tomo I, fog. 124 verso, dove si dicono preposti
allo stuolo mandato a Taormina, Mohammed e Sâlem. Credendolo errore
del MS., ho corretto Mohammed-ibn-Sâlem. Una parte di cotesti avvenimenti
manca nel MS. C, tomo IV, fog. 192 recto. Ibn-Khaldûn, Histoire
de l'Afrique et de la Sicile, p. 108, 109, dà un cenno della terza
fazione di Castrogiovanni e di quella di Taormina. Questo nome d'altronde,
che è scritto Tarmîn, si trova nel solo Ibn-Khaldûn, e nel MS. d'Ibn-el-Athîr
è lasciato in bianco. Il Baiân, tomo I, p. 98, parla di una sola battaglia di
Abu-Fihr, nel 220, e accenna in generale “molte altre fazioni dei Musulmani
in Sicilia e in Spagna, per mare e per terra, combattute il medesimo
anno.”



513. Ibn-el-Athîr, MS. A, l. c., che dà al capitano greco il titolo di patrizio
e Malek (re) della Sicilia. Breve cenno in Ibn-Khaldûn, l. c.



514. Scrivo il nome secondo il Baiân, tomo I, p. 104, ove Ibrahim è chiamato
principe (sâheb) di Sicilia. A p. 98 e 99, questo libro fa menzione di
lui col solo soprannome di Abn-'l-Aghlab, che alla p. 98 si legge, al certo
erroneamente, Ibn-el-Aghlab.



Il Baiân ci dà il bandolo d'una matassa in cui gli altri annalisti han
confuso questo personaggio con altri governatori di Sicilia; ed ecco in
qual modo.



Ibn-el-Athîr, citato di sopra, dà Mohammed-ibn-Abd-Allah-ibn-el-Aghlab
come già esercente la carica di governatore di Sicilia nel 220. Poi
narra ch'ei fu ucciso lo stesso anno, ed eletti successivamente dopo di
lui, Fadhl-ibn-Ia'kûb ed Abu-'l-Aghlab-Ibrahim-ibn-Abd-Allah. (MS. A,
tomo I, fog. 124 verso.) In ultimo, quasi dimenticando cotesti nomi e
date, registra nel 236 la morte di Mohammed-ibn-Abd-Allah, governatore
di Sicilia, dopo 19 anni di egregio governo; ma egli dubita di così fatta tradizione,
aggiungendo la solita frase di scappatoia: “Del resto, la verità la
sa Iddio.” (MS. A, tomo II, fog. 2 recto; MS. C, tomo IV, fog. 212 recto.)



Ibn-Khaldûn, Histoire de l'Afrique et de la Sicile, p. 120; Abulfeda, Annales
Moslemici, ann. 237; Nowairi, presso Di Gregorio, Rerum Arabicarum,
p. 8, ed Ibn-Abi-Dinâr, MS. di Parigi, fog. 20 verso e 21 recto, replicano
il nome di Mohammed-ibn-Abd-Allah-ibn-el-Aghlab, e la tradizione dei
19 anni di forte e savio governo, finito per morte il 236 o il 237 e cominciato,
come dice il Nowairi con evidente sbaglio di computo, il 225.



Ibn-Abbâr, infine (MS. della Società Asiatica di Parigi, fog. 148 verso),
porta il nome di Abu-'l-Aghlab-Ibrahim-ibn-Abd-Allah-ibn-Ibrahim-ibn-el-Aghlab,
che “assestò (dice egli), ed egregiamente resse la Sicilia
dall'anno 221 ch'ei vi fu mandato, per tutto il tempo della sua vita.”



Comparando le quali testimonianze, e notando la fede che merita ciascuna,
è evidente lo errore di tutti gli altri, fuorchè il Baiân, e Ibn-Abbâr;
e che Ibn-el-Athîr, seguíto da Ibn-Khaldûn, che il vero nome dapprima,
e poi con troppa fretta ripetè lo errore altrui. Lo errore stava nel
confondere i tre anni di governo di Mohammed-ibn-Abd-Allah (217 a 220),
e i sedici di Ibrahim (220 a 236), e far dei due fratelli un solo personaggio
che avesse retto la Sicilia per 19 anni.



Chiarito or questo punto, rimarrebbe un sol dubbio, cioè se il padre
di Ibrahim, chiamato Abd-Allah, fosse stato figliuolo di quell'Aghlab,
dal quale prese nome la dinastia, ovvero del costui figliuolo Ibrahim primo
principe d'Affrica; e perciò se il governatore mandato in Sicilia il 220 fosse
stato cugino germano di Ziadet-Allah, ovvero nipote, figliuolo cioè del fratello
che avea regnato prima di lui. Rimane il dubbio, io dico, per lo nome
di Ibn-Ibrahim che si legge in Ibn-Abbâr, e ch'io ho scritto in corsivo
nella citazione; ma come il MS. di Ibn-Abbâr che ho sotto gli occhi è
copia moderna e scorretta, così io credo si debba sopprimere questo grado
di genealogia, e stare al nome dato dal Baiân.



515. Baiân, tomo I, p. 98. La sola data dell'arrivo in Sicilia e il nome del
nuovo governatore Abu-'l-Aghlab-ibn-Ibrahim-ibn-Abd-Allah leggonsi in
Ibn-el-Athîr, MS. A, tomo I, fog. 124 verso, e Ibn-Khaldûn, Histoire de
l'Afrique et de la Sicile, p. 109.



516. Baiân, l. c.



517. Ibn-el-Athîr, MS. A, tomo I, fog. 124 verso.



518. I Bizantini, il cui navilio fu sì formidabile per cagione dei legni incendiarii,
non chiamavanli con nome speciale. I dromoni, ch'erano lor navi
da fila, portavano uno o più tubi di metallo, onde schizzava il fuoco greco
alla guisa delle lance a fuoco d'oggidì; e gli artiglieri, drizzando quella
lingua di fiamma come voleano, ardean la nave nemica. Aveano oltre a ciò
piccioli tubi, pentole e altri artifizii di fuoco da lanciare a mano o con macchine.
Veggansi a tal proposito le Institutions militaires de l'empereur
Léon, versione francese del Maizeroi, p. 136 seg.; e Reinaud et Favé, Du
feu grégeois, pag. 103 a 112.



Presso i Musulmani il nome di (nave) incendiaria apparisce la prima
volta, credo io, verso l'813; facendosi menzione da Ibn-el-Athîr d'una
harrâka con la quale il califo Amîn solea andare a diporto sul Tigri. Poi,
questa denominazione occorre al tempo delle Crociate nel significato di
barca da fiume, battello, gondola; ma tuttavia alcuni scrittori arabi la definivano:
“galea con un ordegno da gittar fuoco.” Da tale contraddizione
tra il nome e il fatto, è nato disparere su la qualità di nave che si dovesse
intendere sotto il nome di harrâka; ostinandosi i dotti a credere che si
trattasse sempre di una sola qualità di nave: e le varie opinioni su tal
punto si leggono nelle note dei signori Reinaud, Extraits etc. relatifs aux
Croisades, p. 415; ed E. Quatremère, Histoire des Sultans Mamlouks par
Makrizi, tomo I, p. 143, e tom. II, parte I, p. 24 e 25.



La menzione fatta delle harrâke dei Musulmani, e sopratutto d'una
dei Bizantini, nei combattimenti di Sicilia, parmi che tronchi ormai la lite,
mostrando come in varii tempi e luoghi si addimandarono così or navi da
guerra, or barche da diporto o commercio. In simil guisa le “bombarde”
dell'Italia meridionale ritengon oggi lo antico nome, ancorchè le si adoprino
a traffico di cabotaggio e siano smesse nella guerra.



Procedendo nelle conghietture, io penso che gli Arabi abbiano costruito
navi apposta, o almeno ingegni da incendiare, quando cominciarono
ad appropriarsi quel che poteano delle scienze ed arti de' Greci. In
questo particolare, come in parecchi altri, gli Arabi fallirono; e forse l'uso
delle navi incendiarie fu abbandonato da loro, perchè non seppero mai costruire
i dromoni veloci e forti come i Bizantini, e perchè fino al tempo
delle Crociate non venne lor fatto giammai di scoprir la vera composizione
del fuoco greco. Il nome che trovasi a Bagdad, come ho detto, nell'813,
e in Sicilia nell'835, prova che il saggio fosse stato cominciato o continuato
nei principii del IX secolo. E il tentativo fatto si può argomentare anco dai
ricordi cristiani che abbiamo intorno il fuoco greco: cioè che recollo a Costantinopoli,
verso la metà del settimo secolo, Callinico ingegnere di Siria,
e che sendosi adoperato con felice successo contro i Musulmani nei due
assedii di Costantinopoli, passò tra i segreti di Stato: e la corte spacciò che
un angelo lo avesse insegnato a Costantino il Grande; che Iddio serbasse
tremendi supplizii a chiunque lo rivelava; e che in fatti un traditore che
volle darlo ai nemici fu divorato da fiamme scese dal cielo. Come gli imperatori
non trascuravano i mezzi umani di guardare gelosamente quel
segreto, e come i chimici musulmani non seppero indovinar bene la
composizione prima del tempo delle Crociate, così i saggi di qualche
officiale subalterno che passasse dai Bizantini agli Arabi, tornarono tutti
vani. Forse le harrâke di Sicilia furono costruite con questo mezzo, e
però imperfettamente, e però si disusarono; affidandosi meglio i Musulmani
alle spade, alle lance e all'impeto e numero con che andavano
all'arrembaggio.



La voce carraca, mutata poi in caracca, carrica, carraque ec., dà
esattamente il suono della harrâka arabica, pronunziandosi anche così
la h nella voce genovese camâlo, venuta dall'arabo hammâl, e in tante
altre. La etimologia da harrâka mi pare assai più naturale che quelle
imaginate fin qui, su le quali veggansi Ducange, Glossarium mediæ et infimæ
latinitatis, alle dette voci; e Jal, Archéologie navale, tomo II,
p. 211, seg.



519. Ibn-el-Athîr scrive harrâka. Ho messo la denominazione che senza
dubbio davano i Greci.



520. Ibn-el-Athîr, MS. A, tomo I, fog. 124 verso; Ibn-Khaldûn, Histoire
de l'Afrique et de la Sicile, p. 109. Questi non parla del luogo della prima
impresa navale dei Musulmani, ma sol dice che essi, trovata l'armata bizantina,
la saccheggiarono; la quale frase, trattandosi di navi, non è più
precisa in arabico che nelle nostre lingue. Nel MS. di Ibn-el-Athîr, al contrario,
è lasciato in bianco il nome del paese depredato dalla armata musulmana.



521. Ibn-el-Athîr, l. c., e MS. C, tomo IV, fog. 192 recto; Ibn-Khaldûn,
op. cit., p. 110.



522. Confrontinsi Ibn-el-Athîr, MS. A, tomo I, fog. 125 recto; Ibn-Khaldûn,
op. cit., p. 110; e il Baiân, tomo I, p. 99. Scrivo il nome di Castelluccio, perchè
il testo di Ibn-el-Athîr ha K st l iâsa, e tra i tanti Castellucci, Castellacci
e nomi somiglianti che si trovano nella topografia della Sicilia, il comune
chiamato oggi Castelluccio è appunto su la via che dovea scorrere questa
schiera di Musulmani. Poichè l'annalista la dice diversa da quella che
s'era spinta fino all'Etna, cioè avea tagliato l'isola per lo mezzo; e mi pare
probabilissimo che la seconda impresa di questo anno fosse intesa ad esplorare
la costiera settentrionale, ove due anni appresso veggiamo assediata
Cefalù. M. Des Vergers ha letto questo nome “Catania;” ma oltre l'autorità
di Ibn-el-Athîr, che tratta evidentemente della stessa città di cui Ibn-Khaldûn,
i MSS. di questo secondo autore portano chiaramente K t liâna.



Il nome che ho letto Tindaro si vede scritto m d nâr nel Baiân. Trattandosi
di una fortezza importante, e su la costiera settentrionale, poichè
l'assaliva l'armata reduce dalle isole Eolie, Tindaro mi è parso, tra tutti
i nomi antichi e moderni, quel che più si avvicina al testo del Baiân.
Lo scambio della prima lettera non sarebbe caso straordinario. Edrisi scrive
Tindaro d n dâri. Tindaro fu città importante fino al tempo dei Musulmani,
e si trova noverata tra le sedi vescovili nel IX o X secolo. Durò
anco fino al XIV, leggendosi di un Vinciguerra Aragona signore di Tyndaris.



È da avvertire, in fine, che il Baiân non dice se questa impresa fosse
stata fatta dall'armata o dall'esercito, che la reca nel 222, quando Ibn-el-Athîr
la riferisce al 221, e l'attribuisce alle forze navali. Leggiamo in
questo autore essere state prese “cittadi e fortezze;”  ma la prima parola,
in arabico Modonan, potrebbe essere alterazione del detto nome geografico.



523. Confrontinsi Ibn-el-Athîr e Ibn-Khaldûn col Baiân, ll. cc., dei quali
il primo pone tutte queste fazioni nel 221, e l'ultimo tutte nel 222.



524. Legno sottile adoperato per dare avvisi, fare scoperte e simili officii.
Ho dato a questa voce la forma italiana del medio evo. I Greci scriveano
Χελάνδιον; i Latini dei bassi tempi, Chelandium; gli Arabi s l n d s.



525. Ibn-el-Athîr, MS. A, tomo I, fog. 125 recto, dice espressamente
che i Musulmani occuparono il solo borgo, e che i Cristiani si difesero nella
cittadella. Ibn-Khaldûn, op. cit., p. 100, narra il fatto più brevemente e
vagamente. La ritirata nella fortezza mostra che il campo d'osservazione
dei Bizantini questa volta fosse posto nel borgo.



526. Strabone scrive Κεφαλοίδιον; Tolomeo Κεφαλοιδίς; Κεφαλούδιος i
ricordi bizantini del IX secolo; Plinio Cephaloedis; altri latini Cephaludium
etc. Gli Arabi aveano non meno di quattro lettere per notare il suono
della κ greca e della c latina, la quale par abbia avuto il suono di una k,
per esempio Cicero pronunziata Kikero. Se contuttociò gli Arabi resero
la prima lettera con una Gim o una Scin, ciò prova che la sentivano pronunziare
dai Siciliani con lo stesso suono strisciante che diamo in oggi
in Sicilia alla c avanti le vocali e ed i. Cefalù era sede vescovile nel IX secolo
e però città importante.



527. Ibn-el-Athîr, MS. A, tomo I, fog. 124 verso; MS. C, tomo IV, foglio
192 recto.



528. Ibn-el-Athîr, l. c., Ibn-Khaldûn, op. cit., p. 110.



529. Ibn-el-Athîr, l. c., (sotto l'anno 201); e MS. A, tomo I, fog. 285
verso (sotto l'anno 223); Ibn-Khaldûn, op. cit., p. 111, 112.



530. Ibn-el-Athîr e Ibn-Khaldûn, ll. cc.; Nowairi, presso Di Gregorio,
Rerum Arabicarum, p. 7, 8. Lasciando indietro il secondo che non dà i
nomi, è da notare che que' di Platani e Caltabellotta si trovano presso
Ibn-el-Athîr e presso il Nowairi. Il nome di Corleone si legge distintamente
in ambo i MSS. del primo; e in que' del secondo è scritto Kârûb. Il seguente è
scritto in Ibn-el-Athîr Merw (notissima città del Khorâssan), e in
Nowairi M r a con una lettera senza punti diacritici tra la r e l'a; talchè
può essere b t th n i; ed io leggo per conghiettura Marineo, confrontandola
col nome di questa terra in Edrisi. L'ultima è data dal solo Nowairi,
Harsa in un MS., Harha nell'altro; probabilmente Gerasa, o Geragia. Si
riscontrino le note del Di Gregorio in questo luogo. Io rigetto la sua correzione
di Mirta, perchè Mirto è troppo lontana dalla provincia infestata
l'840. Per la stessa ragione e per la diversità delle lettere non assento a
leggere Kewârib il nome del Nowairi che risponde al Corleone d'Ibn-el-Athîr



531. Ibn-el-Athîr, l. c.; ove si trova, il nome di Ghirân, che significa
“grotta” o “caverna”, e anche il suo singolare Ghâr; talchè non resta
alcun dubbio su questa lezione; Ibn-Khaldûn, op, cit., p. 112. Il MS. di Parigi
di Ibn-Khaldûn ha Ghirûn; uno di Tunis, Ghirwân; nella edizione di
M. Des Vergers si legge Kairûn, e nella versione Coronia.



Il Fazzello, supponendo che il nome di Ἐρβησσὸς ed Herbesus derivasse
da ἔρεβος, e che significasse “caverne,” credette riconoscere una
delle due Erbesso dell'antica Sicilia nella terra delle Grotte, e l'altra non
lungi da Siracusa nel burrone della rupe di Pantalica, ch'è bucherato, in
fatti, di simili grotte come un alveare (Deca I, lib. X, cap. III, e lib. IV,
cap. I). Veggasi su cotesti giudizii del Fazzello il Cluverio, Sicilia Antiqua,
lib. II, cap. X e XI. Su le grotte destinate ad abituri o sepolture in varie
parti della Sicilia, meritano di esser lette le osservazioni di M. Felix
Bourquelot, Voyage en Sicile (Paris 1848), p. 164 e segg. M. Bourquelot
ne cita a Castrogiovanni, altre presso il lago Pergusa, altre tra Piazza e
Caltagirone, a Vizzini, Spaccaforno, Monte Aperto, Avola, Licodia, Ferla,
Valle d'Ispica, e quelle infine di Pantalica, ch'ei descrive minutamente.



Il mio amicissimo Saverio Cavallari, ingegnere e archeologo, ne ha
osservato altre a Lentini, Sortino, Palagonia, e crede importanti sopra
tutte quelle dette “Le Grotte di San Cono” presso Caltabellotta, e “Le
Grotte dei Giganti” tra Bronte e Maletto. Lo ritraggo da una lettera ch'egli
ha scritto recentemente al duca di Luynes, della quale il dotto archeologo
francese si è piaciuto darmi una copia.



532. Johannes Diaconus, Chronicon Episcop. Sanctæ Neapolit. Ecclesiæ.
presso Muratori, Rerum Italicarum Scriptores, tomo I, parte I, p. 314.
Non cito per questo fatto, nè per altri, i Chronici Neapolitani Fragmenta,
pubblicati dal Pratilli, Historia Principum Langob., tomo III, perchè mi
sembrano più che sospetti.



Allontanandomi dalla cronologia del Muratori, Annali d'Italia, 837,
ritengo che questo assedio sia precisamente quello di cui parla l'Anonimo
Salernitano; che sia cominciato in maggio 836; e che Sicardo, levando il
campo, abbia stipulato l'accordo del 4 luglio, 14ª indizione, pubblicato dal
Pellegrino, e indi dal Muratori, Rerum Italicarum Scriptores, tomo II,
parte 1, p. 256. Gli assalti che, al dir di Giovanni Diacono, ricominciava
Sicardo dopo la partenza dei Saraceni, presto si terminarono: nè Sicardo,
com'io credo, fece mai altra grossa guerra alla repubblica di Napoli.



533. Confrontinsi Ibn-el-Athîr, MS. A, tomo II, fog. 2; MS. C, tomo IV,
fog. 212 recto; Ibn-Khaldûn, Histoire de l'Afrique et de la Sicile, p. 118;
Abulfaragi, Historia Dynastiarum, p. 237, che è la sola menzione che vi
si faccia del conquisto della Sicilia; e in fine Hagi Khalfa, Cronologia,
MS. turco di Parigi, sotto l'anno 228, e versione del conte Rinaldo Carli,
intitolata Chronologia historica di Hazi Halifé ec., dove questo passo si
corregga così: “Anno 228, gli Aghlabiti occupano l'isola di Sicilia, cioè
a dire Messina.”



Dell'accordo con Napoli e degli aiuti che ne trassero i Musulmani,
parla il solo Ibn-el-Athîr. Il nome della città si legge con poca difficoltà
in entrambi i MSS., vedendovisi esattissimi gli elementi delle lettere, ed
erronei solo alcuni punti diacritici. In ogni modo, non può rimanere  dubbio
su la lezione; sendo Napoli la sola città cristiana di cui sappiamo che
fosse collegata in quel tempo coi Musulmani di Sicilia, e che abbia potuto
dar loro un'armata ausiliare. Debbo avvertire infine che secondo la
lezione alquanto incerta di un altro passo nel MS. A, l'assedio sarebbe
durato oltre due anni.



534. Ibn-el-Athîr, l. c.



535. Le condizioni topografiche assegnate a Mihkân nella geografia di
Edrisi, non lascian dubbio che il sito sia lo stesso dell'Alimena d'oggidì.
Un diploma latino pubblicato dal Di Gregorio, De supputandis apud Arabes
Siculos temporibus, p. 52, seg., contiene le versioni dal greco e dall'arabico
di due documenti del 1175, nei quali si legge il nome del casale Michiken,
e si vede ch'era posto in quel distretto. Al dire del D'Amico, Diction.
Siciliæ Topogr., si trovano presso Alimena rovine di antichi aquidotti
e sepolcri. Tra questo indizio e tra il nome di Mehkan o Mihkan, parmi si
possa supporre in quel sito la Ἡμιχάρα di Tolomeo, e Imachara di Plinio.



536. Chronicon Cantabrigiense, presso Di Gregorio, Rerum Arabicarum,
p. 41



537. Veggasi il capitolo XII di questo secondo Libro.



538. Il nome di Χαρσιανιτῶν si riconosce facilmente nella trascrizione
arabica Kharz nîta della Cronica di Cambridge, presso di Gregorio, Rerum
Arabic., p. 42. Quantunque questo non si legga tra i temi, ossia divisioni
militari, di Costantino Porfirogenito, non è dubbio che un corpo di truppe
bizantine portasse questo nome, e che vi fosse stato un tema di tale denominazione,
probabilmente unito ad altro al tempo del Porfirogenito. Veggasi
Theophanes continuatus, p. 181, 183, 273 e 374.



Non credo si tratti delle milizie del duodecimo tema di Oriente, il
Chersoneso, cioè, di Taurica e la Crimea d'oggi. Ma il nome di Χερσωνίται,
che si dà a que' popoli, risponderebbe ancora alla trascrizione arabica.



539. Chronicon Cantabrigiense, l. c.; Ibn-el-Athîr, MS. A, tomo II,
fog. 2; e MS. C, tomo IV, fog. 212 recto. Secondo l'una, seguì la battaglia
l'anno 6354 (1 settembre 845 a 31 agosto 846); secondo l'altro, il 229
(29 settembre 843 a 16 settembre 844); ma il numero dei Bizantini uccisi
che la Cronica di Cambridge porta a 9000, e Ibn-el-Athîr a più di 10,000,
non lascia dubbio su la identità del fatto. Forse questo seguì nell'845.
Ibn-el-Athîr assegna come luogo della battaglia Sciarra, secondo il MS. A,
e un nome non dissimile, ma poco leggibile nel MS. C. Gli elementi calligrafici
e la topografia mi portano alla lezione probabilissima di Butera.



540. Ibn-el-Athîr, l. c.; Ibn-Khaldûn Histoire de l'Afrique et de la Sicile,
p. 119.



541. Ibn-el-Athîr, l. c. Egli dà il nome di Marsa-t-tîn che troviamo
scritto con la stessa ortografia in Edrisi. A miluogo tra Mondello e Palermo,
Edrisi pone un punto chiamato Barca; il qual nome poteva esser dato
dagli Arabi, o rimaso dalla impresa di Amilcare. In ogni modo si è dileguato
dal duodecimo secolo in qua, e quella picciola cala in oggi si chiama
“La Vergine Maria.”



542. Chronicon Cantabrigiense, presso Di Gregorio, Rerum Arabic., p. 41.



543. Ibid., p. 42.



544. Confrontinsi Ibn-el-Athîr, Ibn-Khaldûn e la Cronica di Cambridge,
ll. cc. Si crede che Ragusa occupi il sito dell'Hybla Major degli antichi.



545. Confrontinsi Ibn-el-Athîr, MS. A, tomo II, fog. 2; MS. C, tomo IV,
fog. 212 recto; Baiân, p. 104; Ibn-Abbâr, MS., fog. 148, verso; Ibn-Khaldûn,
Histoire de l'Afrique et de la Sicile, p. 120; Nowairi, presso Di
Gregorio, Rerum Arabic., p. 8; Abulfeda, Annales Moslemici, an. 228 e 237.



Ho corretto il nome e la cronologia nel modo accennato di sopra,
p. 301, nota 1.



Una moneta, battuta in Sicilia sotto il governo d'Ibrahim, non porta
nè il suo nome, nè quello del principe aghlabita. È di argento, del peso
di grammo 1,10, e perciò del valore di circa venticinque centesimi di lira:
moneta sottilissima; e, dove la leggenda non è logora, notabile per la picciolezza
e nitidezza dei caratteri. Il diritto ha in giro vestigia di lettere
dileguate, e nel campo il simbolo aghlabita, la leggenda religiosa, e una
stelletta a sei raggi. Nel campo del rovescio è un'altra formola religiosa;
e in giro: “Nel nome di Dio fu battuto questo dirhem nella città di Ba n rm,
l'anno 239.” Questa moneta appartiene al Cabinet des Medailles di Parigi,
ov'io l'ho studiato. Tychsen ne pubblicò una simile, o forse lo stesso
esemplare, nello Additamentum I Introductionis ad rem nummariam ec.,
p. 44. Il signor Mortillaro ha copiato la leggenda del Tychsen nel suo catalogo,
Opere, tomo III, p. 346.



546. Confrontinsi Ibn-el-Athîr, MS. A, tomo II, fog. 19 verso, e MS. C,
tomo IV, fog. 215 verso; Baiân, tomo I, p. 104; Ibn-Khaldûn, op. cit, p. 120;
Ibn-Wuedrân, § 3; Ibn-abi-Dinâr (el-Kaïrouani), MS., fog. 21 recto; e versione
francese, p. 84; Nowairi, presso Di Gregorio, Rerum Arabicarum,
p. 8. Sendo morto Ibrahim di gennaio 851, le prime fazioni di Abbâs debbonsi
riferire alla primavera del medesimo anno; quella di Caltavuturo alla
state seguente.



547. Ibn-el-Athîr e Ibn-Khaldûn, ll. cc. In questa frase, secondo la più
parte dei MSS. di Ibn-el-Athîr, e di Ibn-Khaldûn che lo copia, il verbo
manca dei punti diacritici che indichino la persona. Così resterebbe incerto,
a prima vista, se il bottino fosse presentato dai soldati ad Abbâs, o
da questi al principe d'Affrica. Nondimeno il senso generale del periodo e
la tendenza degli altri fatti portano alla prima di così fatte interpretazioni;
e vi assente il solo MS. di Ibn-Khaldûn in cui la detta voce sia fornita di
punti diacritici.



548. Questo è il nome attuale; la giusta ortografia arabica data dai cronisti
e da Edrisi è Kala't-abi-Thûr ossia “Rocca di quel dal toro,” soprannome
che occorre varie fiate nei ricordi arabi.



549. Ibn-el-Athîr, l. c.; veggasi anche Ibn-Khaldûn, l. c.



550. Veggasi il capitolo VIII del presente Libro.



551. Il Baiân, tomo I, p. 104, senza nominare Castrogiovanni nè altro
luogo, porta i guasti in Sicilia il 237, e narra nel 238 l'altra impresa ch'è
forza supporre in terraferma; poichè il cronista nota che Abbâs prima mandò
in Palermo le teste degli uccisi, e poi tornò ei medesimo in Sicilia.



552. Confrontinsi: Ibn-el-Athîr, Baiân, Ibn-Khaldûn, ll. cc., badando a
togliere il nome di Butera, e sostituirvi Noto, nella versione di M. Des
Vergers, p. 121, ed a sostituire, all'incontro, Butera a Thira, nello estratto
di Ibn-el-Athîr, ch'ei dà in nota a p. 122.



Il nome che ho scritto Camerina si trova nel solo Baiân, guasto per
altro dalla umidità nel MS., e non facile a deciferare; come ritraggo dal
dotto amico mio, il professor Dozy di Leyde. Tuttavia vi si scoprono le lettere
s h rina, s m rina, sci m rina, o simili. Tra coteste lezioni io ho preferito
l'ultima 1º perchè la cronica dà a questo luogo il titolo di città; 2º perchè
altra non se ne trova in Sicilia, antica nè moderna, da potersi adattare
quelle lettere al suo nome; 3º perchè Camerina giaceva a poca distanza da
Ragusa; 4º perchè, non ostante la nota distruzione di Camerina in tempi
antichissimi, sappiamo che i Romani tentarono di ripopolarla, e le vestigia
della città non sono per anco dissipate, nè il nome. Il nome di Camerana
resta oggidì alla palude, a un fiumicello e ad una torre. Grandi avanzi di
fabbriche vi erano tuttavia nel XVI secolo, quando, al dir di Fazello, testimonio
oculare, furono tolte per costruire Terranuova. Pertanto mi pare
probabile che nell'853 un po' di popolazione soggiornasse, o fosse corsa
a rifuggirsi tra quelle rovine, difese dalla palude. Si potrebbe anco aggiungere
il ricordo di due vescovi di Camerina nei principii del VI secolo; ma
è dubbio se si tratti di Camerino nella Marca d'Ancona, come vuole
l'Ughelli, ovvero di Camerina in Sicilia: su di che si vegga il Pirro, Sicilia
Sacra, edizione del Mongitore, tomo I, p. 510.



Quanto a Butera, la Cronica di Cambridge, presso Di Gregorio, Rerum
Arabicarum, p. 42, la dice non venuta a sì tristo accordo, ma presa;
nè tra l'uno e l'altro fatto corre molto divario. La detta cronica lo porta
nell'anno 6362, cioè dal 1º settembre 853 al 31 agosto 854, che risponde
a un di presso alla data del 239 dell'egira che troviamo nel Baiân. Butera
è stata creduta la Hybla Hærea, ovvero il Mattorium degli antichi; ma senza
buone ragioni, com'ho accennato nel testo, giudicando la epoca delle
fabbriche di Butera, su i ragguagli che ne trovo nei libri, e su quel che
ne ho inteso. In ogni modo, sono avanzi che meritano molto studio, anche
da chi vorrà conoscere la architettura dei tempi musulmani.



553. Attesta ciò il Nowairi, o per dir meglio il cronista ch'ei copiava,
in un passo non ben letto da M. Caussin De Perceval, e pessimamente tradotto
dal Di Gregorio, Rerum Arabicarum, p. 8: Tum ipsemet profectus
fuit, ec. Però mi par bene dar una versione esatta di queste parole. Nowairi
dice: “Ed egli (Abbâs) or uscendo in persona, or mandando sue
gualdane, straziò, afflisse, e guastò le popolazioni e territorii nemici; se
non che talvolta comperavan da lui la pace con danari o schiavi.”



554. Veggasi qui appresso l'accordo di Kasr-Gedîd.



555. Confrontinsi Ibn-el-Athîr, MS. A, tomo II, fog. 19 verso; e MS. C,
tomo IV, fog. 215 verso; Baiân, tomo I, p. 104, 105, 106; Ibn-Khaldûn,
Histoire de l'Afrique et la Sicile, p. 121, dove non parmi esatta la versione
“et s'empara même du château neuf de cette ville (Castrogiovanni).”
Beladori, MS di Leyde, p. 275, porta nel califato di Motewakkel (an. 847
ad 861) la occupazione di Castrogiovanni e Gagliano, ch'egli scrive appunto
come Edrisi; e son queste le due sole città prese in Sicilia, delle quali gli
par doversi ricordare i nomi.



Or io credo che il Kasr-el-Hedîd, o El-Kasr-el-Gedîd, non sia altro
che un secondo nome della fortezza di Gagliano, perchè non posso supporre
che gli altri cronisti abbiano trascurato questa notabile vittoria ricordata
dal Beladori; e perchè il detto Kasr è la sola piazza d'importanza
ch'essi dicono presa nel califato di Motewakkel senza che se ne ritrovi il
nome nella geografia di Sicilia. Debbo avvertire nondimeno che Edrisi pone
su la costiera tra Termini e Cefalù una Sakhrat-el-Herîr, o, secondo il MS.
d'Oxford, El-Hedîd, che significherebbe la Rupe della Seta, o del Ferro;
valida fortezza ai suoi tempi, ch'è il Castrum Roccellæ dei diplomi siciliani
del medio evo; ed oggi ne rimangono le vestigia e il nome di Rocella, il quale
si dà anco a un picciolo villaggio dentro terra, detto altrimenti Campofelice.
Ma quantunque vicina a Cefalù, che fu presa lo stesso anno; e quantunque
convengano nel suo nome le lezioni di alcuni MSS., non credo che questa
fortezza abbia potuto mai contenere la grossa popolazione che si volea riscattare
con 15,000 dinar, ec. Infine par che non si tratti di Castronovo,
che sarebbe versione della lezione El-Kasr-el-Gedîd, poichè questo nome si
trovava scritto in Edrisi Kasr-nubu.



556. Baiân, tomo I, p. 106. Il nome è scritto S l 'ûda, con errore di ortografia
che occorre anco in alcuni MSS. di Edrisi.



557. Di Giovanni detto il Cretese, prefetto del Peloponneso, si fa menzione
nella continuazione di Teofane, cap. LXII, p. 303; ma non si vede
in che occasione abbia avuto quel soprannome, nè altrove si parla di lui.



558. Confrontinsi: Ibn-el-Athîr, MS. A, tomo II, fog. 19 verso, e 20 recto;
MS. C, tomo IV, fog. 215 verso; Chronicon Cantabrigiense, presso Di
Gregorio, Rerum Arabic., p. 42; Baiân, tomo I, p. 106; Nowairi, presso
Di Gregorio, op. cit., p. 9; Ibn-Khaldûn, Histoire de l'Afrique et de la
Sicile, p. 121.



La battaglia navale seguì innanzi il 31 agosto 858, poichè la Cronica
di Cambridge la nota nell'anno 6366.



Ritraendosi da Ibn-el-Athîr che il navilio combattuto di Ali appartenesse
ai Rûm, ossiano Bizantini, cade la conghiettura di M. Caussin De
Perceval, Histoire de la Sicile.... du Nowairi, p. 19, che il Cretese fosse
Abu-Hafs-Omar. Pertanto correggasi ciò che ne hanno scritto il Rampoldi,
Annali Musulmani, tomo IV, p. 315; e il Martorana, Notizie Storiche
dei Saraceni Siciliani, tomo I, p. 43. Il Wenrich, Commentarii,
lib. I, cap. VIII, § 79, scansa quest'errore, ma cade nell'altro di dir seguita
la battaglia navale dinanzi Siracusa; il che non si trova punto nel
testo d'Ibn-el-Athîr da lui allegato sopra una citazione di M. Des Vergers.



559. Nowairi il dice “barbaro” che significa “non arabo,” ma non se ne
sogliono servire per indicare i Rûm, ossiano Bizantini e Italiani; Ibn-el-Athîr
lo chiama a dirittura Rûmi.



560. Gebel-el-Ghadir, scrive Nowairi. La voce che rendo stazione è
Merhela che risponde alla nostra “posta.” La lunghezza del tratto di
strada così chiamato, variava secondo i luoghi. Edrisi conta 18 miglia tra
Caltanissetta e Castrogiovanni, e 12 tra questa e Pietraperzia. Caltanissetta
poi è equidistante dal lago Pergusa e da Castrogiovanni; ma Pietraperzia,
come situata a mezzogiorno libeccio, si avvicina più al lago che alla
città.



561. Nowairi, dice un finestrino dal quale entrava l'acqua; Ibn-el-Athîr,
una porticina dalla quale entrava l'acqua e si gettavano le immondezze.



562. Confrontasi: Ibn-el-Athîr, MS. A, tomo II, fog. 20 recto; MS. C,
tomo IV, fog. 215 verso; Chronicon Cantabrigiense, presso Di Gregorio,
Rerum Arabic., p. 42, Nowairi, ibid., p. 9, 10; Ibn-Khaldûn, Histoire de
l'Afrique et de le Sicile, p. 121, 122; Abulfeda, Annales Moslem., erroneamente
sotto l'anno 237 dell'egira; Ibn-abi-Dinâr, MS., fog. 21 recto, e
versione francese, p. 85, nella quale in luogo di Castrogiovanni si legge
“il castel di Bona;” Ibn-Wuedran, §3, con l'errore del 237 come in Abulfeda.



Ibn-el-Athîr e Nowairi, con altro errore, dicono che il giorno della occupazione
fosse stato un giovedì, quando il 15 scewal 244, al par che il
24 gennaio 859, caddero in martedì.



563. Infatti è una delle due città prese in Sicilia, delle quali diè i nomi
il contemporaneo Beladori, MS., p. 275.



564. Ibn-Khaldûn, Histoire de l'Afrique et de la Sicile, p. 116.



565. Ibn-el-Athîr, MS. A, tomo II, fog. 20; MS. C, tomo IV, fog. 215
verso. Ibn-Khaldûn, Histoire de l'Afrique et de la Sicile, p. 123, compendia
il primo, e sbaglia la data. La Cronica di Cambridge, presso Di Gregorio,
Rerum Arabic., p. 42, dice soltanto: Anno 6368 descenderunt Fendanitæ;
data e nome, su i quali è necessario un po' di comento. Principiando
dal nome, dirò che nel MS. è composto di sei lettere, senza contarvi l'articolo,
tra le quali non si trova che un sol punto diacritico. Perciò si può
leggere in cento maniere diverse, e le più strane sono al certo quelle a che
s'appigliarono gli editori, cioè Fendanitæ con la variante Effenditæ. Parendomi
evidente che tal nome etnico si debba cercare tra i popoli che
allor militavano sotto le bandiere bizantine, non esito a leggere k b d kia,
con che non si alterano gli elementi di alcuna lettera del MS., ma solamente
si correggono i punti diacritici, e si trova il noto nome di Cappadocia;
i soldati della quale provincia sono ricordati appunto in questo tempo
nelle guerre d'Oriente.



Quanto alla data, che corre dal 1º settembre 859 al 31 agosto 860, la
va a capello coi fatti ricordati da Ibn-el-Athîr; il quale al certo non segue
rigorosamente la cronologia, quand'ei narra lo sbarco e la sconfitta del
patrizio nello stesso anno 244, di cui non avanzavan che due mesi dopo la
presa di Castrogiovanni.



566. Grossa terra in Val di Mazara; oggi in provincia di Girgenti. Ha vestigia
di un forte castello poco distante dal sito attuale della città. Il nome
ai trova in Edrisi con lezione poco diversa. È evidentemente greco;
forse dei tempi cristiani.



567. L'un dei MSS. di Ibn-el-Athîr ha Ab ta; l'altre Aita; potendo bensì
in entrambe mutarsi la prima a in qualsivoglia altra vocale. Cercando i
nomi geografici che possano adattarsi a quei suoni, occorre in prima la
classica voce d'Ibla, chè varie città di tal nome ebbe la Sicilia antica,
nella regione tra levante e mezzodì, ancorchè di nessuna si conosca appunto
il sito. Viene poi Avola, terra presso Siracusa, ch'è per certo l'Abola
d'un diploma del 1149, e forse la Ἀβόλλα di Stefano Bizantino. Ma non so
comprendere la sollevazione di questa sola terra in Val di Noto, mentre
tutte le altre che scossero il giogo stavano in un gruppo nel Val di Mazara,
e Caltavuturo non era troppo lontana. Però vorrei aggiugnere una lettera,
mutare i punti, e leggere Entella, fortezza antichissima di cui si veggono
gli avanzi; e i Musulmani di Sicilia nel principio del XIII secolo vi si difesero
lungamente contro Federigo II imperatore.



568. Non trovo questo nome in Edrisi, nè alcuno somigliante, sia nei diplomi
sia nella geografia d'oggi. Dal seguito della narrazione si vede
ch'era in Val di Mazara. Significa la “Rocca di Abd-el-Mumîn” nome proprio
d'uomo.



569. Il solo Ibn-el-Athîr dà il nome di queste Ghirân, ossiano “Grotte,”
scritto in ambo i codici senza vocali, nell'uno coi punti diacritici, nell'altro
senza; sì che nel primo si dee leggere k r k na, nel secondo si può
sostituire la f ad una delle k o ad entrambe. Avrei letto Caucana supponendo
mutata la w in r, per errore non insolito nei MSS. arabi, se il sito
dell'antica Caucana, ove stette Belisario con l'armata prima di passare al
conquisto d'Affrica, fosse più certo e non si trovasse sulla riva del mare,
che non era la strada di Abbâs reduce a Palermo. Le grotte, ossia
i gruppi di grotte scavate in parte dalla man dell'uomo, son troppo frequenti
in Sicilia perchè questa indicazione valga a determinare il luogo
senza lo aiuto del nome. Perciò non si arriverà a sapere la vera lezione
del nome dato dall'annalista, che quando si studieranno questi antichissimi
monumenti. Intanto le conghietture posson cadere su le grotte presso Palazzolo,
quelle tra Piazza e Caltagirone, o le altre tra Bronte e Maletto, o
quelle di Macara presso il porto Vindicari, che ben potrebbe essere la
Caucana di Procopio a 200 stadii da Siracusa. Veggansi, per le grotte che
ho nominato, il Fazzello, deca I, lib. IV, cap. II, e lib. X, cap. II; Bourquelot,
Voyage en Sicile, p. 183, e la mia nota al capitolo precedente,
p. 310-311.



570. Confrontinsi: Ibn-el-Athîr, MS. A, tomo II, fog. 20, e MS. C, tomo IV,
fog. 215 verso; Ibn-Khaldûn, Histoire de l'Afrique et de la Sicile, p. 123.
Parmi errore del MS. di Ibn-Khaldûn che Abbâs assediava Kalat-er-Rum
ossia “la Rocca (detta) dei Bizantini.” Si dee leggere più tosto Kalat-lir-Rum
“una rocca dei Bizantini.” Accennano senz'altro la morte di Abbâs,
e alcuni con divario di data, Nowairi, presso Di Gregorio, Rerum Arabic.,
p. 10; il Baiân, tomo I, p. 106; Abulfeda, Annales Moslemici, sotto l'anno
247, § 3; Ibn-Wuedran, § 3 del testo, e versione francese di M. Cherbonneau
nella Revue de l'Orient, décembre 1853, p. 427; Ibn-Abi-Dinâr,
MS., fog. 21 recto.



571. Beladori, MS., p. 275, dice espressamente che gli Aghlabiti avessero
preso in Sicilia oltre venti città, le quali erano tuttavia in mano dei Musulmani,
quando occuparono Castrogiovanni e Gagliano. Tal numero risponde
a un di presso a quello de' nomi che ricaviamo dagli altri annalisti. Ma egli
è certo che dei luoghi ricordati da costoro, alcuni, come Mineo e Lentini
fossero stati abbandonati; altri al contrario come Platani, Ragusa, Sutera,
meramente assoggettati al tributo. Però mi sembra che non ostante la casuale
coincidenza del numero, le terre di cui parla Beladori, siano le città
o castella ove faceano soggiorno i Musulmani. La appellazione sua di città
(medina) non si dee prendere qui in senso troppo rigoroso.



572. I due rami discendeano da Sâlem; l'uno per Aghlab, Ibrahim (fondatore
della dinastia), e Aghlab padre del principe regnante Mohammed;
l'altro per Sofiân, Sewâda, e Sofiân padre di Ahmed e di Khafâgia. Questa
seconda genealogia è data da Ibn-Abbâr, MS., fog. 35 verso. Veggansi, su
le vicende del regno di Mohammed, il Nowairi, Conquête de l'Afrique ec.,
in appendice a Ibn-Khaldûn, Histoire des Berbères, versione di M. De Slane,
tomo I, p. 417, seg.; Ibn-Abbâr, l. c.; Ibn-el-Athîr, sotto l'anno 233,
capitolo degli avvenimenti diversi.



573. Questi importanti particolari della riforma dell'esercito si leggono
nella continuazione di Teofane, p. 265. Per gli altri della vita di Basilio,
non occorrono citazioni.



574. Baiân, tomo I, p. 106; Nowairi, presso Di Gregorio, Rerum Arabic.,
p. 10. Ibn-el-Athîr non fa menzione di questo breve governo.



575. Nowairi, l. c.; Ibn-el-Athîr, MS. A, tomo II, fog. 33 recto, MS C,
tomo IV, fog. 221 recto; Ibn-Khaldûn, Histoire de l'Afrique et de la Sicile,
p. 124; Ibn-Abi-Dinâr, MS., fog. 21 recto, e vers. franc., p. 85; Ibn-Wuedrân,
MS., § 3, e versione di M Cherbonneau, Revue de l'Orient,
décembre 1853, p. 427, Abd-Allah lasciò il governo, dopo cinque mesi, in
giumadi 1º del 248 (4 giugno a 3 luglio 882).



576. Confrontisi, Baiân, tomo I, p. 106, e Ibn-el-Athîr, l. c. Il nome
e il caso di Ribbâh sono riferiti dal solo Baiân, il quale non porta in quale
provincia si combattesse. Per certo in Sicilia; poichè il Baiân dice presa
la città di Gibel-Abi-Malek, il qual nome si trova appunto in Ibn-el-Athîr
insieme con que' di Kalat-el-Armenîn e Kalat-el-Mosciâri'a. Di nessuna
delle tre so indovinare il sito.



577. Confrontinsi Ibn-el-Athîr, 1. c., Ibn-Khaldûn, Histoire de l'Afrique
et de la Sicile, p. 124; Nowairi, presso Di Gregorio, Rerum Arabicarum,
p. 10; Abulfeda, Annales Moslemici, an. 247; Ibn-abi-Dinâr (el-Kaïrouani),
MS., fog. 21 recto; e versione francese, p. 85. Ibn-Wuedrân chiama il
morto Abbâs-ibn-Fadhl, sâheb (principe) di Sicilia, e dice Khafâgia emiro
venuto in Sicilia dalla parte del principe aghlabita di Kairewân in luogo di
Abd-Allah-ibn-Abbâs, che era stato eletto dalla colonia. Il Baiân, tomo I,
p. 103, narra una vittoria di Khafâgia nel 236 (850-851) sopra certi sollevati
di Tunis.



578. Confrontinsi Ibn-el-Athîr e Ibn-Khaldûn, ll. cc. Il secondo dei quali
dice vincitore Mahmûd sotto Siracusa; ma parmi errore del compendio
ch'egli faceva troppo sbadatamente degli annali dell'altro; poichè in questi
si legge senza equivoco la vittoria dei Cristiani. Ibn-el-Athîr, nel medesimo
luogo, nota che secondo alcuni cronisti si arrendè, quest'anno 248,
Ragusa occupata poi certamente il 252; ond'egli è in forse se il fatto del 248
sia portato per errore di data. Erroneo io il credo, leggendosi nella Cronica
di Cambridge che Ragusa fu occupata la prima volta l'anno 6356, che
risponde a un di presso al 233 dell'egira e 847-48 dell'era nostrale; e la
seconda, l'anno 6375 che coincide in parte col 252 dell'egira e l'866-67 di
Cristo. Della prima dedizione di Ragusa avea già parlato Ibn-el-Athîr stesso,
da noi citato a suo luogo.



579. MS. A, tomo II, fog. 38 recto, tra gli avvenimenti diversi del 248.
Ma parmi evidente che si debba riferire al 249.



580. Baiân, tomo I p. 107, sotto l'anno 249. Secondo questa cronica
e quella di Nowairi, Ziadet-Allah era fratello; secondo Ibn-Khaldûn, figliuolo
del predecessore Ahmed. Veggasi Nowairi, presso De Slane, Histoire des
Berbères par Ibn-Khaldoun, tomo I, p. 422, in appendice.



581. Ibn-el-Athîr, MS. A, tomo II, fog. 33 recto, e MS. C, tomo IV,
fog. 221 recto. Veggasi Ibn-Khaldûn, Histoire de l'Afrique et de la Sicile,
p. 124, dove si legga Noto in vece di Butera.



582. Baiân, tomo I, p, 107. Vi si legge, come in altri luoghi di questa
compilazione, Kasrbâna, e si dee correggere senza dubbio Kasriânna. Non
si tratta di Castelbuono, nè di Castelnuovo, nè di Castronovo; poichè la
lettera su la quale cade l'accento è una u non un'a; l'una delle quali non
può confondersi con l'altra nei MSS. Badisi che il Baiân, per evidente lacuna,
tace la presa di Castrogiovanni.



583. Rampoldi, Annali Musulmani, tomo IV, p. 353, senza citazioni. Il
gran lavoro del Rampoldi è a un di presso inutile, per questo vezzo del non
citare e di aggiugnere del proprio le circostanze che gli sembravano opportune
a raffazzonare gli avvenimenti. Così leggiamo nello stesso volume
IV, p. 340, sotto l'864: “Gli Aglabiti di Sicilia, i quali già da alcuni
anni si erano impadroniti di Ragusi e di alcuni altri castelli di minor conto,
vennero di colà scacciati da Basilio, cognato dello imperatore di
Costantinopoli;” la quale impresa di Basilio, non solamente non è ricordata
da alcuno, ma la critica dee rigettarla al tutto; non essendo possibile
in questo caso il silenzio degli scrittori cortigiani di casa macedone. Poi
sotto l'865 il Rampoldi porta la occupazione di Noto, tolta dalla Cronica
di Cambridge, ancorchè senza citar questa. Infine, nell'867, incomincia:
“I Greci eseguirono un felice sbarco in Sicilia, e dopo alcuni combattimenti,
nei quali i Musulmani ebbero la peggio, ricuperarono la forte
piazza di Noto etc.,” e qui continua con lo episodio di Khafâgia. Ma
dond'ei prese questo sbarco; e donde la occupazione di Noto; e quel numero
appunto dei mille cavalli, e quel nome di Castrogiovanni? Com'egli
al certo non ebbe sotto gli occhi il Baiân, così suppongo che abbia trovato
qualche cenno alterato del fatto nelle compilazioni persiane, sue sorgenti
favorite.



Tal racconto è stato ripetuto dal Martorana, che cita il Rampoldi,
Notizie ec., libro I, cap. II, tomo I, p. 47. Il Wenrich, lib. I, cap. VIII,
§ 80, vergognandosi di citar l'uno o l'altro, gittò la impresa di Basilio e
la prigionia di Khafâgia su la coscienza di Nowairi, Ibn-Khaldûn e Abulfeda,
che sono innocentissimi di queste fole.



584. Chronicon Cantabrigiense, presso Di Gregorio, Rerum Arabicarum,
p. 42. Nel testo stampato manca la parola lir-Rûm, che si trova nel MS.
Però, in vece di troncare nella versione pubblicata dal Caruso le parole
cœperunt Romæi, come ha fatto il Di Gregorio, si corregga: Captæ sunt
quatuor scelandiæ Romanorum in Syracusis.



585. In caratteri arabici questi due nomi hanno lettere comuni e altre
assai somiglianti, sì che l'uno si potea confondere con l'altro; e gli annalisti
erano portati a preferire il nome di Taormina, come meno ignoto.



586. Ibn-el-Athîr, MS. A, tomo II, fog. 33 recto, MS. C, tomo IV,
fog. 221 recto. Veggasene il sunto in Ibn-Khaldûn, l. c., e l'anno vi si
corregga 252, secondo un MS. di Tunis, che risponde qui alla cronologia
degli altri annalisti.



587. Ibn-el-Athîr, l. c.; Chronicon Cantabrigiense, l. c., che porta presa
Noto la seconda volta il 6374, il quale anno coincide col 252 dell'egira
dal 21 gennaio al 31 agosto 866.



588. Confrontinsi: Ibn-el-Athîr, Ibn-Khaldûn, Chronicon Cantabrigiense,
ll. cc. Quest'ultima porta la occupazione di Ragusa il 6375, che coincide
col 252 dell'egira dal 1 settembre al 31 dicembre 866.



589. Confrontinsi Ibn-el-Athîr e Ibn-Khaldûn, ll. cc., Baiân, tomo I,
p. 108.



590. Ibn-el-Athîr e Ibn-Khaldûn, ll. cc.



591. Confrontinsi Ibn-el-Athîr, Baiân, ll. cc., e Ibn-Khaldûn, op. cit.,
p. 125.



592. Ibn-el-Athîr, l. c. Ibn-Khaldûn con minore verosimiglianza dice
che entrato Mohammed da un altro lato della città, la prima schiera lo credè
aiuto che venisse ai nemici; onde si pose in fuga.




593. In ambo i MSS. di Ibn-el-Athîr troviamo un nome senza punti diacritici,
la cui prima lettera può essere b, t, th, n, i, la seconda r, la terza
s ovvero sci, alla quale segua la terminazione femminile. Però non trovando
nome antico che più si adatti a quei caratteri, leggo Tiracia, la
quale si vuol che risponda a Randazzo. Quest'ultima è voce bizantina,
probabilmente venuta da ̔Ρενδάκης o ̔Ρεντάκιος, soprannome di un patrizio
Sisinnio dei tempi di Leone Isaurico e d'un ricco ateniese parente del
patrizio Niceta sotto l'imperatore romano Lecapeno, ricordati l'uno da
Teofane, tomo I, p. 616; l'altra nella Continuazione di Teofane, lib. VI
(Romano Lecapeno), § 4, p. 399, e nei passi corrispondenti di Simeone e
di Giorgio Monaco. Par che alcuno della famiglia sia passato in Sicilia poichè
la Cronica di Cambridge nell'anno 934 fa menzione di un Rendâsci governatore
di Taormina. Rhentacios era anche il nome di un monte di Macedonia,
del quale si fa menzione nelle guerre dei Patzinaci, verso la metà
dell'undecimo secolo. Veggasi Michele Attalista, recentemente pubblicato
da M. Brunet de Presle, nella nuova edizione della Bizantina, Roma 1853,
p. 36.



594. Confrontinsi ibn-el-Athîr, MS. A, tomo II, fog. 33 recto, e MS. C,
tomo IV, fog. 221 recto; Baiân, tomo I, p. 108; Ibn-Khaldûn, Histoire de
l'Afrique et de la Sicile, p. 125; Nowairi, presso Di Gregorio, Rerum Arabicarum,
p. 10; Ibn-Abi-Dinar, MS., fog. 21 verso; Ibn-Wuedrân, MS.,
§ 3, e versione di M. Charbonneau, Revue de l'Orient, décembre 1853,
p. 427; Abulfeda, Annales Moslemici, tomo II, p. 206, sotto l'anno 248.



595. Autorità citate di sopra, e Ibn-Abbâr, MS., fog. 35 verso.



596. Ibn-el-Athîr, e le altre autorità della nota 1, pagina precedente.



597. Ibn-el-Athîr, MS. A, tomo II, fog. 69 recto.



598. Confrontasi Ibn-el-Athîr, MS. A, tomo II, fog. 34; MS. C, tomo IV,
fog. 221 recto; Nowairi, MS. 702, fog. 21 recto, e 702 A, fog. 52 recto, e
versione francese di M. De Slane, in appendice a Ibn-Khaldûn, Histoire des
Berbères, tomo I, p. 423; ove è sbagliato il nome del capitan affricano.
Veggasi anche Ibn-Khaldûn, Histoire de l'Afrique et de la Sicile, p. 117.
Ibn-Khaldûn, senza dir dei Bizantini, riferisce la impresa al 255 (19 dicembre
868 a 7 dicembre 869), e però tratta del primo sbarco. Nowairi non
assegna data precisa. All'incontro quella d'Ibn-el-Athîr, che torna all'870,
esattamente riscontrasi con la data del 29 agosto 6378 che troviamo nella
Cronica di Cambridge, presso Di Gregorio, Rerum Arabicarum, p. 42.



599. Confrontinsi: Ibn-el-Athîr, l. c., e anche MS. A, tomo II, fog. 81
recto; Baiân, tomo I, p. 109; Nowairi, presso Di Gregorio, Rerum Arabic.,
p. 10; Ibn-Abi-Dinâr, MS., fog. 21 verso, con la erronea data del 257;
Ibn-Wuedrân, con lo stesso errore; Abulfeda, Annales Moslemici, an. 248,
255, 257.



600. Nowairi, l. c., e p. 11. In questo nome ho aggiunto Ibn-Fezâra, ricavandosi
quest'altro grado di parentela dal nome di Abbâs-Ibn-Fadhl, nominato
di sopra, p. 315 e 321.



601. Nowairi, l. c.; Baiân, tomo I, p. 109.



602. Nei capitoli della pace stipolata l'851 tra Radelchi e Siconolfo
(presso Muratori, Rerum Italicarum Scriptores, tomo II, parte I, p. 260 e
seg., § XXIV) si legge un patto reciproco di cacciare i Saraceni præter illos
qui temporibus DD. Siconis et Sicardi fuerunt Christiani si magarizati
(cioè apostati) non sunt. Sicone cominciò a regnare l'817, e Sicardo finì
l'839. Citandosi questi due principi, è manifesto che i Saraceni fossero venuti
almeno due fiate diverse. Il luogo non si ritrae, e l'ho detto per conghiettura.



603. Anonymi Salernitani Chronicon, cap. LVII della edizione del Muratori,
LXIII del Pratilli, e LXXII del Pertz. L'autore, che non pone data,
scrive il fatto dopo l'assassinio dell'abate Alfano, e avanti la occupazione
di Amalfi.



Il Muratori par abbia supposto identiche le due imprese, poichè negli
Annali registra l'aiuto di Napoli l'837, e non parla affatto di Brindisi. Il
Wenrich, lib. I, cap. V, § 58, narra questa fazione con la data certamente
erronea dell'836, e lascia indietro l'altra.



604. Veggansi le autorità citate dal Pagi nella Critica a Baronio, Annales
Ecclesiastici, an. 840, § 13; e inoltre, Anonymi Salernitani Paralipomena,
cap. LVIII della edizione del Muratori, e LXXII di quella di Pertz;
Chronicon Monasterii Sanctæ Sophiæ Beneventi, presso Muratori, Antiquitates
Italicæ, tomo I, e Pertz, Scriptores, tomo III, p. 173; Chronici Amalphitani
Fragmenta, cap. V, presso Muratori, Antiquitates Italicæ, tomo I,
p. 209; Benedicti Sanctæ Andreæ Monachi Chronicon, presso Pertz, Scriptores,
tomo III, p. 701; Leonis Ostiensis, lib. I, cap. XXVI; Pirro, Sicilia
Sacra, Notitia Ecclesiæ Lipariensis, p. 951.



605. Uno dei capitoli stipolati il 4 luglio 836 tra Sicardo e lo Stato di
Napoli, Amalfi e Sorrento, vieta ai mercatanti di questo Stato di comperare
uomini dei Longobardi e rivenderli sul mare.



606. Anonymi Salernitani Chronicon, edizione del Muratori, cap. LXVI;
del Pratilli, LXXIV; e del Pertz, LXXXI.



607. Le due autorità principali di questa guerra dell'Adriatico sono: Johannis
Diaconi Chronicon Venetum, presso il Pertz, Scriptores, tomo VII,
p. 17; e Ibn-el-Athîr, MS. A, tomo I, fog. 185 verso, e MS. C, tomo IV,
fog. 192 verso, sotto l'anno 223. Dei quali il Veneziano narra i fatti, l'Arabo
li accenna appena; ma entrambi convengono nella data, che l'uno porta
l'anno della ecclissi solare di maggio (che avvenne il 8 maggio 840) l'altro,
l'anno 225 dell'egira, che risponde all'840, dovendo intendersi della primavera
e della state. Ecco le parole d'Ibn-el-Athîr: “Mosse l'armata dei
Musulmani alla volta della Calabria; e vinsela. Indi, scontratisi con l'armata
del principe di Costantinopoli, i Musulmani la combatterono e ruppero;
ritirandosi gli avanzi di quella a Costantinopoli. E questa fu segnalatissima
vittoria.” L'attestato della cronica veneta, che Osero fosse
stata arsa il secondo giorno appresso Pasqua, ci porta a supporre la battaglia
di Taranto qualche settimana innanzi, e però i conquisti di Calabria
nel corso della primavera e della state, non già avanti il mese di marzo
e la battaglia navale, come scrive Ibn-el-Athîr.



Ho reso vincere il verbo arabo fetah, il cui significato non può confondersi
con quello di fare incursione, che gli Arabi dicono gheza, donde
la nota voce razzia, come la pronunziano in Affrica, che già si è introdotta
nel linguaggio francese.



Veggansi anche Ibn-Khaldûn, Histoire de l'Afrique et de la Sicile,
trad. di M. Des Vergers, p. 111; e Dandolo, Chronicon Venetum, lib. VIII,
cap. IV, § 6, 7, 8, presso Muratori, Rerum Italicarum Scriptores, tomo XIII.
Si accorda con la data dell'840 la testimonianza di Lupo Protospatario, là
dove ei nota che l'anno 919 era l'ottantesimo della entrata degli Agareni
in Italia. L'Anonimo Salernitano, l. c., dice che il primo effetto del “generale
movimento dei Saraceni” fosse la presa di Taranto, e poi dessero
il guasto alla Puglia.



608. Ibn-el-Athîr e Ibn-Khaldûn, ll. cc.



609. Ibn-el-Athîr, MS. A, tomo II, fog. 198 recto e verso; e MS. C, tomo
IV, fog. 211 recto, non porta data; ma vale per questa il nome del
principe il quale regnò da giugno 838 a febbraio 841. Si riscontri con
l'Anonimo Salernitano, l. c.



610. Johannis Diaconi Chronicon Venetum, presso Pertz, Scriptores, tomo
VII, p. 18.



611. Ibn-el-Athîr, MS. A, tomo I, fog. 185 verso, e MS. C, tomo IV,
fog. 192 recto, sotto l'anno 233.



612. Il Diacono Giovanni di Venezia, l. c., dà questo nome di Saba; e
ripetonlo in imprese susseguenti altre croniche italiane e scritti bizantini,
insieme con quello di σολδάνος, σαλδανὸς, Saothan, Saogdan, Seodan, ec.
Sâheb, pronunziato volgarmente Sahb, par sia stato scritto “Saba” per le
reminiscenze bibliche dei Cristiani, e perchè la h non rincalzata da vocale
sfuggiva agli orecchi stranieri. Ho già accennato il valore della voce Sâheb.
Sovente s'incontra Sâheb-el-Istûl nel significato di “ammiraglio,” poichè
gli Arabi, per esprimere la novella idea di armata navale, adottarono la voce
στόλος, e stolium.



613. Erchemperti Historia, cap. XV; Historiola ign. Cassin., cap. VIII.



614. I cronisti italiani scrivono Calfon e anche Alfonses in alcuni codici
men corretti. Ritraggiamo il vero nome da Ibn-el-Athîr, il quale sbaglia la
data della presa di Bari, portandola sotto il califato di Motewakkel (847-861),
MS. A, tomo II, fog. 198 recto e verso; MS. C, tomo IV, fog. 211 recto.
Non par sia questo Khalfûn lo uccisore di Khafâgia, del quale si è detto
nel capitolo precedente.



615. Obsitis quidem vestimentis et calciamentis saltem, nec tarabere succinctis,
sed solis harundinibus manibus gestantes, leggiamo nella Historiola
ignoti Cassinensis, cap. VIII. Tarabere si è spiegato da alcuni “tabarro;”
altri hanno corretto nec tara bene ec.; cioè “nè ben cinti di fascia:” che
mi sembrano l'una e l'altra zoppe interpretazioni. Parmi che si tratti di
una specie di armatura, probabilmente corazza, e potrebbe essere appunto
il plurale durâri', sfigurato dai copisti in guisa da non potersi riconoscere; ovvero la voce greca dei bassi tempi ταραβείνα, di
cui il Du Cange nel Glossario Greco.



616. Veggasi la nota di Pratilli, Historia Principum Langobardorum,
tomo I, p. 98.



617. Confrontinsi: Historiola ignoti Cassinensis, cap. VIII; Erchemperti
Historia, cap. XVI. Sul sito della nuova Capua, veggasi la nota del Pratilli
alla Historiola ec., nell'opera citata, tomo I, p. 202.



618. Non abbiamo il nome di costui dai cronisti arabi. A prenderlo come
lo scrivono i Cristiani, sarebbe Abu-l-Fâr, ossia “Quel dal topo;” Abu-'l-Fares,
ossia “Quel dal cavallo ec.”



619. Confrontinsi: Historiola ignoti Cassinensis, cap. X ed XI; Erchemperti
Historia, cap. XVII; Anonymi Salernitani Chronicon, cap. LXVI
della edizione di Muratori, LXXIV di Pratilli, e LXXXI di Pertz.



620. Anonymi Salernitani Chronicon, cap. LXVI e LXVIII del Muratori,
LXXIV e LXXVI di Pratilli, e LXXXI e LXXXIII di Pertz.



621. Ibn-el-Athîr nel capitolo “Delle guerre dei Musulmani in Sicilia”
MS. A, tomo II, fog. 2, e MS. C, tomo IV, fog. 212 recto, dopo la presa di
Lentini scrive: “Questo medesimo anno (232, 846-7) i Musulmani si fermarono
nella città di... in terra di Lombardia e la presero ad abitare.”
Il nome della città è scritto Tâbth; delle quali lettere sono certissime le
prime due al par che l'accento sull'a; la b si può scambiare con una n o
altra, e l'ultima può essere t, th ec. Non esito ad aggiungere una r, e leggere
Târant, corrispondendo tutti gli altri elementi di lettere a quelle con
che gli Arabi scrivono tal nome.



622. Johannis Diaconi Chronicon Episcop. Sanctæ Neapolitanæ Ecclesiæ,
presso il Muratori, Rerum Italicarum Scriptores, tomo I, parte II, p. 315;
dal quale è superfluo dire che ho tolto i soli avvenimenti, non le riflessioni
ch'io ne traggo. Il cronista narra in continuazione l'assalto di Roma,
ed io non so perchè il Muratori negli Annali abbia riferito le fazioni di
Ponza ec. all'845.



623. Confrontinsi: Historiola Anonymi Cassinensis, cap. IX e XIX; Johannis
Diaconi, Chronicon Episcop. Sanctæ Neapolitanæ Ecclesiæ, presso Muratori,
Rerum Italicarum Scriptores, tomo I, parte II, p. 315, 316; Anastasii
Bibliothecarii Epitome Chronicor. Cassinens., presso Muratori, Rerum
Italicarum Scriptores, tomo II, parte I, p. 369; Prudentii Trecensis
Annales, presso Pertz, Scriptores, tomo I, p. 442; Johannis Diaconi Chronicon
Venetum, presso Pertz, Scriptores, tomo VII, p. 18, e parecchi
altri.



624. Anastasii Bibliothecarii, Vita di Leone IV, presso il Muratori, Rerum
Italicarum Scriptores, tomo III, parte I, p. 231, 237, seg.



625. Historiola ignoti Cassinensis, cap. XII e XIV. La data si scorge da
Anastasio Bibliotecario, che nella Vita di Leone IV porta la rovina d'Isernia
nella 10ª indizione.



626. Prudentii Trecensis Annales, presso Pertz, Scriptores, tomo I,
p. 443.



627. Erchemperti Historia, cap. XVIII.



628. Confrontinsi: Historiola ignoti Cassinensis, cap. XVIII; Erchemperti
Historia, cap. XIX; Johannis Diaconi Chronicon Episcoporum ec., presso
Muratori, Rerum Italicarum Scriptores, tomo I, parte II, p, 316;
Anastasii Bibliothecarii Epitome Chronicor. Cassinen., presso Muratori,
Rerum Italicarum Scriptores, tomo II, parte I, p. 370; Andreæ Presbyteri
Bergomatis Chronicon, § 13, presso Pertz, Scriptores, tomo III, p. 236,
ove si correggano le date; Anonymi Salernitani Chronicon, cap. LXVI
a LXXI della edizione di Muratori, LXXV a LXXIX di Pratilli, e LXXXII,
seg. di Pertz; Adonis Archiep. Viennensis Chronicon, presso il Pertz,
Scriptores, tomo II, p. 323.



L'Anonimo Cassinese discorda dal Salernitano nei particolari e nel
nome del condottiero tradito, che secondo lui fu lo stesso Apolofar, di cui
si è detto; ma potrebbe errare l'uno il nome, l'altro il soprannome della
stessa persona, o queste esser due vittime diverse delle stesso tradimento.
La testimonianza di Anastasio che porta precisamente la data dell'851;
quella del contemporaneo Adone arcivescovo di Vienna che segna l'anno
dell'Incarnazione 850; il titolo di imperatore dato dai più a Lodovico, e
altre ragioni che lungo sarebbe ad esporre, mi han portato ad assegnare
l'851 al fatto di Benevento, discostandomi in ciò dal giudizio del Muratori,
Annali d'Italia, che lo riferisce all'848.



Veggasi l'accordo pubblicato anche con la data dell'851 dal Muratori,
Rerum Italicarum Scriptores, tomo II, parte I, p. 260, seg., e dal Pratilli,
Historia Principum Langobardorum, tomo III, p. 214, seg.



629. Baiân, tomo I, p. 104, sotto l'anno 238 (22 giugno 852 a 10 giugno
853). Come questo diligente compilatore dice positivamente che Abbâs
mandò le teste in Palermo e che poi tornò in Sicilia, così è evidente che
la fazione si combattesse in terraferma.



630. L'Anonimo Cassinese, innanzi la strage di Benevento scrive: Hoc
videlicet tempore Tarantum, fame obsessa, a Saracenis capitur. Ma non pone
data, nè vuole osservare l'ordine del tempi. Historiola ignoti Cassinensis,
cap. XVII.



631. Ibn-el-Athîr, MS. A, tomo II, fog. 20, e MS. C, tomo IV, fog. 215
verso, narrando la morte e ricordando i meriti di Abbâs, scrive ch'egli
infestò la Calabria e la Longobardia e vi pose colonie di Musulmani. Mi par
si debba riferire a questo tempo.



632. Ibn-el-Athîr, MS. A, tomo II, fog. 198 verso, e MS. C, tomo IV,
fog. 211 recto.



633. Il titolo di Sultano entrò molto tardi nel diritto pubblico dei Musulmani.
Infino alla metà del decimo secolo dell'era nostrale si incontra di
rado negli scrittori arabi e sempre per designare un principe di fatto.
Cadendo in pezzi il califato, questo nome si onestò verso la fine del decimo
secolo; e poi Saladino lo rese illustre.



634. Confrontinsi: Erchemperti Historia, cap. XX e XXIX; Historiola
ignoti Cassinensis, cap. XXII. La tradizione in Francia portò che Lodovico
avesse già aperto la breccia a Bari, quando per cupidigia, affinchè l'esercito
non saccheggiasse la città, differì l'assalto alla dimane; propose un
accordo; e i Musulmani la notte risarciron le mura, sì ch'ei fu costretto a
partire. Fola ripetuta in tutti i tempi per dissimulare la diffalta di simili
imprese. Veggasi il Muratori, Annali, 852, al quale anno è riferita, erroneamente,
credo io, questa espedizione.



635. Veggasi la apposita Dissertazione del Pratilli, Historia Principum
Langobardorum, tomo III, p. 242, seg.



636. Veggasi la nota del Pratilli alla Historiola ignoti Cassinensis, nella
citata raccolta, tomo I, p. 222, 223.



637. Confrontinsi: Historiola ignoti Cassinensis, cap. XXVIII, XXX, XXXIII,
le lacune della quale si suppliscano con lo squarcio aggiunto al cap. XXX
dal Tosti, Storia della Badia di Monte Cassino, tomo I, p. 128; Erchemperti
Historia, cap. XXIX; Anastasii Bibliothecarii Epitome Chronicor.
Cassinens., presso Muratori, Rerum Italicarum Scriptores, tomo II, parte I,
p. 370; Johannis Diaconi Chronicon Episcoporum Sanctæ Neapolitanæ Ecclesiæ,
presso Muratori, Rerum Italicarum Scriptores, tomo I, parte II,
p. 316; Anonymi Salernitani Chronicon, cap. LXIX e LXXXII, della edizione
di Muratori, LXXVII, XC, di Pratilli; Chronicon Vulturnense, presso
Muratori, Rerum Italicarum Scriptores, tomo I, parte II, p. 403.



È qui da avvertire che secondo la detta aggiunta del Tosti, la quale
risponde alla narrazione di Leone d'Ostia, lib. I, cap. XXXIV, il Monastero
di San Vincenzo in Volturno sarebbe stato arso in questa scorreria e rimasto
disabitato per trentatrè anni. Ma Erchemperto, contemporaneo e
bene informato, e la Cronica speciale del Monastero di San Vincenzo, ne
portano espressamente la distruzione verso l'882. Tra coteste due diverse
tradizioni l'ultima mi pare più degna di fede; e però suppongo una interpolazione
nel MS. della Historiola, ch'ebbe alle mani Leone d'Ostia, forse
lo stesso che si conserva a Monte Cassino e ch'è servito alla detta pubblicazione
del Tosti.



638. Anonymi Salernitani, op. cit., cap. LXXXIV di Muratori, XCII di
Pratilli.



639. Confrontinsi: Historiola ignoti Cassinensis, cap. V, VI, VII; Erchemperti
Historia, cap. XXXII, XXXIII; Johannis Diaconi Chronicon Episcoporum
Sanctæ Neapolitanæ Ecclesiæ, presso Muratori, Rerum Italicarum
Scriptores, tomo I, parte II, p. 316; Reginonis Monachi Chronicon, anno
867, presso Pertz, Scriptores, tomo I, p. 578; Andreæ Presbyteri Bergomatis
Chronicon, § 14, 15, presso Muratori, Antiquitates Italicæ, tomo I,
e presso Pertz, Scriptores, tomo III, p. 236; Adonis Archiepiscopi Viennensis
Chronicon, presso Pertz, Scriptores, tomo II, p. 323; Annales
Bertiniani, presso Muratori, Rerum Italicarum Scriptores, tomo II, parte I,
p. 554.



640. Theophanes continuatus, lib. V, cap. LIII, LIV, LV, correggendovi
molti anacronismi su la venuta dei Musulmani in Italia. Credo che gli assalitori
della Dalmazia fossero stati quei di Taranto, poichè Bari era già
assediata. Constantinus Porphyrogenitus, De Admin, Imperio, cap. XXIX;
e De Thematibus, lib. II, cap. XI.



641. Ibn-el-Athîr, MS. A, tomo II, fog. 33 recto, MS. C, tomo IV, fog. 221
recto. Il nome di Gaeta è scritto senza punti diacritici, ma non si può sbagliare.
La cagione di quest'atto d'ostilità non detta da alcun cronista, mi
sembra evidente.



642. Africa è posto qui evidentemente come nome di città. Ma la città
di Mehdia che i Cristiani chiamavano più comunemente Affrica, fu fondata
nel X secolo; nè mai si era dato tal nome a Kairewân capitale dell'Ifrikia
ossia Africa propria, sotto gli Aghlabiti. Ciò conferma il sospetto che la
epistola fosse stata compilata o almeno interpolata e infiorata a modo suo,
dallo Anonimo Salernitano, al cui tempo Mehdia era sì celebre nel Mediterraneo.



643. Confrontinsi: Erchemperti, Historia, cap. XXXIII; Anonymi Salernitani,
Chronicon, cap. LXXXVII a CVIII della edizione del Muratori, CI
a CXVI di Pratilli; Johannis Diaconi, Chronicon Venetum, l. c.; Johannis
Diaconi, Chronicon Episcoporum Sanctæ Neapolitanæ Ecclesiæ, l. c., Chronicon
Vulturnense, l. c.; Chronica Varia Pisana, presso Muratori, Rerum
Italicarum Scriptores, tomo VI, p. 107; Andreæ Presbyteri Bergomatis,
Chronicon, l. c.; Constantinus Porphirogenitus, De Administrando Imperio,
cap. XXIX, e De Thematibus, lib. II, cap. XI. La Continuazione
di Teofane, con volontario anacronismo, attribuisce ai Bizantini la presa
di Bari, ch'essi occuparono parecchi anni appresso.



Ho cavato molti particolari dalla epistola di Lodovico a Basilio, inserita
dall'Anonimo Salernitano e pubblicata dal Baronio e da altri. Io ho ammesso
i fatti, quantunque l'epistola mi sembri apocrifa. Li ho ammesso
perchè il compilatore, qual ch'ei fosse, li potè avere da tradizione come tanti
altri che non cadono in dubbio; o forse que' fatti si trovavano nella epistola
autentica di cui egli dà la parafrasi. Parafrasi mi sembra poi questa, sì perchè
vi è fatta menzione della città d'Affrica come notai di sopra, e sì per
le soverchie dissertazioni filologiche che vi si trovano. Mi pare certamente
apocrifa la conclusione dell'epistola, in cui Lodovico per indurre Basilio a
dargli aiuti navali, dice ch'ei si propone di ridurre la città di Napoli e
conquistare la Sicilia; delle quali la prima riconoscea tuttavia il nome
dello imperatore di Costantinopoli, e la seconda in parte era sua, possedendovi
Siracusa, Catania, e quasi tutta la regione orientale.



644. De Administrando Imperio, cap. XXIX.



645. Confrontinsi: Erchemperti, Historia, cap. XXXIV; Anonymi Salernitani,
Chronicon, cap. CIX del Muratori, CXVII del Pratilli; Theophanes
continuatus, lib. V, cap. LVI, LVII; Constantinus Porphirogenitus, De
Administrando Imperio, l. c.



646. Fasciolam. Se n'è voluto dedurre che il principe di Salerno portasse
una specie di turbante; e non si è pensato ch'ei potesse tornare dal
bagno, probabilmente di mare, col fazzoletto che avea tenuto in testa durante il
bagno.



647. Anonymi Salernitani, Chronicon, cap. CX e CXI di Muratori, e XCVIII,
XCIX di Pratilli.



648. Pubblicato dal Muratori, Antiquitates Italicæ, Dissertazione XL.



649. Confrontinsi: Erchemperti, Historia, cap. XXXIV; Anonymi Salernitani,
Chronicon, cap. CIX del Muratori, e CXVII del Pratilli; Chronicon
comitum Capuæ, cap V, presso Pratilli, Historia Principum Langobardorum,
tomo III, p. 112, e le autorità citate dal Muratori, Annali d'Italia,
anni 871 e 872.



650. Gli scrittori arabi ci dicono quel soprannome e quella indole del
principe aghlabita; e, come ho già notato (cap. VII, del presente libro,
p. 353, nota 3), la elezione dei due fratelli. I Cristiani danno, con poco
divario tra loro, il numero dello esercito musulmano. Di loro, Andrea
prete da Bergamo novera a 20,000 quei che combatterono a Capua, e aggiugne
che i Musulmani levassero lo esercito quando intesero la espugnazione
di Bari, tenendola grande ignominia di lor gente. Erchemperto e
l'Anonimo Salernitano portano l'esercito a 30,000.



651. La data si ricava da Andrea prete di Bergamo. L'Anonimo Salernitano
espressamente dice venuto l'esercito per le Calabrie.



652. Ut machinam quam nos Petrariam nuncupamus construerent miræ
magnitudinis et valde turrim unam quæ nunc dicitur Splarata attererent,
scrive l'Anonimo Salernitano. Veggasi il capitolo seguente, p. 305.



653. .... atque in luxuriis et variis inquinamentis fervebat in tantum, ut
ille Abdila thorum sibi parari jusserit super sacratissimum altare; ibique
puellas, quas nequiter depredoverat, opprimebat. Sed non diu etc. Ma il
prete inventor di questa leggenda non sapea che gli Orientali giacciono
sui tappeti stesi in terra; e che Abd-Allah avea sessanta o settant'anni.



654. Nowairi e il Baiân, citati di sopra, cap. VII, p. 353.



655. L'Anonimo Salernitano chiama il predecessore Abdila e costui Abemelech.
Si vede che a Salerno, per la frequenza dei commerci coi Musulmani,
non si guastavano troppo i nomi proprii.



656. Confrontinsi: Erchemperti, Historia, cap. XXXV; Johannis Diaconi,
Chronicon Episcoporum Sanctæ Neapolitanæ Ecclesiæ, presso Muratori,
Rerum Italicarum, tomo II, parte I, p. 317; Anonymi Salernitani, Chronicon,
ediz. del Muratori, cap. CXI a CXXI, del Pratilli, cap. CXIX a CXXIX;
Chronicon Comitum Capuæ, cap. V, presso Pratilli, tomo III, p. 112;
e presso Pertz, Scriptores, tomo III, p. 205; Andreæ Presbyteri Bergomatis,
Chronicon, cap. XV, presso Pertz, Scriptores, tomo II, p. 236;
Johannis Diaconi, Chronicon Venetum, che porta la principale sconfitta
a Terracina, e il numero degli uccisi a 11,000, presso Pertz, tomo VII,
p. 19; e le altre autorità citate dal Muratori, Annali d'Italia, an. 871,
872, 873.



657. Baiân, tomo I, p. 109.



658. Chronicon Cantabrigiense, presso Di Gregorio, Rerum Arabicarum,
p. 42, sotto l'anno costantinopolitano 6380 (871-2).



659. Ibn-el-Athîr, MS. A, tomo II, fog. 198 recto; MS. C, tomo IV,
fog. 211. Questi due fatti sono ripetuti da Ibn-Khaldûn, Histoire de l'Afrique
et de la Sicile, p. 117.



660. Baiân, tomo I, p. 109.



661. Nowairi, presso Di Gregorio, Rerum Arabicarum, p. 11. Abu-Abbâs,
secondo il nome dato dal Nowairi, non era fratello di Ribâh, poichè
il Ia'kûb, padre di quest'ultimo, è detto figliuol di Fezâra, e però sembra
d'altra famiglia. Ma può darsi che si tratti dello stesso personaggio di cui
una cronica saltasse parecchi gradi di genealogia fino al ceppo della famiglia,
e un'altra cronica desse il solo nome del padre. Di più, come Nowairi
porta il casato e il Kenîe, che qui è Abu-Abbâs, non già il nome
proprio, è possibile che questo sia stato Ahmed, e il personaggio stesso di
cui fanno menzione Ibn-el-Athîr, e il Baiân, ll. cc. Il Rampoldi, Annali
Musulmani, anno 872, dice Abu-Abbâs morto di una caduta di cavallo, e
cita Nowairi, che non ne sa nulla.



662. Nowairi, l. c., dice surrogato ad Abu-Abbâs-ibn-Ia'kûb-ibn-Abd-Allah,
un fratello di cui non dà il nome, o almeno nol troviamo nei manoscritti.
Da un'altra mano, Ibn-el-Athîr, MS. A, tomo II, fog. 81 recto,
anno 257, senza far motto dei governatori ricordati da Nowairi dopo
la morte di Mohammed-ibn-Khafâgia, dice succeduto a costui Ahmed-ibn-Ia'kûb-ibn-Modhâ-ibn-Selma,
che secondo questo scrittore “non visse
a lungo, sendo morto il 258.” Il Baiân, tomo I, p. 109, dopo Mohammed-ibn-Khafâgia
porta un Ahmed-ibn-Ia'kûb, fratello dello emiro della
Gran Terra; ma non va più oltre nella genealogia, e il dice morto il 258,
e sostituitogli il figliuolo Hosein. Abulfeda, Annales Moslemici, anno 257,
porta anche surrogato direttamente a Mohammed-ibn-Khafâgia Ahmed-ibn-Ia'kûb.



Tra questa discrepanza di compilatori, sembra che il Nowairi, più
diligente nelle inezie, abbia notato tre governatori, trascurati da Ibn-el-Athîr
e dal Baiân per essere rimasi in uficio brevissimo tempo; e che
l'Ibn-Ia'kûb, di cui Nowairi non dà il nome proprio, sia appunto l'Ahmed
di quegli altri due, come notai di sopra. Debbo aggiungere che stando
strettamente alle lezioni dei compilatori tre varie famiglie avrebbero tenuto
in men d'un anno il governo della Sicilia, quelle cioè di Ia'kûb-ibn-Fezâra,
di Ia'kûb-ibn-Abd-Allah, e di Ia'kûb-ibn-Modhâ; ma è più
probabile che vi sieno errori nei nomi o salti nelle genealogie. Dubito
inoltre della lezione di Ibn-el-Athîr, perchè Ibn-Abbâr, che in questa
materia fa più autorità, parla (MS., fog. 35 recto) di un Ia'kûb vivuto
nel tempo di cui trattiamo e figliuolo di Modhâ-ibn-Sewâda-ibn-Sofiân-ibn-Sâlem,
di Sâlem, dico, padre di Aghlab e avolo del fondatore della
dinastia. Ia'kûb era dunque cugino di Kafâgia emiro di Sicilia. Era stato
anco uomo di molto séguito a corte del principe aghlabita Mohammed-ibn-Aghlab
di cui già si parlò, e i suoi discendenti furono detti, da lui,
Ja'kûbîa “Giacobini:” nome che allor non portava pericolo. Mi pare probabilissimo
che l'Ahmed nominato da Ibn-el-Athîr sia stato figliuolo di costui,
e Modhâ non figliuolo di Selma, ma bisnipote di quel Sâlem progenitor
comune di questa famiglia e degli Aghlabiti.



663. Baiân, l. c.; Nowairi, l. c.



664. Nowairi, l. c., lo chiama erroneamente Abd-Allah-ibn-Mohammed-ibn-Ibrahim-ibn-Aghlab,
facendolo supporre discendente in linea retta
dal fondatore della dinastia; quando ei non era che figliuolo del figlio del
costui fratello. Chiarisce tale genealogia Ibn-Abbâr, MS., fog. 35 recto, il
quale dà anche: 1º l'anno della elezione al governo di Sicilia, corrispondente
a quello del Nowairi; 2º la notizia de' suoi meriti letterarii e degli
oficii esercitati prima e dopo del governo di Sicilia; e 3º i versi che indirizzò
a un intimo amico, dolendosi di doverlo lasciare, quando fu promosso
a tal governo.



665. Nowairi, l. c.



666. Veggansi qui appresso i nomi del capitano di Sicilia al tempo che fu
presa Siracusa, e degli altri che gli succedettero per venti anni. Perciò è
manifesto errore di Nowairi che l'Abbissinio reggesse la Sicilia per ventisei
anni continui. Al più si potrebbe credere deposto verso l'876, e rieletto
verso l'896, quando Ibn-el-Athîr fa menzione del suo nome.



667. Ibn-el-Athîr, MS. A, tomo II, fog. 86 recto; Baiân, tomo I, p. 109.



668. Theophanes continuatus, lib. V, cap. LXIX, p. 309. Portando con anacronismo
l'assedio di Siracusa dopo le vittorie del capitano bizantino Nasar
in Sicilia ed in Calabria, lo scrittor palatino comincia il capitolo così:
“I Barbari Cartaginesi, per la sconfitta che avean toccato, temendo che
l'armata romana non li assaltasse in casa loro, allestirono anch'essi
molte navi; e com'e' seppero che in primavera non fossero uscite le
forze imperiali, credendole distolte da altra guerra, mossero con lor navilio
alla volta di Sicilia. Giunti alla capitale dell'isola (cioè Siracusa),
la cinsero d'assedio.” Le sconfitte dei Musulmani d'Affrica, alle quali si
allude, non erano al certo quelle date da Nasar, che seguirono dopo la
espugnazione di Siracusa.



669. Ancorchè gli scrittori musulmani non parlino di forze mandate dall'Affrica,
si può creder questo alla Continuazione di Teofane. Si vedrà in
appresso, per testimonianza del Baiân, che in questo tempo erano ritenuti
prigioni in Palermo, senza dubbio per comando di Ibrahim-ibn-Ahmed,
due suoi congiunti.



670. Ibn-el-Athîr, MS. A, tomo II, fog. 104 verso; e MS. di Bibars (che
è copia d'Ibn-el-Athîr) nella Biblioteca di Parigi, Ancien fonds arabe,
nº 669, fog. 43 recto. Leggo chiaramente in quest'ultimo MS., e con poco
dubbio nel primo, il nome di Rametta.



671. Ibn-el-Athîr, l. c., dice “occupato alcun sobborgo” di Siracusa.
La Continuazione di Teofane, lib. V, cap. LXIX, p. 309, similmente porta
dato il guasto “alla campagna ed ai sobborghi” (τὴν κώραν καὶ τά
προάστεια.)



672. Veggasi il capitolo III del presente Libro.



673. Cum turris juxta mare, ad ipsum portum majorem ædificata, ubi
dextrum cornu (κέρας) oppidi protenditur ec. Così nella versione di M. Hase.
La penisola d'Ortigia è bislunga. Quel dei lati maggiori che guarda a ponente
mette fuori due braccia, l'uno dei quali dritto verso mezzodì, e ristringe
l'entrata del porto maggiore; l'altro, storcendo in su verso Maestro,
forma l'istmo. Il lato di ponente che risponde al porto maggiore va detto
dunque fronte della città; e l'istmo, ala o corno dritto.



674. L'istmo è largo circa un ottavo di miglio siciliano, ossia da 186 metri.



675. Ἑλέπολις, nel testo. Si sa da Ammiano Marcellino ch'era una tettoia
di assi, coperta di vimini e argilla, congegnatovi sotto una trave
armata di ferro da percuotere il muro. Risponde perciò al montone, gatto,
ec., come si chiamò dalla foggia del ferro che stava in cima alla trave.
Veggasi il Thesaurus linguæ græcæ, di Enrico Etienne, edizione di Hase
e Dindorf, tomo III.



676. Χελώνη, tettoia minore che gli antichi faceano talvolta con gli scudi.
Qui pare quel che poi si chiamò mantelletto per proteggere gli artefici che
lavoravano a scalzare il muro.



677. Teodosio Monaco, l. c.



678. Teodosio dice soltanto che una parte della torre sul porto grande
e indi un pezzo della cortina crollassero pei tiri dei mangani. Ciò non potea
avvenire se i proietti non correano per curva assai lieve, da potersi
chiamare linea retta ove non si parli tecnicamente. Delle macchine servite
dai Saraceni di Lucera feci menzione nella Storia del Vespro Siciliano,
capitolo X, p. 226, e nota a pag. 228, ediz. Le Monnier. Gli altri esempii
ai quali ho accennato, occorrono nella presente Storia.



679. Ibn-el-Athîr, l. c.



680. Βραχιόλιον. Teofane, nella Chronographia, usa questa voce, prima
in significato di braccialetto propriamente detto, ossia ornamento del braccio
(tomo I, p. 225 e 491); e poi (p. 541), di fortificazione attenente alla
Porta d'oro di Costantinopoli, negli assalti che diè l'armata musulmana
nel famoso assedio del 673. Il testo di Teodosio dice nel presente luogo:
Τὰ ὰμφὶ τοῖν λιμένοιν τείχη, ἂ δη βραχιόλια ὺνομάζουσιν; e la versione
di M. Hase: Mœnia circa utrumque portum quæ brachiolia vocant. Parmi
che τείχη si debba prender qui nel senso di fortificazione in generale, e
ὰμφὶ di presso piuttosto che intorno. E veramente quelle due voci si trovano
talvolta adoprate in questi significati; e basta guardare una pianta
topografica, e considerare che il porto grande gira da sette miglia, per
capacitarsi che non si tratti di muro intorno intorno.



681. Χρυσίνος. Ho posto il nome che dettero a questa moneta gli occidentali.
Il valsente in peso di metallo, spessissimo alterato, è di 13 lire incirca.



682. Νομίσμα, voce usata nello stesso significato di χρυσίνος.



683. Τέτανος.



684. Ὁς ὰσκὸν.



685. Così è da supporre, leggendosi nel testo: καὶ τούτοις πολυμερῶς
διατρήσασα; e nella versione di M. Hase: multis ex partibus terebratos.



686. Colpiti di ήμιπληξία, dice il testo qui al certo inesatto, poichè
“emiplessia” significa “paralisia di un lato.” Fin qui mi riferisco sempre
alla epistola di Teodosio.



687. Georgius Monachus, De Basilio Macedone. § 11, p. 843.



688. Theophanes continuatus, lib. V, cap. LXIX, LXX, p. 309 seg.



689. Se meritasse maggiore fiducia la traduzione latina che pubblicò il
Gaetani di certi versi di Teodosio indirizzati a un Beato Sofronio, che
pare sia l'arcivescovo di Siracusa, si potrebbe affermare che il grosso
dell'esercito musulmano si fosse ridotto alle stanze nell'inverno. Ma come
farvi assegnamento, se la narrazione in prosa non ne parla, e se la traduzione
dei versi è del tenor seguente?




Genus Ismael ascendit

Syracusanorum in urbem,

Ambitu ambiens hanc;

Aggressus devicit (devicitur?)

Dolose supervenit extemplo

Per annum etiam navigavit

Post decem autem menses excidit

Obsidio urbem.




690. Sappiamo da Ibn-el-Athîr che l'assedio di Siracusa fa cominciato
da Gia'far-ibn-Mohammed, governatore dell'isola; e leggiamo nel Baiân,
dopo la espugnazione di Siracusa, che costui fosse ucciso in Palermo lo
stesso anno 264. Da un'altra mano, Teodosio chiama il capitano dello esercito
vincitore Busa amiræ Chagebis filius, e lo dice diverso dall'emiro supremo
ch'era in Palermo, al quale fu condotto il narratore insieme con gli
altri prigioni. Attagliandosi l'una all'altra coteste due testimonianze, possiamo
stare a quelle, e mettere da parte il Nowairi che ne discorda. Costui
nella storia di Sicilia non parla della espugnazione di Siracusa. In quella
d'Affrica, pubblicata de M. De Slane in appendice a Ibn-Khaldûn, Histoire
des Berbères, p. 425, attribuisce la vittoria ad Ahmed-ibn-Aghlab; forse
senz'altra ragione che di supporlo in quel tempo governatore della Sicilia,
come abbiam notato nel presente capitolo.



Quanto al nome del vincitor di Siracusa, che Teodosio non poteva
ignorare, mi par che vada letto Abu-l'sa, figliuolo dell'hâgeb ossia ciambellano
di Ibrahim-ibn-Ahmed; poichè le due lettere latine ch sono trascrizione
ordinaria della greca χ, come questa dell'ha, 6ª lettera dell'alfabeto
arabico, con la quale comincia la voce hageb; e le lettere g e b similmente
rispondono alle arabiche. È maraviglia a trovare sì intatta quella
parola passata per mano di varii copisti e d'un traduttore; poichè di questo
squarcio il testo greco si è perduto. Debbo qui avvertire, per render
testimonianza al vero, che M. Famin, nella Histoire des Invasions des Sarrazins
en Italie, Paris 1843, della quale è uscito solo il primo volume, e
la quale avrò poche altre occasioni di citare, ha colto nello stesso segno
mio, tirando a un altro. La voce Châgeb gli parve corruzione del nome
patronimico di Mohammed-ibn-Kohreb; e ne disse le male parole a Teodosio,
anche per aver chiamato costui emiro, e conchiuse doversi correggere
il nome Mouça fils de l'émir Khareb; cioè Mohammed-ibn-Kohreb,
che per caso si trova appunto lo hâgeb del principe aghlabita in questo
tempo.



691. Fo questo conto su quello degli uccisi quando fu presa la città.



692. Theophanes continuatus, lib. V, cap. LXX, p. 511.



693. Teodosio Monaco, l. c.



694. Die prima post vigesimam mensis maij, quarta vero ab eo die quo
murus corruit; dice la versione pubblicata dal Gaetani. Ma quel quarto
giorno dopo la caduta del muro non risponde al conto fatto poco prima.
Perciò credo inesatta la versione, e che si debba intendere quarta feria,
ossia mercoledì, il giorno appunto della settimana che notano concordemente
la Cronica di Cambridge e il Baiân.



695. Questo nome non è dato da Teodosio; ma il Gaetani crede su buone
ragioni che così si chiamasse l'arcivescovo.



696. La Continuazione di Teofane nota espressamente che fossero uccisi
tutti i soldati, e fatti schiavi i cittadini.



697. Teodosio.



698. Questo passo si trova nella parte di cui è perduto il testo
greco.



699. Ibn-el-Athîr.



700. Le autorità bizantine sono: Theodosii monachi atque grammatici,
Epistola de expugnatione Siracusarum, versione latina che fece un monaco
basiliano, per nome Giosafà, sopra un MS. del monastero del Salvatore di
Messina; e fu pubblicata dal Gaetani, Vitæ Sanctorum Siculorum, tomo II,
in appendice; poi dal Pirro, ec. Il MS. andò a male con tanti altri,
perduto nei monasteri di Spagna o sepolto nella Vaticana, ove è da sperare
che un giorno si trovi. Intanto abbiamo uno squarcio del testo in un
MS. di Parigi, il quale sventuratamente non arriva nè anco a metà della
epistola; ma capitò in ottime mani, poichè M. Hase n'ha fatto una versione
latina, e pubblicatala con l'originale greco, in appendice alla Leonis Diaconi
Caloensis Historia, Parigi, 1819; su la quale edizione fa ristampato a
Bonn, il 1828. La pubblicazione di M. Hase ci ammonisce a non fidarci
troppo della prima versione latina, che talvolta sbaglia il significato, e per
lo più si perde in parafrasi. — Theophanes Continuatus, lib. V, cap. LXIX,
LXX, p. 309, seg., oltre i cenni che si trovano in Georgius Monachus, De
Basilio Macedone, cap. XI, p. 843; Symeon Magister, idem, p. 691; Nicetæ
Paphlagonii, Vita Sancti Ignatii, presso Labbe, Sacrosancta Concilia,
tomo VIII, p. 1238.



Degli autori arabi ne trattano: Ibn-el-Athîr e Nowairi, ll. cc.; Baiân,
tomo I, p. 110; aggiungasi la Cronica di Cambridge, presso Di Gregorio,
Rerum Arabicarum, p. 42.



La data della espugnazione, il 21 maggio, si trova al paro in Teodosio
nella Cronica di Cambridge, e nel Baiân. L'anno 878 è determinato
da queste ultime due autorità. Manifesto l'errore di coloro che, seguendo
la Continuazione di Teofane, han detto presa Siracusa l'880.



701. I titoli di queste due elegie sono stati rinvenuti dal dotto ellenista
siciliano Pietro Matranga. Veggasi Spicilegium Romanum, tomo IV, Romæ,
1840, p. xxxix.



702. I cronisti musulmani affermano precisamente che l'esercito vincitore
andasse via da Siracusa dopo due mesi. Teodosio scrive essere rimaso prigione
per trenta dì; nel qual tempo i Musulmani ardeano e guastavano la
città: e poi mandarono lui e gli altri prigioni in Palermo sotto la scorta
dei negri; ma non che marciasse con tutto lo esercito. Queste due testimonianze
perciò non si contraddicono punto.



703. Solarium, nella versione; manca il testo greco.



704. Demosterium; certamente il testo portava δεσμωτήριον.



705. Si celebra il 10 del mese di dsu-'l-haggi, che quell'anno cadde nel
12 agosto 878, secondo il conto degli astronomi musulmani, e il 13, secondo
il conto comune.



706. Ex iis qui populo præerant. Qualche fakîh o sceikh.



707. Non enim hoc fas esse, leggiamo nella versione latina. I Musulmani
d'altronde non fecero mai sagrifizii umani, come par che pensasse Teodosio;
e la legge risparmiava la vita ai preti cristiani.



708. Tutto ciò da Teodosio, l. c.



709. Chronicon Cantabrigiense, presso Di Gregorio, Rerum Arabicarum,
p. 43, dice venuto a posta un che ricomprò i prigioni di Siracusa l'anno
6393. Il Rampoldi, Annali Musulmani, an. 886, al solito senza citare,
scrive che fossero riscattati 4253 prigioni che si trovavano “nel solo ergastolo
di Siracusa,” e quasi altrettanti al Kairewân. Ma Siracusa era distrutta;
i prigioni condotti in Palermo, come dice Teodosio, che dovea
saperlo; e il numero non potea essere stato sì grande, che il quinto appartenente
al governo sommasse ad ottomila e più, quanti si dice che ve
ne fossero tra Kairewân e lo ergastolo di Sicilia. Perciò la compilazione
orientale, da cui il Rampoldi par che abbia cavato quelle cifre, o è favolosa
o erronea.



710. Il Gaetani, non trovando altra memoria di loro, chè la Cronica di
Cambridge per anco non si conoscea, e volendo accrescere il catalogo dei
martiri siciliani, suppone che Sofronio e i compagni fossero morti per
la Fede.



711. Baiân, tomo I, p. 110. Quivi non leggonsi i gradi della parentela con
Ibrahîm-ibn-Ahmed, ma si argomentan dai nomi. Traduco a caso il soprannome,
ch'è scritto senza vocali, onde si potrebbe leggere Kherg-er-ro'ûna,
“Nugolo di pazzia.” ed è suscettivo d'altre lezioni e interpretazioni. Nel
Baiân quest'omicidio è scritto dopo la presa di Siracusa. Ma ciò non prova
che accadesse dopo: e le conseguenze del misfatto, riferite dal Baiân tutte
nello stesso anno, fan supporre o ammazzato Gia'far nei principii, ovvero
che l'autore non osservi rigorosamente la cronologia.



712. Baiân, l. c. Quivi si legge Hosein-ibn-Riiâh. Correggo Ribâh per
essere famiglia illustre della colonia, e per trovarsi appo Nowairi un Hosein-ibn-Ribâh
governatore della Sicilia nell'872, come si è detto a p. 391.



713. Baiân, tomo I, p. 110.



714. Chronicon Cantabrigiense, presso Di Gregorio, Rerum Arabicarum,
p. 15. Il nome nel MS. si trova senza punti diacritici, fuorchè su l'ultima
lettera; ma credo che gli editori si fossero bene apposti nel supplire i punti
che mancano. Va trascritto Khrîsâf. Il diploma del XII secolo al quale alludo,
si legge in Pirro, Sicilia Sacra, p. 390. Nata contesa intorno i
confini di un podere nel territorio di Cagliano, re Ruggiero, il 1142, deputò
a deciderla un conte Simone e il famoso Giorgio di Antiochia; i quali
intesero varii notabili, e tra gli altri un Crisafi di Troina. Fa anco menzione
di questa famiglia il Bonfiglio, autore messinese del XVII secolo, e
dà lo stemma gentilizio di quella, presso Burmanno, Thesaurus Antiquit.
Siciliæ, tomo IX, p. 117. Un marchese Crisafi e un suo fratello, cavaliere
gerosolimitano, usciti di Messina per cagion della rivoluzione
contro gli Spagnuoli e rifuggiti in Francia, segnalaronsi
dopo il 1691, sotto le bandiere francesi, nell'America settentrionale.
Dei quali il cavaliere, audace uom di guerra e di stato, si
dice sia morto di crepacuore non vedendosi punto rimeritato
dalla corte di Francia; e l'altro governò il distretto delle Trois
Rivières, come si legge in Charlevoix, Histoire de la nouvelle
France, tomo II, p. 95 seg. Questa famiglia, dopo mille anni di
nobiltà, si è estinta in Messina, come mi si dice, verso il 1840.



715. L'autore è anonimo. La leggenda fu tradotta dal gesuita siciliano
Fiorito, sopra un MS. greco del monastero del Salvatore di Messina. Pubblicò
questa versione il Gaetani, Vitæ Sanctorum Siculorum, tomo II,
p. 63, seg., e l'hanno ristampato i Bollandisti, Acta Sanctorum, 17 agosto.



716. Epistola di Giovanni VIII papa, di nº CCXL, data il 19 nov. 879,
presso Labbe, Sacrosanta Concilia, tomo IX, p. 184. Il Muratori, Annali,
an. 880, confonde questa vittoria con l'altra che siamo per narrare, significata
da papa Giovanni a Carlo il Calvo per una epistola del 30 ottobre 880,
nº CCLV (stampato per errore CCXLV).



717. Theophanes continuatus, lib. V, cap. LIX-LX-LXI, p. 298, seg.
Queste fazioni e le altre dell'armata bizantina in Sicilia e Calabria son riferite
innanzi la espugnazione di Siracusa. Ma l'anonimo compilatore confessa
(cap. LXXI, p. 313) non esser punto certo della cronologia. Io l'ho
corretto con la scorta delle autorità musulmane e italiane che citerò nelle
note seguenti.



718. Theophanes continuatus, lib. V, cap. LXII, p. 303. Che sia la stessa
armata veduta da Elia nel porto di Palermo mi par supposizione necessaria.



719. Baiân, tomo I, p. 110.



720. La Continuazione di Teofane dà il solo nome Nasar. Nella Vita di
Santo Elia l'ammiraglio è chiamato Basilio Nasar; ma dubito che il nome
di Basilio sia quello dell'imperatore, aggiunto a Nasar per errore del MS.
o della versione. Nasar è nome semitico. Da ciò, e dall'avere l'ammiraglio
chiesto rinforzi di Mardaiti, argomento che appartenesse a questa gente,
così chiamata dagli Arabi perchè si ribellò da loro. Erano Cristiani del
Libano, della setta che si addimanda Maronita.



721. Di questa sconfitta dell'armata musulmana d'Affrica e di Sicilia abbiamo
testimonianze diverse, che non è difficile a mettere d'accordo.



La Continuazione di Teofane, l. c., cap. LXII, dà il numero delle navi
africane; il tempo vagamente e con errore; il luogo anche vagamente;
ma dice che il nemico scorresse i mari di Cefalonia e Zante, e che Nasar
uscisse da Modone, e tornassevi dopo la vittoria, e poi, chieste istruzioni
a Basilio, venisse in Palermo. La epistola di Giovanni VIII, del 30 ottobre,
19ª indizione (dal 1º sett. 880 al 31 ag. 881), dando a Carlo il Calvo le nuove
dei Greci e Ismaeliti, dice: quia Græcorum navigia in mari Israelitarum
victorisissime straverunt phalanges; ed è evidente che debbasi leggere
Ismaelitarum. Nella Cronica di Cambridge, presso Di Gregorio, Rerum
Arabicarum, p. 43, troviamo: “L'anno 6388 (1º settembre 879 a 31 agosto
880), i Bizantini presero le navi dei Musulmani in un luogo che s'addimanda
Ellada.” Questa voce precisamente si legge, nel MS. con la l
raddoppiata e la d con un punto diacritico, con la quale per lo più gli Arabi
trascrivono la d greca o latina, perchè la loro d senza punto si confonde
spesso con la nostra t. Ellade è appunto il nome del tema della Grecia propria,
che stendeasi dall'uno all'altro mare, compresavi l'isola di Negroponte,
che sta a levante, ma non Cefalonia e Zante, che giacciono a
ponente; e confinava a settentrione col tema di Tessalonica, a mezzodì con
quello del Peloponneso. Tal nome è scritto ordinariamente dai Bizantini
Ἑλλάς, all'accusativo Ἑλλάδα, con le medesime lettere e accento della trascrizione
arabica. Ibn-el-Athîr, MS. A, tomo II, fog. 109 verso; e. MS. di Bihars, fog. 49 recto, anno 266 (22 agosto 879 a 10 agosto 889), riferisce
la battaglia ne' mari di Sicilia; presa la più parte delle navi musulmane,
e salvatisi gli avanzi in Palermo. Il Baiân, tomo I, p. 110, dice portata
la guerra dal governatore di Sicilia ai Bizantini, che fecero uscire 140 navi;
scontratesi le due armate; prese le navi della musulmana; e passati
i vincitori a Palermo. Ciò nel 266. Finalmente la Vita di Santo Elia
dà allestita l'armata in Palermo contro Reggio al tempo dello imperatore
Leone; mandato da costui Basilio Nasar con 45 navi; ito Santo Elia di Palermo
a Taormina ed a Reggio, ove confortò i cittadini che non fuggissero,
e Nasar che fidasse nella vittoria; uscito Nasar contro i Musulmani,
cui ruppe, messe in fuga, affondò in mare, o fe' prigioni. In questa narrazione
può star la data dell'880, poichè Leone, che regnava solo quando
fu scritta la biografia, era già associato al padre innanzi l'880, e probabilmente,
come lo accennai di sopra, il nome di Basilio nel testo va aggiunto
a quel di Leone, e non dato come nome di battesimo di Nasar. Però
non han luogo le conghietture cronologiche del Gaetani, op. c., p. 68, e dei
Bollandisti, vol. c., p. 483. Quanto al luogo della battaglia, o fu confuso nella
memoria di Elia che vecchio narrava questi casi, o dalla penna dell'agiografo,
ovvero seguì un novello scontro di 45 navi bizantine con gli avanzi
dei Musulmani, che uscissero di Palermo, vedendosi assaliti nelle case loro.



Dopo il detto fin qui, i fatti mi sembrano provati abbastanza. Così
anche la data, non ostante una difficoltà che non voglio tacere, cioè che
Giovanni VIII avesse differito sino al 30 ottobre a significare a Carlo il Calvo
una sì importante sconfitta dei Musulmani seguita nei primi di agosto. Ma
questa data di agosto 880 calza sì bene con tutte le memorie; e d'altronde
le comunicazioni tra la Sicilia e Roma erano sì incerte, e sopratutto sì
poca la voglia di papa Giovanni a dare quella nuova, a Carlo, dal quale sollecitava
sempre aiuti contro i Musulmani, che ben si possono supporre
passati due mesi e mezzo. Infine è da considerare che il papa non scriveva
apposta quest'avviso, ma per incidenza, e rispondendo a Carlo il Calvo
che gli avea domandato, forse maliziosamente, che si dicesse dei Greci e
dei Saraceni.



722. Theophanes continuatus, lib. V, cap. LXIV, p. 304-305. L'obolo rispondeva
a 1⁄210 del bizantino, ossia circa 0,06 di lira italiana.



723. Ibn-el-Athîr, l. c.



724. Si confrontino: Theophanes continuatus, l. c., e Baiân, tomo I,
p, 110.



725. Non mi par dubbio che la divisione di quei legni sottili vi rimanesse
dopo la partenza di Nasar. Il porto dovea essere Termini o Cefalù; poichè
le schiere si spingeano su la parte delle Madonie che sta a cavaliere a
quella spiaggia.



726. Si confrontino: Leonis Grammatici, Chronographia, p. 258, e Georgii
Monachi, De Basilio Macedone, cap. XX, p. 845. Secondo quest'ultimo
ho soppresso il nome di Musulice, che Leone dà anche a Euprassio, e
che sembra nome del capitano che gli succedette.



727. Ibn-el-Athîr, MS. A, tomo II, fog. 25 recto, e MS. di Bibars,
fog. 62 recto, sotto l'anno 368 (881-882), dice presa dai Musulmani una
fortezza “che i Greci aveano fabbricato di recente, e chiamatala la Città
del Re.” — “Di recente” qui si deve intendere l'880, perchè prima erano
vincitori e padroni i Musulmani in quelle parti. Quanto a Polizzi, oltre il
sito ch'è designato da tutte le fazioni di guerra dell'882, accenna a quella
città anco il nome, che necessariamente doveva esser greco, Βασιλεόπολις,
o soltanto Πόλις, e Pólis esattamente si pronunziava nel XII secolo, come
il prova la trascrizione arabica di Edrisi. Però è caduto in errore il Wenrich,
il quale, lib. I, cap. XI, § 96, p. 128, ha creduto di trovare la “Città
del Re” in Castroreale, senza riflettere che il nome non potea essere
latino, e senza sapere che Castroreale fu fabbricata dagli Aragonesi nel
XIV secolo, come si scorge dal Fazzello, deca I, lib. X, cap. I, e da Amico,
Lexicon Topographicum.



728. Ibn-el-Athîr, MS. A, tomo II, fog. 120 recto; e MS. di Bibars,
fog. 59 recto, anno 267; Baiân, tomo I, p. 111; e Ibn-abi-Dinâr, MS. di
Parigi, fog. 21 verso, con lo errore di Iliâs in luogo di Abbâs. Questo nome
patronimico è scritto El-Miâs in Ibn-Wuedrân, MS. § 6, versione francese
nella Revue de l'Orient, déc. 1853, p. 429.



729. Ibn-el-Athîr, l. c.



730. Confrontinsi: Chronicon Cantabrigiense, presso Di Gregorio, Rerum
Arabicarum, p. 43; e Vita di Santo Elia da Castrogiovanni, presso Gaetani,
Vitæ Sanctorum Siculorum, tomo II, p. 68, e presso i Bollandisti,
Acta Sanctorum, 17 ag., p. 483. Nella cronica si legge sconfitto a Taormina
Barsâs; la Vita di Santo Elia dice Barsamius che mi pare migliore lezione.
Infatti il nome di Barsemius, trascrizione del siriaco Barsuma, si trova in
Mesopotamia dal secondo al quinto secolo dell'era volgare, com'io l'ho
accennato nelle note al Solwân-el-Mota', d'Ibn-Zafer, nota 44 al capitolo V,
p. 336. Il Wenrich, lib. I, cap. XI, § 96, dice uccisi 3000 Cristiani; e cita
nella nota 144 Ibn-el-Athîr. Così confonde questa fazione con quella che
seguì nell'882.



731. Ibn-el-Athîr, l. c. Nel MS. si legge chiaramente Bekâra, che parrebbe
trascrizione di Biccarum, come troviamo scritto il nome dell'odierna
Vicari nei diplomi latini dell'XI secolo; ed è terra lontana 30 miglia da
Palermo, e circa la metà dalla spiaggia del Tirreno. Ma in Edrisi il nome
di Vicari è trascritto Bikû, che risponde esattamente al Βοικὸς di un diploma
greco dell'XI secolo, pubblicato da Buscemi, Giornale Ecclesiastico
per la Sicilia, Palermo 1832, tomo I, p. 212 e 213. Dippiù, Edrisi parla
di un altro castello, nelle vicinanze al certo di Gangi, terra a 14 miglia da
Polizzi, il nome del quale castello nella Geographia Nubiensis è scritto
Mekâra, così anche nel MS. di Edrisi d'Oxford, e Nakâra in uno dei MSS.
di Parigi; nell'altro, che è il migliore, Bekâra: varianti, tra le quali è da
preferirsi Mekâra, supponendosi con fondamento che fosse appunto presso
Gangi la Imacara di Plinio e la Megara di Tolomeo. Posto ciò, rimane in
dubbio se vada fatta ad Ibn-el-Athîr la stessa correzione di Mekâra, ovvero
debba supporsi che la cronica nella quale ei lesse Bekâra, avesse
così trascritto, in modo diverso da Edrisi, il nome di Biccarum. È dubbio
insignificante ed impossibile a sciorre, poichè entrambi i siti di Vicari
e di Gangi poteano essere occupati dai Bizantini in quella impresa. D'altronde
i nomi di Biccaro, Vaccaro, Vico, Bica ec., doveano essere frequenti
in Sicilia; e tanto più facilmente si poteano confondere, quanto bekkâr in
arabico risponde al greco βοιχὸς e all'italiano “boaro” e “vaccaro.”



732. Ibn-el-Athîr, MS. A, tomo II, fog. 123 recto; e MS. di Bibars,
fog. 62 recto, anno 268.



733. “Kalat-abi-Thûr,” in Edrisi; “Calatabutor, Galatabutur, ec.,” nei
diplomi latini dell'XI e XII secolo.



734. Nicetæ Paphlagonii, Vita Sancti Ignatii, presso il Labbe, Sacrosancta
Concilia, tomo VIII, p. 1247.



735. Parlando familiarmente, gli Arabi chiamano più tosto del soprannome
che del nome o casato.



736. Riadh-en-nofûs, MS. di Parigi, fog. 79 verso. La versione mia è fedele,
non litterale.



737. Egli adopera i due sostantivi, hesced, “ragunata,” e gem', “turba.”



738. Ibn-el-Athîr, l. c. Il Baiân, tomo I, p, 111, sotto l'anno 268, accenna
solo lo scambio del governatore, dando esattamente gli stessi nomi
del deposto e dello eletto. La Impresa di Mohammed-ibn-Fadhl si dee
riferire all'882, poichè il guasto delle mèssi determina la stagione.



739. Ibn-el-Athîr, MS. A, tomo II, fog. 135 verso, anno 269; e MS. di
Bibars, fog. 72 recto. Questo capitoletto con alcuni altri è stato dato da
M. Des Vergers, in nota nell'Histoire de l'Afrique et de la Sicile par Ibn-Khaldoun,
p. 132, seg. Vi si sostituisca Rametta a Rita su l'autorità del
MS. di Bibars. Così ancora nel capitoletto del 271.



740. Ibn-el-Athîr, con frase vaga o mutilata dai copisti, scrive: “Mosse
con grande esercito verso la città di Catania, e distrusse quanto era in
quella.”



741. Il Baiân, tomo I, p. 113, dà i soli nomi del governatore morto e
del rifatto; Ibn-el-Athîr, MS. A, tomo II, fog. 140 recto, e MS. Bibars,
fog. 83 recto, anno 271, narra le fazioni di guerra e lo accordo; il Chronicon
Cantabrigiense, presso Di Gregorio, Rerum Arabicarum, p. 43, dice del
solo accordo. Ecco le parole delle due croniche. In Ibn-el-Athîr leggiamo:
“.... e incalzava la città, quando vennero a trovarlo oratori del patrizio dei
Rûm, chiedendogli la tregua e lo scambio dei prigioni, ec.” La Cronica
di Cambridge ha: “Il ûi ti recò il riscatto, e fe' uscire i prigioni di Siracusa;”
come va corretta la versione latina. Quel nome, ove mancano i
punti diacritici di due lettere, è stato letto Buliti, e il Di Gregorio sagacemente
ha riconosciuto in questa voce la greca Βουλευτίς (o meglio Βουλευτὴς),
che si pronunziava Vulevtis; dandosi dai Greci il medesimo valore
della nostra v alla β e alla υ. Perciò nel supplire i punti diacritici al testo
correggo Bûlebtî. Parmi sia questo il plurale Βουλευταὶ, che nella lingua
dei mezzi tempi significava Decurioni, ossia, collettivamente, la Curia.



Parmi che gli annali musulmani abbian mutato cotesti magistrati municipali
in oratori del capitano bizantino. Potrebbe essere ancora che il
capitano del presidio abbia fermato l'accordo, e alcuni decurioni siansi
recati poi in Palermo a togliere i prigioni cristiani, recando i musulmani,
che forse non erano a Taormina. In ogni modo, il fatto, e la voce usata
da Ibn-el-Athîr, mostrano che si trattasse di scambio, e non di mero riscatto
di Cristiani.



742. Confrontinsi: Ibn-el-Athîr, MS. A, tomo II, fog. 161 verso; MS. di
Bibars, fog. 85 verso, anno 272; Baiân, tomo I, p. 113.



743. Ibn-el-Athîr e Baiân, ll. cc.



744. La guerra civile tra i Berberi e il giund, ossia le milizie arabe, si
legge nella Cronica di Cambridge, presso Di Gregorio, Rerum Arabicarum,
p. 43; il rimanente nel Baiân, tomo I, p. 114. In quest'ultimo, con la
data del 273 (7 giugno 886 a 26 maggio 887); nella Cronica di Cambridge,
del 6395 (1 settembre 886 a 31 agosto 887). Nel Rampoldi, Annali Musulmani,
anno 887, si legge: “L'autore del Nighiaristan, dice che in Sicilia
ebbero luogo forti combattimenti tra quei Cristiani e i Musulmani, con
riportarne a vicenda qualche vantaggio.” Non sarebbe impossibile che
il compilatore persiano, o lo italiano, abbia così interpretato i casi della
guerra civile; o che il Rampoldi, per errore, abbia tolto questa notizia
dalla Cronica di Cambridge, e citato il Nigâristân.



745. Così lo chiama Erchemperto.



746. Il Baiân, tomo I, p. 114, sotto l'anno 275, dice della “tremenda
battaglia” vinta dai Siciliani, e che perissero dei nemici più di 7000 ammazzati,
e da 5000 annegati. Forse il compilatore lesse male i testi, che
riferissero due tradizioni diverse, ovvero portassero il numero dei morti
in battaglia, e poi il totale, compresivi i prigioni; o che so io. Si accenna
inoltre la fuga dei Cristiani dalle terre vicine ai Musulmani, che si deve
intendere delle Calabrie, e sopratutto di Reggio, secondo le testimonianze
della Cronica di Cambridge e di Erchemperto. Chronicon Cantabrigiense,
presso Di Gregorio, Rerum Arabicarum, p. 43; ove si porta a 5000 il numero
degli uccisi, la battaglia a Milazzo e la data del 6397 (1 settembre
888 a 31 agosto 889). Similmente, Ibn-Abbâr, nello squarcio di cui
si farà menzione nella nota seguente, parla della “battaglia di Milazzo.”
Erchemperto, Historia, cap. LXXXI, la suppone nello stretto di Messina.
Il Rampoldi, Annali Musulmani, anno 888, scrive così: “Terminò i suoi
giorni in Palermo l'emir Iakoub figliuolo di Ahmed, della casa di Aghlab,
uno dei comandanti generali in Sicilia, e governatore di Messina. Aaroun
el Khams gli succedette nel governo dei Musulmani di quella
città.” Ignoro donde egli abbia potuto trarre questa seconda notizia.
La prima mi pare arbitraria correzione di ciò che scrisse erroneamente il
Nowairi.



747. Ibn-Abbâr, MS. della Società Asiatica di Parigi, fog. 36 recto.



748. In miglia siciliane secondo la carta geografica. È notevole che Edrisi
dà appunto la stessa distanza in miglia arabiche che rispondono alle siciliane.
Nel secolo passato, la distanza si ragionava 13 miglia, certamente per altra
strada meno malagevole. In oggi, la strada del corriere, che passa per
Spadafora facendo un lungo giro, è di 24 miglia.



749. Ibrahîm suo padre era fratello di Khafâgia emiro di Sicilia, del quale
si è detto. Sofiân, ceppo di questa famiglia, era fratello di quell'Aghlab
da cui prese nome la dinastia.



750. Ibn-Abbâr, MS. della Società Asiatica di Parigi, l. c. Il nome
dello ammiraglio greco si trova nella Vita di Santo Elia da Castrogiovanni,
presso il Gaetani, Vitæ Sanctorum Siculorum, tomo II, p. 72,
se pur la vittoria dell'ammiraglio Michele fu riportata nello stesso scontro
in cui presero Mogber. Il Conde, Historia de la Dominacion de los Árabes
en España, parte II, cap. LXXV, senza citare Ibn-Abbâr, ha dato una versione
poco esatta dell'articolo biografico sopra Mogber.



751. Baiân, tomo I, p. 115, anno 276.



752. Chronicon Cantabrigiense, presso Di Gregorio, Rerum Arabicarum,
p. 43. Questa cronica non indica al certo col nome di Siciliani i Cristiani,
i quali chiama sempre Rûm, ma sì bene i coloni di Sicilia; come tutti gli
scrittori arabi dicono Sirii, Egiziani, Spagnuoli ec., i coloni di lor gente
in que' varii paesi.



753. Si conferma questo significato della voce “Affricani” dal seguente
passo della Cronica di Cambridge, presso Di Gregorio, Rerum Arabicarum,
p. 43: “L'anno 6406 i Berberi assaltarono il giund, e consegnarono agli
Affricani Abu-Hosein e i suoi figliuoli.” Gli Affricani dunque non erano
nè i Berberi nè gli Arabi d'Affrica venuti in Sicilia al conquisto, e scritti
nei giund, ma le soldatesche mandate da Ibrahim-ibn-Ahmed.



754. Baiân, tomo I, p. 116, anni 278 e 279.



755. Questo fatto è riferito dal solo Nowairi, nella Conquête d'Afrique, ec.,
pubblicata da M. De Slane, in appendice alla Histoire des Berbères par
Ibn-Khaldoun, tomo I, p. 428. Quivi, dopo il supplizio dello hâgib Ibn-Semsâma,
si legge: “L'officier qui le remplaça, et qui se nommait El-Hacen-ibn-Naked,
avait exercé d'autres charges, dont l'une était le
gouvernement de l'île de Sicile.” Ma il testo arabico veramente dice:
“E pose in sua vece Hasan-ibn-Nâkid, e unì in persona di costui parecchi
oficii, tra i quali lo emirato di Sicilia.” La frase che rendo “unì in
persona di costui” non lascia luogo a dubbio; poichè si compone del verbo
dhâf alla quarta forma, costruito con la preposizione ila; onde significa
“aggregare, congiungere.” Al par di me lo aveva interpretato M. Des Vergers,
dando questo squarcio in nota a Ibn-Khaldûn, Histoire de l'Afrique
et de la Sicile, p. 130. M. De Slane, ch'è padrone della lingua arabica e
che spesso è necessitato a correggere le espressioni inesatte di quegli
scrittori, si è ingannato nel presente caso da uomo erudito; sapendo che
non si poteano esercitare a un tempo un oficio in Affrica e il governo di
Sicilia. Ma in questo appunto consistea lo abuso di autorità narrato dal Nowairi,
o piuttosto da alcun antico cronista ch'ei copiava. Egli è evidente
che Ibrahim-ibn-Ahmed voleva accentrare l'autorità in persona del suo
primo ministro; al quale dava la missione di domare la rivoluzione scoppiata
in Affrica, e sempre desta in Sicilia.



756. Chronic. Cantabrigiense, l. c. Leggiamo qui la data del 6404 (1º settembre
895 a 31 agosto 896), e nel Baiân, tomo I, p. 123, del 282 (1º marzo
885 a 17 febbraio 896). Così il fatto è limitato ai sei mesi che corsero
dal 1º settembre al 17 febbraio.



757. Johannes Diaconus, Translatio Sancti Severini, presso Gaetani, Vitæ
Sanctorum Siculorum, tomo II, p. 60; e presso Muratori, Rerum Italicarum
Scriptores, tomo I, parte II, p. 269.



758. Baiân, tomo I, p. 125, anno 282.



759. Severino Bini, in un'annotazione alla vita di Giovanni VIII, presso
il Labbe, Sacrosancta Concilia, tomo IX, p. 2, riprende con tal motto il
papa del favore dato a Carlo il Calvo; e con teologica baldanza afferma
che Iddio nel punì, facendogli pagar tributo ai Saraceni. Come se il tributo
si fosse pagato col sangue del papa, non col danaro dei popoli!



760. Annales Ecclesiastici, anno 879.



761. Confrontinsi: Erchemperti Historia, cap. XXXV e XXXVIII; Anonymi
Salernitani Chronicon, cap. CXXXI del Pratilli; Johannis Diaconi Chronicon
Venetum, presso Pertz, Scriptores, tomo VII, p. 20; Andreæ Presbyteri Bergomatensis Chronicon, presso Pertz, Scriptores, tomo III, p. 237;
Chronicon Vulturnense, presso Muratori, Rerum Italicarum Scriptores,
tomo I, parte II, p. 403.



762. Confrontinsi Erchemperti Historia, cap. XXXVIII, XXXIX; Anonymi
Salernitani Chronicon, cap. CXXXI del Pratilli, la qual cronica in questo
e nei tempi vicini è copia di Erchemperto; Chronicon Vulturnense,
presso Muratori, Rerum Italicarum Scriptores, tomo I, parte II, p. 403,
che poco ne differisce; Lupi Protospatharii Chronicon, anno 875; Chronicon
Sanctæ Sophiæ Beneventi, anno 875.



763. Theophanes continuatus, lib. V, cap. LVIII. Altrove ho notato che,
alla fine dei fatti d'Occidente, in questo tempo, lo autore confessa la incertezza
della cronologia, e, avrebbe dovuto aggiungere, anche dei particolari.
Ei narra quel generoso sacrifizio dell'ambasciatore in modo da non
sapersi se si debba riferire a un assedio di Capua o di Benevento; ma
piuttosto parmi si tratti di altro castello, il cui nome sfuggì al compilatore.



764. Theophanes continuatus, lib. V, cap. LXV.



765. Confrontinsi: Theophanes continuatus, lib. V, cap. LXVI; Lupi Protospatharii,
Chronicon, anno 880; Chronicon Barense, anno 880. Secondo
questa cronica, che Lupo ha copiato, i Musulmani “uscirono di Taranto,”
nè si parla di prigioni.



766. Theophanes continuatus, l. c.



767. Theophanes continuatus, lib. V, cap. LXXI.



768. Confrontinsi: Theophanes continuatus, l. c.; Ibn-el-Athîr, MS. A,
tomo II, fog. 161 verso; e MS. di Bibars, fog. 85 verso, anno 272; e Baiân,
tomo I, p. 113. La cronologia dei Musulmani risponde esattamente al
tempo assegnato da' Bizantini cioè gli ultimi anni della vita di Basilio.
I nomi anco si riconoscono agevolmente: Ingifûr presso Ibn-el-Athîr,
e M h fûr nel Baiân, per Niceforo; o, secondo la pronunzia greca, Nikifóro
(Νικηφόρος); S b z na, per Severina; e, per Amantea, M f nlia, che,
correggendovi i punti diacritici, si può leggere benissimo Mantîia. Debbo
avvertire che questo capitoletto di Ibn-el-Athîr, cavato dal MS. A,
è stato pubblicato da M. Des Vergers, in nota ad Ibn-Khaldûn, Histoire
de l'Afrique et de la Sicile, p. 136.



769. Theophanes continuatus, l. c.



770. Cedrenus, vol. II, p. 354. Si allude alla moderazione civile di Niceforo
nella Tattica dell'imperatore Leone, testo greco e versione latina,
§ 38, p. 742, e versione francese del Maizeroi, parte II, p. 16.



771. Leonis Imperatoris Tactica, l. c.



772. Ibn-el-Athîr lo chiama così due volte che parla di lui nei capitoli
degli avvenimenti diversi, del 268 e del 270. MS. A, tomo II, fog. 123 verso,
e 128 verso, e MS. C, tomo IV, fog. 259 recto.



773. Theophanes continuatus, lib. V, cap. XI e LXXV.



774. Erchemperti Historia, cap. LXXXI.



775. Chronica Sancti Benedicti, presso Pertz, Scriptores, tomo III, p. 203.
Questo capitolo è di quelli che gli editori alemanni hanno aggiunto al testo
pubblicato dal Pellegrino e dal Pratilli; aggiunte cavate da un MS. Vaticano.



776. Veggasi Lib. I, cap. VIII, p. 187, seg.



777. Giovanni VIII scrivea a Landolfo vescovo di Capua, com'e' pare in
settembre 876, essere stata a lui commessa particolarmente quella terra
dallo imperatore; presso Labbe, Sacrosancta Concilia, tomo IX, p. 8,
epistola IX. Eutropio, prete lombardo vivuto un secolo appresso, pretese
aggiungere alla dominazione di Capua la sovranità temporale di Roma, il
Sannio, le Calabrie, il Ducato di Benevento, e Arezzo e Chiusi in Toscana.
Veggasi Saint-Marc, Abrégé chronologique de l'Histoire d'Italie, a. 875.



778. Erchemperti Historia, cap. XLVII.



779. Erchemperti Historia, cap. XLVII.



780. Ciò si potrebbe inferire dalle parole di Erchemperto, cap. XXXIX,
“che Salerno, Napoli, Gaeta e Amalfi, sendo in pace coi Saraceni, gravemente
affliggevano Roma con le scorrerie marittime; onde Carlo il Calvo,
presa la corona dello impero, diè in aiuto al papa Lamberto e Guido di
Spoleto, co' quali il papa andò a Capua e a Napoli.” Ma Erchemperto suol
confondere sempre l'ordine dei tempi; e qui par che lo confonda, ritraendosi
che Carlo fu coronato imperatore a Roma il 25 dicembre 875, e sapendosi
dalle epistole di Giovanni VIII, citate nel séguito del presente capitolo,
che i Musulmani infestavano la Campagna di Roma nella state
dell'876, e che il papa andò a Capua e Napoli in novembre del medesimo
anno. Perciò è probabile che le incursioni verso Ostia fossero incominciate
lo stesso anno 876, anzichè il precedente.



781. Veggansi le epistole di Giovanni VIII, dal nº I al XXXV, presso il
Labbe, Sacrosancta Concilia, tomo IX, p. 1, seg., e presso il Duchesne,
Historiæ Francorum Scriptores, tomo III, appendice, ni I a XIV. Si riscontri
Erchemperto, l. c.



782. Secondo il passo d'Erchemperto, già citato a p. 444, nota 3, parrebbe
venuto il papa a Napoli e Capua in primavera dell'876 al più tardi.
Il Muratori, Annali d'Italia, ha assegnato a quel viaggio la data di gennaio
877, argomentandola dalle parole di Giovanni VIII, il quale a dì primo
febbraio si dolea con Aione vescovo di Benevento che: nostro itineri
Neapolim nobis..... nuper advenientibus non adhæseris. Ma il nuper non
si dee pigliare in senso così stretto; poichè si sa da Erchemperto che Salerno
si spiccò dai Musulmani dopo la venuta del papa a Napoli; e da una
epistola di Giovanni VIII al principe di Salerno, data il 17 novembre 876,
si vede esser lui già d'accordo col papa. Perciò parmi di fissare il viaggio
alla prima metà di novembre. Ma è da avvertire che cotesti diplomi non
danno la certezza che ce ne dovremmo aspettare, poichè non sono in buon
ordine cronologico; ad alcuni manca la data del giorno e mese; a tutti
quella del luogo; e d'altronde la abituale simulazione di Giovanni VIII
guasta sempre l'ordine e la proporzione dei fatti.



783. Erchemperti Historia, cap. XXXIX. La pratica della consagrazione
di Atanasio vescovo si ritrae dalle epistole di Giovanni VIII, presso Labbe,
Sacrosancta Concilia, tomo IX, ni V e XLI, p. 5 e 35.



784. Epistole LV, LVI, e LVII di Giovanni VIII, e Atti del Sinodo di Ravenna,
presso il Labbe, vol. c., p. 45 a 47, e 299 a 304. Il sinodo si tenne
in agosto 877, e vi fu presente il papa, come si ricava da un diploma soscritto
da lui il sexto kalendas decembris, che il Labbe giustamente corregge
septembris.



785. Epistole XXXVI, XXXVIII, XXXIX, XL, LIX, LXIX, presso il Labbe,
vol. c., p. 32, seg.



786. Ibidem, epistole LXIX, LXXIV.



787. Epistole LXVI, LXVII, presso il Labbe, 1. c. Confrontinsi: Erchemperti
Historia, l. c.; e Anonymi Salernitani Chronicon, cap. CXXXI della
edizione del Pratilli.



788. Le lagnanze contro Lamberto si veggano nelle epistole di Giovanni
VIII, ni XX, a XXVII, presso Duchesne, Historiæ Francorum Scriptores,
tomo III, p. 880, seg.



789. Epistola di Giovanni VIII, nº LXXXIX, presso Labbe, Sacrosancta
Concilia, tomo IX, p. 74.



790. Erano tutti figliuoli dei fratelli del vescovo, per nome: Pandone,
Landone I e Landonolfo.



Pandonolfo, figliuol di Pandone, ebbe il titolo di conte e i feudi di
Teano e Caserta;



Landone, figliuolo di Landone I, ebbe Sessa e Berolais, ossia Capua
vecchia;



Landone, figliuolo di Landonolfo, ebbe Calinio e Caiazzo;



Atenolfo, figliuolo di Landonolfo, ebbe il feudo di Calvo.



Veggasi Erchemperto, cap. XL, e la genealogia dei conti di Capua
per Camillo Pellegrino.



791. Ciò è attestato da Erchemperto, cap. XLVII; e Leone d'Ostia, lib. I,
cap. XLIII, presso Muratori, Rerum Italicarum Scriptores, tomo IV, p. 316.



792. Si scorge dalla epistola di Giovanni VIII, data il 5 aprile, 12ª indizione,
presso Labbe, op. c., tomo IX, nº CLXVIII, p. 109.



793. Ibidem, ni CLXXII, CLXXVIII, CLXXIX, CLXXXVI, CXCVII, CCXVI.



794. Ibidem, ni CCIX, CCXXV, CCXXVII.



795. Ibidem, nº CCXLII.



796. Leo Ostiensis, lib. I, cap. XLIII, presso Muratori, Rerum Italicarum
Scriptores, tomo IV, p. 316.



797. Epistole CLIX a CLXI di Giovanni VIII, presso il Labbe, vol. c.,
p. 105 e 106.



798. Ibidem, epistola CCXLI, p. 171.



799. Ibidem, epistola CCXL, p. 171.



800. Baronius, Annales Ecclesiastici, anni 879, 880.



801. I confini di Spoleto arrivavano sino a Sora e al Lago di Celano.



802. Erchemperti Historia, cap. XLIV, copiato dall'Anonimo Salernitano,
cap. CXXXVI della edizione del Pratilli. Erchemperto non porta data, ma
scrive questo fatto dopo un assedio di Capua che si dee riferire all'880.



803. Anonymi Salernitani Chronicon, cap. CXXXVI, ediz. del Pratilli.



804. Erchemperti Historia, cap. LXXIX; e Anonymi Salernitani Chronicon,
cap. CXLVII della edizione del Pratilli. La data si scorge dall'ordine
in che questo fatto sta con altri più noti.



805. Erchemperti Historia, cap. XLIV. L'autore non potea dimenticare
questa data, perchè ei medesimo fu fatto prigione al castel Pilano, preso
dai Napoletani dopo l'assedio dell'anfiteatro di Capua, il 23 agosto 881.



806. Erchemperti Historia, cap. XLVII.



807. Giovanni VIII, epistole CCLXV e CCLXX, presso il Labbe, vol. c.,
p. 191, 195; e la seconda anche appo il Baronio, Annales Ecclesiastici,
anno 881, § 2.



808. Erchemperti Historia, cap. XLIX, copiato dall'Anonimo Salernitano,
cap. CXL, stampato per errore CL, nella edizione del Pratilli. Ritraggo
la tradizione popolare dal Caraccioli, il quale ricorda qui il proverbio che
si serbava ai suoi tempi: “Quattro sono i luoghi della Saracina: Portici,
Cremano, la Torre, e Resina.”



809. Erchemperto, l. c.



810. Baronio, Annales Ecclesiastici, anno 882, § 2.



811. Giovanni VIII, epistola CCXCIV, presso il Labbe, vol. c., p. 210; e
presso il Baronio, Annales Ecclesiastici, anno 881, § 6.



812. Erchemperti, Historia, cap. XLIX.



813. Baronio, l. c.: aliquantos utiles et optimos Mauriscos cum armis,
quos Hispani cavallos alpharaces vocant.



814. Pietro Suddiacono, continuatore di Giovanni Diacono di Napoli,
presso Muratori, Rerum Italicarum Scriptores, tomo I, parte II, p. 316.



815. Leonis Ostiensis, lib. I, cap. XLIII, presso Muratori, Rerum Italicarum
Scriptores, tomo IV, p. 316, 317. Non si sa ond'egli abbia tolto
questo racconto, d'altronde verosimile e non sospetto. Non lo cavò certo
da Erchemperto, nè dalla Cronica di San Michele in Volturno, citati per
errore dal Wenrich, Commentarii, lib. I, cap. X, § 88. Leone dice espressamente
che i Musulmani venissero di Agropoli; il che porterebbe la fermata
loro a Itri verso l'autunno dell'882, e quella al Garigliano un poco
appresso, forse nell'883, dopo la morte di Giovanni VIII.



816. Erchemperti Historia, cap, LI.



817. Erchemperto, cap. XLIV, e l'Anonimo Salernitano accennano appena
l'arsione del monastero; al solito loro, senza data. La Cronica del
monastero, pubblicata dal Muratori, Rerum Italicarum Scriptores, tomo I,
parte II, p. 404, seg., racconta, com'è naturale, molti particolari; ma
l'autore visse tra la fine del decimo e il principio dell'undecimo secolo;
la sua narrazione pare esagerata, almeno nel numero dei frati uccisi,
ch'ei porta a 500 o 900; e vi troviamo in due luoghi diversi due diverse
date del fatto; cioè a p. 332 l'anno undecimo di Basilio Macedone (878),
e a p. 400, l'anno 882, indizione 15ª. Si vede dunque che le memorie
ch'ebbe alle mani il compilatore, com'ei medesimo confessa, non si accordavano
punto. Io mi sono appigliato alla data dell'882, sapendosi che
passò poco tempo tra la distruzione di questo monastero e quella di Monte
Cassino.



818. Tra le varie date che si assegnano alla distruzione di Monte Cassino,
mi sono appigliato a quella dell'883, che risponde alla 2ª indizione,
notata da Leone d'Ostia; e che d'altronde si legge nell'Anonimo Salernitano,
il quale ebbe alle mani al certo buoni esemplari di Erchemperto.
La riedificazione ricominciò l'886, secondo Erchemperto, e l'884,
secondo l'Anonimo. Si confrontino: Erchemperti Historia, cap. XLIV e
LXI; Anonymi Salernitani Chronicon, cap. CXXXVI, e CXLIV della edizione
di Pratilli; Chronicon Vulturnense, presso Muratori, Rerum Italicarum
Scriptores, tomo I, parte II, p. 405; Leonis Ostiensis Historia, lib. I,
cap. XLIV, presso Muratori, Rerum Italicarum Scriptores, tomo IV, p. 317.
Merita d'esser letta a questo proposito un'opera moderna, la Storia della
Badia di Monte Cassino, di Don Luigi Tosti, dotto monaco, il quale aggiunge
alcuni particolari cavati da una vita manoscritta di Bertario, e li
abbellisce con zelo lodevole in lui, e con pulito e dignitoso stile; tomo I,
p. 65, seg.



819. Erchemperto, cap. LI.



820. Erchemperto, cap. LIV.



821. Erchemperto, cap. LVI, LVII; Anonimo Salernitano, cap. CXLII,
edizione di Pratilli.



822. Veggasi per costui la nota 1, p. 452



823. Erchemperto, cap. LV; Anonimo Salernitano, cap. CXLII, edizione
di Pratilli.



824. Erchemperto, cap. LVIII; Anonimo Salernitano, cap. CXLIII, edizione
di Pratilli.



825. Veggasi per costui la nota 1, p. 452.



826. Erchemperto, cap. LXXIX.



827. Chronicon Vulturnense, presso Muratori, Rerum Italicarum Scriptores,
tomo I, parte II, p. 407.



828. Erchemperto, cap. LXVI; Anonimo Salernitano, cap. CXLV, ediz.
di Pratilli.



829. Anonimo Salernitano, cap. CXLV, edizione di Pratilli.



830. Erchemperto, cap. LXXIII.



831. Erchemperto, cap. LXXV, LXXVII; Anonimo Salernitano, edizione
di Pratilli, cap. CXLVII.



832. Erchemperto, cap. LXXVI; Anonimo Salernitano, edizione di Pratilli, cap.
CXLVII.



833. Questo fatto si legge nello Anonimo Salernitano, cap. CLVI, ediz.
di Pratilli.



834. Così penso, perchè al tempo di Edrisi (1154) il Val Demone arrivava
a Caronia; il qual confine va attribuito a cagione politica più tosto
che a necessità di geografia fisica. Nel XIV secolo il Val Demone fu esteso
verso ponente; assegnatogli un confine naturale, cioè l'Imera settentrionale,
detto altrimenti Fiume Grande.



835. Veggansi questi ricordi qui appresso p. 468, nota 4.



836. Le autorità citate dal Di Gregorio, Considerazioni su la Storia di
Sicilia, lib. II, cap. II, note 24, 25, 26, fanno menzione del Val di Milazzo,
Val di Mazara, Val di Noto e Val di Agrigento, oltre il Val Demone.
Il Di Gregorio, che non vide chiaro negli ordini anteriori ai Normanni,
supponea che la divisione in tante valli “ch'era forse solamente geografica”
fosse stata adottata da re Ruggiero come divisione politica. Pochi
righi appresso si contraddice, affermando che re Ruggiero istituiva i tre
giustizierati di Val Demone, Val di Noto, e Val di Mazara; il che mostrerebbe
che le province di Milazzo e Agrigento non fossero entrate nella
divisione politica. A me la spiegazione più semplice pare, che la voce vallis
debba intendersi nei detti diplomi col significato indistinto di territorio,
da potersi adattare a città o distretto o provincia; come appunto la voce
arabica iklîm, che probabilmente si leggea nei registri dell'azienda pubblica,
e fu tradotta bene o male vallis. Può anche darsi che la divisione
in tre province fosse stata adoperata dagli Arabi in alcuni rami di amministrazione,
e in altri rami un'altra. Per esempio, nulla toglie che gli
iklîm di Milazzo e Agrigento fossero stati due circoscrizioni di beneficii
militari, assegnate ciascuna ad un giund.



837. È bene qui ricordare che nella prima metà del XIII secolo, Federigo
imperatore tornò alla divisione romana in due province; la quale durò
almeno fino alla rivoluzione del Vespro. Poi veggiamo ricomparire i giustizieri
delle valli di Milazzo, Castrogiovanni e Demona. (Diploma del 1302,
presso Pirro, Sicilia Sacra, p. 410.) Nei principii del XV secolo la Sicilia fu
divisa in quattro valli: Demona, Noto, Castrogiovanni, e Girgenti. (Censo
feudale del 1408, presso Di Gregorio, Bibliot. Aragon., tomo II, p. 490.)
In fine si tornò alle tre valli.



838. La mutazione del nome di Lilibeo in Porto di Ali, fa supporre che
quella città fosse stata distrutta al tempo del conquisto musulmano, o forse
prima. Le città non abbandonate, assai di rado presero novelli nomi.



839. Theophanes continuatus, lib. V, cap. LVIII, p. 297. Καὶ τὸ ὰπὸ
τούτου διέμειναν πιστοὶ βασιλεῖ τοιοὺτων έξηγούμενοι κάστρων. Questa voce
si trova anche nel Nuovo Testamento, Luca, XXII, 28.



840. Il participio presente del verbo διαμένω (permaneo, perduro) al genitivo
plurale farebbe τῶν διαμενόντων, che l'uso volgare forse contrasse
in Ton Demenon.



841. L'arabico welâia significa territorio, giurisdizione o uficio di wâli;
e wâli si dice di varii magistrati preposti a province, ovvero a rami speciali
di amministrazione pubblica.



842. Ecco in serie cronologica gli scritti ove occorre Demona con le sue
varianti, prima come nome di città, poi di provincia:



I. Anno 902. Assedio e presa di Dimnsac (con la terminazione nel
suono che daremmo alla s e alla c unite dinanzi una i, ossia quello della
ch in francese e sh in inglese). Veggasi Ibn-el-Athîr, MS. A, tomo II,
fog. 92 e 167 verso; MS. C, tomo IV, fog. 246 verso; e MS. di Bibars, il
solo ove si legga correttamente. Ibn-el-Athîr, ancorchè vissuto nel XIII secolo,
trascriveva in questo passo ricordi derivati dal IX.



II. Anno 963. Nome di Dimnasc dato a una gola di monti presso Rametta.
Veggasi Nowairi, presso Di Gregorio, Rerum Arabicarum, p. 16,
correggendo la lezione secondo uno dei MSS. di Parigi. Valga, per l'antichità
del ricordo, la stessa avvertenza che feci di sopra per Ibn-el-Athîr.



III. Verso la fine del decimo secolo, la Biografia di San Luca, abate
del monastero di Armento in Calabria, dice costui siciliano di Demena.
Presso Gaetani, Vitæ Sanctorum Siculorum, tomo II, p. 96.



IV. Malaterra, libro II, cap. XII, scrivendo, alla fine dell'undecimo
secolo, del secondo sbarco del conte Ruggiero in Sicilia (1060) dice: Hic
Christiani in valle Deminæ manentes, sub Saracenis tributarii erant. Presso
Caruso, Bibliotheca Historica, tomo I, p. 181, e presso Muratori, Rerum
Italicarum Scriptores, tomo V, p. 539, seg.



V. Anno 1082. Diploma, del conte Ruggiero, che concede al vescovo
di Troina..... in valle Deminæ castrum quod vocatur Achareth. Presso
Pirro, Sicilia Sacra, p. 495.



VI. Anno 1084. Altro diploma del conte Ruggiero a favor del monastero
di Sant'Angelo, de Lisico Tondemenon. Presso Pirro, op. c., p. 1021.



VII. Anno 1093. Diploma per lo stesso monastero chiamato qui Sancti
Angeli de Lisico de valle Dæmanæ. Presso Pirro, l. c.



VIII. Anno 1096. Diploma, nel quale descrivendo i confini della diocesi
di Messina, si dice: ..... usque ad Tauromenium, et respondet ad Messanam,
et vadit usque ad Melacium, et respondet ad Demannam, et inde
vadit per maritimam usque ad Flumen Tortum, et ascendit per flumen ec.
Nello stesso diploma si ricorda la donazione del castellum Alcariæ apud
Demennam. Presso Pirro, op. c., p. 383. È evidente che Demenna in entrambi
i luoghi citati sia nome di provincia, poichè da Milazzo in poi non
si notano più i nomi di città che sarebbero Patti, Caronía e Cefalù, ma sì
il confine della provincia, il quale si sa che terminavasi a Caronía.



IX. Diploma del 1097, per lo quale il conte Ruggiero concedette certi
beni al monastero di San Filippo di Demena. Questo diploma è trascritto
in uno di Adelasia e del conte Ruggiero Secondo, poi re, dato l'anno
6618 (1110), che il Pirro pubblicò in latino, a p. 1027, con la data erronea
del 6628. Niccolò Buscemi ha corretto quella data, stampando il testo
greco con una versione italiana, nel Giornale Ecclesiastico per la Sicilia,
tomo I (1832), p. 113, seg. Ma il Buscemi stampò male la voce Δε-Μεννα;
poichè il tratto d'unione, come lo chiamano gli oltramontani, è segno
ortografico ignoto ai Greci, e non si trova punto nell'originale, posseduto
dal principe di Trabia; diploma di belli e nitidi caratteri, del quale ho
depositato un fac-simile nella Biblioteca imperiale di Parigi.



X. Anno 1124. Diploma del medesimo Ruggiero Secondo, a favore di
detto monastero chiamato Abbatia in valle Dæmanis. Presso Pirro, op. c.,
p. 1027.



XI. Anno 1131. Diploma del vescovo di Messina, che assoggetta allo
archimandrita di quella città parecchi monasteri greci della diocesi; tra gli
altri quello di Sanctum Barbarum in Demeno. Presso Pirro, op. c., p. 974.



XII. Anno 1134. Diploma di Ruggiero Secondo, su lo stesso argomento.
Vi si noverano i monasteri assoggettati all'archimandrita, e tra quelli
Sanctum Barbarum de Demenna, e alcuni altri independenti, tra i quali
Sanctum Philippum de Demenna. Pirro, op. c., p. 975.



XIII. Edrisi, che pubblicò la sua famosa opera geografica il 1154,
descrivendo la costiera di Sicilia a dritta di Palermo, pervenuto a Caronía,
nota che quindi cominciasse la provincia (iklîm) di Dimnasc, come leggiamo
nel migliore dei MSS. Edrisi, nella minuta descrizione che fa della
Sicilia, non parla di città o castello nominato Dimnasc.



Confrontando le quali testimonianze, e avvisandomi che nei diplomi
notati dal nº VI al XII si tratti anco della provincia, io credo provata la
esistenza di Demana castello infino al decimo secolo, di Demana provincia
dall'undecimo in poi; ma parmi assai dubbio che il castello durasse fino
all'undecimo secolo, e certo che a metà del duodecimo fosse abbandonato
o avesse mutato nome. Quanto al sito del castello non abbiamo argomenti
da determinarlo: se non che il nome topografico, che si legge nella descrizione
della battaglia di Rametta (963), dà indizio che Dimnasc si trovasse
a ponente di quella città. Forse a quattro o cinque miglia, là dove è oggi
Monforte: nome di castello registrato da Edrisi, e nato probabilmente
dopo il conquisto normanno; nome anco di feudo nei tempi normanni, come
leggiamo nel Dizionario Topografico del D'Amico.



843. Hedaya, tomo I, lib. V, cap. I, p. 435; D'Ohsson, Tableau général
de l'Empire Ottoman, tomo VI, p. 3; Kodûri, presso Rosenmuller, Analecta
Arabica, § X, p. 3 del testo.



844. In sostanza era l'uno e l'altro, cioè assicurazione delle persone e
delle proprietà. Le cronache soglion dare al tributo la prima di queste appellazioni;
Mawerdi lo denota con la seconda, nel trattato di dritto pubblico
intitolato Ahkâm-Sultanîia, lib. IV, p. 83; Kodûri, op. cit., § XLVI,
p. 12, lo chiama gezîa.



845. Ibn-Khaldûn, sezione II, MS. di Parigi, Suppl. Arabe, 742 quinquies,
tomo II, fog. 181 recto. Il tributo annuale di Cipro, secondo Ibn-Khaldûn,
sommò a 7000 dinar, quanti l'isola ne solea pagare all'impero
bizantino. Le altre condizioni rispondono in parte a quelle imposte agli
dsimmi.



846. Mawerdi, Ahkâm-Sultanîia, lib. XIII e XIV, p. 238 e 255, seg.;
Hedaya, tomo II, lib. IX, cap. VIII, p. 211; D'Ohsson, Tableau général
de l'Empire Ottoman, tomo V, p. 95. Secondo Mawerdi, il dritto di
proprietà lasciavasi talvolta intero, talvolta si riduceva a mero dominio
utile.



847. Hedaya, lib. XLIX, cap. II, e lib. L, nel tomo IV, p. 280 e 332.
Nondimeno questo è dei capi lasciati incerti dal Corano e dalla Tradizione,
ovvero oscurati dalla logica dei giuristi. Così Mâlek e Sciafe'i combatteano
la uguaglianza di pena nei reati contro gli dsimmi, al dire di Beidhawi,
Comento del Corano, testo arabo, tomo I, p. 99, sul versetto 175 della
sura II. Dovea parere scandaloso, in vero, che l'uccisore d'una donna musulmana
pagasse metà dell'ammenda, stabilita in prezzo del sangue di un
uomo musulmano, o dsimmi.




848. Hedaya, lib. LII, cap. I, tomo IV, p. 473.



849. Mawerdi, Ahkâm-Sultanîia, lib. XIII, p. 250, chiama coteste condizioni
mostahekk, cioè “necessarie,” e nota non esser uopo di stipolarsi
espressamente. Le altre che seguono son dette da lui mostahebb, ossia
“volontarie,” e dipendono da patti espressi.



850. In peso di metallo tornerebbe a lire 28, 80.



851. Tratterò largamente questa materia e il diritto di proprietà territoriale
nel cap. I del Libro III, abbozzando gli ordini della colonia musulmana
di Sicilia.



852. Tra le condizioni che si dicono stipolate coi figliuoli di Witiza, in
premio d'avere tradito Rodrigo alla giornata del Guadalete, si legge che
andassero esenti dall'obbligo di alzarsi alla entrata o uscita dei Musulmani.
Ibn-abi-Fiadh, citato da Ibn-Scebbât, MS. di M. Rousseau, p. 98.



853. Il dritto si stabilì in cotesti termini, non ostante che Omar avesse
stipolato, com'egli è indubitabile, il divieto della restaurazione.



854. Su questo diritto veggasi l'Hedaya, lib. LII, cap. VI, tomo IV,
p. 534, seg.; e D'Ohsson, Tableau général de l'Empire Ottoman, tomo V,
p. 120, seg. È inutile aggiungere che in oggi tutte le Chiese cristiane in
Oriente posseggono beni.



855. Ho compilato questa esposizione su le autorità seguenti: Accordo
di Omar coi Cristiani di Siria, secondo Ibn-Khaldûn, sezione IV, MS. di
Parigi, Suppl. Arabe, 742 quinquies, tomo IV, fog. 181 recto, seg.; Mawerdi,
Ahkâm-Sultanîia, lib. XIII, p. 250, seg.; Kodûri e Sîdi-Ali-Hamdâni,
testi arabi pubblicati dal Rosenmuller, Analecta Arabica, p. 13, seg.,
il primo, e 20, seg., il secondo; Statuti promulgati in Egitto l'anno 700 (1300),
secondo Ibn-Khaldûn, l. c.; Fetwa (ossia avviso legale), di Ibn-Nakkâsc
(scritto Naqquâch), dottore, morto al Cairo il 1362. Una versione francese
di questo fetwa è stata pubblicata da M. Belin nel Journal Asiatique, série
IV, tomo XVIII, p. 417, seg., (1851), e tomo XIX, p. 97, seg., (1852);
Hedaya, lib. IX, cap. VIII, tomo II, p. 211, seg.; D'Ohsson, Tableau
général de l'Empire Ottoman, tomo V, p. 104, seg. Ho tolto via le condizioni
di poco momento, e quelle che mi sembravano dipendenti da circostanze
locali.



Correndo tante copie diverse dello accordo di Omar, ch'è tipo di
tutti gli altri, parmi bene fare un sunto esatto del testo che ne dà Ibn-Khaldûn
nel luogo citato, il quale mi sembra più compiuto di quanti se ne
leggono qua e là, non escluso il testo di Kodûri. Lo credo altresì degno
di attenzione per la bizzarra forma diplomatica, e perchè vi si trova il
nome dei Cristiani di Egitto oltre quei di Gerusalemme e la assimilazione
degli ortodossi agli scismatici.



“Questo è uno scritto indirizzato al Servo di Dio Omar dai Cristiani
di Siria e d'Egitto. Quando veniste a noi, vi chiedemmo l'amân per le
nostre persone, figliuoli, beni e gente di nostra religione; onde stipulammo
di non fabbricare nelle nostre città o nei dintorni alcun novello
monastero, nè chiesa, nè romitaggio, nè riparare quelli che andassero
in rovina nelle strade abitate da Musulmani. Stipulammo di più di lasciar
entrare in quegli edifizii i capi e i viandanti, e dar ospizio e vitto per
tre dì ad ogni Musulmano che ce ne richiedesse. Inoltre abbiamo pattuito
di astenerci dalle cose seguenti:



“Dare ricetto nelle chiese e case a spie che venissero ad esplorare
le faccende dei Musulmani;



“Leggere il Corano ai nostri figliuoli;



“Promuovere la nostra religione facendo proseliti;



“Attraversare i nostri parenti che volessero farsi Musulmani.



“Di più, permetteremo ai Musulmani di sedersi nelle nostre brigate;
e alla entrata loro ci leveremo in piè



“Non imiteremo lor fogge di vestimento, berretti e turbanti.



“Non piglieremo lor nomi nè soprannomi.



“Non monteremo a cavallo con sella.



“Non cingeremo spada nè altre armi.



“Non terremo suggelli con leggende arabiche.



“Raderemo i capelli su la fronte.



“Riterremo le nostre attuali fogge di vestire, ove il potremo.



“Cingeremo ai fianchi il zunnar (cintura di cuoio).



“Non mostreremo le croci.



“Non apriremo fogne nelle strade o mercati dei Musulmani.



“Non suoneremo le tabelle in alcuna città abitata da Musulmani.



“Non usciremo coi nostri doppieri, nè i nostri taghût (idoli).



“Non faremo piagnistei pei morti.



“Non li porremo presso i Musulmani.



“Non accenderemo fuochi nelle strade o mercati di Musulmani.



“Non prenderemo appo di noi gli schiavi appartenenti a Musulmani.



“Non cercheremo di guardare entro le case dei Musulmani.



“Non inalzeremo le nostre (più delle loro).”



Omar, lette tali proposizioni, aggiunse: che non battessero alcun Musulmano;
che stipulassero per sè e loro correligionarii (solidariamente); e
che, accettato l'amân a cotesti patti, chiunque li trasgredisse, non fosse
più tenuto come dsimmi, rimanendo fuor della legge. Di più, estese l'amân
ai dissidenti (cristiani), e scrissevi: “Omar accorda quanto chieggono.”



856. Veggansi l'amân di Omar in fine della nota precedente, e il passo
di Mawerdi qui appresso, p. 481, nota 1.



857. Veggasi Depping, Histoire du Commerce, etc., tomo II, cap. VII.



858. Hedaya, lib. LI, tomo IV, p. 459.



859. D'Ohsson, Tableau général etc., tomo V; Hamilton, Prefazione all'Hedaya,
tomo I, p. XXXIV.



860. “E quand'essi facciano scisma in religione, o contendano su loro
ortodossia, non siano molestati nè costretti a palesare qual credenza tenessero.
Nelle cause loro, se adiscano loro hâkim (magistrato in generale)
non ne siano impediti; ma se richieggano il nostro hâkim, questi
giudichi secondo ragion musulmana, e gli accusati subiscano le pene
che fossero per meritare. Chi poi abbia violato il patto (di vassallaggio),
ne soffra le conseguenze, e sia tenuto come nemico.” Così Mawerdi,
Ahkâm-Sultanîia, lib. XIII, p. 252.



861. La giurisdizione dei consoli europei in Oriente è fondata su lo
stesso principio del compromesso. L'hanno convalidato ed esteso i trattati;
nel medio evo, per interesse commerciale; poscia, per necessità politica
dei principi musulmani.



862. La voce 'abd, che si adopera in senso mistico, come sarebbe Abd-Allah
(servo di Dio), e che nel Corano designa anche gli schiavi, fu poi
ristretta dall'uso ai Negri. I Bianchi, oltre le due denominazioni che ho
dato, si chiamavano talvolta gholâm, che propriamente significa “garzone.”



863. Libro I, cap. III, p. 63.



864. Corano, sura IV, verso 40.



865. Corano, sura XXIV, verso 33.



866. Hedaya, libro XLIX, cap. I, tomo IV, p. 277.



867. Hedaya, lib. IV, cap. VII, e lib. VI, cap. III, tomo I, p. 332 e 500.



868. Hedaya, lib. V, cap. VII, tomo I, p. 478, seg.



869. Mishcat-ul-Masabih, lib. XIV, cap. I, tomo II, p. 163.



870. Veggansi l'Hedaya, lib. XLIX, cap. II, tomo IV, p. 279 e 283; e
Beidhawi, Comento del Corano, testo arabico, tomo I, p. 99, sul verso 173
della sura II, ove si legge che Maometto una volta fe' vergheggiare e
bandì per un anno un Musulmano uccisore del proprio schiavo. La ragione
non spiegata dai giuristi musulmani, mi sembra pur evidente. La legge
non ammetteva azione pubblica per l'omicidio; e l'azione privata, nel caso
d'uno schiavo ucciso dal padrone, apparteneva allo stesso omicida.



871. Hedaya, lib. XLIV, tomo IV, p. 126; D'Ohsson, Tableau général
de l'Empire Ottoman, lib. III, tomo IV, p. 276.



872. Veggasi D'Ohsson, op. c., lib. VI, tomo VI, p. 58; e su i varii modi
e gradi dell'emancipazione tutto il libro V dell'Hedaya, tomo I, p. 419, seg.



873. Nella guerra civile del 938, si vede avvolto un gran numero di città
o castella del Val di Mazara. Indi è probabile che in ciascuna stanziassero
colonie musulmane, almen da una o due generazioni.



874. Dall'867 in poi non si leggono scorrerie dei Musulmani in Val di
Noto, fuorchè nel territorio di Siracusa; e ciò porta a supporre la condizione
di vassallaggio, parendo difficile che città tributarie non avessero
tentato di spezzare il freno. Nelle guerre civili della prima metà del decimo
secolo non è nominata alcuna città del Val di Noto; ma nella guerra civile
del 969 si parla della regione di Siracusa.



875. S'ignora la data, che in vero non potè essere precisa. L'Assemani,
Italicæ Historiæ Scriptores, tomo III, p. 475, la riferisce al 737.



876. Non ricorderò le opinioni messe fuori dal Pirro, Disquisitio de Patriarca
Siciliæ, nella Sicilia Sacra, p. LXXV, seg., e da parecchi altri
eruditi palermitani, messinesi e di varie città, che rabbiosamente e puerilmente
si azzuffavano a proposito dei sognati metropolitani dell'isola
avanti l'VIII secolo. Veggasi bene il Di Giovanni, Codex Siciliæ Diplomaticus,
dissertazione II, p. 413, seg. L'autore fu indegnamente perseguitato,
perchè dimostrò un fatto storico: ma oggi nella Chiesa Siciliana
non vi ha chi dissenta da lui.



Il catalogo delle Chiese siciliane e il grado dei metropolitani si ritraggono
dall'editto degli imperatori bizantini, noto agli eruditi sotto il titolo
di Dispositio, e attribuito a Leone il Sapiente, ma di certo pubblicato con
vario tenore in varii tempi, dall'VIII al XIII secolo. Io ho messo insieme i
nomi che si trovano in due esemplari, probabilmente l'uno del principio,
e l'altro della fine del IX secolo, dei quali uno si legge presso il Di Giovanni,
op. c., diploma CCXCII, p. 341, e presso l'Assemani, op. c., tomo III, p. 490,
e il secondo nello stesso volume dell'Assemani, p. 493. L'ordine delle città,
con poche eccezioni, è nel primo diploma quello che incontrerebbe chi girasse
la costiera di Sicilia uscendo da Siracusa per a mezzogiorno; e nel
secondo diploma, al contrario, di chi movesse per a settentrione. Nel
primo, inoltre, manca Lentini, e Triocala è detta Cronio; nel secondo non si
leggono nè Lipari, nè Trapani, e Catania va tra i suffraganei di Siracusa. Le
varianti di altri esemplari, tratte da moltissimi codici della Vaticana, si
leggono presso l'Assemani, op. c. p. 475 a 531.



Sono apocrife le notizie dei metropolitani di Messina e di Palermo
nell'ottavo e nono secolo, com'è provato dall'Assemani, l. c., p. 497 seg.,
e dal Di Giovanni, Codex Siciliæ Diplomaticus, p. 399.



Il titolo di arcivescovo di Taormina, dato in alcuni MSS. di omelie a
Teofane Cerameo, come si dirà in questo medesimo capitolo, non basta a
dimostrare che quella sede fosse stata metropolitana.



877. Il Buscemi, nel lavoro di cui or ora si dirà, novera 34 MSS. in alcune
Biblioteche d'Europa. Non mi par ch'egli abbia notato tutti quelli
della Biblioteca imperiale di Parigi, che sono i seguenti: Ancien Fonds 572,
760, 772, 1021, 1183, 1184, 1185, 1185 A, 1206, 1207; Supplément grec,
ni 34 e 371 del catalogo MS. di M. Hase, e nº 277 della Bibliotheca Coisliniana.
Nessuno di questi MSS. è più antico del XIII secolo. Molti non
contengono che una sola omelia. Aggiungansi i codici della Biblioteca di
Vienna, notati nel Catalogo di Nessel, parte 1, p. 163, 276, 360, 386, ni 82,
189, 257 e 279.



878. Filosofo, era titolo di oficio ecclesiastico, al par che cantore. Si
trova nei diplomi delle Chiese Siciliane del XII e XIII secolo.



879. Sapientissimi et eloquentissimi Theophanis Ceramei, Archiepiscopi
Tauromenitani, Homiliæ etc., Lutetiæ Parisiorum 1644, in-folio, greco e
latino. Il Baronio, il Gaetani e altri eruditi avean dato alcuna di coteste
omelie, e alcun'altra era tradotta, ma non pubblicata, quando lo Scorso,
col favore di parecchi MSS., corresse e compiè la versione, e la diè alla
luce insieme col testo. Le premesse una gonfia dedica alla città di Taormina;
una confusa dissertazione biografica e critica; e sparse molta inutile
erudizione nelle note.



880. Cave, Scriptorum Eccles. Historia Litteraria, tomo II, p. 132. La
data del 1040, che l'autore assegna a re Ruggiero, è sbagliata d'un secolo.



881. Il Buscemi morì giovane or son pochi anni, dopo avere pubblicato
una biografia di Giovanni di Procida e molte dissertazioni, illustrazioni di
diplomi, e articoli di giornali, aggirandosi sempre sulla storia di Sicilia
del medio evo. Ricercatore infaticabile, esperto a diciferare manoscritti,
erudito nelle cose sacre; ma ellenista così così, critico alla grossa, faccendiere,
parteggiante, e però di rado imparziale, il Buscemi recò pur
molto giovamento agli studii storici in Sicilia, se non altro perchè rimestava
i materiali.



Il suo lavoro su Teofane Cerameo, pubblicato nel Giornale Ecclesiastico
di Sicilia, Palermo 1832, n'empie le prime 48 pagine. Contiene accurate
notizie bibliografiche e un indice alfabetico dei principii delle omelie,
ove sono messe insieme le pubblicate dallo Scorso e le manoscritte
di Madrid, secondo il catalogo d'Iriarte. Del rimanente, il Buscemi non
mostra nè buona critica nè gusto in questa monografia. Son lieto d'intendere
che Pietro Matranga, dotto ellenista siciliano e Scrittore della Vaticana,
abbia preso a fare ricerche e studii su le Omelie di Teofane Cerameo.
Così possiamo sperare su questo argomento un lavoro profondo e
compiuto.



882. Codex Siciliæ Diplomaticus, p. 316 e 410. Il Di Giovanni bene avvisò
che il Teofane monaco, al quale si vede indirizzata una epistola di
Fozio, non poteva essere l'arcivescovo di Taormina. Ma troppo facilmente
ei suppone due arcivescovi di Taormina, Teofane e Gregorio, vissuti
l'un prima e l'altro dopo il conquisto musulmano.



883. Quelle notate dallo Scorso coi ni 55, 26 e 6, e le inedite del MS. di
Madrid, ni 36 e 67.



884. Fu fondato il 1094.



885. La 6ª della edizione di Scorso. Il titolo di cantore si legge nel MS.
di Madrid.



886. La 55ª della edizione di Scorso.



887. Il Buscemi immaginò che Teofane avesse mutato nome quattro o
cinque volte, e portato successivamente tutti quelli che si leggono nei
MSS. La usanza di prendere altro nome insieme con l'abito di frate, è
notissima; ma basta solo a spiegare il primo cangiamento.



888. Secondo me, tutte quelle di cui si legge nel MS. di Madrid “Recitata
dal pulpito dell'arcivescovado,” che sono ventisei pubblicate, e tre
inedite. E ciò perchè somigliante avvertenza è fatta per alcune delle omelie
appartenenti senza dubbio al IX secolo. Non saprei far conghiettura su
l'epoca di molte altre. In alcune si legge soltanto la festa in cui furono
recitate; in altre, il nome della chiesa e non della città. La inedita del MS.
di Madrid, nº 79, fu recitata a Reggio. La 51ª della edizione dello Scorso
fa cenno d'un Musulmano che avesse durato una tempesta insieme con
l'autore nello stretto di Messina; ma così fatto accompagnamento potea
avvenire nel IX, come nel XII secolo.



889. Omelia 11ª nella edizione dello Scorso. Quella del MS. di Madrid,
nº 40, ha la postilla: “Recitata dal pulpito dell'arcivescovado al ritorno in
Sicilia.”



890. Ἀχειρότευκτον. Forse si tenea venuta dal cielo; reliquia da rivaleggiare
con la lettera della Madonna ai Messinesi.



891. Accenna a Sabbatio, il cui nome troviamo presso gli scrittori bizantini.
Tenea costui lo stesso romitaggio di un altro furbo che avea presagito
lo impero a Leone l'Armeno. Consultato di nuovo l'oracolo da messaggi
di Leone già fatto imperatore, Sabbatio gli mandò a dir villania, e
che non sperasse nulla di bene, fin tanto che adorasse gli Idoli. Leone
allora volle andare travestito a parlargli; e Sabbatio, che n'avea avuto
avviso da un cortigiano, gliene sciorinò tante più; si fece credere ispirato,
ec. Veggansi Theophanes continuatus, lib. I, cap. XV e XVI; Symeon
Magister, De Leone Armeno, cap. III.



892. Omelia 20ª, nella edizione di Scorso. L'oratore qui fa menzione
della effigie di Maria dipinta da San Luca con la cera e i colori, che si
conservava tuttavia in Costantinopoli; p. 129. Il Baronio, Annales Ecclesiastici,
anno 842, diè uno squarcio di questa omelia.



893. Omelia 6ª, p. 26, e omelia 40ª, p. 288. Nella prima, il MS. di Madrid
nota essere stata recitata dal pulpito arcivescovile. Quivi la invocazione
è per gli imperatori al plurale; e nella seconda, al singolare: sembrano
dunque composte, l'una avanti, e l'altra dopo l'854.



894. Omelia 13ª della edizione di Scorso, p. 80. Al tempo di re Ruggiero
v'erano tuttavia molte popolazioni musulmane in Sicilia; ma il predicatore
li avrebbe chiamato sudditi, non vicini.



895. Πόλιν ταύρου καὶ μενείας.



896. Omelia 57ª della edizione dello Scorso, p. 385: Ὁί τε γὰς τῆς
ὰσεβοῖς προέχοντες πόλεως, τουτέστιν ὁί επὶ κακία περιφανέστεροι.



897. Omelia 58ª della edizione di Scorso. Questo linguaggio non si usava
certamente dal pulpito sotto il regno di Ruggiero.



898. Ὀύτε τῆν σκάφησιν. Da questa voce greca par derivata la voce
“scalzare” che si pronunzia in dialetto siciliano squasari, e si usa particolarmente
parlando delle viti. Credo pertanto che l'autore qui alluda alla
cultura delle vigne.



899. La decenza del nostro secolo non permette di tradurre litteralmente
la frase di “cavalli θηλυμανείς,” che è tolta da Geremia, cap. V, v. 8.



900. Infatti, nella omelia 21ª della edizione di Scorso si trovi una ammonizione
a cessare i litigii, e non giurare. Nè di questa nè della omelia
62ª si ritrae dove fossero state recitate.



901. Omelia 62ª della edizione di Scorso.



902. Tale è il giudizio del Cave, Scriptorum Eccles. Historia Litteraria,
tomo II, p. 132; del Fabricio, Bibliotheca Græca, tomo X, p. 232; per
non dir nulla di quello dello Scorso, che assai men vale. Pure il gesuita
palermitano, scrivendo egli stesso sì gonfio, riprendea Teofane di ampollosità.



903. Codice CCXXII della Biblioteca di Torino, e CCXXIX di quella di
Vienna, citati dal Buscemi, p. 13, dal quale tolgo questa notizia. Il MS. di
Vienna or citato si trova nel catalogo di Daniele de Nessel, parte I, p. 163.
Codd. Theolog., nº LXXXII.



904. Così pensa l'Autore della Continuazione di Teofane.



905. Metodio, al dir della Continuazione di Teofane, si difese in pien tribunale
la questo modo: Paulum se a throno subrigens, sinumque ad se
colligens, verenda nuda ostendit, miraculo arefacta. Raccontò poi il miracolo;
cioè, che sendo a Roma, e pregando San Pietro di liberarlo dagli
stimoli della concupiscenza, gli apparve l'Apostolo in sogno, ed eam tangendo
partem, libidinis sensum omnem extinxit. Sì indecenti erano que'
bacchettoni!



906. Si riscontrino Theophanes continuatus, lib. II, cap. VIII; lib. III,
cap. XXIV; lib. IV, cap. III, VI, X; Symeon Magyster, De Theophilo,
cap. XXII, XXIII, XXIV, e De Michaele et Theodora, cap. I, III, IV; Georgius
Monachus, De Michaele et Theodora, cap. I, II, III; Acta Sanctorum,
14 giugno, p. 960 a 973, e le altre autorità citate dal Mongitore, Bibliotheca
Sicula, tomo II, p. 66, seg.; e Le Beau, Histoire du Bas-Empire,
lib. LXVIII, § 28; LXIX, § 24; e LXX, § 4, 5, 7, 14.



907. I documenti e scrittori papalini, i soli che abbiamo sul fatto suo, lo
chiaman sempre vescovo; non ammettendo la novella dignità metropolitana.



908. Nicetæ Paphlagonii Vita Sancti Ignatii, ec., greca e latina, presso
il Labbe, Sacrosancta Concilia, tomo VIII, p. 1199, lo dice “gravato a
Costantinopoli di qualche accusa (ὲπ’ ενκλήμασι δὲ τισιν) e condannato
da Roma per infrazione ai canoni.” Ma la epistola di Niccolò I, del 13 novembre
866, nello stesso tomo, p. 326, smentisce la seconda asserzione.
Simeone, De Michaele et Theodora, cap. XXXII, lo dice deposto già dal
patriarca Metodio, per avere ordinato (forse vescovo di Taormina) uno
Zaccaria, inviato di Metodio alla corte di Roma, e per altri falli. E tal deposizione
è smentita da Niceta, che l'attribuisce appunto al patriarca Ignazio.
Insomma, alla esaltazione di costui, Gregorio era accusato, e non altro.



909. Niceta, op. c., p. 1199. Il gesuita tirolese Rader, che scrisse nel decimosettimo
secolo, non so per che vezzo, rendea questa frase: et improbitatem
illius probi Siculi. Il testo ha: καὶ μνησικακίαν τοῦ δεινοῦ εκείνου
Σικελοῦ.



910. Καθηγητὴς καὶ ἱεροτελεστὴς.



911. Ζωγράφος.



912. Niceta, op. c., p. 1226. L'autore aggiugne che il volume fu poi preso
in casa di Fozio, presentato al Concilio dell'867, e dato alle fiamme.



913. Si fa menzione di questo appello nelle epistole di Niccolò I, presso
Labbe, op. c., tomo VIII, ni VII, VIII, IX, XI, p. 288, 289, 303, 320, 326,
335, 375, e in altri atti pontificii, a p. 1274, 1283, 1295, 1332. Tutti son
dati in un tempo in cui la prima accusa contro Gregorio si confondea con
quella, assai più grave, di aver fatto parte del concilio di Costantinopoli
dell'861. Veggansi anche Niceta, op. c., p. 1199; e Baronio, Annales Ecclesiastici,
an. 854.



914. Niceta, op. c., p. 1199.



915. Questo fatto si legge nel secondo decreto del Concilio di Roma,
dell'863, presso Labbe, vol. c., p. 1322; e Baronio, Annales Ecclesiastici,
an. 863.



916. Veggasi la epistola nº VIII di Niccolò, presso Labbe, vol. c., p. 298.



917. Sarebbe inutile di accumulare citazioni sul notissimo fatto dello
Scisma, che si ricava dagli atti dei Concilii, dalla Vita di Sant'Ignazio, ec.



918. Veggansi le loro risposte nelle due diverse compilazioni degli atti
di questo Concilio, l'una greca, l'altra latina, presso il Labbe, vol. c., p. 1061
e 1307, 1311, seg.



919. Niceta, op. c., p, 1258; Baronio, Annales Ecclesiastici, an. 878.



920. Il biografo mette i nomi di San Gregorio Decapolita e di Leone,
senza dubbio l'Armeno. Ma questi morì prima che i Musulmani occupassero
la Sicilia. Perciò, se non è bugiardo il fatto, van corretti i nomi.



921. San Niccolò, apparsogli in sogno, gli diè a mangiare uno scritto di
squisito sapore, e di tanta virtù, che le catene si sciolsero, le mura si aprirono,
e San Giuseppe si vide trasportato per aria a Costantinopoli.



922. Così dice Symeon Magister, De Theophilo, cap. XX.



923. Theophanes continuatus, lib. IV, cap. XXVI e XXVII. L'anonimo
cronista riferisce la fondazione a Barda, ma ricorda espressamente che la
ristorazione degli studii fosse cominciata prima.



924. Theophanes continuatus, lib. IV, cap. XXIX.



925. Gibbon, Decline and Fall, cap. LIII.



926. Due compilazioni v'hanno della biografia di San Giuseppe Innografo,
pubblicate, l'una dal Gaetani, Vitæ Sanctorum Siculorum, tomo II,
p. 43, seg., e dai Bollandisti, Acta Sanctorum, 3 aprile, p. 266, seg.;
l'altra, dai soli Bollandisti, l. c.; e il testo greco della prima, corretto
sopra un MS. Vaticano, si trova in fin del volume loro, p. XXXIV. L'originale
si crede scritto da un diacono Giovanni, su le notizie che gli forniva
un Teofane, discepolo dell'Innografo. Oltre i miracoli, vi ha sbagli
madornali di cronologia: seguendo i quali, il P. Gaetani fe' vivere l'Innografo
170 anni. I Bollandisti ne diffalcarono un secolo; ma tuttavia non
tolsero la contraddizione del biografo che portava Giuseppe fuggito di
Sicilia fanciullo dopo la occupazione musulmana, la quale cominciò l'827,
e fatto già sacerdote ai tempi di Leone l'Armeno, che morì l'820. La
morte di San Giuseppe Innografo è riferita per conghiettura all'883.



927. Gaetani, Vitæ Sanctorum Siculorum, tomo I, p. 128, seg. e Bollandisti,
Acta Sanctorum, 18 giugno, tomo III (di giugno), p. 596, seg.,
ove leggonsi pochi frammenti del testo greco. Il Gaetani, seguíto in ciò
dai Bollandisti, riferì la composizione dell'inno all'870.



928. Schoëll, Histoire de la Littérature grecque profane, versione francese
del 1824, tomo IV, p. 48.



929. Veggasi Cedrenus, edizione di Bonn, tomo I, p. 4 e nota, nel tomo
II, p. 748. Cedreno il chiama ὁ Σικελιώτης, e un altro MS. vi aggiugne
διδάσκαλος. Secondo il luogo che gli assegna Cedreno, costui sarebbe vivuto
verso la fine del X secolo.



930. Danielis de Nessel, Catalogus.... Bibl. Vindobonensis (1690), parte I,
p. 14, nº X, § 3.



931. Vossius, De Historicis Græcis (Leyde, 1650), lib. IV, cap. XXI, p. 499;
esattamente citato dal Mongitore, Bibliotheca Sicula, p. 313.



932. Histoire de la Littérature grecque profane, versione franc. del 1824,
tomo VI, p. 370.



933. Questo elogio funebre, che porta il nome dell'autore, fu tradotto
in latino sul testo greco del monastero del Salvatore di Messina, e pubblicato
dal Gaetani, Vitæ Sanctorum Siculorum, tomo II, p. 52, seg., e
con molte correzioni dai Bollandisti, Acta Sanctorum, 31 gennaio.



934. Petri Siculi Historia de Manichæis, versione latina di un MS. della
Vaticana, nella Maxima Bibliotheca Patrum, tomo XVI. Veggansi anco, su
le persecuzioni dei Pauliciani, Theophanes continuatus, lib. IV, cap. XVI;
e Gibbon, Decline and Fall, cap. LIV.



935. Nella versione pubblicata dal Gaetani si legge Genicus, e si spiega
“riscuotitore.” E veramente il verbo gena ha significato di “raccogliere,”
e il derivato genâia vale “multa” e “tassa in generale;” come l'ha notato
il Quatremère, Histoire des Sultans Mamlouks, tomo I, p. 199. Gêni
significherebbe appunto collector.



936. Gaetani, Vitæ Sanctorum Siculorum, tomo II, p. 59.



937. Il biografo dice che morisse il 904, ottuagenario; il che significa
soltanto che s'avvicinava agli ottanta.



938. Nella versione latina si legge fuco et cerussa. Si sa che questo è il
bianco di piombo; l'altra è espressione vaga. Se nel testo greco si trovasse,
com'è probabile, φῦκος, indicherebbe il rosso cavato da una specie
d'alga.



939. Calamistrum.



940. La leggenda attribuisce l'accusa ai principali ismaeliti; dice che fu
portata al califo (ameramnem), e che contenea due rubriche, 1º dispregio
del Profeta e dei suoi vaticinii; 2º “predicare una novella religione, e sostenere
il figliuol di Maria coeterno e consustanziale a non so che Spirito
e al padre.” Or questo non mi pare nè linguaggio da Musulmani,
nè invenzione del biografo. Non ostante qualche difficoltà, che sparirebbe
forse se avessimo il testo greco, l'accusa sembra scritta dai fanatici della
Chiesa Copta; e però la persecuzione seguita in Egitto. Alla stessa conchiusione
porterebbe il fatto della liberazione ordinata dal governatore della
provincia, non ostante il richiamo al califo.



941. Cap. X, p. 411, seg.



942. Leggasi nella biografia citata presso il Gaetani, tomo II, pag. 67, 68.



943. Il biografo dice che Sant'Elia venne in Palermo; che, partita quinci
alla volta di Reggio l'armata musulmana, ei ritenne i Reggini i quali volean
fuggire; e poi che da Palermo andò a Taormina. Se non v'ha qualche
confusione nel testo, potrebbe supporsi ch'ei fosse tornato in Palermo,
forse con l'armata bizantina, e di lì ito a Taormina.



944. Questo fatto è dato come contemporaneo alla sconfitta di Barsamio
presso Taormina che seguì nell'881. Veggasi il Capitolo X, pag. 417.



945. Così nel testo greco, presso i Bollandisti, agosto, tom. III, p. 508.
Nella versione latina si legge XVI kalendas augusti, che torna al 17 luglio,
e si additerebbe meglio al caso di Tessalonica, seguito pochi giorni
appresso.



946. Vita anonima di Santo Elia il giovane, tradotta sopra un MS. greco
del monastero del Salvatore di Messina, e pubblicata dal Gaetani, Vitæ
Sanctorum Siculorum, tomo II, p. 63, seg., e dai Bollandisti, Acta Sanctorum,
17 agosto, p. 483, seg. Non ho atteso alle note cronologiche delle
due edizioni, trovando guida più certa nelle date della occupazione del
sobborgo di Castrogiovanni e della espugnazione di Tessalonica. Ho tralasciato
la ripetizione di molti miracoli, e il minuto ragguaglio della traslazione
del corpo di Sant'Elia in Calabria.



947. Questa biografia latina, cavata da MSS. di Palermo, Mazara e Corleone
fu pubblicata dal Gaetani, Vitæ ec., tomo II, pag. 80, e dai Bollandisti,
con lo aiuto di un MS. di Roma, Acta Sanctorum, 1 marzo, pag. 27.



948. Presso Gaetani, Vitæ ec., tomo II, pag. 84, da un MS. della chiesa
palermitana.



949. Op. cit., tomo II, pag. 86.



950. Veggasi il capitolo IX di questo IIº Libro.






Nota del Trascrittore



Ortografia e punteggiatura originali sono state mantenute, così come
le grafie alternative (Caronia/Caronía e simili; molti nomi arabi, come Abd-er-Rahman/Abd-er-Rahmân), correggendo senza annotazione
minimi errori tipografici. Le correzioni elencate a pag. 535 (Aggiunte e Correzioni dell'Autore) sono state riportate nel testo.



Copertina creata dal trascrittore e posta nel pubblico dominio.







*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK STORIA DEI MUSULMANI DI SICILIA, VOL. I ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/1982651286957123503_monogr.jpg
n.T Bov

K—O—H
o | @
B





OEBPS/1982651286957123503_cover.jpg
STORIA

DEI

MUSULMANI
DI SICILIA

Michele Amari

— Volume Primo —





